
3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist 

in der Natur‹ im Lichte derzeitiger 4 E-Konzepte 

des Geistigen 

›Wie machen wir es, um dem Stuhl das Sitzen, der Tasse das Trinken, der Leiter das 
Klettern anzusehen, was in keinem Falle sinnlich gegeben ist? […] Wir werden durch 
Erfahrung […] darauf aufmerksam gemacht, dass wir für alle Leistungen, die wir an 
den Gegenständen unserer Umwelt vollziehen, ein Wirkbild ausgearbeitet haben, 
das wir zwangsläufig mit dem durch unsere Sinnesorgane geliefertem Merkbild so 
innig verschmelzen, dass sie hierdurch eine neue Eigenschaft erhalten, die uns ihre 
Bedeutung kundtut und die wir kurz als Wirkton bezeichnen wollen. […] Erst wenn 
wir die Wirktöne mitberücksichtigen, gewinnt die Umwelt die große Sicherheit für 
die Tiere, die wir an ihr bewundern.‹ 
Jakob von Uexküll (1864–1944) (1:67-68) 

›Jedes Subjekt spinnt seine Beziehungen wie die Fäden einer Spinne zu bestimmten 
Eigenschaften der Dinge und verwebt sie zu einem festen Netz, das sein Dasein 
trägt. […] Welcherart die Beziehungen zwischen Subjekt und den Objekten seiner 
Umgebung sein mögen, stets spielen sie sich außerhalb des Subjektes ab, woselbst 
wir die Merkmale zu suchen haben. Die Merkmale sind daher immer irgendwie 
räumlich gebunden, und da sie in bestimmter Reihenfolge einander ablösen, sind 
sie auch zeitlich gebunden.‹ 
Jakob von Uexküll (1864–1944) (1:31) 

Nachfolgend sollen die zu Lebzeiten von Jakob von Uexküll (1864–1944) diskutier
ten Geist-philosophischen Vorstellungen des ausgehenden 19. und beginnenden 20. 
Jahrhunderts mit naturwissenschaftlichen Konzepten heutiger Neurobiologen und Po
sitionen von Vertretern einer Philosophie des Geistes verglichen und Aussagen von Jakob 
von Uexküll gegenübergestellt werden (1–5). Um Jakob von Uexkülls 1947 posthum veröf
fentlichte Sicht des unsterblichen Geistes in der Natur (4) in die zeitgenössischen Debatten 
des ausgehenden 19. Jahrhunderts (Materialismus-, Darwinismus- und Ignorabimus- 
Streit (6–8)) teils vorausgehende, teils zeitgleiche Aufspaltung des Cartesianismus in 
Materialismus und Naturalismus einerseits und Neo-Kantianismus und Idealismus 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

andererseits besser einordnen zu können, sei bezüglich des naturwissenschaftlichen 
Kontextes (6–9) auf Kapitel 1 und bezüglich der philosophischen Spätfolgen des Car
tesianismus auf Kapitel 2 verwiesen. Vor diesem Hintergrund wird auf Descartes 
Dilemma des unsterblichen Geistes in der sterblichen Maschine, auf Konzeptionen des 
Geistigen bei Vertretern der Philosophischen Anthropologie und auf aktuelle heutige 
Konzepte wie extended mind und embodied cognition ausführlicher eingegangen. 

Rene Descartes’ Dilemma: der unsterbliche Geist in der sterblichen Maschine 

Im ausgehenden Mittelalter und beginnendem 17. Jahrhundert hatten Debatten über 
fundamentale wissenschaftliche Paradigmen immer auch theologische Dimensionen. 
Rene Descartes (1596–1650), der vom 11. bis 19. Lebensjahr an einem Jesuitenkolleg stu
diert hatte und zeitlebens Katholik war, lebte von 1628 bis 1649, kurz vor seinem Tod, 
im toleranten Holland, führte dort ein angenehmes und ruhiges Leben eines Privatge
lehrten und beschäftigte sich mit mathematischen, physikalischen und philosophischen 
Problemen (5 Bände der 10-bändigen Standardausgabe von Descartes’ Werken enthal
ten seine Briefe mit vielen Gelehrten seiner Zeit u.a. mit Prinzessin Elisabeth von Böh
men und mit Pater Mersenne). Der Franziskanermönch Pater Marine Mersenne war sein 
wichtigster Briefpartner. Er unterrichtete ihn über die neuesten wissenschaftlichen Er
kenntnisse und übernahm die Veröffentlichung seine Werke. Im Jahre 1632 wollte Des
cartes ein umfangreiches Buch über das darin dargelegte heliozentrische Weltsystem 
veröffentlichen. Als er erfuhr, dass Galilei verurteilt worden war, weil er Kopernikus’ he
liozentrisches Planetensystem vertreten hatte, zog er, um Konflikte mit den kirchlichen 
Autoritäten zu vermeiden, die druckfertige Abhandlung zurück. Sie wurde zu seinen 
Lebzeiten nicht veröffentlicht, ein großer Teil daraus fand in seinem 12 Jahre später ver
öffentlichten Buch Prinzipien der Philosophie (1644) Verwendung. Sein 1637 erschienenes 
Buch Abhandlung über die Methode des rechten Vernunftgebrauchs und seine 1641 erschiene
nen Meditationen über die Grundlagen der Philosophie stellen eine Zusammenfassung seiner 
wissenschaftlichen Methode und seines philosophischen Systems dar (10:89-101,11:44- 
52). 

Der Dualismus von res cogitans und res extensa 

Ausgehend von der Erkenntnis, dass uns die Sinne mitunter täuschen, dass Wachsein 
und Träumen nie sicher voneinander unterschieden werden können und dass uns auch 
die Logik möglicherweise durch einen allmächtigen und verschlagenen Betrüger (deus 
malignus) täuscht und keine Gewissheit bringt, kam Descartes zu der einzigen Überzeu
gung, die sich als resistent gegenüber dem Zweifel erwies: ego sum, ego existo und cogito, 
ergo sum (10:89-101). 

Auf der Grundlage der reflexiv gewonnenen Ich-Gewissheit unterscheidet er ein den
kendes Wesen, eine ens oder res cogitans, worunter er eine Vielzahl von Fähigkeiten und 
Vermögen wie ›Geist‹ (mens), ›Seele‹ (animus), ›Verstand‹ (intellectus) und ›Vernuft‹ (ratio) 
versteht, von einer res extensa, einem ausgedehnten Ding, einem Körper. Descartes ver
tritt die Überzeugung, Geist und Körper seien prinzipiell voneinander verschieden und 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 51 

voneinander unabhängig. Nach Höhe, Breite und Tiefe ausgedehnte Dinge sind mate
rielle Dinge und ihrer Natur nach stets teilbar. Geistiges ist immateriell, vom Geistigen 
kann man weder Ausdehnung noch Teilbarkeit behaupten. Im Dilemma, wie zwei ge
gensätzliche und grundverschiedene Substanzen, der menschliche Körper als res extensa 
mit dem menschlichen Geist als res cogitans interagieren, bringt Descartes das Gehirn ins 
Spiel und sieht die Zirbeldrüse, in der man damals den Gemeinsinn verortete, als Sitz 
des Geistes, als Art Transformator, als Art Umschaltstelle an, wo sich Mentales und Kör
perliches berühren. Die physikalische These, dass Immaterielles und Materielles wegen 
der Geschlossenheit und Vollständigkeit der materiellen Welt nicht interagieren können, 
lässt Descartes fallen. 

Während Descartes die Tiere als gefühl- und geistlose Automaten ansah, unterschei
det sich der Mensch vom Tier durch seinen Geist. Auch wenn der Mensch ›ein Ganzes aus 
Geist und Körper‹ (10:95) darstelle, sei der menschliche Leib zwar ›rein für sich betrach
tet auch ein ›Automat‹, eine ›Maschine‹, allerdings eine Maschine, die aus den Händen 
Gottes kommt und daher unvergleichlich besser konstruiert ist und weit wunderbare
re Getriebe in sich birgt als jede Maschine, die ein Mensch erfinden kann.‹ (10:95) Das 
Problem, wo der Geist im Körper wohnt, die Frage, ob er so in der Maschine wohnt, wie 
der Kapitän an Bord seines Schiffes wohnt, hat Descartes – mehr schlecht als recht – 
mit seiner Zirbeldrüsentheorie zu lösen versucht. Descartes Denkgebäude läuft letztlich 
auf das Konzept eines unsterblichen Geistes in einer sterblichen Maschine hinaus, eine 
Sicht, die der britische Philosoph Gilbert Ryle 300 Jahre später als den Mythos von Ge
spenst in der Maschine verspottet hat (12). Von den Zeitgenossen Descartes’ hat Thomas 
Hobbes (1588–1679) mit 16 Einwänden gegen Descartes’ Meditationes dessen Argumen
tation zerpflückt. Baruch von Spinoza (1632–1677) hat den cartesischen Substanzdua
lismus heftig bekämpft und ihm sein monistisches Konzept einer zugrundeliegenden 
einzigen Substanz aller Dinge, die er auf die Formel deus sive natura (Gott = Natur, Welt, 
Kosmos) bringt, entgegengesetzt (10:101-108). 

Das Geistige als unteilbar und unsterblich anzusehen, bringt Descartes in Konflikt 
mit antiken philosophischen und christlichen Vorstellungen von der Unsterblichkeit der 
Seele. Um die Unsterblichkeit der Seele und des Geistes zu retten, untermauert er seine 
mechanistische Philosophie mit dem Argument, dass sie theologisch angemessener sei 
als die Annahme von finalen Gründen in der Natur (13). Auch ca. 100 Jahre nach Descartes 
stehen sich philosophische Thesen zum Geistigen scheinbar unvereinbar gegenüber, z.B. 
im Materialismus der französischen Aufklärung (Julien Offray de la Mettrie’s (1709–1751) 
L’Homme Maschine (14)) und in Immanuel Kants (1724–1804) Erkenntnislehre und in der 
Philosophie des Deutschen Idealismus (10:158-78; 11:111-9). 

Geistkonzepte der philosophischen Anthropologie 

1923 veröffentlichte Helmuth Plessner (1892 – 1985), ein Schüler des mit Jakob von Uex
küll befreundeten Biologen Hans Driesch (1867–1941), sein Erstlingswerk Die Einheit der 
Sinne – Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes (15), in dem er das Ineinandergreifen von 
Sinnlichkeit und Geistigkeit herausstellt. Plessner fasst die Sinne als Organe der Aneig
nung von Welt auf, er unterscheidet Zustandsinne, die sich in der bloßen Vergegenwär
tigung des eigenen Körpers erschöpfen, von Sinnesorganen wie das Auge und das Ohr, 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

die beide geistige Sinngebungen ermöglichen. Die Beziehung zwischen Wahrnehmen 
und Empfinden einerseits und Geist andererseits führe zu einer Verschmelzung, zu ei
ner neuen Größe, ›der Versinnlichung des Geistes, der Vergeistigung der Sinnlichkeit‹ 
(15). Während manche Autoren das Buch Die Einheit der Sinne als Plessners Hauptwerk 
ansehen (16), halten andere (17) sein 1928 erschienenes Buch Die Stufen des Organischen 
und der Mensch (18) für sein opus magnum. Dieses Buch ist völlig anders ausgerichtet, fo
kussiert auf evolutionsgeschichtliche Besonderheiten des Menschen und verankert im 
Konzept der exzentrischen Positionalität die Geistigkeit des Menschen in einer mitweltli
chen Wir-Sphäre. 

Auch Max Scheler (1874–1928) sieht im Geistigen eine neue Wesenstatsache des Men
schen. (10:205-212,19) Scheler unterscheidet 4 Stufen der psychischen Kräfte (Gefühls
drang (Wachstum und Fortpflanzung), Instinkt, assoziatives Gedächtnis, praktische In
telligenz). Mit keiner dieser 4 Stufen sei etwas spezifisch Menschliches erfasst, da as
soziatives Gedächtnis und praktische Intelligenz auch bei Tieren vorkomme. Die Stel
lung des Menschen im Kosmos (19) sei darin begründet, dass er das einzige Wesen sei, das 
Geist besitze – Geist, der durch drei Wesensmerkmale charakterisiert sei: Weltoffenheit, 
Selbstbewusstsein und Aktualität. Das Zentrum des Geistes ist die Person, ›ein stetig sich 
selbst vollziehendes (wesenhaft bestimmtes) Ordnungsgefüge von Akten. Die Person ist 
nur in ihren Akten und durch sie.‹ (19:45). 

Arnold Gehlen (1904–1976) vertritt in seinem 1940 erschienenen Werk Der Mensch. 
Seine Natur und seine Stellung in der Welt (20) die schon von Johann Gottfried Herder 
(1744–1803) vertretene Auffassung des Menschen als biologisches Mängelwesen. Auf
grund seiner konstitutionellen Unfertigkeit sei der Mensch erst dann lebens- und 
überlebensfähig, wenn es ihm gelinge, sich eine zweite Natur zurechtzumachen, in 
der er dann, statt in der Natur, existiere – d.h. in einer Welt, ›der vom Menschen tätig, 
arbeitend bewältigten, veränderten und verwerteten Naturbedingungen, einschließlich 
der bedingteren, entlastenden Fertigkeiten und Künste, die auf jener Basis erst möglich 
werden‹ (20:69), in einer Welt der Kultur. Gehlen begreift den Menschen als ›riskiertes‹ 
Wesen, als ein Wesen, das sich selbst Aufgabe ist. Er sieht in Gedanken ›eine im Sprach
laut verlaufende Intention auf etwas‹ und sieht im Denken ein Sich- Richten auf etwas 
durch ein selbst gesetztes und selbst verfügbares Symbol hindurch (20:89). Denken sei 
ein ›nach außen gerichtetes System‹, das zum Zweck der ›Weltbewältigung des handeln
den Menschen‹ entstanden sei (20:85). Denken als Organ des Planen und Übersehens, als 
Führungsorgan des Handelns habe ›entlastende Funktionen‹ und ermögliche eine Stei
gerung des Verhaltens. Für Gehlen sind geistige Tätigkeiten Werkzeuge des Handelns, 
durch die sich das ›riskierte‹ Wesen Mensch am und im Leben hält (20). 

Zu Nicolai Hartmanns (1882–1950) Unterscheidung in personalen Geist und objektiven 
Geist sei auf das Kapitel 2 Jakob von Uexkülls Vita und die Debatten um sein Werk ver
wiesen. 

Whiteheads und Penroses monistische Positionen und Poppers und Eccles’ 
cartesianischer Ansatz eines interaktionistischen Dualismus 

Sein 1929 veröffentlichtes Buch Process and Reality – An Essay in Cosmology versteht Alfred 
North Whitehead (1861–1947) als ›das Bemühen, ein kohärentes, logisches und notwen

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 53 

diges System allgemeiner Ideen zu entwerfen, auf dessen Grundlage jedes Element un
serer Erfahrung interpretiert werden kann‹ (21). Ausgangspunkt seiner Kosmologie ist 
sein Konzept eines wirklichen Einzelwesens (actual entity) als Subjekt mit spezifischen 
subjektiven Erfahrungen und Erlebnissen, das nicht isoliert für sich besteht, sondern 
auf andere Einzelwesen bezogen ist. Jedes wirkliche Einzelwesen verfüge – Whitehead 
zufolge – über einen physischen und einen mentalen Pol. Mittels seines physischen Pols 
erfasse oder fühle es andere Einzelwesen (physische Prehensionen) und aufgrund sei
nes mentalen Pols erfasse es andere Einzelwesen und fühle bisher noch nicht realisierte 
Möglichkeiten, die als Ideale aufgegriffen und verwirklicht werden sollten (begriffliche 
Prehensionen). In Whiteheads kosmologischen Entwurf sind Physisches und Mentales 
gleichursprünglich, die Vorstellung eines unabhängigen Geistes wird aufgegeben. Ein
zelne Vorgänge, die als raumzeitliche Größen aufgefasst werden und denen mentalisti
sche Eigenschaften anhaften, bilden in einer zeitlichen Verkettung von Vorgängen einen 
Prozess des Werdens. Die aus Erfassensakten resultierende Integration von Physischem 
und Mentalem, von realer voraufgegangener Welt und Akten der Bewertung konstituiere 
die Erscheinung eines Erlebnisvorganges. Diese Weise des Empfindens, die allen wirk
lichen Einzelwesen zugehöre, gelange – in evolutionärer Perspektive – bei einigen Lebe
wesen bis zu komplexen intellektuellen Vorgängen und zu bewusster Intellektualität. Mit 
dieser spekulativen Kosmologie soll der cartesianische Dualismus von Geist und Materie 
überwunden werden, auch wenn die evolutionäre Reduktion des Geistigen auf bewusste 
Intellektualität blass und leer erscheint. (10:224-8) 

Roger Penrose (geb. 1931), Professor für Mathematik an der Universität Oxford und 
Verfasser einer Theorie der Schwarzen Löcher, vertritt in seinem 1997 erschienenem Buch 
The Large, the Small and the Human Mind eine kosmologische Sicht, in der er die Quanten
gravitation zur Erklärung von Bewusstsein heranzieht (22). Seiner Ansicht nach gehe die 
physikalische Welt aus der (zeitlosen) Welt der Mathematik hervor. Er will Einsteins all
gemeine Relativitätstheorie, die die Physik der sehr großen Dinge beschreibt, und die 
Quantenmechanik, die die Physik der kleinen Dinge beschreibt, vereinen. Penrose zu
folge ist Poppers Welt 3, die Welt der Kultur, nicht Resultat des Denkens in Welt 2, der 
geistigen Welt. Er sieht in Welt 3 ›nicht die Welt der Kultur, sondern die platonische Welt 
des Absoluten – insbesondere der absoluten mathematischen Wahrheit‹ (22:122) – und 
sieht die physikalische Welt, die geistige Welt und die platonische Welt miteinander ver
bunden. Seine Vermutung ist, dass es im Mikrotubulisystem von Neuronen eine Art von 
kohärenter Quantenoszillation geben könne, wobei er einräumt, dass ›in diesen Theorien 
eine gehörige Portion Spekulation enthalten‹ (22:168) sei. Eine Neuauflage eines mathe
matisch begründeten quantenphysikalischen Reduktionismus geben Görnitz und Gör
nitz (23). 

Der Philosoph und Wissenschaftstheoretiker Karl Popper (1902–1994) und der Neu
rophysiologe John Eccles (1903–1997) verorten ihre Überlegungen zum Thema Geist (24) 
in Poppers Unterscheidung von drei Welten (10:229-34). Welt 1, die physikalische Welt, 
Welt 2, die Welt der bewussten Erlebnisse und geistigen Zustände, und Welt 3, die Welt 
der Ideen, der Wissenschaft, der Kunst, der Sprache, der Religion und der Philosophie, 
die Welt der Kultur, stehen Popper zufolge in enger Wechselwirkung und gegenseitiger 
Einflussnahme (25). Unter Rückgriff auf Welt 3-Wissen könne Welt 2, unser Geist, Ver
änderungen in Welt 1, der materiellen Welt, bewirken, worin Popper einen Lösungsvor

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

schlag des Leib-Seele- bzw. Körper-Geist-Problems sieht. Poppers Darlegungen vermö
gen jedoch das Wie dieser Wechselwirkung nicht aufzuklären. In Das Ich und sein Gehirn 
(24) versuchen Popper und Eccles, für das entscheidende Problem, das Wie der Wech
selwirkung, einen modus operandi aufzuzeigen. Mittels einer bestimmten Interpretation 
der Quantenmechanik entwickeln Popper und Eccles die Vorstellung, wie hypothetische 
mentale Einheiten (Psychonen) auf bestimmte neuronale Schaltkreise im Gehirn bzw. Mi
krostrukturen der Nervenzellen Einfluss nehmen könnten. Der vage Begriff Psychon als 
kleinste Einheit des Geistigen soll das Verbindungsglied zur physischen Welt sein. Wie 
hieraus höhere geistige Eigenschaften wie Bewusstsein, Intentionalität und Rationalität 
entstehen, wird nicht erklärt. Letztlich vertritt Eccles einen ›übernatürlichen Ursprung 
meines einzigartigen selbstbewussten Geistes oder meiner einzigartigen Selbstheit der 
Seele‹ (24:658), d.h. die Idee einer übernatürlichen Schöpfung. 

Die Naturalisierung des Geistes Ende des 20. und zu Beginn des 21. Jahrhunderts 

Während Descartes in den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts Geist und Materie als 
prinzipiell voneinander verschiedene Entitäten begriff, haben sich zu Beginn des zwan
zigsten Jahrhunderts die wissenschaftlichen Paradigmen dahingehend verändert, dass 
der Geist an Geistigkeit und die Materie an Materialität einbüßen mussten. Im Gefolge von 
Einsteins Relativitätstheorie verlor die Materie immer mehr ihren materiellen Charakter 
und Heisenbergs Unschärferelation der Quantenmechanik hat die Bedeutung des Beob
achters und der Messinstrumente auf das Ergebnis quantenphysikalischer Messungen 
herausgestellt. 

Ohne ausführlicher auf derzeitige philosophische (26–31) und neurobiologische Po
sitionen (32–35) eingehen zu können, soll lediglich Putnams These der multiplen Reali
sierbarkeit des Geistigen (36) kurz erörtert werden. Für Neurobiologen gibt es keine ei
genständige Sphäre des Geistes, für sie sind geistige Zustände identisch mit materiell- 
körperlichen Zuständen (Identitätstheorie) (32–35). Eine starke Version der Identitäts
theorie vertritt einen generellen Physikalismus, d.h. eine Identität von Typen bestimm
ter mentaler Zustände mit bestimmten Typen neurophysiologischer Zustände (type phy
sicalism), und behauptet, dass alle mentalen Phänomene, die es überhaupt geben könnte, 
neurophysiologische Phänomene sind. Die schwache Version der behaupteten Identität 
geht lediglich davon aus, dass es zwischen bestimmten mentalen Ereignissen oder Zu
ständen und bestimmten neurophysiologischen Phänomenen eine partikulare Identität 
gebe (token physicalism). Bei der nachfolgenden Erörterung derzeitiger 4-E-Konzepte des 
Geistigen (37–39) wird auf strukturelle und materielle Anforderungen an mentale Zu
stände und kognitive Prozesse detaillierter eingegangen. 

Derzeitige 4 E-Konzepte in der Philosophie des Geistes 

Die Philosophie der Verkörperung hebt sich in ihren unterschiedlichen Ausprägungen 
mehr oder weniger stark von Konzepten der neurobiologisch orientierten Kognitions
wissenschaft ab. Die 4 E’s stehen für unterschiedliche Aspekte einer Philosophie der Ver
körperung, der zufolge der Geist als extended (ausgedehnt), embodied (verkörpert), em
bedded (eingebettet) und enactive (enaktiv oder hervorbringend) angesehen wird (37–39). 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 55 

Während Vertreter der These eines extended minds eher der analytischen Philoso
phie des Geistes und den Computer- und Kognitionswissenschaften entstammen, 
sind Vertreter einer embodied oder embedded cognition mehr oder weniger stark von der 
Phänomenologie, dem Pragmatismus (z.B. John Dewey (1859–1952), Charles Sanders 
Peirce (1839–1914)) und der Kulturanthropologie (z.B. George Herbert Mead (1863–1931)) 
beeinflusst. Peirce schreibt: ›Just as we say that a body is in motion, and not that motion 
is in a body, we ought to say that we are in thought, and not that thoughts are in us.‹ 
(39:50) Die enaktive Sichtweise von Francisco Varela (1946–2001), Evan Thompson (geb. 
1962) und Eleanor Rosch (geb. 1938) (40), Evan Thompson (9) und Shaun Gallagher (geb. 
1948) (39) hat starke Wurzeln in der Phänomenologie Edmund Husserls (1859–1938) 
(seine Idee des ›Ich kann‹ als Teil der verkörperten Wahrnehmung) und Martin Heid
eggers (1889–1976) In-der-Welt-Sein und seiner Sicht des Zuhanden-Seins der Dinge. 
Sowohl der Neurobiologe F. Varela als auch der amerikanische Psychologe James Gib
son (1904–1979), der in wahrnehmbaren Aspekten der Umwelt Angebote (affordances) 
für bestimmte Verhaltensweisen sieht, sind von Maurice Merleau-Ponty (1908–1961) 
beeinflusst (39:49). 

Der ausgedehnte Geist (extended mind) 

Eine heute sehr weit verbreitete Theorie bezüglich des Verhältnisses von kognitiven Pro
zessen und Zuständen zu ihren materiellen Korrelaten ist der Funktionalismus. Grund
pfeiler des Funktionalismus sind die Thesen, dass Denken im Grunde so etwas wie Rech
nen ist und dass diese Funktion multipel realisierbar sein soll. Die erste Teilthese, der 
Computionalismus, legt strenggenommen weder die Art, noch den Ort der Realisierung 
fest, d.h. die Grenzziehung zwischen dem Gehirn und dem Rest der Welt ist arbiträr. 

Der am Computermodell orientierte Funktionalismus geht jedoch ohne Begründung 
davon aus, dass sich die Rechenprozesse in tierischen und menschlichen Lebewesen 
zwischen dem Input in das System, der Wahrnehmung, und dem Output aus dem 
System, der Aktion, in einem separaten Subsystem, dem für kognitive Prozesse und Zu
stände zuständigem Gehirn, abspielen. ›Der Geist ist sozusagen eingeklemmt zwischen 
den sensorischen Reizen der Wahrnehmung und den motorischen Verhaltensweisen 
und Handlungen am Ende der kognitiven Verarbeitungskette‹ (37:66). Inwieweit das 
auf die menschliche Kognition zutrifft, ist strittig. Einige Philosophen plädieren für 
einen ausgedehnten oder ›weiten Computionalismus‹. Ein Paradebeispiel hierfür ist 
das Ausrechnen komplizierter mathematischer Multiplikationsaufgaben, z.B. die Mul
tiplikation von 343 x 822 dar (38:44, 41). Im täglichen Leben greifen wir dazu zu Stift und 
Papier, erinnern uns an in der Schule gelernte Regeln und schreiben Teilergebnisse der 
Rechenaufgabe auf Papier nieder. D.h. wir verwenden externe Hilfsmittel, so dass man 
sagen kann, die relevante kognitive Leistung spielt sich nicht allein im Kopf ab, sondern 
schließt Stift und Papier mit ein. 

Ein anderes Beispiel bringen Clark und Chalmers: Otto, ein Alzheimer-Patient, 
schreibt sich alles, was er sich früher merken konnte, jetzt aber nicht mehr kann, in 
sein Notizbuch auf, z.B. die Adresse des Museums. Sein Notizbuch übernimmt qua
si Funktionen seines nicht mehr funktionierenden Kurzzeitgedächtnisses (42). Die 
Auslagerung von Teilfunktionen des Gedächtnisses (mentaler Träger) auf externe Spei

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

chermedien (materieller Träger) ist eine der Funktionen des Smartphones: Telefon- oder 
Mail-Adressen, die man nicht täglich benötigt, hat man bei Bedarf schnell zur Hand. 

Das Konzept der Ausgedehntheit des Geistes beinhaltet eine räumlich weitere Erstre
ckung der Vehikel oder Träger kognitiver Prozesse als auf das Gehirn allein. Man spricht 
in diesem Zusammenhang vom Vehikel-Externalismus und meint damit, dass kognitive 
Prozesse und Zustände nicht auf das Gehirn oder Zustände des biologischen Körpers 
beschränkt sein müssen (42). Unserem Alltagsverständnis entsprechend und etlichen 
philosophischen Theorien des Geistes zufolge liegen (neben Wünschen und Absichten) 
vielen Handlungen von Akteurinnen und Akteuren Überzeugungen zugrunde. Clark 
(43) hält deshalb auch Überzeugungen und Erinnerungen, die wir nicht dauernd im 
Bewusstsein haben, aber bei Bedarf mit einiger Zuverlässigkeit abrufen können, für 
Beispiele einer weiten Realisierung von geistigen Zuständen. Er bezweifelt jedoch einen 
Vehikel-Externalismus für bewusste Zustände (37:68). Ob man in Bezug auf die externen 
Elemente eher von einem kausal unterstützenden Beitrag oder gar von einem konstitu
ierenden Bestandteil für den kognitiven Zustand sprechen sollte, ist umstritten. Clark 
beschränkt seine Version eines extended mind nicht auf den Organismus allein (organism- 
bound). Er betont, dass der Organismus und sein Gehirn notwendige Bestandteile kogni
tiver Prozesse und Zustände sind und dass bestimmte Klassen von geistigen Zuständen 
wie bewusste Erfahrungen innerhalb des Gehirns realisiert sind, dass sie ›organismus- 
zentriert‹ (organism-centered) sind (37:71,43). Andere Autoren betonen die Komplemen
tarität innerer und äußerer Komponenten geistiger Prozesse und sprechen von (in der 
Umwelt liegenden) Exogrammen und (im Gehirn gespeicherten) Endogrammen. Die über 
Generationen erhalten bleibenden Exogramme leiten zum 3. E, zum embedded mind, 
über (37:71-73). 

Der verkörperte Geist (embodied cognition) 

Die These, dass der Geist verkörpert sei, kann als Variante der extended mind-These bzw. 
von Sterelny’s These vom gestützten Geist (44) angesehen werden. Von manchen werden 
extended mind und embodied mind unter dem Sammelbegriff der situierten Kognition zu
sammengefasst. Während der Funktionalismus allein auf die Muster abhebt, in denen 
funktionale Rollen realisiert werden, betont die These des verkörperten Geistes auch 
die materielle, d.h. körperliche Substanz, mittels derer mentale Zustände und Prozes
se realisiert werden (45). Die These des verkörperten Geistes lehnt deshalb Putnam’s 
These der multiplen Realisierbarkeit mentaler Zustände ab (36,37:79) und formuliert 
klare Einschränkungen bezüglich dessen, was als Realisierung mentaler Zustände und 
Prozesse in Frage kommt. Auch wenn die körperliche Konstitution eines Subjekts und 
seine mentalen Fähigkeiten als essentiell für geistige Leistungen betont werden, besagt 
die These der Verkörperung nicht, dass nur gleiche Körper gleiche kognitive Zustände 
haben können. Sie vertritt eine an den biologischen Organismus höherer Tiere und 
des Menschen gebundene, schwache Form der multiplen Realisierbarkeit kognitiver 
Zustände und betont die Abhängigkeit der spezifischen Ausprägung kognitiver Zustän
de von der körperlichen Beschaffenheit ihrer Subjekte (37:81). Aus der Robotertechnik 
ist bekannt, dass intelligente Verhaltensweisen nicht unbedingt durch komplizierte 
Computerprogramme gesteuert werden müssen, sondern z.T. nur kleine Unterschiede 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 57 

in der Beschaffenheit der verwendeten Materialien zu anderen Verhaltensweisen mit 
unterschiedlicher Gewichtung von physikalischen Vorgängen und Symbolverarbei
tungsprozessen einhergehen. 

Über die Betonung der Abhängigkeit mentaler Zustände von der körperlichen Be
schaffenheit des Subjekts hinaus spielt der Körper des Organismus im erweiterten Kon
zept des enactive minds insofern eine zentralere Rolle als der Körper hierbei eine Form der 
Innerlichkeit konstituiert, die im mechanistischen Verständnis nicht greifbar und ver
stehbar ist. 

Der eingebettete Geist (embedded cognition) 

In allgemeiner Form besagt die These von der Eingebettetheit, dass bestimmte Elemen
te unserer Arbeitswelt (technische Hilfsmittel, Werkzeuge etc.) und kulturellen Umwelt 
(Zeichen- und Symbolsysteme) kognitive und mentale Prozesse und Zustände unterstüt
zen, ohne deshalb Teil der mentalen Prozesse zu sein. Die These der Eingebettetheit geht 
über individuelle Hilfsmittel wie Ottos Notizbuch als Teil seines Gedächtnisses (42) hin
aus und umfasst auch normative Gepflogenheiten unserer Kultur und eine breite Palette 
von Markern in unserer industrialisierten Umwelt wie z.B. Straßenschilder, Reklameta
feln, elektronische Tools u.a.m, die unsere menschliche Umwelt ordnen und erschließ
bar machen. 

Die klassische Kognitionswissenschaft geht davon aus, dass Bedeutungen und 
Weltverstehen durch komplexe interne Repräsentationen zustande kommen. Die Tren
nung von wahrnehmendem und wertendem Subjekt und objektiv beschreibbarer Welt 
ignoriert sowohl Sichtweisen der Phänomenologie als auch kognitionstheoretische 
und psychologische Erkenntnisse wie Dreyfus’ Kritik der Computerwissenschaft (46) 
und James Gibsons ökologische Theorie der Wahrnehmung (47). ›Nähert man sich dem 
Verhältnis von Tier und Umwelt aus biologischer Perspektive, so sind die relevanten 
Eigenschaften der Umwelt solche, die nur in Relation zum Lebewesen existieren. Dieser 
Gedanke ist aus den Theorien der ökologischen Nischen entlehnt: Stehen ein Eichhörn
chen und ein Biber vor demselben Baum, mag dieser dem einen als erkletterbar, dem 
anderen als fällbar erscheinen.‹ (37:76-77) ›Tiere, die mit ihrer Umwelt interagieren, 
nehmen Eigenschaften wie das Erkletterbar-Sein direkt wahr, und zwar als Angebo
te für bestimmte Verhaltensweisen. Sie brauchen keine internen Repräsentationen 
auszubilden, Eigenschaften auf die Welt zu projizieren oder auf kognitiv anspruchs
weise zu interpretieren.‹ (37:77) D.h. Tiere nehmen verhaltensrelevante Aspekte ihrer 
Umwelt wahr (47) und nicht alle vorhandenen Objekte der Umwelt, ein fundamentaler 
Aspekt, auf den der vergessene Jakob von Uexküll (1864–1944) schon vor über 100 Jahren 
hingewiesen hat (1–3, s.o.). 

Der Enaktivismus (enactive mind) 

Die Bedeutung der Struktur der Umwelt und die der praktischen Interaktion des Sub
jekts mit seiner Umwelt spielt in der These vom enactive mind eine zentrale Rolle. Die 
Grundaussage beinhaltet, dass höhere Tiere und der Mensch ihre jeweiligen Umwelten 
aktiv gestaltend hervorbringen. Die enaktive Sichtweise wurde 1991 von Francisco Vare

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

la, Evan Thompson und Eleanor Rosch in The Embodied Mind. Cognitive Science and Human 
Experience (40) eingeführt und nach dem Tod von Varela 2001 von Thompson in Mind in 
Life. Biology, Phenomenology, and the Sciences of Mind (9) weiter ausgearbeitet. Thompson ist 
einer der wenigen Autoren in der Philosophie des Geistes, der expressis verbis auf Jakob 
von Uexkülls Werk verweist: ›This idea of a sensimotor world – a body-oriented world of 
perception and action – is none other than von Uexküll’s original notion of an Umwelt. 
An Umwelt is an animal’s environment in the sence of its lived, phenomenal world, the 
world as it presents itself to that animal thanks to the sensimotor repertoire: all that a 
subject perceives becomes his perceptual world and all that he does, his effector-world. 
Perceptual and effector worlds together form a closed unit, the Umwelt.‹ (9:59) 

Die für den Enaktivismus grundlegende Interaktion zwischen Lebewesen und ihrer 
Umwelt basiert auf Maturanas und Varelas Arbeiten zur Autopoiesis (48–50). Lebewesen 
sind auf Stoffwechsel- und Energieaustausch mit ihrer Umgebung angewiesen. Schon 
die einzelne Zelle bildet selbstorganisierend interne Strukturen und Kompartimente 
und baut Membranen als Abgrenzungen zu ihrer Umgebung auf. Die synthetischen und 
katabolen Stoffwechselprozesse sind auf komplizierte Weise miteinander verwoben, 
stützen sich gegenseitig und dienen der Erhaltung der internen Organisation. Das 
Zusammenwirken dieser Prozesse in der Erschaffung und Erhaltung eines Systems 
wird als Autopoiesis bezeichnet. 

Der Enaktivismus hat von Maturanas und Varelas Autopoiesis den Begriff der struk
turellen Koppelung von Organismus und Welt übernommen (48–50) und auf die Kogniti
on übertragen. Als weitere These beinhaltet der Enaktivismus, ›dass kognitive Zustände 
(und auch erfahrbare mentale Zustände) durch eine auf die Welt gerichtete Aktivität be
stimmt sind.‹ (37:84-85) Dieser Ansatz ist konträr zum Ansatz der klassischen Kogniti
onswissenschaft. ›Der Begriff, der hier im Zentrum steht, ist der des sense-making, der 
darauf hinweist, dass der Organismus sich die Welt aus der Perspektive seiner Identität 
erschließt und damit Bedeutung aktiv hervorbringt, anstatt eine objektiv vorhandene 
Welt passiv abzubilden oder zu repräsentieren. Das ist das, was der Enaktivismus unter 
Kognition versteht.‹ (37:84-85) 

Welcher der heutigen 4 E-Konzeptionen des Geistes 
ist Jakob von Uexkülls Denken zuzuordnen? 

Um diese Frage zu beantworten, wie Jakob von Uexküll Natur und Geist gesehen hat, 
sind nachfolgend einige Äußerungen von ihm wiedergegeben, die m.E. für eine Beant
wortung der Frage relevant sind. Im Gegensatz zu Vertretern des Darwinismus hat Jakob 
von Uexküll stets die Planmäßigkeit der Natur betont, er spricht davon, […] ›dass die Na
tur selbst eine große Komposition und zugleich eine große Komponistin ist, welche die 
Fähigkeit besitzt, Pläne ineinander zu fügen und auch neue Pläne zu schaffen, ohne ge
zwungen zu sein, dauernd Versuche anzustellen, die meist im Irrtum enden‹ (4:69) – eine 
Position, die Schellings Sicht von der Natur als natura naturans entspricht. 

In den Streifzügen durch die Umwelten von Tieren und Menschen heißt es: ›Jedes Subjekt 
spinnt seine Beziehungen wie die Fäden einer Spinne zu bestimmten Eigenschaften der 
Dinge und verwebt sie zu einem festen Netz, das sein Dasein trägt. Welcherart die Bezie
hungen zwischen Subjekt und den Objekten seiner Umgebung sein mögen, stets spielen 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 59 

sie sich außerhalb des Subjektes ab, woselbst wir die Merkmale zu suchen haben. Die 
Merkmale sind daher immer irgendwie räumlich gebunden, und da sie in bestimmter 
Reihenfolge einander ablösen, sind sie auch zeitlich gebunden.‹ (1:31). Diese Uexküll’sche 
Aussage aus den Anfangsjahren des vergangenen Jahrhunderts beschreibt die räumliche 
und zeitliche Eingebettetheit des Subjekts in seine Umwelt – lange, bevor der Begriff em
bedded cognition in Mode kam. 

Die Aussage in Der unsterbliche Geist in der Natur, dass ›die Umwelt das planvolle Er
zeugnis eines sein Leben komponierenden Subjektes dar[stellt (O.L.)]‹ (4:83), spricht dem 
Subjekt eine enaktive, d.h. eine die Umwelt hervorbringende Tätigkeit zu. Im gleichen 
Buch schreibt er an anderer Stelle: ›Das Fernrohr hier auf der Balustrade, diese selbst 
mit den schön geschwungenen Treppen, die Wege, der Kai, die Segelbarken – alle die
se Dinge sind Brücken, die wir zur Natur hinüberschlagen mit dem Erfolg, sie immer 
weiter von uns zu entfernen. Zwar der Reichtum an Anknüpfungsmöglichkeiten hat zu
genommen, die Zahl der Kontaktpunkte hat sich vervielfacht. Aber hat die Natur sich uns 
erschlossen? Nein, nur unsere Kultur hat sich bereichert‹ (4:76). ›Wir müssen all die Brü
cken ausschalten, um an die Natur heranzukommen. […]. Die Wälder Finnlands treten 
uns mit einer überwältigenden Monotonie gegenüber. Es ist immer der gleiche Rhyth
mus: Baum, Fels, Sumpf – Fels, Baum, Sumpf – Sumpf, Baum, Fels. […] Es entsteht eine 
feierliche, menschenfeindliche Einöde. […]. Hier ist man der Natur ganz nahe und ihr 
völlig preisgegeben, wenn man sich nicht bekannte Wege […] eingeprägt hat. […]. Das 
Gefühl, plötzlich allseitig eingegrenzt zu sein, ist sehr stark, ganz im Gegensatz zum 
Kulturlande, das überall menschliche Marken anbietet und Hilfsmittel bereitstellt, um 
zu Lande, zu Wasser oder in der Luft neue Kulturziele zu erreichen‹ (4:77). Hier stellt 
von Uexküll dar, dass der Mensch sich über eine naturbelassene biologische Umgebung 
hinaus eine zweite Umwelt, seine menschliche Kulturwelt, schafft, die ihm Orientierung 
und Hilfsmittel zum Weiterbau seiner Nische zur Verfügung stellt. In Mind in Life stellt 
Thompson heraus, dass Jakob von Uexküll als ein Vorreiter des Enaktivismus angesehen 
werden kann (9:59). 

Jakob von Uexkülls Einbettung des Geistigen in die Natur 

Das kleine Buch von Jakob von Uexküll Der unsterbliche Geist in der Natur, 1947 aus dem 
Nachlass erschienen (4), handelt von einem Gespräch vierer Männer in der am Meer ge
legenen Villa eines Großgrundbesitzers, dessen einzige wirkliche Passion das Studium 
der Religionswissenschaften war. Neben dem Hausherrn nahmen ein befreundeter Ma
ler, ein eine atheistische Position vertretender Zoologe und Jakob von Uexküll teil. Das 2- 
tägige Gespräch beinhaltet eine breite Palette naturphilosophischer Fragen, eine Rück
schau auf die vergangenen 40 Jahre naturwissenschaftlicher Forschung, die – entspre
chend den unterschiedlichen beruflichen und privaten Ausgangspunkten der Protago
nisten – aus unterschiedlichen Perspektiven dargestellt werden. In Jakob von Uexkülls 
kleinem Buch bittet der religionsphilosophische Hausherr seine Gesprächsteilnehmer 
am Ende des Gesprächs darum, sich noch zu der Frage zu äußern, was jeder für das Un
sterbliche hält. Der Zoologe hält das Weltall für unsterblich. Das Große zieht ihn an, er ist 
fasziniert davon, dass die Milchstraßen immer weiter auseinanderrücken und der Raum 
nur Ausdehnung ist. Aber das ›sind Ewigkeitsfragen, die mich vergessen lassen, dass ich 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

nur ein vergängliches Staubkorn bin auf einem unbedeutenden Planeten irgendwo in ei
ner verlorenen Ecke einer Milchstraße‹ (4:92). Der Biologe, Jakob von Uexküll, spricht von 
vielen falschen Unsterblichkeiten, ›die man erst beiseiteschieben muss, ehe man an die 
echte Unsterblichkeit herankommt‹ (4:93) z.B. die Unsterblichkeit der Pantoffeltierchen, 
die sich durch Teilung vermehren, die Möglichkeit, Gewebeteile in Nährflüssigkeiten auf 
lange Zeit am Leben zu erhalten und Rede, dass die Eltern in ihren Kindern weiterleben. 
Er verweist auf die Baupläne der Lebewesen und darauf, dass ›die gleiche Partitur in zahl
losen Einzelwesen auftritt‹ (4:94). ›Für Chamberlain war die Gestalt das Unsterbliche – 
und dieser Lehre schließe ich mich an, auch wenn ich von Plan und Partitur anstatt von 
Gestalt rede‹ (4:95). Der Maler berichtet, dass er in der Art der alten, erzählenden Ma
ler ein Triptychon begonnen habe, in dem er die Stätten der Kindheit und Jugend durch 
eine ideale Landschaft mit dem heutigen Heim verbunden und sich auf den Wegen mit 
verstorbenen Freunden in freundlichem Gespräch vereint sieht. Wenn der Tod sich ihm 
nahe, wolle er in Gedanken in dieses Gemälde hineinwandern, um dem Tod dort zu be
gegnen, wo sein Leben begonnen habe. Er wisse, dass er von Gott herkomme und wieder 
zu ihm hinkehren will, Geburt und Tod seien die beiden Tore in sein Reich. Das stimmt 
den Hausherrn nachdenklich, er muss zu einem Buch greifen, zitiert aus Meister Ecke
harts Rede von des Geistes Ausgang und Heimkehr und klagt, dass es ›wohl an der Zeit 
wäre, diesen großen Denker wieder lebendig zu machen‹ (4:97). 

Jakob von Uexküll erwidert: ›Bevor man aber erwarten darf, dass die Probleme, die 
Eckehart behandelte, wieder das allgemeine Interesse erregen, müsste ein jeder zu ei
ner ganz einfachen Frage Stellung genommen haben. Diese Frage lautet: ›Überdauert 
der Leierkasten die Melodie oder überdauert die Melodie ihren Leierkasten?‹ Die billi
ge Lösung dieser Frage, die auch überall Zustimmung gefunden hat, lautet: Selbstver
ständlich überdauert der Leierkasten seine Melodie. Das sieht doch ein jedes Kind. Es 
braucht nur ein Steinchen in die Walze zu geraten, so ist die Melodie erledigt. Der Leier
kasten selbst kann noch lange seine verlorengegangene Melodie überdauern. Diese Ant
wort kann man aber leicht mit einer Gegenfrage über den Haufen werfen, die lautet: 
›Gäbe es überhaupt einen Leierkasten, wenn es keine Melodien gäbe?‹ Der Leierkasten 
ist seinem Wesen nach erst richtig zu begreifen, wenn man in ihm die dreidimensiona
le Partitur der Melodie sieht. Ohne seine Melodie ist er überhaupt nicht denkbar. So ist 
das Großhirn des Menschen auch nur zu begreifen, wenn man in ihm die dreidimensio
nale Partitur des menschlichen Geistes sieht. Somit ist die Frage nach der Unsterblich
keit eindeutig entschieden. Wie die Melodie den Leierkasten überlebt, so überlebt der 
menschliche Geist das Großhirn‹ (4:97-98). 

Die prägende Wirkung des väterlichen Denkstils auf Thure von Uexkülls Denken 

Thure von Uexküll (1908–2004) und Viktor von Weizsäcker (1916–1957) gelten als Väter 
der deutschen Psychosomatik. Beide vereint das Bemühen um Einführung des Subjekts 
in die Medizin. Viktor von Weizsäcker versuchte, die naturwissenschaftliche Medizin 
mit Freuds Psychoanalyse zu vereinen – eine Position, der Thure von Uexküll zeitlebens 
skeptisch bis ablehnend gegenüberstand, da sie den Dualismus einer Medizin für Körper 
und einer Medizin für die Seele nicht zu überwinden vermag. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 61 

Die Re-Lektüre von Jakob von Uexkülls biologischen und naturphilosophischen 
Schriften (siehe Kapitel 1) waren und sind für mich der Schlüssel zum Verständnis 
des Denkstils und der tragenden Säulen von Thure von Uexkülls Gedankengebäude. 
Sein Vater hat mit der Einführung des Subjekts in die Biologie, mit dem Funktions
kreis aus Merkorganen und Wirkorganen und mit seiner Umweltlehre Besonderheiten 
der Biologie als Wissenschaft vom Lebendigen herausgestellt. Die väterliche Prägung 
mit Erläuterungen zur Lebenswelt des Regenwurms im Kindesalter, in Briefen mit 
den 30-jährigen Söhnen zu Kant und in der gemeinsamen Vater-Sohn-Publikation 
zweier Bücher spiegelt sich vielfach in Thure von Uexkülls Handeln und Schreiben. 
›Jede Wissenschaft steht in der Pflicht, eigene Orientierungsmodelle aufzustellen und 
Rechenschaft darüber abzulegen, was mit ihnen gewonnen wird oder verloren geht.‹ 
(51:64). Das hat Jakob von Uexküll für die Biologie getan und Thure von Uexküll für die 
Medizin. 

Dem väterlichen Erbe verpflichtet hat Thure von Uexküll sich um die posthume 
Veröffentlichung väterlicher Manuskripte gekümmert (4 u.a.m.), den übernommenen 
Denkstil 1953 in einem eigenen Buch, Der Mensch und die Natur (52), auf die Medizin 
übertragen und Jahrzehnte später einen Sammelband der väterlichen Schriften als 
Kompositionslehre der Natur neu herausgegeben (5). Er sah den Geist in der Natur, im 
Lebendigen am Werke, er verfolgte er in seinem psychosomatischen Denken eine 
anticartesianische Position und vertrat engagiert ein humanistisches Menschenbild. 

Thure von Uexküll hat den Funktionskreis seines Vaters zum Situationskreis erweitert 
mit Umdeutung der väterlichen Innenwelt zur spielerischen Phantasie, in der Program
me zur Bedeutungserteilung (›Merken‹) und Bedeutungsverwertung (›Wirken‹) zunächst 
in der Vorstellung durchgespielt und erprobt werden. In seiner mit W. Wesiak verfassten 
Theorie der Humanmedizin (53) hat er den Situationskreis in die Medizin eingeführt. ›Im 
Situationskreis vollzieht sich der Aufbau von Wirklichkeit zunächst als hypothetisches 
Deuten von Daten, die zum Teil aus dem Körper, zum Teil aus der Umgebung stammen 
[…] und als ständiges Testen der Praktikabilität der zur Deutung eingesetzten Program
me für die Problemlösung (zunächst in der Vorstellung als Phantasie eines ›Probehan
delns‹.‹ (53:225) Er hat den Situationskreis zum doppelten Situationskreis der Patient- 
Arzt-Verhältnisses weiterentwickelt und für ein vertieftes Verständnis der Besonderhei
ten des Patient-Arzt-Verhältnisses fruchtbar gemacht. 

Zeitlebens war Thure von Uexküll an erkenntnistheoretischen und kognitionsphilo
sophischen Fragen interessiert und hat sich intensiv mit der Kybernetik, der System
theorie und dem Konstruktivismus beschäftigt und die Emergenz von neuen Systemei
genschaften bei der Entstehung komplexerer Systeme vertreten. (Siehe Kapitel 4 zu Thu

re von Uexkülls biologischem Denken im vorliegenden Buch). In seinen späten Jahren 
hat er sich – väterliche Vorstellungen zur Rolle von Zeichen und Sprache in der Innen
welt aufgreifend – mit der Biosemiotik beschäftigt (54–56) und die Peirce’sche Version des 
Pragmatismus und die Peirce’sche Semiotik (57,58) in seine Theorie der Humanmedizin in
tegriert (siehe Kapitel 13 und 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

Literatur 

1. von Uexküll J, Kriszat G. Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen. 
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopädie rde 13; 1956. 

2. von Uexküll J. Umwelt und Innenwelt der Tiere. Julius Springer, Berlin, 1921. Nach
druck: London: Forgotten Books, FB & c Ltd, Dalton House; 2015. 

3. von Uexküll J. Theoretische Biologie. Berlin: Julius Springer, 2.Aufl. 1928. Nachdruck: 
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 20; 1973. 

4. von Uexküll J. Der unsterbliche Geist in der Natur. Gespräche. Hamburg: Christian 
Wegner Verlag; 1947. 

5. von Uexküll Th. (Hg.). von Uexküll J. Kompositionslehre der Natur. Biologie als un
dogmatische Naturwissenschaft. Ausgewählte Schriften. Frankfurt a.M.: Propyläen/ 
Ullstein Verlag; 1980. 

6. Bayertz K, Gerhard M, Jaeschke W (Hg.). Weltanschauung, Philosophie und Natur
wissenschaft im 19. Jahrhundert, Band 2: Der Darwinismus-Streit. Hamburg: Mei
ner; 2007. 

7. Bayertz K, Gerhard M, Jaeschke W (Hg.). Weltanschauung, Philosophie und Natur
wissenschaft im 19. Jahrhundert; Band 1: Der Materialismus-Streit. Hamburg: Mei
ner; 2007. 

8. Bayertz K, Gerhard M, Jaeschke W (Hg.). Weltanschauung, Philosophie und Naturw 
issenschaft im 19. Jahrhundert, Band 3: Der Ignorabimus-Streit, Hamburg: Meiner; 
2007. 

9. Thompson E. Mind in Life. Biology, Phenomenology, and the Sciences of Mind. Cam
bridge/London: The Belknap Press of Havard University Press; 2007. 

10. Decher F. Handbuch der Philosophie des Geistes. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft; 2015. 

11. Kenny A. Geschichte der abendländischen Philosophie. III – Neuzeit. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchhandlung; 2012. 

12. Ryle G. The Concept of Mind. London: Hutchison; 1949. 
13. Maßmann A. Autopoietic Systems and the Theology of Creation: On the Nature of 

Life. In: Losch A (ed.). What is Life? On Earth and Beyond. Cambridge: Cambridge 
University Press; 2017: 213–235. 

14. de La Mettrie, JO. L’Homme machine. 1748. Deutsch: Die Maschine Mensch. Fran
zösisch-Deutsch, übersetzt und herausgegeben von Claudia Becker. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag; 2009. 

15. Plessner H. Die Einheit der Sinne – Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes. In: 
Plessner H. Anthropologie der Sinne. Gesammelte Schriften III. Herausgegeben von 
G. Dux, O. Marquard, E. Stöker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer 
und M.-J. Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1980, suhrkamp taschenbuch wis
senschaft stw 1626, 2003: 7–215. 

16. Lessing H-U. Hermeneutik der Sinne. Eine Untersuchung zu Helmuth Plessners 
Projekt einer Ästhesiologie des Geistes – nebst einem Plessner-Ineditum. Freiburg/ 
München: Alber Verlag; 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amazon.de/Weltanschauung-Philosophie-Naturwissenschaft-Jahrhundert-Ignorabimus-Streit/dp/3787318267/ref=sr_1_4?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&dchild=1&keywords=Der+Materialismus-Streit.&qid=1633191806&s=books&sr=1-4
https://www.amazon.de/Weltanschauung-Philosophie-Naturwissenschaft-Jahrhundert-Ignorabimus-Streit/dp/3787318267/ref=sr_1_4?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&dchild=1&keywords=Der+Materialismus-Streit.&qid=1633191806&s=books&sr=1-4
https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.amazon.de/Weltanschauung-Philosophie-Naturwissenschaft-Jahrhundert-Ignorabimus-Streit/dp/3787318267/ref=sr_1_4?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&dchild=1&keywords=Der+Materialismus-Streit.&qid=1633191806&s=books&sr=1-4
https://www.amazon.de/Weltanschauung-Philosophie-Naturwissenschaft-Jahrhundert-Ignorabimus-Streit/dp/3787318267/ref=sr_1_4?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&dchild=1&keywords=Der+Materialismus-Streit.&qid=1633191806&s=books&sr=1-4


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 63 

17. Beaufort J. Die gesellschaftliche Konstitution der Natur. Hellmuth Plessners kritisch- 
phänomenologische Grundlegung einer hermeneutischen Naturphilosophie in Die 
Stufen des Organischen und der Mensch. Würzburg: Königshausen & Neumann; 2000. 

18. Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo
sophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux, O. 
Marquard, E. Stöker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer und M.-J. 
Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
1627, 2003, 2. Aufl. 2016. 

19. Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 
Philosophische Bibliothek 672; 2018. 

20. Gehlen A. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 9. Aufl. Frankfurt: 
Athenäum Verlag; 1971. 

21. Whitehead AN. Prozess und Realität. Entwurf einer Kosmologie. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp-Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft; 1987. 

22. Penrose R. The Large, the Small and the Human Mind. Cambridge: University Press; 
1997. Deutsch: Penrose R. Das Große, das Kleine und der menschliche Geist. Heidel
berg/Berlin: Spektrum Akademischer Verlag; 1998. 

23. Görnitz T, Görnitz B. Von der Quantenphysik zum Bewußtsein – Kosmos, Geist und 
Materie. Heidelberg: Springer-Verlag; 2016. 

24. Popper KR., Eccles JC. Das Ich und sein Gehirn. München/Zürich: Piper Verlag, Ta
schenbuchausgabe Serie Piper 1096; 1989, 6. Aufl. 1997. 

25. Popper KR. Alles Leben ist Problemlösen. Über Erkenntnis, Geschichte und Politik. 
München/Zürich: Piper Verlag, Taschenbuchausgabe Serie Piper 2300; 1996. 

26. Dennett DC. Kinds of Minds. New York: Basic Books; 1996. Deutsch: Dennett DC. 
Spielarten des Geistes. Wie erkennen wir die Welt? Ein neues Verständnis des Be
wußtseins. München: C. Bertelsmann Verlag; 1999. 

27. Bieri P (Hg.). Analytische Philosophie des Geistes. 4. Aufl. Weinheim/Basel: Beltz 
Verlag; 2007. 

28. Metzinger T. Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 1: Phänomenales Bewusst
sein. Paderborn: mentis; 2007. 

29. Metzinger T. Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 2: Das Leib-Seele-Problem. 
Paderborn: mentis; 2007. 

30. Metzinger T. Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 3: Intentionalität und men
tale Repräsentationen. Paderborn: mentis; 2010. 

31. Searle JR. Mind: A Brief Introduction. Oxford: Oxford University Press; 2004. 
Deutsch: Searle J. Geist. Eine Einführung. Frankfurt a.M.; Suhrkamp Verlag; 2006. 

32. Singer W. Synchronization of cortical activity and ist putative role in information 
processing and learning. Annual Review of Physiology 1993; 55:349-374. 

33. Singer W. Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1571; 2002. 

34. Roth G. Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre phi
losophischen Konsequenzen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen
buch wissenschaft 1275; 1997. 

35. Roth G. Über den Menschen. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

36. Putnam H. Repräsentation und Realität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhr
kamp taschenbuch wissenschaft 1394; 1991. 

37. Fingerhut J, Hufendiek R, Wild M (Hg.) Philosophie der Verkörperung. Grundlagen
texte zu einer aktuellen Debatte. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2013, suhrkamp taschen
buch wissenschaft 2060; 3. Aufl. 2021. 

38. Rowlands M. The New Science of the Mind. From Extended Mind to Embodied 
Phenomenology. Cambridge, Massachusetts/London, England: A Bradford Book 
MIT Press; 2010. 

39. Gallagher S. Enactivist Interventions – Rethinking the Mind. Oxford: Oxford Univer
sity Press; 2017, paperback edition 2019. 

40. Varela FJ, Thompson E, Rosch E. The Embodied Mind. Cognitive Sciences and Human 
Experience. MIT Press Cambridge, London, 1991. 

41. Wilson R. Wide Computationalism. Mind 1994; 103: 351–372. 
42. Clark A, Chalmers D. Der ausgedehnte Geist. In: Fingerhut J, Hufendiek R, Wild M 

(Hg.) Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. 
Berlin: Suhrkamp Verlag; 2013, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2060, 3. Aufl. 
2021:205-223. 

43. Clark A. Supersizing the Mind. Embodiment, Action, and Cognitive Extension. Ox
ford: Oxford Univerity Press, paperback edition; 2010. 

44. Sterelny K. Der Geist – ausgedehnt oder gestützt? In: Fingerhut J, Hufendiek R, Wild 
M (Hg.) Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. 
Berlin: Suhrkamp Verlag; 2013, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2060, 3. Aufl. 
2021:260-289. 

45. Prinz J. Ist das Bewußtsein verkörpert? N: Fingerhut J, Hufendiek R, Wild M (Hg.) 
Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. Berlin: 
Suhrkamp Verlag; 2013, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2060, 3. Aufl. 2021:465- 
500. 

46. Dreyfus HL. What Computers Still Can’t Do: A Critique of Arteficial Reason. Cam
bridge: MIT Press; 1972. 

47. Gibson J. Wahrnehmung und Umwelt. Der ökologische Ansatz in der visuellen Wahr
nehmung. München: Urban & Schwarzenberg; 1982. 

48. Maturana HR, Varela FJ. Autopoiesis and Cognition. The Realization of the Living. 
Boston: D. Reidel, 1979. 

49. Maturana HR, Varela FJ. The Tree of Knowledge. Boston: New Science Library 1987. 
Deutsch: Manturana HR, Varela FJ. Der Baum der Erkenntnis. Bern/München /Wien: 
Scherz, 1987. 

50. Maturana HR. Die Biologie der Realität. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1998. 
51. Otte R. Thure von Uexküll – Von der Psychosomatik zur Integrierten Medizin. Van

derhoeck & Ruprecht, Göttingen, 2001. 
52. von Uexküll T. Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Naturphilosophie. 

München: Sammlung Dalp 13, Leo Lehnen Verlag; 1953. 
53. von Uexküll Th, Wesiack W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztlichen 

Denkens und Handelns. München – Wien: Urban & Schwarzenberg, 3. überarbeite
te Auflage 1998. 

54. von Uexküll Th. Medicine and Semiotics. Semiotica 1986, 61:201-217. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Jakob von Uexküll’s Buch ›Der unsterbliche Geist in der Natur‹ 65 

55. von Uexküll Th. Biosemiose. In: Posner R, Robering K, Sebeok TA (Hrsg). Semiotik – 
Semiotics. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und 
Kultur. Berlin/New York: Walter de Gruyter; 1997:447-457. 

56. von Uexküll Th, Geigges W, Herrmann JM. Endosemiose. In: Posner R, Robering 
K, Sebeok TA (Hrsg). Semiotik – Semiotics. Ein Handbuch zu den zeichentheore- 
tischen Grundlagen von Natur und Kultur. Berlin/New York: Walter de Gruyter; 
1997:464-487. 

57. Peirce CS. Semiotische Schriften. Band I–III. Herausgegeben und übersetzt von 
C.J.W. Kloesel und H. Pape. Frankfurt: Suhrkamp Verlag; 1993. 

58. Peirce Edition Project (eds.): The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. 
Volume 2 (1893 – 1913), Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475942-005 - am 13.02.2026, 17:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

