Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle
als Yogi

FUr eine neue Kunst
der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Willi Weis
Der Intellektuelle als Yogi

XTEXTE

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Wirrr WEIs
Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit

im digitalen Zeitalter

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-

Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hans-Willi Weis

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Korrektorat: Tobias Heinze, Frankfurt a.M.

Satz: Michael Rauscher, Bielefeld

Druck: CPI -- Clausen & Bosse, Leck

Print-ISBN 978-3-8376-3175-3

PDF-ISBN 978-3-8394-3175-7

EPUB-ISBN 978-3-7328-3175-3
https://doi.org/10.14361/9783839431757
Buchreihen-ISSN: 2364-6616

Buchreihen-eISSN: 2747-3775

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Handy wird Silber, Email wird Gold
Wissen wird Google, so habt ihr’s gewollt

Handy ist Silber, Email ist Gold
Facebook ist Freundschaft, so habt ihr’s gewollt

Handy war Silber, Email war Gold

Bewegung war Youtube, so habt ihr’s gewollt

The Schwarzenbach

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1

Among Peers mit Abstechern
in den Club der toten Denker — ein Vorwort

Intellektuelle unter sich. Was fiir ein Theater! Wenn das Thr Eindruck ist
beim Lesen dieses Buches und wenn sich dabei auch noch der Gehirn-
muskel strafft — wer mochte schon intellektuell unter Niveau unterhalten
werden —, so ist’s der Autor zufrieden. Lach-Yoga, behauptet er, ist der An-
fang allen Yogas. Das Ubrige geschieht dann wie von selbst. Mit etwas
Ubung. — Ein etwas uniiblicher Anfang — zumal fiir ein Vorwort. Doch
unter Intellektuellen — among Peers —, wo man mit gedanklichen Verren-
kungen vertraut ist, weil man sie auch deshalb nétig zu haben glaubt, um
im Sichtbarkeitswettbewerb nicht iibersehen zu werden, kann schon ein-
mal vorneweg stehen, was eigentlich hintangestellt gehort. Einrenken lisst
es sich immer noch, wie das Buch ja zeigt.

Was fiir ein Theater also. Diese Intellektuellen sind schreckliche Leute —
wie alle eben. Blof auf ihre verwechselbar unverwechselbare Intellektu-
ellenart oder -unart. So schrecklich allerdings auch wieder nicht, es gibt
Schrecklicheres. Das Buch kommt ganz ohne >Sex and Crime« aus. Die
einzige Indiskretion unterhalb der Giirtellinie, wenn es denn eine ist, ist
soweit mir bewusst, die, dass Arthur Koestler, Clubmitglied bei den >to-
ten Denkerns, ein lausiger Liebhaber gewesen sein muss. Und sie stammt
nicht vom Autor, die Beauvoir hat’s durchgestochen.

Um dies nur der Vollstindigkeit des Bildes halber zu erwihnen, das
hier von den Intellektuellen gezeichnet wird: Freilich gibt es unter ihnen
»Sex and Crime«. Was den >Crime-Part« angeht, so schreiben jetzt manche
einen Krimi oder gleich mehrere. Hiufig unter Pseudonym. Man kommt
dann publizistisch doppelt vor, was die Chancen der Sichtbarkeit erhoht.
Die Publizistin Cora Stephan beispielsweise — sie darf hier namentlich er-
scheinen, weil sie spiter nicht mehr vorkommt — heifdt als Krimiautorin
auf einmal Anne Chaplet. Ein schéner Name, mich hat er nicht becirct.
Ein anderer — Feuilletonleser wissen wer gemeint ist — publizierte 2012
einen Kriminalroman, der sogar unter Intellektuellen, among Peers, spielt.
Sicherlich Geschmacksache, wenn der Verfasser einen real existierenden
Kollegen auf ausgesucht unschéne Weise darin zu Tode kommen lisst.
Zwei Jahre danach ist dieser Kollege dann tatsichlich tot (siehe unten: Tod
eines Kritikers mit »Réntgenblick«). Der noch lebende Kollege hat trotz-
dem Schwein gehabt, die Todesursache war eindeutig, er ist nicht in Ver-
dacht geraten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intellektuelle sind jedoch nicht nur schreckliche Leute, wie alle iibrigen
auch sind sie nicht immer nur unausstehlich. Manches, was sie vorbrin-
gen oder zu Papier, ist drollig und macht sie einem sympathisch. Wenn
ich mich im Folgenden tiber putzige Verrenkungen lustig mache, ist mir
daran gelegen, keine und keinen zu grob anzufassen. Ich unterstelle jeder
und jedem, dass sie es gut meinen, auch mit den gedanklichen Verrenkun-
gen, die sind nicht ausschliefflich motiviert vom Distinktionswunsch. Der
starke Begriff vom Intellektuellen — im Unterschied zum schwachen, der
lediglich den Gelehrten, den Wissenschaftler, den Datenerkennungs- und
Informationsexperten bezeichnet — begreift den Intellektuellen als jeman-
den, der oder die einen kognitiven und sensitiven Uberschuss in sich an-
gesammelt hat, von dem er oder sie gerne abgeben méchte. An eine bedurf-
tige Allgemeinheit um deren Wohlfahrt willen. Intellektuelle sind — man
verzeihe mir den derben pastoralen Vergleich — ein wenig wie Kiihe, die ge-
molken sein wollen. Die ihre Milch partiell uneigenniitzig der >Allmende«
zugefiihrt sehen mochten. Sonst vollfithren sie womdglich ganz schreck-
liche Verrenkungen oder lassen sich, was so furchtbar lange nicht mal her
ist, von >Erziehungsdiktaturen< anheuern. Beziehungsweise zeigen keine
Skrupel, sich auch Tyrannen anzudienen (der Fall Heidegger, siehe Kapitel
77: Besuch im Club der toten Denker abgesagt oder »vom Ereignis«).

Und was ist ganz aktuell das Problem mit ihnen? Wenn Sloterdijk — wen
meint er eigentlich? — die »gebende Hand« beschwoért, dann muss mit Blick
auf die Intellektuellen von einem anderen Korperteil gesprochen werden,
vom »gebenden Kopf«. Und der hat das Problem, dass mittlerweile niemand
mehr so recht weifl, worin seine Gabe bestehen kénnte und ob tiberhaupt
noch Abnehmer da sind. Die schéne neue Digitalwelt, der auch die Intel-
lektuellen ins Netz gehen, generiert nicht nur mit Wikipedia einen virtuel-
len Gesamtintellektuellen, der den reellen ziemlich alt aussehen ldsst und
sein angestammtes Rollenmodell in die Funktions- und Sinnkrise stiirzt.

Und wie ist es mit dem Kopf des Autors bestellt? Wenn er sich noch
nicht hat digital enthaupten lassen, was ist seine Gabe? Einrenkungsver-
suche an gedanklichen Verrenkungen. Und: der Yogi — genauer: der Vor-
schlag einer Personalunion des Intellektuellen und des Yogi. Nehmen ist
bekanntlich seliger als geben, was fiir die Gabe hoffen lisst. Und wer als
potentiell Nehmender fiirs Erste noch vor dem Yogi zurtickzuckt, weil er
ihn fiir den Ausbund an Verrenkung hilt, dem sei versichert: Mit diesem
Vorurteil wird griindlich aufgerdumt. Hernach passen die gedanklichen
Glieder so harmonisch zusammen, wie es auf der physischen Ebene kein
Chiropraktiker besser hitte richten kénnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was endlich hat es mit dem >Club der toten Denker< auf sich? Eine Ver-
einigung wie die »Apostel« zu Cambridge? Kénnte man so sagen. Nur, dass
man nicht im Trinity-College tagt und tafelt, sondern im Hades. Oder im
Himmel, je nach mythisch-metaphorischer Bezugsgrofse. — Die im Folgen-
den unternommenen Abstecher in den Club der toten Denker (der Leser
muss sich deswegen nicht den Risiken und Nebenwirkungen einer Hades-
oder Himmelfahrt aussetzen, schlieRlich hat sich der Geist der GrofRen in
unsterblichen Werken sedimentiert, die jetzt auch digital verfiigbar sind)
suchen speziell solche Denker auf, die schon einmal Pionierarbeit auf dem
Weg zur Personalunion des Intellektuellen und des Yogi geleistet haben.
Der Intellektuelle als Yogi hat thematisch also einen gewissen historischen
Vorlauf im Intellektuellenmilieu. Vielleicht macht es einige dadurch auf
die yogische Perspektive neugierig, dass sie sich geschmeichelt fiihlen,
wenn man ihnen sagt, sie stiinden dabei »auf den Schultern von Riesenc.

Nun Vorhang auf fiirs erste Bild oder Stiick. Auf tritt der Liebe Gott —
und hat gleich wieder seinen Abgang. Womit es fiir die Intellektuellen mit
den Schwierigkeiten so richtig los geht.

2

In der Gottesposition

»Dieu, je vous soupgonne d’étre un intellectuelle de gauche.« Dies, dass es
sich beim lieben Gott vermutlich um einen Linksintellektuellen handle,
pinselten studentische Aufrithrer im Pariser Mai 68 an eine Hauswand
des Quartier Latin. Die Linksintellektuellen in der Gottesposition, was fiir
Zeiten!

Gott befindet sich in der Position eines externen Beobachters, der alles
im Auge behilt. Und sofern er der >liebe« Gott ist, gibt er den Beobachteten
nichtnur den einen oder anderen Fingerzeig, sondern weist ihnen den Weg
zum Heil. Was, auf die Intellektuellen angewandt, fiir diejenigen in der
marxistisch-utopischen Abstammungslinie gewiss zutrife. — Die Urszene
des Intellektuellen, wie die Moderne ihn zum Repertoire ihrer Archetypen
rechnet — Zola’s »]’accuse« in der Dreyfus-Affire —, ist noch ohne das ge-
sellschaftsutopische Pathos ausgekommen. Die Figur des Intellektuellen
war gewissermaflen {iber Nacht in die Welt gesetzt mit der flammenden
Fursprache eines Homme de Lettre zugunsten eines nicht nur der Stimme
sondern seiner menschlichen Wiirde Beraubten. Danach erst changiert die

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorstellung vom Angehorigen der »klagenden Klasse«, wie Wolf Lepenies
die Intellektuellen in Anlehnung an ihre Geburtsstunde gruppensoziolo-
gisch und politisch funktionell einsortiert, zwischen der gemifligten Ver-
sion und einer radikalen. Zwischen denen, die es bei der Anklage gegen
Unrecht und Missbrauch belassen und jenen, die sich den utopischen Ent-
wurf des >gesellschaftlich Richtigen< zutrauen und meinen, Unrecht und
Missbrauch dadurch tiberhaupt den Nihrboden zu entziehen.

Fragte mich jemand nach einer handlichen Definition des Intellektuel-
len, die noch bis gestern zulinglich gewesen wire, so wiirde ich — indem
ich den linksliberalen Konsens als Maf3stab nehme — die folgende vorschla-
gen, die in puncto >gemifigt« oder >radikal« ohne eine Festlegung aus-
kommt: Der Intellektuelle ist ein Kopfarbeiter, der mit den Erzeugnissen
seines Denkens und seiner Einbildungskraft um humaner Zwecke willen
gesellschaftlich oder politisch interveniert und aufgrund dessen allgemein
anerkannte moralische Autoritit genieft.

Es zeugte von einem eklatanten Mangel an intellektueller Beobachtungs-
gabe, nicht zu sehen, dass es sich bei dieser Selbstbeschreibung um eine
gestrige handelt, die heute nicht linger funktioniert. Ja, man muss sich nicht
einmal in die Gottesposition begeben, das zu erkennen. Ein Beobachter, der
nicht beobachtet, wie beim Wort >Intellektueller< konstant ein Fragezeichen
blinkt, beobachtet nicht. Er befindet sich im Modus des Wegschauens.

3

»Ich weifd, weil ich ein Intellektueller bin ...«

Zur lustration dessen, wovon soeben die Rede war — Stichwort Gottesposi-
tion —, wie auch zur geschichtlichen Erinnerung: Eine Stimme aus dem
Off. Die von Pier Paolo Pasolini. Héren wir, wie er anlisslich konkreter Vor-
kommnisse in der italienischen Politik fiir Intellektuelle eine privilegier-
te Einsicht in Macht- und Herrschaftsverhiltnisse, die Schachziige ihrer
Reprisentanten und die Winkelziige ihrer Biittel, reklamiert. Ein Privileg,
das den Intellektuellen aus ihrer Reflexionsfahigkeit oder Einbildungskraft
und deren Kombinationsgabe erwachse. Héren wir Pasolinis Suada des
»ich weif, ohne beweisen zu konnens, seine Litanei vom rein logisch-kom-
binatorisch generierten Intellektuellenwissen:

»Ich weif. Ich weif die Namen der Verantwortlichen fiir das, was man
Putsch nennt (und was in Wirklichkeit aus einer ganzen Serie von Putschen

10

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

besteht, die als System der Herrschaftssicherung auftritt). Ich weifd die Na-
men der Verantwortlichen fiir die Bomben von Mailand am 12. Dezember
1969. Ich weif’ die Namen der Verantwortlichen fiir die Bomben von Bre-
scia und Bologna von Anfang 1974 ... Ich weif die Namen der Michtigen,
die mit Unterstiitzung der CIA (und in zweiter Linie auch der griechischen
Obristen und der Mafia) zunichst einen antikommunistischen Kreuz-
zug inszenierten, um die Revolte von 1968 abzuwiirgen ... Ich weif} die
Namen der ernsthaften und bedeutenden Persénlichkeiten, die hinter den
tragischen Gestalten von Jugendlichen stehen, die sich fiir die selbstmérde-
rischen faschistischen Griueltaten entschieden haben, und hinter den
gewthnlichen Verbrechern — ob sie nun Sizilianer sind oder nicht —, die
sich als Killer und bezahlte Mérder zur Verfiigung stellten. Ich weif8 alle
diese Namen und weif alle Taten (Anschlige gegen Institutionen und
Bombenmassaker) derer, die sich schuldig gemacht haben. Ich weif3. Aber
mir fehlen die Beweise. Ich habe nicht einmal Indizien. Ich weif}, weil ich
ein Intellektueller bin, ein Schriftsteller, der versucht, all das zu verfolgen,
was passiert, all das kennenzulernen, was dartiber geschrieben wird, sich
all das vorzustellen, was man nicht weifs oder was verschwiegen wird ...«
(»Der Roman von den Massakern, in: Pier Paolo Pasolini, Freibeuterschrif-
ten, Berlin 1978, S. 8of))

P.S. Dem Kategorischen der oben formulierten intellektuellen Gottes-
position korrespondiert in Pasolinis politischer Vita tibrigens durchaus
nicht ein linksmilitanter Dogmatismus, wie ihn eine Auferung solcher
Artim Allgemeinen befiirchten lieRe. Den Sturz der »intellektuellen Klas-
se< aus der vermeintlichen Gottesposition sollte Pasolini bekanntlich nicht
mehr erleben. Sein vorzeitiger und tragischer Tod ereignete sich noch in
jener Nach-G68er-Periode — Hybris kommt vor dem Fall — neomarxistischer
Intellektuellentiberheblichkeit.

4

Auf Normalniveau

Aus der >Gottesposition« gefallen, finden sich die Intellektuellen da wieder,
wo sich — die >Lieblinge der Gotter< ausgenommen — auch alle anderen be-
finden: auf Normalniveau. Fiir manche von ihnen eine >gefiihlte« Bauch-
landung. Fiir andere wiederum ein gutes Gefiihl: endlich mit einem Leib
ausgestattet und »geerdet« zu sein. Wenn der Intellektuelle mit erzwunge-

1

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ner Bodenhaftung reptilienartig den Kopf ein wenig vom Boden hebt, hat er
einen Horizont vor Augen. Wovon in der >Gottesposition« keine Rede sein
konnte, verlor sich doch der Blick von ganz weit oben — sofern er nicht im
utopischen Advent einen Haltepunkt fand — in der Uferlosigkeit der Totale.

Was zeigt sich den >gefallenen« Intellektuellen am Horizont? Am ge-
sellschaftlichen Horizont, von bukolischer Naturbetrachtung soll nicht die
Rede sein. In den Augenwinkeln, an den globalen Rindern, zeigt sich ih-
nen, mit Walter Benjamin zu sprechen, »eine einzige Katastrophe«: Hun-
ger, Krieg, Landunter. Und in der Mitte des Blickfelds, der eigenen post-
heroischen Wohlstandszone: eine Netzgesellschaft, die sich anschickt, der
digitalen Dystopie von Big Data ihr Placet zu erteilen. Kurz und ungut, eine
Szenerie, die ihnen nur die Wahl zu lassen scheint zwischen Zynismus
und Depression, >Mode und Verzweiflungc.

Aber ist nicht allzeit, wenn auch nicht Apokalypse, so doch »die Wiiste
wichst«? Nach intellektueller Zeitrechnung, also mindestens seit Nietz-
sche? Und sollte >Normalniveau« lediglich ein anderes Wort dafiir sein? So-
dass die Miithen der Ebene oder neudeutsch das »Muddling through« die
ganz normale Geschiftsgrundlage wire auch fiir den Job des Intellektuel-
len. Und es bliebe mithin im Folgenden die Frage zu beantworten: Worin,
wenn Zynismus und Depression die gegenwirtigen Hauptkorrosionskrifte
kritischer Intellektualitdt bedeuten, auf der individuellen Ebene >mentaler
Hygiene<heutzutage die Bedingung ihrer Moglichkeit bestehen konnte.

5

Euner wie Keuner

Prof. Dr. Keuner. Vorbild des Herrn Keuner der Geschichten vom Herrn
Keuner des Berthold Brecht. Keuner ist weiser, weil keuner denkender als
Herr Keuner, der Denkende, der Intellektuelle also. — Stippvisite im Club
der toten Denker bei Herrn Keuner und dessen Erfinder. Den Besucher
interessiert die These: »Weise am Weisen ist die Haltung.« Mit ihr begin-
nen die Keunergeschichten. »Zu Herrn Keuner, dem Denkenden, kam ein
Philosophieprofessor und erzihlte ihm von seiner Weisheit. Nach einer
Weile sagte Herr Keuner zu ihm: >Du sitzt unbequem, du redest unbe-
quem, du denkst unbequem.< Der Philosophieprofessor wurde zornig und
sagte: >Nicht iiber mich wollte ich etwas wissen, sondern tiber den Inhalt
dessen, was ich sagte.< >Es hat keinen Inhalt¢, sagte Herr Keuner. >Ich sehe

12

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dich tippisch gehen und es ist kein Ziel, das du, wihrend ich dich gehen
sehe, erreichst. Du redest dunkel und es ist keine Helle, die du wihrend des
Redens schaffst.«« Sehend seine Haltung, so der Schluss der Geschichte,
interessiert Herrn Keuner sein Gerede nicht.

Und was interessiert mich? Dass ich die Herrn hier im Club der toten
Denker besuche? Ich mochte Herrn Brecht eine Frage stellen. Der hockt
verschrumpelt in einem abgewetzten Ledersessel, die Schiebermiitze ver-
kehrt herum wie Jugendliche ihre Baseballkappen. Ich frage ihn: »Weise am
Weisen ist die Haltung«, beginnt Thre erste Keunergeschichte. Was meinen
Sie eigentlich mit Haltung? Brechts Kartoffelgesicht verzieht sich zu einem
Licheln. »Wenn Sie das nicht selber wissen.« — Genau das wollte ich von
Thnen horen, sage ich. Ich weif}, dass Sie mit Herrn Keuners Anspielung auf
den Gang des Professors nicht gemeint haben, man miisse die Intellektuel-
len zum Orthopiden schicken, damit er ihre Haltungsschiden korrigiert.

Da tritt Herr Keuner aus dem Halbdunkel hervor. Er hat gehort, was
ich seinen Erfinder gefragt habe. Das mit der Haltung. »Ich exerziere«, sagt
Herr K. und grinst. Ist er unter die Soldaten gegangen? Nein, nicht der Ka-
sernenhof ist gemeint. Sondern das feste Kissen, auf dem er frith morgens,
spit abends und mitunter nichtens bequem und solide wie ein Berg sitzt.
Den Geist zu kliren und zu leeren. Das ist mit Haltung gemeint, heutzutage.

P.S. Mit heutzutage meine ich, dass sich seit Brechts Tagen die Verhilt-
nisse fiir Intellektuelle ein wenig gedndert haben. Anders als zu Keuners
Zeiten sind Intellektuelle heute nicht mehr »Triger des Wissens«, wovon
Brecht in der »Von den Trigern des Wissens« iiberschriebenen Keunerge-
schichte noch ausgehen konnte. »Wer das Wissen trigt«, so lisst er diese
Geschichte beginnen, um sie nach der Aufzihlung dessen, was Wissens-
trager nicht diirfen, enden zu lassen mit der Moral: der »hat von allen Tu-
genden nur eine: dass er das Wissen trigt.« Eine Moral, die hinter das in
anderen Keunergeschichten erreichte Niveau zuriickfillt, auf welchem
der Denkende oder Intellektuelle als Haltungstriger und nicht so sehr als
»Wissenstriger« erscheint. Gerade so, wie die Auftaktgeschichte »Hal-
tung« gleichsam als das Thema dieser Geschichten exponiert. Wenn sie
auch deren Explikation offen lisst. — Die implizite Priferenz sHaltung vor
Wissen< hat bei Brechts Keunergeschichten fiir eine erstaunliche Bestdn-
digkeit gegentiber dem Zahn der Zeit gesorgt. Einige besitzen iiberraschen-
de Aktualitit mit Blick auf die heutige Kondition von Intellektuellen >auf
Normalniveau« dass Intellektuelle nicht linger als privilegiert Wissende
gefragt sind, sondern, wenn tiberhaupt, als exemplarisch Geistesgegenwir-
tige. Man muss dann nur dort, wo Brecht auf den Haltungsaspekt anspielt,

13

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das mit Haltung Gemeinte zeitgemif} explizieren und schon ist man in
der Gegenwart angekommen. Soll heifen, wie der von mir fortgeschriebe-
ne Keuner gerade schon sagte, bei der Notwendigkeit des Exerzitiums. Bei
dessen yogischer Ubungsdevise: tiglich den Geist klidren und leeren.

6

Zeitig in die Leere

»Geh ich zeitig in die Leere /komm ich aus der Leere voll. / Wenn ich mit
dem Nichts verkehre /weifd ich wieder, was ich soll.« — Nicht Christian Mor-
genstern hat das gedichtet, sondern Bertolt Brecht. Es liest sich wie die in
Versform gesetzte Gebrauchsanleitung fiir den Intellektuellen und den Yogi.

Brecht — wir verlingern kurz die vorige Stippvisite im Club der toten
Denker — hockt wieder im schibigen Ledersessel, diesmal eine bis auf den
Stummel heruntergebrannte Zigarre im Mundwinkel. Gern befragte ich
ihn zu den Einzelheiten seines Exerzitiums. Der Ubung des >zeitig in die
Leere«. Ob er, zeitig in die Leere gegangen, bequem und solide wie ein Berg
auf einem festen Kissen gesessen ist. Oder ausgestreckt auf dem Divan, die
Hinde im Nacken verschriankt und die Fliegen an der Decke beobachtend.
Oder am Fenster stehend, den Blick zum Horizont. Nicht gerade Neben-
sdchliches, aber so wichtig auch wieder nicht. Um ihm mit meiner Fragerei
auf die Nerven zu gehen. Es gehort sich nicht, einen wie Bertolt, der sich
bereits im Stadium der Verklirung befindet, mit Petitessen zu behelligen.

Hier gentigt das Wesentliche. Dem dichtenden Denker Brecht verdan-
ken wir den gereimten Schliissel zum zukunftsfihigen Intellektuellen. Der
nicht Wissenstriger, sondern >Triger« einer »Haltung« ist, wie es Brecht in
den Keunergeschichten nennt. Und die im Kern in nichts anderem als in
einer >Mentalpraktik«< besteht. Leiblich manifestiert durch die Verhaltens-
weise, regelmifig mit dem Nichts zu verkehren. Nicht, weil er dies oder
das weif} oder erkannt hat, das heute genauso gut jeder andere zu wissen
und zu erkennen vermag, weifd er auch schon, was er soll, der »Denkende,
der Intellektuelle >auf Normalniveau<. Nicht objektive Erkenntnis, kein ge-
sammeltes Wissen, die fiir sich genommen existenziell zu orientieren ver-
mochten. Ohne die der »Leere« und dem Vergessen entspringende Spon-
taneitit des Geistes bleibt auch beim Intellektuellen der entscheidende
Impuls fiirs Tun oder Lassen aus. Erst wenn er mit dem Nichts verkehrt, weif3
er wieder was er soll. — Brecht original, was fiir ein schoner V-Effekt!

14

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

»Cool, sexy, modern« — die Phrasendreschmaschine

Zuriick auf die irdische Bithne. Zum Intellektuellentheater. Der Guckkas-
ten der Augsburger Puppenkiste kann da eh nicht mithalten. Der Stiicke-
schreiber Brecht hat die Intellektuellen gelegentlich vielsagend »Tuis« ge-
nannt. Egal wie sehr der Intellektuellenbegriff derzeit verschwimmt, Tuis
ausfindig zu machen — sogar auflerhalb von Tui-Kongressen, wo sie natur-
gemif rudelweise auftreten —, ist auch gegenwirtig kein Problem.

Fiir den Dramatiker und Erzahler Albert Ostermaier ist Deutschland ein
Land, das auch »cool, sexy, modern« ist. — Vielleicht befragt ihn das Kultur-
radio demnichst auch einmal tiber den Osterhasen und den Weihnachts-
mann, bestimmt fallen ihm dazu nicht minder originelle Charakterisie-
rungen ein.

Verstindigen wir uns, ohne gedankliche Verrenkung, darauf: Die Min-
destanforderung an einen Intellektuellen auf >Normalniveaus, wollte man
ihn sich als Geschenk unter dem Weihnachtsbaum vorstellen, wire, nebst
anderem Zubehor, das Gegenteil einer Phrasendreschmaschine.

8

Poststrukturalistische Nebelwerfer verschrottet

Der Schweizer Rolf Dobelli, Roman- und Sachbuchautor und obendrein
Unternehmer, hat es mit »Die Kunst des klaren Denkens« in die Bestseller-
listen geschafft. Legen wir das vereinbarte Kriterium an — dass die Phra-
sendreschmaschine ausgeschaltet bleibt —, dann geht er als Intellektueller
durch. Er sagt von sich, dass sein Verstand lange umnebelt gewesen sei.
Den Nebel verursacht hitten Lyotard, Derrida, Baudrillard und Konsorten.
Verzogen hitten sich die Nebelschwaden erst, als er sich einer naturwis-
senschaftlichen Problembetrachtung nicht linger verschlossen habe und
ihm aufgegangen sei, »was fiir ein Schrott der Poststrukturalismus ist«.
Hat er Recht damit? An sich ist der Poststrukturalismus kein Schrott.
Dass er es fiir Dobelli ist, sollte aber darum noch nicht fiir tible Nachrede
gelten oder als Missverstindnis abgehakt werden. Die Erfahrung Dobellis
muss intellektuell ernst genommen werden. Trotzdem lassen wir seinen
Schrotthaufen erst einmal liegen, Dobelli geht es inzwischen ja auch blen-
dend. Und im Ubrigen vertrigt sich eine menschenfreundliche Handrei-

15

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chung in Sachen Klarheit des Denkens schon besser mit intellektuellem
Ethos, als wenn einer die Phrasendreschmaschine anwirft.

P.S. Dobelli geht als >Intellektueller auf Normalniveau< durch, auch
wenn man ihn nicht zu den von mir favorisierten Intellektuellen der Zu-
kunft, den >exemplarisch Geistesgegenwirtigens, wird rechnen diirfen, von
denen noch die Rede sein soll. Dafiir macht er in seinen Kolumnen auch
zu viel Aufhebens um CEOs. Kaum eine Klugheitsregel bei ihm, die nicht
der Umstand nobilitiert, dass sie der CEO >Soundso< entdeckt habe; als
miisste man sie andernfalls gleich mal downraten. Seine Strahleminner
aus den Unternehmensvorstinden, diese >The Winner takes it all«<Typen,
bilden die neue Internationale der Klugscheifler. Nicht nur, dass sie sich
die Sakkotaschen mit Bonis vollstopfen, sie schaufeln auch die Weisheit
mit Schopfléffeln in sich hinein oder haben sie den Anderen immer schon
weggefressen. — Hoffen wir, dass Dobelli durch zuviel Umgang mit diesen
Leuten nicht am Ende noch Schaden davontrigt.

9

Ressentimentausstellung

Eine Woche vor der Bundestagswahl 2013 druckte das intellektuelle Wo-
chenblatt DIE ZEIT auf mehreren Seiten die Stimmen nambhafter Intel-
lektueller und Kulturschaffender ab, die sich in gebotener Kiirze tiber das
anstehende Ereignis duflern. Kognitiv-affektive Befindlichkeitsmeldungen
sozusagen. In der Stellungnahme einer Biichnerpreistrigerin war u.a. die
folgende Selbstkundgabe zu lesen: »Ich brauche nur die extrem térich-
te Claudia Roth im Fernsehen zu erblicken und ich winde mich vor Ab-
scheu.« — Inmitten des allgemeinen Stimmengewirrs hat dies niemand
weiter beachtet. Erst als die Autorin ein halbes Jahr spiter erneut eine 6f-
fentliche Kostprobe ihres in Wallung befindlichen Gegengefiihls zum Bes-
ten gab, erhob sich der sprichwortliche Sturm der Entriistung.

Wir brauchen uns wohl kaum eigens darauf zu einigen, dass es nach
ihrer Vertreibung aus der Gottesposition des souveridnen Allbeobachters
nicht die Aufgabe von Intellektuellen sein sollte, sich in gefiihliger Selbst-
beobachtung zu ergehen und was sie dabei an brodelndem Antigefiihl in
der eigenen Brust verspiiren in die Offentlichkeit zu tragen. Bestenfalls
kame so ein intellektuelles Halbwesen zur Welt, ein intellektuell halbseide-
nes »>Ich-weifl-nicht-was<, wie Sibylle Lewitscharoff vielleicht sagen wiirde.

16

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

P.S. Nur wenige Monde verstrichen, das Sommerwetter 2014 ist tat-
sichlich anstrengend gewesen, und Frau L. mit der >schwibischen Plapper-
gosch« konnte abermals nicht an sich halten und lie} dem intellektuell
ungefilterten Affekt freien Lauf. Jetzt bereitete ihr (SZ vom 07.09.2014)
das sommerlich freiziigig zur Schau getragene »unschéne« Fleisch iltli-
cher Geschlechtsgenossinnen Qualen: »Viele Frauen sind alt oder fettleibig
oder sonstwie unschén geformt und da wird der Anblick iippig oder selt-
sam wuchernden Fleisches fiir den Betrachter zur Qual.« — Zum >Fleischx«
unter ganz anderem Blickwinkel, einem substanzielleren — der Bedeutung
des Leibes fiirs yogische Exerzitium — duflere ich mich spiter, gegen Ende
meiner Einrenkungsversuche und, versteht sich, auf dezente oder sollte ich
sagen >intellektuell gesittete< Weise.

10
Always look on the bright side of life

Das Wort sei einem Intellektuellen erteilt, der, geboren 1967, zum gleichen
Jahrgang wie der smarte Albert Ostermaier zdhlt und nicht zur grosso
modo altachtundsechziger Generation der ehemaligen Trotzkistin Sibylle
Lewitscharoff, die, wie sie der ans Rednerpult Tretende vielleicht siiffisant
charakterisieren wiirde, noch immer gern in die >Trotzkiste« der Kulturkri-
tik langt. »Ich bin ein Spitentwickler, meine Damen und Herren. Einer von
vielen in meiner Generation, so hebt seine Rede an und geht weiter: »Wir
wuchsen in einer Atmosphire auf, in der klar schien, dass man als Intel-
lektueller vor allem im Kritisieren und Dagegen-Sein, in der Dramaturgie
von Plots des Niedergangs geiibt sein miisse. Man hatte sich dariiber zu de-
finieren, Missstinde aufzudecken, bisher iibersehene Formen der Entfrem-
dung, der Unterdriickung, der Maflosigkeit anzuklagen, rundum unzu-
frieden zu sein, sogar zu leiden an der Welt. Ich wartete, als ich erwachsen
wurde, auf das Leiden, wartete darauf, dass ich mich genauso erregen und
schlecht fithlen konnte wie die Reprisentanten der Generationen vor mir.
Ich versuchte es, aber es gelang nur miflig.« — Da »die grof3e Enttiuschung
und Erkenntnis« ausblieben, begann Wolfgang Ullrich, der Mann am Red-
nerpult, an sich zu zweifeln, an seiner »Eignung zum Intellektuellen, sei-
ner »Urteilskraft«, seinen »Fahigkeiten, tiberhaupt etwas zu artikulieren,
das relevant sein konnte«. Denn: »Einzugestehen, dass man die Welt nicht
so grundfalsch und verfallen findet, dass man die Gesellschaft, in der man

17

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lebt, die meisten ihrer Institutionen sogar positiv erfihrt, wire einer geis-
tigen Bankrotterklirung gleichgekommen. [...] Es dauerte noch linger, bis
mir klar wurde, dass es in meiner Generation eine andere Welterfahrung
gibt als in den Generationen zuvor. Und dass es daher weder nétig noch
angemessen ist, sich im selben Stil wie sie zu Wort zu melden.«

Weshalb sich der Kunstwissenschaftler Wolfgang Ullrich bereits seit
lingerem in einem anderen »Stil« und mit neuem »Selbstbewusstsein« ar-
tikuliert. Und nicht erst in »Des Geistes Gegenwart«, dem 2014 erschiene-
nen Buch, in welchem er seine fiktive geisteswissenschaftliche Vorlesung
zur »Wissenschaftspoetik«, so der Untertitel, gehalten hat, der wir die zi-
tierten Redepassagen entnommen haben.

Die Grunderfahrung seiner Generation — der ersten jiingeren Intel-
lektuellengeneration, wiirde ich sagen, in der einigermaflen helle Kopfe
bereits ahnen konnten, dass man als Intellektueller zukiinftig »auf Nor-
malniveau« wird operieren miissen — sei, »dass der Plot der Kulturkritik
an Attraktivitit verloren hat«. Was »ideengeschichtlich« mit der »Post-
moderne« zu tun habe, einem Denken, »das egalitir und pluralistisch ist
und allen Trennungen zwischen Wahrheit und Schein, Eigentlichem und
Uneigentlichem misstraut, aber auch die Behauptung linearer Entwicklun-
gen, wie etwa von Verfallsgeschichten, fiir zu einseitig hilt«. Und daher
»ein offeneres und neugierigeres Verhiltnis zur Gegenwart« pflege, »auch
gerade zu ihren trivialeren Seiten«. — Auch gerade ihre trivialen oder trivia-
leren Seiten, in dieser Akzentuierung ihrer Interessensbekundung an der
Gegenwart steckt der wichtigste Hinweis zum Verstindnis der Mentalitit
des durch Ullrich reprisentierten Intellektuellentyps. Auf Normalniveau
heiflt fiir ihn immer auch >auf Trivialniveau<. Die aus der Gottesposition
gefallenen griin-alternativ bzw. ckologisch gewendeten Linksintellektuel-
len behaupten, »die Wiiste wichst«. Es ist aber nur das Triviale, entgegnet
Ullrich, was da wichst und der um einige Jahre Jiingere will dies nicht
als Hiobsbotschaft, sondern als gute Nachricht verstanden wissen. Die Zu-
nahme des Trivialen oder Trivialeren im Unterschied zum Ernsten und
Erhabenen, mit dem der Intellektuelle oder Geisteswissenschaftler sich
konfrontiert sehe und endlich beschiftigen moge, sei eben dies: Zuwachs
und Gewinn. In ihm, dem Trivialen oder Trivialeren — dem Konsum bei-
spielsweise —, schlummern laut Ullrich verheiflungsvolle »Bedeutungen«
und ungeahnte Moglichkeiten der »Wertschopfunge, intellektuell wie
kommerziell. Wie wire es also, fragt Ullrich keck die fiktiven Zuhorer sei-
ner fiktiven Vorlesung, wenn Intellektuelle in Zukunft, statt in Defiziten
zu denken und Verfallsgeschichten zu erzihlen, einer nicht mehr »altutopi-

18

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schens, sondern ganz neuen Strategie der »VerheiRungen« folgen wiirden,
einer Strategie, »die von Potentialen und Renditen triumt«?

Soweit skizzenhaft Ullrichs neuer, aktueller »Plot«, der den unaktuell
gewordenen der »Kulturkritik« abgelost habe. Einen letztendlich selbst-
schidigenden Plot, denn mit dessen auktorialer Standardperspektive >al-
ways look on the bad side of life< wird nicht nur die Welt und das Leben
schlecht geredet, man werde selber zu einem Miesepeter-Intellektuellen.
Wobei uns sofort die verkniffene Miene des brisigen alten Grass vor dem
inneren Auge erscheint. Wir jedoch gleich darauf merken, dass es auch
wieder nicht recht stimmt, weil es der Grass doch mit der Kochkunst hatte,
dem Kulinarischen, seinen Kutteln usw. Und tatsichlich, schaut man sich
Ullrichs holzschnittartige Kritik an der Kulturkritik genauer an, sieht man,
wie begrifflicher Kuddelmuddel dabei herauskommt. Das Etikett »Kultur-
kritik« hat Ullrich kurzerhand der gesamten intellektuellen Formation aufs
Auge gedriickt, die als die hegemoniale dem sich im Verlauf der 198oer
Jahre durchsetzenden postmodernen Denken vorausgegangen ist. Dass es
diesen geistigen Hegemon, eine derart monolithische Geistesformation,
gar nicht gegeben hat und stattdessen unterschiedliche Formationen — die
konservative, die liberale, die linke oder marxistische, um die wichtigsten
zu erwihnen — mit ihren zugehorigen Intellektuellenmilieus um die He-
gemonie, die weltanschauliche Deutungshoheit, wetteiferten, nimmt er
schlicht nicht zur Kenntnis. Miisste er in diesem Fall doch einrdumen,
dass sein Verdikt »Kulturkritik« allenfalls die konservative Stromung trifft,
wihrend die linke und die liberale justament keine »Verfallsgeschichten,
sondern im Gegenteil Fortschrittsgeschichten erzihlen. Sodass u.a. der fol-
gende >kulturkritikkritische< Einwand Ullrichs auch bei den betreffenden
Intellektuellen in der Regel nicht sticht: »Geblendet von der Vergangenheit
und ihrer Sinnsentimentalitit, blendeten Geisteswissenschaftler [...] oft al-
les aus, was nicht als Meisterwerk erhaben tiber das Alltdgliche war. Mit so
etwas wie Sozialgeschichte, 6konomischen Bedingungen, der Psychopoli-
tik einzelner Milieus, Lebensverhiltnissen oder Dingwelten des Konsums
beschiftigten sie sich meist nur, wenn sie dabei waren, Belege fiir ihre Ver-
fallsgeschichten zu sammeln.«

»Bekennende Opportunisten unter den Wissenschaftlern«, sagt Ull-
rich, indem er das Opportunistsein statt als Makel als Ressource und daher
wie eine Auszeichnung versteht, »streben [...] danach, mit ihren Thesen
zu iiberraschen, zu provozieren, Blicke zu verschieben, besondere Eleganz
zu zeigen.« Sollte eben dies sein Bestreben gewesen sein, so wire es bei
dieser Gelegenheit wohl eher in die Hose gegangen. Was schliefilich jedem

19

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von uns passieren kann; Intellektuelle und Geisteswissenschaftler im All-
gemeinen sind Kunstler der intellektuellen Plotkonstruktion und Meister
des Theoriedesigns — Ullrich sagt es — die aus einem Sammelsurium be-
reits vorhandener »Bedeutungen« neue Semantiken und theoretische »Set-
tings« kreieren. Und dann auf einmal darin festsitzen, Gefangene ihres
eigenen Theoriesettings. Hieronymus im Diskursgehiuse. — Ullrich hat
iiber Heidegger promoviert. Ullrichs Blaupause fiir sein Begriffsdesign von
»Kulturkritik« unverkennbar: der >Jargon der Eigentlichkeit«. Ferner wird
Adornos und Horkheimers »Dialektik der Aufklirung«, das Kapitel tiber
die »Kulturindustrie«, Modell gestanden haben. Fertig der Pappkamerad.
Der diesmal lediglich dazu dient, sich intellektuell von ihm abzustofRen.
Und gedanklich wohin zu gelangen? Endlich ins Hiesige, sagt Ullrich, die
»Gegenwart«.

11

Geistesgegenwart

»So gern ich mich mit einzelnen Topoi und Ereignissen der Vergangen-
heit befasse, so sehr habe ich dabei doch immer die Sorge, noch mehr als
ohnehin schon von dem zu verpassen, was in der Gegenwart ansteht.« —
Torschlusspanik? Noch nicht. Wolfgang Ullrich, der dies sagt, ist nicht
einmal ein Mann von 50 Jahren. Aber muss man nicht auch bedenken,
wieviel von der Gegenwart und dem, was in ihr ansteht, er bereits verpasst
hat dadurch, dass er sich seit Studiositagen mit der vergangenheitsbesesse-
nen Kulturkritik und den Kulturkritikern hat plagen miissen? Und sich in
seiner »Vorlesung« iiber »Des Geistes Gegenwart« noch immer mit ihnen
herumschligt. Den »Gegenwartsverdchtern.

Wiirdigen stattdessen méchte Ullrich die Gegenwart. Speziell von Geis-
tesarbeitern, Wissenschaftlern und Intellektuellen, gewiirdigt, kénnte von
solcher Gegenwart, emphatisch, als »des Geistes Gegenwart« gesprochen
werden. Ullrich umstindlich: »Fiir mich ist es [...] mehr als ein Wortspiel,
wenn ich feststelle, dass des Geistes Gegenwart Geistesgegenwart ver-
langt ...« Nur unter der Voraussetzung von Geistesgegenwart also kann von
Wiirdigung der Gegenwart die Rede sein. — Gegenwartswiirdigung und
Geistesgegenwart. Das lisst aufhorchen. Wen es als Intellektuellen nicht
aufhorchen lisst, der ist entweder, wie Ullrich argwohnt, ein ahnungslos
Gefangener im »Zirkel aus Vergangenheitsaufwertung und Gegenwarts-

20

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

abwertung« des Kulturkritikdiskurses, oder er hat von der Gegenwart und
ihren >Normalniveaubedingungenc« fiir Intellektuelle so gut wie nichts be-
griffen. Ullrich immerhin hat begriffen, dass fiir Geisteswissenschaftler
und Intellektuelle »die Gegenwart« den wiirdigen Gegenstand abgibt, nicht
die Vergangenheit, nicht eine utopische Sankt-Nimmerleins-Zukunft. Wes-
halb man gespannt sein darf, ob er auch so geistesgegenwirtig ist, das ge-
dankliche Potential zu erkennen, das in einer uns an dieser Stelle von ihm
selbst nahegelegten Idee stecken kéonnte: der Idee oder Vorstellung von den
Geisteswissenschaftlern und mehr noch den Intellektuellen als den Geis-
tesgegenwdrtigen.

Spitzt sich alles auf die Frage zu, was wir uns hier unter Geistesgegen-
wart vorzustellen hitten. Das, was man sich gewShnlich darunter vorstellt?
Sprich Reaktionsgeschwindigkeit, ein so promptes wie adiquates Reagieren
auf Unerwartetes, die Plotzlichkeit eines Ereignisses oder einer Situations-
inderung. Die meisten verstehen und verwenden das Wort iiberhaupt nur
in diesem Sinn, dem einer intuitiv reaktiven Geistesgegenwart. Dass sie
fur jeden Einzelnen, nicht nur fiir Intellektuelle, von Nutzen ist und eine
Gesellschaft der in diesem Sinne Geistesgegenwirtigen einer von Geistes-
abwesenden vorzuziehen ist, bedarf keiner Diskussion. Wer von den Intel-
lektuellen prononciert als den Geistesgegenwirtigen spricht, wird Geistes-
gegenwart also nicht oder nicht nur und nicht in erster Linie in der trivialen
Wortbedeutung verstehen wollen. Und auch Wolfgang Ullrich tut dies
nicht. Mit seiner der intellektuellen Gegenwartswiirdigung dienen sollen-
den Geistesgegenwart meint er selbstverstindlich nicht diejenige, die uns
am Steuer einem plotzlichen Hindernis auf der Fahrbahn ausweichen lisst.
Was meint er dann?

Wer bei den Worten Gegenwartswiirdigung und Geistesgegenwart, bei
der Formulierung, dass »des Geistes Gegenwart« nach »Geistesgegenwart«
verlangt, einen Moment lang denkt, Ullrich werde mit seiner originellen
Idee von den Geisteswissenschaftlern und den Intellektuellen als den vor-
bildlich Geistesgegenwirtigen einen Gedanken denken, der die >condition
Intellectuelle« unter >Normal« und >Trivialbedingungen< auf neue und
unkonventionelle Art und Weise beleuchtet, wer dies glaubt, der wird ent-
tduscht. Gegenwartswiirdigung von Seiten eines Geisteswissenschaftlers
oder Intellektuellen geschieht fiir Ullrich dadurch, dass der Betreffende die
Gegenwart »allein deshalb, weil sie aktuell ist, primir zum Gegenstand von
Thesen und Interpretationen« macht. Und dazu benétige es Geistesgegen-
wart, »ein hohes Maf} an Wachheit und Offenheit«. Geistesgegenwart, »um
in der Gegenwart nicht nur das Banale zu erkennen [...] um sich nicht von

21

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Niederungen der Normalitit herabziehen zu lassen [...] um frei zu sein
fiir Thesen und Interpretationen, die, ohne in semantische Scharlatanerie
abzudriften, dem, was ist, eine besondere Bedeutung zusprechen«. Kurz,
Geistesgegenwart meint bei Ullrich nichts anderes als ein aufgewecktes
Denken. Und mit der an Geistesgegenwart gerithmten »Unbeirrbarkeit«
sowie dem »sicheren Blick« hat er die Unbestechlichkeit hellwacher Refle-
xion im Sinn. — Also das genaue Gegenteil von Geistesgegenwart nach der
gingigen Wortbedeutung. In welcher Geistesgegenwart mit Denken und
Urteilen, dem Intellekt also, nichts zu tun hat. Der Intellekt nicht nur nicht
im Spiel ist, das Nachdenken oder die Reflexion wire vielmehr ein Storfak-
tor. Hier gibt es nur ein Entweder-Oder, Intuition oder Reflexion. Entweder
reagiert man in einem Augenblick plétzlicher Konfrontation intuitiv und
also geistesgegenwirtig, oder eine Reaktion erfolgt mit Uberlegung und
niemand spricht von Geistesgegenwart. Weswegen Ullrichs eigenwilliges
Verstindnis von Geistesgegenwart nicht abwegig zu sein braucht, es wirkt
mit seiner Emphase nur reichlich bemiiht. Vor allem aber: Es trigt einer
Eulen nach Athen. Wenn Ullrich von Geistesgegenwart nach Maf3gabe sei-
nes dezidiert intellektuellen Verstindnisses derselben behauptet, sie sei fiir
ihn »die Kardinaltugend derer, die Geisteswissenschaft als Gegenwarts-
wissenschaft betreiben wollen«, so erwartet er von Geisteswissenschaft-
lern und Intellektuellen als den in seinem Sinne Geistesgegenwirtigen
nichts anderes, als was man je schon und zwar mit Recht und Billigkeit
von ihnen erwartet, dass sie nimlich keine Schlafmiitzen sind, nicht die
Oberschnarcher der Nation.

12
Intellektueller UND Yogi

Was heifdt: die Gegenwart wiirdigen? Fiir den Intellektuellen Wolfgang
Ullrich heiflt es: sie mit seiner Art intellektueller Geistesgegenwart trak-
tieren. Sie »mit Thesen und Interpretationen« bombardieren. Auch darum
leben Geisteswissenschaftler und Intellektuelle »fast immer im Modus des
Produzierens« und wiinscht sich Ullrich »einen Wettstreit um die besten
Bedeutungen der Gegenwart«. Einen Wettstreit um die interessantesten
Theorien und Interpretationen, die plausibelsten Begriffskonstrukte und
Settings, nicht um »Wahrheit«. Nur dadurch - indem sie intellektuell, be-
grifflich und diskursiv, gewiirdigt wird — werde Gegenwart »auf ergiebige

22

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weise gefasst«. Der Lackmustest stattgehabter Gegenwartswiirdigung folg-
lich: ihre Ergiebigkeit, d.h. dass sie sich auszahlt, kommerziell und ideell,
als klingende Miinze im Beutel des Wiirdigenden und als Guthaben auf
seinem Aufmerksambkeitskonto. Dies also heifdt: die Gegenwart wiirdigen,
Ullrich zufolge, »dem, was ist, besondere Bedeutung zusprechen«. — Und
dann vermag Ullrich seiner diskursiven Gegenwartswiirdigung per intel-
lektueller Geistesgegenwart noch eine existenzielle Seite abzugewinnen.
»Sich die Gegenwart zu erschliefen heifdt auch, sich ein Zuhause zu schaf-
fen. Sich nicht fremd, nicht entfremdet zu fithlen.« Und, mit leichtem Hei-
degger-Aroma: »Thesen und Theorien hat man es also zu verdanken, wenn
man in der Gegenwart wohnen kann. Eine Theorie ist wie ein Haus. Aber
kein ganz gewohnliches Haus. Eher [...] wie ein Haus [...] ohne festes Fun-
dament und letzten Grund, nicht auf Erde, sondern in die Luft gebaut.«

Ullrichs Geistesgegenwirtige in luftiger Hohe hiuslich eingerichtet in
ihrem Theoriehaus. Dienlich dem guten Zweck, mittels »Thesen und Inter-
pretationen« sich »die Gegenwart zu erschliefen«. Man kénnte auch sa-
gen, vom Raumschiff aus, findet sie statt, der Geisteswissenschaftler resp.
Intellektuellen Gegenwarts- und Welterschliefung. Wolfang Ullrich macht
daraus — und hier geht es dann auch bei ihm nicht ohne Erhabenheitston,
ohne existenzielles Pathos ab — unser Weltverhdltnis schlechthin: »Urteilen
als zentrale Methode zur Ausprigung eines Weltverhiltnisses«. — Denken
und urteilen als »die zentrale Methode zur Ausprigung eines Weltverhilt-
nisses«? Klingt ganz so, als gibe es kein anderes. Eines, das gerade nicht
der Reflexion und der Analyse bedarf zu seiner Ausprigung. Ein Weltver-
hiltnis, das nicht immer schon diskursiv wire, denkend und urteilend und
fiir Geisteswissenschaftler oder Intellektuelle dennoch von Belang sein
koénnte. Ist dem so?

Fur Geistes- oder Kopfarbeiter stehen, quasi berufsbedingt, die Ver-
hiltnisse meistens erst einmal auf dem Kopf. Das »ausgeprigte Weltver-
hiltnis< inbegriffen, welches Ullrich gravititisch als das ausschlieRliche in
Anschlag bringt. Auf die Fiifle gestellt, sieht dagegen manches anders aus.
Und damit auch jenes »ausgeprigte Weltverhiltnis<. Da es als ein diskur-
sives aufgefasst nicht deckungsgleich mit jedwedem Weltverhiltnis, oder
sagen wir jetzt lieber Wirklichkeitsverhiltnis, ist. Sodass auch diskursive
Welterschliefung und >Wirklichkeitsfithlung< nicht dasselbe sind. Und
eine sprachlich oder anderweitig symbolisch erschlossene Welt einerseits
und deren Manifestation oder >Wirklichkeitsprisenz« andererseits zwei
Paar Schuhe. Oder wie es in jener Bildunterschrift von Magritte heifdt:
Ceci n'est pas une pipe. Die gemalte Pfeife ist keine wirkliche Pfeife. Das

23

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildliche wie auch das verbale oder schriftliche Zeichen nicht schon die
Sache selbst. Die Landkarte nicht die Landschaft, die Speisekarte nicht
das Menti. — Eine fir Bewohner des Theoriehauses offenbar notwendige
Richtigstellung der Verhiltnisse. Was folgt daraus fiir die Beantwortung
der Frage, was es heifét, die Wirklichkeit zu wiirdigen? Dass es mit Sicher-
heit aufler jener einen Antwort — »mit Thesen und Interpretationen« ihr
auf ergiebige Weise Bedeutungen und einen Sinn zuzuschreiben — noch
eine andere Antwort gibt. Und dass mit dieser anderen Antwort und deren
Implikationen der bei Ullrich zwar angeklungene, aber dann ungedacht
gebliebene Gedanke, will sagen die Idee von den Intellektuellen als den
exemplarisch Geistesgegenwirtigen, erst die rechte perspektivische Dre-
hung erfihrt.

Darum abermals gefragt: Was heifdt dies, Gegenwart noch einmal an-
ders wiirdigen als diskursiv, denkend und urteilend? >Wirklichkeitsfiih-
lung« aufzunehmen, statt sich blof in einer svirtuellen Realitit« zu bewe-
gen, sich lediglich in Symbolisierungen von Wirklichkeit aufzuhalten. Und
weiter gefragt: Gibt es analog zum »Urteilen als zentrale Methode zur Aus-
prigung eines Weltverhiltnisses« eine solche zur Ausprigung dieses an-
deren, nicht diskursiven, nicht symbolisch vermittelten Weltverhiltnisses?
Der spontanen oder unmittelbaren Wirklichkeitsbegegnung. — Niemand
wird dreimal raten miissen, um auf die richtige Antwort zu kommen. So-
dass als einziges zu kliren wire, was wir in diesem Fall unter Geistesgegen-
wart zu verstehen hitten.

Geistesgegenwart in dieser dritten Bedeutung — nicht in der ersten
oder geldufigen der intuitiven Reaktionsschnelle und nicht in der durch
Ullrich eingefiihrten, also intellektueller Gewitzheit — lisst die ungeteil-
te Aufmerksamkeit sich dem zuwenden, >was ist<. Und, ihm zugewandt,
bei ihm verweilen, was den Unterschied zur fliichtigen und zerstreuten
Aufmerksamkeit macht, der Unaufmerksamkeit. Nicht umsonst steckt
das >Wartenc in jedem dieser Worte: gegenwirtig sein, Gegenwart, Geis-
tesgegenwart. Der Geist, d.h. die gesammelte Aufmerksambkeit, nicht das
Denken also oder Nachdenken, ganz gegenwirtig, zugewandt dem, >was
ist«. Was ist das, >was ist<? Von »dem, was ist« spricht auch Ullrich und
meint mit »Gegenwart« als »dem, was ist« die Welt, die gegenwirtige Welt.
Was aber, wenn uns Markus Gabriel, der Youngster unter den deutschen
Philosophieprofessoren, erklirt, »warum es die Welt nicht gibt«? Und da-
mit das von Ullrich als existenziell gepriesene »Weltverhiltnis« eines in-
tellektuellen oder diskursiven Zugangs zu >dem, was gegenwirtig ists, als
das schlechterdings Wirkliche, Verlissliche und fiir uns Mafigebliche auf

24

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einmal sehr in Frage gestellt erscheint? — Sein Problem, kénnte man sagen.
Denn dieses >was ist¢, dem sich der Geistesgegenwirtige, von dem diesmal
die Rede ist, zuwendet, meint gar nicht die denkend und urteilend erschlos-
sene und symbolisch, theoriesprachlich aufbereitete Welt der Gegenwart.
Geistesgegenwirtig in >Wirklichkeitsfithlung« sein mit >dem, was ist¢, be-
sagt hier: des konkret Sinnlichen und unmittelbar Atmosphirischen ge-
wahr zu sein, wodurch sich uns Wirklichkeit stets als erstes manifestiert.
Die eigene sowohl als die uns umgebende Wirklichkeit. Es besagt des Wei-
teren: dass Geistesgegenwart in der Weise des Gewahrseins jedes Mal zu-
gleich auch die Selbstbegegnung einschliefit, zu der das Konfrontiertsein
mit der Gegenwart des Geistes gehort. Des Geistes als dem zunichst und
zumeist unbekannten Wesen, das in uns und um uns her sein bekanntes
Unwesen treibt.

Es geniigt nicht, die Welt zu interpretieren, man miisste sie auch wahr-
nehmen. Die Wirklichkeit. Dies ist nicht die elfte, es ist die erste These
iiber Intellektuelle, Gegenwartsintellektuelle, wie sie jetzt weiter zu ver-
folgen ist. Diskurs und Gewahrsein. Sich gedanklich — »mit Thesen und
Interpretationen« wiirde Ullrich sagen — etwas einfallen lassen zu den
gegenwartig herrschenden Weltverhiltnissen und ggf. sich bessere aus-
denken, bessere »Thesen und Interpretationen« und eventuell auch bessere
Weltverhiltnisse. Und die Wirklichkeit wahrnehmen, sich des Gegenwar-
tigen gewahr sein. Unseres primiren Welt- oder besser Wirklichkeitsver-
hiltnisses innewerden, das eigentlich kein Verhiltnis ist, weil es die sinn-
lich-atmosphirische Unmittelbarkeit, unsere »participation mystique« an
dem, was hier Wirklichkeit meint, zum Ausdruck bringt. Wobei dieses
unmittelbar Gegenwirtige oder Wirkliche so durch Geistesgegenwart zu
wiirdigen und es wihrenddessen auch das sein lassen zu kénnen, was es
ist, und nicht gleich manipulieren zu wollen oder mit Thesen und Inter-
pretationen eindecken zu miissen, dasselbe bedeutet wie: den Geist selbst
wiirdigen. Den friedlichen, durch absichtsloses Gewahrsein befriedeten
Geist. — Und bei dessen Manifestation — in den Zwischenzeiten, da der
Sibelzahntiger nicht durch die Savanne streift — die an Heidegger ange-
lehnte Metaphorik vom >Wohnens, jenem »Zuhause«, das es erlaubt, »sich
nicht fremd, nicht entfremdet zu fithlen«, ungleich niher lige, als im Fall
der Hervorbringungen des Geistes der Interpretation. Bei welchen Ullrich
von unentfremdetem Wohnen in einem in die Luft gebauten Theoriehaus
nur deshalb mit existenziellem Pathos fabulieren kann, weil er die existen-
zielle Diirftigkeit dieser Gebilde ignoriert; ausblendet, dass sie an einem
Wirklichkeitsentzug leiden, der fiir sie gleichwohl konstitutiv und mithin

25

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht zu beheben ist. Die Karte wird nie das Gebiet sein. Die gemalte Pfeife
nie eine, die irgendjemand raucht. Und das Firmenlogo von Apple sich nie
in einen saftigen Apfel verwandeln, in den noch einmal jemand hinein-
beifdt.

Es geniigt nicht, die Gegenwart zu interpretieren, man sollte ihrer auch
gewahr werden. Im Hier und Jetzt. In verweilender geistesgegenwirtiger
Prisenz. Wenn anders man — »ein Schilfrohr im Wind« hat Pascal den
Menschen genannt — nicht ohne Halt und Orientierung sein méchte. Weni-
ger im praktischen Sinne, wo wir unsere Navis haben und diese uns. In mo-
ralischer und existenzieller Hinsicht vielmehr. Ein innerer Kompass, der
sich bei regelmiflig praktizierter Geistesgegenwart und entsprechender
Revitalisierung des Wirklichkeitssinnes ausrichtet. — Wie wire es darum,
wenn sich Intellektuelle als exemplarisch Geistesgegenwdrtige profilierten?
Nicht in erster Linie als kluge Kopfe, die vorbildlichen Nachdenker und
Vordenker der Gesellschaft. Nicht als riskante Grofidenker, die — >grof8
gedacht, grofd geirrt« — heute ohnehin nicht mehr gefragt sind. Stattdes-
sen in erster Linie als beispielhaft Geistesgegenwirtige. Intellektuelle, die
sich auf der gefihrdeten Seite des Geistes, des gegenwirtigen oder Gegen-
wartsgeistes, engagieren. Und somit fiir beides einstehen: intellektuelle
Einsicht und Gewahrsein, Denken und >gedanklich schweigende< Acht-
samkeit. Reflektierende und Meditierende in Personalunion. Intellektuel-
ler und Yogi.

DP.S. Er liebe »das Pendant, lasst Ullrich in seiner »Wissenschaftspoe-
tik«-Vorlesung wissen. Das Pendant und »ein fortwihrendes Austarierenc.
Und »als Opportunist« in den Wissenschaften des Geistes leite ihn »der
egalitire Impuls«, interessiere ihn »die fortwihrende Entschirfung von
Extremen«. — Sollte die »pendanthaft« angelegte Denkfigur des Intellek-
tuellen und des Yogi, vereint in einer Person, am Ende gar in seinem Sinne
sein? Zumal Ullrich mitunter ein Bediirfnis nach »semantischer Askese«
bei sich bemerkt. »Stimuliert nicht«, so fragt er, »ein auf einmal anderer
Blick auf ein Phinomen viel stirker, als das, was eine Bedeutung verheiflen
kann?« Und, pl6tzlich von einer kulturkritischen Anwandlung erfasst: »Wo
steht die heutige Gesellschaft? Ist sie relativ niichtern oder ungewo6hnlich
bedeutungsgierig? Lassen sich Bedeutungen immer weiter steigern? Oder
gibt es Grenzen semantischen Wachstums? Existieren so wie Spekulations-
blasen auch Bedeutungsblasen?«

26

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13

Hermetischer Diskurs

Reden. Das konnen sie, da sind sie stark wie eh und je, die intellektuellen
Minner und inzwischen auch Frauen. Wie Monika Griitters, die Literatur-
wissenschaftlerin im Amt der Kulturstaatsministerin. Thre Schiller-Rede
2014, in der Marbacher Puppenstube. Herrlich! Wie sie reden kann, schén
reden. Staatstragend und schén. Denn darum ging es, um »die Verschnung
des Politischen mit dem Asthetischen«. In der Rede, der Schiller-Rede. Wo
wiirde man auch sonst so reden: »Kunst und Politik, das Asthetische und
das Politische, erscheinen im Licht seiner Reflexionen nicht als feindliche
Gegensitze. Schiller betrachtet das Asthetische vielmehr als Gegengewicht
zum Politischen, in einer freien und humanen Gesellschaft. Wie Schénheit
und Freiheit bei ihm aufeinander bezogen sind, so sind es eben auch Kunst
und Politik. Man kénnte sagen, Utopie und Demokratie.« Und das Schons-
te ist: Was bei Schiller noch im Konjunktiv steht, eben die Versshnung
von Utopie und Demokratie oder Politischem und Asthetischem, diirfen
wir bundesrepublikanisch in den Indikativ setzen. Das ist bei uns Prisens,
Konsens jedenfalls. »Kritik und Freiheit der Kunst sind konstitutiv fiir eine
Demokratie«, repetiert ihn die Frau im Staatsamt. »Es ist kein Zufall, dass
der Satz »Kunst und Wissenschaft sind frei<im Artikel 5 unseres Grundge-
setzes einen sehr prominenten und noblen Verfassungsrang haben.«

Hatte jemand das Gegenteil behauptet oder von Zufall gesprochen?
Nein. Aber egal. Umso unwichtiger, als die Staatsrednerin anschlieffend
freigiebig und ohne Ansehen der Person staatsamtlichen Balsam auf die
Seelen aller Kreativen und Intellektuellen traufelt: »Kreative und Intellek-
tuelle sind das Korrektiv einer Gesellschaft. Wir brauchen den provozieren-
den Kiinstler, die verwegenen Denker, die unbequemen Schriftsteller, wir
brauchen die Utopien, die sie entwerfen, die Phantasie, die sie antreibt, die
Sehnsucht nach einer besseren Welt. Sie sind der Stachel im Fleisch auch
unserer heutigen Gesellschaft, der verhindert, dass intellektuelle Trigheit,
argumentative Phantasielosigkeit und politische Bequemlichkeit die De-
mokratie einschlifern. Sie sind imstande, unsere Gesellschaft vor gefihr-
licher Lethargie und damit auch vor neuerlichen totalitiren Anwandlungen
zu bewahren, davon bin ich zutiefst {iberzeugt.«

Wirklich, schon reden kann sie, Monika Griitters, die Intellektuelle und
die Staatsfrau. Der aufgerdumte Ton. Die Ausgewogenheit. So viel staatsfrau-
liches Verstindnis fiir »die verwegenen Denker«. >How to do things with
words<«. Geschmeidig wie in einer Gleitfliissigkeit schleust die Rednerin

27

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Zuhorer durch ihr kunstvolles Gebilde kommunizierender Begriffs-
rohren, ohne an irgendeiner Stelle mit der Wirklichkeit in Berithrung zu
kommen. Bei Griitters >Rede< muss niemand fiirchten, sich durch plétzli-
chen Realititskontakt Beulen zu holen. Thre Begriffe, der der Demokratie,
der Utopie, des Asthetischen, der Bewusstseinsverinderung, auch der der
Intellektuellen, sie stoflen nirgends mit der Realitit zusammen. Man be-
wegt sich mit ihnen gleichsam in einem selbstreferenziellen System ohne
Umwelt, einem hermetischen Diskurs. Aus dessen Zirkel man nicht so
leicht wieder aussteigt. Nicht mit Argumenten, die er gleich in seinem
Sinne kassiert. Ein Foucault’scher Herrschaftsdiskurs konnte nicht besser
funktionieren.

Wer sich nicht zum Diskursnarren machen mdochte, sollte sich auf die-
ses Spiel nicht einlassen. Daraus folgt nicht, dass es mit dem, was Griitters
ausfiihrt, im Grofen und Ganzen nicht seine Richtigkeit hitte, auf der Ebe-
ne diskursiver Selbstreferenzialitit. Den formelhaften Ausfithrungen jeweils
in der Sache zu widersprechen ist nicht der Punkt. Was ist der Punkt? Dies:
die Formel bleibt Formel bzw. Diskurs ist Diskurs und Wirklichkeit geht
anders.

Manchmal haben noch so hermetische Diskurse doch irgendwo eine
undichte Stelle, an der man die Brechstange der Wirklichkeit ansetzen und
ihn aushebeln kann. So war Frau Griitters so leichtsinnig, aus Ingeborg
Bachmanns Poetikvorlesung von 1959/60 zu zitieren: »Poesie wie Brot.
Dieses Brot miisste zwischen den Zihnen knirschen und den Hunger
wieder erwecken, ehe es ihn stillt. Und diese Poesie wird scharf von Er-
kenntnis und bitter von Sehnsucht sein miissen, um an den Schlaf der
Menschen rithren zu kénnen.« — Lisst sich iiber Griitters’ Schiller-Rede an
irgendeiner Stelle analog zu Bachmanns poetologischer Gegenwirtigkeits-
und Relevanzforderung sagen, sie sei >Rhetorik wie Brot, das zwischen den
Zihnen knirscht und den Hunger wieder erweckt, ehe es ihn stillt, eine
Rhetorik >scharf von Erkenntnis und bitter von Sehnsucht<> Ohne es zu
merken hat Griitters mit ihrem Bachmann-Zitat auch tiber die eigene Re-
dekunst geurteilt: Diese rithrt nirgendwo »an den Schlaf der Menschen« —
oder, eine Pathosnummer kleiner, den ihrer Zuhoérerschaft.

P.S. Ein Reibungsmoment gab’s dann doch, als die Rednerin drei unse-
rer »verwegenen Denker« namentlich abwatschte. Die Herren Richard Da-
vid Precht, Harald Welzer und Peter Sloterdijk. Wegen deren Boykott der
Bundestagswahl 2013. Worin Griitters, die Miicke zum Elefanten stilisie-
rend, einen Ausdruck »romantisch verklirter Sehnsucht nach kollektiven
Utopien« zu erkennen glaubt. Wo die demokratische Verkehrsregel doch

28

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

laute: Demokratie vor Utopie. Daran hitten die Herren sich gefilligst zu
halten. Verwegen denken, ja, aber nicht bei Rot iiber die Ampel. Nicht »sich
in antidemokratischen Ressentiments mit dem Stammtisch verbriiderne,
so Griitters grantig. »Es mag ja nur ein kleines Griippchen sein«, erhebt
sie mahnend den Zeigefinger, »das mit seinem Habitus der gesellschaft-
lichen Avantgarde im Gewand der aufrechten Intellektuellen die Politik-
verachtung kultiviert. Doch die Demokratie nimmt Schaden, wenn ein Teil
ihrer Elite die Zuriickweisung eines demokratischen Grundrechts 6ffent-
lichkeitswirksam zu einer besonders subversiven Form des >j’accusec« stili-
siert.« Und dann nimmt sich ihr nochmaliges Herunterbeten des staats-
biirgerlichen Pflichtenkatalogs fiir Intellektuelle und Kunstler schon ein
klein wenig wie eine Standpauke aus: »Kiinstler und Intellektuelle sollen
unbequem sein, sie sollen mogliche andere Welten beschreiben, sie sollen
Widerspruch provozieren, sie sollen, wie Jurgen Habermas das einmal so
schon formuliert hat, mit einem avantgardistischen Spiirsinn fiir Relevan-
zen wichtige Themen auf die Agenda der 6ffentlichen Debatte setzen, ori-
ginelle Thesen aufstellen, den Perspektivenwechsel beférdern. Argumente
entwickeln, die Grauténe zwischen schwarz und weify sichtbar machen,
Anstofd nehmen, ja, Grenzen in Frage stellen und im Zweifelsfall auch mal
iiberschreiten. Und schon wire es, wenn sie damit das Niveau der 6ffentli-
chen Auseinandersetzung steigerten [...]« — Existiert bereits ein staatliches
Patent auf das, wofiir das Wort Intellektuellenkitsch sich anbieten wiirde?
Nein? Frau Griitters sollte einen Antrag stellen.

14

Zentrale Intelligenzagentur

Unsere Vorzeige-Intellektuellen — ja, einen »Vorzeige-Intellektuellen«
nannte die Rundfunkjournalistin Hans Magnus Enzensberger in ihrer An-
moderation, HME war soeben 85 geworden. Also, unsere Vorzeige-Intellek-
tuellen: simtlich alte Sicke, alte Knacker. Enzensberger, Habermas, Walser,
Grass. Bei letzterem, dem inzwischen Verstorbenen, hatte die Politische
Korrektheit, unsere oberste Zensurbehorde, die letzten Jahre bereits Be-
denken, ob er noch 6ffentlich vorzeigbar sei. — Frage: Wer sind die »jungen
Wildens, die frischen Wind in den Laden bringen? Wo sind sie? Irgendwo
am Prenzlauer Berg oder in Berlin Mitte? »Zentrale Intelligenz Agenturc,
ist das eine ihrer Adressen? Friebe, Passig, Lobo oder Sascha, Kathrin und

29

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holm und wer sonst noch seit Griindung der ZIA 2001 — die damit auch
nicht mehr taufrisch ist — in deren Inner- und Outercircle herumschwirrt.

Leute, die so jung auch nicht mehr sind. Als die alt gewordenen Kinder
des Punk, die in den Endsiebzigern und den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts Teenies waren, sind sie iiberhaupt keine schrecklichen Kin-
der mehr. Verstehen es aber, dem Image der jungen Wilden oder bunten
Vogel zu entsprechen, wie es im Wowereit-Berlin der Nullerjahre und auch
danach gefragt ist. Und das ist auch gut so. Oder zumindest muss man sie
dafiir nicht wie SZ-Autor Werner Bartens als Spiefier abqualifizieren. Es
sind clevere Jungs und Midels. Kathrin Passig kénne sich bei jedem Wort
(aufler Pripositionen u. dgl.) daran erinnern, wo und wann sie es das ers-
te Mal gehort habe, erfihrt man aus einer Blog-Eintragung von Wolfgang
Herrndorf. Der gehérte dem inneren Kreis der Clique an, sein Blog liegt in-
zwischen als Buch vor unter dem Titel »Arbeit und Struktur«. Hinsichtlich
der anderen aus der Gruppe nun wiederum genau die falschen Signalwor-
te, »Arbeit« und »Struktur«. Sie — z.B. das Autorenduo Holm Friebe und
Sascha Lobo — »nennen es« nur »Arbeit« und von Struktur koénne gleich
gar nicht die Rede sein, behaupten sie.

Wovon ist die Rede? Von Stilfragen. Von Stilfragen intellektueller Tétig-
keit, in der Hauptsache publizistischer und literarischer Produktion oder
»Arbeit«, wenn sie es schon so »nennen« und ohnehin alle verstehen, dass
>Kreativititc, das Zauberwort in allen Stilangelegenheiten, gemeint ist. —
Und welcher Stil ist gemeint oder wird vorgefiihrt? Der eines »Easy going«.
Einer neuen Lockerheit, die mittlerweile auch bedenkenlos als neue »deut-
sche« Lockerheit apostrohiert werden darf. »Dinge geregelt kriegen ohne
einen Funken Selbstdisziplin«, Kathrin Passigs und Sascha Lobos Prokras-
tinationsfibel fiihrt sie vor am Beispiel der Aufschieberitis, der man sich
von jetzt an ohne schlechtes Gewissen und bose Folgen iiberlassen kann.
Sie fiihren vor, wie faule Autoren trotz ihrer Faulheit, nein, wegen ihres
»lifestyle of bad organisation« — was sich in der Abkiirzung nur >zufillig
wie ein Akronym von Lobo liest — fertig werden und reiissieren. Ein Stil-
prinzip im tbrigen, das uns als >Durchwursteln< oder > muddling throughc«
weiter unten noch etliche Male beschiftigen wird.

Und wovon ist noch die Rede? Aufler, Punkt eins, Stilfragen? Von Me-
dienkompetenz. Die hauptstidtisch arrivierten Punks sind fiir das Etikett
»Digital Native« zwar zu alt, doch als die mittlere Intellektuellengeneration
beherrschen sie so souveridn — so locker — wie keine andere intellektuelle
Kohorte das Netz und seine Techniken. Im selbstgewihlten Lieblingslabel
der »digitalen Bohéme« sind Netz- oder Medienkompetenz und Stilfrage

30

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

miteinander verschmolzen. Und wihrend die Agentur oder »ironische Fir-
ma« (so Wikipedia tiber die ZIA) fiir »Textgestaltung und Webdesign« sich
zunichst bescheiden als »Kulturorganisator« auf dem Markt der >Kulturell
Kreativen< angeboten hat, kénnen sich die Friebes, Lobos und Passigs in-
zwischen ohne falsche Bescheidenheit als die zentrale intellektuelle Aus-
kunftsinstanz der Nation betrachten, bei der Elitenvertreter aus Wirtschaft
und Politik regelmifig ihren immensen Beratungsbedarf abladen. Was die
gefragten Turbointellektuellen dabei an Ideen und >Kreativem« anzubieten
haben, liegt entschieden nicht auf der Inhaltsebene, sondern auf der Ebene
der Form oder, wie gerade noch gesagt, des Stils. Eben dies kommt zum
Ausdruck, wenn die taz-Journalistin Christiane Miiller-Lobeck in einer Re-
zension zum Duo Passig/Lobo, die im Urteil auch entsprechend zweigeteilt
ausfillt, von deren »Duktus«, der Form oder dem Stil also, sagt, er sei bis-
weilen »brillant-bekloppt«, gleichzeitig jedoch eine »politische Perspekti-
ve« vermisst und von einer »ausgepriagten Rechts-links-Schwiche« spricht.

Oder driickt sich in der entschiedenen Asymmetrie von Form und In-
halt gerade die Stirke dieses intellektuellen Interventionismus aus? Wenn
es richtig ist, dass heute niemand den intellektuellen Masterplan fiir eine
Rettung aus den auf uns zukommenden hausgemachten Menschheits-
katastrophen in der Schublade oder der Tasche hat und auch keiner von
den Altintellektuellen im Stiibchen iiber einem 8oo-Seiten-Manuskript
briitet, das uns endlich diesen Blueprint zu liefern verspricht und der dann
sowohl unter den Experten wie in der politischen Offentlichkeit sich als
konsens- und mehrheitsfihig herausstellt, dann spricht nicht nur nichts
dagegen, sondern manches dafiir, von Inhalt auf Form umzuschalten, vom
blofl vermeintlich rettenden Inhalt auf die méglicherweise rettende Form,
von einem filschlich erlésenden intellektuellen Produkt auf die wahrlich
erlosende intellektuelle Produktionsweise, den Stil, das Mediale. Zu schau-
en, was passiert, was sich bewegt oder bewegen lisst, wenn man damit auf
intelligente Weise spielt. Und obendrein vom Spafifaktor profitiert. Weil da
auch intellektuell eine Menge dran ist, zeigte sich der Europapolitiker Mar-
tin Schulz — der sich vielleicht nicht als Intellektuellen, aber intelligenten
Politprofi bezeichnen wiirde — so voll des Lobs fiir Jaron Lanier, als dessen
Laudator er bei der Friedenspreisverleihung 2014 in der Frankfurter Pauls-
kirche auftrat. Mit Begeisterung paraphrasierte er die schwirmerische Zu-
kunftsvision des Netzpioniers: »Die Zukunft gehort heute, ich zitiere, ich
erhoffe mir fiir die Zukunft, dass sie auf radikale Art wunderbarer sein
wird, als wir sie uns jetzt vorstellen kénnen. Bewohnt von Menschen, die
ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen. Und weiter sagt er, uns ging es

31

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

darum, unsere Welt kreativer, ausdrucksstirker, einfiithlsamer, interessan-
ter zu machen, aber nicht darum, aus unserer Welt zu flichen.«

Der mit den Dreadlocks und der mit dem Irokesenschnitt, Lanier und
Lobo, Netzbriider auf einer Wellenlinge. Als schon etwas ilteres Intellek-
tuellensemester fithlt man sich an die »Spaflguerilla« der Spontis erinnert.
Mit dem Unterschied, dass die emanzipatorischen Hoffnungen, Triume
und Utopien von ihrer einstigen Projektion auf revolutionire Bewegungen
in der Dritten Welt, Nicaragua etc., sich nunmehr ins World Wide Web
verlagert haben und auf die digitale Revolution projiziert werden. Und die
»Basisarbeit« und »Basisdemokratie« von damals jetzt als Netzegalitaris-
mus und »liquid democracy« daherkommen. — Die Analogie ist nicht von
der Hand zu weisen. Auch nicht, dass ideologisch unfrisierte Képfe wie
eben Lanier und Lobo der netzideologischen Realititsverkennung ent-
gegentreten. Das, unter anderem, war doch Laniers Rede in Frankfurt bei
der Preisverleihung. »Ich bin Realist«, sagt Lanier von sich. »Widerspriiche
und Mehrdeutigkeiten zu vermeiden, heifdt die Realitit zu vermeiden.«

Und Lobo? Den haben die Snowden-Enthiillungen richtig fertig ge-
macht. Woraus ich das schliefle? Daraus, dass er einen Moment lang tat-
sichlich glaubte, das Kind sei in den Brunnen gefallen. Oder wie er in der
ersten Schockstarre schrieb: »Das Internet ist kaputt.« Nicht linger mehr
das »perfekte Medium der Demokratie, der Emanzipation, der Selbstbe-
freiung«. Denn: »Die Spihaffire und der Kontrollwahn der Konzerne ha-
ben alles geiindert.« Dass das Internet, das so viele fiir ein Instrument der
Freiheit gehalten hitten, »aufs Effektivste fiir das Gegenteil genutzt« werde,
dieser Supergau sei die »vierte, digitale Krinkung der Menschheit«. — Ach
ja, wir Intellektuellen haben es halt immer gleich mit »der Menschheit«.
Die »Krinkung«, von der Lobo spricht, wird zuerst einmal seine eigene
sein, und seither diirfte er sich auch schon wieder auf dem Weg der Besse-
rung befinden.

P.S. Noch etwas, das am Unkonventionellen des intellektuellen Typus
Marke ZIA Erwihnung verdient? Natiirlich, weil es als Stilmittel von Intel-
lektualitit noch immer zu irritieren scheint: der Kalauer als intellektuelle
Lockerungsiibung. »Sie kalauern mit Niveau«, wie ihnen Rezensenten im-
mer wieder anerkennend bescheinigen. Mit ein Beleg dafiir, was Norbert
Bolz bereits Mitte der 199oer Jahre als Trend unter Intellektuellen beobach-
tet hat, dass »die Intellektuellen zunehmend Geschmack finden am Non-
sense«und »Nonsense offensichtlich selber eine Art befriedigende, auch in-
tellektuell befriedigende Kultur oder ein Kulturangebot ist«. Paradebeispiel
sind ihm seinerzeit intellektuelle Entertainer gewesen wie Helge Schnei-

32

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der und Harald Schmidt. Wobei zu erginzen wire, dass es davor bereits im
linksintellektuellen Milieu namhafte Vertreter einer von den Lachmuskeln
angeschobenen >Entspannungspolitik« mit Blick auf die Blockbildung in
den >Theoriekopfen« gegeben hat. Dass einer todernsten Theoriearbeit und
ihrer Anstrengung des Begriffs die Entspannung des Begriffs in der Arbeit
am Kalauer folgte, der alten Frankfurter Schule der Adorno, Horkheimer,
Habermas die »Neue Frankfurter Schule« der Gernhardt, Bernstein, Hen-
scheid. — Das niveauvolle Kalauern der Autorengruppe aus der Punkgene-
ration hat mithin intellektuelle Tradition. Und es bleibt bei ihnen erkenn-
bar eine intellektuelle Lockerungsiibung, die dem Zweck dient, den Kopf
frei zu bekommen fiir unvoreingenommenes Beobachten. Anders als der
zurzeit in vielen Feuilletons zu beobachtende ironische Dauerton, der sich
in der Pseudolockerheit eines hoheren Unernstes gefillt.

15

»Intellektuelle im neubuddhistischen Biedermeier«?

»Wenn du dich bewegst, musst du wissen, wohin. Wenn du dich nicht be-
wegst, musst du wissen, warum. [...] Die Neigung zum vorschnellen Han-
deln in unklaren Situationen ist einer der wichtigsten Denkfehler, der in
Medizin, Wirtschaft und Politik viel Unheil verursacht. Lange habe ich auf
ein Buch gewartet, das sich exklusiv und schonungslos mit dieser Denkfal-
le auseinander setzt und die kliigere Alternative des Nicht-Handelns stark
macht!« Nicht lange warten miissen, nehme ich an, hat Holm Friebe auf
dieses Rezensentenlob seines Kollegen Rolf Dobelli. Exklusiv und scho-
nungslos hat er es ihm gewihrt. Zwei Kluge, die, bewandert in der Kunst
des klugen Handelns, sich einig sind: der noch Kliigere handelt gar nicht.
Holm Friebe firmiert unter den Berliner Postpunk-Hauptstadtintel-
lektuellen seitdem als >Steinstratege«. Sein von Dobelli rezensiertes Vade-
mecum zur Kunst des Nicht-Handelns heif’t ndmlich im Haupttitel »Die
Stein-Strategie«. Die auf Grund der Schwerfilligkeitsanmutung befremd-
liche Steinmetapher, zumal wenn sie sich ein hyperbeweglicher Wiki-Intel-
lektueller ausgedacht hat, soll einfach das Beharrungsvermogen versinn-
bildlichen. Dessen positiv konnotierte Unbeweglichkeit. Wenn heutzutage
keiner weifl, weder die Experten noch die intellektuellen Generalisten oder
Uberflieger, wie unsere dringenden Gegenwartsprobleme human und ge-
recht oder auch nur effizient zu 16sen sind, dann, so der Grundgedanke von

33

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Friebes Steinstrategie, wird es manchmal besser sein, statt Handlungsak-
tionismus oder Fakten schaffender Schnellschiisse erst einmal tiberhaupt
nichts zu tun, nichts den objektiven Status quo Verinderndes zu unter-
nehmen, um am Ende nicht alles noch schlimmer zu machen. — Ist das
nun schon die intellektuelle Unterbrechung, gar das yogische Innehalten,
fur die ich mich als Spriritus Rector der hier vorgetragenen gedanklichen
Einrenkungsversuche im Folgenden immer wieder ausspreche?

Festzustehen scheint, dass Nicht-Handeln, »die kliigere Option des ge-
lassenen Abwartens«, gegeniiber der Rhetorik des Handelns und dem »vor-
herrschenden Imperativ permanenter Verinderung« bei immer mehr In-
tellektuellen immer besser ankommt. Ein an immer neuen Titeln auch auf
dem Buchmarkt ablesbarer Trend. »Die Tretmiihlen des Gliicks«, »Sinnlose
Wettbewerbe — Warum wir immer mehr Unsinn produzieren«, »Beschleu-
nigung und Entfremdunge, »Aktive Passivitit, »Uber das Zaudern«, »Die
Kunst des Liegens — Handbuch der horizontalen Lebensform«, »Ich bin
dann mal offline«, »Faulheit — eine schwierige Disziplin«, »Du sollst nicht
funktionieren — fiir eine neue Lebenskunst«. Die Liste ldsst sich beliebig
verlingern. Die Autoren: Okonomen, Soziologen, Philosophen, intellektuel-
le Kapazititen allesamt, keine Esoteriker, keine Spinner.

»Buddhismus bizarr: Kohl droht mit Wiedergeburt, titelten die Spaf-
vogel des Satiremagazins »Titanic« anno 1994, als dessen abermalige
Kanzlerschaft noch im Ungewissen lag. Gut zwei Jahrzehnte spiter urtei-
len Intellektuelle genau umgekehrt beziiglich der Causa Kohl. Die intellek-
tuelle Schreckensvision von einst, Birne-Buddha Kanzler Kohl forever, hat
sich ihnen —und der Oggersheimer musste dazu nicht einmal das Zeitliche
segnen und wiedergeboren werden — in ein heiteres Vorspiel zum Gegen-
wirtigen verwandelt, die zugegeben noch ungeschlachte Erscheinung
eines Pioniers der Steinstrategie. Dessen also, der, statt sich unter Hand-
lungszwang zu setzen und Hektik zu verbreiten, »warten und die Fiifle
stillhalten« kann, so Holm Friebe. Helmut Kohl folgen auf Platz zwei und
drei der Pioniere der Steinstrategie, geht es nach Friebe, Gerhard Schré-
der, die »Politik der ruhigen Hand«, und Angela Merkel, »Fahrt auf Sicht-
weite«. Holm Friebe seinerseits bringt die steinstrategische Grundeinsicht
auf die Formel: »Wenn man immer darauf setzt, dass sich nichts dndert,
fihrt man im Schnitt besser.« Die Verinderungswiitigen in Politik und
Wirtschaft machen uns verriickt mit ihrer Neomanie, »indem wir immer
nur auf das Neue starren, verlieren wir den Blick dafiir, worauf es wirklich
ankommt«. Denn unterdessen »finden Innovationen statt, die niemand er-
wartet hitte«.

34

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zuriick zu der Frage, ob hier bereits von einer Praxis der Unterbre-
chung gesprochen werden kann, von »yogischem Innehalten<? Es handelt
sich um Ideen, Vorschlige, Konzepte einer anderen Praxis — nicht schon
um deren Verwirklichung — und mithin lediglich um Gegenpropaganda
zur herrschenden. Die sich wenig davon beeindruckt zeigt und deswegen
nicht ihre Positionen rdumt. Nicht zum Uberliufer wird. Noch so triftige
Argumente beeindrucken eine bestehende Praxis desto weniger, als sie
selbst auch nicht auf solchen beruht. Vielmehr den Vorgaben und Zwin-
gen des Faktischen geschuldet ist und nicht an erster Stelle Vernunft-
griinden. Letzteres glauben vor allem die Intellektuellen. Deren Raison
d’étre zum Teil in der Annahme griindet — der ganz eigenen >Subjekt-
philosophie« der Intellektuellen —, dass rationale Beweggriinde, norma-
tive Evidenzen u.dgl. von Belang sind bei der Einrichtung unserer Welt-
verhiltnisse. — Da Intellektuelle, die den >Ideen-Pool« der Steinstrategie
nicht goutieren, dies ebenfalls glauben, lassen sie sich etwas einfallen, das
geeignet erscheint, das von ihnen Verschmihte zu diskreditieren. Allein
so erkldrt sich mir Nils Minkmars Wort von einem unter Merkel sich aus-
breitenden »neubuddhistischen Biedermeier« (FAZ 24.09.2014). Weswe-
gen auch nicht weiter ins Gewicht fillt, dass dieser Spruch sachlich ein
ziemlicher Nonsense ist.

16

Zenbuddhismus als Ideologie
oder >pools and tools for fools«

Von einem »neubuddhistischen Biedermeier« unter Merkels Kanzlerschaft
kann, was immer man sich auch darunter vorzustellen hitte, nicht die Rede
sein. Es sei denn als Intellektuellengerede. Das sich polemisch an einem
rein ideologischen Phinomen entziindet, nicht an einer gelebten Wirklich-
keit, einem praktizierten Lebensstil, wie es dies suggerieren mochte. Das
Phinomen, Buddhismus als Ideologem, ist kein spezifisch bundesrepubli-
kanisches. Ausgepragter zeigt es sich in den USA, unter Intellektuellen wie
unter Wirtschaftsleuten, weniger bei Politikern. Am ausgeprigtesten viel-
leicht in Kiinstlerkreisen, wo man den Eindruck gewinnt: kein Popidol, an-
gefangen bei Tina Turner, und keine Schauspielikone, die sich mittlerweile
nicht zum Buddhismus bekennt. Madonna ausgenommen, die Kabbalistin
ist. Ach ja, und Tom Cruise, der Scientologe.

35

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitate, in denen das Richtige und Wichtige zur Sprache kommt, fin-
den sich bei Friebe schon. »Ich bin hier und es gibt nichts zu sagen. Was
wir brauchen, ist Stille.« So John Cage, der Komponist von 4’33, einer zen-
buddhistischen Nicht-Musik, 1949 vor einem New Yorker Auditorium. Sei-
ne Worte lassen sich aus der Alltagssprache — Cage wusste, Zen-Geist ist
Alltagsgeist — unschwer in fiir Intellektuelle verstindliche Theoriesprache
iibersetzen. »Ich bin hier« heifdt: prisent im Hier und Jetzt. »Es gibt nichts
zu sagen«: unmittelbar >die Wirklichkeit wahrnehmen«< - eine musikalische
oder auch nichtmusikalische — geschieht ohne Worte, diesseits des Den-
kens und Urteilens. Die »Stille« — im Innern mehr noch als im Aufen —,
die »alles« ist, »was wir brauchenc, ist die, welche es zum schweigenden
Gewahrsein braucht. Vier Worte oder Begriffe — Prisenz, Schweigen, Stille,
Gewahrsein —, die fiir dasjenige stehen, das bei uns nicht vorkommt. Nicht
einmal in den Konzertsilen klassischer Musik. Weil es sich um dasjenige
handelt, das innerhalb dieser Realitit, d.h. so, wie unser derzeitiges per-
sonliches und gesellschaftliches Leben formatiert sind, nicht vorgesehen
ist, strukturell und systematisch nicht vorgesehen. — Wer dies ausspricht,
wird deshalb nicht zum Ideologen. Wie auch die Worte Prisenz, Schwei-
gen, Stille, Gewahrsein hier nicht zu idelogischem Begriffsblendwerk zu-
sammenschiefen. Einem Bewusstsein, das den uns vertrauten Realitits-
mafistab zugrunde legt, sagen sie ohnehin nichts, auf Erfahrungsebene
korrespondiert ihnen kaum etwas. Auch wer dies als schwerwiegendes kul-
turelles Defizit bemingelt, oder darin gar die Tragik der >Conditio moder-
nac« erblickt, vollfithrt noch kein ideologisches Manéver. Erst wenn Leute
glauben, die Realitit, und sei es erst einmal der tiberschaubare Radius ihrer
privaten Lebenswirklichkeit, sprachlich >umtaufen< zu kénnen, sobald sie
also meinen, durch verbale Beschworung des Abwesenden sei die Realitit
praktisch schon eine andere geworden, fingt es an, ideologisch zu werden.
Dies scheint mir der Fall bei der wachsenden Gemeinde westlicher >Neu-
buddhistens, die ihr Bekenntnis zum Buddhismus, ihre zenbuddhistische
Weltanschauung oder ihren tibetischen Ritualismus wie eine Monstranz
vor sich hertragen, darunter nicht wenige Intellektuelle.

»Auf der Suche nach einem philosophischen Uberbau fiir die Stein-Stra-
tegie«, liest man bei Holm Friebe — wobei es statt »philosophischer Uber-
bau« besser »Ideologischer Uberbau« heifRen sollte — »wird man am ehesten
dort fiindig: in den ferndstlichen Lehren und den geharkten Steingirten des
Zen, deren Asthetik vor iiber tausend Jahren von chinesischen Ménchen
nach Japan importiert wurde. Die Grundprinzipien »Kanso« (Schlichtheit),
»Shizen« (Natiirlichkeit) und »Shibumi« (Eleganz) kennzeichnen nicht nur

36

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Designsprache von Apple, sondern lassen sich als ethische Maximen
im Sinne der Stein-Strategie auf das ganze Leben iibertragen. Das Ideal
heiterer Gelassenheit findet sich wieder in der schlichten Eleganz des wel-
lenformigen Kieses, das Ideal innerer Ruhe und individueller Kompakt-
heit in der Symbolik des einzelnen Kiesels. [...] Im Daoismus, aus dem der
Zen-Buddhismus hervorgegangen ist und aus dessen Repertoire er sich
bedient, ist das wichtigste Konzept und eine der erstrebenswertesten Tu-
genden das >Wu weis, was so viel bedeutet wie Nicht-Handeln, eher noch:
Handeln durch Nicht-Handeln.« — Friebe ist nicht so blauiugig, die »fern-
ostliche Spiritualisierung der Okonomie« als »Managerdimmerung« fiir
bare Miinze zu nehmen. Dass die angepriesene »grofe Leichtigkeit in der
Lebensfithrung, gepaart mit einer gesteigerten Achtsamkeit in alltiglichen
Situationen« nicht mittels Uberredungskunst oder per Indoktrination zu
haben sind, diirfte ihm auch klar sein. Was ihn allerdings nicht davon abge-
halten hat, im Prinzip ins gleiche Horn zu stoflen. Wie es fiir den Verfasser
einer Strategiefibel auch gar nicht anders moglich ist.

Strategie und Absichtslosigkeit. Man miisste blind und begriffsstutzig
zugleich sein, um nicht zu erkennen, dass es kaum etwas gibt, das weni-
ger zusammengeht als diese beiden, Absichtslosigkeit und Strategie. Ab-
sichtslosigkeit, das Herzstiick der meditativen Disziplinen 6stlicher und
fernéstlicher Provenienz, was die mentale Grundeinstellung betrifft, steht
in diametralem Gegensatz zur berechnenden, utilitaristischen Grundhal-
tung, die das Welt- oder Wirklichkeitsverhiltnis der westlichen Moderne
beherrscht und deren gegenwirtige Malaise wesentlich mit verursacht hat.
Freilich auch die Bedingung ihres durchschlagenden Erfolgs gewesen ist.
Und eben den méchten Managementratgeber und alternative Strategiedok-
trinen wie die der >Steine« fortsetzen, wenn nicht iiberbieten. Unter ande-
rem mit dem holzernen Eisen einer Strategie der Absichtslosigkeit. Friebes
genialer Grundgedanke im Geiste kalkulierender Absichtslosigkeit: »War-
ten kénnen, wenig tun, das Wenige aber mit durchschlagender Wirkung.«
Damit aufhéren, das »Change-Mantra« der populiren Managementlitera-
tur herunterzuleiern, und dem »action bias« mit der »kliigeren Alternative
des Fiile-stillhaltens« ein Schnippchen schlagen. Nach Friebe »das beste
Rezept fiir langfristigen Erfolg«. »Anders als jene gut gemeinten [...] Mah-
nungen zu Entschleunigung und innerer Einkehr, zielt die Stein-Strate-
gie auf die Verfolgung und Durchsetzung handfester Eigeninteressen von
Individuen und Organisationen.« Kein »weiteres Plidoyer fiir mehr Mufle
und Mufiggang«, der Steinstratege »zielt vielmehr auf die Durchsetzung
eigener Interessen und Erlangung strategischer Vorteile«. Wie beispiels-

37

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weise »an der Borse, wo Warren Buffett Geld nicht durch hektisches Zo-
cken, sondern durch kluges Warten verdient«. — Oder Friebes Lichtgestalt
fiirs produzierende Gewerbe, Steve Jobs, der »sich seit seiner Collegezeit
mit fernéstlicher Spiritualitit befasste und vom Zenbuddhismus inspirie-
ren lief«. Von dem man ebenso beispielhaft lernen kénne, »wann man
wartet und wann man handelt und zuschligt«. Oder wie man intuitiv ge-
nau die Gadgets erfindet, von denen der Kunde, so Jobs, noch gar nicht
ahnt, dass er sie braucht. Und dem darum abertausende Nerds und Big-da-
ta-techies in Kalifornien und anderswo auf der Welt nacheifern. Mit weni-
ger durchschlagendem Erfolg, versteht sich, nicht alle kénnen Sieger sein.

Konnte dies auch eine Erfolgsperspektive fir Intellektuelle sein? Thren
»Kunden«< immaterielle, intelligible Dinge andrehen, von denen sie sich
nicht haben triumen lassen, dass sie das Zeug einmal brauchen? Nein.
Dies schligt der Intellektuelle Holm Friebe dann doch nicht vor. Stattdes-
sen lieber weiter an der Quadratur des Kreises feilen, der »intentionalen
Passivitit«. Denn: »Es ist an der Zeit, die Passivitit als produktive Ressour-
ce zu rehabilitieren. [...] Anstatt lediglich den Miiliggang, das Rasten und
Pausieren als notwendige Unterbrechung der allgemeinen Hektik und
Hyperaktivitit zu Zwecken der Rekreation zu propagieren. [...] Was sich
dabei zeigt, ist, dass die Passivitit sehr viel weiter in das Aktivsein hin-
einreicht und man ihre eigene Wirksamkeit und Kraft noch freizulegen
hat.« — »Um nicht ein Leben lang von den entfesselten Marktkriften bald
hierhin, bald dorthin geworfen zu werden«, empfiehlt, auf die neolithische
Revolution anspielend, Steintratege Friebe auch den Intellektuellen die
als »subtil, aber fundamental« einzustufende »Verinderung des Geistes-
zustands, die mit der Sesshaftwerdung einhergeht«. Schon mochte man
ausrufen: wie wahr! Wire da nicht der >Schénheitsfehler<, dass dem rheto-
rischen >Soll« kein praktisches >Haben« gegeniibersteht. Endlose Rhetorik
statt einer Praxis der Unterbrechung intellektueller Routinen. Des yogi-
schen Innehaltens oder der praktizierten »Seflhaftwerdung« des Sitzens
in Stille. Statt schweigendem Gewahrsein stets nur verbales Getdse. Statt
»ohne Worte« nur Worte.

Wer lediglich einen Hammer besitzt, sieht tiberall Nigel. Der Abschnitt
itber Zen und Daoismus, »Wu wei« oder »Handeln durch Nicht-Handeln,
beginnt bei Friebe so: »Was wir aus dem Ideenpool des Zen fir unsere
Uberlegungen zur Stein-Strategie gut gebrauchen kénnen...« Wem sich die
Welt hauptsichlich unter dem strategischen Gesichtspunkt des Nutzens
und der Verwertbarkeit darbietet, der sieht iiberall niitzliche Werkzeuge,
stools<, die er »gut gebrauchen« kann. Die Kulturen der Welt werden ihm

38

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zum »Ideenpool«, dessen »er sich bedient« zum Zweck »unserer Uber-
legungen«. — Das Zauberwort in aller Munde auf dem Davoser Weltwirt-
schaftsforum 2014 sei, so der Beobachter Otto Scharmer in einem Internet-
Posting, »mindfulness« gewesen. Scharmer: »After I hosted an evening
session on mindfulness in Davos, the CEO of a private equity fund said to
me: >This night was a turning point for me. I realized that as a leader and
a human being I not only need to engage in training and practices that
keep up my physical fitness, but I can also engage in training and practices
that develop and keep up my quality of mindulfness<.« Was soll man dazu
anderes sagen als: kulturelle Endverbraucher unter sich, >pools and tools
for fools«.

P.S. »Only two years ago, mindfulness and mindful leadership were
discussed at the WEF for the first time.« So die Fortsetzung von Scharmers
Davos-Report, der die >Davoslinge< von 2014 als »sleepwalkers« mit Chris-
topher Clarks »Schlafwandlern« von 1914 vergleicht und mithin den ganze
Hype um die Achtsamkeit durchaus kritisch sieht. »Since then, almost all
of the mindfulness-related events there have been oversubscribed. Mind-
fulness practices like meditation are now used in technology companies
such as Google and Twitter (amongst others), in traditional companies in
the car and energy sectors, in state-owned enterprises in China, and in UN
organizations, governments, and the World Bank. Als Loic Le Meur, a serial
tech entrepreneur from Silicon Valley put it: >It’s funny, everyone I know
has started meditating. In the Valley, there’s a real social pressure on you
(to do it). Six months ago I gave in and started my own daily practice<.« —
In den Tretmiihlen des Erfolgs. Thre Strampelminner miissen tapfer sein.
Jetzt heifdt es, das Meditations- und Yogamodul noch irgendwo dazwischen
quetschen. Die Kerle sind wirklich nicht zu beneiden.

17

Zweckdienerei oder die Mutter aller Missverstindnisse

Wihrend meiner Stippvisite bei Brecht im Club der toten Denker trat Herr
Keuner, wie schon einmal, aus dem Halbdunkel, zupfte mich am Armel
und sprach: Sie sind der Autor von »Der Intellektuelle als Yogi«. Sehen
Sie, Sie haben da ein Problem. Die Leute, darunter die Denkenden, fra-
gen: Warum denn der Yogi? Reicht nicht der Intellektuelle? Dadurch bringt
man Sie in Erklarungsnot, wo von der Sache her keine existiert. Sie schaf-

39

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fen Griinde herbei und machen sich zu einem Zweckdiener. So bedienen
Sie auf dem Terrain Threr Passion die Mutter aller Missverstindnisse, die
Zweckdienerei.

Mir fillt ein, dass eine von Brechts Keunergeschichten »Der Zweckdie-
ner« heifét. Sie geht so, dass Herr K. zunichst einige Fragen stellt. »Jeden
Morgen macht mein Nachbar Musik auf einem Grammophonkasten. Wa-
rum macht er Musik? Ich hore, weil er turnt. Warum turnt er? Weil er Kraft
benétigt, hore ich. Wozu benotigt er Kraft? Weil er seine Feinde in der Stadt
besiegen muss, sagt er. Warum muss er Feinde besiegen? Weil er essen
will, hore ich.« Nachdem Herr K. also gehort hat, »dass sein Nachbar Mu-
sik machte, um zu turnen, turnte, um kriftig zu sein, kriftig sein wollte,
um seine Feinde zu erschlagen, seine Feinde erschlug, um zu essen, stellt
er seine letzte Frage: »Warum isst er?«

Warum meditiert er? lautet dagegen die Frage, die man dem Intellek-
tuellen stellt, der sich fiir den Intellektuellen und den Yogi ausspricht. Wa-
rum sitzt er und meditiert? Die Frage beantwortet sich im Prinzip wie die
von Herrn Keuner gestellte. Nicht auf logischer, sondern auf existenzieller
Ebene. Das heifdt, dass sie sich auch mit ebensolcher Evidenz erledigt, im
Prinzip. Denn im Unterschied zu Herrn Keuners Frage, die die Perspek-
tive des Essenden, nicht eines Nichtessers, einnimmt, verhilt es sich mit
der Yogi-Frage umgekehrt: Die sie stellen, stellen sie vom Standpunkt des
>Nichtessers<. — Welche Aussicht besteht dann {iberhaupt, das Missver-
stindnis der Zweckdienerei aufzulésen? So griindlich misszuverstehen,
dass sich auf dem Weg iiber das energisch und ausdauernd praktizierte
Missverstindnis auch das intellektuelle bereinigt.

18

Eine Meierei der besonderen Sorte

Der Wuppertaler Fluxuskiinstler, Action-Teacher, Kunst- und Kulturtheo-
retiker und -praktiker Bazon Brock betreibt in Berlin-Kreuzberg die erste
»Denkerei«. Eine intellektuelle Meierei der besonderen Sorte. Die Denk-
eier, die hier gelegt werden, sollen einmal keine Windeier sein, die den
Menschen nur heifle Luft ins Hirn blasen. Als Legehennen sind mit von
der Partie aus Karlsruhe Peter Sloterdijk und Peter Weibel.

Was ist ein »Amt fiir Arbeit an unlésbaren Problemen und Mafinah-
men der hohen Hand«? Zu seiner »Denkerei« befragt, erliutert Brock im

40

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Deutschlandradio: »Ich mache ja in Karlsruhe mit Sloterdijk zusammen
den Studiengang fiir die Professionalisierung der Biirger, das ist etwas
Ahnliches, da bringen wir den Biirgern nahe, wie sie sich dann modern,
also ohne Allmachtswahnsinn der Beherrschung der Wirklichkeit durchs
Leben schlagen koénnen, und zwar intelligent und mit Effekt.« — Intelligent
und mit Effekt sich durchs Leben schlagende Biirger? Angestiftet von eier-
legenden Wollmichséduen aus Karlsruhe? Hoért sich beunruhigender an als
es ist!

Um die Hintergriinde zu rekapitulieren: Auf der Flucht aus Pommern
1945 dem todlichen Ernstfall des Zweiten Weltkriegs mit knapper Not ent-
kommen, geht es dem Intellektuellen und Kunstler Bazon Brock seither
erklirtermafen darum, durch »Selbstfesselung« und »Unterlassung« sich
und andere »diesseits des Ernstfalls«, der Katastrophe, zu halten. Weil Ka-
tastrophenverursacher fiir ihn die als »Kulturheroen« gefeierten »Kraft-
menschen« sind, diese »Genies der Selbstverwirklichung« und »Mairtyrer
der Selbstaufopferungs, ergeht an den Katastrophenvermeider, Brock zu-
folge, der Auftrag einer Zivilisierung der Kultur. Will sagen: »Zivilisierte
Menschen setzen alles daran, die Bestie in sich unter Kontrolle zu brin-
gen.« Brock bibelfest: »Schon die Zehn Gebote lehrten uns das Unterlas-
sen von Raub, Mord und Vergewaltigung als die grofite Anstrengung zu
verstehen.« Ergo: »Qualifikation zum Nicht-Tun als Handeln.« — Womit
er in nuce auch schon erklirt wire, der seit mehr als einem halben Jahr-
hundert anhaltende piddagogische Furor des Kiinstlers und Intellektuellen
Bazon Brock. Seine Vita ein einziges Action-Teaching. »Besucherschulen«
auf der Kasseler Dokumenta, »Lernenvironments« fiir Museumsbesucher,
»Lustmirsche« durch Theorien, zuletzt die Kreuzberger »Denkerei«. Ganz
schon viel fiir einen Praktiker der Unterlassung und der Selbstfesselung.

Aber schliefllich geht es auch um etwas: die Vermeidung des Ernstfalls.
Provoziert wird er laut Brock seit eh und je durch diejenigen, die heutzu-
tage unter dem Label der »Problemldser« firmieren: Politiker, Experten,
Wissenschaftler, Intellektuelle nicht zuletzt. Sie 16sen die Probleme nicht,
behauptet Brock, sie erzeugen sie. Sobald sie antreten, irgendwelche Pro-
bleme zu lésen, multiplizieren sich dieselben. Was gar nicht anders sein
konne. Der Witz sei nimlich, nennen wir’s das Brocksche Axiom: Probleme
sind unldsbar, grundsdtzlich. Originalton Brock: »Probleme kénnen prinzi-
piell nicht geldst werden. Denn wenn sie gelost werden konnten, miisste
man sie einfach 16sen und man hitte gar kein Problem. Aber wir haben
dauernd Probleme, weil sie nicht 16sbar sind. Weil alle entscheidenden Pro-
bleme gerade deswegen wichtig sind, weil sie nicht 16sbar sind.« — Alles

41

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

klar? Reiflen wir uns zusammen, so schwer es fillt! Und nehmen Brock,
schon der Vermeidung des Ernstfalls wegen, mit seiner Behauptung ernst.
Wie man im Allgemeinen Menschen nicht fahrlissig den guten Willen ab-
spricht, so dem Intellektuellen nicht schon auf den ersten Augenschein hin
den Willen und die Fihigkeit zum logischen Argumentieren.

Darum da capo, Brock noch einmal: »Denn gerade dass wir so viel wis-
sen, entsteht noch mehr Nichtwissen. Gerade dass wir so viele Probleme
angehen, entstehen immer mehr Probleme et cetera. Mit anderen Worten,
es ist klar, dass wir uns nicht darauf verlassen koénnen, die Themen loszu-
werden. Denn durch die Art, wie wir sie loswerden wollen, schaffen wir
pausenlos neue. Weil kein Mensch eine Losung hat, weil jeder neue An-
satz einer Losung neue Probleme schafft.« — Beispiel: »Das Aufgeben der
Atomkraft als einem Problem, das man loswerden will, schafft uns auf der
andern Seite natiirlich Probleme mit der Verstellung der Landschaft durch
Windrader. Der Zerstérung des Lebensraumes. Da muss man tiiberlegen,
ist die Zerstérung des Lebensraumes wert, um ihn zu retten? Was heift
denn wenn Rettung Zerstérung wird? Die Rettung dieser Welt vor atoma-
rer Strahlung heifdt ihre Zerstérung, Landschaftszerstérung, Heimatzer-
stérung ...« Und weil ein Axiom — Probleme sind prinzipiell unlésbar — fiir
sich genommen witzlos wire, folgte aus ihm nicht eine Handlungsmaxi-
me, lisst Brock jetzt diese folgen: »Angesichts der Unlésbarkeit der Proble-
me [...] sagen: Moment, ich weifd da nichts, ich habe nichts, ich kann nichts,
du auch nicht, du auch nicht, wie werden wir damit fertig? Das heifit, statt
des Problemltsens lernen, einen Umgang mit dem Problem zu finden, der
alte Begriff in England hieff Management ...«

Weniger atemlos und mit den Worten der Brock-Interpretin Nicole
Stratmann: »Im Grunde fordert Brock gegen den allgemeinen Trend zur
Verwissenschaftlichung aller Lebensbereiche an die Stelle der Prisentation
glinzender Losungen das Problematisieren zu setzen. Wie schon Adorno
lehrte, verkommt Theorie nur dann nicht zur kindischen Systemspiele-
rei [...] wenn sie im Sinne einer Thematisierung verstanden wird.« — Das
Paradigma dieser Thematisierung und des Problematisierens statt des L6-
senwollens von Problemen — und erst an diesem Punkt meldet sich der
Asthetiktheoretiker und Kunstvermittler Brock zu Wort — sind die Kiinste.
»Aufgrund der Subjektivitit ihres Aussageanspruchs bleiben kiinstlerische
Behauptungenc, so erldutert Stratmann das Brocksche Kalkiil, »jenseits al-
ler verbindlichen Wirkungsanspriiche und funktionieren allein als konkre-
te, problematisierende Beispielgabe. Kiinstler sind darin heutzutage mithin
die einzigen, die es wagen, das zu thematisieren, was das Subjekt alltidglich

42

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

immer verfolgt: die Schwierigkeit des eigenen und darin je konkreten Welt-
bezuges, dessen Probleme von keiner Theorie und keinem wissenschaftli-
chen System befriedigend beruhigt werden konnen. [...] Kiinstler prisentie-
ren in ihrer Arbeit keine Losungen, sondern Darstellungen von Problemen;
Kunstwerke lehren, nicht nach Scheinlésungen zu suchen, sondern mit
den Problemen zu leben.«

Axiom und Maxime: »prinzipiell unlésbare Probleme« und Kiinstler
mit ihren Kunstwerken, die »lehren, nicht nach Scheinlésungen zu suchen,
sondern mit den Problemen zu leben« — Adorno-Schiiler Brock zufolge die
Losung aller >Problemlésungsprobleme«. Feine Sache, oder nicht? — Hat
nicht Adorno-Schiiler Habermas auf einen wichtigen kategorialen Unter-
schied aufmerksam gemacht beziiglich der Probleme, mit denen sich In-
dividuen und Gesellschaften konfrontiert sehen? Die Unterscheidung von
Problemen, die — sei es durch strategisches oder durch kommunikatives
Handeln — ungeachtet noch so frustrierender gesellschaftlicher, politischer,
ideologischer Hindernisse und Schwierigkeiten doch prinzipiell 16sbar er-
scheinen, von solchen — und auch bei Habermas heifien sie die »existenziel-
len« —, fur die es eine Losung nicht gibt und im Prinzip auch nicht geben
kann. Weil es sich bestenfalls um deren praktische Auflésung handeln kann,
durch die Art und Weise, wie man mit ihnen umgeht. Nachdem Brock nicht
einmal diese kategoriale Minimaldifferenzierung vornimmt, wundert man
sich nicht, dass seine Argumentation mitunter krause Ziige annimmt. Bei-
spiel: »Bemithungen um Problemlésungen — etwa in der Forschung —, die
zu immer neuen Problemen fithren, sodass sich durch Erweiterung des
Wissens vor allem die enorme Vergréflerung des Nichtwissens ergibt.«
Was hat dies damit zu tun, dass verniinftige Losungsvorschlige in der Kli-
mapolitik auf wirtschaftliche und politische Interessenswiderstinde sto-
fen und eben daran — nicht an prinzipieller Unlésbarkeit — zu scheitern
drohen? Nichts. Und, da wir schon einmal beim Thema sind: Was sagt
Brock Leuten aus Bangladesh, die ihn in seiner Kreuzberger »Denkerei«
um Rat fragen? Sagt er: Liebe Leute, euer Problem — landunter — ist wie alle
Probleme prinzipiell unlésbar, umso mehr solltet ihr es thematisieren und
problematisieren?

Jedenfalls konnen Sie sich schon einmal im Online-Flyer der »Den-
kerei« iiber »Denkmittel« informieren, die beim Thematisieren und Pro-
blematisieren von Nutzen sind: »Das Amt fiir Arbeit an unlésbaren Prob-
lemen stellt der Offentlichkeit Denkmittel in Form von Besucherschulen,
action teachings, cognitive tools und theoretischen Objekten in der Orien-
tierung auf bildende Wissenschaften und Erkenntnis stiftende Kiinste zur

43

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verfiigung.« — Und dann stellt der Flyer gleich das passende Beispiel zur
Verfiigung: »Seit Jahrzehnten bemiihen sich alle an der atomaren Ener-
gieerzeugung Beteiligten, die Endlagerung fiir atomar strahlenden Miill
an entlegenen Weltorten durchzusetzen. Das Abkippen des Miills in die
Unsichtbarkeit, um sich des Problems zu entledigen, verfehlt die Verpflich-
tung auf Verantwortung fiir die Folgen unserer Handlungen.« Und weil
das nicht die Losung in dieser Unlosbarkeitsangelegenheit sein kann und
man also das Verantwortungsproblem mit den »dreiligtausend oder vier-
zigtausend Jahren Strahlungskontinuum des radioaktiven Abfalls mittlerer
Starke« so nicht 16st, erinnern sich die findigen Kopfe der »Denkerei« an
die »kontinuierliche Orientierung auf Dauer und Ewigkeit«, wie man sie
bereits einmal in der judischen oder chinesischen Kultur erreicht hatte.
»Also sollten wir der Kraft, die uns zur ausnahmslosen Orientierung auf
Ewigkeit zwingt, in unseren Stidten Kultstitten bauen wie sie die tradier-
ten Kulturen mit ihren Tempeln, Synagogen, Kathedralen oder Moscheen
realisierten. — Wenn in den Lebenszentren Kathedralen fiir den strahlen-
den Miill errichtet werden konnten, wiirde das Bewusstsein der Zeitgenos-
sen fiir ihre Verpflichtung auf den Ewigkeitsdienst rapide ansteigen — mit
der Konsequenz, dass das Gerede iiber Freiheit als demonstrierte Beliebig-
keit verstummte.«

Nichts verstummt. Aus Gerede wird nur immer noch mehr Gerede.
Ohne dass allerdings »das Bewusstsein der Zeitgenossen [...] rapide an-
steigen« wiirde nach all dem Gerede. Eher muss man fiirchten, es steigt
der Pegel der Konfusion. — Oder um das Urteil tiber Brocks Rederei und
Denkerei auf die theoriesprachliche Ebene zu transponieren, was gleich
wieder zu dessen personlicher Entlastung beitrigt: Wie realistisch ist der
Versuch, die Kunst als das paradigmatische >Spiel mit stets reversiblen
Handlungsoptionen«< gegen den realen >Ernstfall des Irreversiblen< antre-
ten zu lassen? Der Soziologe Wolfgang Streeck fiirchtet, dass im Fall der
in die Abhingigkeit des internationalen Finanzkapitals geratenen Staaten
und Gesellschaften die Demokratie zu einem Teil des Unterhaltungsbe-
triebs degeneriert. Sollte es sich demnach so verhalten, dass Initiativen wie
die Kreuzberger »Denkerei« lingst Teil sind dieses >demokratischen Unter-
haltungsbetriebs<? Egal wie radikaldemokratisch oder >mutbiirgerlich« sie
vom Initiator gemeint sind?

P.S. Gemeint sind Brocks Kunsthappenings und die »Denkerei« — dies
darf man ihm abnehmen - >mutbiirgerlich« bzw. basisdemokratisch. Ein
Konzept, in welchem den Intellektuellen eine pidagogische Funktion zu-
geschrieben wird. Die Rolle desjenigen, der die Ubrigen zu »professionel-

44

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

len Dilettanten« ausbildet. Sie zu jenem »Generalisten als Spezialist fiirs
Allgemeine« qualifiziert, der zu werden uns die Expertenherrschaft de
facto nétige. »Je mehr man sich spezialisiert, desto grofler werden die Be-
reiche, in denen man zu dilettieren hat. Die Herrschaft der Experten eta-
bliert also die Macht des allgemeinen Dilettantismus. Je weniger wir die
konkreten Sachverhalte verstehen, desto grofer wird der Druck zu kommu-
nizieren, d.h. sich in der Welt zu orientieren, ohne sie zu verstehen.« — Ein
bisschen verschwommen und vage, doch ahnt man, was Richtiges gemeint
ist. Dass im Ubrigen Brock die Intellektuellen auf die Demutsformel vom
»Einverstindnis mit der je eigenen Beschranktheit in Wissen, Konnen und
Haben« verpflichtet sehen mochte — sodass von seinem Wahlspruch »die
groflen Taten sind die unterlassenen« intellektuelle Schreibtischtiter kei-
neswegs ausgenommen sind —, macht hellh6rig. Zumindest verbal bekun-
det Brock hier eine Positionsbestimmung fiir Intellektuelle >auf Normal-
niveaus, die in puncto Selbstbeobachtung und Selbstverstindnis beinahe
schon als mustergiiltig zu bezeichnen wire. Fiir einen Intellektuellen un-
gewohnte Tone!

Doch leider auch nur dies: Tone, weiter nichts. Aber worin bestiinde
denn ein solches >Weiter< konkret? Wenn einer, wie Brock, von »Selbstfes-
selung« und »Unterlassung« tént? Und damit Anderes gemeint sein soll
als Mord und Totschlag zu unterlassen? Mir scheint: Will man die Frage
beantworten, ohne sich auf dem sprichwoértlich weiten Feld in Allgemein-
plitzen zu ergehen und sich am Ende aller Verbindlichkeit und Konkretion
zu enthalten, so hat man nur dann eine Chance, wenn man die Antwort
auf ein Auferstes an Einfachheit oder Schlichtheit herunterbricht, das
zugleich ein AuRerstes an Konkretion oder Verbindlichkeit der Form ver-
kérperte. Dieser Maflgabe entsprechen hiefle Selbstfesselung: Sammlung
der Aufmerksamkeit; Unterlassung: keine der gesammelten Aufmerk-
sambkeit oder Geistesgegenwart hinderliche Riickkoppelungsschleifen von
Gedanken, Urteilen und Wertungen erzeugen. In den Worten des Kata-
strophenvermeiders und »Kraftmenschen« Brock ausgedriickt, kénnte die
Ubung etwas reiferisch auch »die Bestie in sich unter Kontrolle bringen«
heiRen. Eine Ubung im Interesse der Zivilisierung von Kultur. — Eigentlich
miisste Brock diese Konkretisierung seiner Selbstfesselungs- und Unter-
lassungsrhetorik gefallen. Nicht nur weil die >Ressource Aufmerksamkeit/
Geistesgegenwart« fiir Intellektuelle kiinftig das einzige Pfund zum Wu-
chern sein diirfte. Auch weil der Konzepte-Kiinstler oder Kiinstler ohne
svergegenstindlichte Werke< Bazon Brock sich zum Ausbund an Beschei-
denheit und Zuriicknahme erklirt: »Fiir miche, gibt er zu Protokoll, »will

45

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich gerne akzeptieren als blof mittleres Talent zu gelten. Denn wire ich
mehr, so hitte ich nur noch mehr Arbeit daran zu setzen, mich selbst zu
fesseln; mich davon abzuhalten, irgendwelche groflartigen kiinstlerischen
Konzepte, philosophische Spekulationen oder gesellschaftspolitische Idea-
le als Handlungsanleitungen misszuverstehen und deren Durchsetzung
im Alltagsleben der Menschen zu erzwingen.« (Hier und weiter oben zi-
tiert aus Nicole Stratmann: »Bazon Brock, der Selbstfesselungskiinstler —
Einfiihrung in eine Asthetik des Unterlassens«, Weimar 1995 u. 2008; die
Brock-Zitate am Anfang sind seinem Vortrag »Der Biirger als Profi«, SWR2
2011, entnommen.)

19

Ein erhebliches Maf an Gelassenheit

11 Tugenden? Ach wo! So viele sind es dann doch nicht. Denn in der
Schnapszahl sind die Laster mitgezihlt. Jedenfalls die, die Martin Seel fiir
der Rede wert gehalten hat. An sich, so rdumt er ein, wiirden ihm noch
weitere einfallen, Laster wie Tugenden. Aber irgendwo miisse man ja mal
einen Punkt machen. Was einleuchtet, da ein Tugendbold, der nicht zu
Potte kommt, sich schon wieder lasterhaft benihme. Obgleich auch dies
nicht schlimm wire, insofern es einmal mehr die Seel am Herzen gele-
gene Ambivalenz der Begriffe Tugend und Laster veranschaulichte: dass
nimlich Laster nicht selten tibers Ziel hinaus geschossene Tugenden seien.

111 oder weniger und ein paar Laster dazwischen, ist das nicht trotz-
dem zu viel der Tugend und ihres Guten? Masse statt Klasse? Nein, Masse
und Klasse. Seel betreibt das Feinkostgeschift unter den Anbietern philo-
sophischer Lebenskunst. Discounter hat es genug. Und dafiir loben ihn die
Kollegen von der Stiftung Warentest beim Feuilleton, die Kritiker und Re-
zensenten. Zum Beispiel als den »groflen Stilisten«. Woran macht Zunft-
bruder Dieter Thomai sein Urteil fest? Vielleicht daran, dass Seel — there’s
no business like showbusiness — seine Tugendschau in der Auslage, im
»Prolog«, als »Nummernrevue« dekoriert? Man mége sich sein Buch als
»eine Art Musical« vorstellen: »In raschem Wechsel tritt eine Schar von
Tugenden und Lastern auf. [...] Die 11 Akte der Inszenierung bringen ins-
gesamt 555 Revuegirls und -guys auf die Bithne. [...] Mit dem Reigen seiner
Figuren bietet das vielkopfige Ensemble ein bewegtes Kaleidoskop mensch-
licher Moglichkeiten dar.«

46

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Bewegtes Kaleidoskop menschlicher Méglichkeiten«? Gewiss doch!
Unser »bewegter« Aufenthaltsort ist Diskursland, Land der unbegrenzten
Moglichkeiten. Die Great Plains der Weitschweifigkeit zudem, um nicht
zu sagen des Geschwafels. Uber die Tugend des »Leichtsinns« mit der Re-
vuenummer 1 beispielsweise steht im Textbuch: »Leichtsinnige Menschen
gelten im sozialen Leben als fahrlissig oder frivol; hdufig sind sie es auch.«
Wer hitte dies gedacht: Leichtsinnige sind leichtsinnig. In etwa genauso
uiberraschend, was die Revuegirls und -guys in der Schlussnummer, der
Nummer 11 iiber »Gelassenheit«, zum Besten geben: »Wer sich daran
gewohnen kann, dann und wann - und genau genommen immer — auf
wackligen Fiilen zu stehen; wer gelernt hat, dass Fehltritte unvermeidlich,
wenn auch nach Mdglichkeit zu vermeiden sind; wer damit leben kann,
weder tiber sich selbst verfiigen zu kénnen noch tiber andere verfiigen zu
diirfen; wer begriffen hat, dass alles Tun die Kehrseite des Lassens hat. [...]
Einem solchen Menschen kommt ein erhebliches Maf§ an Gelassenheit
zu.« — Was lernt ein in seiner Geduld strapazierter Leser bei solcher Lek-
tuire? Dass der Intellektuelle Seel einen der »Fehltritte« begangen hat, die
»unvermeidlich, wenn auch nach Méglichkeit zu vermeiden sind«? Oder
dass seine Traktate nur derjenige lesen sollte, dem — wie sagte Seel — »ein
erhebliches Maf an Gelassenheit« zukommt?

Da auch den Lesern von »Der Intellektuelle als Yogi« ein erhebliches
Mafl an Gelassenheit zukommt — Strapazen sind sie ohnehin gewohnt, weil
kaum etwas strapazidser ist als Einrenkungsversuche an gedanklichen Ver-
renkungen —, kann es sich der Autor erlauben, ihre Geduld mit ihm und
Seel noch fiir die Dauer weiterer Absitze zu strapazieren, so ist das halt
among Peers oder unter Intellektuellen. — Wie es sich auch Dieter Thomi
in seiner Rezension zu Seel erlaubt, nachdem er ihm »stilistische Brillanz«
bescheinigt hat, »Verdruss« zu bekunden und seine Abhandlung iiber Tu-
genden und Laster alles in allem ziemlich theoretisch zu finden, »weltlos«.
Welch wahres Wort, méchte man sagen, so gelassen ausgesprochen: theo-
retisch und weltfern. Und auch wenn Thomis Wort dies vielleicht nicht
intendiert: das Verdikt tiber ein ganzes Genre. Das der Philosophieprofes-
soren, die mit ihrer Weisheit nicht an sich halten kénnen und sich unter die
Ratgeber mischen.

Weshalb ein Verdikt? Risiken und Nebenwirkungen keine. Natiirlich
nicht: weil iiberhaupt keine Wirkung. Festzustellen, dass alle diese Druck-
erzeugnisse mit zeitgendssisch aufbereiteter philosophischer Lebenskunst
theoretisch und lebensfern sind, driickt die Sache diplomatisch aus. Dass
nimlich der Effekt gleich Null ist, der praktische. Den zu bewirken Zweck

47

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Veranstaltung sei, wie alle behaupten. Philosophie wende sich der Pra-
xis zu. Ein gutes Leben, ein schones Leben, ein gelingendes Leben. Und so
weiter. Bei Seel noch die »frivole Choreografie« seiner 111 Tugenden und Las-
ter, »menschliche Vorziige oder Nachteile, fiir die man wenigstens teilweise
etwas kann«. — Ob auch diejenigen wenigstens zum Teil etwas dafiir kon-
nen, dass sie uns dieses diskursive Lebenskunstmenii servieren? Oder soll
man sie fiir vollkommen durchgeknallt halten, dass sie uns das ganz und
gar Unwahrscheinliche als das Allerwahrscheinlichste verkaufen? Dass der
Theoriediskurs von Philosophieprofessoren aus der Welt auf einmal eine
vollig andere macht? Oder weil es ja nur um die Alltagswelt von Bildungs-
buirgern geht: dass diese eine andere ist, sobald man ihr die volle Dréhnung
lebenskunsttheoretischer Diskurse verpasst? Sapperlott, wo leben wir denn!

Oder sind wir hier anderswo unterwegs? Na freilich, in Diskursland,
der Heimat der Intellektuellen. Da wir also unter uns sind, diirfen wir
ruhig etwas Nachsicht walten lassen mit unsereinem. Philosophische Le-
benskunst riete zu nichts anderem. Was sich stets zu unserer Entlastung
vorbringen lisst: Die kontrafaktische Annahme, man kénne vom Diskurs
her die Welt aus den Angeln heben, um sie anschliefend neu zusammen-
zusetzen, bildet den Kernbestand der genuin intellektuellen >deforma-
tion professionelle<. Was fiir intellektuell oder gedanklich minder verren-
kungsgefihrdete Mitmenschen auf der Hand liegt: ihr Alltagsleben baut
sich nicht aus einem jeweils zuvor im Kopf zurechtgelegten Sortiment
wohldurchdachter Griinde auf, sondern aus einem Konglomerat von Ge-
wohnheiten und Schlendrian, welches in der Macht des Faktischen griin-
det — dies muss Intellektuellen berufshalber unannehmbar erscheinen,
geradezu rufschidigend. — Spitzen wir die Sache nicht weiter zu. Wie wire
es mit dem Formelkompromiss: Ein Diskurs wirkt auf einen anderen Dis-
kurs, Diskurse beeinflussen Diskurse, nicht die Praxis. Praktiken werden
nur durch Praktiken verdndert oder ersetzt. So mildert man den unscho-
nen Affront ein wenig ab, der in der Feststellung liegt — siehe oben —, der
Effekt der Lebenskunst sei gleich Null, der praktische. Diskursen eignet
die Magie des Deutens, der Interpretation: Man kann mit ihnen die Dinge
uminterpretieren, auch wenn sich nichts an ihrer duferen Realitit dndert.
Anders als die meisten seiner Kollegen, die vollmundig den Lebenskunst-
diskurs zum je individuellen Leben als einem guten, schénen, wahren, ge-
rechten, tugendhaften, lasterhaften oder was sonst noch bedienen und ge-
flissentlich verschweigen, dass was damit gewonnen wire keineswegs ein
»gelungenes Lebens, sondern bestenfalls die gelungene Umdeutung des
alten, in seinen anscheinend verinderungsresistenten Routinen gleichge-

48

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bliebenen wire — anders als diese Schonredner und Gesundbeter hat sich
der Philosoph Franz Josef Wetz vor Jahren bereits zur Wahrhaftigkeit in der
Sache emporgeschwungen. Und damit auch terminologisch die Wahrheit
kenntlich werde von dieser Art Lebenskunst als einer »Kunst der Resigna-
tion« gesprochen. Deren Sinnbild fiir ihn jenes Glas verkérpert, von dem
die einen betriibt feststellen, dass es halb leer ist, wihrend die gekonnt
Resignierten darauf bestehen, dass es in Wirklichkeit — in der diskursiven
Wirklichkeit der Deutungsspielrdume — halb voll ist.

Halb leer oder halb voll. Was aber, wenn wir es mit einem Glas oder
einer Tasse zu tun haben, die weder halb leer noch halb voll ist, sondern
randvoll, zum Uberlaufen voll? Wie in jener Zengeschichte, die auch eine
von Brechts Keunergeschichten sein konnte. Sie geht so: Ein Zenmeister
empfing den Besuch eines Universititsprofessors, der etwas iiber die Kunst
des Zen erfahren wollte. Der Zenmeister servierte Tee. Er goss die Tasse
seines Besuchers voll und horte nicht auf weiterzugieRen. Der Professor
beobachtete das Uberlaufen, bis er nicht mehr an sich halten konnte. »Es ist
itbervoll. Mehr geht nicht hineinl« — »So wie diese Tasse«, sagte der Meis-
ter, »sind auch Sie voll mit Thren eigenen Meinungen und Spekulationen.
Wie kann ich Thnen Zen zeigen, bevor Sie Ihre Tasse geleert haben?«

De nobis fabula narratur. Der der Intellektuellen, doch aller andern
auch. Alle sind gedanklich und diskursiv abgefiillt, zum Uberlaufen voll.
Und die Ratgeber in philosophischer Lebenskunst giefRen fleiffig nach. Nur
dass sie keine Zenmeister sind, sondern Schlafwandler, die nichts mer-
ken. — Die Frage, die sich ebenfalls an alle richtet: Ist dieser Zustand men-
taler Obstipation — Kopfe, in die nichts mehr hineingeht und aus denen
darum auch schon lange nichts Brauchbares mehr herauskommt — etwas,
»fiir das man wenigstens zum Teil etwas kann«? Um Seels geniale Formu-
lierung nochmals zu bemiihen. Die Antwort: Ja, dafiir kann man etwas.
Wie man auch fiirs Gegenteil etwas kann, was uns hier nattirlich noch
mehr interessiert. Die Frage also: Wie sorgt man fiir entsprechende Ent-
leerung? Nicht, indem man von der Theorie der Lebenskunst vermeintlich
zu deren Praxis iibergeht. Sie hat nimlich keine, ihre Praxis ist die Theorie,
der Diskurs, so wie die Dinge heutzutage liegen.

Wie denn dann stattdessen? Indem man den Diskurs auf sich beru-
hen lisst. Und sich der einzigen Art von Praxis zuwendet, die in dieser
Situation wirksame Abhilfe schafft. Die also, von der in »Der Intellektuel-
le als Yogi« dauernd die Rede ist. Weshalb sich der Autor ungern wieder-
holt. Und lediglich fiir die von zu viel Lebenskunstlektiire Indoktrinierten,
Irregeleiteten, Eingelullten darauf hinweist: Exerzitium, Ubung, Askese,

49

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»zeitig in die Leere<, >mit dem Nichts verkehrens, >die Kunst stillzusitzens,
Schweigen, Gewahrsein, Achtsamkeit — kommt alles nicht vor bei den Le-
benskunstschreibern. Dem Buchhalter Seel sind es weder Tugenden noch
Laster. Und vielleicht ist das sogar gut so. Diskurs ist das eine, Ubung das
andere. Mehr Diskurs bedeutet mehr Verstopfung. Das Exerzitium ent-
leert, erleichtert, befreit. Darum beides, Diskurs und Exerzitium, erst ein-
mal schén auseinanderhalten, klare Kante, klare Sache.

Diskurs ist Diskurs und es wird niemals Praxis daraus. »Er gelangt
nicht«, bemingelt Dieter Thomi, Kleist zitierend, an Seels Tugend- und
Lasterbuch, »bis zu jener besonderen >Anstrengungs, durch die man erst
>mit sich selbst bekannt gemacht« wird.« Das ist richtig. Was Thoma unter-
schliagt: Kein Theoriediskurs gelangt jemals »bis zu jener besonderen An-
strengung, durch die man erst mit sich selbst bekannt gemacht wird«.
Jedenfalls was solches betrifft, bei dem es existenziell von Belang wire,
mit sich selbst bekannt zu werden. — Weder Thomi noch Seel diirften so
wenig mit sich selbst und ihrem Diskursgeschift bekannt sein, als dass sie
dies nicht wiissten. Moglicherweise bedarf es fiir sie daher sogar einer be-
sonderen Anstrengung, es ihrer Klientel gegeniiber unerwihnt zu lassen.
Um nicht spitestens hier die Fassung zu verlieren, dazu ist abermals ein
erhebliches Maf an Gelassenheit erforderlich.

P.S. Fuir die Leser aktueller Titel zur philosophischen Lebenskunst folgt
jetzt noch eine spezielle Ubung. Lesen Sie die folgenden Ausziige aus Mar-
tin Seels Revuenummer 105 tiber »Aufmerksamkeit«. Und beantworten
Sie sich nach der Lektiire die Frage: Was weifl ich nun tuber mein Auf-
merksambkeitsverhalten (z.B. meine Reaktion auf die digitalen Aufmerk-
samkeitsrduber), das ich nicht vorher schon wusste? Vor allem aber: Habe
ich etwas iber mich erfahren, aufgrund dessen sich in Zukunft mein Auf-
merksambkeitsverhalten praktisch dndert? — Aufgepasst, es geht los: »Nicht
nur das Organ des Herzens gehorcht der Gegenbewegung von Diastole
und Systole. Auch der menschliche Geist ist in seiner Lebensfihigkeit
an Polarititen dieser Art gebunden. Ohne Ablenkung keine Versenkung;
ohne Miidigkeit keine Wachheit; ohne Vertriumtheit keine Konzentration;
ohne Routine keine Ekstase; ohne Zerstreutheit keine Aufmerksambkeit. [...]
Dieser Grundspannung hat Benjamin in seinen Denkbildern eine schone
Betrachtung gewidmet. >Die erste aller Figenschaften, sagt Goethe, ist die
Aufmerksamkeit. Sie teilt jedoch den Vorrang mit der Gewohnheit, die ihr
vom ersten Tage an das Feld bestreitet. Alle Aufmerksamkeit muss in Ge-
wohnheit miinden, wenn sie den Menschen nicht sprengen soll, alle Ge-
wohnheit von Aufmerksambkeit verstért werden, wenn sie den Menschen

50

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht lihmen soll. Aufmerken und Gewdhnung, Anstofl nehmen und hin-
nehmen sind Wellenberg und Wellental im Meer der Seele.« — Die erste
aller menschlichen Eigenschaften und also die wichtigste aller Tugenden,
sagt Benjamin mit Goethe, ist die Aufmerksamkeit. Sie ist es, die aller Auf-
merksambkeit wert ist, weil sie intellektuelle wie emotionale, individuelle
wie soziale Sensibilitit in unterschiedlichen Legierungen miteinander
verbindet. [...] Auch sie bedarf eines Widerparts, wenn sie den Halt nicht
verlieren soll. Sie bedarf des Riickhalts der Gewohnheit, die ihrer Wach-
heit das Feld »bestreitet« und doch zugleich bereitet. Schliefllich sind alle
Tugenden in Gewohnheiten des Reagierens und Agierens verankert, ohne
die unser Handeln jede — und erst recht jede zuvorkommende — Fassung
verlieren miisste. [...] Dennoch ist Aufmerksamkeit auch eine besondere
unter den Tugenden. Sie hilt uns fiir vieles empfinglich. Sie lisst uns an
diesem und jenem, wie Benjamin sagt, >Anstof nehmenc. Thr fillt auf, was
ansonsten iibersehen, sie stort sich daran, was ansonsten hingenommen
wird. Sie stutzt und staunt dariiber, was alles selbstverstindlich gehalten
wird. Aber es ist nichts Bestimmtes, worauf ihr Augenmerk gerichtet ist.
Denn sie ist von sich aus nicht gerichtet. Sie ist es nur von Fall zu Fall [...].«

20

StraRenfuflballer des Geistes

Als sie die Gottesposition fiir sich in Anspruch nahmen und sich fiir das
Sprachrohr des Weltgeists hielten, waren Politik, Gesellschaft, soziale Ge-
rechtigkeit, Emanzipation, Revolution, Geschichte und Utopie die groflen
Spekulationsobjekte, mit denen Intellektuelle am Markt reiissierten. Heute
sind es Trostbiichlein und Handreichungen zur Lebenskunst. Mal ehrlich
und unter uns gefragt: Ist das nicht ein bisschen deprimierend?

Einen »Straflenfuflballer des Geistes« nennt Dennis Scheck, Literatur-
kritiker beim Deutschlandfunk, den bislang erfolgreichsten intellektuellen
Troster Deutschlands, Wilhelm Schmid. Der mit »Gelassenheit« die Sach-
buchcharts stiirmt. Den Ehrentitel »Stralenfufiballer des Geistes« hat ihm
Scheck, sagt er, fiir Sitze wie den folgenden verliehen: »Jede Erfahrung jedes
Einzelnen ist aus der Sicht des Ganzen von Bedeutung.« — Falls der »Stra-
RenfuRballer des Geistes« jdhrlich vergeben wird, schlage ich fiir das nichs-
te Mal Martin Seel vor fiir Sitze wie den folgenden: »So sehr die Gewohnheit
den Menschen bis hin zu einem sozialen Tod lihmen kann, wenn nichts

51

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mehr seine Aufmerksambkeit zu fesseln vermag, so sehr kann die Aufmerk-
samkeit den Menschen sprengen, wenn das Verlangen, sich aber auch nichts
entgehen und durchgehen zu lassen, ihn in den Wahnsinn treibt.«

Doch zuriick zu Schmid. Seinem 10-Schritte-Programm der Gelassen-
heit, das im Unterschied zu dem der Anonymen Alkoholiker nicht mit der
Trockenheit endet, sondern Schritt 10, dem Tod. Oder nein, weil ein Trost-
biichlein bei aller Gelassenheit das doch nicht einfach so stehen lassen
kann: »Gedanken tiber ein mogliches Leben nach dem Tod, so ist es rich-
tig, so lautet die Uberschrift zu Schritt 10. Des Trostes halber setzt Schmid
sich noch mit dem Tod konstruktiv auseinander. — Und bestitigt so den
Befund, dass im Deuten und Umdeuten, also in gedanklichem Konstruie-
ren, sich alles Konnen dieser Lebenskunst beweist. Oder wie Schmid selber
sagt: »Letztlich kommt es nicht auf das Wissen an [...] sondern auf die Deu-
tung, die jeder fiir sich selbst vornimmt, sei es auf der Basis von Plausibilitit
(was ihm einleuchtet) oder von Asthetik (was ihm schén erscheint).«

Welche gedankliche Konstruktion des Todes oder netter gefragt: welche
»Gedanken tiber ein mogliches Leben nach dem Tod« erscheinen Schmid
schon und/oder plausibel und zu Trostzwecken geeignet? »Schon rein kor-
perlich scheint es keinen wirklichen Tod zu geben: Alle Atome und Molekiile
gehen frither oder spiter in andere Atom- und Molekiilverbinde tiber, nichts
davon wird zu nichts.« Leben ist Energie und »zumindest fiir diese physika-
lischen Energien gilt der Energieerhaltungssatz, den Hermann von Helmholtz
1847 formulierte und der seither nicht widerlegt worden ist: Energien kénnen
in andere Energieformen umgewandelt, nicht jedoch vernichtet werden. Im
Klartext heifit das: Energie stirbt nicht.« Und Seele vielleicht auch nicht, denn:
»Ein anderes Wort fiir Energie konnte Seele sein, von der alle Kulturen aufler
der modernen immer schon angenommen haben, dass sie unsterblich sei.«

Also stellen wir uns das doch auch mal wieder vor. »Das ist der mogliche
zehnte Schritt zur Gelassenheit: Das Leben zu 6ffnen zu einer unendlichen
Dimension, die sich jenseits des endlichen Lebens auftut, sie sich zumindest
vorzustellen.« Auch dies schon wieder trostlich: wenn sich »die unendliche
Dimension« nicht auftut, »sie sich zumindest vorzustellen« auch schon ge-
niigt als zehnter Gelassenheitsschritt. — Und gentigen muss: weil, wo sowie-
so alles immer nur Vorstellung oder Deutung ist, »das Leben zu 6ftnen zu
einer unendlichen Dimension, die sich jenseits des endlichen Lebens auf-
tut«, gar nicht geht. Lebenskunst ist Lesekunst, nicht Lebekunst. Endloser
Diskurs ist die »unendliche Dimensiong, die sich den Lesern auftut.

Die dann beispielsweise lesen: »Der Tod ist das Tor zur Erfahrung von
Transzendenz.« Ein Satz, wie geschaffen fiir ein Trostbiichlein. Und fiir

52

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den mir als Peer der Intellektuelle Wilhelm Schmid, das muss jetzt ge-
sagt sein, richtig leid tut. Wenigstens bei diesem Satz sollte fiir einen Intel-
lektuellen, der auf Intellektualitit hilt, Schluss sein mit Gelassenheit. Zu
behaupten — und ich mag nicht glauben, dass Schmid dies nicht weiff —,
der Tod sei »ein Tor zur Erfahrung von Transzendenz, ist allein deshalb
Unfug, weil der Tod, der eigene, kein Ereignis des Lebens ist. Erfahrungen
macht einer im Leben und als Lebender. — Womit ein dem Schmidschen
analoger Satz iiber Transzendenzerfahrung tberhaupt nur als sinnvoller
Satz in Frage kime, wenn er denn lauten wiirde: das Leben ist ein Tor zur
Erfahrung von Transzendenz.

Ist es das? Fur diejenigen offenkundig nicht, die das >spirituelle Vaku-
umc ihres Lebens — man darf es ruhig einmal so nennen — mit Schmids
Trostungen und anderer Lebenskunstlektiire ausfiillen. Gibe es fiir sie
eine Alternative dazu, diese Leere diskursiv zu fiillen, mit Vorstellungen
und Deutungen, »Gedanken iiber ein mdégliches Leben nach dem Tod«
und andere Verstandeskonstrukte? Die Alternative also, Leben nicht als spi-
rituelles Vakuum zu erleben, sondern tatsichlich als ein Tor zur Erfahrung
von Transzendenz? — Es gibe sie: Gelassen die Leere Leere sein lassen. Sie
nicht diskursiv zukleistern. Sondern eine Erfahrung mit der Leere ma-
chen, indem man sich ihr methodisch aussetzt. Als Ubung, als Exerzitium.

Als Exerzitium, als Ubung der Leere. Die Ubung: einmal nicht denken,
nur atmen. Dann wird aus dieser Erfahrung mit der Leere eine Erfahrung
mit dem Geist. Einem Geist, dessen Turbulenzen sich allmihlich legen.
Nur atmend, einmal nicht denkend, erfihrt er sich als ein friedlicher Geist,
selbstvergessen, allverbunden. Ein Geist, in dessen gesammelter Aufmerk-
samkeit sich die Leere in die Fiille des Gegenwirtigen verwandelt. Des ein-
und ausatmenden Lebens als dem Tor zur Erfahrung von Transzendenz.

Dies hiefle es also konkret: die Leere aushalten und in ihr mit dem
Geist eine Erfahrung machen. Anstatt diese Leere — und mit ihr das Tor
zur Erfahrung von Transzendenz — mit »Gedanken tiber ein mégliches
Leben nach dem Tod« und anderen trostlichen Vorstellungen zuzumiil-
len. Wie Wilhelm Schmid. Oder wie Martin Seel mit Betrachtungen iiber
»Aufmerksambkeit«, die »Gegenbewegung von Diastole und Systole« und
»Polarititen dieser Art«.

Nicht »dieser Art« Betrachtungen anstellen: sich auf eine Erfahrung ein-
lassen — wenn dies eine Alternative wire fiir die Leserinnen und Leser der
zeitgendssischen Lebenskunstbreviere, wire es fiir deren Verfasser dann
nicht auch eine Alternative, fiir die Intellektuellen also? Die zwar nie wie-
der Dolmetscher des Weltgeists sein werden, aber deswegen nicht »Stra-

53

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Renfuflballer des Geistes« bleiben miissten? So ist es. — Herr Keuner, der
Denkende, wiirde vermutlich sagen: Intellektuelle, da sie doch die Denken-
den sind, miissten eigentlich schon viel frither als andere auf den Trichter
kommen, den mit der Leere. Dass man die Leere, anstatt sie zuzutexten
oder vor ihr wegzulaufen, geradezu systematisch aufsuchen muss. Aus
Straflenfuflballern des Geistes mauserten sich Intellektuelle dann zu bei-
spielhaft Geistesgegenwirtigen. Ein sehr brauchbarer mentaler Haltungs-
fortschritt bei den jetzigen Aufmerksamkeitsanforderungen, so Keuner,
diese Geistesgegenwart, beispielhaft eben.

21

Haarstriubende Alternativen

Von dem Kulturwissenschaften in Stanford lehrenden Robert P. Harrison
konnte man im Frithsommer 2014 in der FAZ lesen: »Ich habe Teenager,
gestern noch tberschwinglich, eloquent, interaktiv, vor Personlichkeit
strotzend, nach 3 Monaten Smartphone oder I-Pad-Besitz zu aphasischen
Zombies werden sehen. Der junge Wein stirbt noch an der Rebe und Dio-
nysos, der telurische Gott der Ekstase, ist nirgends in Sicht.« Dionysos und
Pubertierende? Wein- und Wodkaseligkeit die Alternative zu Internet- und
I-Phone-Sucht? Oder doch blof eine torkelnde Metapher?

Die alternative oder Exitstrategie, die der koreanischstimmige Meister-
denker Byung Chul Han vorschligt, lisst nicht minder die Haare zu Berge
stehen. Denn er rit dem staunenden Leser, sich zum Idioten zu machen: »An-
gesichts des Kommunikations- und Konformititszwangs stellt der Idiotismus
eine Praxis der Freiheit dar. Der Idiot ist seinem Wesen nach der Unverbun-
dene, der Nicht-Vernetzte, der Nicht-Informierte. Er bewohnt das unvordenk-
liche Draufien, das sich jeder Kommunikation und Vernetzung entzieht.« —
Mit diesem Ratschlag — nachzulesen in »Psychopolitik: Neoliberalismus und
die neuen Machttechniken«, x-tem Druckerzeugnis seiner chicen Theorie-
produktion in Serie — schaffte es Han im Sommer 2014 auf die Spiegel-Best-
sellerliste. Da Intellektuellengeschwitz notorisch folgenlos bleibt, muss einen
das nicht weiter beunruhigen. Das gesellschaftliche Gesamtaufkommen an
Idiotie wird darob noch nicht zunehmen. Auflerdem hat Han seinen Idioten
bei Botho Strauf geklaut, wie sich weiter unten herausstellen wird.

Noch einmal eine andere Alternative deutet der Philosoph Francois
L'Yvonnet an, ein gelehriger Schiiler des mittlerweile ins Totenreich der

54

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denker eingegangenen Jean Baudrillard. Diesmal endlich eine Exitstrate-
gie, die ihren Namen verdient, obgleich man dazu das »Exit< leider allzu
wortlich nehmen muss. Baudrillard ist bekanntlich, um dies vorwegzu-
schicken, der Aufdecker des »perfekten Verbrechens« alias totale Simula-
tion, welche die Realitit zum Verschwinden bringt, ohne dass es jemand
merkt. Um dann an die Stelle der Realitit die total simulierte Wirklichkeit
zu setzen, womit wir »wahrscheinlich verloren« sind. Fest stehe jedenfalls,
so nun Baudrillards Sprachrohr Francois L'Yvonnet, dass die gegenwirtige
Moderne »iiber die virtuellen Welten alles simultativ integrieren« kénne,
bis, ja, bis »auf den Tod«. Das einzige »gegnerische Prinzip« der Simula-
tionsgesellschaft des 21. Jahrhunderts sei deshalb der Tod. Jetzt allerdings
gerade kein simulierter, sondern der reale, der eigene Tod und der Tod der
Anderen. Er allein gebe dem Menschen »unwiderruflich« die Realitit zu-
ruck. Falls der so eine »Realitit« dann iiberhaupt noch haben méchte — wie
man als ohne diese Realitit immer noch besser dastehender Simulant ein-
zuwenden geneigt ist. Immerhin bringt Francois L'Yvonnet den Simulan-
ten oder Simulierten gegeniiber so viel Zartgefiihl auf, sich nicht zu einem
Pladoyer fuir den Freitod hinreifen zu lassen. Was aber den Sexappeal die-
ser intellektuellen Expertise auch nicht mehr rettet.

P.S.Im UbrigenlieR L'Yvonnet (im SWR2-Wissensfeature vom 06.06.2014)
seinen Mentor aus dem Jenseits noch einmal draufsatteln: »An genau die-
sem Punkt denkt Baudrillard, dass der Terrorismus gegentiber der Simu-
lationsgesellschaft heute die einzig mégliche Provokation ist ...« Sodass es
auch deswegen nichts wiirde mit der Exitstrategie. Denn will man nicht
zum Terroristen werden, was auch Baudrillard nicht hat werden wollen, hat
man gar keine andere Wahl: immer weiter >mitsimulieren< — so lange, bis
einen der Tod »unwiderruflich« in die Realitit zuriickholt. Einschliefllich
der Intellektuellen, was fast schon wieder trostlich ist.

22

>Radical Chic<
oder die aktuelle Schwundstufe intellektueller Radikalitat

»Wenn wir Intellektuelle nicht irgendwann aufhéren zu tricksen, werden
wir zwar immer wendiger, aber gleichzeitig auch totenstarr. Wir miissen

uns klar machen, dass es um etwas Grofleres gehen muss als blo um
das Gequatsche tiber das nichste Buch.« Schreibt der intellektuelle Ober-

55

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

trickser Dietmar Dath in einem Beitrag zur FAZ-Literaturdebatte 2014 (die
Maxim Biller vom Zaun gebrochen hatte). Dath — soziologisch nennt er die
»Kinder der Suhrkampkultur« und »Enkel von halbwegs umerzogenen Na-
zisoldaten« seine >Klassenangehdorigen«< — hilt sich selber fiir wendig, ohne
»totenstarr« zu sein. Ist er auch nicht, nur ein wenig kalt oder gefithlstaub,
so wie seine Politschreiber an gewissen Stellen. Und das liegt nicht allein
daran, dass fiir ihn seit Jahren »Maschinenwinter« herrscht, doch dazu
gleich noch ein Wort. Thm geht vor allem — noch halbwegs verstindlich —
die parteiiibergreifende Selbstgerechtigkeit der Demokraten auf die Ner-
ven. Aber darum publizistisch einen auf Kommunismus zu machen und
im Feuilleton den Gutmenschen-Schreck zu geben, ist ebenso abstoflend
wie ignorant. Das Kommunismus-Gequatsche des in bundesdeutschem
Wohlstandsspeck gebetteten Intellektuellen Dietmar Dath ist — >objektivs,
wiirde der kommunistische Parteijargon von einst prizisionshalber hinzu-
gesetzt haben — eine Verhohnung der zig Millionen von Kommunisten-
hand auf ihrem Utopie-Altar Geopferten.

Fur Dath spielt das — so oder so, subjektiv wie objektiv — anscheinend
keine Rolle. Weif} dieser Schlauling doch, dass »nur Epochen, die sich be-
stimmte Irrtiimer erlauben, auch bestimmte Wahrheiten finden kénnen«.
Was schickes Theoriedesign >von links< an »sozial Fortschrittlichem« so
alles in petto hat, das hat Dath gemeinsam mit einer SoufHleuse aus den
harten Naturwissenschaften, der Chemikerin und Koautorin Genossin
Barbara Kirchner, 2012 in dem Pamphlet »Der Implex« auf 830 Seiten fiir
strapazierfihige Leser ausgebreitet. Frischauf denn, Mut zum »Gréfleren«
und seinem irrtumsanfilligen Fortschritt! Trial and error nennen die An-
gelsachsen es oder auf gut deutsch: wo fortschrittlich gehobelt wird, da
fallen Spine. Was, zugegeben, nicht selten auch auf den Fortschritt unter
demokratischem Vorzeichen zutrifft, die Sache mit der >Dialektik des Fort-
schritts< jedoch nicht besser macht. Man misste sich zuvor das intellek-
tuelle Langzeitgedichtnis amputieren, um an Daths bei den Philosophen
des Siécle de Lumieres Anlauf nehmender »Aufklirung« iiber das Wesen
der kapitalistischen Demokratie mit ihrer >Fortschrittsverhinderung« et-
was originell zu finden. Originalitit besitzt in dieser Hinsicht allenfalls
ein bereits 1947 erschienener und also nicht von Dietmar Dath stammen-
der Text: Maurice Merleau-Pontys Essay »Humanismus und Terror«, der
gegen Arthur Koestlers »Der Yogi und der Kommissar« argumentiert und
polemisiert. Wenn bei Merleau-Ponty von einer seitens der liberalen De-
mokratien, einem >Heuchlerkonsortium« in seinen Augen, angezettelten
»Weltverschworung« gegen die UdSSR die Rede ist, handelt es sich sozu-

56

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sagen um das zu jener Zeit noch nicht vollstindig oder blutig genug durch
die Geschichte widerlegte >Original< zu Daths Nachgeplapper iiber einen
Lenin und Konsorten >von aufien aufgezwungenen Abwehrterror«.

Jorg Spiter, der in der SZ vom 24.03.2012 Daths und Kirchners »Im-
plex« rezensierte und sich das Buch auch unter dem Titel »Wie wir doch
noch den Kommunismus retten kénnen« gut hitte vorstellen kénnen, wiir-
de die »lustvolle intellektuelle Spielerei« noch mehr genossen haben, wi-
ren auch die Gewalttaten der kommunistischen Geschichte ein bisschen
beleuchtet worden. Zuviel verlangt! Was der Rezensent iibersieht oder wor-
iiber er geflissentlich hinwegsieht: Der »Implex« ist ein Simplex und zwar
ein >systemimmanent<« unverbesserlicher. Was ebenso von »Maschinenwin-
ter« gilt, Daths vorheriger Kreation in schicker Politprosa. Um die abhingig
und prekir gehaltenen Massen in egalitir gleichberechtigte Nutzniefler der
Segnungen des technologischen Fortschritts zu verwandeln, miissten die
Maschinen aus ihrer kapitalistischen Winterstarre (hervorgerufen durch
das Privateigentum an den Produktionsmitteln) befreit werden, selbst-
verstindlich mittels Revolution und einer demokratisch-zentralistischen
Avantgardepartei. Wie naiv technophil muss einer sein, dass er sich selbst
die Science-Fiction-Mir von der sozialneutralen und herrschaftsfreien
Technik in die Tasche lugt? Oder sollte man fragen: Fir wie schafskopfig
hilt der Intellektuelle Dietmar Dath seine Leserschaft, dass er ihr diesen
Biren glaubt aufbinden zu kénnen?

Menschliches Bewusstsein mit seiner >Triebnatur< gleicht weder einer
trivialen Maschine noch ist es ein harmloser Denkapparat, den ein durch-
geknallter Intellektueller im reflexiven und diskursiven Modus, durch ideo-
logisch korrekte Beeinflussung oder intellektuelle Einsichtstherapie, mal
eben auf »sozialen Fortschritt« oder echten Humanismus umprogram-
miert. Weshalb ihm, dem unwilligen oder lahmenden Bewusstsein, die ori-
giniren Leninisten mit nicht diskursivem Terror meinten auf die Spriinge
helfen zu miissen.

Als junger Marxist leuchtete mir einst besonders ein, was der ebenfalls
junge Marx, jener der humanistisch imprignierten Frithschriften, tiber in-
tellektuelle Radikalitit festgehalten hat: Radikal sein heifle, bis zur Wurzel
einer Sache vorzudringen, die Wurzel fiir den Menschen aber sei der Mensch
selbst. Und die Wurzel des menschlichen Selbst, kénnte ich heute hinzuset-
zen, liegt in seinem Bewusstsein, das nattirlich an den Leib gebunden ist. Ge-
nauer: in der Art und Weise, in der ich mich bewusst auf mein Bewusstsein
beziehe, mit Freud gesprochen einen »Rapport« herstelle. Aber gerade nicht
in einem nur psychoanalytischen Sinne, vielmehr einem yogisch iibenden.

57

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

23

Verbaler Ausnahmezustand
oder der faule Wortzauber des Magisters Agamben

Der Philosoph und >Philolog« Magister Agamben spricht flielend Latein,
>heideggert« wie Heidegger nicht geheideggert hat und kann tiberdies
schauspielern. In Pasolinis »Il vangelo secondo Matteo« von 1964 spielte er
den Apostel Philippus. Neben seiner Theorie-Performance mit ein Grund
dafiir, dass die Theaterminner René Pollesch und Carl Hegemann und
itberhaupt alle vom Ensemble der Berliner Volksbithne am Héhepunkt der
Nullerjahre ganz verriickt nach ihm gewesen sind. — Frage: Was kommt
heraus, wenn ein Schauspieler sich als Intellektueller betitigt, ohne die
Schauspielerei zu lassen? Richtig: Bluff!

Immer ruhig Blut, es wird hier nicht geblufft, den Beweis meiner Be-
hauptung trete ich gleich an. Und mein Gott! Den Agamben — international
jahrelang der Mann in der intellektuellen Poleposition — haut ein Kritiker-
urteil doch nicht um. Der hat ganz anderes tiberstanden. Unlingst z.B. das
»Jiingste Gericht«. Und wir mitihm, erfreulicherweise, lisst er uns wissen.
Seitdem lebt es sich »nackt« ganz ungeniert — »quod libet, sagt der Latei-
ner — in der »kommenden Gemeinschaft«. — Doch ehe es zuviel wird und,
wie so oft bei ihm, ziemlich verschwommen, verweile ich einen Moment
bei seinem Jiingsten Gerticht, nein Gericht natiirlich.

»Der Mensch befindet sich bereits im Jungsten Gericht. Das Jings-
te Gericht ist seine normale historische Bedingung. Und lediglich seine
Angst, sich ihm zu stellen, bringt ihn dazu, sich einzubilden, dass es erst
noch kommen werde.« Was aber folgt aus der >Frohen Botschaft« Agam-
bens fiir die Leser oder Horer, sofern sie ihr denn folgen mochten? Dass
sie, um sich der von Agamben verkiindeten Wahrheit endlich »zu stellen,
sich der >Einbildung, das Jiingste Gericht werde erst noch kommen, ent-
schlagen und stattdessen vorstellen miissen, dass es sich um ihre »normale
historische Bedingung« handelt? Was ja wohl auf eine erneute Einbildung
hinausliefe. Denn wo, in der diinnen Luft derartiger Abstraktionshéhen,
weder empirische noch logische Beweisgriinde greifbar sind, bleibt dann
nur mehr die Einbildung. Die dazu noch eine vorsitzliche wire, also men-
tale Manipulation bzw. Selbstmanipulation.

Wenn Intellektuelle Unsinn verzapfen, so meistens nicht reinen Un-
sinn, sondern unreinen, ergo mit Sinn vermischten Unsinn. Andernfalls
wiren sie Scharlatane, sind sie aber nicht. Und so verbirgt sich auch in
Agambens Unsinnsrede oder, wem es lieber ist, seinem unverstindlichen

58

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerede von einem je schon statthabenden Jiingsten Gericht ein Gran Sinn.
Der steckt in einer Idee von Walter Benjamin, die Agamben in seinem Buch
iiber den Apostel Paulus »Die Zeit, die bleibt«, wo das mit dem Jiingsten
Gericht in Extenso verhandelt wird, motivisch aufgreift. »Mein Kommen-
tar zu den >Romerbriefen< bedeutet mir vielleicht am meisten, ist aber ein
wenig im Schatten verblieben«. Der Gedanke Benjamins, um den es dabei
geht, dass »jeder Augenblick« gleichsam »die kleine Tiir« sei, »durch die
der Messias eintreten kann« — dieses Bild, das ebenfalls weder irgendein
Ontologisches noch etwas Logisches vorstellt, gibt sich im Unterschied zu
Agambens Gerede vom Jiingsten Gericht deutlich genug als das tertium
datur, das >performative Dritte< eines Winks zu erkennen, als Fingerzeig
in Richtung eines Nichtdiskursiven. Dessen konkrete Vollzugsgestalt sollte
jedoch auch bei Benjamin, der noch immer verzweifelt auf den sikularen
Messias der proletarischen Revolution hoffte, enigmatisch bleiben, nach
der praktischen Seite hin ein Rétsel.

»Messianische Zeit«, so eine von Agambens sinistren Benjamin-Erldu-
terungen, »ist nicht ein weiterer, den anderen Tagen 4dquivalenter Tag. Er ist
vielmehr der innere Bruch in der Zeit, durch den man, um Haaresbreite,
die Zeit ergreifen und sie vollenden kann.« Diskursiv, in der dem Theo-
riesprachlichen eigenen Abstraktion, ist das keine unsinnige Explikation
zu Benjamins Begriff des Messianischen. Expliziert doch Agambens Aus-
fihrung, indem sie das Metaphorische, Benjamins Bildlichkeit, preisgibt
und durch die theoretische Abstraktion ersetzt, gerade das Messianische
im Sinne einer Aufforderung zum Handeln, zur Praxis. In praktischer Hin-
sicht aber hat man es mit sinnlosem Wortgestber zu tun; denn die ver-
meintliche >Praxisformel« — »die Zeit ergreifen und vollenden« — stellt sich
als pure Suggestion heraus, weil man bei Agamben nach dem >Wie« dieses
Praktischwerdens vergeblich Ausschau hilt.

Was hier >ergriffen< wird, sind stets Worte und abermals Worte. Mit
denen Agamben Benjamins Bild des Messianischen, ein in seiner Einfach-
heit und Lakonie wirklich starkes Bild, komplett zumiillt.

»Das Messianische bezeichnet bei Agamben die spezifische Zeitstruktur
einer gleichzeitigen Unterbrechung und Vollendung« springt Eva Geulen,
Verfasserin einer Agamben-Monographie, unserem Maitre Penseur bei. Was
in der schnéden Abstraktion wiederum nicht falsch ist; fiirs Praktische frei-
lich, von dessen Méglichkeit und Vollzug aller Sinn in dieser Angelegenheit
abhingt, ebenso unergiebig oder nichtssagend wie das von Agamben selbst
ausgefiihrte. Leerformeln ausnahmslos. — Apropos Ausnahme: Fiir Agamben
bedeutet die Ankunft des Messias den »Eintritt des wirklichen Ausnahme-

59

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zustands«. Sprich des Ausnahmezustands von all jenen Ausnahmezustin-
den, die Agamben so zahlreich allerorten zu entdecken glaubt und die sich
inzwischen zu einer Art globalem Ausnahmezustand verdichtet hitten, von
welchem selbst Demokratien nicht linger als Ausnahmen mehr ausgenom-
men seien. Von eben diesem ubiquitdren Ausnahmezustand soll schliellich
der als messianische »Unterbrechung und Vollendung« wortgewaltig be-
schworene »wirkliche Ausnahmezustand« sozusagen ausnehmen. Welch
letzterer — »wirklicher Ausnahmezustand« — begrifflich sich abermals einer
Benjamin-Anleihe (aus dessen »Thesen iiber den Begriff der Geschichte«)
verdankt. Und an dem der wirklich interessante, der alles entscheidende
Gesichtspunkt, der nimlich einer konkreten »messianischen« Praktik — nie-
mand anderem als der Obhut des Einzelnen anheimgegeben, dem empi-
rischen Individuum - auch diesmal wieder durch sprachlichen Nebel zum
Verschwinden gebracht wird. Agambens eigener >Zustand«< gestattet ihm
ohne Ausnahme »wirklich« nur den einen Ausnahmezustand: den verbalen.

Wie wire es mit einer weiteren Kostprobe? Wir kénnen es uns jetzt ohne
Risiken und Nebenwirkungen erlauben: Meister Agamben wurde unter
Hinweis auf seinen Zustand — den eines im Diskursiven eingemauerten In-
tellektuellen — vorldufig Absolution erteilt. Und unsererseits sind wir aufRer
Gefahr, seinem Wortzauber auf den Leim zu gehen. Ergreifen wir also, eine
andere Ubung steht augenblicklich nicht an, die Gelegenheit zum Lach- oder
sagen wir Schmunzel-Yoga. Die Parole heift weiterhin »Unterbrechung und
Vollendungk, >transformationsgrammatisch< nun in das Wort » Untitigkeit«
uiberfiithrt: »Untitigkeit heifdt nicht Trigheit, sondern katargesis — sie ist eine
Titigkeit, in der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das form-
lose Leben und die unbelebte Form in einer Lebensform zusammenfallen.
Die Arbeit dieses Buches bestand in der Ausstellung dieser Untitigkeit.«
(Mit »diesem Buch« meint Agamben sein Merve-Bindchen »Die kommen-
de Gemeinschaft«; denn als intellektueller Uberflieger interessieren ihn
nicht — das wire falsche Bescheidenheit — die >kommenden Intellektuel-
len¢, ihn interessiert ausnahmslos das >kommende Ganze<, welches wie-
derum gleich nach Heidegger kommt, der den Deutschen bereits lange vor
Agamben mit einem »kommenden Gott« gekommen ist.)

P.S. Auch im Netz kann man Agambens Predigten folgen. Und mitver-
folgen, wie die Gemeinde andichtig lauscht. Man gewinnt den Eindruck:
Wenn Agamben vom Messias redet, spricht er immer auch von sich. Einen
dieser Auftritte beschliefit er mit den Worten: »Der Messias kommt wegen
unserer Wiinsche. Er trennt sie von den Bildern, um sie zu erfiillen. Oder
eher, um zu zeigen, dass sie schon erfiillt sind. Was wir uns eingebildet

6o

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

haben, haben wir schon bekommen. Unerfiillt bleiben die Bilder des Er-
fiillens. Aus den erfiillten Wiinschen baut er die Holle, aus den unerfiillba-
ren Bildern den Limbus. Und aus dem eingebildeten Wunsch, dem reinen
Wort, baut er die Seligkeit des Paradieses.« (Lebhafter Applaus).

Es reizt mich als kleinen Kommentar zu Agambens »aus dem reinen
Wort baut er die Seligkeit des Paradieses« eine >mephistophelische< Beob-
achtung des intellektuellen Durchblickers Boris Groys anzuhingen. Sie ist
auf die >teuflische Versuchung« der Schriftsteller und Kiinstler zu Zeiten
Stalins gemiinzt. Kann jedoch auch unter Bedingungen >banaler Boshaf-
tigkeitc als Versuchung fiir Intellektuelle mit ausgepriagt narzisstischer Be-
diirftigkeit und Instinkt fiir Strategien zur Erringung von Diskursmacht
gelesen werden. »Denn was ist der Schriftsteller, vor allem im Sinne des
Meisters, im Sinne Bulgakows? Er ist ein Verschworer gegen die Sprache.
Die Sprache ist zunichst einmal ein kollektives Gut. Die Menschen glau-
ben, die Sprache gemeinsam zu besitzen, einander zu verstehen. Die Spra-
che scheint transparent zu sein. Die Sprache gilt erst einmal als Ort der
Demokratie. Der Schriftsteller aber startet eine Verschworung gegen die
Sprache, um sie als Herrscher, als Meister in seinen individuellen Besitz zu
nehmen. Er beginnt nimlich, die Sprache dahingehend zu verindern, dass
sie doppelsinnig und doppelbédig wird. Durch seine kiinstlerische Ver-
schworung, durch sein eigenes Schreiben bekommt jedes Wort der Spra-
che eine andere Bedeutung. [...] Durch diese [...] Verschwérung gegen die
allgemeine Transparenz der Sprache wird der Schriftsteller zum Meister,
zum heimlichen Herrscher iiber die unterirdischen, verschworerischen
Krifte und Bedeutungen der Sprache, iiber ihre Doppelsinnigkeit, und da-
mit geistesverwandt mit dem politischen Herrscher ...« (Boris Groys tber
Bulgakows >schreibstrategische< Hintergedanken bei der Abfassung von
»Der Meister und Margarita«; in: »Einbruch der Realitit — Politik und Ver-
brechen«, Hg. Carl Hegemann, Berlin 2002, S. 37f)

24

Endlich DAS Vorbild fiir Untitigkeit:
Bartleby beeindruckt Intellektuelle

ODb Zizek, Hahn oder Agamben, es fillt ihnen allen etwas ein zu Melvilles
Bartleby. Dem Schreiber, der aus seiner Vorliebe fiir gekonnte Untitigkeit —
einer besonderen Fihigkeit mehr noch zum Unvermégen, zur »Impotenz,

61

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als zur »Potenz« oder dem Vermogen des Schreibens (wie Agamben erliu-
tern wiirde), das berithmt-beriichtigte »I would prefer not to« — tédlichen
Ernst macht. Bleiben wir also noch einen Augenblick bei Agamben und
unserer Schmunzel-Yoga-Ubung. — Agamben nimmt Bartleby den >armen
Tropf« einfach nicht ab. Er durchschaut diesen Simulanten und erkennt in
ihm messerscharf »jenen Schreiber, der nicht einfach aufhért zu schrei-
ben« — weil er lieber nicht schreibt —, sondern, der Kerl ist dermafien geris-
sen, sehr wohl schreibt, indem er schreibend nicht schreibt: »... er schreibt
nichts anderes als seine Potenz, nicht zu schreiben«. Agamben hat mit
Bartleby endlich die sich selbst schreibende »Schreibtafel« entdeckt: die
»schreibt von selbst oder besser, sie schreibt ihre eigene Passivitit«.

»lhre eigene Passivitit«, dass die mal keiner anriihrt! Bartleby oder die
famose >Untitigkeit der selbstschreibenden Schreibtafel<: Agambens Per-
silschein fiir die Intellektuellen, unbeeindruckt weiter zu machen wie eh
und je. — »Unterbrechung«? »... die Zeit ergreifen«? Auch nur fiir Minu-
ten? Jene Augenblicke eines ge6fineten Tiirspalts, wo der Messias eintreten
konnte. Mdge dieser Kelch an ihnen voriibergehen!

»Der vollkommene Schreibakt geht nicht aus dem Vermégen zu schrei-
ben hervor, sondern aus einem Vermdgen, das sich auf sich selbst richtet
und so als ein reiner Akt zu sich kommt.« — Die sicherste Garantie fiir einen
Intellektuellen, dass er niemals zu sich kommt, ist zweifelsohne Schwafeln
ohne Punkt und Komma. Jagen wir also gleich noch eine Salve Lach-Yoga
hinterher: »Bartleby der Schreiber, der als Schriftkundiger aufgehért hat
zu schreiben, ist die extreme Gestalt des Nichts, aus dem die gesamte
Schopfung hervorgeht und zugleich die unerbittlichste Einforderung die-
ses Nichts in seiner reinen und absoluten Méglichkeit. Der Schreiber ist
zur Schreibtafel geworden. Er verharrt im Abgrund der Moglichkeit und
scheint nicht die mindeste Absicht zu haben, aus ihm herauszukommen.«

25

NufRdorfer Sezession

»Der grofite Kritiker der Elche ...« oder »wie man als Narzisst Narzissten
attackiert« hitte Walser seine Sezession vom Intellektuellenmilieu betiteln
sollen statt droge intellektualistisch »Uber Rechtfertigung, eine Versu-
chung«. Er hat sich aber fiir die Mystifikation entschieden. Eingesponnen
wird die intellektuelle Absetzbewegung in den theologischen Radikalis-

62

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mus von Karl Barths »Rémerbrief«<-Kommentar, einem iiber 600 Buchsei-
ten durchgehaltenen Ostinato gegen religiése Gemiitlichkeit. Wie Walser
sie in seinem vorigen Buch, dem Roman »Muttersohn« — »Glauben heifdt
die Welt schoner sehen wie sie in Wirklichkeit ist« —, noch selber zelebriert
hat. Aus Barths theologischer Schwarte bezieht Walser die Munition, mit
der er in seiner >Rechtfertigungsversuchung« auf Gott sei Dank nur noch
100 Seiten die Intellektuellen unter Beschuss nimmt. Die Intellektuellen,
die keine Gottesposition mehr rechtfertigt, die sich selber aber noch immer
mit ihrem gesellschaftlichen und politischen Engagement fiir Gerechtig-
keit rechtfertigen. Wahrend in Wahrheit alles bei ihnen sich um Selbst-
gerechtigkeit drehe.

Jemand bestimmten, den Walser im Auge hat? Eingeschossen bei der
Kampagne zum Buch hat er sich namentlich auf Jean Ziegler und Joachim
Gauck. Beleg dafiir, dass es sich bei Walsers Text um eine im Kern welt-
liche Polemik handelt und nicht um eine theologische, wie das von Barth
entlehnte religios-theologische Sprachspiel glauben machen konnte. In
Gauck und Ziegler erblickt Walser zwei sich ganz und gar gerechtfertigt
Wihnende, gerechtfertigt durch ihren unermiidlichen Einsatz fiir das
Gute in der Welt. Der es schlecht geht und von der Intellektuelle wie Gauck
und Ziegler wissen, wie man sie besser macht. Fur Walsers Geschmack
bersten sie schier vor Selbstgerechtigkeit. Thn empért besonders, wie sich
Jean Ziegler —jemand hatte eine Vortragseinladung an ihn zuriickgezogen,
ihn quasi ausgeladen — als das Opfer einer Kungelei zwischen Wirtschafts-
unternehmen und Medien in Pose setzt. Ziegler konne die angebliche Ver-
schwdrung gegen ihn mit nichts beweisen. Uberhaupt sei es intellektuelle
Eitelkeit pur, wie sich Ziegler den Richter iiber »die kannibalische Weltord-
nung des globalen Kapitalismus«, so dessen Worte, anmafle. — Da lobt sich
Walser seinen Barth: Schluss mit der eitlen Besserwisserei, intellektueller
Rechthaberei, dem Sich-riihmen als der moralisch Uberlegene. Thm, Wal-
ser, gefiele es, als ein Barth gemifl Ungerechtfertigter gerithmt zu werden.
Einer, der es ohne das Ruhekissen unseres guten Gewissens aushilt. An-
ders als die sich stets auf der moralischen Habenseite diinkenden Linksin-
tellektuellen und anders auch als der Schlossherr von Bellevue mit seinen
christlich-protestantisch gefarbten Sonntagsreden.

Vielmehr Barths Romerbrief-Kommentar entsprechend: »Menschen-
reich ist nie Gottesreich. Niemand ist ausgenommen, niemand entlastet,
niemand entschuldigt. [...] Du entledigst dich, unter dem Vorwand dei-
ner Einsichten und Ausblicke, der Last der Welt — und eben deshalb liegt
sie schwerer auf dir als auf jedem andern.« Oder biindiger noch bei Pau-

63

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lus selbst: »Denn indem du iiber den andern urteilst, verurteilst du dich
selbst ..« — Und also Walser, jetzt demtitig und vorbildlich zerknirscht:
»Da der Aufstand des Gewissens, dort die Freiheit als Verantwortung. Ob
der heftige Ziegler oder der edel rasonierende Gauck, bei beiden spiire ich
unsere Armut, meine Armut, die Armut dessen, der sich gerechtfertigt
fithlen muss und deshalb verhungernde Kinder anfiihrt oder aus der Kunst
ein zitierbares Allheilmittel macht.«

Und warum eroffnet Walser diesen Nebenkriegsschauplatz mit seiner
Attacke auf den Narzissmus? Den es zweifelsohne gibt unter Intellektuel-
len, der aber nicht die Ursache ihrer Misere ist, der Krise ihrer gesellschaft-
lichen Positionierung. Um sich von ihnen abzusetzen, diesen Selbstge-
rechten und Selbstgefilligen und Selbstverliebten. Und zwar seinerseits
aus narzisstischem Bediirfnis, der Selbstliebe des Intellektuellen und
Grof3schriftstellers. Keinen Tag linger mochte sich der Hochbetagte dem
im Intellektuellenmilieu herrschenden »Reizklima des Rechthabenmiis-
sens« aussetzen. Diesem sidkularen Wurmfortsatz jener religiosen Recht-
fertigungssuche, die doch — wiederum Barth nachgesprochen — von uns
als dem vor Gott »Angeklagten« den Sprung in den Abgrund verlange. In
den Walser bereits einen Blick hat werfen diirfen anlisslich des »T'6tungs-
versuchs« durch den Hiuptling der »Heruntermacher«, durch den spek-
takuliren Verriss Reich-Ranickis 1976 — dank der intellektuellen Kritiker
also, dieser selbsternannten Herren iiber Verweigerung, Gewahrung und
Entzug literarischen Gerechtfertigtseins, die den armen Walser schon ein
Leben lang gepiesackt haben.

Bevor wir ihn aber nun auf die Analytikercouch legen und ihm seinen
Rechtfertigungsspleen wegtherapieren oder denselben mit einem biogra-
phischen Trauma entschuldigen, wollen wir hier doch einmal ganz objek-
tiv einen Tatbestand festhalten. Was ist Walsers Rechtfertigungsversuch in
der Sache anderes als: die Riickkehr des Tragischen und der Hirte auf der
materiellen Wirklichkeitsebene mental gespiegelt als intellektuelle Einstellung,
als >Verhalten der Kilte< der Welt gegeniiber auch auf ideeller Ebene. — Der
Welt geht es schlecht, wiirde auch Walser sagen. Und, sagt er: »Ich gestehe
also, dass ich mich nicht mehr beriihren lasse von dem, was der Welt ge-
rade am meisten weh tut.« Der Welt mag es schlecht gehen, aber vielleicht
hat sie es nicht anders verdient. Fiir den rechtfertigungstheologisch sich
auf das eigene Heil konzentrierten Walser jedenfalls steht programmatisch
fest: Die Religion und ihre Klassiker wie einen Roman lesen, sagt Walser, heif3t
die Welt so sehen, wie sie in ihrer ganzen Hirte, Willkiir und gefiihlten Un-
gerechtigkeit den Menschen friiherer Zeiten stets und unabdnderlich erschienen

64

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist. Auf die Schnapsidee der Weltverinderung ist erst die Neuzeit verfallen,
das gefundene Fressen fiir die Intellektuellen ...

P.S. Keinesfalls ist Walser, wie ihn Wolfgang Herrndorf auf seinem
Blog gebrandmarkt oder sagt man >negativ gebrandet« hat der »senilste
Sack« der deutschen Gegenwartsliteratur. Eher schon ihre derzeit ilteste
Schwatzbase. Und das macht ihn gleich wieder sympathisch. Denn der
vom Schwibischen Meer Gebiirtige verfihrt auch nach dem schwibischen
Diskursprinzip »was interessiert mich mein Geschwitz von gestern«. Das
jeweils aktuelle flieflt ins Tagebuch und von dort aus in die Anbauten am
Endlosroman der Altherrenschliipfrigkeiten. Vom Intellektuellenmilieu
hat sich Walser natiirlich nicht verabschiedet. Dessen »Reizklima des
Rechthabenmiissens« hielt ihn nicht davon ab, dem wegen seines Israel-
Gedichts in die Bredouille geratenen Grass 6ffentlich zu bescheinigen,
kein Antisemit zu sein. Wie ihn endlich das politische Reizthema Grie-
chenland veranlasste, sich fiir Europa und den Euro zu verwenden. Etc.
etc. — Ach ja, was mich noch interessieren wiirde: Weif? jemand, ob Walsers
in der Rechtfertigungsversuchung fiir dringlich befundenes Seminar zum
Barth-Nietzsche-Vergleich mal irgendwo stattgefunden hat?

26

Walsers Versuchung

Identifikation mit dem Aggressor. Ist es nicht dies, was es gerechtfertigt er-
scheinen lisst, bei Walsers Rechtfertigungstraktat tatsichlich von einer
»Versuchung« zu sprechen? In einem Sinne also, von dem ich nicht weif,
ob sich Walser dessen bewusst gewesen ist. Kénnte sein oder auch nicht.
Wer sich derart angezogen fiihlt von einer Gewaltidee bzw. einem Phantas-
ma des Gewalttitigen — theologischer Observanz in diesem Fall, fiir den
Vorgang jedoch sekundir —, dem kann das Faszinosum sein Bewusstsein
davon triiben, was da im Augenblick mit ihm vorgeht. Oder es umgekehrt
gerade schirfen fiir das, was als intellektuelle Versuchung an ihn heran-
tritt.

Machen wir’s konkret, Butter bei die Fische. Luther? Der durch seine
Barth-Lekiire rechtfertigungstheologisch aufgekratzte Walser winkt ab.
Calvin, wenn schon. Der Wittenberger ist ihm zu kompromisslerisch: be-
reit zu der Konzession, wenigstens durch den Glauben kénne der Mensch
etwas Gutes und Gerechtes fiir sich und die Welt bewirken. Gott ist nicht

65

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fur die Menschen da, sondern umgekehrt, sie sind die Knetmasse in seinen
Hinden. »Paulus«, sagt Walser, »sieht Gott als Topfer, den Menschen als
Ton, Gott macht, sagt er, Gefifle des Zorns, die zur Vernichtung bestimmt
sind und Gefifle des Erbarmens, die er zur Herrlichkeit vorherbestimmt
hat.« Demnach wiren Zieglers »verhungernde Kinder«, mit denen er Wal-
ser so gewaltig auf die Nerven geht, solche »Gefifle des Zorns«, von Gott
gemacht, um zerschlagen zu werden. Was Walser so nicht sagt. Thm gentigt
und imponiert das paulinische Demonstrationsexempel fiir die Unbegreif-
lichkeit gottlicher Gerechtigkeit vom Blickpunkt der menschlichen aus: die
biblische Erzihlung von Jakob und Esau, wo Gott von Anbeginn den einen
so grundlos liebt, wie er den anderen hasst. Lehrreich zu sehen, meint
Walser, »wie unwichtig, wie klein Paulus den Menschen macht«. — Walser
zufolge soll uns Intellektuelle dies Beispiel lehren, »dass es nicht die unsin-
nigste Antwort ist, alles von einem Gott bestimmen zu lassen, dem gegen-
itber man so wenig zu bestellen hat wie in der Wirklichkeit«. Paulus und
Augustinus hitten sich immer schon einem Gott gegeniiber in der Pflicht
gesehen, »gegen den man wenig tun konnte, man wurde auserwihlt oder
eben nicht«. So Walser ein weiteres Mal, beeindruckt von dieser »ziemlich
radikalen Auffassung vom menschlichen Dasein«.

Identifikation mit dem Aggressor, dem Titer. Und sei es einem gedank-
lich vorgestellten, theologisch begrifflich blof ausgedachten. Jenem Gefifle
zerdeppernden Gewalttdter in seiner himmlischen Unbelangbarkeit. Oder
hat jemand eine bessere Erklirung? Dafiir, warum gerade das rabiattheo-
logische Narrativ, die tendenziell sadistische Erzdhlung von der gewalttiti-
gen Gottesherrschaft iiber die Welt und die Menschen als Reaktion auf die
Konfrontation mit irdischem Elend und ungerechtem Menschenschicksal
eine solche Faszination ausiibt. Weshalb von ihr eine »Versuchung« son-
dergleichen ausgeht. Intellektuelle Schlichtheit als Erklirungsgrund, wie
bei den Evangelikalen, entfillt jedenfalls bei Walser und seinen Koryphien
aus der theologischen Ahnengalerie.

Ich mdchte behaupten: »Identifikation mit dem Aggressor ist die Versu-
chung fiir Intellektuelle, weil sie ihnen — sind sie erst einmal entschlossen,
sich dem Denken als einem ungebremsten Triebgeschehen anheim zu ge-
ben — den grifsten Lustgewinn verschafft. Auf alle Fille ldsst sie die projektive
Identifikation mit dem letztverantwortlichen Machthaber und ursichlichen
Gewalttiter im Himmel als Reaktion auf das menschliche Desaster hinie-
den stirkere intellektuelle Befriedigung empfinden als etwa Mitgefithl mit
den Opfern, oder Empérung, Entriistung, Abgestoflen- und Angewidert-
sein, wie im Falle des wiitenden Jean Ziegler. — Dass die als Resultat einer

66

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in Reinkultur ausagierten Logozentrik — eines Denkens ohne atemholende
Unterbrechung oder yogisches Korrektiv — vorgefiithrte Identifikation mit
dem Aggressor neben der intrapsychischen Gratifikation noch einen nar-
zisstischen Distinktionsgewinn unter den Peers verspricht, wird derjenige,
der sich hat verfithren lassen — er muss nicht Walser heifien —, als schénen
Mitnahmeeffekt gewiss zu schitzen wissen.

P.S. Wer wissen mochte, ohne Wikipedia anzuklicken, wie sich Recht-
fertigung bei Barth theologisch buchstabiert: Radikal Not tue dem Men-
schen einzig und allein ein Gerechtfertigtsein vor Gott, erstens. Zweitens
die kategorische Unméglichkeit, dies von sich her durch irgendetwas zu
vermogen, was die absolute Abhingigkeit von der géttlichen Gnadenwahl
zur Folge hat. Worauf beziiglich Walsers »Versuchung« sich einmal mehr
fragen liefe: Statt vor den Menschen gleich vor Gott gerechtfertigt sein
wollen, zeugt das nicht von einem Narzissmus der Premiumbklasse, Nar-
zissmus im Quadrat? — Ubrigens ist man auch noch andernorts im Intel-
lektuellenmilieu seit geraumer Zeit auf einen theologischen Grofidenker
aufmerksam geworden, nicht auf Barth, sondern gleich aufs Original, auf
Paulus. Der Italiener Giorgio Agamben hat iiber ihn ein Buch geschrieben
und auch der Franzose Alain Badiou, politisch dem hippen Linksradikalis-
mus 2 la Zizek zuzuordnen. Er, Badiou, hat Paulus fiir den Kommunismus
entdeckt, als Ahnherrn des Egalitarismus und Universalist avant la lettre.
Fragt sich: Wann zieht Dietmar Dath nach und schreibt das Science-Fic-
tion-Musical »Saulus Paulus Superstar«, Musik Heiner Goebbels, ehemals
»Linksradikales Blasorchester«?

27

Wohin einen die »Fliehkrifte« treiben

Von Stephan Thome erschien 2012 der Roman »Fliehkrifte«. Sein Protago-
nist ein Literaturwissenschaftler und Hochschullehrer, ein Intellektueller
also. Nichts besonderes fiir den deutschen Gegenwartsroman, wo es von
akademisch gebildetem Personal nur so wimmelt, da seine Autorinnen und
Autoren der nimlichen Peergroup entstammen. Das Besondere bei Thome:
Der Held stellt ganz zum Schluss eine wirklich intelligente Frage, die an
ihn selbst gerichtet ist. Eine Frage, die Frage, die sich Intellektuelle sonst
niemals stellen. Die Frage, »was ihn eigentlich getrieben hat« —ihn, »Hart-
mut, ein Vorname wie angegossen fiir den deutschen Durchschnittsin-

67

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tellektuellen, der nicht weiter auffillt. »Was ihn eigentlich getrieben hat?
Nicht nur heute und auf dieser Reise, sondern immer schon? Wonach hat
er gesucht? Wovor ist er weggelaufen? Worin besteht dieses nicht fassba-
re, sich stindig wandelnde Etwas, das die Gestalt von Liebe und Ehrgeiz,
von Sehnsucht iiber Lust annehmen kann und das beinah alles zu kénnen
scheint aufler einem: aufhéren?« Und dann, oh Wunder, hért es doch ein-
mal auf. »Er schwimmt, allein, nichtens in einem siidlichen Meer, un-
geplant. »Das Wasser trigt ihn. Weit weg hort er eine Autotiir zufallen. Die
Kiiste wird breiter, Hartmut kann bereits die Lichter des nichsten Dorfes
erkennen und sein Staunen hilt an. Nach einigen Ziigen dreht er sich auf
den Riicken, stellt alle Bewegungen ein und folgt der sanften Strémung
des Meeres. Vielleicht musste er 3000 Kilometer fahren nur fiir diesen Mo-
ment. Um einmal in einem anderen Element zu treiben, ohne Ziel, ohne
Angst. Endlich, denkt er, streckt Arme und Beine aus und betrachtet den
Mond. Die Fliehkrifte ruhen ...«

Musste er — muss man — »3000 Kilometer fahren nur fiir diesen Mo-
ment«? Den Moment, »ohne Ziel, ohne Angst« zu sein. — Wer erkennt, dass
ein Ja auf diese Frage nicht die richtige Antwort auf sie wire und dass tiber-
haupt die >richtige« keine sprachliche oder diskursive sein wird, der oder
die kénnte bereits auf dem >rechten Weg« dahin sein, sich gewisse lebens-
lingliche Irrfahrten oder Umwege von 3000 Kilometern zu ersparen. Eine
Einsicht, die das Einsichtsvermégen der >Einsichtigens, der Intellektuellen,
ubersteigt?

P.S. Thomes Schlussfrage nach dem Nicht-Fassbaren, sich stindig wan-
delnden Etwas, das »beinah alles zu kénnen scheint, aufler: aufhéren« — die-
se >Frage aller Fragen«< hat, moralisch zugespitzt, schon einmal ein Jung-
intellektueller gestellt vor bald 200 Jahren. Er hat sie nicht einer epischen,
sondern einer dramatischen Figur in den Mund gelegt: »Was ist das, was
in uns hurt, lugt, stiehlt und mordet?« Man kann nicht sagen, dass das
westlich-abendlindische, intellektuelle und philosophische Denken den
Ernst und die Insistenz dieses Fragens seither nicht vernommen hitte.
Doch hat es ausschlieflich in diskursiver Manier darauf reagiert. Mit so-
ziologischen bzw. gesellschaftlichen und politischen Antworten wie auch
mit psychologischen bzw. psychoanalytischen Antwortversuchen, die als
solche nicht einmal falsch gewesen sein miissen. Sie waren jedoch, auch
wenn sie dies vielfach von sich behauptet haben, nicht wirklich radikal,
nicht radikal genug. Sie dringen nicht vor bis an die Wurzel des Bewusst-
seins.

68

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

»Die Weiflen denken zu viel« —
und die Intellektuellen zu wenig?

Umtriebig reanimiert Harald Welzer, im Hauptfach Sozialpsychologe, seit
geraumer Zeit das Rollenmodell des engagierten Intellektuellen. Nachdem
es Grass ausgelaugt und zuletzt zur Lachnummer heruntergewirtschaf-
tet hatte, haucht ihm die Welzersche Performance wieder Leben ein. Ob
dauerhaft, bleibt abzuwarten. Genese und Motiv der Reanimation lassen
sich, folgt man dem Protagonisten, so umschreiben: Welzers Welt hatte mit
einem Mal einen Sprung. Nach dem, was er bekundet und wie er von dem
spricht, das ihn bewegt, méchte ich sagen, es handelt sich um die Kluft
zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit. »Versuch, in der Wahrheit zu le-
ben« hat Vaclav Havel in einem Buchtitel genannt, worum es Welzer geht.

Der Riss zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit, der weh tut, kann ent-
stehen, wo es um Wahrheiten geht, die einen selbst betreffen, und zwar
als verantwortliches Individuum, dem seine Handlungen und ihre Kon-
sequenzen nicht nur zurechenbar sind, sondern vor allen Dingen nicht
gleichgiiltig. Man konnte auch sagen, der kein Zyniker sein méchte. Dass
jemand personlich nicht auf der Hohe seines intellektuellen Wissens und
seiner Einsichtsfihigkeit agiert, ist keine Schwiche, die speziell Intellek-
tuelle heimsucht. Darauf trainiert, geschickt, um nicht zu sagen raffiniert
von ihrem Verstand Gebrauch zu machen, erweisen sie sich jedoch als
Virtuosen im Kleinreden, Herunterspielen, Zum-Verschwinden-bringen
kognitiver Dissonanzen und also auch einer etwaigen Wahrhaftigkeitslii-
cke. — Ich nehme nicht an, dass Welzer die sophistischen Trickkiinste des
Intellektuellen ungeniigend beherrscht, er will sich ihrer nicht bedienen
und das spricht fiir ihn. Es macht ihn sozusagen tauglich fiir die Rolle des
engagierten Intellektuellen. Dafiir eignen sich in Zukunft nur die Dinn-
hiutigen, nicht die Dickfelligen und Schizoiden.

Zu jenen Wahrheiten - fiir ihn sind es weitgehend empirisch gesicher-
te Erkenntnisse — iiber soziales Verhalten und politisches Handeln oder
Nichthandeln, die uns und das heifit grosso modo jeden Einzelnen von uns
ein Wahrhaftigkeitsproblem bescheren, zihlt Welzer aufler der globalen
Wahrheit des verheerenden 6kologischen Fuflabdrucks, den wir tagtiglich
hinterlassen, auch hiesige bildungspolitische Tatsachen wie das Ruindse
und mit Blick auf die Vollstrecker Selbstruinése der Bologna-Reform. Ins-
besondere an dem Phinomen, wie sich das Gros deutscher Hochschulleh-
rer wider besseres Wissen vor diesen Karren hat spannen lassen, exemp-

69

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lifiziert Welzer, worin in seinen Augen die Ursache solch schizophrenen
Gebarens liegt und womit zugleich auch schon Abhilfe geschaffen werden
kénnte. Selbst denken lautet seine Diagnose. Ergo lasse sich mit der Behe-
bung dieses Mangels — dass nicht oder nicht gentigend »selbst gedacht<
werde — der Spalt zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit schliefien, dest-
ruktives und autodestruktives Verhalten vermeiden. Wie aber ist es um die
Plausibilitit von Welzers >Diagnose- und Therapievorschlag in einem« be-
stellt? Denken Deutschlands Professorinnen und Professoren, die wie es so
schon heifit, die Bologna-Reform mittragen, zu wenig bzw. >nicht selbst<?
Miisste man den einen oder die andere gar in Dobellis Klippschule des
klaren Denkens schicken? — Die Ethnopsychologen Goldy und Paul Parin
brachten vor langer Zeit ein Buch heraus mit dem Titel »Die Weiflen den-
ken zu viel«. Das war zweifellos durch die kulturelle Brille der westafrikani-
schen Dogen gesehen, muss deswegen aber nicht falsch sein. Diese der
Welzerschen entgegengesetzte Primisse einen Moment lang ernst genom-
men, liefle sich weitergehend fragen, ob Welzers emphatische Formel vom
»selbst denken« nicht einer grundsétzlichen Illusion aufsitzt. Der nimlich,
dass, wo sich in unserer Welt etwa zwischen Wahrheit und Wahrhaftig-
keit Risse auftun uns zuallererst das Denken frommt, wenn nicht Denken
allein. Das wire dann allerdings eine Illusion, der die meisten von uns nur
allzu gerne anhingen. Und um die Zukunft dieser Illusion wire es ange-
sichts ihrer Verankerung in den Tiefen westlich-abendlindischer Geistes-
geschichte wahrscheinlich nicht einmal schlecht bestellt.

29

Selbstvergessen »in Translation< bei Tomate mit Ol —
ein intellektuelles Friihstiicksexerzitium

Zum Friihstiick ein Gedicht, nein mehr noch: eines iibersetzen, ein fremd-
sprachiges Gedicht ins Deutsche iibertragen. Fiir Michael Kriiger — mit
Eintritt ins 8. Lebensjahrzehnt Verleger a.D. und selber als Lyriker und
Erzihler hervorgetreten — ist die Friihstiicksiibersetzung ein Tageshche-
punkt schon gleich am Morgen. Kein besserer Anschub der Gliickshormo-
ne und Wachmacher des Geistes fiir ihn als allmorgendlich einen Lyrik-
band vom bereitliegenden Stapel zu nehmen und eines der Gedichte zu
iibersetzen. Moglichst noch aus einer ihm nicht geldufigen Fremdsprache

70

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und also mit Dictionary und so fort, wie es der translatorische Tausendsas-
sa Raoul Schrott vorgemacht hat.

So schauen sie aus, die fiir den Massengeschmack ein wenig seltsamen
Exerzitien waschechter Intellektueller. Ihren Espresso oder Latte Macchiato
schliirfen auch Nichtintellektuelle. Die Friihstiickstomate mit Ol und das
Gedichte-Ubersetzen indes haben das Zeug zum Alleinstellungsmerkmal.
Frither taten es die exakt gespitzten Bleistifte, die penibel zurecht gelegten
Quartbogen, das zum exquisiten Accessoire aufpolierte Handwerkszeug der
Intellektuellen- oder Gelehrtenkaste. Der Exerzitiencharakter entsteht aber
erst durch den streng regelmifligen Gebrauch dieser Utensilien, stets zur
selben Zeit am selben Ort. Mit Blick in eine noch nicht allzu ferne Vergan-
genheit zihlen Thomas Mann und Paul Valéry zu den intellektuellen He-
roen, deren schriftstellerische Arbeit sich in der strikt diszipliniren Form
eines tiglich nach Ort und Uhrzeit genauestens anberaumten Schreibexer-
zitiums vollzogen hat. Hier eine kiinstlerisch sublimierte Zwangsneurose
zu wittern, zeugt von Unverstindnis. Die Exerzitienform wiirde als Form
ignoriert. Verkannt wiirde das Wesen und auch die kulturelle Produktivitit
einer dem Ursprung nach zwar geistlichen Ubung, die sich jedoch eben-
so als sikulare Formbestimmung von Handlungen und Titigkeiten eignet
und bewihrt. Der seiner Idee nach zu wiirdigende Effekt des Exerzitiums,
gleichviel ob geistlich oder weltlich, ist primir und in der Hauptsache ein
subjektiver: Selbstvergessenheit. Technische Akkuratesse, der Gewinn nach
der objektiven Seite hin, wird fiir nachrangig erachtet.

30

»Methodische Lebensfithrung« — nur wie?

Vier Brote, sechs Wiirste, zwanzig Biere. So hat man sich den gesunden Ap-
petit des Soziologen Max Weber plastisch vorzustellen. Oder waren es zehn
Wiirste und sechs Brote? Egal, ich werde das jetzt nicht nachkontrollieren.
Wer es genau wissen mochte, schaut in einer der aktuellen Biographien
itber Max Weber nach. Inzwischen gibt es bereits drei davon, jede so dick
wie eine Wurststulle. Das Beispiel fiir die Vollwertdiit des GroRintellektu-
ellen stammt aus der Feder von Marianne Weber, der Gattin des Gelehrten,
die akribisch Buch gefiihrt hat iiber Leben, Leib und Werk. Und so neben
den nichtlichen Pollutionen ihres Gatten — verdammt, ein Ausrutscher

71

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter die Giirtellinie, soll nicht wieder vorkommen! — auch iiber dessen
Essgewohnheiten, um nicht zu sagen Fressattacken, Rechenschaft gibt.

Wer das mit den Wiirsten etc. liest, fragt womdglich: Bin ich hier richtig
beim Entdecker der »methodischen Lebensfithrung«? Man hitte zu erwi-
dern, dass Weber ja lediglich das Wort erfunden hat. Wo kidmen wir hin,
wenn Intellektuelle das, wovon sie reden oder schreiben, auch noch alles
selber praktizieren miissten. Auflerdem erklirte sich Max fiir »religiés un-
musikalisch«, was einer »methodischen Lebensfithrung« bei ihm persén-
lich ebenfalls im Wege gestanden hitte. Denn diese, so hat er behauptet, sei
eine Folgeerscheinung >religiéser Musikalitit.

Hat er auch nicht methodisch sein Leben gefiihrt, so war Max Weber
doch methodisch genug, schreibend Seite um Seite zu fiillen. Sodass wie-
derum Marianne, die zuverlissige Gattin, die oft genug losen Enden seiner
wissenschaftlichen Prosa zu einem jeweils lesbaren Konvolut zusammen-
flicken konnte. — Einen >methodischen Schreiber< darf man sicher auch
Webers Nachfahren Jiirgen Habermas nennen. Lassen sich die beiden nicht
wunderbar unter das Motto stellen Die Moderne ein unvollendetes Schreibpro-
Jjekt? Mit seinem akademischen Vorfahren hat Habermas auflerdem nach
eigener Aussage die spezifische Talentlosigkeit gemeinsam, »religiés un-
musikalisch« zu sein. Aber, wie mir scheint, wiederum nicht religiés un-
musikalisch genug, um den Gedanken einer »methodischen Lebensfiih-
rung« jenseits der religiosen Konnotation des Begriffs — ich kénnte auch
sagen: den Gedanken eines mental und existenziell transformatorischen
Exerzitiums — in Erwigung zu ziehen. Doch der Habermas, fillt mir ein,
ist auf unserer Sightseeing-Tour tiber die Intellektuellen-Reeperbahn erst
viel spiter dran.

P.S. Wo zur Zeit der Megatrend der »Selbstvermessungx, des Selftrack-
ing, tiber uns hereinbricht: Ist das nicht exakt die sikulare Variante der
»methodischen Lebensfithrung«? Passend zum digitalen Zeitalter mit des-
sen Selbstoptimierungswahn? Auf alle Fille diejenige Variante, die uns am
ehesten blitht. Auch der Soziologe Ulrich Brockling — wir verdanken ihm
das soziologische Diagnoselabel vom unternehmerischen Selbst — zeigt sich
(in einer Expertenrunde von SWR2 Forum) wenig begeistert. Man werde
gewissermafien »zum Buchhalter seines eigenen Lebens [...], einer Ratio-
nalisierung aller méglichen Lebensiduflerungen« — unsere >Jenseitigens,
Max und Marianne, der Rationalisierungstheoretiker und seine Buchhal-
terin, hitten es mit einer gewissen Befriedigung zur Kenntnis genommen.
Andererseits fillt ihm, Brockling, auch nichts Besseres ein beziiglich einer
sikularen Form »methodischer Lebensfithrung«. Ein mattes >Ja, aber« ist

72

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

alles, was er dem >unbestreitbar Vorteilhaften< der methodischen Selbst-
vermessung entgegenzusetzen hat: Ob denn da noch Raum bliebe »fiir
Exzesse, fiir Verschwendung, fiir mal wirklich die Sau raus lassen oder
fiir so was wie Rausch«? Vor lauter Rausch und Extase des Sich-Selbstver-
messens. Eine »gewisse Wurstigkeit, aber das ist auch Lebensqualitit, ist
alles, wozu er am Ende rit. »Die Wurstigkeit muss auf alle Fille gewahrt
bleibeng, stimmten ihm prompt seine Koexperten zu — und schlugen somit
elegant, wenngleich unbeabsichtigt, den Bogen zuriick zu Webers Wiirs-
ten, denn von der Wurstigkeit zur Wurst ist es nur ein Katzensprung.

31

Ankommen in der vollendeten Zukunft
oder Futur II

Noch einmal zu Harald Welzer, dem >Selbst-Denker< und >Transforma-
tionsdesigner¢, Lehrstuhl fiir »Transformationsdesign« heifdt die an der
Uni Kiel ihm auf den Leib geschneiderte Stelle. Im Mittelpunkt von Harald
Welzers intellektuellem Animationsprogramm »selbst denken« steht das
Gedankenexperiment »Futur Il«. Eine jede und ein jeder stelle sich vor,
dass wir, was fiir uns jetzt noch Zukunft ist, bereits hinter uns haben und
auf diejenige oder denjenigen zurtick blicken, die bzw. der wir gewesen
sind. Im Hintergrund des Vorschlags zu dieser futuristischen Retrospekti-
ve steht bei Welzer jedes Mal die Annahme — und die gehért zum gedank-
lichen Experiment unbedingt dazu —, dass sich die gegenwirtigen Trends
unverindert fortschreiben — fortgeschrieben haben werden — und das Bild
bzw. Selbstbild, das wir dann zu sehen kriegen, alles andere als erbaulich
sein wird. Im Gegenteil, wir wiirden uns dafiir hassen, diejenigen gewe-
sen zu sein, die das alles »dermafen vermasselt« haben. Und weil wir uns
derart hisslich, schibig, verdchtlich vorkommen und so jemand eigentlich
nicht gewesen sein wollen, machen wir in Folge dieses heilsamen Schocks
endlich kehrt, und fangen alles ganz anders an.

Was fiir eine gedankliche Verrenkung! Und woher nimmt Welzer den
Optimismus, dass sie auch noch funktioniert? Ist das nicht einer dieser
fruchtlosen moralischen Selbstiiberrumpelungsversuche? Uberdies be-
frachtet mit einer apokalyptischen Trendannahme. Wo wir mit Karl Valen-
tin lingst wissen, dass Prognosen so eine Sache sind, besonders wenn sie
die Zukunft betreffen. Und jetzt auch noch Futur II.

73

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Ankunft in der immerwihrenden Gegenwart

Bekanntlich lebt man so oder so immer in der Gegenwart. Demnach si-
muliert Welzers Futur II-Gedankenspiel gegenwirtig lediglich ein anderes
sTeilstiick« der immerwihrenden Gegenwart. Antizipation und Probe-
handeln sind selbstverstindlich kulturelle >Skills¢, es geht nicht darum,
sie schlecht zu reden. Stellt sich blof die Frage, ob wir — wie Welzer sugge-
riert — unter einem Mangel an gedachter Gegenwart leiden. Oder ob unsere
Misere nicht vielmehr damit zu tun hat, dass wir der basalen Tatsache als
solcher, wonach Leben allemal im Gegenwartsmodus stattfindet, ungenii-
gend Rechnung tragen.

Was heifdt ungeniigend? Bildlich gesprochen heifit es: Zeitlich und situ-
ativ unangebrachte und héchstwahrscheinlich iiberfliissige Gedanken an
Zukiinftiges oder Vergangenes halten uns davon ab, in der Gegenwart anzu-
kommen. Was, nebenbei gesagt, bei der Imaginationstitigkeit des Schreib-
exerzitiums nicht der Fall ist, weil es sich um eine eigens fiir diesen Zweck
arrangierte Gegenwart handelt. Den gedanklichen Fliehkriften zum Trotz
in einer Gegenwart anzukommen, die entweder als solche unsere Aufmerk-
samkeit verdient oder sie allein um unserer Selbst willen von uns fordert,
dazu dient ein anderes Exerzitium, das yogische. Indem es die Gedanken,
die in zukiinftige oder vergangene Pseudogegenwart ausbiichsen, zur Ruhe
kommen lisst.

Also yogische Aufmerksambkeitsiibung statt Futur II. Statt gedanklicher
Klimmziige, um sich mit ungewissem Ergebnis in eine fiktive Gegenwart
zu hieven: volle Aufmerksambkeit fiirs Gegenwirtige. Wie nichts sonst hilft
diese Ubung zu erkennen — das moralisch intakte Individuum vorausge-
setzt —, was zu tun und was zu lassen ist, ob unmittelbar oder bei nichster
Gelegenheit. — Doch bereits fir sich genommen manifestiert das yogische
Exerzitium — im Unterschied zu Welzers gedanklicher Trickkunst, der das
Praktische erst noch folgen soll — eine einschneidende Praxis, ein entschie-
denes >Tun und Lassen<. Muss man es nicht so sehen: Gegenwartsaufmerk-
sambkeit ist emissionsarm und ressourcenschonend wie kaum sonst etwas.
Eine yogische Ubungsstunde pro Tag oder auch zwei und die Energiewen-
de — um derentwillen Welzer sein Projekt Futur II anstrengt — hitte auf
der personlichen Ebene bereits stattgefunden. Gewiss eine utilitaristische
Verkiirzung. Aber warum nicht, wenn es der Apokalypseabwehr dienlich
ist. — An sich sollte man es als Selbstzweck begreifen: Ankommen in der
Gegenwart. Nichts befriedigender als das. Wie im Grunde auch die chro-

74

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nisch Gegenwartsfliichtigen wissen, wenden sie sich doch von der einzi-
gen, vor ihrer Nase liegenden Gegenwart stets in der Meinung ab, es sei
ihnen moglich, stattdessen in einer zukiinftigen, besseren anzukommen.

33

Der Yogi, ein Kurzportrit fiir anspruchsvolle Leser

Was hat man sich unter einem Yogi vorzustellen? Einen Virtuosen der
Gliedmaflenverrenkung? Einer, der die Fiile kreuzweise in den Nacken
legt, sodass der grofle Zeh des rechten Fufles hinter dem linken Ohrlipp-
chen hervor lugt und der des linken hinter dem rechten? I wo! Der von
mir ins Spiel gebrachte Yogi ist ein Yoga praktizierender nach MaRRgabe
eines Prinzips mentaler Observanz. Was es besagt, steht gleich eingangs
in einem Schliisseltext des Genres. Darum einen Moment lang >back to the
rootss, den intellektuellen Wurzeln des Yoga.

Das Yoga-Sutra des Patanjali (der nach neuerem Forschungsstand nicht
identisch sein soll mit dem Gelehrten und Grammatiker gleichen Namens
aus dem frihen 5. Jh.) beginnt seine Unterweisung in der Disziplin des
Yoga mit den Worten Yoga Citta Vrtti Nirodha. Auf Deutsch: Im yogischen
Bewusstsein sind die Denkvorgidnge zur Ruhe gekommen. Oder, angelehnt
an die Bildlichkeit des Sankskrit (Nirodha): Yoga ist das sVerwehen« der Ge-
danken, Windstille der Reflexion gleichsam. — Im Zen spricht man kiirzer
noch von Nicht-Denken bzw. Nicht-Geist.

Nicht-Denken, Nicht-Geist, Verwehen der Gedanken — was sagt denn
dazu der westliche Intellektuelle? >Heavy stuff<? Oder bestenfalls: Stoff fiirs
Orchideenfach, die Indologie beispielsweise? — Nicht unbedingt. Unter hie-
sigen Intellektuellen ist dem einen oder anderen der yogische Zustand —
inkognito, versteht sich — durchaus nicht ginzlich unbekannt. Er kennt
ihn — selbstverstindlich diesseits der formellen Disziplin zu dessen Kultivie-
rung —sogar aus erster Hand: als die fliichtigen Bewusstseinsmomente einer
infolge kurzzeitig nachlassender Reflexionstitigkeit gesteigerten Wirklich-
keitswahrnehmung.

Als Beleg fiir meine Behauptung, dass Nicht-Denken, Nicht-Geist, der
yogische Bewusstseinszustand keineswegs bohmische Dorfer sein miissen
fur ein Intellektuellengehirn unserer Tage, hier der Originalton eines nicht
ganz Unbekannten. Von der »Gliicksvorstellung einer Gegenwirtigkeit von
Natur und von Gegenstinden, ist da bei ihm die Rede. Und zwar aus-

75

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

driicklich »nicht von Ideen, sondern von Gegenstindlichkeit und einer
bestimmten >Réverie<, wie sie Rousseau angesichts eines schieren Wahr-
nehmens von Naturgerduschen und des Elementaren (erfahren hat). [...]
Gliickswahrnehmungen, die keine Gegenposition zum Geist sind, aber sie
sind nicht vermittelt durch den Geist, sondern sie sind vermittelt durch
ein Apriori. [...] Diese Wahrnehmung des »etwas geschieht< ohne dass man
das identifiziert ... Es ist nicht, dass ich weif3, was geschieht, sondern dass
etwas geschieht.« Schliefllich spricht er noch von seiner »gliickhaften«
Empfindung angesichts »der schieren Gegenstindlichkeit einer Blume, [...]
der schieren Gegenstindlichkeit eines normannischen Himmels«, wie sie
die franzosischen Impressionisten in ihren Bildern zur Erscheinung ge-
bracht haben. — So weit der Connaisseur des »europidischen Denkens«< Karl
Heinz Bohrer iiber nichtdenkende Prisenz, das apriorische Gewahrsein
des Nicht-Geistes, die Wahrnehmung des schieren Dass im yogischen Zu-
stand. (Meine Quelle, das Gesprich zwischen Karl Heinz Bohrer und dem
Journalisten Jochen Rack in SWR2 »Zeitgenossen« aus dem Jahr 2012.)

34

Der Yogi und der Kommissar —
Besuch im Club der toten Denker

Keine Angst, ich halte mich an das im Vorwort gegebene Versprechen. Hier
geht es jetzt nicht mit einem Krimi weiter. Auf dem Programm steht ein
lingerer Abstecher in den Club der toten Denker. Und der weltgewandte
Citoyen und Homme de Lettre, mit dem wir uns im Club verabredet ha-
ben —»in effigie« selbstredend bzw. in Gestalt der von ihm hinterlassenen
Texte — dachte nicht an einen Kriminalkommissar, als er 1944 einen Essay
verfasste mit dem Titel »Der Yogi und der Kommissar«. Gemeint ist der
Politkommissar sowjetischer Prigung, wie es ihn heute wohl nur mehr
in Nordkorea zu besichtigen gibt. Fiir den das Prekire der >Conditio hu-
mana< unterm grellen Licht des politischen Totalitarismus blofllegenden
intellektuellen Analytiker Arthur Koestler verkorpert um die Mitte des
vergangenen Jahrhunderts der »Kommissar« das Extrem des politischen
Revolutionirs, wie er seit 1789 das Heil einer in Heillosigkeit zu versinken
drohenden Menschheit in der Gesellschaftsverinderung sucht.

Und der Yogi, was hat der mit dem Kommissar zu schaffen? Nichts.
Beziehungsweise dies, dass er am anderen Pol fiir die reinste Verkérpe-

76

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rung der der politischen entgegengesetzten Haltung steht: der mensch-
heitlichen Misere durch innere Wandlung, mittels »Selbsttranszendenz«
zu begegnen. Koestlers »Yogi« verweist mithin auf einen Typus und will
als solcher per Definitionem umfinglicher als seine geschichtliche Folie
verstanden sein. Man darf also hier den Yogi — durchaus analog zur Ver-
wendung dieses Namens im Fall des Intellektuellen und des Yogi — nicht
mit dessen empirischem Erscheinungsbild auf dem indischen Subkonti-
nent verwechseln. — Der Leitgedanke von Koestlers Essay »Der Yogi und
der Kommissar« zielt nun dahin, dass um einer humanen Zukunft willen
eine Synthese der beiden polaren Typen, des »Heiligen« und des »Revolu-
tiondrs«, anzustreben sei. Wobei mit der Integration der Gegensitze auch
deren jeweilige Zuspitzung entschirft wiirde — ein gemifigter Yogi und
ein mafivoller Politiker in einer Brust vereint. Oder die Personalunion des
mit Augenmafl Titigen und eines moderat Kontemplativen.

»Es ist leicht zu sagen, dass alles was verlangt wird, eine Synthese zwi-
schen dem Heiligen und dem Revolutionir ist, aber sie ist bisher nie gelun-
gen.« So mit einem priifenden Blick auf den Geschichtsverlauf Koestlers
vorliufiges Resiimee seiner Uberlegungen zur Polaritit von Gesellschafts-
verinderung und Selbstverinderung. »Offenbar verbinden sich die beiden
Elemente nicht und dies mag einer der Griinde dafiir sein, dass wir ein sol-
ches Durcheinander in unserer Geschichte haben. Die affektiven Energien
des Kommissars sind auf das Verhiltnis zwischen den Individuen und der
Gesellschaft festgelegt, die des Yogi auf das Verhiltnis zwischen dem Indi-
viduum und dem Universum.« Und statt auf die wiinschenswerte »Synthe-
se« hinauszulaufen, »haben diese Bewegungen einen Pendelrhythmus«.
Historisch sei ein »Ausschlagen dieses Pendels von den rationalistischen
zu den romantischen Perioden und zuriick« zu beobachten.

Umso spannender deshalb fiir den Leser zu beobachten, dass der Au-
tor von »Der Yogi und der Kommissar« als Quintessenz seines Risonne-
ments dennoch am Desiderat der Synthese festhilt. Nicht erst beim Lesen
szwischen den Zeilen« spilirt man, wovon Koestler ausgeht und was ihn
zu vorsichtigem Optimismus veranlasst. Eine fiir den intellektuellen Auf-
klarer typische Unterstellung: Ist die geschichtliche Tatsache jener Pendel-
bewegung erkannt und durchschaut, so sind die in diesem Bewusstsein
Handelnden ihr nicht linger wie einem ehernen Gesetz blindlings unter-
worfen. Die gewonnene Einsicht nicht in die Notwendigkeit der Perpetu-
ierung, vielmehr die Freiheit der abweichenden Gestaltungsmoglichkeit,
lisst hoffen: auf Integration der in der Vergangenheit gegeneinander ver-
selbstindigten Momente, auf kiinftige Synthese. — Lassen wir uns, von Ko-

77

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

estlers verhaltener Zuversicht bereits ein wenig angesteckt, kurz dessen
Argumentationskette iiber den Daumen laufen.

Der »Kommissar, der Revolutionir, der Politiker, der >Macher, sie ken-
nen lediglich das »Bezugssystem Mensch-Gesellschaft«. Der »Yogi«, der
»Heilige«, der »Mystiker, fiir sie dagegen existiert allein das »Bezugssys-
tem Mensch-Universume«. Der erst noch zu vollziehende Erkenntnisschritt
besteht Koestler zufolge darin, sich zu der psychologisch wie politisch ent-
scheidenden Einsicht durchzuringen: Nur dort, wo die Beziehung »Mensch-
Universum« — die »Nabelschnur des Yogi, seine Verbindung mit dem
Absoluten« — mit der >Arbeit« am »Bezugssystem Mensch-Gesellschaft«
aufrecht erhalten wird, besteht Aussicht auf politisches Gelingen. »Alle
Versuche, durch Kommissar-Methoden die menschliche Natur zu dndern,
sind bis jetzt fehlgeschlagen, vom Sonnenstaat des Spartakus tiber die In-
quisition und die Reformation bis zu Sowjetrussland.« Nicht zuletzt, weil
die Kommissare mit dem seelischen Kontakt zu ihrem »Unterbewusst-
sein« auch die Bande zum »Absoluten« gekappt hatten. »Deren Seelen den
Erstickungstod sterben« und die dann »so leichenhaft erscheinen wie die
Sinowjews bei den Moskauer Schauprozessen [...] oder so impotent und
ausgedorrt wie die Biirokratie der Linksparteien. Seit Rosa Luxemburg
ist kein Mann und auch keine Frau aufgetreten, die gleich ihr mit dem
»ozeanischen Gefithl« und mit Tatkraft gleichermaflen begabt gewesen
wiren.« — Die geschichtliche Pendelbewegung vom einen zum anderen
»Ausschliefllichkeitsextrem« hat bis dato die »Synthese« als Conditio sine
qua non gelingender Gesellschaftsverinderung verhindert. »Das 19. Jahr-
hundert brachte eine [...] allgemeine Verlagerung zum Kommissar. [...] Das
derzeitige Klima begiinstigt die entgegengesetzte Richtung.« Seit den 30er
Jahren — d.h. in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen — sieht Koestler
insbesondere Wissenschaftler und Intellektuelle mit »affenhafter Behin-
digkeit« unterwegs zum Pol des Yogi oder des Mystikers — befliigelt von
einer >mystischen Stimmung« unter den Quantenphysikern.

Fiir Koestler bedeutet dies: der geschichtliche Augenblick, eine Chan-
ce zu nutzen. Freilich durch intellektuell raffinierte Intervention: Gerade
nicht in das mystische »Siuseln« von »Schriftstellerkollegen« einzustim-
men, das sich schon wieder bewusstlos dem einseitigen Pendelausschlag
iiberldsst. Vielmehr miisse man »ernstlich versuchen, gegen den Wind zu
segeln. [...] Wer bewusst ist, der widerstrebt«. Und zwar in dem >Kairos-
Bewusstsein¢, dass gerade diese heikle Tatsache, wonach die »Giiltigkeit
des vertikalen Vorgehens ... wieder anerkannt zu werden (beginnt)«, die
»geschichtliche Gelegenheit« bietet, »die Synthese zu vollziehen«. Die Syn-

78

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

these der vertikalen oder Yogi-Dimension und der horizontalen Dimen-
sion des politischen Handelns. Und da dem engagierten Intellektuellen
ab und an ein Schuss Pathos gut zu Gesicht steht — und der eingedenk
des Gravititischen der hier verhandelten Sache auch kein bisschen {iber-
trieben erscheint — heifdt es gegen Ende von Koestlers Essay: Sich auf die
intellektuelle Hohe jenes Synthesebewusstseins zu erheben »ist vielleicht
die notwendigste und schwierigste Aufgabe, vor die sich das Menschen-
geschlecht je gestellt sah«.

35

Der Intellektuelle als praktizierender Yogi: zu viel verlangt? —
Besuch im Club der toten Denker, Fortsetzung

Verweilen wir noch ein bisschen bei Koestler im Club der toten Denker
und werfen einen Blick auf die biographischen Hintergriinde und Zusam-
menhinge seiner Reflexionen iiber den Yogi und den Kommissar. Wie ist
es ad personam gefragt um die mogliche Fallhthe zwischen dem Pathos
des Ideals und der lebensgeschichtlichen Wirklichkeit beim Intellektuellen
Koestler bestellt gewesen? Hat er etwas von der vom Autor Koestler gefor-
derten Integration des Yogischen und des Politischen, des »Heiligen« und
des »Revolutionirs« in der eigenen Vita verwirklichen bzw. antizipieren
konnen? Sich >ein Stiick weit« auf »die intellektuelle Héhe jenes Synthese-
bewusstseins zu erheben« — die Verbindung zwischen der vertikalen Di-
mension einer Fithlungnahme mit dem Absoluten und der horizontalen
Dimension unseres raumzeitlichen Handelns —, jene Synthese, die er im
Fazit seines Essays aus den 194o0er-Jahren als »die vielleicht notwendigste
und schwierigste Aufgabe« erblickt, »vor die sich das Menschengeschlecht
je gestellt sah«.

Wer Koestlers Lebensgeschichte kennt, dem wird auffallen, dass sich
die an sich legitime Frage nach einer vorwegnehmenden individuellen Ver-
wirklichung der prospektiv von Jedermann bzw. »auf gattungsgeschichtli-
cher Stufenleiter< zu absolvierenden Bewusstseinstransformation im Falle
Koestlers zunichst einmal paradox ausnimmt. Denn bevor er iiberhaupt
den theoretischen Begriff der Bewusstseinssynthese und ihrer mensch-
heitlichen Perspektive formulieren und dies dann als intellektuelle Heraus-
forderung der >geschichtlichen Stunde< wahrnehmen konnte — geschweige
denn sich die Frage nach praktischen Schritten einer je individuellen Reali-

79

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sierung hitte vorlegen konnen —, machte ihn ein Widerfahrnis mit dem »in-
tegralen Bewusstseinszustand« als von ihm selbst unmittelbar erfahrener
Wirklichkeit bekannt. Diese Erfahrung allererst hat ihn zur intellektuellen
Beschiftigung mit einer bewusstseinstransformatorischen Perspektive
motiviert und das lebenslange Interesse an deren Fragen- und Problemkreis
geweckt. Fiir jene Erfahrung stand seither in Koestlers Reflexions- und
Theoriekosmos die Chiffre des »ozeanischen Gefiihls«. Die von Freud ge-
borgte Metapher versinnbildlicht die mystische Erlebnisqualitit der Allver-
bundenbheit. Voriibergehend in sie eingetaucht zu sein in jener erschiittern-
den, die lebensgeschichtliche Zisur der Koestler’schen Vita markierenden
Erfahrung, hat Koestler nach eigenem Bekunden »mit der unmittelbaren
Gewissheit erfiillt, dass es eine hohere Ordnung der Realitit gibt und dass
diese hohere Ordnung allein dem Sein seinen Sinn verleiht«. Die ihm zu-
teil gewordene Einsicht in diese »hohere« oder »dritte Ordnungx, folgend
auf die sinnlich-materielle sowie die begrifflich-rationale, hat er spiterhin
immer wieder so beschrieben und auf den Punkt gebracht: »So wie die be-
griffliche Ordnung die Illusionen und Entstellungen der Sinne bloflegte,
so zeigte die dritte Ordnung, dass Zeit, Raum und Kausalitit die schein-
bare Isolierung, Abgeschlossenheit und raum-zeitliche Begrenzungen des
Ichs von der nichst héheren Schicht her gesehen nur optische Tduschun-
gen waren. Wenn man die Illusionen der ersten Art als wahr unterstellte,
dann ertrank die Sonne jede Nacht im Meer und ein Splitter im Auge war
grofRer als der Mond. Und betrachtete man die begriffliche Welt filschli-
cherweise als die letzte Realitdt, wurde die Welt zu einer ebenso absurden,
von einem Idioten oder idiotischen Elektronen erzihlten Geschichte, in der
kleine Kinder von Autos iiberfahren und kleine andalusische Bauern durch
Herz, Mund oder Augen geschossen wurden. Geschichten ohne Sinn und
Verstand. Oder wie man die Anziehungskraft eines Magneten nicht mit
der Haut spiiren konnte, so konnte man auch nicht hoffen, in begrifflicher
Form die Natur der letzten Realitdt zu erfassen.«

Die zeitgeschichtlichen Anspielungen gegen Ende des Zitats rufen
die Umstinde in Erinnerung, unter denen Koestler jenes verstérende Be-
wusstseinserlebnis widerfahren ist: Seine Gefangenschaft in einer fran-
quistischen Todeszelle 1937 in Sevilla; tiglich wurden zig Mitgefangene
willkiirlich aus dem Kerker geholt und von Erschiefungskommandos zur
Hinrichtungsstitte gefiihrt. Kurz, Koestlers mystische Erfahrung von geis-
tig befreiender Selbsttranszendenz war »angstinduziert, die >Frucht«< aku-
ter Todesdrohung. Aus freien Stiicken wiirde wohl niemand solch einen
Preis fiir eine Befreiungserfahrung rein geistiger oder psychischer Auspri-

8o

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gung entrichten wollen. Sodass spitestens an diesem Punkt die Frage auf-
taucht: Was kidme stattdessen als Movens und Katalysator der mystischen
Bewusstseinstransformation in Betracht? Auf irgendwelche Widerfahrnis-
se zu setzen, erschiene prekir, wenn nicht aussichtslos. Die Frage nach
dem bewussten Zutun — welches in der Hauptsache aus einem bewussten
»Lassenc bestiinde — stellt sich unausweichlich jedem evolutionsgeschichtli-
chen Kalkiil von der Art der Koestlerschen Anthropologie in pragmatischer
Absicht.

Womit der Beweggrund fiir Koestlers Reise nach Indien und Japan
1958/59 offensichtlich wird. Wo sonst wiirde man annehmen, >Bewusst-
seinspraktiken«< aus erster Hand studieren zu koénnen, wie sie dort, so die
gingige Annahme, zum kulturellen Repertoire gehdren. Die Resultate sei-
ner Nachforschungen an Ort und Stelle waren indes erntichternd. In »Von
Heiligen und Automaten«, dem Bericht iiber seine 6stlichen und fernést-
lichen Erfahrungen, resiimiert Koestler: »Nach mystischer Erleuchtung
und geistigem Rat zu suchen ist heute genauso anachronistisch wie die
Vorstellung, dass die Vereinigten Staaten ein Land der Lasso schwingenden
Cowboys sind. [...] Niemals in seiner Geschichte ist unser Geschlecht einer
so tédlichen Bedrohung ausgesetzt gewesen wie heute und wir kénnen uns
es weniger denn je leisten, auf Rat und Beistand von unerwarteter Seite
zu verzichten. Dennoch gelangt man widerstrebend zu dem Schluss, dass
weder Yoga, Zen, noch eine andere Form des asiatischen Mystizismus der
Welt einen Ausweg weisen kann.« Und in Sonderheit beklagt er die »ar-
rogante Gleichgiiltigkeit des Yogi gegeniiber dem menschlichen Leidenc,
dem aus der materiellen Misere des damaligen Indien resultierenden Lei-
den. — Sozusagen mit leeren Hinden, ohne das sprichwortliche ex oriente
lux, aus dem Osten zuriickgekehrt, besinnt sich — so nochmals der Epilog
des Reisebuchs — der Autor »als in Ungarn geborener, frankophiler eng-
lischer Schriftsteller, der auch einige Erfahrungen in Gefingnissen und
Konzentrationslagern hinter sich hat« auf eben diese seine europiische
Herkunft. Sei doch in Europa »allein eine Briicke zwischen Mystik und
Logik« entstanden, deren fritheste Erbauer »die Pythagoreer« mit ihrer
»ersten monumentalen Synthese« gewesen seien, bei welcher sie »Mystik
und Wissenschaft, Mathematik und Musik, Logik und Intuition unter ein
gemeinsames Dach« gebracht hitten.

Nur, dass sich Koestler damit wieder am Ausgangspunkt befand, >un-
verrichteter Dinge< bzw. ohne Antwort noch immer vor der Frage stand,
wie die notwendige Bewusstseinstransformation praktisch, methodisch
und systematisch anzugehen wire. Wenn Untitigkeit oder Warten auf ein

81

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»gnidiges Widerfahrnis<im kollektiven Mafstab — Heideggers »Ereignisc,
wenn man so will — nichts anderes hiefe, als sehenden Auges in eine Zi-
vilisationskatastrophe zu marschieren — blieb einem diesbeziiglich ratlo-
sen Koestler etwas anderes {iibrig, als sich wieder ins gewchnliche Fahr-
wasser des Intellektuellenalltags zu begeben? Das diskursive Geschift zu
betreiben und fleilig zu publizieren? Dies tat er jedenfalls. Ja, der Autor
der »Sonnenfinsternis«, des antistalinistischen Bestsellers neben George
Orwells »1984«, hing sogar den Romancier an den Nagel und verlegte sich
ganz auf Wissenschaftsjournalismus, darunter Arbeiten zur Parapsycho-
logie, gliicklicherweise ohne in den spiritistischen Sumpf abzudrehen.
Gewissermafen ein Ersatzhandeln, so scheint es mir, das jedoch die
entscheidende Liicke — Reflexion ohne Exerzitium, Diskurs ohne Praktik —
nicht auszufillen oder zu kompensieren vermochte. Was Koestler offenbar
gespurt hat, denn sein Spitwerk ist von verhaltenem Pessimismus durch-
zogen. »Der Mensch ein Irrliufer der Evolution« lautet bezeichnenderwei-
se einer der spiteren Titel. Ein Buch, in dem er sich mit der Wahrschein-
lichkeit trostet, dass wir »nicht allein im Universum« seien, dass es »in
unserer und in anderen Galaxien Milliarden von Lebewesen gibt, die unver-
gleichlich weiter sind als unsere arme, kranke Spezies«. Sodass fiir den Fall
des Untergangs der Menschheit »das kosmische Drama nicht vor leerem
Haus gespielt« wiirde. — Und erst recht umschwebt diese Melancholie — Ko-
estler entschied sich in Anbetracht seiner fortschreitenden Parkinson-Er-
krankung fiir den Freitod — die Worte seines Abschiedsbriefs: »Ich méchte
meine Freunde wissen lassen, dass ich ihre Gesellschaft in einer friedli-
chen Stimmung verlasse, mit der kleinen Hoffnung auf ein nichtpersén-
liches Weiterleben jenseits der Grenzen von Raum, Zeit und Materie und
unseres Begriffsvermogens. Das ozeanische Gefiihl hat mir in schwierigen
Momenten oft geholfen und tut es auch jetzt, wahrend ich dies schreibe ...«
Das »ozeanische Gefiihl« durch Erinnerung in sich wachzurufen —
was Koestler an der zitierten Stelle wohl meint —, bedeutet allerdings nicht
das Gleiche, wie unmittelbar in dem Bewusstseinszustand der mystischen
»Synthese« eingetreten zu sein. Ein die ganze Person verwandelnder Trans-
formationsprozess des Bewusstseins — der, sobald er sich bei zahlreichen
Menschen vollzége, auch deren gesellschaftliche und politische Verhiltnis-
se transformieren sollte — erforderte mindestens das wiederholte Eintreten
in den verinderten Zustand. Und so landet man erneut bei der praktischen
Frage oder der nach einer Praktik. Auf welche die Antwort meines Erach-
tens nur darin bestehen kann, sich ernsthaft der Herausforderung des

82

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

yogischen Exerzitiums zu stellen. Sind Intellektuelle mit einer derartigen
>Provokation« iiberfordert?

Auch Koestlers Intellektuellenvita konnte ich am Ende mit diesem Fra-
gezeichen versehen. Unter heutigen Intellektuellen diirfte Koestler so gut
wie vergessen sein. Einige werden seinen Namen noch mit dem Roman
»Sonnenfinsternis« verbinden; andere vielleicht mit dem wortgewandten
Causeur, aber miserablen Liebhaber, der — die Figur Scriassine — in Simo-
ne de Beauvoirs »Les Mandarins de Paris« seine eher merkwiirdigen denn
denkwiirdigen Auftritte hat. — Meine Frage an Koestler wire, wenn er mir
hier im Club der toten Denker als lebender antworten kénnte: Uberfordert
es wirklich das kognitive Fassungsvermdogen von uns Intellektuellen, im
Falle des yogischen Prinzips zu erkennen, dass es nicht um indophile Ido-
latrie oder ansprechende Folklore geht, woran man irgendetwas fiir zeit-
gendssische Bediirfnisse Verwendbares abschauen, fiir aktuelle Zwecke
Brauchbares eins zu eins kopieren kénnte? Muss man nicht vielmehr statt-
dessen zu dem Schluss kommen, dass das Yogische — meinetwegen im
Sinne eines >indoeuropiischen Erbteils< — eine transkulturell giiltige Pra-
xis- oder Ubungsidee darstellt. In deren Mittelpunkt ein leiblich verankertes
mentales Exerzitium steht, gleichsam das andere, das zweite Potential des
menschlichen Geistes, das neben dem ersten der Reflexion oder der Ratio
zur Entfaltung gebracht werden soll? Ein anthropologisch-evolutionirer
Entwicklungsgedanke — dessen Codewort bei Koestler »Synthese« heifdt —,
der unabhingig von einer spezifischen Kulturtradition ohne weiteres hier
und heute praktisch umsetzbar erscheint.

Zuviel verlangt fiir Intellektuelle? Zu einer Zeit, da sich die »Kom-
missarmethoden« geschichtlich erledigt haben und man sich iiber Partei-
grenzen hinweg zur zivilen Form eines smarten >muddling through« be-
quemt? — Zuviel auch seinerzeit fiir Arthur Koestler? IThm fiel, so gestand
er, Unterbrechung schwer, 500 Worter am Tag wenigstens verordnete sich
der Parkinsonkranke bis zuletzt: »Wenn ich zu arbeiten aufhére und ein-
fach versuche, Spafl zu haben, dann werde ich sogleich neurotisch und
fiihle mich schuldig. Orwell war genauso. Wie dieser Mann, der Angst be-
kommt, wenn er aufhort zu rennen. Oder der Hai, der sich bewegen muss,
um atmen zu kénnen. Aber ich liebe es, Spiele wie Scrabble zu spielen ...«
Was »keine Zeitverschwendung« sei, weil man sich dabei »anstrengen«
miisse. »Was Anstrengung erfordert, ist tugendhaft, ist Arbeit und der
Miihe wert.«

83

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Wir schlafen nicht

So heifdt der Roman bzw. das Stiick von Kathrin Réggla, in dem sie die hip-
pe Businesswelt und deren halbintellektuelle Ableger in der digitalen Bo-
héme schildert, wie sie im Daueraktivierungs- und Erreichbarkeitsmodus
nicht nur an den passageren Nichtorten der Flughafenlounges und After-
Work-Bistros schlafwandelt. Fiir die im Hamsterrad Umgetriebenen ist der
Schlaf, der echte, eine gefiihlte Existenzbedrohung. Jede Minute gesunden
Schlafs ist eine verschlafene Gelegenheit, eine verpasste Kreativititschance.

Was anscheinend nicht viel anders gewesen ist fiir die Umtriebigen der
ersten Stunde. Fiir diejenigen, die unsere Modernititsstandards erst ein-
gefiihrt haben und sie subjektiv einiibten, die intellektuellen Avantgarden
der Kiunstler, Literaten, Bohémiens. Prousts Recherche beginnt mit den
Worten: »Lange Zeit bin ich frith schlafen gegangen.« Mit diesen »goldenen
Worten, so Florian Illies, traf Proust den Nerv einer {ibermiideten Avant-
garde, die sich von Kafka bis Joyce, von Musil bis Thomas Mann in ihren
Tagebiichern rithmte, wenn es ihr gelungen war, einmal vor Mitternacht zu
Bett zu gehen. Friith zu Bett gehen, das erschien den immer unausgeschla-
fenen Vorreitern der Moderne als das mutigste »Ankdmpfen gegen Depres-
sion, Trinken, sinnlose Ablenkung und die voranstiirmende Zeit.« — Da
hat Illies im Eifer des Gefechts sprachlich etwas durcheinander gebracht:
Schlafen als »das mutigste Ankimpfen« gegen ungewolltes Voranstiir-
men? Umgekehrt wird ein Schuh daraus: der Schlaf wird gemieden wie
ein Dieb. »Angekimpft« — und wenn tiberhaupt »mutig«, dann mit dem
Mut der Ubernichtigten — wird gegen die Verschlafenheit der alten Zeit,
gemiitlich verschnarcht als »belle epoque« verklirt.

Schon 1913 erscheint den zeitgendssisch avantgardistisch Getriebenen
der Schlaf dilemmatisch zugleich als die einzige Rettung vor dem Durch-
drehen von Psyche und Geist und als das denkbar grofite Risiko, etwas zu
verpassen, womdglich das Wichtigste. Er muss den vom Modernisierungs-
taumel Erfassten in diesem unaufloslichen Zwiespalt erscheinen, weil es
ihrem Selbstverstindnis nach nur »drei Zustinde« gibt: das Wach-Sein mit
all seinen Abstufungen gedanklicher Aktivitit; den Traum-Schlaf als eine
endogene Unruhe sui generis; den traumlosen Tiefschlaf als die Erholung
vom einen wie vom andern, vom Wach-Sein und vom Triumen. Einen
»vierten Zustand« kennt die Tradition, die den Unruhegeist der Moderne
hervorgebracht hat, nicht. Yogis kennen ihn: »Turya« auf sanskrit, ein >vier-
ter Zustand<, Wach-sein ohne Gedankentumult. Neben dem Schlaf damit

84

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

noch eine andere Weise der Erholung. Nicht durch Bewusstlosigkeit wie
beim traumlosen Schlaf, sondern in Bewusstheit, der eines gedanklich nicht
aufgewiihlten Wachseins. — Die Moglichkeit dieses vierten Zustands diirfte
allerdings bei den von Lebens- und Erlebnisgier Gepackten auf vergleich-
bare Ambivalenz stoflen wie der Gedanke an den Schlaf. Der Typus des ver-
meintlich professionshalber >neurasthenischen« Intellektuellen bekommt
einmal mehr >Zustindex«.

P.S. Twenty-four-seven oder 7 Tage lang 24 Stunden {iber am Rédeln.
So gefalle es dem Spitkapitalismus, schreibt Jonathan Crary, »Schlaflos
im Spitkapitalismus« heifst das Buch des Kunstwissenschaftlers an der
New Yorker Columbia University. Er hat den Schlaf als die letzte innere
Schranke gegen totale Kapitalverwertung und -akkumulation ausgemacht.
Heute werde die individuelle und soziale Identitit so umgemodelt, dass
sie mit der ununterbrochenen Titigkeit der Markte, Informationsnetze und
anderer Systeme in Einklang gebracht wird. Das Twenty-four-seven-Milieu
sehe aus wie eine menschliche Welt, sei aber nur ein Modell mechanischen
Funktionierens. Der Mensch im uns geldufigen Sinne werde mit Hilfe der
Digitaltechnik gerade abgeschafft. Aber doch nur beinahe. Denn: »Als das
verbleibende Haupthemmnis, das letzte der von Marx sogenannten Natur-
hindernisse fiir die vollstindige Durchsetzung des Twenty-four-seven-Ka-
pitalismus, lisst sich der Schlaf nicht beseitigen.« — Noch mal Schwein
gehabt. Ja, mehr noch: »Es konnte sein, dass die Vorstellung einer Zukunft
ohne Kapitalismus in Gestalt von Traumen im Schlaf beginnt.« Na also:
schlafen und hiibsch weitertrdaumen!

37

>Speedy Intellektuales<

Vormittags trinkt Robert Menasse viel Kaffee, weil es die Neuronen be-
schleunigt. Es jagt aber auch die Pumpe hoch, sodass er am Nachmittag Bier
trinken muss, damit sich der Puls wieder normalisiert. Harald Martenstein
erinnert sich an 12 Tassen Kaffee, die einmal nétig waren, damit es mit der
Kolumne noch rechtzeitig etwas wurde. Bei Balzac sollen es gewdhnlich 50
Tassen pro Tag gewesen sein, so meine Franzosisch-Lehrerin am Gymna-
sium. Ob sie sich da nicht verzihlt hat? Dass Sartre eine Unmenge Amphet-
amine geschluckt hat, ist jedenfalls durch Simone de Beauvoir verbiirgt. Dy-
lan Thomas endlich fiel laut Augenzeugenbericht nach dem 14. Glas Whisky

8s

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ins finale Koma. Selbstredend waren das keine Schnapsglischen, sondern
normale Gliser, aus denen man sonst sein Guinness trinkt, stelle ich mir
vor.

Kénnte man sagen, was bei Harald Welzer »Extraktivismus« heifdt —
die riicksichtslose Auspliinderung der Natur und der Erde —, das gibt es
auch auf individueller Ebene? Speziell im Selbstverhiltnis der intellektuell,
schriftstellerisch, kiinstlerisch Produzierenden. Die Kreativititsressourcen
und -reserven auspliindern bis zum Anschlag. Raubbau an der eigenen
Substanz, ohne Riicksicht auf natiirliche Schranken des psychophysischen
Organismus. Aus sich herausholen, was irgend herauszuholen ist, >Fra-
cking nach innen<. — Der ethnologische Blick von aufien auf uns selbst,
wie er hier niitzlich sein konnte, ist nicht geschult. Entriistungsbereitschaft
regt sich nur beim Fernblick auf kulturelle Andersheit, ausgemergelte As-
keten im Himalaya, Fakire auf dem Nagelbrett.

Der Intellektuelle, der den Yogi in sich integrierte, wiirde tibungsbe-
dingt, dank der Leitplanken seines yogischen Exerzitiums, bereits in einem
verdnderten mikrokulturellen Setting oder Framing operieren, durch wel-
ches er effektiver als jede subjektive, moralische Vorsatzbildung dies kénn-
te, gegen Extraktivismus gefeit wire. Falls solches dann tiberhaupt noch
notig sein sollte. Schliefllich provozierte die yogische Strukturvorgabe die
yogische Erfahrung: Einmal nirgendwohin zu wollen oder zu miissen; in
dem Bewusstsein, dass man woanders als in der Gegenwart im Guten ohne-
hin nie ankommen kann. — Ein schéneres Geschenk als diese Erfahrung
kann der Einzelne — ob Intellektueller oder nicht — der heutigen Kultur gar
nicht machen.

38

Kontemplativer und Wolf

Wie geht die Steigerung von >betrachtend< oder >kontemplativ<’? Und wie
lautet der Superlativ? Richtig! Wir Best-Ager-Bildungsbiirger haben unsere
Nachkriegsklassiker intus. Von wegen »Fuck you Goethe«. Die jugendli-
chen Rabauken haben keinen blassen Schimmer. Hat Goethe nicht auch
gerappt? Doch der Reihe nach, sonst schmeiflen wir alles durcheinander.
Manfred Osten, ein Grandseigneur der Diplomatie und ein Intellektuel-
ler alter Schule, hat aus Goethe — »Alles veloziferisch« — den Beschleuni-
gungsphobiker herauspripariert. Und erortert in diesem Zusammenhang

86

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(ein Kapitel des Essaybindchens hat dies zur Uberschrift) auch die Frage:
»War Goethe Mohammedaner?« — Lisst sich das noch toppen? Ja doch, ich
brauchte nur zu fragen: War Goethe Yogi? Und hitte auch schon die Lacher
auf meiner Seite. Doch >Ubereilungskritikers, das kann Manfred Osten be-
legen und da gibt es dann auch nichts zu lachen, war Goethe auf alle Fille.
Und, im Gegenzug, ein sich literarisch zur >Vita contemplativa< Bekennen-
der. Speziell der alte Goethe, wie er sich druckreif seinem Eckermann an-
vertraut. Osten durchkimmt aber das gesamte Spitwerk und fordert dabei
auch allerlei »Kalenderspriiche« fiir den >kontemplativen Hausfreund« zuta-
ge. So die fabelhafte Maxime aus den »Wahlverwandtschaften, die da lau-
tet: »Die beste Rettung: Gegenwart des Geists!« Volltreffer, >kontemplativer
und Wolf<! Nebenbei gefragt: Hat Hartmut Rosa — SZ-Autor Alex Riihle
nennt ihn den »Entschleunigungspapst« — Goethe gelesen? Er redet immer
so rasend schnell bei seinen 6ffentlichen Auftritten, selbst dann, wenn er
iiber Entschleunigung spricht.

Unser Goethe. Die Allzweckwaffe im Kampf gegen Beschleunigungs-
terror und Aufmerksamkeitsdemenz. Ja, wogegen hilft sie eigentlich nicht!
Im Frithjahr 2014, kaum war der Mai gekommen, tourten Manfred Osten,
Riidiger Safranski und Sahra Wagenknecht — die schone Sahra verdankt
dem Olympier einen Doktortitel — das schwere Geschiitz mit sich fithrend
durch die deutschen Lande. Man fragt sich, muss das sein, haben Deutsch-
lands Kabarettisten nicht Stoff genug? Wo ihnen die Realsatire taglich frei
Haus geliefert wird.

Im Ernst: Manfred Ostens essayistische Betrachtungen zum kontemp-
lativimprignierten Spitwerk Goethes schaffen es spielend, gewisse Fragen
nicht zu stellen. Welche man als die >Fragen eines intellektuellen Lesers«
aber besonders gern beantwortet sihe, wie Brechts »lesender Arbeiter« die
von den Verfassern der Geschichtsbiicher notorisch nicht gestellten. — Goe-
thes prinzipielle Favorisierung der Betrachtung gegeniiber allem Handeln,
durch welches das Unheil in die Welt komme, so behauptet Osten, harre
der Entdeckung. Etwas Zukiinftiges. Einstweilen seien Goethes Schriften,
insonderheit die spiten, »Schlifertexte« — womit Osten nicht sicherheits-
gefihrdendes Schrifttum meint und dass der Verfassungsschutz hier ge-
schlafen habe. Was meint er dann? Dies: wenn der kontemplative Riese
erst einmal erwacht bzw. von uns geweckt werde, hitte die Welt der Be-
schleunigung und der Beschleuniger allen Grund, vor ihm zu zittern und
in die Knie zu gehen?

Ist der Entschleunigungsdiskurs — sei er nun speziell kontemplativ ein-
gefirbt oder nicht — nicht die obligate Begleitmusik aus dem Kultursektor

87

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu den Mobilisierungs- und Beschleunigungsschiiben der Moderne seit je-
her? »Kulturelle Kompensation« a la Odo Marquard im schlechten Sinne?
Bediirfte es nicht, wenn schon, einer robusten Entschleunigungspraktik?
Deren Kriterien eine »Slow-food«-Initiative, ein Candlelight-Dinner, ein
Urlaub unter Palmen oder eine beschauliche Goethelektiire gewiss nicht
erfiilllen. — Was dem Autor Manfred Osten moglicherweise gar nicht ver-
borgen geblieben ist. Hat er uns doch lediglich mit einem »von einem Lieb-
haber fiir Liebhaber« geschriebenen Text begliicken wollen.

39

Nichtbehordliche Nachfrage
zu Sloterdijks doppelter Staatsbiirgerschaft

Bei der Entgegennahme des Ludwig-Borne-Preises bekennt Sloterdijk ein-
leitend, dass zu einem »offentlichen Intellektuellen von einer gewissen
Sichtbarkeit« zu werden keineswegs der »ersten Natur«, seiner »Neigun-
gen« entsprochen habe. »Wire es nach mir gegangen, sagen wir besser
nach meinem psychischen Ausgangsmaterial, so wire ich fritheren Nei-
gungen treu geblieben, wie sie in ersten Biichern zutage treten. [...] Nie
hitte ich einen zwingenden Anlass gelten lassen, der meditativen Provinz
den Riicken zu kehren, in der ich mich aufhielt, seit ich in Indien zu Ende
der yoer Jahre die Luft von anderen Planeten geatmet hatte. Ich hitte das
Dasein unbeirrt als Hirtenspiel begriffen und mich am Hang des groflen
Feldbergs eingemietet, um badische Bukolika zu verfassen.« — Die hat er
uns erspart. Stattdessen »Globen«, »Sphirenc, »Blasen«.

Dem Feldbergidyll folgt in Sloterdijks Rede die Bemerkung: »Es muss-
te einiges zusammen kommen, um aus einem Menschen, der alles mit-
brachte, was zu einem erfolgreich verschwindenden Weltfliichtling gehort
hitte, gegen jede psychologische Wahrscheinlichkeit einen 6ffentlichen
Intellektuellen zu machen, zumindest dem Phinotypus und dem dufleren
Anschein nach. Ich habe mich ja fiir die doppelte Staatsbiirgerschaft ent-
schieden und meinen Pass zur zweiten Welt behalten, die zuvor die erste
war.« — Seinen Papieren nach will Sloterdijk Biirger der meditativen Provinz
geblieben sein. Deren Bewohner er nie gewesen ist, laut Selbstauskunft, den
Hirtendienst am groflen Feldberg hat er niemals angetreten. Der Intellek-
tuelle, der er wurde, hat ihn daran gehindert. Obwohl dieser Intellektuelle
blof »Phinotypus«, nur einer dem »dufleren Anschein nach« ist. In Wirk-

88

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lichkeit aber bzw. als Genotyp Ureinwohner der meditativen Provinz, soll
heiflen ein Meditierer oder Yogi.

Alles in allem ein ziemlicher Kuddelmuddel. In Sachen doppelter Staats-
biirgerschaft steht aber immerhin so viel fest: Es kann sich nur um eine
nominelle oder papierene handeln. Denn Sloterdijk denkt sich seinen me-
ditativen Provinzler als »erfolgreich verschwindenden Weltfliichtling«. Dies
lisst nur ein Entweder-Oder zu. Und damit kommt der einzig relevante und
wirklich interessante Fall, der woméglich etwas bewegen konnte in der Welt,
nimlich der eines Sowohl-als-auch, >Intellektueller und Yogi< in Sloterdijks
Kalkiil erst gar nicht vor.

Sagen wir es so: Der »&ffentliche Intellektuelle von einer gewissen Sicht-
barkeit« Peter Sloterdijk ist in ein Alter eingetreten, da ihm lebensgeschicht-
liche Legendenbildung angesagt erscheint und nicht radikales Fragen. Und
in diesem Zusammenhang hat die etwas konfuse Ausfiithrung iiber medita-
tive Provinz und doppelte Staatsbiirgerschaft ihren performativen Sinn, den
der rhetorischen Blasenbildung.

40

Suchbegriff »meditative Provinz«
oder: kein Ort nirgends

Im Schwarzwald soll es bis vor kurzem - vielleicht ist es auch schon linger
her — noch Funklocher gegeben haben, Tiler, bis zu denen die Mobilfunk-
strahlung noch nicht vorgedrungen war, sozusagen aus der Welt gefallene
Nicht-Orte. Den Ableger der »meditativen Provinz« am Abhang des groflen
Feldbergs hat es dagegen tiberhaupt nie gegeben. Ja, der Gedanke einer
meditativen Provinz selbst, ein Verschnitt aus Hesse-Reminiszenz und
Entschleunigungsidolatrie, ist — in Dobellis Worten — einfach »Schrott,
auch wenn er nicht aus poststrukturalistischen Nebelwerfern kommt,
sondern von Sloterdijks Blasenbildung. Im Ubrigen kiime es den >Herren
dieser Welt« — denen, die das Tempo vorgeben — zupass, wenn diejenigen,
die auf der Strecke bleiben oder von sich aus am >Rattenrennen< nicht
mehr teilnehmen, sich in einer meditativen Provinz — in Sloterdijks Wor-
ten — als »erfolgreich verschwindende Weltfliichtlinge« kurzerhand selbst
entsorgten. Sie wiirden das global und systembedingt anwachsende Heer
der »Uberfliissigen«, von dem bei Ilija Trojanow zu lesen ist, nicht noch

89

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vermehren. Vor dem endgiiltigen Verschwinden diirften sie sich Zeit lassen
flirs Hirtenspiel.

Von Weltfliichtigen wie dem »Eremiten im Bambusgehélz« — so hat es
sich Hesse vorgestellt — dringen ab und an Morsezeichen in die >Normal-
welt, um dieselbe auf Kurs zu halten. Und erfolgreich verschwinden lisst
er seinen obersten Glasperlenspieler, Magister Ludi Josef Knecht, wohl
auch nur verlegenheitshalber. Die Geschichte muss zu Ende kommen.
Hesses Kastanienphantasie im »Glasperlenspiel« spinnt literarisch das seit
Augustinus kanonisierte Zwei-Welten-Theorem fort, mit mehr oder minder
kompatiblen Anleihen beim indischen Sadhu-Asketismus. Gegeniiber der
ersten Welt« stehen die von deren Realititsprinzip befreiten >Zweitwelt-
ler< Kastaliens zudem unter Rechtfertigungsdruck: Sie mochten bitteschén
»liefern«, wie man heute sagen wiirde, sprich, die weltlichen Funktions-
eliten mit erstklassigen Absolventen eines geistesaristokratischen Curricu-
lums versorgen. Kurz, sie mit »Exzellenz« ausstatten.

Im One-World-Systemfunktionalismus wird aus einem Zwei-Welten-
Denktraditionalismus Denkschrott. Was vielleicht noch phinotypisch nach
meditativer Zweitwelt aussieht, diirfte weitgehend der Systemlogik der ers-
ten unterliegen. Sich in der Wellness-Oase regenerieren und dann wieder
wacker die Sprossen im Hamsterrad treten. — Wie also — die Frage geht
an ein Intellektuellengehirn, das nicht, als Phrasendreschmaschine oder
Schrottpresse, unter dem eigenen Level operieren mochte — das Meditative
denken, d.h. konzeptualisieren, sodass es einen Unterschied macht?

41

Aus dem Stand

Fiir den Yogi — er ist als globalisierter Typus in der Regel nicht der »Ein-
siedler im Bambusgehdlz« sondern Stadtbewohner — ist, sobald er sich
zu den Zeiten seiner Ubung auf das Meditationskissen begibt, an Ort
und Stelle >meditative Provinz«. Weshalb es dieselbe einmal mehr als
fixen geographischen Ort nicht gibt. Das yogische Exerzitium — seine
Standardform wird am besten durch das Kiirzel Sitzen in Stille wieder-
gegeben — ist duRerlich die voraussetzungsloseste Ubung von der Welt.
Praktizierbar gewissermafen »aus dem Stand«. Einer speziellen Ausstat-
tung oder Ausriistung, wie bei sportlichen oder Wellness-Ubungen, be-
darf es nicht. Wo ein stabiles Sitzkissen nicht zur Hand ist, improvisiert

90

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Yogi. Selbst ein Kiichenstuhl tut es. Wenn auch nicht — wie der un-
ubertreffliche Lotussitz — in puncto Perfektion und Eleganz. Was freilich
einer Ubung keinen Abbruch tut, der es im Kern um anderes als Perfek-
tion und Eleganz geht.

Worum geht es ihr, der yogischen Ubung? Um es zu repetieren: Zur-
Ruhe-Kommen der Reflexionsprozesse, Verebben des inneren Monologs,
Schweigendes Gewahrsein. Beférdert einzig und allein durch ein intelli-
gentes Arrangement, ein geschicktes Setting: Unbewegtheit des Korpers
bei aufrechter Sitzhaltung, Sammlung der Aufmerksamkeit auf die natiir-
liche Atmung. Von der sanften Beharrlichkeit steter Zuriicklenkung der
Aufmerksambkeit auf den gleichmifig ein- und ausstromenden Atem abge-
sehen, unternimmt der Ubende keinerlei Willensanstrengung. Er verharrt
absichtslos. Er tut nichts, ist lediglich Zeuge eines Ubungsablaufs, der von
selbst der ihm inhirenten Gesetzmifigkeit folgt.

Darf man den Intellektuellen Tim Parks einen Yogi nennen? Einen von
der urbanen Sorte, wie sie heute global in Erscheinung tritt? Ob er sich sel-
ber so bezeichnen wiirde, weifl ich nicht. Dass er das yogische Exerzitium
praktiziert, davon jedenfalls kann man sich bei der Lektiire seines auto-
biographischen Berichts »Die Kunst stillzusitzen« tiberzeugen. In seinem
Haus in Italien, wo er mit Ehefrau und Kindern lebt, {ibt sich der mit sei-
nen Biichern international erfolgreiche Romancier allmorgendlich zu frii-
her Stunde in der yogischen Disziplin des stillen Sitzens. Seine Ubung -
Parks hilt sich an die buddhistische Achtsamkeitsmeditation — gleichsam
ein Nukleus der Andersheit im differentiellen Einerlei der strikt getakteten
Routinen einer Intellektuellenmenage, den familidren wie den beruflichen
Pflichten abgetrotzt und beharrlich gegen diese verteidigt. Wahrend des
Ubens braucht es gewdhnlich eine Zeit lang, so der mitgeteilte Erfahrungs-
wert, bis das Gedankenkarussell im Kopf still steht und sich augenblicks-
weise reines Gegenwirtigsein einstellt.

Yogisch Unbeleckten dringt sich die Frage auf: Hat so einer das nétig? —
Bitter notig sogar, miisste man im Falle Parks’ erwidern. Schildert sein
Report doch drastisch die Malaise, in die er durch soziale Uberangepasst-
heit als umtriebiger Erfolgsautor geraten ist und wie er, als sich vom chir-
urgischen Eingriff bis hin zum Ratgebertipp simtliche Therapievorschlige
fur seine heftigen psychosomatischen Beschwerden entweder als Blindver-
such oder Makulatur erweisen, seine Vorbehalte aufgibt — die auch er als
Intellektueller zunichst hatte — und es mit Achtsamkeitsmeditation ver-
sucht. Mit durchschlagendem Erfolg, wie sich dann zeigt. Was die yogi-
sche Ubung aber nicht einfach in die Schublade >psychosomatische Selbst-

o1

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heilungstechnik« steckt, auch wenn die Waschzettelwerbung des Verlags
in diese Richtung zielt und der Autor ebenfalls diese Klaviatur bedient.
Immerhin lisst er neben den »korperlichen« die »enormen geistigen Ver-
inderungen« nicht unerwihnt, wie sie auch bei ihm mit der kontinuierli-
chen meditativen Ubung einhergehen und den Anlass zu derselben, seine
»Krankheit, ihm als »Gliicksfall« erscheinen lassen. Die Leser erfahren so
wenigstens durch die Blume, dass bei einem Intellektuellen konventionel-
ler Bauart mitunter schon ein heftiger Schlag erforderlich ist, ihn auf die
fillige Transformationsspur zu setzen, die ndmlich hin zu einer Personal-
union des Intellektuellen und des Yogi.

P.S. Vom Linksintellektuellen Matthias Greffrath erschien seinerzeit
im altintellektuellen Wochenblatt DIE ZEIT eine regelrechte Eloge auf
»Die Kunst stillzusitzen«. Greffraths Artikel trug die Uberschrift »Der
wandernde Schmerz«. »Heutzutage frisst der Geist den Kérper auf. Wir
sind zu Hirnvampiren geworden, die sich selber den Lebenssaft aussau-
gen.« So zitiert er zum Auftakt den an keiner Stelle um ein drastisches
Bild verlegenen Parks. Diesem sei eine »Inspektion der abendlindischen
Aktivititskultur« gelungen, die auf der Seite der Subjekte, sobald sie sich
zu spiiren beginnen, einen >einzigen Schmerz«< zutage fordert. Als gesell-
schaftsweite Problematik erkannt, fithre dies »mdoglicherweise« zur Ein-
leitung einer »groferen Politikwende«. »Bekanntlich bewegt man sich im-
mer erst wenn es richtig weh tut«, resiimiert Greffrath Parks’ individuelle
Geschichte. »Im Groflen und Ganzen aber, so sein abschlieRendes Urteil,
»ist der Schmerz noch nicht stark genug«. — Bei solch nonchalant katego-
rischem Bescheid den objektiven Stand der Dinge und das ganz allgemein
Erforderliche betreffend, hitte der geneigte Leser wenigstens andeutungs-
weise gern noch erfahren, wie es der Intellektuelle Greffrath seinerseits
hilt mit der Ubung des »immer tiefer in die Arbeit der wortlosen Konzen-
tration«, wie er sich ausdriickt. Soviel Indiskretion des Nachfragens muss
in diesem Fall erlaubt sein, ja, man muss der intellektuellen Redlichkeit
halber sogar auf ihr bestehen. Weswegen ich auch nicht annehme, dass,
wer Parks’ Geschichte der Selbsttransformation eines Intellektuellen mit
Aplomb rezensiert, sich guten Gewissens auf die Schopenhauer zuge-
schriebene Ausflucht zuriickzoge, rein Wegweiser geht nicht selbst den
Weg, den er weist«.

92

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Nie im schonen griinen Stuhl seiner Oma gesessen

Der Journalist Alex Riihle, ein intellektueller Kopf allein schon weil bei
der »Siiddeutschen« akkreditiert — »ein groles Buchx, urteilte die SZ iiber
Parks’ »Die Kunst stillzusitzen« —, wollte nicht linger, ob still oder nicht
still und also zappelig, vor seinem Laptop sitzen resp. seinen Blackberry be-
fingern und pausenlos im Netz unterwegs sein, weshalb er sich anno 2009
fuir ein halbes Jahr unter digitalen Entzugszwang setzte. Um wihrend die-
ser befristeten, internet-abstinenten und handy-freien Zeit zu »schauen, ob
sich die Lebensqualitit dndert, wenn ich auf das Netz verzichte. Ob es [...]
stiller wird. Konzentrierter. Gerichteter. Ob das Leben dadurch den breiten
Rand bekommt, von dem Thoreau einmal in >Walden« spricht«. Denn fiir
Rithle war, wie fiir die meisten seiner Zeitungskollegen, der Blackberry
zum >Crackberrys, sprich zum Suchtmittel, geworden. Das, wie bei einer
jeden Sucht, den Alltag nicht vergoldet, sondern ihn mit dem Grauschleier
der Beschaffungshektik und der Atemlosigkeit iiberzieht.

Nehmen wir das Ergebnis seines Schauens vorweg: Eigentlich nicht, es
wird dadurch nicht stiller, konzentrierter usw. Der hippelige Internet-Junkie —
und Riihle redet hier von sich als Typus — ist auch schon in pridigitalen
Zeiten ein mentaler Zappelphilipp und informationssiichtig gewesen. »Die
unersittliche Wunschmaschine lauft (bei Netzentzug) so weiter wie zuvor
auch. Ich dachte ja, dieses quilende Gefiihl des Verpassens, des untergriin-
digen Drucks, immer noch mehr in dieselbe Zeit pressen zu wollen, werde
vom Netz verstirkt. Inzwischen bin ich mir da nicht so sicher. Derselbe
nervose Mangel und Optionenterror plagte mich ja schon 1999, im siid-
indischen Metupalayam ...« Welch letzteres, nebenbei bemerkt, die Leser
seines digitalen Fastentagebuchs en passant davon in Kenntnis setzt, dass
auch der >Kopfmensch« Riihle auf seine spitjuvenile Indienfahrt zuriick-
blickt — wie Peter Sloterdijk, fiige ich hinzu.

Folglich liegt es gar nicht am Digitalismus, dem Netz und all den
Gadgets. Nicht erst der >User< ist aufmerksambkeitsdefizitir und zerstreu-
ungsmalad. Homo sapiens sapiens ist von Hause aus mental marode, min-
destens hochgradig ablenkungsanfillig. Da kann es mit dem Ablenkungs-
generator Internet so viel schlimmer auch nicht werden. Weswegen Rithle
auch nicht weifl, ob er sein »aktuelles Fastenexperiment der Menschheit
als lebensbereichernde Technik empfehlen sollte«. Seine »gehetzte Unru-
he bei der Arbeit« sei dieselbe wie vor dem digitalen Entzugsexperiment.
»Eine der grofiten Unaufrichtigkeiten im kritischen Reden tibers Netz ist,

93

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass man es oft so isoliert betrachtet. So als miisse man nur mal fiinf Tage
ausschalten, und schon sprudele aus uns aller geheimem Lebensquell er-
fullte Zeit hervor wie leise sprudelndes Heilwasser. So als sei das Netz an
all unseren Daseinsdeformationen schuld. Und als sei man selber halt ein
wenig undiszipliniert, miisse sich nur mal am Riemen reiffen und abschal-
ten, schon sei das Leben ein Ballsaal stillen Gliicks«. Womit sich ihm die
Ausgangsfrage seines Selbstversuchs schon nach kiirzester Zeit mit einem
klaren Nein beantwortet hat: Er wiirde gerne wissen, »inwieweit die Tatsa-
che, keinen Internetzugang und keinen Mailanschluss zu haben in unserer
vernetzten Welt einen dhnlich einschneidenden Schnitt bedeutet wie sei-
nerzeit Thoreaus’ Umzug in die nahe gelegenen Wilder«.

Doch nicht nur, dass sich diese — sagen wir fiir einen intelligenten Kopf
ziemlich naive — Erwartung nicht erfullt, das Gegenteil tritt ein. Riihles
selbst auferlegte Plackerei mit einem analogen Arbeitsalltag, dessen tech-
nische Infrastruktur und zum Teil auch soziale Voraussetzungen lingst
abgewickelt sind, lehrt ihn die Vorteile des Netzes mehr denn je schit-
zen. Wenn »der GrofRimperator und Angstmogul Frank Schirrmacher« in
seinem »Hirnschocker« (gemeint ist der netzkritische Alarmismus des
Pamphlets »Paybacke«) so tue, »als stiinde allein wegen des Googlegepras-
sels das ultimative Ende des selbstbestimmten Menschen bevor«, dann
mochte der digital Entzugsgeschidigte Rithle »zum glithenden Netzapo-
logeten« werden. — Das Unergiebige, ja Kontraproduktive und bei ein we-
nig vorausschauender Uberlegung im Vorhinein Kontraindizierte seines
Offline-Marathons schon sehr bald vor Augen, sind Riithles Tagebuch-
eintragungen sichtlich darum bemiiht, dem Leser das Experiment trotz-
dem irgendwie interessant erscheinen zu lassen. »Ich schwanke zwischen
euphorischer Sehnsucht nach der Wundermaschine und beeindrucktem
Staunen dariiber, wie rasend schnell sie die Welt aufsaugt.« Und, folge-
richtig, am Ende die »Sandburg« seines analogen Halbjahres-Intermez-
zos wegschwemmt.

Verfiihrt die digitale »Wundermaschine« zum Egotrip des informatio-
nellen Alles, Sofort und Vollstindig, so hat sich Alex Riihle fiir einen im
doppelten Sinne analogen Egotrip entschieden, einen mit umgekehrtem
Vorzeichen, minus statt plus. Sich selbst und uns will er beweisen: Offline
geht auch, »ich kann Entzugs, sogar total und ein halbes Jahr lang. Auch
wenn aufler dem Beweis als solchem nichts dabei heraus kommt oder,
vornehmer ausgedriickt, die Nachhaltigkeit des Experiments gleich Null
ist. Jedenfalls lisst das hektische Hochfahren simtlicher Rechner puinkt-
lich auf die Minute nach Ablauf der festgesetzten Fastenzeit nichts Gutes

94

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ahnen. Nichts, was auf eine Verhaltensumstellung, geschweige denn eine
sexistenzielle Verwandlung« des Probanden hindeuten wiirde.

Als kontraproduktiv muss man Riihles Selbstversuch, der den fatalen
Steigerungszwingen des Digitalismus mit der falschen oder Scheinalternati-
ve eines einmaligen digitalen Sabbat-Halbjahrs entkommen wollte, vor allem
deswegen einstufen, weil er den Blick fiir das produktiv Mdgliche einmal mehr
verstellt. Und einen >Erkenntnisdurchbruch« in dieser Hinsicht vermochte
offenbar auch die rasche Entdeckung nicht in die Wege zu leiten, dass Ab-
lenkung und Unkonzentriertheit nicht mit dem Netz in die Welt gekommen
sind, dass es sich dabei vielmehr um eine quasi konstitutionell bedingte An-
falligkeit des Homo sapiens sapiens handelt, der mit einer zugleich >nieder-
schwelligeren< und systematischeren Verhaltensmafiregel begegnet werden
miisste. Belesen und bildungsbeflissen wie es sich fiir einen Intellektuellen
ziemt, zitiert der Tagebuchschreiber diverse hochkaritige Stimmen, die den
smenschlichen Makel< — oder, wenn man so will, das mentale >Mingelwesen
Mensch« — deutlich genug bezeugen. Fernando Pessoa schreibe in seinem
»Buch der Unruhe«, zwischen 1913 und 1934 entstanden, »vom vergeblichen
Bestreben, bei sich selbst zu sein. So als seien die Ablenkung und die Entfrem-
dung von uns selber Grundkrifte«. Und Heideggers in »Sein und Zeit« aus
dem Jahr 1927 nachzulesende Begriffstrias fiir rastlose Neugier, kénnte, meint
Riihle, genau so gut »aus Pamphleten gegen die Ablenkungskraft des Internets
stammen«: Unverweilen, Zerstreuung, Aufenthaltslosigkeit. Aber wie viele auch
noch so einschligige Zitate er zum Beleg der allgemeinen, »iiberzeitlichen<
und also nicht digital verursachten Aufmerksamkeitsmisere anfiihrt, eine rea-
listische Praxisidee, wie dem zu begegnen wire, hat Rithle darum noch nicht.

Oder sollte er sie kurioserweise doch haben? Nimlich in dem Sinne,
dass ein Paradigma dieser Praxisidee in Riihles Notizen sogar vorkommt —
blof3, dass sie nicht ziindet, dass sie bei ihm nicht geziindet hat. Und von
was Anderem konnte dabei die Rede sein, als wiederum von der Kunst still-
zusitzen. Bei Parks, wir erinnern uns, handelt es sich um die altbuddhisti-
sche Achtsamkeitsmeditation Vipassana, hier bei Rithle jetzt um Zazen,
das zenbuddhistische Pendant. Bereits als Student habe er an mehrtigi-
gen Zen-Ubungen, Seshin genannt, teilgenommen und mitten in der Od-
nis seines digitalen Ramadans erinnert sich nun der Diarist an »ein paar
schone Erfahrungen<von damals. Ja, erinnert sich nicht nur, sondern fihrt
nochmals hin, in jenes irgendwo in der norddeutschen Provinz gelegene
Meditationszentrum, um dort gemeinsam mit anderen Ubenden wieder
in Stille zu sitzen — wie lange? einen Tag lang. »Einatmen. Ausatmen. Still
sein. Es riecht leicht nach Weihrauch, so wie damals. Man hért drauflen

95

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Regen auf den Kies tropfen, so wie damals. Ich sitze auf einem schwar-
zen Kissen und schaue auf die Raufasertapete, in der ich schon damals
nach wenigen Minuten des Sitzens immer Figuren zu erkennen glaubte,
ein Reh, ein Auge, eine springende Frau. [..] Und meine Knie schmer-
zen, noch mehr als damals. Einatmen. Ausatmen. Mann, hab ich Hunger.
Das letzte Mal, dass ich 25 Minuten am Stiick ruhig gehalten habe, war
im Computertomographen. Ein Orthopide machte zu Beginn des Winters
ein Bild von meinem Knie und stellte fest, dass mein Innenmeniskus total
zerfetzt ist. Heute stelle ich wihrend der ersten 25 Minuten Sitzen einmal
mehr fest, dass mein Aufmerksamkeitsvermogen total zerfetzt ist.«
Bereits am ersten und einzigen Tag seines erneuten Aufenthalts hatte
sich damit die ihn ebenfalls zum abermaligen Besuch motivierende Fra-
ge beantwortet, »ob ich jetzt, wo ich offline lebe, vielleicht zentrierter bin
als sonst«. Fehlanzeige. Und dartiber hinaus ein intellektueller Offenba-
rungseid. Denn was besagt der desastrose Befund »total zerfetztes Auf-
merksamkeitsvermogen« anderes als eben dies. Zen-Meisterin Gundula
mochte den Entmutigten noch zum Bleiben animieren, anders als damals
sei es fiir den mittlerweile 4o0-Jihrigen genau die richtige Zeit. Aber Riihle
hilt sich — »einatmen, ausatmen, Geplapper«— fiir einen hoffnungslosen Fall.
Tim Parks ist >dran gebliebens, es ging ihm ja auch wirklich dreckig.
Sollte es bei Rithle daran gelegen haben, dass es ihm noch nicht dreckig
genug gegangen ist? Es muss nicht daran gelegen haben, als Intellektueller
verfiigt man noch tiber andere Moglichkeiten, sich auf diesem Weg — auf
dem Weg hin zu einem konsequent praktizierten yogischen Exerzitium —
»erfolgreich« ein Bein zu stellen. Riihles ironischer Tonfall — »ganzheitli-
ches Instantgliicke, »stille Stammbhirnfreuden« und dhnliche Wertungen —
geniigt, um zu wissen, wie der Hase l4uft. >Abwehr mittels Ironisierung«
heifit bei Intellektuellen der altbewihrte Verdringungsmechanismus.
Zerschundene Knie kommen als Ausrede oder Entschuldigung {ibri-
gens nicht in Frage. Zum die Knie strapazierenden schwarzen Sitzkissen
gibt es schlieRlich Alternativen. Rithle weif} das, denn eine solche findet
ausdriicklich bei ihm Erwidhnung: der >schone griine Stuhl seiner Omac.
Unter dem 27. Dezember steht im Offline-Tagebuch: »Kein Wunder« — wie-
so eigentlich, denn das wundert einen schon! — »dass ich bislang nie ent-
spannt in dem schonen griinen Stuhl von meiner Oma saf}, den ich mir
vor Beginn des Experiments ans Fenster gertickt habe, um von hier aus als
freier analoger Mensch den Blick iiber die Alpen schweifen zu lassen.« In
Wahrheit — ich habe keine Hemmung, den Tagebuchautor an dieser Stelle
der Unaufrichtigkeit zu zeihen — hat ihn nichts wirklich oder ernstlich dar-

96

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

an gehindert, sich ein- oder zweimal fiir ca. eine halbe Stunde still auf die-
sen Stuhl zu setzen und den Blick wohin auch immer schweifen zu lassen.
Das wire exakt die Art regelmdfiger methodischer Unterbrechung gewesen,
die gleichzeitig niederschwellige und methodisch-systematische Ubung,
welche — ein halbes Jahr durchgehalten — seiner »psychischen Atemnot«
hochstwahrscheinlich abgeholfen hitte, gegen die das halbe Jahr digitaler
Totalunterbrechung bei ihm nichts auszurichten vermochte.

Allein zu dieser von ihm leider unterlassenen Ubung und zu keiner
anderen - einer Ubung freilich, der alles Spektakulire fehlt und aus der
sich auch kein publizistisch vermarktbares Tagebuch extrahieren liefle —,
einzig aus dieser ganz und gar unscheinbaren und von seinen Kollegen
wahrscheinlich nicht einmal registrierten Ubung passte das von Riihle so
emphatisch notierte »kiinstlerische Credo Cézannes«: »In sich alle Stim-
men der Voreingenommenheit verstummen lassen, vergessen, vergessen,
Stille machen, vollkommenes Echo sein.« Und nur wenn Riihle jene Ubung
nicht mutwillig verpasst hitte, wiirde erst recht gepasst haben, was er an
der gleichen Tagebuchstelle dazu auflerdem noch imaginiert: »Den Satz« —
Cézannes Satz — »wiirde ich mir gerne ausschneiden und riesengrofs iiber
mein Experiment hingen. Von dort her wiirde er streng und grimmig auf
mein momentanes Gerede herunterschauen.«

43

Unterbrechungskiinstler

Von Uberlebenskiinstlern ist bisweilen die Rede, auch von Uberraschungs-
kiinstlern. Von Unterbrechungskiinstlern zu sprechen dagegen, ist gewo6h-
nungsbediirftig. Wie die yogische Ubung selbst, die der Unterbrechungs-
kiinstler nach der hier vorgestellten Facon praktiziert.

Mit dem Ende des >ideologischen Zeitalters< aus der >Gottesposition«
vertrieben und in Folge einer Jahrzehnte wihrenden Demokratisierung
des Bildungserwerbs und der Wissensdistribution — der egalisierte Infor-
mationszugang im Netz war der letzte Schritt auf diesem Weg — inzwi-
schen auch aus der privilegierten Stellung des gesellschaftskritischen Vor-
denkers und >Wichters der Gerechtigkeit« entlassen, stehen Intellektuelle
heute gleichsam nackt da, ihrer angestammten >Raison d’étre< beraubt.
Auch wenn einige von ihnen es nicht wahr haben wollen und in gewis-
sen Abstinden triumphalistisch die Riickkehr der Intellektuellen auf die

97

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

offentliche Biithne verkiinden. Sobald z.B. anlisslich eines gréferen politi-
schen oder gesellschaftlichen Skandals die Fieberkurve medialer Erregung
in die Hohe schnellt und in den groflen internationalen Tageszeitungen
der obligatorische Appell renommierter Autoren >ganzseitig abgedruckt«
erscheint. So als hitte man es mit einer Spezies von Uberlebenskiinstlern
zu tun. Deren Uberlebenskunst ihr Starrsinn wire: trotz obsolet geworde-
nem Rollenschema stupides Festhalten an dessen Dramaturgie.

Nicht als vermeintliche Uberlebenskiinstler haben Intellektuelle noch
eine Zukunft. Gefragt wire vielmehr der Unterbrechungskiinstler, der als
>Hiiter der Aufmerksambkeit< fungiert. Der eigenen Aufmerksamkeit. Nicht
der der Anderen. Diese miissen ihre Aufmerksamkeit schon selber hiiten.
Héchstens konnte Thnen das Beispiel der sich in Unterbrechung tibenden
Intellektuellen eine Orientierungshilfe sein. Was das aufmerksamkeitsprak-
tische Verhalten dieser Intellektuellen — unabhingig von ihrem diskursiven
Verhalten, ihren sachlichen Voten im deliberativen Meinungsstreit — als ein
gesellschaftlich exemplarisches auswiese.

Doch Pardon, fur die Begriffsstutzigen, die jetzt fragen: was soll denn
das fiir eine Unterbrechung sein? zunichst noch einmal einen Schritt zu-
riick. Wenn gemeinhin von Unterbrechungen die Rede ist, sind es solche,
die man gerne vermieden sihe. Gewohnlich stért es, unterbrochen zu wer-
den, zumal bei einer Lieblingsbeschiftigung. Darum geht es aber nicht.
Von Belang ist der transitive Wortsinn von >unterbrechens, wie das Kompo-
situm Unterbrechungs-Kunst genaugenommen auch anzeigt. Der Unter-
brechungskiinstler unterbricht — nicht die Anderen, sondern sich selbst. Er
unterbricht die >schlechte Unendlichkeit< von Gedanken- und Handlungs-
ketten. — Machen das Geistesarbeiter nicht sowieso schon immer? Thre
geistigen Lockerungsiibungen. Den Griffel hinlegen und Luft schnappen,
Musik horen oder einen Krimi lesen wie der alte Bloch.

Die >Kleinkunst« der Unterbrechung in Ehren. In der heutigen Krise
der Aufmerksamkeit ist das aber zu wenig. Unkonventionelle Problemla-
gen verlangen eine unkonventionelle Antwort. Die yogische Kunst der »gro-
Ren Unterbrechungs ist eine solche. Auch wenn sie nicht fiir diesen >L6-
sungszwecks, ja fir tiberhaupt keinen endlichen Zweck als dessen Mittel
ersonnen wurde. Und ihre Weltpause, die Auszeit gedankenfreier Aufmerk-
samkeit, als ebenso selbstzweckhaft und in sich befriedigend zu veranschla-
gen ist wie Hannah Arendts >Epoché« des reinen Denkens als hochstem
menschlichem Selbstausdruck und Selbstgenuss.

Das Arendt’sche Exerzitium ist natiirlich eher nach dem Geschmack
von Intellektuellen. Werden sie trotzdem, die sich doch als die >Einsichti-

98

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

genc« bezeichnen, einsehen, dass nach zwei Jahrtausenden >unreinen Den-
kens«< nicht so sehr ein Exerzitium des reinen Denkens angesagt ist, als
vielmehr dasjenige der nichtdenkenden Aufmerksamkeitsitbung? Immer-
hin winkt ihnen, nachdem die Geschichte sozusagen schon tiiber sie hin-
weggegangen ist, hier die Moglichkeit, sich auf vollkommen unbedenkli-
che Weise noch einmal in ein neues »altes< Rollenverstindnis einzufinden,
das einer kulturell explorativen Avantgarde.

Eine >subpolitische« Avantgarde, die dem >Groflmeister« des Unterbre-
chungsdenkens in der linksintellektuellen Traditionslinie, Walter Benja-
min, Reverenz erwiese, indem sie den geschichtsmessianischen Hohenflug
seiner Gedanken zum ersten Mal in eine >erdnahe Umlaufbahn« brichte.
In eine an individuelle Praxis riickgebundene konkrete Vollzugsgestalt. Die
vielleicht erstin einem >Posthistoire« der Geschichts- und Gesellschaftsuto-
pie wie dem heutigen als solche tiberhaupt entdeckt, intellektuell gewiirdigt
und tatsichlich praktiziert werden kann. Wahrlich »in finsteren Zeiten<
lebend, mit Brecht zu sprechen, setzte Benjamin alle Hoffnung auf den
quasi endzeitlichen Versuch, das Kontinuum der Geschichte >aufzusprengen<
und die Zeit fiir einen Moment anzuhalten, fiir den entscheidenden, weil
alles verwandelnden Moment. Wo sonst aber als im Individuum, in den
vielen Einzelnen und ihren individuellen Zeitabliufen, miisste ein derart
radikaler Bruch sich zuerst abzeichnen und ereignen? Dem Verhingnis
der Weltzeit oder Weltzeit als apokalyptischem Fortschrittsfatum Einhalt
gebieten, wie Benjamin dies in seinen »Thesen tiber den Begriff der Ge-
schichte« postulierte — wie anders sollte das, »sozialvertraglich< und nach-
haltig, geschehen, als dadurch, dass die je individuell verkorperte Weltzeit,
die Weltzeit in einem jeden von uns, unterbrochen und voriibergehend
stillgestellt wiirde? Und dies wiederholt und nicht lediglich einmalig. Die
individuelle Weltpause, welche die im Individuum inkorporierte Weltzeit
unterbricht — diesen Bruchteil des Gesamtaufkommens an Weltzeit —, er-
zeugte im Unterbrechenden kein >weifles Rauschen«. Sie wire erfiillt von
der Erfahrung eines dem Weltzeitlichen gegeniiber Anderen, Ganz Ande-
ren< mitunter. Diese Erfahrung von Andersheit erachte ich mittlerweile fiir
so etwas wie die mentale Conditio sine qua non dafiir, auch weltzeitlich An-
deres nicht blofs denken zu kénnen, sondern es auch verhaltenspraktisch in
der eigenen Person zu manifestieren. — Die Benjaminsche >Erlésungsper-
spektives, sein Denken eines finalen Bruchs im Geschichtskontinuum als
zerstérerischem Fortschrittsverhingnis — Wachstumszwang miisste man
heute sagen — >sikularisiert und gerettet« als individuell zu praktizierende
methodische Unterbrechungskunst.

99

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Das Dunkle zwischen den Bildern

»In Christophs Schlingensiefs kinematographischer Philosophie«, so Hol-
ger Noltze, Medienwissenschaftler an der Universitit Dortmund, »ist das
Leben eine Folge von Einzelbildern, wie wir sie gerne hitten. Die Kontinui-
tit aber, die der Film behauptet, ist eine Illusion, die nur geht, weil zwi-
schen den Bildern, 16 pro Sekunde oder 24, ein Streifen Schwarz ist — das
Dunkle zwischen den Bildern.« Schlingensief sei es je und je darum gegan-
gen, dieses »Unsichtbare« sichtbar zu machen, »an dem wir so strikt und
stihlern und eisern realititsgewiss vorbei gucken«. Und, Noltzes Schliissel
zum Werk des Aktionskiinstlers: »Schlingensiefs Dreh war also eine Art
Ablenkung dieser eingeiibten Ablenkung, zurtick zur Sache.«

Von der notorischen Ablenkung ablenken und beharrlich zuriick zur
Sache: Der Schlingensief — viele mochten es nicht glauben — hat sich et-
was dabei gedacht, glaubt man Noltze. Zudem: Sofern er sich etwas dabei
denkt, regt sich im Kiinstler immer auch der Intellektuelle. Kurzum, las-
sen wir den Kiinstler als Intellektuellen selber zu Wort kommen.

Sein Paradigma bezog Schlingensief vom Aktionskiinstlerkollegen Al-
lan Kaprow: »Eine Aktion von ihm muss man sich ungefihr so vorstellen.
Eine Gruppe von Leuten sitzt in einem Kasten und sieht dabei zu, wie je-
mand eine Apfelsine schilt. Eine andere Gruppe in einem anderen Kasten
sieht, wie jemand eine Banane schilt und isst. Eine dritte Gruppe sieht gar
nichts, der Raum ist leer. Alle Leute kommen raus und regen sich auf. >So
ein Quatsch, was soll das.< Plstzlich hort jemand aus der Bananengruppe
das Stichwort Apfelsine. Grofle Diskussion, wer hat was gesehen? Die drit-
te Gruppe, vollig in Aufruhr, kurz vor Revolution. sVerdammte Scheifle,
was beschwert ihr euch? Wir hatten noch nicht mal ein Stiickchen Schale,
wir hatten gar nichts, wir salen stundenlang im leeren Raum«. — Das ist
doch das, was uns im Leben immer wieder passiert. Man sieht ein Bild und
denkt, das sei die Welt, vergisst aber, dass es ganz viele Bilder von der Welt
gibt. Dass man auch in sich selbst ganz viele Bilder, Ideen, Sehnsiichte hat,
die man nicht erfiillen konnte, an denen man aber immer noch hingt, wo
man weinen kénnte, weil man sie aufgeben musste. [...] Ich glaube, dass je-
der so eine Dunkelphase in sich hat, dass jeder hin und wieder in so einem
leeren dunklen Raum sitzt, in dem die Bilder und Sehnsiichte weiterleben.
Und den man vielleicht doch noch realisieren kann, wenn man diese Dun-
kelheit nicht ignoriert.«

100

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also: Bei Schlingensiefs Dunkelheit zwischen den Bildern — »und diese
Information zwischen den Bildern, das ist das, was mich interessiert« —
handelt es sich nur wieder und wieder um Bilder, er méchte immer noch
mehr davon. — Schade, verschenkt, die so viel versprechende >Bildidee< vom
>Dunkel dazwischen<«. Und mit ihr der raffinierte Gedanke einer Ablen-
kung von der Ablenkung; denn warum sollten gerade die verdunkelten Bil-
der zwischen den sichtbaren die interessanteren sein, die zuriick zur Sache
lenken? Es werden zunichst nur andere Bilder sein, sonst nichts.

Noch einmal Schlingensief: »... ich sag’ ihnen eins, sie haben eine
Dunkelphase in sich. In der leben die Bilder und auch die Uberzeugun-
gen, die sie schon aufgegeben haben, oder die sie in der Verschmelzung
eigentlich noch realisieren kénnten — der Moment von Transformation,
der tatsichlich wichtig ist.« — Aller Nachdruck hilft nichts, Schlingensief
und der ihn rithmende Noltze kaprizieren sich auf ein de facto blof gedach-
tes Moment von Transformation, das aufmerksamkeitspraktisch unvollzieh-
bar bleibt und bestenfalls in der Abstraktion, als gedankliches Konstrukt,
einen Augenblick lang besticht. Die Aufforderung, seine Aufmerksam-
keit auf die Dunkelphase zwischen den Bildern zu lenken, ist ungefihr
so praktikabel wie die, sich beim Beobachten der Umwelt auf den leeren
Raum zwischen den Atomen zu konzentrieren. Beide Male sieht man
rein gar nichts, >Hirnfickerei< das Ganze, der Ausdruck hitte Schlingen-
sief gefallen.

Holger Noltzes Essay tiber Schlingensief schliefit mit den Worten:
»Stur sahen die Verfertiger der Bilder an dem vorbei, worauf Schlingen-
sief schreiend und rennend und am Ende immer verzweifelter zeigte, das
Dunkle dazwischen.« Noltze entgeht, dass Schlingensief genauso vorbei-
gesehen hat, >stur«< wollte er zusitzlich zu den gesehenen noch mehr Bilder
sehen und kein Dunkel. — Obwohl doch die suggestive Rede vom >Dunkel
dazwischens, ungeachtet der ihr von Schlingensief und Noltze verliechenen
kontraintuitiven, mystifikatorischen Semantik, von Anfang an in die ent-
gegengesetzte, einzig plausible Richtung deutet und man erst einmal da-
rauf kommen muss, ihr durch eine gedankliche Verrenkung das genaue
Gegenteil zu unterlegen. Was lige niher, als die nicht wortlich sondern
heuristisch zu verstehende >Bildidee< von der »Dunkelphase zwischen den
Bildern« mit dem reinen Aufmerksambkeitsraum des Bewusstseins in Ver-
bindung zu bringen? Als solcher unmittelbar erfahrbar - statt lediglich
indirekt per Reflexion abstrakt konstruiert — in der strengen Aufmerksam-
keitsiibung des yogischen Exerzitiums. Auch erfahrbar dabei — und inso-
fern mag man der Noltze-Schlingensief’schen Version der im >Dunkel da-

101

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zwischen verborgenen Bilder< ein Gran Wahrheit konzedieren —, wie fiir
uns nur jedes Mal innerhalb dieses einen Aufmerksamkeitsraums simitli-
che Bilder entstehen und vergehen, die wir uns von der Welt und von uns
selbst machen resp. durch mediale Agenturen anfertigen lassen.

45

Auf dass die kreisenden Gedanken
endlich ihren Grund finden

Dies das Motto — man liest es und staunt —, das der krebskranke Schlin-
gensief seinem Tagebuch »So schoén wie hier kanns im Himmel gar nicht
sein« voranstellt. Wie dachte er sich, dass dies geschehe, »dass die kreisen-
den Gedanken endlich ihren Grund finden«? Sein Rezept: »Quilt der Ge-
danke dich, dann denk ihn weg.« — Dass es so nicht wirklich funktioniert,
wird ihm schwerlich verborgen geblieben sein. »Mir erscheint es wichtig,
in mein Diktiergerit vor allem Gedanken zu sprechen, die mir gekommen
sind.« Und der Gedanke, quilende Gedanken einfach wegzudenken, ist
so ein Gedanke, der ihm gekommen ist, ein sehr menschlicher. Der noch
quicklebendige und umherwirbelnde Schlingensief konnte gar nicht ge-
nug Gedanken und Bilder pro Sekunde haben. Bis zu einem gewissen Grad
gehort sich das auch so fiir einen Kiinstler. Aber wenn er lebensgefihrlich
erkrankt, ist die Einsicht an der Zeit: »Ich will auf alle Fille leben. Aber
nicht um wieder in diesen blinden Trott zu verfallen, noch schneller, noch
mehr. Sondern ich will ein Leben leben, das einen Sinn ergibt und sich den
Menschen nihert.« Und wenn Jesus dabei dem Kunstler hilft, auch gut.
»Nach einer Zeit hat mir irgendjemand einfach die Stimme abgeschaltet.
Ich bin ganz still geworden und habe hoch geguckt. Da hing das Kreuz und
in dem Moment hatte ich ein warmes, wohliges Gefiihl. Ich war plétzlich
jemand, der sagt, halt’ einfach die Klappe, sei still, es ist gut ... Mir fillt
auf, dass ich so viele Sachen gemacht und wieder umgedreht habe, so viele
widerspriichliche Gedanken gedacht und andere Leute dazu angestachelt
habe, dass ich meinem eigenen Denken nicht mehr traue.«

Und wie ein >Reenactment« des zuletzt Gesagten, liest man etliche Sei-
ten spiter: »... wenn ich noch denke, wenn ich noch aktiv bin, dann leide
ich nicht. Selbst wenn man mich ans Kreuz nagelt, kann ich noch etwas
denken. Dann leide ich auch noch nicht ... Das ist das Grundprinzip: So-
lange ich iiber mich und andere nachdenke, leide ich nicht ... Ich habe nur

102

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreckliche Angst vor dem Moment, wo das alles aufhért. Irgendwann ge-
hen die Gedanken ja weg und das ist Leid. Ich mdchte so lange wie moglich
denken diirfen. Muss ich halt lernen, auf dem Sofa zu liegen und nichts
anderes zu tun als Gedanken zu denken.«

»All sein Rennen und Schreien, das Entblofen des Privaten, waren
Mittel zur Herstellung von Aufmerksamkeit fiir die Sache. Zur Tragik des
Kiinstlers Schlingensief gehért, dass das Schreien, Rennen und Entbléflen
von Medien, die nichts anderes kennen, fiir die Sache genommen wurde,
seine Kunst aber ibersehen.« Das sagt wieder Holger Noltze. Die Frage
bleibt, was hier »Aufmerksamkeit fiir die Sache« heifdt. Und »Tragik, die-
ses verbale Schwergewicht, ist so ein Wort an dieser Stelle, das mich glei-
chermaflen ratlos lisst. Wenngleich ich zugebe, dass es auch mich ein biss-
chen tragisch anmutet, einsehen zu miissen, dass einem Kiinstler, dem das
Rennen und Schreien und das gedankliche Zermartern seines Hirns zur
zweiten Natur geworden sind, selbst mit dem Hinweis auf die ultimative
Kunst stillzusitzen schlussendlich wohl nicht zu helfen wire.

46

Hans Theorie der speziellen Impotenz

Der aus Korea kommende Philosoph Byung-Chul Han trifft, auch wenn er
nicht wie Nietzsche gleich mit dem Hammer philosophiert, den Nagel auf
den Kopf mit der lapidaren Feststellung: »Wir leben heute in einer Welt, die
sehr arm ist an Unterbrechungen, arm an Zwischen und Zwischen-Zeiten.
Die Beschleunigung schafft jede Zwischen-Zeit ab.« — So wie der visuel-
le >Teilchenbeschleuniger< Schlingensief noch den Sekundenbruchteil an
Dunkelheit zwischen den kinematographischen Bildern abschafft, indem
er ihn am liebsten als Supernova einer Milliarde anderer Bilder explodieren
lieRe.

Hans Theorie der >speziellen Impotenzs, wie ich sie hier einmal nen-
nen mochte, besagt in Kiirze dies: Dass es »zwei Formen der Potenz« gibt.
»Die positive Potenz ist die Potenz, etwas zu tun. Die negative Potenz ist
dagegen die Potenz, nicht zu tun, um mit Nietzsche zu sprechen, Nein zu
sagen.« Eben diese »negative Potenz« ist Han zufolge den Hyperaktiven
ginzlich abhanden gekommen. Anders gesagt, sie leiden an der speziellen
Impotenz, keine »negative Potenz« mehr zu besitzen; an der Unfihigkeit,
von ihrer Aktivitit lassen zu kénnen. Wihrend Impotenz allgemein »die

103

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unfihigkeit, etwas zu tun« bezeichnet, verdammt die spezielle Impotenz
die Betroffenen dazu, unfihig zu sein, etwas nicht zu tun. »Die Impotenz ist
lediglich das Gegenteil der positiven Potenz. Sie ist insofern selbst positiv,
als sie an etwas gebunden ist. Sie vermag nimlich etwas nicht. Die nega-
tive Potenz tiberschreitet diese Positivitit, die an etwas gefesselt ist. Sie ist
eine Potenz, nicht zu tun.« Und dann benennt Han das Desastrose der
speziellen Impotenz: »Wenn man ohne die negative Potenz, nicht wahr-
zunehmen, nur die positive Potenz, etwas wahrzunehmen, besifle, wire
die Wahrnehmung allen andringenden und sich aufdringenden Reizen
und Impulsen hilflos ausgesetzt. Keine >Geistigkeit« wire dann mdoglich.
Wenn man nur die Potenz, etwas zu tun, besidfse und keine Potenz, nicht
zu tun, so kiime es zu einer tédlichen Hyperaktivitit.«

Das »UbermaR an Positivitit« — das permanente Zuviel an Bildern und
Gedanken, »an Reizen, Informationen und Impulsen« — bringt den mensch-
lichen Aufmerksambkeitshaushalt ins Trudeln. Mit dem Totalversagen der
»negativen Potenz« wird unsere Wahrnehmung »fragmentiert und zer-
streut«. Keine tiefe und gesammelte Aufmerksamkeit mehr, nur die breit
gestreute, oberflichliche. Kultur aber verdankt sich der Tiefenaufmerksam-
keit, keine kulturelle und intellektuelle Kreativitit ohne sie. — Ein Weckruf,
den wegzuklicken Max Mustermann mit dem Handy am Ohr und dem Bild-
schirm vor der Nase wie das sprichwortliche Brett vorm Kopf sicher kein Pro-
blem hitte — wiirde denn erlesene Theorieprosa wie die Han’sche tiberhaupt
bis zu seinen Geritschaften vordringen.

Intellektuelle hingegen — vorausgesetzt dass sie geneigt sind, Hans
Kunst der analytisch stringenten Parataxe mitzuvollziehen und sie nicht als
Alarmismus abzutun - diirften sich ihrer »positiven Potenz« entsinnen,
und in Anbetracht der speziellen Impotenz-Diagnose die >Uljanow-Frage<
Was tun? stellen. Was tun, um wieder der »negativen Potenz« nicht zu tun
maichtig zu werden? Zumal auch auf ihrem, der Intellektuellen ureigenem
Aktivititsfeld, dem der Reflexion, die negative Potenz als Antagonist der
positiven Han unverzichtbar erscheint. »Wenn man nur die Potenz, etwas
zu denken, hitte, wire das Denken in die endlose Reihe der Gegenstin-
de zerstreut. Unmoglich wire das Nachdenken, denn die positive Potenz,
das Ubermaf an Positivitit, lisst nur das Fortdenken zu.« Harald Welzers
Parole »selbst denken« wire noch nicht die Antwort auf ein rastloses Fort-
denken auf eingefahrenem Geleise. Mehr versprechen darf man sich von
einem yogischen Exerzitium. Worauf auch Han ganz beildufig einmal hin-
weist. So beildufig, dass yogisch uneingeweihte Leser kurzerhand dariiber
hinweg lesen. »In der Zen-Meditation z.B. wird versucht, die reine Nega-

104

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tivitit des nicht-zu, d.h. die Leere zu erreichen, indem man sich von dem
andringenden, sich aufdringenden Etwas befteit. [...] Sie ist eine Ubung, in
sich einen Souverinititspunkt zu erreichen, Mitte zu sein.«

Uber die yogischen, die iibungspraktischen Schlussfolgerungen, wie
sie sich auf Grund der Hanschen Analyse einem jeden aufmerksamen Le-
ser nahelegen, geflissentlich hinweggesehen hat vor allem das Feuilleton,
das Hans Essay mit dem die intellektuellen Zeitungsmacher sichtlich aus
dem Tiefschlaf reiRenden Titel »Miidigkeitsgesellschaft« zu unverhoffter
Popularitit verholfen hat. Es lief} sich wieder einmal herrlich verbalradi-
kal risonieren, ohne dass der Risonierende im Geringsten eine praktische
Konsequenz aus seinem Risonnement ziehen miisste. Einen ebensolchen
Narren gefressen am blumigen Sujet Miidigkeitsgesellschaft hatte kurz da-
rauf auch das deutschsprachige Regietheater, das fiir die Dauer einer Spiel-
zeit den Stichwortgeber Han zu seinem liebsten Souffleur erkor.

Mit dem Theaterrummel um die Miidigkeitsgesellschaft hatte sich der
von Han zaghaft angedeutete Gedanke einer tibungspraktischen Thera-
pierbarkeit der speziellen Impotenz vollends verfliichtigt. Wie schon das
Feuilleton sich nicht fiir das yogische Kurativ oder Korrektiv interessiert
hat. Im einen wie im andern Fall ging es darum, sich an der »Mudigkeit
der positiven Potenz« zu delektieren, am Skandalisierungspotential der
hyperaktiven Seelenwracks und erschépften Selbste. Woran Han nicht
ganz unschuldig ist. Denn sein Ideal einer Miidigkeitsgesellschaft der »ne-
gativen Potenz« — in Peter Handkes »Versuch iiber die Miidigkeit« ist er
diesbeziiglich fiindig geworden — deutet er erst auf den letzten Seiten sei-
nes Biichleins metaphorisch verklausuliert an. Die plétzliche Utopie eines
»Ganz Anderenc. Zu dessen >anderem Ufer< zu gelangen, vom diesseitigen
der real existierenden Mudigkeitsgesellschaft aus, ein Weg dem Leser sich
allerdings nicht erschlief3t. No bridge over troubled water.

Dafiir desto stifier der melancholische Schmelz von Handkes Lyrismen
iiber schone Miidigkeit. »So saflen wir — in meiner Erinnerung immer
drauflen in der Nachmittagssonne — und genossen redend oder schweigend
die gemeinsame Miidigkeit. [...] Eine Wolke von Miidigkeit, eine dtherische
Midigkeit, vereinte uns damals.« Handke zitierend hat sich fiir Han die
spezielle Impotenz in wolkigem Wohlgefallen aufgelést. Atherisch endet er
mit der Heiligsprechung des Sabbat: »Nach seiner Schépfung erklirte Gott
den siebten Tag fiir heilig. Heilig ist also nicht der Tag des um-zu, sondern
der Tag des nicht-zu, ein Tag, an dem der Gebrauch des Unbrauchbaren mog-
lich wire.«

105

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

47

Daumelinchen im Arbeitslager

Die sprachliche Ubertreibung gehért zum intellektuellen Geschift wie das
Klappern zum Handwerk. Freilich nur so lange wie Intellektuelle ihr Me-
tier gemifd der hergebrachten Weise eines wetteifernden Vordenkertums
betreiben. Sobald sie sich der exemplarischen Ubungsaskese einer Perso-
nalunion von Intellektuellem und Yogi befleiffigen, sind andere Fertigkei-
ten als das verbale Schaulaufen gefragt.

Auch fiir einen, der von intellektuellen Debatten nichts hilt, kann es
nicht schaden, wenn er sich ab und an mit einer starken These bei den Peers
und den Medien ins Gesprich bringt. Dies mag sich der tiber 8o-jihrige
Michel Serres gesagt haben, als ihm der Gedanke kam, den >digital native«
zur Krone der Schopfung zu erkliren bzw. zu deren vorerst letztem Za-
cken. Der in Wirklichkeit ein Daumen ist. Jener >Ganzkorperdaumens,
als welcher die Angehdérigen der Netzgeneration in den Augen pradigital
Geborener in Erscheinung treten. Und in dessen agiler Spitze an Verstand
und Abstraktionsvermégen bequem Platz findet, was individuell inkorpo-
riert davon tiberhaupt noch gebraucht wird — im Zeitalter einer auf Festplat-
ten externalisierten und »>Cloud-gestiitzten< Kollektivintelligenz.

Weil das Wissen fiir sie in ihren Laptops ausgelagert ist, triigen die
Diumlinge — von Serres zirtlich »Diaumelinchen« genannt, »la petite pou-
cette« ist sein Internet-Mirchen auf franzésisch tiberschrieben — ihren
Kopf nicht linger auf den Schultern und seien daher mit dem >Heiligen
Dionysius« vergleichbar, der sein abgeschlagenes Haupt mit sich herum-
getragen habe. Von der Kopflastigkeit des Wissens befreit, breite sich in
den Kopflosen bzw. dionysisch Enthaupteten nun die schiere Lust am Er-
finden aus. »Unser intelligenter Kopf ist aus unserem knochenbewehrten
neuronalen Kopf herausgetreten. Die Kognitionsbiichse in unseren Hin-
den enthilt und hilt in der Tat am Laufen, was wir einst unsere Vermo-
gen nannten. Was aber tragen wir nach der Enthauptung noch auf unseren
Schultern? Die erneuernde und lebendige Intuition. In die Biichse ausgela-
gert, entldsst uns die Bildung an die helle Erfindungsfreude.«

Von Hause aus ist Serres nicht Mirchenerzihler, sondern Medienfor-
scher und -theoretiker. Als Professor an der Sorbonne und in Stanford war
er jahrzehntelang in enger Tuchfiihlung mit anderen namhaften Intellek-
tuellen. Eine intellektuelle Stimme, auf deren Urteil Verlass sein sollte,
mochte man meinen. »Ohne dass wir dessen gewahr wurden, ist in einer
kurzen Zeitspanne, in jener, die uns von den 7oer-Jahren trennt, ein neuer

106

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch geboren worden. Er oder sie hat nicht mehr den gleichen Koérper
und nicht mehr dieselbe Lebenserwartung, kommuniziert nicht mehr auf
die gleiche Weise, nimmt nicht mehr dieselbe Welt wahr, lebt nicht mehr
in derselben Natur, nicht mehr im selben Raum.« Das ist — iiber den Dau-
men gepeilt — zutreffend. Nur fragt sich, ob das nicht eher ein Grund ist,
ins Griibeln zu kommen, statt ins Schwirmen. — Serres hat sich fiir die
Schwirmerei entschieden und es ist ihm nicht schwer gefallen, aus sei-
nem Material gleich noch eine >grofle Erzihlung« zu fabrizieren, eine die-
ser »grandes recites«, dieser gleichsam im Rundumschlag Sinn stiftenden
Narrative aus der Feder von Intellektuellen und Ideologen, von denen sein
Landsmann Lyotard vormals gesprochen hat und von denen er meinte, dass
ihre Zeit — postmodern — ein fiir allemal voriiber sei. Vortiber fiir Serres
ist mit Sicherheit die Postmoderne resp. ihr Diskurs. Und da — Serres ist
Jahrgang 1930 — sicher auch der grofite Teil seiner Lebenszeit voriiber ist,
diirfte er sich gefragt haben: Will ich meine Karriere als x-ter Kulturpes-
simist aus den Reihen der >klagenden Klasse< beschliefen oder mochte
ich nicht lieber mit einer ordentlichen Dosis »positiven Denkens«< in die
sewigen Jagdgriinde« geistigen Nachruhms eingehen? Da auch der Grof-
intellektuelle bloR ein Mensch ist und kein objektiv >seine Zeit in Gedan-
ken fassender< Aufzeichnungsapparat, hat sich Serres, vermute ich, gegen
das Klagen und firs Rithmen entschieden — fiir »Daumelinchenc, seinen
spiten Schwarm.

»Schwarm« lautet auch der lapidare Titel von Byung-Chul Hans wiede-
rum schmalem, aber nicht schmalbriistigem Essaybidndchen, worin er den
gleichen Gegenstand einer kritischen Bewertung unterzieht. Gemeint ist
natiirlich der Schwarm der allenthalben beschworenen »Schwarmintelli-
genz, die angeblich spielend die limitierte Intelligenz eines jeden Einzel-
nen von uns aussticht. Und dieselbe damit »in the long run< obsolet und
uiberflissig mache. — Hans Lesart des Phinomens bestitigt auch sogleich
den Verdacht, der einen bei Serres’ Enthusiasmus beschleicht: dass er nur
auf Kosten niichterner Realititspriifung zu haben und iiberhaupt durch-
zuhalten ist. So wie an sich schon das Digitale immer mehr vom »Realen«
wegfiithrt, das nur noch als Widerstand empfunden werde. »Das Digitale
unterwirft die Lacansche Triade des Realen, des Imagindren und des Sym-
bolischen einem radikalen Umbau. Es baut das Reale ab und totalisiert das
Imagindre.« Das Resultat dieses Umbaus: »Das Smartphone fungiert als
ein digitaler Spiegel zur postinfantilen Neuauflage des Spiegelstadiums.
Es er6ffnet einen narzisstischen Raum, eine Sphire des Imaginiren, in der
ich mich einschliefe.«

107

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

So viel zu Michel Serres’ Geburt eines »neuen Menschen, der »nicht
mehr die selbe Welt« wahrnimmt und nicht mehr »im selben Raum« lebt.
Und weil auch der liebe Herr Han nur ein Mensch ist und gelegentlich
gern ubertreibt, legt er gleich noch einmal nach: In Gestalt der mobilen
Endgerite trigt heute jeder seinen Arbeitsplatz mit sich herum »wie das
Arbeitslager«. — >Is was dran<, mochte man sogar sagen, liest man die
romaneske Docufiction der jungintellektuellen ZEIT-Journalistin Nina
Pauer iiber den endlosen Arbeitsalltag ihrer Generationsgenossen. Tagein
tagaus hingen sie 24 Stunden lang mit der Aufmerksamkeit — gedanklich
wie affektiv — am Tropf ihres mikroelektronischen Schnickschnacks — und
versiumen dartiber ihr Leben.

Nina Pauers Buch »LG oder wie wir vor lauter Kommunizieren unser
Leben verpassen« ist eine deprimierende Lektiire. Zum einen wegen dem,
was sie da an tunnelblickartigem Suchtverhalten und seelischer Verédung
mit ein paar losen Erzihlfiden anschaulich vorfiithrt. Aber es ist mehr
noch deprimierend deswegen, weil ihren kommentierenden Einschiiben
aufler halbherzigem >Ins-Gewissen-Redenc intellektuell nichts zu diesem
Desaster einfillt.

Abgelenktsein vom Realen ist von Mal zu Mal der >regulire< Aufmerk-
samkeitsstatus bei Angehorigen der Netzgeneration. »Abgelenkt von uns
selbst und den Anderen. Abgelenkt vom nichsten Moment ihres und
unseres gemeinsamen Lebens. Abgelenkt, wie immer, von all den neuen
Momenten und deren Ubertragung. [..] Wohin mit all den Momentauf-
nahmen? Was sollen all die anderen mit unseren Bildern? Und wir mit
ihren? Erinnern wir uns wirklich alle besser an sie, wenn wir sie stindig
iibermitteln? [..] Fragen wir uns doch einmal ehrlich: Sind es wirklich
noch wir selbst, die tiber unsere Zeit bestimmen? Sind es wirklich noch
wir allein, die am Hebel sitzen? [...| Warum eigentlich immer alles leuchten
muss? Was genau daran so schlimm wire, einfach einmal ganz allein zu
sein? Gar nichts, wir kénnen super allein sein. SchlieRlich tut das ja jedem
gut, Zeit nur mit sich selbst. Eigentlich wiinschen wir uns alle viel viel
mehr davon ... Nein, so richtig werden wir nie mehr damit aufhoren. Unser
Fortschrittsbalken, was Kommunikation angeht, lisst sich einfach nicht
mehr zuriickdrehen. Und es wird deshalb schlichtweg auch nicht eintre-
ten, dass wir durch irgendein wundersames Schliisselerlebnis oder einen
allzu heftigen Kommunikations-Overkill, der uns eine Pause verordnet,
unsere Telefone in einem hohen Bogen von irgendeiner Briicke schmeiflen
[...] All das wird nie passieren. Denn dafiir ist das, was wir da alles mit Face-
book zeigen, das, was in unseren Telefonaten und Emails passiert, das was

108

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir stindig besprechen und in SMS quetschen, einfach viel zu wichtig [...]
Es ist, oft genug, nichts geringeres als unser Leben.«

Moglicherweise entzieht sich die Autorin ja ihrer intellektuellen Bring-
schuld - der »Anstrengung des Begriffs«, wie Hegel gesagt hitte —, weil sie
radikales >Hinterfragen< in diesem Fall immer schon mit einer bestimm-
ten Sackgasse assoziiert: der des kulturkritischen Lamentos und seiner in
puncto alternative Praxis erst recht kompletten Ratlosigkeit. Aus diesem
Zwiespalt, dem Dilemma zwischen frohlicher Affirmation und kulturpes-
simistischer Negation, vermag im Falle der gesellschaftsweit grassierenden
Aufmerksambkeitspathologie, von der auch die intellektuelle Aufmerksam-
keitspraxis nicht verschont bleibt, das Diskursive allein nicht hinauszu-
fuhren. Dies vermochte allenfalls — und wer wire berufener, es in Angriff
zu nehmen, als die Aufmerksamkeitsexperten par excellence, die Intellek-
tuellen nidmlich — eine nichtdiskursive Praxis in der Ersten Person Singular,
soll heiflen, der methodische Selbstversuch des yogischen Exerzitiums.
Wer diesen Ubergang vom Diskurs zur Praxis, zur Ubung, nicht vollzieht,
dem oder derjenigen bleibt in der Tat wenig mehr als der matte Versuch
einer Art>Einsichtstherapie« sich selbst und Anderen >gut zuzureden<, um
wenn schon nicht dem Ubel an sich, so zumindest dessen drgsten Wuche-
rungen entgegenzutreten.

48

Ehrenrettung fiir M. S.

Dass der Diumelinchen-Dichter Michel Serres auch anders kann oder ge-
konnt hat, belegt eine Passage aus seinem Gesprichsbuch mit Bruno La-
tour. Ein Buch {iibrigens, in dem er die Legende von einem intellektuell
so glorreichen Nachkriegsfrankreich mit seinen auratischen Intellektuel-
lenfiguren griindlich gegen den Strich biirstet und sich ihm als das wah-
re Gesicht des akademischen und Wissenschaftsbetriebs bis in die Goer-
Jahre hinein atmosphirisch und habituell die Prolongierung des Krieges
und seiner Feindschaften zu erkennen gibt. Wie er — ganz abgesehen von
diesem Extrem — generell in intellektuellen Milieus und deren Debatten
einen >Attraktor< ausmacht fiir Eitelkeit und Selbstgerechtigkeit, Konformi-
titsdruck und Gruppenzwang, die eher Stumpfsinn als Inspiration erwar-
ten lassen. Ein Hintergrund, vor dem die folgende Auflerung ihre Plausi-
bilitit gewinnt: »Was in der Philosophie, aber auch in den Wissenschaften

109

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fortschritte bringt, ist die Erfindung von Begriffen, und diese Erfindung
vollzieht sich stets in der Einsamkeit, in der Unabhingigkeit und Freiheit,
ja, im Schweigen. Es fehlt uns nicht an Colloquien [...]. Was uns dagegen
schmerzlich fehlt, sind stille Klosterzellen und Schweigegebote, sind Mén-
che und Einsiedler [...]. Diskussion konserviert das Vorhandene; Erfindung
verlangt rasche Intuition, die Leichte der Schwerelosigkeit.« Und an ande-
rer Stelle: »Die neuen Ideen kommen aus der Wiiste, von den Anachoreten,
den Einsiedlern, denen, die sich zuriickziehen und nicht in den Schall und
Wahn der Diskussion geworfen sind, die ihrerseits repetitiv ist. Die Dis-
kussion macht immer allzuviel Liarm, als dass man noch unbefangen den-
ken kénnte. Das ganze Geld, das heute skandaldserweise fiir Kolloquien
verschleudert wird, sollte ausgegeben werden, um Klgster zu bauen, mit
dem Gebot der Zurtickhaltung und zum Schweigen.« — Liest sich das nicht
schon beinah wie ein Plidoyer fiir den Yogi, den Yogi in Personalunion mit
dem Intellektuellen? Fiir die Peniblen hier der Textnachweis: Michel Ser-
res, Aufklirungen — Fiinf Gespriche mit Bruno Latour, Berlin 2008 (die
franzgsische Originalausgabe erschien bereits 1992), Seite 59 f. und 123f.

49

Intellektuelle Plaudertasche aus dem Hiuschen

Und zwar vor lauter Begeisterung. Woriiber? Uber den »Epochenwechsel«.
Iris Radisch kann von sich behaupten, dabei gewesen zu sein. Dabei ge-
wesen, wie »der klassische Intellektuelle [...] mit Wucht auf die 6ffentliche
Biihne zuriick[kehrt]«. — »Klassisch« heiflt »der engagierte Intellektuelle,
der nicht agiert im eigenen Interesse — etwa gegen Windkraftriader vor dem
eigenen Landhaus oder [...] in Frankreich gegen Gesetze, die den eigenen
Bordellbesuch tritben kénnten —, sondern im Namen seines Gewissens,
das hoher rangiert als alle personlichen Sonderinteressen.

Der also ist zuriick auf der internationalen Bithne und obendrein »mit
Wucht«. Potztausend! Was hat ihn auferstehen lassen von den Toten?
Ein Aufruf! Von soo Schriftstellern aus aller Welt gegen die »Totaliiber-
wachung des Biirgers«. Der Aufruf, so die begeisterte Radisch, »muss als
der Anbruch eines neuen Zeitalters verstanden werden. 560 Autoren aus
83 Lindern, darunter einige Literaturnobelpreistriger, protestieren gegen
die weltweite digitale Masseniiberwachung — und sie tun dies mit recht
konkreten Forderungen. Jeder Biirger miisse das Recht haben, mitzuent-

110

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheiden, »in welchem Ausmaf seine personlichen Daten gesammelt, ge-
speichert und verarbeitet werden und von wemc. Sie rufen alle Staaten und
Konzerne auf, dieses Recht zu respektieren. Und sie rufen die Vereinten
Nationen auf, »die zentrale Bedeutung der Biirgerrechte im digitalen Zeit-
alter anzuerkennen und eine verbindliche Internationale Konvention der di-
gitalen Rechte zu verabschieden.«

»Kurz vor Revolutions, hitte Schlingensief gesagt. Radisch setzt noch
eins drauf: »Aufstand«, »Aufruhr«, »Angriff auf das digitale Imperiumc,
»Abwehrkampf gegen einen global agierenden Gegner«. So im Feuilleton-
Aufmacher der ZEIT vom 12.12.2013. Und um gleich ein Beispiel zu geben,
wie wild entschlossen dieser »Abwehrkampf« gefiihrt wird, zitiert sie T. C.
Boyle, noch so eine Quasselstrippe, die gern Geschichten erzihlt: »Surfen
Sie nicht im Internet, gehen sie nicht hinaus auf die Strafe. [...] Zerstéren
Sie einfach das Telefon und den Computer, und nehmen Sie den Hinter-
ausgang Thres Hauses, Thres Appartements, IThrer Hiitte oder Thres Schup-
pens, und vergraben sie sich im Dreck.«

Aufrufe wie der der Fiinfhundert sind, so Radisch, »ein Fanal, Zei-
chen und Wunder zugleich«. Aus der Tatsache, dass »das globale Ausmafd
der Masseniiberwachung [...] die Lage unumkehrbar [!?] verdndert [hat]«,
folgt gemifl Radischs wundersamer Logik: »So, wie es ist, kann es nicht
bleiben ... Der Wind hat sich gedreht.« — Das ist, mit Verlaub, dermafien
gedanklich verrenkt, als stiinde die Absicht dahinter, die Geduld intellek-
tueller Einrenkungskunst auf die Probe zu stellen. Wiissten wir nicht, dass
Frau Radisch - sagen wir fiir die Dauer der Niederschrift ihres Artikels —
lediglich der menschlich-allzumenschlichen Versuchung erlegen ist, dem
Wunsch statt der Reflexion die Vaterschaft des Gedankens anzuvertrauen.

Wie anders denn als Wunschdenken wird man bei niichterner Lagebe-
urteilung Satze wie die folgenden zu bewerten haben: »Gerade das ist das
ganz und gar Ungewdhnliche und Elektrisierende an diesem Aufstand: Er
fordert nicht nur die westliche Staatengemeinschaft und die digitalen Grof3-
konzerne in ihre Schranken. Er signalisiert auch eine Umwertung jener
Werte, mit denen eine ganze Generation aufgewachsen ist, die keinen Tag
ihres Lebens mehr ohne WLAN-Anschluss iiberstehen wiirde.« Wenn eine
redselige Radisch glaubt, in den »kompromisslosen Formen des Boykotts«,
der »die Ohnmacht der im Netz Zappelnden [...] beenden wolle«, mache sich
»ein radikaler Geist bemerkbar«, so verwechselt sie verbalen Scheinradikalis-
mus mit Radikalitit der Analyse und Reflexion. Ganz zu schweigen von der
erforderlichen Radikalitit praktischer Handlungskonsequenz. Zwar mag
»von Riickzugsgebieten und Zufluchtsorten«, von der »Flucht aus der dikta-

11

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

torischen Transparenzkultur« die Rede sein, eine habitualisierte Pragmatik
des verinderten Umgangs mit den digitalen Techniken jedoch ist vorerst
nicht in Sicht. — Radikal sein heifle »an die Wurzel gehenc, so schrieb einst
der junge Marx, die Wurzel des Menschen aber sei der Mensch selbst. Wie
sollte es sich im Fall des Intellektuellen und seiner Misere anders verhal-
ten? Solange er nicht bei sich selbst an die Wurzel des Ubels geht, d.h. sich
nicht zur Kulturrevolution der eigenen Aufmerksamkeitspraxis bequemt,
als Intellektueller gleichzeitig auch den Yogi in sich kultiviert — so lange
wird es sich beim intellektuellen Widerstand gegen digitalen Totalitarismus
um wenig mehr als ein Lippenbekenntnis handeln.

50

Panoptikum: die jiingste Alarmstufe

Zum Zeitpunkt, da Sie diese Zeilen lesen, wird die in der Uberschrift an-
noncierte »jiingste Alarmstufe« mit Sicherheit bereits von einer weiteren ab-
gelost worden sein. Dadurch, dass die Alarmisten vom Dienst, allen voran
die Intellektuellen des Feuilletons, die nichste Ungeheuerlichkeit dingfest
bzw. >theoriefest« gemacht haben. Wobei mit jeder neuen Alarmstufe die
intellektuelle Ratlosigkeit wichst, wie dem jeweils neuesten Ubel zu Lei-
be zu riicken wire. Mit dem Ende des politisch ideologischen Zeitalters
schrumpfte die »klagende Klasse«, von der noch bei Wolf Lepenies die Rede
ist und deren radikalste Vertreter immerhin auf das Heilmittel der Utopie
verweisen konnten, zu einer Schar von Alarmisten, die alle Nase lang >Feu-
er<rufen, in der Regel aber keine Idee haben, wie man es 16scht. Weswegen
die avancierteste und raffinierteste Theorieperformance dieser Leute dar-
in besteht, die Aussichtslosigkeit des >Loschen-wollens< wortgewaltig aus-
einander zu setzen. Das Besondere der jungsten Alarmstufe ist, dass sie
den Brandherd auf dem Terrain lokalisiert, auf dem auch der Intellektuelle
berufsmifig operiert: dem der Beobachtung, priziser der >second order ob-
servations, der Beobachtung zweiten Grades oder >Beobachtung von Beob-
achtung«. Diese ist nur méglich, wo der priméare Beobachter sich dem Blick
eines sekundiren Beobachters aussetzt, sich also beim Beobachten zusehen
lasst oder sich dabei absichtlich exponiert. Eine Sichtbarkeit, die mittler-
weile — so der Alarmruf — gesellschaftsweit zur Norm und Normalitit zu
werden droht. Das Theorieschlagwort dazu heifdt »Transparenzgesellschaft«
und die mit ihm lancierte Horrorvision ist die des Panoptikums.

12

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Des »digitalen Panoptikums«. Welches im Unterschied zu dem des Je-
remy Bentham, einem architektonisch als Rundbau realisierten Radialsys-
tem, worin der Wichter vom zentral platzierten Wachturm aus einen jeden
Insassen sehen und beobachten kann, die Sichtbarkeit und Beobachtbarkeit
zu einer wechselseitigen Inspektion und Kontrolle erweitert. Im elektroni-
schen Netz sind alle sgefangens, ist die Sichtbarkeit und Uberwachung total.
Wenngleich es Privilegierte gibt, die immer noch mehr sehen als andere.
Die NSA beispielsweise. Aber im Gegensatz zum klassischen Panoptikum
machen sich alle zu >freiwilligen Gefangenen« — der verallgemeinerte Ex-
hibitionismus und Voyeurismus kommt nimlich mit allerhand Gliicksver-
sprechen daher, etwa dem der schrankenlosen Zuwendungsgratifikation
beim Sich-Ausstellen, der Selbstentbléflung in den sozialen Netzwerken.

Was der intellektuelle Beobachter ohne lange hinsehen zu miissen als
Lug und Trug und Selbstbetrug durchschaut. Als »Blédmaschinen« be-
zeichnen daher Markus Metz und Georg Seefilen die gliicksverheifRenden
Gadgets, mit denen die User Tag und Nacht hantieren. »Das grof3e Projekt
dieses Jahrhunderts scheint es zu sein, Herrschaft zu subjektivieren und
zu emotionalisieren. Das heifdt, eine wachsende Mehrheit der Menschen
dazu zu bringen, sich freiwillig und gegenwirtig dem zu unterwerfen, was
vordem durch Gewalt und Hierarchie erzeugt wurde. Eine >Blédmaschine«
ist also eben dies: eine Maschine, die eine Kraft der Kontrolle in einen Im-
puls zum Kontrolliert-Werden verwandelt. Wobei im Kontrolliert-Werden
geniigend Kérper und Asthetik verblieben ist, Lust und Schénheit, Angst
und Aggression, um definitiv unverzichtbar zu werden.« Und Byung-Chul
Han sekundiert: »Der Transparenzzwang stabilisiert das vorhandene Sys-
tem sehr effektiv. Die Transparenz an sich ist positiv. Ihr wohnt nicht jene
Negativitit inne, die das politisch-6konomische System radikal in Frage
stellen konnte. Sie bestitigt und optimiert nur das bereits Bestehende.
Daher geht die Transparenzgesellschaft mit der Postpolitik einher. Ganz
transparent ist nur der entpolitisierte Raum.«

51

Das Elend der Intellektuellen »ohne den Yogi<

Womit wir, wie zuvor erwihnt, bei der Aussichtslosigkeit des >Loschen-
Wollens« angelangt sind. Die intellektuellen Durchblicker landen, wie es
sich gehort argumentativ stringent, bei TINA — there is no alternative. Auch

13

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wenn sie das nicht gerne hoéren und womdglich einwenden, man mache sie
zu Priigelknaben ihrer Analyse und deren trauriger Wahrheit. Wie Byung-
Chul Han bescheinigt der Soziologe Zygmunt Bauman der Transparenz-
gesellschaft, dass sie, eben weil ihre transparenten Sachzwinge jedermann
einleuchten und fiir freiwillige Unterwerfung sorgen, ein perfektes Herr-
schaftssystem etabliere. »Die Kluft zwischen den {iberwiltigenden Sach-
zwingen und den kargen Mitteln zu ihrer Abwehr muss das Gefiihl der
Ohnmacht immer weiter nihren.« Unisono beschwéren Bauman und Han
die Aussichtslosigkeit. Bauman: »Dieser Gesellschaft anzugehoren ist eine
Fron, die nie endende Miihen erfordert. Die Angst davor sich nicht anpas-
sen zu konnen, ist von der Angst abgelost worden, nicht gentigen zu kén-
nen. [...] Wie die Schnecke, die ihr Haus immerzu bei sich trigt, so miissen
die Beschiftigten in der schonen, neuen, fliichtig modernen Welt ihr je-
weils personliches Panoptikum selbst hervorbringen und auf dem eigenen
Buckel mitschleppen. Sie sind uneingeschrinkt verantwortlich dafiir, sich
selbst in gebrauchsfihigem Zustand zu erhalten und ihren stérungsfreien
Betrieb zu gewihrleisten.« Und Han: »Heute sind wir zwar frei von den
Maschinen des Industriezeitalters. Aber die digitalen Apparate bringen
einen neuen Zwang, ein neues Sklaventum hervor. Sie beuten uns noch
effizienter aus als sie auf Grund ihrer Mobilitit jeden Ort in einen Arbeits-
platz und jede Zeit in Arbeitszeit verwandeln. So kénnen wir der Arbeit
nicht mehr entkommen.«

Kein Entkommen. Oder doch? Wihrend uns die Jungintellektuelle Nina
Pauer versichert, ihre Generationsgenossinnen und -genossen wiirden,
Netzsklaven hin oder her, ihre Handys nicht wegwerfen und miissten es
auch nicht, rit genau dazu der Altintellektuelle Hans Magnus Enzensber-
ger. Die erste seiner zehn Regeln zur Abwehr digitaler Nachstellungen von
Geheimdiensten und Unternehmen, die die FAZ im Februar 2014 verof-
fentlichte, fordert zum Wegwerfen auf: »Wer ein Mobiltelefon besitzt, werfe
es weg. Es hat ein Leben vor diesem Gerit gegeben, und die Spezies wird
auch weiter existieren, wenn es wieder verschwunden ist.« Und die zehnte
Regel rit zum Weglaufen: Wer das »Ungliick« habe, Facebook und Konsor-
ten anzugehoren, »ergreife so schnell wie moglich die Flucht.

Wer bei Intellektuellen dieses Strickmusters und ihren Vorschligen
die Flucht ergreift, dem kann man es nicht verdenken. Dass Enzensberger
seine »simplen Mafiregeln« auch gar nicht ernst meint und postpolitisch
unbeeindruckt die Politik gefordert sieht, dndert nichts an dieser >Aus-
stellung« intellektueller Ratlosigkeit. Am Ende dann noch eine >Watschenc«
fiir die Blédméanner und -frauen an den Blédmaschinen: »Der Schlaf der

14

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vernunft wird bis zu dem Tag anhalten, an dem eine Mehrheit der Ein-
wohner unseres Landes am eigenen Leib erfihrt, was ihnen widerfahren
ist. Vielleicht werden sie sich dann die Augen reiben und fragen, warum
sie die Zeit, zu der Gegenwehr ja noch méglich gewesen wire, verschlafen
haben.«

Und noch jemand, die die Lage fiir so aussichtslos nun auch wieder
nicht hilt. Die >High-Performerin< auf medienwissenschaftlichem wie
medienpolitischem Parkett, Miriam Meckel, eben noch ausgebrannt und
schon wieder fit wie ein Turnschuh oder jedenfalls von Neuem entflammt,
mdchte Mut machen. Schligt aber — 2013 im Verlag »Kein & Aber« — erst
einmal Alarm: »Wir verschwinden«! Sie selber natiirlich ausgenommen.
Bei Gabor Steingart vom »Handelsblatt«, der 2012 »Das Ende der Norma-
litdt« gekommen sieht, verschwinden blof die »Selbstverstindlichkeitenx,
bei Meckel gleich wir selbst. Ein Verschwinden, das sich dadurch vollziehe,
dass uns die Algorithmen von Google und Co. zu »Gespenstern unserer
selbst« entmaterialisierten, zu »multimedialen Uberwiirfen«. Als diese
Gespenster seien wir fiir uns selbst nicht mehr sichtbar — so wie das klei-
ne Gespenst in Otto Preufllers Kindergeschichte nicht sichtbar ist fiir die
anderen. Die kleine Miriam hat einst diese Gespenstergeschichte gelesen
und die erwachsene fiihlt sich an sie erinnert in Anbetracht des virtuellen
Invisibilisierungszaubers. Auch wenn der Vergleich zwischen uns als Ge-
spenstern und dem kleinen Gespenst sowie zwischen dessen Unsichtbar-
keitskunst und dem virtuellen Invisibilisierungszauber auf dem rechten
und auf dem linken Bein hinkt, wie man ohne jedes Sichtbarkeitsproblem
bei der Lektiire von Meckels Biichlein sehen kann. — Und was schligt die
Autorin vor, wie wir uns aus virtuellen Gespenstern unserer selbst zu rea-
len Lebewesen in einer realen Lebenswelt rematerialisieren kénnen? Dies-
mal steckt fiir sie die Antwort in einer Geschichte von Roberto Bolano. Ein
Junge nihert sich in Zeitlupe einer Glastiir mit Lichtschranke, so dass er
sie schliefllich bertiihrt, ohne dass sie sich ge6ffnet hat. Der Beweis, dass
»Technologie sich austricksen und besiegen lisst«. Meckels Vorschlag fiir
eine »subversive« Strategie: »Wenn wir uns die Mithe machen, uns neu
anzuschleichen, ganz langsam, aber bestindig, wenn wir den Blick darauf
gerichtet halten und den Sensoren der Welterfassung ins Auge sehen, dann
kann etwas Gutes geschehen. Dann koénnen wir plotzlich unsere Hinde
auf die unsichtbaren Grenzen (zwischen dem Materiellen und Virtuellen)
legen und sie neu spiiren. Und in diesem Moment verschwindet alles Be-
drohliche, Determinierte, Unabwendbare der Technik, und wir spiiren:
Wir bleiben.« Sichtbar, kénnte man noch hinzufiigen.

115

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

P.S. Zweck und Ethos der intellektuellen Beobachtung — mit ihnen
steht und fillt die Raison d’étre des Intellektuellen — lassen sich in einem
Wort zusammenfassen: Aufklirung. Aufklirung im philosophisch an-
spruchsvollen Sinne einer Befreiung der Menschen aus »selbstverschul-
deter Unmiindigkeit«, der Emanzipation aus unwiirdigen Unwissen-
heits- und Abhingigkeitsverhiltnissen. Postpolitik, Postdemokratie und
Transparenzgesellschaft suggerieren indes unentwegt, dass sich das hehre
Aufklirungsideal unter ihren >fortgeschrittenen< Bedingungen praktisch
erledigt habe — was daran >realistisch machbar« erscheint, habe man er-
reicht. Aufklirung reduziert sich auf eine transparenzgesellschaftliche
Schwundstufe, auf Sichtbarkeit, aufs >Ausstellen< und >Ausleuchten<. Und
die spektakulire Aufdeckung >unsichtbarer Beobachtung«. Ihr Held: der
Whistleblower. Er verkorpert, was vom Typus Aufklirer iibrig geblieben
ist im digitalen Panoptikum. Ein Datenspezialist, ein Hacker, ein Geheim-
dienstdissident, der die verdeckten Beobachter in ihren Zonen der Unsicht-
barkeit eine Schrecksekunde lang mit seinem transparenzgesellschaftlich
heruntergedimmten Aufklirungslicht blendet. — Die bis dato unbestritte-
ne Nummer eins unter ihnen, der so unaufdringlich bebrillte und sym-
pathisch intellektuell ausschauende junge Mann Edward Snowden, wird
von manchem Intellektuellen, dem er und seine Kollegen in puncto Beob-
achtung und Aufklirung uneinholbar den Rang abgelaufen haben, schon
mal gern als einer der ihren vereinnahmt. Wenigstens verbal laufen unsere
Intellektuellen bei diesem Manéver ein letztes Mal zu alter Hochform auf:
»Edward Snowden, ein kluger und wohlartikulierter Insider des globalen
Uberwachungssystems, hat die Tiir zu den Katakomben unter den Funda-
menten der westlichen Demokratien aufgestofien, jubilierte Frank Rieger
in der FAZ. Und Heribert Prantl tirilierte in der SZ: »Wer Uberwachung
entlarvt, befreit den Geist. Sein [Snowdens] Outing am Pfingstmontag vor
einem Jahr war ein Akt pfingstlicher Freiheit. Eine Art modernes Pfingst-
wunder. Es hat nichts mit Religion zu tun, sehr wohl aber mit dem Geist
der Freiheit, also mit dem Geist der Aufklirung.« Ob die Herren Rieger
und Prantl bei so viel pfingstlicher Geisttrunkenheit wohl noch zu der
niichternen intellektuellen Selbstbeobachtung im Stande gewesen sind,
dass ihre Euphorisierung einem Offenbarungseid gleichkommt? Dem
Offenbarungseid des Intellektuellen herkémmlicher Bauart, mithin ihres-
gleichen.

16

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Tod eines Kritikers mit »Rontgenblick«

Als die FAZ Enzensbergers intellektuelle Intervention — das Wort ist zu hoch
gegriffen — der >Zehn Regeln< 2014 abdruckt, ist die Alarmstufe »Panopti-
kum«, »Wir verschwinden« etc. nicht mehr ganz neu. Wenn es einen jour-
nalistischen Beitrag mit an den Beobachtungsteil anschlieRendem Aufweis
von Handlungsperspektiven — »wie wir die Kontrolle tiber unser Denken
zuriickgewinnen kénnen« — gegeben hat und der so etwas wie Originalitit
fur sich in Anspruch nehmen darf, so liegt das etliche Jahre zurtick. Sein
Verfasser ist wenige Monate, nachdem das Blatt (dessen prominenter Mit-
herausgeber er gewesen ist) Enzensbergers uninspirierten Aufguss druckte,
im Juni 2014 gestorben.

Frank Schirrmacher hatte lingst den Sprengsatz auf seinem »>intellek-
tuellen Bildschirms, den die digitale Revolution fiir unser analoges Hirn
und seine hergebrachten Wahrnehmungsmuster bedeutet. 2009 hatte
der Mann mit dem »Réntgenblick« — einer der zahllosen dem Verstorbe-
nen >nachgerufenen< Superlative — in »Payback« seine Diagnose gestellt.
Es werde kein Stein auf dem anderen bleiben. Kein Neuron, das nicht re-
volutionstrunken vom digitalen Strudel mitgerissen ins Taumeln gerate,
sodass man nicht mehr weif, wo einem der Kopf steht und dass man iiber-
haupt einen hat. — Diese Schirrmacher’sche Drastik just noch einmal vor
Augen, fillt es einem nicht leicht, pietitshalber von der Ironie abzusehen,
dass der sHohenrauschs, in den Schirrmachers plétzlicher Tod die vereinte
Feuilleton-Intelligentia versetzte, von einer Kopflosigkeit zeugt, die der von
Schirrmacher in »Payback« befiirchteten nur darin nicht aufs Haar gleicht,
dass sie der iiber die eigene Marginalisierung hinwegtiuschenden Selbstil-
lusion und narzisstischen Gréflenphantasie von Intellektuellen entspringt
und weniger aufs Konto digitaler Verwirrung geht.

»Eine intellektuelle Ausnahmebegabung. [...] Er hatte alles gelesen,
wusste stets mehr als die Kollegen und assoziierte, phantasierte und in-
spirierte mit einer Sprachgewalt, der niemand gewachsen war. [...] Das hat
seine Feinde und Neider fast um den Verstand gebracht.« Rithmt Mathias
Dépfner und dass es »brennendes Interesse war, mit dem dieses grof3e Kind
auf die Welt schaute [...], bis ganz zuletzt ein grofRes Kind von schlitzohrigs-
tem Ausmaf. [...] Alle GrofRen bleiben Kinder, ich kenne keinen einzigen
wirklich Groflen, der erwachsen ist.« Ein einziger Kindergarten, unsere
GrofRen! Und Stefan Aust preist Schirrmachers »Sturheit«, ohne »seinen
Widerwillen gegen die Verhunzung der deutschen Schriftsprache wiirde

117

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Duden heute anders aussehen.« Patrick Bahners rithmt »sein Gespiir
fur Kiinftiges, sein Vermdgen der Divination, wie man im Altertum die-
se intellektuelle Begabung eines bestimmten Typs von Priestern genannt
hat.« Die Strippenzieher des Debattenfeuilletons »in der Gottespositions,
sic!] Und Michael Kriiger — unser Mann mit dem >Friihstiickstomaten-
Ubersetzungs-Exerzitium« — lobte die ihm, Kriiger, sympathische Neigung
des Verstorbenen zum »Katastrophismus und Alarmismus«. — Indirekt
feiern hier die Feuilletonintellektuellen sich selbst, so als stiinden sie im
Zenit ihres Durchblickertums und seiner Einflussnahme aufs gesellschaft-
liche und politische Geschehen.

Nochmals zu »Payback«. Fiir den »Merkur«, den der noble Titel »Zeit-
schrift fur europiisches Denken« ziert, hat Joachim Rohloff den Bestseller
srontgenblickartige durchgesehen und ist neben haarstraubenden Gram-
matikfehlern auf gedanklichen Wirrwarr und allerhand Abstruses gesto-
Ren: »Stindig muss der Leser schlauer sein als der Text, wenn er ihn verste-
hen will. Hier muss ein Komma, dort ein Wort eingefiigt oder gestrichen
werden, hier muss man den Numerus, dort das Tempus oder den Modus
eines Verbs korrigieren, bis man meint, man habe es nicht mit dem Kul-
turkopf der FAZ zu tun, sondern mit einem Praktikanten von >Kicker on-
line«. — Das mag im Einzelnen korrekt beobachtet sein. Andererseits ist es
kleinlich und ungerecht gegentiber Schirrmachers zutreffenden Beobach-
tungen sowie seinen auf Verhaltensinderung zielenden Anregungen.

Auf den letzten Seiten von »Payback« liest man: »Jetzt sind Menschen
an den (elektronischen) Speicher ebenso angeschlossen wie an ihr Gehirn.
Zu wissen, dass wir bestimmte Dinge nicht mehr wissen miissen, hat nur
Sinn, wenn wir aufriumen und den frei gewordenen Platz nutzen. Wenn
das nicht geschieht, wird uns, wie der Neurotheoretiker Thomas Metzin-
ger schreibt, >die Kontrolle iiber unsere eigene Aufmerksambkeit entrissen
und wir flirren dahin in einer Mischung aus Traum, Rausch und Infan-
tilisierung«. Es geht um Realititen. [...] In Schulen, Universititen und an
den Arbeitsplitzen muss das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht, zwi-
schen Mensch und Maschine neu bestimmt werden. Die Gesellschaft, die
die Kontrolle iiber ihr Denken neuartig zurtickgewinnt, ist eine, in der in
Schulen und Hochschulen Meditationen als Teil des Unterrichts angebo-
ten werden.«

Berticksichtigt man zudem Dirk Schiimers Charakterisierung Schirr-
machers als »einen nicht nur kulturpolitisch agilen, sondern auch kiinst-
lerisch kontemplativen Menschenc, so stellt sich mir die Frage: War er wo-
moglich selber ein Meditierer, ein Yogi? Frei nach Kistners Motto >Nichts

18

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gutes aufler man tut es<? Ich weifs es nicht. Aber eine Vorstellung lisst
mich nicht los, nach all den Nachruf-Superlativen: Schirrmacher als Inkar-
nation des Intellektuellen und des Yogi, »das wir’s gewesen< im >Walser-
Idiom« gesprochen.

53

Wer nicht beobachtet,
ist fiir Beobachter uninteressant

Gibt es unter den Vorzeichen der Transparenzgesellschaft fiir den Einzel-
nen eine Verhaltensmodalitit, die nicht apriori im klaustrophobischen
Spiegelkabinett des Beobachtens und des Beobachtetwerdens ihren Ort
hat? Die gewissermaflen »heterotopisch«, nach einer Foucaultschen Ter-
minologie, lokalisiert wire? Ein Tun oder ein Zustand, der nicht absichtlich
oder der strategischen Anlage nach in bewusste Opposition zum Transpa-
renzprinzip tritt und damit gleich wieder dessen Vereinnahmungsreaktion
provoziert; der vielmehr >wesensmifig« oder durch sein >Sein« die Diffe-
renz transparent/intransparent unterlaufen wiirde, weil er mit Bezug auf
diese Unterscheidung und also fiir das digitale Panoptikon uninteressant,
ja gegenstandslos wire? Uninteressant insbesondere fiir den machtpoliti-
schen wie auch den verwertungsékonomischen >Beobachtungszugriff<. —
Fiir den Starkritiker der Transparenzgesellschaft, Meister Han, steht die
Antwort fest: »Der scheinbaren Freiheit der Konsumenten fehlt jede Ne-
gativitit. Sie bilden kein Auflen mehr, das das systemische Innen in Frage
stellen wiirde. Heute entwickelt sich der ganze Globus zu einem Panopti-
kum. Es gibt kein Aufserhalb des Panoptikums. Es wird total.«

Die Antwort »kein Auflen, ist die des Diskurs- und Theoriemeisters.
Vom Standpunkt eines Ubungs- oder Exerzitienmeisters verhilt es sich
ganz anders. Er praktiziert eine temporire Heterotopie. Seine stundenweise
Abgeschiedenheit, sein voriibergehender Ausstieg aus den Funktionskreis-
ldufen der Transparenzgesellschaft, beruht auf einer >natiirlichen Eigen-
schaft« des yogischen Exerzitiums. Auf dessen Zuschnitt, jedwedes Beob-
achten einzustellen. Keine Beobachtungsgegenstinde zu fokussieren, nicht
zu wihlen und nicht zu urteilen. Erst recht kein Frage-Antwort-Spiel anzu-
strengen, wie es fiir den Prozess der theoretischen Neugier typisch ist. Rei-
nes Gewahrsein, nichts weiter. Gewahrsein des Unmittelbaren, des »Elemen-
taren«, wie wir Karl Heinz Bohrer oben paraphrasierten; gewahr sein der

19

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

leiblichen Unmittelbarkeit des Atems, gelegentlich auch der »Atemziige
eines Sommertags«. Intellektuelle entsinnen sich dieser Prosaminiatur
Musils. — Wer auf diese »disziplinierte< Weise selber nicht beobachtet, eignet
sich auch nicht als Objekt von Beobachtung fiir interessierte Dritte. Jedwede
»second order observations, von der mentalen Sicherheitstiberwachung bis
zur Erstellung eines Kundenprofils, liefe daher buchstiblich ins Leere.

Also doch >ein Aufien< und nicht die totale Inklusion einer Gesellschaft
aus lauter Durchsichtigen? Eher schon so etwas wie Luftblasen im ansons-
ten durch alle Ritzen dringenden transparenzgesellschaftlichen Ather.
Luftblasen, in denen es sich frei atmen lidsst. Unbeobachtet. Sich wieder-
holt und regelmifig bildende Heterotopien, die sich erst gar nicht dem Ver-
dacht aussetzen, politisch strategisch motiviert zu sein. Weshalb sie anders
als die Verteidigungslinie einer sich trotzig behauptenden Intransparenz
die Agenten der Transparenzgesellschaft auch nicht provoziert, sondern
gleichgiiltig lisst, jedenfalls vorerst. — Wie ja schon die moderaten Hetero-
topien intellektueller Exerzitien, wofern diese tiberhaupt noch anzutreffen
sind, unbeobachtet bleiben, gerade auch seitens der >hauseigenenc« intellek-
tuellen Beobachter. Mit Michael Kriigers >Friihstiickstomate in Ol< wiiss-
ten die wenigsten in der Zunft etwas anzufangen.

Ebensowenig wie mit dem yogischen Exerzitium als einer simmunstra-
tegie« gegen die Pathologien der Transparenz- und Kontrollgesellschaft. Ein
Gedanke, der unvoreingenommener intellektueller Beobachtung durch-
aus in den Sinn kommen konnte — vorausgesetzt, dass man dem >Format
Exerzitium«nicht linger seine intellektuelle Aufmerksamkeit verweigert. —
»Die menschliche Seele braucht offenbar Sphiren, in denen sie bei sich sein
kann ohne den Blick des Anderenx, schreibt Han. »Eine totale Ausleuch-
tung wiirde sie ausbrennen und eine besondere Art seelischen Burnouts her-
vorrufen.« Nur, dass Han »als Praventivmafinahmec« leider nichts Besseres
einfillt, als die Empfehlung, »sich im Pathos der Distanz zu iiben«.

Wire es nicht kliiger — vielleicht sollte man Rolf Dobelli bitten, dies
in die nichste Auflage seiner »Kunst des klugen Handelns« aufzuneh-
men —, statt im »Pathos der Distanz« sich in der Praxis der Distanz zu
itben? Die individuelle Heterotopie des >Nicht-Beobachtens< und >Nicht-
Beobachtbarkeit« zu praktizieren. Nicht delegiert an Dritte, sondern in der
Ersten Person Singular. Im Selbstversuch. Hic rhodus hic salta! — Denn so
naheliegend in diesem Zusammenhang der Gedanke eines >immunologi-
schen Kalkiils¢, einer >Wette« gegen den Totalitarismus der Transparenz-
gesellschaft: Als eine an Andere adressierte intellektuelle Message ldsst
ja schon wieder in Vergessenheit geraten, dass das yogische Exerzitium

120

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht nur der Beobachtung und dem Beobachtbaren eine Grenze setzt,
vielmehr auch die Schranke instrumentellen oder strategischen Handelns
signalisiert.

54

Hiresie der Formlosigkeit

»Knien, stehen und gehen« heifit ein Kapitel in Martin Mosebachs »Hai-
resie der Formlosigkeit«. Das Buch, in dem der praktizierende Katholik
Mosebach die von den >Formenzertriimmerern< des Zweiten Vatikanums
beschlossene Abkehr vom Ritus der Lateinischen Messe beklagt. »Knien,
stehen und gehen« verkdrpern in diesem Zusammenhang zweckvolle ritu-
elle Formen des Sakralen, deren Sinnhaftigkeit sich den religios Aufgeklir-
ten und Modernen nicht mehr erschliefRe bzw. von ihnen ignoriert werde.
Und deren Vernachlissigung oder Abschaffung Mosebach paradigmatisch
erscheint fiir die in der Massendemokratie zu beobachtende sikulare Ten-
denz der Entformalisierung, wie die Soziologen dies nennen.

Der Entformalisierungstrend wird — worauf die Soziologen ebenfalls
hinweisen — von allerlei Ausdrucksgestalten bewusster Reformalisierung
abgeschwicht. Jugendliche, die sich auf einmal fiir Gesellschaftstanz in-
teressieren und zu bestimmten Anlissen wieder in Anzug und Krawatte
erscheinen; Erwachsene, die sich gern im Fach »Manieren« >nachsozia-
lisierenc lassen, wenn ihnen diese denn von einem ithiopischen Prinzen
kredenzt werden. — Getrennt von Ent- und Reformalisierung verlaufen, von
der Digitalisierung ausgeldst, die Prozesse der Verhaltensformatierung.
Menschen, die wo immer sie gehen und stehen — das Knien entfillt — in
ihre Handys schreien, sind »>Opfer« dieser technologisch induzierten Ver-
haltensformatierung. Der Entformalisierung leistet sie am stirksten Vor-
schub und einer Reformalisierung zieht sie enge Schranken.

Aufler jemand retiriert in die Uckermark und lebt seiner schriftstel-
lerischen Abgeschiedenheit. Wo er seinen Weltschmerz iiber die grassie-
rende Hiresie der Formlosigkeit in fein ziselierte Prosa umarbeitet. Und
in Jahresabstinden eine essayistische Chiffrierung seiner Beobachtungen
eines »Auflenseiters« einem Printorgan wie dem SPIEGEL oder der ZEIT
zustellt. Die von 2013 ist mit »Der Plurimi-Faktor« iiberschrieben. Der »An-
schwellende Bocksgesang« von 1993 hat sich tiber die Jahre zu der in kon-
stanter Hohe tonenden Solostimme gewandelt, die man unschwer als die

121

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Botho Straufl erkennt. — Noch als erklirtermaflen Unzugehoriger ge-
hort er somit zum Kulturdepartement des Medien-Spektakels, das den Exo-
ten goutiert. Bei aller monchischen Formstrenge dieser Literatenexistenz
implementiert sie so wenig wie die Mosebach’sche eine wirksame Unter-
brechung des Formen zermalmenden und nurmehr reformatierenden
Welt- und Medienbetriebs. Die Dialektik der medialen Beobachtungs- und
Aufmerksamkeitsbewirtschaftung erweist sich gegeniiber jeglicher Sicht-
barkeit resp. Beobachtbarkeit als unerbittlich.

Unter »Plurimi-Faktor« versteht Straufi gleichermaflen den media-
len Mechanismus und den subjektiv eingespielten Reflex »die Meisten
zur obersten Interessenssphire zu machen« und »das Breite zur Spitze
zu erkliren«. Der »intellektuelle Gotzendienst vor dem Populiren« ver-
lange »stete Anpassung nach unten«. Der »Plurimi-Faktor« wire also die
Strauflsche Chiffre fiir Mosebachs »Hiresie der Formlosigkeit«. Sloterdijk
kommt in dieser Konsensgemeinde der Rechtsintellektuellen, die das linke
Wochenblatt »Der Freitag« ausgemacht haben will, ohne unverstindlichen
Neologismus aus, Sloterdijk >live<: »Wir haben heute eine Kultur, in der
eine Romantik des Sich-gehen-Lassens allgemeines Bewusstsein geworden
ist. Und wo jeder, der lehren will und der trainieren will, als verdammter
Schulmeister denunziert wird. Das ist der kollektive Reflex: Sobald jemand
was weifd und es sagt und darauf insistiert, dass das Gewusste wirklich et-
was Gewusstes ist, der wird sofort als ein verfluchter Besserwisser, als ein
Schulmeister, als ein Spielverderber, eigentlich als ein Ekel marginalisiert.
Die Gesellschaft selber will im Grunde ungestért in ihrer konsumistischen
Universalbohemisierung weitermachen.«

Um auf Straufl zuriickzukommen: Nicht als ein Rechter, nicht als »an-
geblich Bewihrtes« bewahren wollender Konservativer sieht er sich, son-
dern wie Mosebach als »Reaktiondr«. Kein politischer, eine Art >Kulturreak-
tiondr¢, Gegenpol zum Kulturrevolutionir gleichsam. Und jetzt hat Straufs
auch den »Idioten« — etwas milder: den »Toren« — als apartes Rollenmodell
des absonderlichen Intellektuellen fiir sich entdeckt: »Wenn alle meinen,
es kime noch am entlegensten Ort darauf an, sich geniigend Gesellschaft
online zu verschaffen, so kommt dem Unverbundenen eine neue Rolle zu.
Idiot: der Unverbundene, der anderen Unbegreifliches spricht.« Dem Typus
des Strauflschen Reaktionirs und Idioten lisst sich »eine bestimmte Zucht
von Gedanken« zuordnen, »die das, was héher rangiert als sie selbst, ers-
tens erkennt und zweitens nicht stiirzen will, sondern sich ihm in der Hoff-
nung auf Teilhabe unterwirft«. Der Unterwiirfige vertritt »keine Position,
sondern ist [...] ein Idiosynkrat, den kollektive Selbsttiuschung, routinier-

122

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ter Gesinnungsbetrieb, intellektuelle Liebedienerei erschrecken« — was als
Straufy’ Kurzportrit des Mainstream-Intellektuellen gelesen werden darf.
Letzterer mag sich noch so alarmistisch gebirden, dem wahren Alarmis-
ten begegnet man im >reaktiondren Absonderling« Straufischer Observanz:
Der ist ndmlich »eine Alarmanlage fiir eingeschlafene Fiifle des Geistes«.

Erfillt Straufsens uckermirkische Eremitage nicht simtliche Kriterien
einer gelebten >Orthodoxie der Form< Eines >immerwihrenden< Exerzi-
tiums? Man mag es so sehen. Ich zoge allerdings das temporire Exerzitium
vor, das im doppelten Sinne immer wieder unterbricht, also das yogische.
Straufy’ Dauerexerzitium ist zudem ein manieriert intellektuelles. Der
Mann »sinniert« zu viel, nicht >zur Ruhe< kommen die Gedanken, sie wer-
den >bohrender«. »Gebe es nur ein wenig mehr Sinnier-Existenz und etwas
weniger Konferenz-Intelligenz! Zu beklagen ist der grofle Mangel an Stu-
benhockern und die Uberzahl von weltfahrenden, an ihr vorbeifahrenden
Akademikern.« So eine der >Sinniersentenzenc in »Der Untenstehende auf
Zehenspitzen«. — »Der heitere Idiot in der Welt der Informierten zu sein
heiflt, ohne eine Regung von Zukunftsunruhe, ohne Angst zu leben. Statt-
dessen aber in einer den Informierten ungtiltigen Redeweise sich mitzutei-
len, die jedoch ungemildert und unverzerrt die Vibrationen eines rumoren-
den Untergrunds wiedergibt.« So die Schlusspassage des SPIEGEL-Essays
von 2013. Straufy’ Selbstzuriicknahme nétigt Respekt ab, verglichen mit der
Performance manch eines Liberalen oder Linksintellektuellen. Und gerade
sie ermoglicht ihm, so Thomas Assheuer, ungewohnt sinister, Sitze von
»dunkler Prizision«.

Was im Endeffekt zu wenig ist. Zu wenig fiir ein Paradigma des »Auflen-
seiter«-Intellektuellen, um zur >Imitatio< zu animieren, attraktiv zu sein
fur einen Selbstversuch bei Intellektuellen, in denen das Unbehagen ru-
mort: {iber die Deprivation der Intellektualitit und des Geistes unterm
Digitalverhingnis und iiber das Ungemach, das die Raison d’étre des In-
tellektuellendaseins ereilt hat. Die bemiiht »heitere« Gelassenheit des
Eremiten Straufl, der »anderen Unbegreifliches spricht, ist noch immer
mit zu viel Selbstbespiegelung amalgamiert. Zu viel eitel-enigmatische Be-
grifflichkeit wird in ein Intellektuellen- und Literatendesign investiert, das
intellektuell-gestisch und kiinstlerisch-dsthetisch erneuerte »Avantgarde«
verkérpern méchte und doch blof8 elitir daherkommt. Mithin, im Analy-
tischen wie im Praktischen, zu wenig >Selbstzerknirschungs, Zurticknah-
me, Selbstvergessenheit. Ein Zuwenig an voriibergehendem >Verschwin-
dens, ginzlichem >Verschwundensein< auf den Bildschirmen ubiquitirer
Beobachtung und Beobachtbarkeit. — Das »immerwihrende« Exerzitium

123

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Botho Straufl in seiner brandenburgischen Einsiedelei stellt — nach
dem, was er davon an literarischem Zeugnis unserer Beobachtung zuging-
lich macht — eine ausnahmslos intellektuelle Ubung dar: das fortlaufende
Reflexions- und Schreibexerzitium des Autors Straufs. Dieser stellt in sei-
ner Prosakunst nicht selten Preziosen aus der Feder eines der Kontempla-
tion hingegebenen Sensitiven aus. Doch literarische Sedimente, Zeichen,
Spuren einer Kunst des »stillen Sitzens<, des Schweigens, einer Ubung des
Nicht-Denkens und reinen Gewahrseins, der >Nicht-Beobachtung« beob-
achtet der Leser nicht bei ihm. Nirgends in seinen Texten die Andeutung
eines Exerzitiums der selbst- und welterneuernden Selbst- und Weltpause.
Das Reflektieren und das Schreiben, diese beiden sollen es richten — sola
scriptura, solus intellectus. Von diesem Konsens mag selbst der Polemiker
gegen Konsens und »Konsensivitit« nicht abriicken. Aus dem restriktiven
und repressiven Komment westlich-abendlidndischer Intellektualitit, der
»das Andere« des Denkens — schweigendes Gewahrsein im Nicht-Denken —
neben diesem nicht dulden will und es daher verfemt: aus dieser Abwehr-
front schert offenbar auch der Solitir in der Uckermark nicht aus.

55

Das Unscheinbare und Geringfiigige oder: eine zweckfreie
Form, die allen Formzwecken zu Gute kommt

Kénnen die >Orthodoxien der Form« eines Mosebach oder Botho Straufd
etwas ausrichten in der Angelegenheit >notleidender Formen<? Eine Re-
kultivierung, ein Wiederaufforstungsprogramm gegen das »tiberall prak-
tizierte Programm der schweinischen Lebensfithrung«? Strauf postuliert:
»Wir anderen miissen neue unzugingliche Girten bauen! Zuriick zur
Avantgarde! Den Kunstbegriff gilt es auf Brennpunktgréfle zu verengen.«
Und dann zitiert er Borges: »Eine verstreute Dynastie von Einsiedlern hat
das Antlitz der Erde verwandelt.« — Um das auch fiir die Zukunft zu glau-
ben, muss man sich — die von Straufl dem Kulturreaktionir zugedachte
Verwandlungskunst — zum »Geschichtsmythologen« verpuppen. Was in
diesem Fall schwerlich moglich erscheint ohne >Sacrificium intellectus< —
etwas, das fiir den Intellektuellen und den Yogi in Personalunion so wenig
in Frage kommt wie fiir gewShnliche Intellektuelle.

Der Reaktionir reagiert — so die schlichteste und etymologisch schein-
bar zwingende Erklirungsformel des Kulturreaktionirs bei Strauf3. Ein Re-

124

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

agieren, dessen anscheinend spektakulirer »actus purus«< — iiberhaupt eine
Reaktion zu sein — diese spitmoderne Hybridgestalt des Intellektuellen
biindig begriinden und rechtfertigen soll. Dass nimlich endlich einer re-
agiert, nicht linger mitspielt beim Abspulen des »Programms der schwei-
nischen Lebensfiihrung«; nicht wie hypnotisiert an der Schrottpresse der
kulturell tiberlieferten Formen den Hebel auf- und abbewegt. — Und womit
reagiert der Kulturreaktiondr? Mit Wort und Schrift. Na fein! Das macht
Eindruck.

Triftiger liefRe sich, wenn schon, die Strauf’sche Emphase des Reagie-
rens mit dem Intellektuellen als Yogi in Verbindung bringen. Der reagiert.
Nicht mit Wort und Schrift, womit die Intellektuellen immer schon agiert
haben. Das yogische Exerzitium ist die Reaktion. Und Reagieren macht
im Unterschied zu dem der Reflexion, der Sprache und der Schrift, einen
Unterschied »toto coelo«. A difference that makes a difference, wie dies Gregory
Bateson ausgedriickt hat in seinem Buch »Okologie des Geistes«. Deren
Gleichgewicht — das Urteil dringt sich mir auf - so ziemlich von Anfang an
ein gestortes ist, insoweit sich der »alteuropiische« Intellektualismus von
jeher im >Logozentrismus« verbarrikadiert hat.

Und insofern reagiert der Praktizierende des yogischen Exerzitiums
einmal mehr. Also nicht nur in Hinsicht auf die unter den kulturellen und
isthetischen Formen wiitende Furie des Verschwindens. Ein doppeltes Re-
agieren, das indes nicht zu dem Fehlschluss verleiten sollte, man kénne
es als Kampfmittel gegen die Erosion der Formen einsetzen. Was schon
deswegen nicht moglich ist, weil das yogische Exerzitium — die Kunst still
zu sitzen und alles Zweckdenken und -handeln fahren zu lassen — kein Mit-
tel ist zu Gberhaupt irgendeinem Zweck. Es stellt die zweckfreie Form par
excellence dar, indem es ihm nicht einmal um die Erregung »interesselosen
Wohlgefallens< zu tun ist, was einer ansonsten ebenfalls zweckfreien istheti-
schen oder kiinstlerischen Form noch immer als residuelle Zweckbestim-
mung eignet. Die >Kunst still zu sitzen« fillt nicht in die Kategorie der »scho-
nen Kinste«. Wozu ihre Form — deren >Scheinen< — auch zu unscheinbar
wire.

Oder zu geringfiigig. Das »nur sitzen< der yogischen Ubungsform folgt
dem Prinzip Minimalismus — »fast nichts< und »so gut wie nichts<. Die yo-
gische Ubung ist in ihrem duReren und leiblichen Arrangement wie auch
der inneren oder mentalen Anweisung nach darauf angelegt — ich vermeide
es zu sagen »auf den Effekt berechnets, das wire bereits wieder der prinzi-
piell missverstehende Tunnelblick ubiquitiren Zweckdenkens —, dass sich
mit dem Ubenden etwas ereignet, das einem Verschwinden gleich kommt,

125

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zumal von der Warte des Weltbetriebs aus betrachtet. — Der Yogi reagiert,
indem er verschwindet. Und die verschwindende Form des yogischen Exer-
zitiums — seine Unscheinbarkeit oder Geringfiigigkeit — ist die dem Ver-
schwinden gemifle Form. Unterm hypnotischen Aktivismus des Beobach-
tens und Sich-exponierens im Blickfeld der Anderen wire Verschwinden
das Einzige, das mit Straufi’scher Emphase »Reaktion« genannt zu werden
verdiente. Mithin ein Gliicksfall, keine Katastrophe. Was wiederum, auweia
das ist bose, einer Betriebsnudel wie der Meckel — >hilfe, wir verschwein-
den!< — schwerlich beizubringen sein diirfte.

56

Wohin verschwinden die Yogis?

Wie und wodurch das yogische Exerzitium als zweckfreie Form allen
Formzwecken zu Gute kommt und so, absichtslos, dem Erhalt tradierter
kultureller Formen zutriglich wire, bleibt noch auszufithren. Wir ziehen
lediglich die Beantwortung einer Frage vor, die beim intellektuellen Beob-
achter fiir Beunruhigung sorgen koénnte. Und wenn es uns schon einmal
gelungen sein sollte, die theoretische Neugier von Intellektuellen auf den
Yogi zu lenken, so gilt es, die Gelegenheit beim Schopf zu packen. — Die
beunruhigende Frage lautet: Wohin verschwinden die Yogis? Im alten In-
dien verschwanden einige von ihnen, Sadhus genannt, im Urwald, Weib
und Kind und Haus und Hof hinter sich lassend. Das steht hier nicht zu
furchten. Auch kein psychisches Verschwinden statt des physischen. Keine
Ausléschung von Geist und Psyche in einem katatonen Zustand, in einer
Erstarrungspsychose, wie noch der Psychiater Medard Boss nach einer In-
dienreise glaubte herausgefunden zu haben.

Der mit dem Intellektuellen fusionierte Yogi verschwindet, weit weni-
ger dramatisch und kein bisschen schaurig, in der leiblichen Unmittelbar-
keit seines Atems. Manfred Osten zitiert Goethe unter anderem mit der
modernititskritischen Bemerkung: »Niemand begreift das Element, worin
er schwebt und wirkt.« Wie wahr. — Und der umgekehrte Fall? Wie sihe
das aus: sich — diesen erfahrend — auf den Atem einzulassen und mit seinem
Rhythmus als dem >Element worin wir schweben und wirkenc« in yogisch-
meditativer Achtsamkeit eins zu werden? So, als wenn sich bei der fenster-
losen Monade, die fiir gewShnlich unser Leben und Alltag ist, ein Spalt
auftite und plétzlich der Blick nach drauflen fillt: Was er — nein, nicht

126

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beobachtet, sondern wahrnimmt resp. gewahrt — ist Realitdt. Diesseits der
gesellschaftlichen und sprachlichen Konstruktion von Wirklichkeit, fiir die
der Weltbegriff einsteht. Das Reale auerhalb des Simulakrums, zu dem
das Symbolische und das Imaginire mit der >virtual reality< zusammen-
schieflen und einen hermetisch abgedichteten Weltinnenraum erzeugen.

Ankommen in der >immerwihrenden Gegenwirtigkeit« des Realen.
Die Erfahrung einer mentalen Zone des aufgehobenen Mangels und der
suspendierten Sorge. Daher die Empfindung vollkommener Losgeldstheit
und eines auflerordentlichen seelischen Aufschwungs — eine Erfahrung
von »Elevation«, so der von Adorno fiir derlei Héhen- und Ausnahme-
zustidnde des Geistes reservierte Terminus. — Um auf die alten Inder und
ihre Yogis zuriickzukommen: Im Sanskrit charakterisiert den geistigen
Befreiungszustand — >Mokscha< — das Kompositum »>Sat-Chitt-Anandax.
Was intellektuell gebildete Abendlinder inzwischen stehenden Fufles
korrekt wiederzugeben im Stande sind mit der Begriffsreihung >Sein-
Bewusstsein-Gliickseligkeit«. Unter anderem Dank der ideellen Uberset-
zungsbemithung von Aldous Huxley, Mitglied im Club der toten Denker,
in seiner angenehm unakademisch gehaltenen Anthologie »Philosophia
perennis«, die mystische Texte aus verschiedenen Epochen und Kulturen
kompiliert.

Das Vermogen der Form! Diesem allein, nichts anderem, zuvérderst
keiner willentlichen Manipulation der Denkgewohnheit oder der Verhal-
tensaktivitit, verdankt sich jene durch das yogische Exerzitium bewirkte
>Auftriebsbewegung« in Psyche und Geist. Die wiederholt und regelmi-
Rig erfahren, dazu angetan sein konnte, eine in Unordnung befindliche
»Okologie des Geistes« allmihlich wieder ins Lot zu bringen. Individuell
und — noch wagt man daran nicht einmal zu denken — kulturell. — Woraus
sich sowohl individuell-persénlich als auch kulturell-gesellschaftlich eine
Aufgabe ableiten liefle. Der Neurophilosoph Thomas Metzinger formuliert
sie gelegentlich als die Aufgabe des Einzelnen, auf andere Weise als bisher
»Verantwortung zu tibernehmenc fiir seinen »Bewusstseinszustand«; und
der Gesellschaft dafiir, welche Bewusstseinszustinde sie bei ihren Mitglie-
dern bewusst fordern mochte und welche nicht. Eine naheliegende und
unter Umstinden — Stichwort »Biopolitik« — heikle Idee.

Das Vermogen der Form — mit diesem Hinweis beantwortet sich end-
lich auch die Frage, wie oder wodurch die zweckfreie Form — das yogische
Exerzitium — allen Formen zu Gute kommt. Die mit der Ubungserfahrung
sich einstellende, durch sie quasi inkorporierte Wertschitzung der Form,
dieser bestimmten Form, tibertrigt sich auf den Umgang mit kulturellen

127

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Formen generell. Diesbeziiglich miisste Sensibilitit nicht erst wieder ge-
weckt, das Verstindnis nicht intellektuell mithsam auseinandergesetzt
werden. — Man darf sich die in den Alltag oder das Leben insgesamt aus-
strahlende Wirkung des yogischen Exerzitiums ruhig einmal in Analogie
zu dem veranschaulichen, was bei Martin Mosebach tiber das liturgische
Ritual zu lesen ist: »Das gehorte [...] zu meinen Erfahrungen: dass der Ri-
tus und die zu ihm gehorende Musik nicht als gelegentliches erbauliches
oder woméglich gar als hochst eindrucksvolles Konzert [...] genommen
werden diirfen, sondern lebenslang geiibt werden miissen — das Gebot, je-
den Sonntag in die Kirche zu gehen, ist deshalb als Gebrauchsanweisung
im Umgang mit dem Ritus zu sehen, der ohne die selbstverstindliche und
wahrhaft gedankenlose Einschmelzung in das Leben seine Wirkung nicht
entfalten kann.«

SchlieRlich bildet das yogische Exerzitium die Grundiibung und liefert
mit derselben die Standardvorlage zu der beliebig erweiterbaren Reihe >ab-
geleiteter< zweckfreier meditativer Ubungsformen. Die ihrerseits durch
»selbstverstindliche und wahrhaft gedankenlose Einschmelzung in das
Leben« daselbst ihre Wirkung entfalten. Und gewiss gibt es Begnadete wie
den Klaviervirtuosen Andras Schiff, denen ganz unabhingig von der yogi-
schen Grundiibung ihr individuelles meditatives Exerzitium bereits >alles
gibt«. Schiff, mit anheimelndem K-und-K-Timbre in der Stimme : »Wenn
ich aufstehe, sogar vor dem Friihstiick, dann spiele ich ein Stiick von Jo-
hann Sebastian Bach. Das ist fiir die seelische Hygiene. Bach zu spielen,
das gibt mir alles.«

57

Kinder brauchen Rituale und Erwachs’ne ebenso

Vor Jahrzehnten verkiindete der Psychoanalytiker Bruno Bettelheim »Kin-
der brauchen Mirchen«. Heute sagt der Theologe, Philosoph und Kulturwis-
senschaftler Christoph Tiircke, dass sie Rituale brauchen. Wie die Erwachse-
nen auch, um der »Hyperaktivitit« in der »Aufmerksamkeitsdefizitkultur«
gegenzusteuern. — Mag ja alles richtig sein. Nur, dass der Vorschlag fiir ein
»Schulfach Ritualkunde« — bis auf die unterrichtspraktische Ebene wird
bei Tiircke die Idee von der Notwendigkeit der Rituale heruntergebrochen —
wieder einmal eine intellektuelle Interventionsidee vorstellt, bei welcher
die intellektuelle Seins- und Produktionsweise selber auflen vor bleibt, un-

128

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

thematisiert, ausgeblendet. Der Intellektuelle spricht wieder ausschliefllich
von Anderen und fiir Andere und nicht auch von sich. Obwohl er gerade
in puncto »Aufmerksamkeitsdefizitkultur« oder einer hyperaktiven >Beob-
achtung von Beobachtung« dazu allen Grund hitte. Alle Ursache, bei sich
selbst anzufangen. Wiirde er dann doch auch sogleich bemerken, dass es
sicher nicht an erster Stelle Rituale sind, die geeignet erscheinen, der Mise-
re Herr zu werden, weder bei sich selbst noch bei den Anderen.

Der Pianist Andras Schiff mit seinem allmorgendlichen Klavierspiel-
Exerzitium, das ihm »alles gibt«, wire einer, der bei sich selbst anfingt.
Aber tut er dies nicht eben mit einem Ritual? Keineswegs. Exerzitium und
Ritual sind zwei Paar Stiefel. Rituale oder auch Zeremonien sind kollek-
tiv, gemeinschaftlich aufgefithrte >Zweckformen«< einer reibungslosen
Vergesellschaftung, salopp gesagt, >soziale Schmiermittel«. Exerzitien —
gleichgiiltig ob geistlicher Natur, intellektuellen Zuschnitts oder medita-
tiv-zweckfrei — dagegen abseits der gesellschaftlichen Verbindlichkeiten
praktizierte strikt individuelle Ubungen. Das yogische Exerzitium sowie
die abgeleiteten meditativen Ubungsweisen dariiber hinaus keine Zweck-
formen, sondern zweckfreie bzw. in sich zweckhafte Formen — ein sich
selbst gentigender humaner Selbstausdruck. »Die Ros’ blitht ohn’ War-
um« — so pflanzenhaft selbst- und zweckvergessen zu iiben, ist freilich den
sTriebtitern des Intellekts< nicht in die Wiege gelegt.

58

»Du musst dein Andern lebenc«
oder: geblieben ist ein Kalauer

»Uben, iiben, iiben!« iiberschrieb 2009 der ZEIT-Redakteur Adam Sobo-
czynski seine ganzseitige Rezension von Sloterdijks Ubungsbuch »Du
musst dein Leben idndern«. Die Inflationierung ist nur ein Problem, mit
dem Sloterdjik seinen Ubungsbegriff befrachtet hat. Wer das Uben zu
einem generellen Desiderat erklirt, planiert nolens volens die Differen-
zen: auf einmal sind alle Ubungskatzen< grau. Die eine, méglicherweise
entscheidende Differenz ist nicht erkennbar: diejenige Ubung, auf die es
wirklich ankidme. Kein Wunder also, dass sich das intellektuelle Lesepub-
likum der Sloterdijkschen >Variationen eines Immergleichen< inzwischen
vornehmlich in der Form des Kalauers »Du musst dein Andern leben«
erinnert. — Die eine wie die andere Parole, Original und Kalauer, verken-

129

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nen, dass sie lediglich mehr vom Gleichen verlangen. Sehen nicht, dass das
der Rhetorikemphase des Sich-Anderns einzig gemifle Andern darin be-
stiinde, mit ihm aufzuhéren. Und dass nur diejenige Ubung eine wire,
die einen Unterschied macht, indem sie gerade nicht das Prinzip des Sich-
indern-miissens sanktioniert und exekutiert.

Der kompetitive Steigerungs- und Optimierungsimperativ, der unsere
Mentalitit beherrscht, hat die permanente Selbstverinderungsforderung
immer schon zur Primisse, sodass die Aufforderung »Du musst dein Le-
ben dndern« — wahlweise »Du musst dein Andern leben« — den Charakter
einer paradoxen Intervention annimmt, die nicht funktionieren kann und
die man daher ignorieren sollte. Will man sich im spitmodernen Gesell-
schaftszirkus nicht weiterhin unverindert am Nasenring der Paradoxie
durch die Manege ziehen lassen. Unverfinglicher wire da noch der Rat
des Okonomen Fred Luks, sich zu entspannen und durch Ironie und GroR-
zligigkeit die Welt zu retten. Entspannung ist freilich ein weites Feld und
das marktgingige Angebot an Entspannungsiitbungen schon wieder auf
Effizienzsteigerung programmiert.

Sich entspannen, rit Luks, und liegt damit im Grundsitzlichen den-
noch nicht falsch. Wohingegen Sloterdijks Begriff der »Vertikalspannung«
als das Kriterium des von ihm empfohlenen Ubens grundsitzlich in die
falsche Richtung weist. Die der unablissigen Steigerung und Selbstopti-
mierung. Dies als die Quintessenz der zu iibenden »guten Gewohnheiten
gemeinsamen Uberlebens« zu deklarieren, propagiert mindestens auf der
Mentalititsebene ein >Weiter wie bisher, oder sagen wir der Ehrlichkeit
halber eine optimierte Version desselben.

In »Du musst dein Leben indern« wandelte Sloterdijk zur Abwechslung
einmal ganz unironisch im Habit des engagierten Intellektuellen. Zu des-
sen Pose des fiir Weltrettungsfragen Zustindigen passend die allzeit zitier-
fihige Eidesformel, deren Pathos zu allem und nichts verpflichtet: »... in
tiglichen Ubungen die guten Gewohnheiten gemeinsamen Uberlebens
anzunehmen«. — Der Schwabe wiirde sagen, was interessiert mich Slo-
terdijks Geschwitz von Gestern, wo das Zihlwerk seiner tiglichen Text-
absonderung schon wieder etliche tausend Seiten vorangeriickt ist. Uns
beschiftigt es auch noch im nachfolgenden Stiick, lasst sich daran doch
sehr schén demonstrieren, wie man den zeitgendssischen Yogi — den im
intrapersonalen Bund mit dem Intellektuellen — und sein Exerzitium nicht
modellieren sollte.

130

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

59
Endlich im Endlichen {iben

Woran sich Sloterdijk tibungsgedanklich auf 700 Seiten abarbeitet, ist
nicht ein Stiick Empirie, sondern ein Modell, sein Modell von Ubung alias
»Anthropotechnik«. Was Sloterdijks essayistisches Amalgam aus Anthropo-
logie, Kulturtheorie, Elitediskurs und Ethiktraktat als den vermeintlichen
>Genius«< der Menschwerdung und Kulturgenese aufs Gesamt der Gattungs-
geschichte zurtickprojiziert, ist dem Unruhegeist des Optimierers oder
Self-Enhancers von heute nachempfunden. Dabei mutiert die urspriing-
lich spirituelle Form des Ubens zur fragwiirdigen Idee von einer »Psyche
der Macht«, mit Judith Butler zu sprechen, in der sich das legitime, weil
notwendige Moment von Selbstkontrolle und Disziplin zu einer Total-
beherrschungs- und Selbstermichtigungsphantasie des Mentalen aufbliht.
Daher faszinieren ihn so sehr die >Blihgestalten< oder Fehlformen des Exer-
zitiums, die »Artisten« und »Athleten« der »Vertikalspannungs, die Hun-
gerkiinstler und Fakire Altindiens und die frithchristlichen Siulenheiligen
in der syrischen Wiiste.

Sloterdijk ist nicht fiir den Umstand des Modellierens zu kritisieren.
Auch das yogische Exerzitium, das den vorliegenden Versuch tiber den In-
tellektuellen und den Yogi inspiriert, ist >konstruierts, ein Modell, es beruft
sich nicht auf eine historische Empirie des Yogischen. Zu widersprechen
ist Sloterdijks >Abbildung« des einen Kontextes auf den anderen, d.h. die
Projektion seines, frither hitte man gesagt »ideologisch gefirbten< Modells
von Ubung in die Ursprungsgeschichte des Ubens und der »Ubungssyste-
mex« iberhaupt. Um aus diesem Ursprungsmythos wiederum — per Zirkel-
schluss — sein die »Trainingslager« der Moderne und deren Leistungs- und
Steigerungsethos feierndes Ubungsmodell herzuleiten und zu rechtfer-
tigen. — Mit Blick auf den historisch realen Kontext, den ndmlich von sta-
tiondren Frithgesellschaften und einer mental >noch nicht in die Puschen
gekommenen< Menschheit, mag »Vertikalspannung« und ein Leistungs-
ethos der »Uberforderung« ja eine korrekte Beschreibung der achsen-
zeitlichen Weisheitslehren und -praktiken abgeben und entsprechend auf
die yogischen Exerzitien im selben Zusammenhang zutreffen. Dagegen im
Kontext total mobilisierter Gegenwartsgesellschaften mit ihrer je schon
unter Dampf gehaltenen Mentalsphire und der hyperbeschleunigten Auf-
merksamkeitsékonomie den Ubungs- bzw. Exerzitiengedanken ausgerech-
net mit dem Akzent auf Hyperspannung und mentale Hochstleistung
ins Spiel zu bringen, wie Sloterdijk das tut, zeugt schon von erheblicher

131

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kontext- und Motivverwirrung. Es sei denn — und das verleiht dem Unfug
dann Methode -, man fiihlte sich wie Sloterdijk bemiifligt, dem von ihm
beklagten »Egalitarismus« und allgemeinen Bohemisierung und »Frivo-
lisierung« des Lebens in der spitmodernen Massengesellschaft »tibend<
entgegenzutreten und mit einem Appell an Willensstirke und Leistungs-
bereitschaft in das gleiche Horn zu stoflen wie die kulturkonservative, tiber
Werte- und Leistungsverfall lamentierende Elite der Besitzstandswahrer.

Immerhin hat Sloterdijk dariiber nicht den >Hauptwiderspruch< unse-
rer geschichtlichen Gegenwartsstunde aus den Augen verloren: >Unendlich
im Endlichen< oder der Widerspruch, unbegrenzt wachsen zu wollen auf
einem begrenzten Planeten mit endlichen Ressourcen. In diesem Punkt
reichen sich Sloterdijk und Harald Welzer, der Meisterdenker und der
>Selbstdenkers, die Hand. Und wie uns Welzer, damit wir uns der Wahr-
heit endlich stellen, die gedankliche Verrenkung seines »Futur Il« anrit,
so wartet auch Sloterdijk mit einem Gedankenexerzitium der exquisiten
Sorte auf. Der »metanoetische« Imperativ — »du musst dein Leben &n-
dernl« — plustert sich unter Wortgetése zum »absoluten« auf, zur ethisch-
praktischen »Uberforderung« im »UbergroRen«, »Uberwiltigendens,
»Ungeheuren«. Gemeint ist die Kehrtwendung des Raumschiffs Erde um
180 Grad bei voller Fahrt und subito. — Dass aus all der Gedanken- und Ver-
balakrobatik handlungspraktisch erst einmal gar nichts folgt, nichts folgen
kénne, raumt Sloterdijk sogar selber ein: Die vom »absoluten Imperativ«
der Metanoia der Umkehr Ergriffenen erleben, »dass es ihm oder ihr leicht
fillt, nachdem diese Ergriffenheit einmal stattgefunden hat, sich zu dieser
Uberzeugung zu bekennen. Mit der Einschrinkung, dass wenn man ge-
fragt wird, >wie soll das gehens, die Antwort wahrheitsgemif lauten muss,
>wir wissen es noch nicht«« So das Fazit im WDR5-Gesprich mit Jirgen
Wiebicke vom 03.07.2009.

P.S. Ginge es also nach dem Hohepriester der Ubungsrhetorik, bliebe
der >Hauptwiderspruch« einstweilen unangetastet. Seine >Auflésung< —
»endlich im Endlichen« lautet sie prignant beim Eidgenossen Fred Luks —
ist gedanklich iiberhaupt keine Kunst. Weder braucht es dazu den Meister-
denker noch den Selbstdenker. Den Widerspruch praktisch anzugehen und
den ersten Schritt zu tun ist ein Selbstpraktiker gefragt. Der das yogische
Exerzitium Praktizierende, seine >Kunst still zu sitzen<. Die Kunst, endlich
im Endlichen zu tiben. Plus minus eine Stunde tiglich. Auf dem Sitzkis-
sen oder dem »schénen griinen Stuhl« der Groffmutter. — Absichtslos klirt
sich der Geist in der sWeltpause«. Entspannte und wache Aufmerksamkeit,
Voraussetzung fiir die Wahrhaftigkeit verantwortungsvollen Handelns, et-

132

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

was Besseres kann man dem Weltbetrieb nicht wiinschen. Erst recht, das
sieht Sloterdijk richtig, solange konkrete Antworten auf die meisten der
brennenden Weltrettungsfragen — zuverlissig zielfithrende >Kehren< bzw.
Umsteuerungen des politischen und alltiglichen Handelns und Verhal-
tens — komplexititsbedingt ausstehen.

60

Zweierlei Ubung: Yogisches Exerzitium
versus »Asthetik der Existenz«

Januar 1978. Ein eisiger Ostwind fegt durch die Straflen Westberlins. An
der TU jedoch geht es heif her. Ein aufgekratztes Volkchen aus unabhin-
gigen und undogmatischen Linken, Spontis und Stadtindianern hat sich
zum »Tunix-Kongress« eingefunden. Um sich von der bleiernen Zeit im
»deutschen Herbst« zu verabschieden. Nicht, um sich dem von der Kanz-
ler-Schmidt-SPD ausgerufenen »Modell Deutschland« anzuschlieflen, son-
dern »Formen alternativen Lebens« zu diskutieren und auszuprobieren.
Durch das Losungswort »Tunix« — einem provokant dem »politisch etwas
tun miissen«< entgegen geschleudertes >nichts tunl« — setzte man sich vom
K-Gruppen-Maoismus und vom Moskowiter Revisionismus gleicherma-
Ren ab. Mathias Brockers erlduterte 2008 im Riickblick die »buddhada-
daistische Wendung« folgendermafien: »Dass es nicht mehr um Theorie
ging, sondern ums Machen, dass es keine Organisationen und Parteikader
braucht, sondern Individuen, die sich vernetzen; dass es nicht darum ging,
das System und die Kultur zu stiirzen, sondern darum, sich Nischen der
Freiheit und Autonomie im System zu schaffen — eine Gegenkultur.« Von
der praxisfernen Utopie zur praktizierten Heterotopie, kénnte man auch
sagen. — Mitten im Gedringe des Jungvolks in Parker und mit Palistinen-
sertuch ein gesetzter, akademisch unauftillig gekleideter Herr mit Glatze
und einer Brille. Jedes Mal, wenn man das helle Rund seiner Glatze irgend-
wo entdeckte, strahlte er iibers ganze Gesicht. Wer war dieser lachende
Buddha? Kein anderer als Michel Foucault. Dessen Stern eben erst im Be-
griff stand, am deutschen Theorie- und Diskurshimmel aufzugehen.

Zwei Jahre zuvor, 1976, war im Berliner Merve-Verlag »Mikrophysik der
Macht — Michel Foucault iiber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin« (Inter-
nationale Marxistische Diskussion Band 61) erschienen. Und im gleichen
Jahr im Suhrkamp-Verlag Walter Seitters Ubersetzung von »Uberwachen

133

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Strafen«. Der Foucault, dessen Arbeiten aus den zuriickliegenden
beiden Jahrzehnten man in Deutschland gerade zu rezipieren anfing, war
jener der »Analytik der Disziplinarmacht«. Der in Irrenanstalten, Klini-
ken, Gefingnissen institutionalisierten Disziplinarmacht. Die »das Be-
gehren« der Einzelnen bis in die Kérper hinein zurichtet und abrichtet.
Der Foucault des Jahres 1978 war jedoch — was die zu diesem Zeitpunkt in
Deutschland sich bildende Fangemeinde nicht wusste — bereits ein anderer.
Dessen Forschergeist und Erkenntnisinteresse sich einem neuen Gegen-
stand zugewandt hatten. Dem nidmlich einer »Asthetik der Existenz«, in
deren Mittelpunkt die ethische »Sorge um sich« stand. Das Vorbild dieser
Ethik sah Foucault in der Antike und ihren philosophischen Ansitzen zu
einer ethisch-praktischen Lebensschulung (der stoischen beispielsweise),
von deren »Selbsttechniken« es fiir eine autonome Lebensfithrung in der
Gegenwart zu lernen gelte. — War Foucault damit auf einen >yogischen
Ubungskomplex< im antiken Gewand gestoflen? Es ist nicht erforderlich,
ihn diesbeziiglich im Club der toten Denker persénlich zu befragen (zu-
mal das Geriicht geht, dass er an einer umfangreichen Archiologie des im
Club postmortal angestauten Wissens arbeite und wir ihn also nur unnétig
storen wiirden). Wir kénnen die Frage ebenso gut anhand eines instruk-
tiven Artikels von Christoph Menke kliren, den er im Anschluss an die
Frankfurter Foucault-Konferenz von 2001 zu Papier gebracht hat, »Zweier-
lei Ubung — Zum Verhiltnis von sozialer Disziplinierung und 4sthetischer
Existenz« (veroffentlicht in: Axel Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Fou-
cault — Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt 2003).

Die Unterschiedlichkeit des Ubens, wie sie Menke mit dem Ausdruck
»zweierlei Ubung« am Beispiel Michel Foucaults im Auge hat, bezieht sich
auf die Differenz von isthetisch-existenzieller Ubung im Rahmen einer
Ethik der personlichen Lebensfithrung (auch Lebenskunst genannt) einer-
seits und Ubungen, die dem Zweck der sozialen Disziplinierung oder Nor-
malisierung individuellen Verhaltens dienen andererseits. Diese fallen in
den Zustindigkeitsbereich der Disziplinarmacht oder »Mikrophysik der
Macht«, gemifl Foucaultscher Terminologie. Sie zielen mithin auf Unter-
werfung. Wihrend die zur »Asthetik der Existenz« gehérige Ubung im
emphatischen Sinne personliche Autonomie erméglichen soll. — Die all-
gemeine Definition der Ubung bei Foucault, die beide Arten des Ubens
einschlieft, lautet: »Keine Technik, keine berufliche Fahigkeit l4sst sich
ohne Ubung (pratique) erwerben; auch die Kunst des Lebens, die techne tou
biou kann man nicht lernen ohne eine Askese, die als Ubung eines selbst
durch sich selbst (un apprentissage de soi par soi) angesehen werden muss.«

134

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Zitiert nach Menke S. 283). Eine frithere Definition formulierte Foucault
noch ganz unter dem Eindruck seiner Analyse der Disziplinarmacht und
sie umfasst daher Aspekte, die nicht bzw. nicht unkommentiert auf die
Ubung im Kontext ethisch-existenzieller Lebensfithrung iibertragbar sind:
»Die Ubung ist ndmlich jene Technik, mit der man den Kérpern Aufgaben
stellt, die sich durch Wiederholung, Unterschiedlichkeit und Abstufung
auszeichnen. [...] Auf diese Weise gewihrleistet sie in der Form der Stetig-
keit und des Zwanges sowohl Steigerung wie Beobachtung und Qualifizie-
rung. [...] Die Ubung wird ein Element in einer politischen Technologie des
Korpers und der Dauer. Anstatt in einem Jenseits zu gipfeln, richtet sie sich
auf eine nie abzuschlieRende Unterwerfung (assujettissement) aus.« (Aus
»Uberwachen und Strafenc, zitiert nach Menke S. 283f.).

Die Schwierigkeit des Unterscheidens entsteht auf Grund des gemein-
samen Merkmals beider Ubungsarten: das Lernen einer »Selbstfithrungs,
die Subjektivierung bewirkt und Macht verleiht (Macht der Selbstbeherr-
schung und Selbstwirksamkeit). Der Unterschied dagegen besteht in Fol-
gendem: Die sozial disziplinierende bzw. normalisierende Ubung bedeutet
ein »>Sich-selbst-Fithren< im Ausfithren von heteronom gesetzten Aufgaben
und Zielen. Im Gegensatz dazu die ethisch-existenzielle Ubung ein »>Sich-
selbst-Fithren«< bei der persénlichen Lebensfithrung und deren autonom
bestimmten Zwecken. — Interessant oder spannend nun fiir den Intellek-
tuellen als Yogi die Frage, inwiefern sich sein yogisches Uben noch einmal
von demjenigen des ethisch-existenziellen Lebenskiinstlers unterscheidet.
Gemeinsam ist ihrem jeweiligen Uben der Primat des Kénnens vor dem
Wissen und dem Wollen.

Allerdings zeigt sich paradoxerweise der Kénnensprimat bei der yogi-
schen Ubung gerade in der Zuriicknahme des Anteils bzw. der Wertigkeit
von Kénnen beim Ubungsvollzug. Die subjektive Handlungsmacht redu-
ziert sich bei der Kunst der Aufmerksamkeitsiibung auf ein Geringfiigiges.
Es verhilt sich nicht nur so, dass Kénnen vor »Kognitivismus, Theoretizis-
mus und Volontarismus« (Menke) rangiert, sie alle werden tendenziell auf
Null heruntergefahren. Der Yogi setzt sich auf sein Kissen, hilt sich auf-
recht und achtet auf den Atem, weiter nichts. Seine Ubung macht sich von
selbst. — Im zweiten Teil seines Aufsatzes diskutiert Menke in der Haupt-
sache die Problematik einer teleologischen >Indienstnahme<von Ubungen,
d.h. ihre Ausrichtung auf Ziele und Zwecke. Von einem tibergeordneten
kosmologischen oder Gesamtzweck (wie noch im antiken Ubungsver-
stindnis) haben sich sowohl das neuzeitliche sozialdisziplinire Uben als
auch die moderne Lebenskunstiibung losgesagt. Letztere steht der jeweils

135

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

autonomen Zweckentscheidung des Einzelnen offen. Dem, worin er das
Gute eines guten Lebens fiir sich selbst erblickt. Wie aber steht es mit der
Teleologie im Fall der yogischen Ubung? Die yogische Kunst der Aufmerk-
samkeit erweist sich teleologisch riickgebunden in Hinsicht auf einen leib-
lich-mentalen Selbstregulationsprozess. Den >Zweckmanipulationen< nur
stéren bzw. verhindern wiirden. Gleichzeitig kommt in diesem den Geist
und insbesondere die Aufmerksamkeitsfunktion regenerierenden >Autore-
gulativ< (der teleologische Aspekt) noch die >Form der Vernuinftigkeit< resp.
deren Stirkung zum Tragen, wie ich dies weiter unten im Habermasiani-
schen Diskurszusammenhang niher beleuchte.

Mit Teleologie geht nolens volens Normativitit einher. Menke kritisiert
an Foucaults spiter Konzeption der »Selbstsorge« deren allgemeine und
eben nicht autonom persénlich gewihlte teleologische und normative Fest-
legung. Thre Bindung an die Finalitit eines »schoénen Lebens« verstehe
Foucault ndmlich durchaus im Sinne einer tiberindividuellen Norm des
Schonen. Der Maxime gemaf: Fiir sich selbst ein schones Leben fithren
und anderen das Gedichtnis an eine schone Existenz hinterlassen. Men-
ke: »Orientierung an der gelungenen Einheit des Lebens, fiir die sich wie-
derum ein allgemeines Kriterium angeben lassen soll, das der Schénheit.
Der Schonheitsbegriff soll erweisen, »dass die Ethik der Existenz eine sehr
starke Struktur geben kann, ohne sich auf ein Rechtswesen, ein Autoritits-
system oder eine Disziplinstruktur beziehen zu miissen«.«

Und der Yogi? Nichts gegen Schonheit. Aber die inhdrente Norm, die
seiner Ubung innewohnt, lautet nicht Schénheit. Vielmehr Gewaltlosig-
keit und Mitgefiihl. Adornitisch ausgedriickt: Frieden und Verséhnung.
Notabene nicht das Resultat eines in Freiheit gefassten Entschlusses. Keine
Werte-Entscheidung, die auch anders ausfallen kénnte. Stattdessen eine
an Leib und Geist geschehene Transformation, eine mit dem Einzelnen
nicht willentlich, sondern iibend vor sich gegangene Verinderung. Sofern
daran tiberhaupt ein Moment von Aktivitit beteiligt gewesen sein sollte,
beschrinkt es sich auf die Titigkeit wacher Aufmerksamkeit. Unabhingig
vom Willen des Ubenden sorgt ein im yogischen Exerzitium strukturell
angelegter Effekt dafiir, dass sich das Begehren nach Distinktion und Sepa-
ration bei der individuellen Lebensfithrung und -gestaltung — ein zugleich
Rivalitit und Gleichgiiltigkeit gegeniiber Anderen stimulierender Faktor —
drastisch relativiert. — Menke beschiftigt unterdessen etwas anderes. Ein
personlich nominiertes Telos und einen entsprechenden »Lebensplan« zu
verfolgen, stelle die gerade gewonnene Autonomie gleich wieder unter >Ku-
ratel<. Leben verlére dadurch seine Spontaneitit, seine >Zielfithrungs, lasse

136

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es »kontingenzvergessen« erscheinen. Was zutrifft. In diese Selbstwider-
spriichlichkeit manévriert sich der praktizierende Lebenskiinstler, wenn
er nur tough und straight genug auf sein Ziel zusteuert. Weshalb Menke —
das alte Motto >der Weg ist das Ziel< beherzigend — die ideale »Asthetik der
Existenz« von der Ergebnisfixiertheit bzw. >Produktorientiertheit< ablésen
mochte, um sie auf ein selbstzweckhaftes Titigsein zu vereidigen, auf »Be-
wegung der Selbstiiberschreitung«.

Versteht sich, dass der Yogi mit seiner vergleichsweise schlichten oder
bescheidenen Ubungsform mit derlei Komplikationen oder Finessen sich
nicht herumplagen muss. Und sich dennoch ungeschmalert an dem er-
freuen darf, was — tiberdies zum Wohl der Allgemeinheit — itbend mit ihm
geschieht. — Additiv zum so global wie unverbindlich gehaltenen Begriff
der »Selbstiiberschreitung« fiihrt Menke den der »Haltung« ein. Mit dem
Haltungsbegriff formuliert er gleichzeitig das Resiimee seiner Uberle-
gungen: »Der Gegensatz von isthetisch-existenziellen und diszipliniren
Ubungen liegt nicht im Bereich ihrer Inhalte, Verfahren und Zwecke, son-
dern in dem, den Foucault wiederholt als den der sHaltungen< bezeichnet
hat: Ob eine Ubung disziplinierend oder #sthetisch-existentiell ist, liegt
an der Haltung, mit der man sie ausfiihrt. So wie Haltungen nicht durch
Entscheidung erworben werden, so lassen sie sich auch nicht an Entschei-
dungen festmachen. Sie driicken sich aus in der Art und Weise des Um-
gangs mit Titigkeiten und Erfahrungen. Fiir die Haltung, die eine Ubung
zu einer isthetisch-existentiellen macht, habe ich vorgeschlagen, in der is-
thetischen Freiheit zur Selbstiiberschreitung ein entscheidendes Merkmal
zu sehen. In ihr, in dieser Haltung isthetischer Freiheit allein besteht, was
die Ubungen einer Asthetik der Existenz von den normalisierenden der
Disziplinarmacht unterscheidet — was also die Ubungen einer Asthetik der
Existenz davor bewahren kann, eine weitere, vielleicht letzte und subtils-
te Form disziplinierender Unterwerfung zu werden.« (Christoph Menke,
»Zweierlei Ubung ...« S. 299).

Zweierlei Ubung, in der Tat. Weitere Unterschiede zwischen Menke’scher
Lebenskunstitbung und yogischem Exerzitium werden erkennbar. »Die
personliche Lebensfithrung gemif einer >Ethik isthetischer Art< ist ge-
prigt durch die isthetische Freiheit zu Verinderungen und Prozessen,
die keiner teleologischen Ordnung gehorchen.« Was sich nach einem kon-
sequenten Votum fiir Autonomie anhort, wiirde — praktisch umgesetzt —
von Beliebigkeit schwerlich noch zu unterscheiden sein. Yogisches Uben,
wie gesagt, besitzt seine innere Teleologie. Andernfalls wire es Larifari.
Und noch so eine fragwiirdige Charaktereigenschaft ethisch-existenzieller

137

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubung, die Menke fiir einen Vorzug hilt: Sie unterscheide sich inhaltlich
und verfahrenstechnisch nicht von einer sozial disziplinierenden Ubung.
»Jede einzelne Ubung kann ebenso disziplinierend wie befreiend sein. Jede
Ubung, ja sich schon zu iiben, ist zweideutig. Es gibt daher keine Methode
der Ubung, der man folgen kénnte, um der Disziplinierung zu entkom-
men.« Der Vollzug eines yogischen Exerzitiums mit solchem Effekt wire
eine fehlgeschlagene Ubung. Weswegen ja auch >Yoga fiir Manager« nicht
funktioniert: Wenn es — wie utilitaristisch intendiert — >anschligt¢, war es
kein yogisches Exerzitium. Umgekehrt war es eines, wenn die zweckdie-
nerische Absicht griindlich frustriert worden ist. — Weil unter Menkes Pra-
misse zwischen ethisch-existenzieller und disziplinierender Ubung kein
Unterschied in der Sache, keine strukturelle Differenz besteht, muss er
sich zum windigen Haltungsbegriff fliichten. Haltung als »Bewegung der
Selbstiiberschreitung«, sans phrase. Eine Haltung und ein Transzendie-
ren, die alles und nichts bedeuten. Jeder beliebigen Selbstiiberschreitungs-
bewegung ihr Placet erteilend.

Was heifdt demgegeniiber Haltung im yogischen Exerzitium? Mental:
Achtsamkeit, die sich auf den Atem richtet. Leiblich: Ruhende Position bei
aufrechtem Oberkorper. Beide Haltungsaspekte erzeugen nicht einen be-
liebigen Effekt, vielmehr jene ganz bestimmte Bewusstseinstransforma-
tion, deren Aspekte von mir sukzessive in diesem Buch dargelegt werden.
»Sein Leben wie eine dsthetische Tatigkeit zu sehen und zu fithren heifit,
es als eine dsthetische Ubung zu sehen und zu fithren.« So Menke. Das Le-
ben wie eine einzige Ubung ansehen, sodass zuletzt alles an dieser Lebens-
fithrung Ubung ist. Verbales Pathos, wie es Sonntagsreden vorbehalten
sein sollte. Von denen man gleich gar nicht erwartet, dass aus ihnen auch
nur irgendetwas folgt. Wo alles Ubung sein soll, ist es am Ende tiberhaupt
nichts mit Ubung. In praktischer Hinsicht 1iuft das Ergebnis von Menkes
Betrachtungen beziiglich »zweierlei Ubung« daher nur auf eines hinaus:
keinerlei Ubung.

P.S. Wodurch war Michel Foucaults Interesse an einer »Asthetik der
Existenz« und ihrer Ubungsweise eigentlich geweckt worden? Durch das
»Paradox der Beziehungen von Fihigkeit und Macht«, das ihm am Resul-
tat seiner Untersuchung der neuzeitlichen Disziplinarmichte aufgefallen
war. Der Kompetenzgewinn (und insofern auch Machtgewinn) des Sub-
jekts in Folge einer Zunahme seines Kénnens auf dem Gebiet der »Selbst-
fuhrung« (Selbstbeherrschung und Selbstwirksamkeit) war einhergegan-
gen mit dem Machtverlust hinsichtlich Selbstbestimmung und autonomer
Interessenwahrnehmung. Stattdessen erschien seine Disziplinierung und

138

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

seine Unterwerfung unter die Dispositive der Macht nunmehr total. So-
dass Foucault auf den Gedanken kam, durch Riickgriff auf eine >vorneu-
zeitliche« Ethik der persénlichen Lebensfithrung eine nicht korrumpier-
bare Autonomie fiir das Subjekt zuriickzugewinnen. All dies, so Christoph
Menke, erklire »warum der Wiedergewinn der verlorenen Macht des Sub-
jekts zur persénlichen Lebensfithrung mehr als bloe Erinnerung und
diese Erinnerung eine Arbeit oder Praktik sein muss: nimlich Ubung. In
den neuzeitlichen Disziplinargesellschaften hat das Subjekt die Macht per-
sonlicher Lebensfithrung nicht mehr, sondern hat sie in seiner vollstin-
digen Integration an die Normalisierungs- und Disziplinierungsprozesse
verloren. Nur tibend, anders tibend lisst sie sich zuriickgewinnen.« — Das
jungste Disziplinierungsstadium stellt natiirlich die digitale Revolution
mit ihrem Aufmerksamkeitsregime dar. Wie jedoch Menkes »anders {iben-
de« Lebenskunst der »Selbstiiberschreitung« gerade diese »vielleicht letzte
und subtilste Form disziplinierender Unterwerfung« parieren soll, bleibt
sein Geheimnis. Weshalb ich angesichts der sozial disziplinierenden und
machtpolitisch normalisierenden Folgeerscheinungen des digitalen Zeit-
alters Menkes »anders tibender Verschwommenheit« allemal die kristalline
Klarheit der yogischen Aufmerksamkeitskunst vorziehe. Ist doch mit ihr
erkennbar die Chance verbunden, dass sie sich tatsichlich — bei Menke blo-
Res Postulat — »gegen die Gestalt (richtet), die das Subjekt in Prozessen der
Disziplinierung und Normalisierung angenommen hat«. (Menke, »Zweier-
lei Ubung ...«, S. 293f)).

61

Apokatastasis Panton im Diesseits

In seiner Auseinandersetzung mit Foucaults »Asthetik der Existenz« und
deren Ubungskonzept gelangt Christoph Menke zu folgender Prizisierung
der Norm menschlicher Autonomie: »Autonomie besteht nicht allein in
einer Selbstbestimmung des Guten meines Lebens angesichts meiner in
Disziplinierungsprozessen erworbenen Moglichkeiten und Fihigkeiten.
Autonomie beginnt vielmehr erst dort, wo das um das Gute seines Lebens
besorgte Subjekt diese Moglichkeiten und Fihigkeiten, und zwar gerade
auch auf ihrer elementarsten Ebene, der der Fithrung des eigenen Kérpers,
zu verindern versucht.« Und weiter: »Genau dies ist der Sinn und die Not-
wendigkeit dsthetisch-existentieller Ubungen: Sie greifen aus der Sorge um

139

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Gute des eigenen Lebens in den disziplinir produzierten Bestand an
Moglichkeiten und Fahigkeiten ein, die das Subjekt bestimmen.« (Zitiert
aus: »Zweierlei Ubung ...« S. 295, siehe vorheriges Kapitel). — Unter einem
»dsthetisch-existenziell« iibenden >Eingriff« selbst »auf der elementarsten
Ebene, der der Fiihrung des eigenen Koérpers«, kann man sich wiederum
alles Mogliche vorstellen. Auch »autoplastische und selbstskulpturale Ver-
suche«, von denen Peter Sloterdijk mit Blick auf Foucaults Anleihen bei
den Stoikern schwadroniert. Ich wiisste jedenfalls nicht, wie man mit Men-
kes ziemlich nebulésem Gedanken der Selbstiiberschreitung Sloterdijks
konkretistisches Programm der Selbstiiberschreitung und Selbststeige-
rung (»mit sich tiber sich hinaus«), seiner athletischen und akrobatischen
»Kénnensspiele«, in die Schranken weisen kénnte. Foucaults »iibende
Selbstgestaltung« weist ihn fiir Sloterdijk als »Mann der Vertikalitit« aus
im Gegensatz zur »Allerweltstranszendenz« platonischer und christlicher
Provenienz. Die durch Foucault wieder aufs »Exerzitium« zurtickgefiithrte
Philosophie verwirkliche sich als »reiner Mehrkampf.

Die Frage ist: Was wollen wir unter Autonomie und einer Selbsttrans-
zendenz verstehen, sodass sich beide nicht im Wischiwaschi begrifflicher
Abstraktion verfliichtigen, sobald man nach der praktischen Verbindlich-
keit fragt? Einerseits. Und andererseits beides nicht auf einen Konkretis-
mus antropotechnischen Zuschnitts hinauslduft, der nichts anderes als
eine Superdisziplinierung bedeuten wiirde. In expliziter Anspielung auf
die korperliche Ebene gefragt: Wie sich zur Wehr setzen gegen die »biopoli-
tische« Zurichtung und Dressur der Einzelnen durch ihre Anpassung an
die stummen Imperative beim Gebrauch digitaler Techniken und Medien?
Gegen die autonomiefeindliche »Biopolitik« auf der Hohe des digitalen Zeit-
alters und seiner kommerziellen Interessen und Herrschaftsstrategien? —
Wahrscheinlich sind wir uns aufgrund der Kurzfristigkeit und Geschwin-
digkeit der digitalen Umwilzung noch zu wenig im Klaren dariiber, worin
der entsprechende >Umbau« der Korper genau besteht und wie weit er geht.
Wodurch unterscheidet sich der »digitale Kérper< vom »analogen<® Welches
sind auf der leiblichen Ebene die signifikanten Effekte der Disziplinierung
und Normalisierung? Ist die Folge ein »Fragmentkorper« (ein auf andere
Zusammenhinge gemiinzter Begriff von Klaus Theweleit), bei welchem
der Kopfschmerz mit der Schmerztablette und das listige Hungergefiihl
mit der Pizza im Pappkarton bekidmpft werden? Ein >exkarnierter< oder
entkorperter Korper. Ein zum >Diumling« bzw. Michel Serres »Diumelin-
chen« geschrumpfter. Die sich desto wohler im digitalen »Arbeitslager«
(Byung-Chul Han) fiihlen, je weniger sie sich beim Ein- oder Abtauchen in

140

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Virtualitit von ihren fiithllos gewordenen oder abgestorbenen Restglied-
maflen gestort fithlen.

Wie dem auch sein mag, man muss der einen Tatsache ins Auge se-
hen: Das Verfiihrerische am Spiel mit den digitalen Gadgets liegt nicht
zuletzt in ihrer Annehmlichkeit, bei den Spielenden fiir kérperliche Selbst-
vergessenheit zu sorgen. Eine hochst angenehme Leibvergessenheit, die
uiberhaupt erst die Illusion des Raum und Zeit hinter sich lassenden >On-
line-Engels«< mit pseudomystischer Allverbundenheit méglich macht. Leib-
vergessenheit sowie eine phantastische Uberwindung von Raum und Zeit
kennt man vom Medium Buch wie von Film und Fernsehen. Wo also liegt
das Problem? Darin, dass es nicht mehr um Zeiten der Unterhaltung oder
Zerstreuung, auch der Bildung und Erholung geht: Die Medien- oder Netz-
gesellschaft differenziert nicht linger nach Arbeit und Freizeit. Das digi-
tale Spielzeug, das sich von Arbeitszeug nicht unterscheidet, nimmt rund
um die Uhr in Beschlag. Was derzeit noch das Smartphone nachts unterm
Kopfkissen, wird demnichst das Implantat unter der Haut sein. >Kérper-
gestuitzte transhumane Leibvergessenheit< konnte der Terminus Technikus
lauten. — So viel zur biopolitischen Seite digitaler Disziplinierung und Nor-
malisierung. Zum lustvollen Autonomieverlust bei der Selbstiiberschrei-
tung im digitalen Spiel ohne Grenzen. Die »>Counterstrategien< — nicht so
sehr gegen den Autonomieverlust als gegen gewisse Auswiichse der digi-
talen Spielsucht — liegen ebenfalls schon bereit: extremer Korperkult sowie
Fitness- und Gesundheitswahn. Oder wie Sloterdijk dies fordert: »reine
Disziplinik, reiner Mehrkampf«. Mit leibvergessenen Leibesiibungen den
Folgen der Leibvergessenheit zu Leibe riicken. Den Teufel mit dem Beelze-
bub austreiben. Da sage ich mit Manfred Liitz nein danke.

Reine Disziplinierung, reiner -Mehrkrampf<. Gibt es eine nicht biopoli-
tisch kontaminierte Alternative? Vom antiken und mittelalterlichen >leben
lassen und sterben machenc« seitens des Souverins iiber das neuzeitliche
und moderne >leben machen und sterben lassen< durch die Disziplinar-
michte bis zum lebenswissenschaftlichen und biotechnischen sleben
machen und sterben machen« — bildete die noch einmal auf ihre Weise
leibvergessen machende digitale Kérper- und Verhaltenskonditionierung
bestenfalls das >Kronlein< zum vorldufigen Abschluss dieser aufsteigenden
Entwicklungslinie. Klaus Theweleit empfahl seinerzeit als emanzipatori-
sches Antidot gegen fragmentierte wie gegen gepanzerte Kérper und die
jeweiligen Disziplinierungsstrategeme befreite Geschlechtlichkeit und ge-
gliickte Paarbildung, die einer spielerischen Kérperlichkeit Raum geben.
Wire dies auch ein Ausweg aus der abhingig machenden >autonomiezer-

141

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

storerischen< Entkérperlichung der digitalen und virtuellen >Engelwelten<?
Kaum. Die Erotisierung und Sexualisierung des Korpers hat sich mittler-
weile als nicht minder prekir herausgestellt wie seine »>Sportifizierung«
und seine Medikalisierung. Die modernen und spitmodernen Korper
sind immer schon das Schlachtfeld konkurrierender Einschreibungen und
widerstreitender Manipulationen. Mit einer psychoanalytisch libertir in-
spirierten Intervention wie der Theweleitschen oder, aktueller, derjenigen
Robert Pfallers wiirde lediglich ein Kampf bzw. Frontabschnitt mehr auf
diesem Schlachtfeld eréfinet. Sollte es nicht eher so sein, dass dem malt-
ritierten Korper nur noch ein vollstindiges >In-Ruhe-gelassen-Werden< zu
einer gewissen Wiederverleiblichung verhelfen kénnte?

Kein x-Beliebiges freilich. Gesunder Schlaftut gut, doch mit dessen >den
Korper ruhen lassenc ist es nicht getan. Solange tagsiiber das Schlachtge-
timmel ohne Unterbrechung weitergeht. Was iiber den Schlaf hinaus Not
tut, ist eine Unterbrechung, wie sie allein der yogische Unterbrechungs-
kiinstler zuwege bringt, mittels seiner Unterbrechungskunst der Aufmerk-
samkeit. In deren Pausen sich der Koérper nicht lediglich zu erholen ver-
mag, sondern sich fiir den Ubenden nach einer gewissen Zeit in einen
Strémungskorper verwandelt. Nach einer Weile fithrt die meditative Samm-
lung auf den ein- und ausstrémenden Atem zu einer Selbstvergessenheit,
in welcher Korper und Geist als Unterschiedene nicht mehr existieren,
gleichsam abgefallen sind. Ohne dass von Leibvergessenheit gesprochen
werden konnte. Der allverbundene Stromungskorper bildet sozusagen den
mystischen Leib des yogisch Ubenden. Aus der erholsamen Heterotopie in
den Alltag zuriickgekehrt, fithlen sich yogisch Ubende wie neu geboren,
quasi reinkarniert. Die Wiederverkérperung oder -verleiblichung nicht in
einem essentialistisch vorgestellten, urspriinglich natiirlichen Korper, viel-
mehr die Riickkehr in den zivilisatorisch gewordenen mit all seinen kultu-
rellen Einschreibungen und den Narben simtlicher an ihm vollstreckten
Disziplinierungen und Normalisierungen. — Wihrend der Logozentrismus
und sein Rationalismus unaufhaltsam auf der Strafle der Sieger voran-
marschierten, triumten lange Jahrhunderte des christlichen Abendlandes
hindurch religiés imprignierte Bewusstseine von der ihnen biblisch ver-
heiflenen Apokatastasis Panton. Von der jenseitigen Wiederbringung oder
Wiederherstellung aller Dinge in ihrer urspriinglichen Unversehrtheit, zu-
mal derjenigen der hinieden zerschlagenen oder arg zerschundenen Lei-
ber. Die Auferstehung des Fleisches, mit dem Apostel Paulus zu sprechen.
In Anbetracht der - logozentrisch niichtern gesehen — Unwahrscheinlich-
keit einer solchen Verheiflung resp. ihrer Erfiillung am Jiingsten Tag, wird

142

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es der Intellektuelle als Yogi einmal mehr zu schitzen wissen, dass ihm
dank des yogischen Exerzitiums die kérperliche Apokatastasis Panton be-
reits im Diesseits zu Teil wird. Wie sagt das Sprichwort: >der Spatz in der
Hand ...<. Doch genug der bildhaften Rede.

P.S. Den Koérper so in Ruhe zu lassen, dass er sich selbsttitig zum
FlieRgleichgewicht des Stromungskérpers hin reguliert, dazu bedarf es
nicht unbedingt der vélligen Bewegungslosigkeit der Sitzmeditation. Die
Regulation kann auch wihrend einer selbstvergessenen Bewegungsfolge
eintreten, wie etwa bei der Geh-Meditation. Oder einer der Bewegungs-
meditationen aus der chinesischen, der daoistischen Tradition. Wichtig ist
einzig, dass durch die Konzentration auf den Atem der Geist absorbiert
ist bzw. die Aufmerksamkeit gesammelt bleibt. Etwas, das der Ubende am
ehesten und vor allem am griindlichsten lernt im Zustand der Unbewegt-
heit des Korpers. Andernfalls passiert es leicht, dass der im Gehen Meditie-
rende unversehens in den Modus des >Diskutierendens, des Peripatetikers
wechselt. Der Samadhi des Schweigens, die selbstvergessene Losgelostheit
im yogischen Strémungskorper, geht {iber in den Flow des Denkens, die ge-
dankliche Angeregtheit theoretisierender Selbstgespriche. Welche nichts
so sehr stimuliert wie rhythmisches Auf- und Abschreiten. — Mental ist
beides auf seine Art befriedigend. Leiblich besteht ein grofRer Unterschied.
Gedankenverloren lisst man den Kérper in Ruhe, leibvergessen. Ruhend in
der gesammelten Aufmerksamkeit auf den Atem, lisst man ihn auf nicht
leibvergessene Weise in Frieden.

Thm diesen Frieden oder diese Rast zu gewidhren nach all den Maltritie-
rungen, leistet natiirlich nur eine minimale Entschidigung. Keine Wieder-
gutmachung. Im Grunde steht in Sachen Kérper oder Leib theoretisch wie
praktisch eine Totalrevision an. »Descartes’ Irrtum« spukt noch immer in
den Kopfen herum. Und in der Praxis — derzeit etwa in den elektronischen
Selbstvermessungspraktiken der »Selftracker« — feiert das Descartes’sche
Maschinenmodell sowieso stets aufs Neue frohliche Urstind. Da freut es
die >Leibfreundes, dass naturalistische Forscher wie Antonio Damasio be-
gonnen haben, mit den alten Vorurteilen aufzurdumen. Mit >Bruder Esel«
oder dem >Knochensack« (von dem in altbuddhistischen Schriften gelegent-
lich die Rede ist). Sich leibfreundlich gebende Wendungen wie sTempel der
Seele< oder >Mens sana in Corpore sano« repetieren auch nur wieder den
unhaltbaren Dualismus. Es muss endlich in die Képfe, dass da nur Eines
existiert: ein >beseelter Leib< bzw. eine >beleibte Seele<, wie man augen-
zwinkernd sagen konnte (die vollig Vergeistigten von gestern wie auch die
digitalen Engel von morgen hier mal vernachlissigt). — Der Autor von »Der

143

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intellektuelle als Yogi« hat selber allen Grund, an dieser Stelle Abbitte zu
leisten. Denn ein Stiick weit passt auch er sich in seinen Ausfithrungen
an unsere leibvergessenen Diskurse und ihre Konvention an. Allein schon
dadurch, dass das yogische Exerzitium in der Beschreibung stets den Ein-
druck einer rein mentalen Ubung hinterlisst. Ebenso, wenn (weiter unten)
von einer >zweiten Kammer< des menschlichen Geistes die Rede ist, die es
durch die Gewahrseinsiibung oder mittels der Kunst der Aufmerksambkeit
endlich zu beziehen gelte. Dabei kann doch der Bezug dieser Wohnstét-
te gar nicht anders geschehen als durch ein anders bewusstes Wohnen im
Korper. Ja, die Heimstatt des Gewahrseins ist diese leibliche Wohnstitte.
Nur sie existiert. Auch deshalb fiirs yogische Exerzitium die eminente Be-
deutung der aufrechten Kérperhaltung (von der sich die Haltung im iiber-
tragenen Sinne herleitet, eine Leibmetapher!). Dass man also nicht wie ein
Fragezeichen auf dem Kissen oder Meditationsbdnkchen hingt. Wer méch-
te schon in einem Fragezeichen wohnen, als Fragezeichen existieren?

62

Trodeln, schwinzen, prokrastinieren —
Schlingensiefs Assistent empfiehlt souverdnes Zeitverschwenden

Zum Abschluss seines Studiums der Dramaturgie an der Leipziger Hoch-
schule fiir Musik und Theater drehte Julian Pérksen, Jahrgang 1985 und
in den Nullerjahren bereits Assistent von Christoph Schlingensief, einen
Kurzfilm, der bei der Berlinale 2012 in der Sektion »Perspektive deutsches
Kino« gezeigt wurde. Im Mittelpunkt steht ein fiinzigjahriger Mann —
»reich und aus intakter Familie«, wie der frisch gebackene Drehbuchautor
erldutert —, der in ein Altersheim einzieht. Bei geschlossenen Vorhingen
sitzt er dort »heiter und unproduktiv«, so Pérksen, »und macht den gan-
zen Film tiber keinerlei Verinderung durch«. Ein »Held der Passivitit,
ein »Unterlassungskiinstler«, der seine Umgebung gewaltig ins Rotieren
bringt, insbesondere in gedankliche Rotation ob der Motive seines Tuns
oder besser Nichttuns.

Was fiithrt uns der passive Protagonist hier vor Augen? Ein Exerzitium,
gar ein yogisches Exerzitium? Zumal der Filmtitel »Sometimes we sit and
think and sometimes we just sit« konnte dies nahelegen. Was der Kiinstler
mit seinem Erstlingswerk dem Publikum sagen will, sagt indessen der pro-
grammatische Titel seines kleinen Buchs zum Film: »Verschwende deine

144

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit.« Lustvolle Zeitverschwendung aus freien Stiicken, schreibt Porksen,
solle sein Stubenhocker zum Ausdruck bringen. Wobei dessen Erfinder
uns die Antwort auf die Frage schuldig bleibt, was am bloflen Herum-
hocken in einem abgedunkelten Raum im Altersheim so ausgesprochen
lustvoll sein soll. Generiert sich das Lustvolle nicht lediglich aus dem kal-
kulierten Verbliifftungseffekt der »ortsuntiblichen« Passivititsinszenierung
bei den Beobachtern?

Wie dem auch sei, im Begleitbuch liefert Pérksen seine Theorie zum
Film. Es ist keine des yogischen Exerzitiums, das >sometimes einfach nur
sitzen< soll man ausdriicklich nicht als »Joga«, »Askese« u.dgl. verstehen.
Georges Bataille hauptsichlich ist bei der theoretischen Unterfiitterung
Pate gestanden. Und zwar hinsichtlich Pérksens Generalthese: »Einzig
und allein freiwillige Akte glorioser Verschwendung« von Zeit seien ein
wirksames Antidot gegen das ubiquitire Niitzlichkeits- und Produktivitits-
dogma der auf Leistung und Selbstkontrolle basierenden Gegenwartsge-
sellschaft, die uns aller Spontaneitit und Lebensfreude beraube. Beispiele
fur solche Akte — also Akte des Nichttuns und Nichthandelns, der puren
Zeitverschwendung, einer vollig zweckfreien und sinnentleerten Veraus-
gabung — sind Porksen zufolge das Bummeln und Trédeln, das Schwinzen
und Prokrastinieren, der Miiffiggang und die Flanerie. Wofiir er als lite-
rarische Exempel u.a. Eichendorffs Taugenichts und den Spafivogel Vale-
rio aus Biichners »Leonce und Lena« anfithrt. Sie zelebrierten, was dem
»unternehmerischen Selbst« von heute, dem permanenten Selbstoptimie-
rer und Selbstverwerter, abgehe: »Passivitit«, »Sorglosigkeit«, »genussvolle
Indifferenz.«.

Den gesellschaftsdiagnostischen Referenzen in Pérksens Argumenta-
tion wird man schwerlich widersprechen. Fraglich jedoch, wie weit sein Vor-
schlag einer therapeutischen Strategie tragt. Interessant daran zunichst,
dass diese Strategie — wie die unsrige des yogischen Exerzitiums — sich auf
eine »Praxis der Ausnahmex, auf eine »Technik der Unterbrechungx« stiitzt
und dass diese Ausnahme- oder Unterbrechungspraxis zum Anderen eine
mentale oder Bewusstseinstechnik darstellt. — Es handle sich, so Porksen,
bei der durch Bataille inspirierten Unterbrechung, »Transgression« oder
»Ubertretung [...] nicht um eine kategorische Entscheidung gegen die
Normen zugunsten eines anderen Modells, eines utopischen Aufierhalb«.
Letzteres wire bereits wieder ein zeitverhaftetes Projekt der Unterwerfung
unter eine bestimmte Zweck- und Sinnhaftigkeit, das die Bataill’sche, den
»Exzess« feiernde Souverinititsprovokation preisgebe, an der Porksen alle
Befreiungshoffnung festmacht. Eine rein auf der Bewusstseins- und Sub-

145

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jektivititsebene sich realisierende Souverinitit, zu begreifen »als ein indi-
vidueller Akt des Ungehorsams gegentiber dufleren und inneren Normen
[...] als die befreiende und lustspendende Verletzung einer Grenze«. Und
die zu verletzende Grenze bzw. zu tibertretende Kardinalnorm wire eben
die des utilitaristischen Zeit- und Aufmerksambkeits-Regimes und seiner
»Gegenwartsvernichtungs.

»Eine Subversion der Konventionen, die diese gleichermaflen braucht
und ihrer Geltung beraubt. Der souverine Mensch Batailles ordnet sich
nicht unter und ist damit auch selbst keiner Instanz mehr untergeordnet.
Er lebt eine bewusst ruinése Existenz«, schwiarmt Pérksen. Willkiirliches
Verschwenden der eigenen Zeit als »Akt lustvoller Insubordination, als
»reizvoller Akt der Ubertretungx, als »Akt der Subversion, der souverinen
Auslieferung, der frohlichen Dissonanz« — anscheinend unbeeindruckt da-
von, dass gesellschaftlich, politisch und vor allem massenmedial die Stra-
tegien der Provokation und des Tabubruchs im Wesentlichen ausgereizt
sind, setzt der Theatermann Pérksen, wie die meisten seiner Kollegen vom
Regietheater, weiterhin auf »genussvolle Provokation«. Batailles Pathos der
die protestantische Arbeitsethik und deren Genussfeindlichkeit untergra-
benden exzessiven Verschwendung und grenzenlosen Selbstverausgabung
eines unregulierten Begehrens datiert aus der Periode vor der hedonisti-
schen, konsumkapitalistischen Reprogrammierung des modernen Wirt-
schaftens. Pérksens Lust- und Normverletzungsrhetorik bekommt daher
ein Unterscheidbarkeitsproblem gegeniiber den Werbe- und Marketing-
strategien des Hedonismus und des von ihnen propagierten konsumisti-
schen Sich-gehen-Lassens.

Was man einem deregulierten, anarchischen Zeitverschwendungsver-
halten nach dem Gusto des Jungfilmers und >-intellektuellen< Pérksen
allenfalls zubilligen kann, wire dessen kurzfristige Entlastungsfunktion
bei Menschen, die aktuell unter ihrem besonders rigorosen Leistungs-
und Selbstoptimierungsanspruch leiden. Bei ihnen nihme ein wahlloses
Sich-treiben-Lassen im Strom verschwendeter Zeit erst einmal allen Uber-
druck aus dem Dampfkessel und ginge sicherlich mit lustvoller Selbst-
erfahrung einher. Ein kurzfristiger Effekt, der nicht mit nachhaltiger
Selbsttransformation verwechselt werden sollte. Jedes Prolongieren der
Zeitverschwendungstaktik allerdings wiirde im giinstigsten Fall in die Re-
gression jener »Kindlichkeit und Geschwitzigkeit« miinden, die in Rous-
seaus »Triumerei« — Pérksen bezieht sich auf ihn — noch positiv konnotiert
gewesen ist. Viel wahrscheinlicher aber diirfte sein, dass das verlingerte
Zeitverschwendungsexperiment in Frust und Resignation endete. — Dies

146

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mag ja bei den professionellen Verschwendungskiinstlern vom Theater an-
ders sein. Dient doch — Porksen entwickelt dies am Ende seines Biichleins
als Zukunftsperspektive fiirs Theater — das lustvolle Mimen von Zeitver-
schwendung auf dem Theater — genauso wie dasjenige in Pérksens kleinem
Film - dem programmatischen Sinn und Zweck, das Publikum tiberhaupt
erst auf den Geschmack zu bringen: den Geschmack der vollkommen
zweck- und sinnfreien Zeitverschwendung.

63

Souverin ist, wer die Ubungstechnik
der Unterbrechung beherrscht

Eswire nun zukurz gegriffen, sich lediglich iiber die Paradoxie zu mokieren,
dass Filmemacher und Theatermacher, die von morgens bis abends und oft
genug die Nacht hindurch zielstrebig am Rédeln statt am Trodeln sind, uns
theaterbesuchenden >Normalos« zeitverschwenderisches Nichtmachen und
Nichttun anempfehlen. Julian Pérksens Irrtum besteht in einer illusioniren
>Hiresie der Formlosigkeit«, auf die er seine Zeitverschwendungstherapie
einschwort. Blof kein Yoga, keine Askese, keine Meditationsiibung — im
Exerzitium wittert er bereits den Wurm oder Spaltpilz der heteronomen
Verzweckung und des Souverinititsentzugs. Das ist schade. Umso mebhr,
als seine Apologie der Zeitverschwendung immer wieder eine erstaunliche
bewusstseinsphinomenologische Sensibilitit fiir die mentale Misere unse-
rer Zeit an den Tag legt.

Freilich ohne Riickbindung an eine Form — ohne das strukturgebende
Framing des Exerzitiums, der Ubung, verliefe der mentale >Befreiungs-
schlags, der Souverinisierungsversuch eines geknebelten Bewusstseins
und einer herrschaftsformatierten Aufmerksamkeit im Sande. Das Be-
wusstsein verlore sich im Chaos innerer Impulse, wiirde zum Spielball der
auf es einprasselnden dufleren Stimuli. Eine andere Weise der Ermiidung
und der >miidigkeitsgesellschaftlichen< Frustration wire die Folge. Worauf
justament eine von Porksen herangezogene >bataillekritische< Stelle bei
Derrida aufmerksam macht: Derrida verweise darauf, dass Batailles Sou-
verdnititszustand »ein Zustand des vollstindigen Verlusts von Bewusst-
sein, Erinnerung, Kontrolle sei«. Muss man darauf hinweisen, dass eine
zur Bewusstlosigkeit fiihrende Unterbrechungspraxis nicht ernstlich als
Alternative zur fremdgesteuerten Bewusstseins- und Aufmerksambkeits-

147

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

okkupation in Frage kommt? Ein seltsames »Prinzip der Intensitit«, das
Bataille hier dem der »Niitzlichkeit« entgegen setzt und das wahrlich auf
eine »ruindse Existenz« hinaus liuft.

Dagegen vermochte eine durch ihr formales Setting kontrollierte Unter-
brechungspraxis — soll heiflen die des yogischen Exerzitiums und seiner
»gegenstandsfreiens, jedoch an den Atemrhythmus riickgebundenen Acht-
samkeitsiibung — sehr wohl dem zu entsprechen, was Pérksens Worte wie
folgt umschreiben: »Die bedingungslose Auslieferung an den Augenblick
im Gegensatz zu einer von Verwertungszwingen determinierten, stets
rechnenden und berechnenden Existenzsweise erlaubt es dem Bewusst-
sein, sich von den internalisierten Zwingen zu 16sen und zu sich selbst zu
kommen. Das Bewusstsein wehrt sich dagegen, insofern es versucht, einen
zu erwerbenden Gegenstand, irgendetwas zu ergreifen, nicht das Nichts
des reinen Verlusts. Es geht darum, den Punkt zu erreichen, an dem das
Bewusstsein nicht mehr Bewusstsein von etwas ist.« — Dieser Punkt des
nicht mehr iiber etwas reflektierenden Bewusstseins, der Moment >nicht-
denkender< Wahrnehmung oder reinen Gewahrseins — gedanklich in der
Tat eine Erfahrung von auflerordentlicher Intensitit — stellt sich gerade
nicht (Ausnahmen bestitigen die Regel) von selber ein und noch weniger
in einem von der medialen Reiziiberflutung kirre gemachten Bewusstsein,
das ohne Unterlass durch Symbolisches und Imaginires vom Realen der
Gegenwart abgelenkt und in Vergangenes oder Zukiinftiges abgezogen
wird. Kurz, Geistes-Gegenwart will gelernt sein, ergo bedarf sie der Ubung
und Schulung. Und diese sind nun einmal >ohne Forms, ohne wohlver-
standene Disziplin und Selbstkontrolle, gewissermaflen anarchisch, nicht
zu haben. Batailles »Aufgabe der gewinnorientierten Selbstkontrolle« und
»Hingabe an die inneren Bewegungen der Lust in Korrespondenz mit den
Einwirkungen duflerer Ereignisse«, wie Porksen sie als vorbildlich anfiihrt,
sind — sorry — Augenwischerei.

Montaigne, dessen Warnung vor einem unspezifizierten Nichtstun Pork-
sen zitiert und nicht ernst nimmt, hat Recht: »So ist es auch beim mensch-
lichen Geist, wenn dieser sich nicht auf ein bestimmtes Thema konzent-
riert, durch das er in Zucht gehalten wird, schweift er ordnungslos nach
allen Richtungen in dem unbegrenzten Reich der Fantasie umher. Bei die-
sem unruhigen Schweifen bringt er lauter Torheiten und Grillen hervor.« —
Porksens Vorstof in Sachen absichtsloser, miiliggidngerischer Flanerie (im
Sinne von Benjamins »Passagenwerk«) beispielsweise stof3t ins Leere, wo
nicht nur Internetfreaks und Nerds lingst beim Flanieren sind, das bei
ihnen Surfen heiflt und das sie bis zum Umfallen praktizieren.

148

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Ideal »absichtsloser Aufmerksamkeit [...] in einem anderen, pas-
siven Wahrnehmungsmodus, fiir das sich Pérksen ausspricht, ist ein
meditatives Ideal, das ein Lassen-Kénnen voraussetzt. Dass seine >Kunst«
diejenige Gestalt individueller, subjektiver Souverdnitdt markiert, die unterm
digitalen Aufmerksamkeitsregiment Not tut, steht aufler Frage. Anders als
Porksen glaubt, manifestiert sich solche Souverdnitit nicht in Folge eines
batailleschen Salto mortale des kompletten Souverinititsverlusts, eines
ekstatischen Untergangs jeglicher Bewusstheit in Bewusstlosigkeit. Um es
formelhaft und in Anlehnung an einen anderen, nicht minder seligen wie
unseligen Macht- und Souverinititstheoretiker zu sagen: Souverin ist, wer
die Ubungspraxis der meditativen Unterbrechung beherrscht. — Im >kontrollier-
ten Lassen< der Ubung seine Aufmerksamkeitssouverinitit erprobt zu ha-
ben, macht den Yogi oder Meditierenden. Die im »geschiitzten Rahmen«des
formellen Exerzitiums erworbene Sicherheit im >Umgang« nicht eigentlich
mit Zeitverschwendung, vielmehr Zeitfreiheit (Jean Gebser) oder Unzeit-
lichkeit (Wittgenstein) — eine Erfahrung, die im reflektierenden Riickblick
auf sie auch gern als erfiillte Zeit beschrieben wird — erlaubt den entspre-
chend Getibten das umsichtige Zulassen von »>nicht ruinéser« Selbst- und
Zeitvergessenheit auch sonst im Alltag. Speziell die von mir favorisierten
sIntellektuellen in spe« — wenn ich dies nach so viel Zeitverschwendung
noch hinzufiigen darf — werden sich dadurch ausweisen, dass sie aufler der
yogisch formellen Disziplin auch die >nichtdisziplinire<, sprich spontane
Kunst des >erfillten Augenblicks< beherrschen.

64

Ultimate Machine — eine Vermeidungsphantasie

Claude Shannon, Mathematiker, Vater der Informationstheorie und ein ge-
nial-skurriler Bastler, ist Erfinder der »Ultimate Machine«. Ein schnéder
Kasten, an dem sich ein einziger Hebel befindet. Bedient man ihn, 6ff-
net sich eine Klappe, ein Unterarm schiefit hervor und eine Hand schaltet
durch ein nochmaliges Umlegen des Hebels die Maschine wieder aus. —
Diese eigenartige Vorrichtung ist das einzige >Unterhaltungsutensils, das
dem Untitigen in Porksens Film in dessen abgedunkeltem Altenheimzim-
mer Gesellschaft leistet. Bei den Zuschauern 16st es tibrigens den grofiten
Heiterkeitserfolg wihrend des Films aus.

149

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Seine »Ultimate Machine« — so ist man versucht, Shannons Artefakt
mit einer Bedeutung zu versehen — heifit die >letzte<, insofern sie als eine
sich nach dem Einschalten postwendend wieder ausschaltende Maschine
eine funktionslose, nutzlose Maschine ist. Als solche spart sie demonst-
rativ den Raum fiir das Nichtmaschinelle aus. Fiirs Lebendige, das Leben,
hochtrabend gesagt. Vielleicht beschlich Shannon schon damals in seinem
Bastelkeller das Gefiihl, es sei an der Zeit, die >User< von Maschinen an
die simple Wahrheit der (Lebens)Notwendigkeit dieser >Aussparung« zu er-
innern.

In Porksens Film unterdessen aktualisiert die Demonstration der »Ul-
timate Machine« eine Vermeidungsphantasie. Diese exkulpiert die aus-
gestellte Passivitit und entlastet von Verantwortlichkeit: Maschinen, die
von sich aus, d.h. an unserer Statt, den Ausschaltknopf betitigen. Spielend
erledigt sich im Imaginiren das, was real an notwendigem Handeln unter-
bleibt. — Allerdings wird dieses Imaginire und die Lust an ihm in Pérksens
Film durch Ort und >Handlung< — das abgedunkelte Altenheimzimmer
und der 5o-jihrige Protagonist, der >den Rest seiner Tage< auf dem Bett
liegend zubringt — konterkariert. Hier geschieht in einem anderen Sinne
etwas >ultimativ<. Hier hat einer endgiiltig >den Stecker gezogen«. So, als
gibe es sie gar nicht, wird die >nichtletale<, lebensfreundliche Alternati-
ve zum unausgesetzten Machen, zu einem besinnungslosen Weltbetrieb,
ausgeblendet: die Option der Weltpause, die Moglichkeit der wiederholten
Unterbrechung, der stets nur voriibergehenden Abgeschiedenheit im yogi-
schen Exerzitium. Indem er sich stattdessen fiirs filmische In-Szene-Set-
zen eines >finalen Abscheidens«< entschieden hat, zeigt uns der Regisseur
trotz gegenteiliger Absichtserklirung keinen lustvollen Ausweg, sondern
einen deprimierenden Exit, artverwandt demjenigen eines anderen, bei
ihm erwidhnten traurigen Helden, Melvilles Bartleby.

65

Schluss mit der Kunst am Ende kommt der Russe

Boris Groys. Der St. Petersburger Kunsttheoretiker mit derzeitigem Auf-
enthaltsort New York wiirde obige Kapiteliiberschrift sofort als das identifi-
zieren, was sie ist, ein sprachliches Readymade. Der Groys’schen Definition
zufolge eine »Kreation aus dem Nichts und durch nichts [...] Der Kiinstler
kreiert hier [...] allein durch eine souverine Entscheidung seiner Subjektivi-

150

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tit ...« Altmeister Duchamp hat es vorgemacht und seitdem weifs man, wie
es geht.

Zum Abschluss unserer Reihe der Kiinster-Intellektuellen bzw. des
Defilees der Kunstkritiker-Intelligenzen also der Russe Boris Groys. Und
natiirlich beschiftigt den mit den herrschenden Zustinden unversshnten
sFrontmann«kritischer Intellektualitit, als welcher er sich versteht, die Fra-
ge: Ob nach der Schach-Matt-Setzung des >konventionellen« Intellektuellen
als eines mit Sprache wirkmichtig politisch Intervenierenden speziell fiir
den Kiinstler-Intellektuellen noch ein Weg oder Verfahren offensteht, jen-
seits einer politisch neutralisierten Diskursivitit sozusagen gestisch einen
auch gesellschaftlich und politisch relevanten Unterschied geltend zu ma-
chen, »a difference that makes a difference«. Sondieren wir ein letztes Mal
in unserer Angelegenheit innerhalb des gesellschaftlichen wie auch intel-
lektuellen Subsystems Kunst und Asthetik, auf dass wir nicht am Ende
jemanden iibersehen haben. — Ich will auf Groys’ Argumente beziiglich
dreier seiner Helden oder Gewihrsminner eingehen, die ihm als Exempel
stransdiskursiv< oder gestisch >systemsprengender< Kunstpraxis dienen. Es
sind dies, in der von mir ausgesuchten Reihenfolge, Duchamp, Schlingen-
sief und Warhol.

Zum >Readymaker<«. Groys schreibt: »Marcel Duchamp bezeichnete
sein bertthmtes Urinoir als Buddha in the bathroom und behauptete, dass er
sich, als er ihn ausstellte, auflerhalb von Raum und Zeit fiihlte.« — Soll man
dem, was Duchamp da von sich behauptet hat, Glauben schenken? Dass
ihn sein Urinal im Augenblick von dessen Exposition als Kunstobjekt, als
Readymade, in >Samadhi« versetzt habe, in den yogischen Zustand. So mir
nichts dir nichts bzw. einfach so. Oder sollte es sich nicht doch eher um
eine >kiinstlertypische« Einbildung gehandelt haben: die lebhaft vorgestell-
te »Konzeptkunst«-Idee eines tiberraumzeitlichen Gefiihls?

Schlingensief wird fiir Groys paradigmatisch im Zusammenhang der
Frage, wie der moderne Kiinstler mit der »eigenen Machtlosigkeit« um-
geht. Fiir uns hier verallgemeinert zur Frage nach dem Umgang der post-
modernen Intellektuellen mit dem Sturz in die gesellschaftliche und poli-
tische Bedeutungslosigkeit. Ausdruck fiir die kiinstlerische Misere sei die
Erfahrung, so Groys’ wiederholte These, dass »der Akt der Verwandlung
der Welt in Sprache, den der Kiinstler vollzieht [...] immer zu spit [kommt]«.
Denn die »Sprache ist immer schon da, sie »lduft immer schon« und zwar
analog zu McLuhans »the medium is the message« als intentional neutra-
lisierte >Klangmassages, die »jede auktoriale Absicht« (mit Derrida zu spre-
chen) »dekonstruiert«. Mit der fiir den Kiinstler so lapidaren wie desolaten

151

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konsequenz: er »kann nur mitlaufen«. — Schlingensiefs »seltene Radikali-
tit« besteht nun Groys zufolge darin, dass seine Aktionskunst tiberhaupt
keine sprachliche Absicht mehr verfolgt oder transportiert bzw. Sprache im
Leerlauf produziert, intentionalen Stillstand sozusagen. Bei Schlingensief
»findet eine Umkehrung der Kunstintension statt. Es handelt sich nicht
mehr um eine Verwandlung der stummen Welt in Sprache, sondern um
eine Verwandlung der Sprache in ein Ding. Der Kiinstler kann den Lauf
der Sprache nicht mehr beherrschen, also stoppt er diesen Lauf.« Diese
Schlingensief’sche Zelebration einer Sprache resp. eines Sprechens am in-
haltlichen »Nullpunkt«, so Groys weiter, »erfordert einen speziellen Ort,
eine Heterotopie ...«

Heterotopie? Gelegenheit, einzuhaken und die Groys’sche Suada zu
unterbrechen mit der jetzt nicht einmal unvermittelten Frage an den Viel-
redner: Wie wire es, wenn man es der Einfachheit halber einmal mit der
yogischen Kunst des Schweigens probierte, mit der >Kunst still zu sitzen<?
Mit derjenigen Heterotopie, die einem jederzeit zu Gebote steht, ob Kiinst-
ler oder Nichtkiinstler, praktizierbar >von jetzt auf gleich<, ohne Zampano
und Zeremonienmeister. Was Groys wohl darauf antworten wiirde? Viel-
leicht dies: Warum so einfach, wo es doch viel komplizierter geht! Will
sagen mit Schlingensiefs Sprachmassaker und einer iiberanstrengten
kunstkritischen Rechtfertigung desselben als kunstreligiéses Super-Event,
Raum der »sakralen Meinungslosigkeit«, »Pflege der Meinungslosigkeit,
sowohl der individuellen wie auch der kollektiven ...«

Zuletzt Warhol. Dessen Selektion und Kombination serieller Bildrepro-
duktionen interpretiert Groys als »Wiederkehr der stehenden Zeit«. Ein wei-
teres Mal operiert er — »stehende Zeit«, ein mystischer Topos — mit einem
Erfahrungsmoment, das sich am ehesten durch meditatives Uben manifes-
tiert und nirgendwo deutlicher und nachhaltiger ist als im yogischen Zu-
stand. Bei ihm, Groys, soll es sich dagegen erneut einzig einer dsthetischen
oder Kunststrategie verdanken, diesmal der Betrachtung Warhol’scher Bil-
der. Und er bestimmt in diesem Fall die »stehende Zeit« noch einmal niher
als die »Zeit vor der Wahl«, die »Zeit der Unentschiedenheit, des Zweifels,
des wiederholten Auflistens aller moglichen Optionen«. Dabei bekomme
die sonst blindlings in ihrer Tatigkeit voranhastende Subjektivitit »das aus-
gedehnte und stindig anwachsende Archiv der verlorenen Moglichkeiten
zu Gesicht [...] verlorene Chancen und unrealisierte Utopien, welche uns
nahelegen, dass alles, was ist, auch anders sein konnte«. — Nur dass Groys
nicht mitbekommt, wie es bei dieser, seiner Herzensangelegenheit — dem
Ermoglichen einer das herrschende Realititsprinzip transzendierenden Er-

152

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fahrung von Andersheit — »auch anders sein kénnte«. Namlich sehr viel
einfacher und effektiver, wie im Fall der yogischen Ubung. Durch seine
Fixierung auf die >kiinstlerische Ubung, die er mit dem alleinigen oder
privilegierten Zugang zur Erfahrung von Andersheit versieht, ist jedoch
dem Exerzitienmeister der Kunstkritik diese andere Moglichkeit je schon
entgangen. Sodass sie nicht einmal in seinem »ausgedehnten und stin-
dig anwachsenden Archiv der verlorenen Méglichkeiten«, der »verlorenen
Chancen und unrealisierten Utopien« vorkommen diirfte.

Dass ich dennoch am Ende der Serie von intellektuellen Stimmen aus
dem Kunst- resp. Kunstkritikermilieu gerade Boris Groys zu Wort kom-
men lasse, rithrt daher, dass seine Portrits von >Kiinstler-Yogis< meinem
Ideal einer Personalunion des Intellektuellen und des Yogi verbliiffend
nahe kommen. Der Russe mochte Kunst — die avantgardistische, versteht
sich — verstanden wissen als Exerzitium der Unterbrechung, der Welt-
pause — als »Wiederkehr der stehenden Zeit« oder, wie ich es lieber nen-
ne: als wiederholtes Ankommen in der >immerwihrenden Gegenwartx.
Wenngleich Groys die »>kiinstlerisch stillgestellte Zeit« bzw. die meditative
Geistesgegenwart nicht als erfiillte Zeit oder Zeit der »Vollendung« (da ist
ihm Agamben verbal tiberlegen) zu wiirdigen weifl. Sondern sie eigentlich
ganz wie die gewShnliche als eine von der Vergangenheit affizierte und
auf die Zukunft hin gespannte Zeit begreift, die sich lediglich durch ein
Handlungsmoratorium auszeichnet. In der Erwartung, dass sich aus dem
Sammelsurium verpasster Chancen, unverwirklichter Utopien etc., wel-
ches einem dabei bewusst werde, kiinftig doch noch das eine oder ande-
re werde realisieren lassen. Vorausgesetzt, die »Kiinstler-Yogis< und die sie
flankierende Kunstkritik a la Groys hitten bis dahin — der von sich selbst
behaupteten Ohnmacht zum Trotz — unsere eindimensionale Wirklichkeit
nur geniigend unterminiert. — Was alles hochst unwahrscheinlich ist. Ist
doch nirgends ausgemacht, dass jene Aktionskiinstler und >Readymaker«
im jeweiligen Akt des Kreierens tatsidchlich der bei Groys beschriebenen
Transzendenzerfahrung teilhaftig werden; geschweige denn, dass ihrem
geneigten Publikum solche Gnade widerfihrt. Und fiir die offenkundigste
Fehlanzeige sorgt schliellich der Kunstkritiker selbst. Er smanifestiert«
das Nichtdiskursive und dessen Erleuchtung jenseits der Sprache und aller
sprachlichen Signifikanten — von Groys weitschweifig beschworen als das
Alpha und Omega avancierter Kunst — ausschliefSlich in Diskursform. Just
in diesem Fall aber bedeutet >abwesend anwesend sein< den Totalausfall.
Keine Erfahrung nirgends. Hochstens fallen fiir aufmerksame Leser ein
paar Highlights Lach-Yoga ab. Aber auch wenn damit aller Yoga anfingt,

153

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist es aufs Ganze gesehen nicht nur ein bisschen, sondern entschieden zu
wenig.

Ach ja: Lach-Yoga, bitte noch einmal bereit machen zur Ubung. Groys’
gedankliche Verrenkungen eignen sich vorziiglich fiir zwerchfellerschiit-
ternde Lockerungsiibungen. Bekanntlich ist Gott tot, holt Groys zu einer
seiner genialen Welterklirungen der Gegenwart aus. Und mit dem Tod Got-
tes sei die Position des »unbewegten Bewegers«, des wohlwollenden Nur-
Beobachters allen menschlichen Treibens, des Urbilds mithin auch der is-
thetischen Betrachtung oder Kontemplation, unbesetzt bzw. verwaist. Und
man ahnt bereits, wen Groys als Kandidat fiir die Wiederbesetzung der
Vakanz ausersehen hat. Welch Letzteres ihm desto dringlicher erscheint,
da zu fiirchten sei, dass »die uns ohne Kalkiil wohlwollend zuschauen, im-
mer weniger werden«. Was einmal mehr fiir den Kiinstler als unbewegten
Beweger spreche: »Wenn ich als Kiinstler meinen Gestaltungswillen, mei-
nen Standpunkt aufgebe, lasse ich die Sprache, die Musik, die Bilder sagen,
was sie wollen. Und dann bin ich Null in dem Sinne, dass ich nur noch
betrachte. Ich vermute, dass Christoph Schlingensief zu dieser Praxis der
Annullierung des Selbst vorgedrungen ist, die nicht zu einem Verschwin-
den fiihrt, sondern zu einer kontemplativen Position [...] einer géttlichen
Einstellung zur Welt.« — In der Funktion — vielleicht sollte man >unter der
Narrenkappe« sagen — des Kunstavantgardisten oder Happening-Kiinstlers
holt Groys den Intellektuellen zuriick in die Gottesposition! Wohnen wir
der himmlischen Thronbesteigung in voller argumentativer Linge bei. Ein
Megaevent dieser Giite findet nicht alle Tage statt: Der Weltbetrieb geht
iiberhaupt nur voran, weil »die Menschen denken, dass jemand sie beob-
achtet und das, was sie tun, gut findet. Lange Zeit war das Gott. Er safl im
Himmel und schaute ihnen zu, und dieses Gefiihl hat sie vorangebracht,
deswegen haben sie sich so angestrengt. Jetzt ist der Gott tot. Was Tun?
Jetzt miissen wir diese kontemplative Position selbst produzieren, damit
die Aktivitit weitergeht. Die Aktivitit geht weiter, weil Duchamp, Warhol
und Schlingensief die Menschen beobachten —anstelle Gottes. Sonst wiirde
niemand etwas tun. Sie vertreten den unbewegten Gott, der alles bewegt.«
(Wer selber noch etwas in den >Intronisationsakten«< stobern maochte, den
verweise ich auf: Lettre 9o, 2010, S. 14 ff.; ferner Groys’ Buch »Die Kunst
des Denkens«, Hamburg 2008, S. 108).

P.S. Groys feiert die Aktionskunst von Kaprow bis Schlingensief als den
>Bewusstseinstransformator< der Gegenwart. Unterbrechung, »stehende
Zeit«, Erfahrung radikaler Andersheit — wo, wenn nicht hier, gibt er zu
verstehen, sollte sich solches heute ereignen! Ein Spektakel des >Ganz An-

154

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

derens, das auf der Stelle simtliche Schalter in unserem Gehirn umlegt.
Von Karlsruhe her dringt Geldchter an unser Ohr. Karlsruhe, wo tibrigens
Groys einige Jahre an der Hochschule fiir Gestaltung unterrichtete. Ist es
Wolfgang Ullrich, der da lacht und der als Kunstwissenschaftler und Me-
dientheoretiker ebenfalls an der HfG lehrt? Von ihm nimlich verlauten in
jungster Zeit ketzerische Bewertungen wie diese: »Man wird als Wissen-
schaftler nicht wichtiger, nur weil ein Werk, dank der Interpretation, die
man ihm angedeihen lieR, an Bedeutung gewonnen hat. Allerdings hab’
ich den Eindruck, dass viele Wissenschaftler genau dies glauben. Sie be-
sitzen nimlich ein einseitiges Interesse daran, ihre Sujets bedeutsam er-
scheinen zu lassen. Keine Assoziation ist dann zu lose, um sie nicht enger
kniipfen zu wollen, damit sich eine aufregende und tiberraschende These
daraus ergibt. Umgekehrt trifft man kaum einmal auf Texte, die die Hoch-
schitzung eines Kiinstlers in Frage stellen oder auch nur Grenzen seiner
Bedeutung analysieren. Aus jeder Analogie wird vielmehr noch ein wenig
Tiefsinn geschiirft. Oder eine Relevanz abgeleitet, oder ein Geheimnis in
Szene gesetzt. Man konnte solche Versuche einer unbedingten Aufwer-
tung als Kompensation von Minderwertigkeitskomplexen sehen, wie sie
gerade unter Geisteswissenschaftlern tiblich sind.« — Sollte hier u.a. auch
von Groys die Rede sein? Kiinstler und ihre Kunst >subversiv<? Da kann
einer nur lachen: Wolfgang Ullrich hat das subversive Image der Avant-
gardekunst abgehakt. Wie man dem tiberhaupt hat auf den Leim gehen
kénnen ...

66

»Tiefer hingen«
oder Ullrichs Entzauberung des Kunstglaubens

Seit wann eigentlich setzen uns Kiinstler und Kunsttheoretiker ihren >Sub-
versivititsfloh< ins Ohr? Seit gut zwei Jahrhunderten, kénnte man sagen.
»So unterschiedlich die Anspriiche an die Kunst in den vielen Strémungen
und Richtungen des 19. und 20. Jahrhunderts gewesen sein mochtens, sagt
der Kunstwissenschaftler Wolfgang Ullrich, »so sehr kamen sie darin tiber-
ein, dem Kiinstler aufgrund seiner gesellschaftlichen Randstellung zuzu-
trauen, Anderes als andere wahrzunehmen und neue Sichtweisen auf di-
verse Phinomene zu entwickeln. Zugleich galt als selbstverstindlich, dass
Kiinstler von dem Bediirfnis getrieben sind, etwas zu verindern. Sie sollten

155

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aufgrund ihrer Distanz zum Hier und Jetzt iiber die Hebelwirkung ver-
fligen, Revolutionen anzuzetteln, zumindest aber Gegenbilder zum Herr-
schenden entwerfen, die nach einer Inkubationszeit und vielleicht auch
nur aufindirekte Weise gesellschaftliche Relevanz entfalten.« — Dass Kunst
reinigen soll, lasst sich mit Ullrich als »gemeinsame Losung aller Strémun-
gen der Moderne« begreifen, »naive und gefihrliche Exzesse« inbegriffen.

Seit Schiller und seinen »Briefen iiber die isthetische Erziehung des
Menscheng, seit den Romantikern und ihren kunstreligiésen Heilsver-
sprechen, seitdem Nietzsche die Welt und das Leben einzig als astheti-
sches Phinomen fiir ertraglich befunden hat, seit Dada, seiner Sprach- und
Diskursverhackstiickung zu purgatorisch-purifikatorischen Zwecken, seit
den Surrealisten, der »écriture automatique« als Katapult vom Unbewus-
sten ins >Uberbewusstsein¢, wahlweise Bretons Revolver, seit Duchamps
»Buddha in the bathroom«, der bewusstseinserweiternden Kunstdroge
namens Readymade etc. etc. — seit zwei Jahrhunderten haben das Pathos
einer aufs Menschengeschlecht zu applizierenden Kunsterziehung, die
Emphase einer grundlegenden kulturellen Reinigung aus rein istheti-
schen Mitteln, kunstreligiése Hyperbolismen und Uberspanntheiten uto-
pischer »Vorschein«-Asthetik das Bewusstsein des geneigten Rezeptions-
publikums sturmreif geschossen, sodass dasselbe den kiinstlerischen und
kunsttheoretischen Alterititsansagen immer wieder Kredit eingerdumt
und geglaubt hat. — Und allein die Glaubensbereitschaft der Kunstglaubi-
gen sorgt dann bereits fiir jenen — in Sein und Bewusstsein, im Empiri-
schen wie Intelligiblen — den Status quo sichernden Effekt, der in kultur-
wissenschaftlicher Terminologie mit Kunst als Kompensation umschrieben
werden kann. Kontemplation oder vielmehr deren blofle Verheifung bzw.
Aura als Kompensation einer hyperaktiven, sich beschleunigenden, per-
manent >gegenwartsfliichtigen< Moderne. Noch minimalistischer aus-
gedriickt: Kunst als Alibi fur die realiter und gnadenlos durchgezogene
»Gegenwartsvernichtungs.

Sobald »Religion und Philosophie ihre Uberzeugungskraft verlieren,
wenn sie als Fiktion, als Dichtung erscheinen, wenn ihr Kunstcharakter
hervortritt«, schreibt der Kunsttheoretiker und Philosoph Hannes Bohrin-
ger, »dann kommen auf die Kunst die Funktionen der Religion und Philo-
sophie zu, dann wird die Kunst philosophisch und bekommt das Je-ne-sais-
quoi einer religiésen Ausstrahlung. Die Kunst wird romantisch, reflexiv,
modern [...]. Kunst ist die Religion der aufgeklirten und Gebildeten gewor-
den, eine Religion ohne Unbedingtheit. Immer schon waren Bilder eine
Art Fenster, ein Blick in eine mythologische oder biblische Welt, in eine

156

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

illusionistische Landschaft. Auch die moderne Malerei blickt durch ein ge-
offnetes Fenster in eine jenseitige Welt. Malevitschs Schwarzes Quadrat ist
die Sicht in die suprematistische Welt, Barnett Newmanns Malerei offen-
bart die Transzendenz des Erhabenen.« (»Auf der Suche nach Einfachheitc,
Berlin 2000, S. 41f))

Wenn Bohringer Kunst »die Religion der Aufgeklirten und Gebildeten«
nennt und es zustimmend, >kunstaffirmativ< und nicht ideologiekritisch
meint, dann hilt der intellektuelle Aufklirer Wolfgang Ullrich dagegen,
dass Sikularisierung hier schon lange iiberfillig ist. Und der Intellektuelle
in mir sagt: Recht tut er. Recht tut er damit, den gesellschaftlichen Auto-
nomieanspruch des Kinstlers und das kulturelle Reinigungsideal seiner
Kunst unter dem Gesichtspunkt der Realititspriifung fiir die gesamte Epo-
che und also auch riickwirkend in Zweifel zu ziehen. Weder ist noch war
moderne Kunst Ullrichs Beurteilung zufolge jener Hort prinzipieller An-
dersheit und eines die Konventionen und Borniertheiten der Kultur radikal
transzendierenden Bewusstseins, als welcher sie Kiinstler und Kunsttheo-
retiker stets gern gesehen und oft genug stilisiert haben. Heute schlieflich
lasse sich ihre Zweigeteiltheit konstatieren: In die total kommerzialisierte
»Kunstmarkt-Kunst, die einzig und allein der Reichtumsreprisentation
und sozialen Abstandsmarkierung auf Seiten einer refeudalisierten Ober-
schicht diene. Die nicht mehr versuche, »Sand im Getriebe der Michtigen
oder Vorliufer einer besseren Gegenwelt zu sein«, vielmehr »unverhohlen
zum begehrtesten Accessoire einer Celebrity- und Vip-Kultur geworden
[ist], in der es um Luxus, um Coolness, um Exklusivitit geht«, die sich also
ganz »auf die Seite der Sieger der Gesellschaft geschlagen [hat]«. Neben
dieser Sieger-Kunst gibt es noch die »Biennale-Kunst«, die weiterhin den
konditionierten Reflex einer an die Kunst herangetragenen gesellschafts-
kritischen Erwartungshaltung bedient. Und der sie gegenwirtig weniger
denn je gerecht zu werden vermége, da es auch bei ihr aufs Reiissieren
in der Aufmerksamkeitsékonomie und ums Uberleben im kommerziellen
Konkurrenzkampf ankomme. — Muss man eigens anmerken, dass gera-
de diese dem kritischen Ideal treu gebliebene >Kunstabteilungs, insofern
sie eben dadurch >falschen Schein«< produziert und kunsttheoretisch zur
Phraseologie verleitet, fiir einen sich dem Aufklirungsethos verpflichtet
wissenden Intellektuellen wie Ullrich sogar zum gréfleren Stein des An-
stoRes oder eigentlichen Argernis gerit?

Einem doppelten Argernis. Denn zunichst einmal geht es Ullrich, der
dabei offenbar durch die Brille der »Sieger der Gesellschaft« auf dieselbe
herabblickt, gegen den Strich, dass die Biennale-Kunst nach wie vor mit

157

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dem Gestus der Weltverbesserung daherkommt. Wihrend doch sein intel-
lektueller Wahrheitssinn und Wahrhaftigkeitsanspruch ihm etwas anderes
sagt bzw. von ihm verlangt: Dass wir lingst nicht mehr in der »schlech-
testen aller Welten< leben und es daher an Unaufrichtigkeit grenze, sich
kiinstlerisch als dem Bediirfnis nach Andersheit, radikaler Bewusstseins-
transformation und Gesellschaftsverinderung verpflichtet aufzufiihren.
Wer unserer Gegenwartsgesellschaft ein Defizitbewusstsein unterstelle
oder sich heutzutage noch entfremdet fithle, mache sich schlicht etwas vor
oder versiume es, aus den ihm gebotenen Freiheiten etwas zu machen.
Hinzu komme, Argernis Nummer 2, das »Prinzip Ready-made«, wie
sich Ullrich ausdriickt. Oder das, was nicht nur Kiinstler und Kunsttheore-
tiker, die es weidlich ausschlachten, vielmehr die Intellektuellen ganz allge-
mein in den Kultur- und Geisteswissenschaften damit anstellen. sEindruck
schinden mit nichts als Bullshit¢, auf diese Formel hat vor Jahren schon
der amerikanische Literaturwissenschaftler Harry Frankfurt gebracht,
was beim Intellektuellen Ullrich aktuell Anstof3 erregt. Das Prinzip Ready-
made, so klirt er die Blaudugigen wie die Gutgldubigen auf, kommt in geis-
tes- und kulturwissenschaftlichen Arbeiten oder Texten immer dann zur
Anwendung, wenn ein »freies Assoziieren< Bedeutungen verheift, wo kei-
ne sind, einen Tiefsinn simuliert, der realiter nicht existiert. In »Reinform«
offenbare die Idee des Ready-made »das Prinzip einer auf Wertschépfung
spekulierenden Thesenbildung« durch »die Ubertragung einer Bedeutung
auf etwas anderes«. Einem »Theoretiker« gelingt dies »mit Hilfe von Ver-
gleichen und Assoziationen, er entwickelt ein Setting, bei dem das bisher
als banal angesehene Sujet in enge Beziehung zu anderem gelangt, das
als wichtig und wertvoll gilt. Aber schon der Akt des Theoretisierens ge-
niigt, um die Banalitit des Banalen zumindest zu tiberhéhen. [...] Dass eine
Assoziation, die die assoziierten Elemente in Fremdheit zueinander ver-
setzt, fir umso mehr Verheiflung sorgt, macht man sich in philosophi-
schen, geisteswissenschaftlichen und essayistischen Texten immer wieder
zu Nutze. In ihnen gelangen fortwihrend Varianten derselben Methode
zur Anwendung, der das Prinzip des Ready-made folgt. Statt sich um eine
Definition von Sujets zu bemiihen, bereitet man sie als Spekulationsobjek-
te auf.« Und: »Wer Verheiflungsvolles zu bieten vermag, erlebt erstaunliche
Zugewinne an Autoritit. Das zeugt von streng hierarchischen Verhiltnis-
sen innerhalb von Wissenschaft und Theorie. Vor allem vom Wunsch nach
Leit- und Heilsfiguren, die Zugidnge zu sonst verschlossenen Sinnressour-
cen bahnen. Daher ist es fiir Theoretiker auch so attraktiv, moglichst vie-
les mit einer Aura von Bedeutsamkeit zu versehen. Thr Hang zum Ver-

158

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heiungsvollen bringt sie also nicht nur in Ubereinstimmung zur Logik
des Kapitalismus, der zufolge Spekulatives die grofiten Renditen erhoffen
lisst, sondern erméglicht ihnen bestenfalls sogar eine dhnliche Rolle wie
ehedem Propheten und Evangelisten.« — Ein Schelm, wer hier an Groys,
Zizek, Agamben e tutti quanti denkt. Oder an Sloterdijk, Ullrichs Chef an
der HfG. Dobellis »Kunst des klugen Handelns« beherzigend, belisst es
Ullrich bei Han als Paradebeispiel. Der ist nimlich inzwischen von Karls-
ruhe nach Berlin, von der HfG an die UdK, die hauptstidtische Universi-
tit der Kiinste iibersiedelt. Der Karrieresprung als Indikator erfolgreicher
Wertschépfung im Ready-made-Schnellverfahren. Die Bedeutsamkeitsver-
heifflung mittels frei flottierender Assoziationskunst ohne Realititstest, sie
ist an ihrem intellektuellen Verkiinder Han aufs Schonste in Erfiillung ge-
gangen.

Ullrich, nennen wir ihn eine »ehrliche Hauts, lisst durchblicken, dass
es ihn bei solcherlei Aussichten selber hin und wieder in den Fingern juckt.
Das Zeug dazu, seinerseits mit dem Ready-made-Prinzip einmal in die Vol-
len zu gehen, hat er ja. »Ist die Verwandlung von Sujets in Gegenstinde der
Verheiflung, wie Theoretiker sie betreiben [...] nicht ein Reflex, eine spite
Folge, eine pagane Variante eines urchristlichen Motivs? Und ist nicht so-
gar der gesamte Kapitalismus mit seinen Techniken des Spekulierens als
eine Bewegung zu begreifen, die dem Muster des Christentums folgt? [...]
Je nach Anlass und Interesse kénnte ich im weiteren das Ready-made chris-
tologisch aufladen, Theorie zum Ereignis kapitalistischer Logik erkliren,
den Kapitalismus als Epiphinomen des Christentums darstellen oder um-
gekehrt im Christentum bereits die Struktur des Kapitalismus erkennen.«
Und so weiter und so fort. — Aber nein, Ullrich, der Intellektuelle und Gen-
tleman, widersteht der Verlockung einer theoriespekulativen Wertschop-
fung in eigener Sache. Und weist stattdessen darauf hin, was geschehen
miisste, wenn ihm und uns in Zukunft von Seiten skrupelloser intellek-
tueller Ready-maker ein bisschen weniger Anlass zum Argernis geboten
werden soll. Man diirfe »die erkenntnisférdernde Kraft einer Metapher,
einer Denkfigur, eines Plots zwar nutzenc, sollte allerdings »zugleich eine
Ethik des Assoziierens verinnerlicht haben, um einem blof8 spekulativ ver-
fithrenden Gebrauch von Methoden widerstehen zu konnen«. Oder deut-
licher: »Statt die Welt nur mit groRen Thesen zu fiillen, mége man genauso
lernen, in ihr aufzurdumen.«

Den Zustand des Intellekts, bei welchem man lernt, in der Welt »auf-
zurdumenc, nennt Ullrich Geistesgegenwart. Reichlich hochtrabend fiir das,
was er eigentlich meint: dass man sich als Intellektueller wie als Theore-

159

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiker doch bitteschén an die Mindeststandards intellektueller Redlichkeit
halten moge. Wer mit Ullrichs Verstindnis von Geistesgegenwart auch nur
entfernt den Intellektuellen als Yogi assoziiert haben sollte, wire folglich
auf dem Holzweg gewesen. Ullrichs gedanklicher Horizont im Zusammen-
hang seiner Uberlegungen lisst ihn »des Geistes Gegenwart« immer nur
als eine Geistesgegenwart im intellektuellen oder diskursiven Orbit vorstel-
len, die »exorbitante« Geistesgegenwart des Yogi kommt darin gar nicht vor,
Ullrich kennt sie nicht. Wodurch seine Aufridumaktion zum zwiespiltigen
Unternehmen mit fragwiirdigen Folgen wird.

Bewaffnet mit seinem Doppelpack aus Kunst- und Wissenschaftskritik
zieht Ullrich gleichermafen gegen Kunstfrommigkeit und Wissenschafts-
glaubigkeit zu Felde, ein Unterfangen, gegen das nichts einzuwenden ist.
Geisteswissenschaftliche Theorieblasen zum Platzen bringen und den
»Wildwuchs kunstwissenschaftlicher Theoriebildung« zuriickschneiden,
so weit so gut, dies gehort zum Job des intellektuellen Aufklirers, als den
sich Ullrich, nicht unbeleckt von Eitelkeit, versteht. — Doch dann schiittet
er das Kind mit dem Bade aus. Thn stéren nicht nur theoretische oder
kiinstlerische Verstiegenheit, mafllose Anspriiche, uneingeldste oder un-
einlosbare Versprechen. Der utopische Glutkern moderner Kunst selber
zerfillt bei ihm zu Asche. Der Einwand gentigt ihm nicht, dass das »Vor-
schein«-Versprechen (mit Bloch zu reden) des >Ganz Anderenc< konstant
uneingelost geblieben ist. Er hilt das Versprochene als solches fiir eine
Chimare.

Das Gegenteil von allem Chimairischen, will sagen, was wirklich und
verniinftig ist, reprisentieren in Ullrichs >gegenwirtigem Geist« vor al-
len Dingen die »Sieger der Gesellschaft«. Deutlich weniger schon deren
Verlierer, besonders dann, wenn sie sich ohne Ursache entfremdet fithlen
und bewusstseinsdefizitir gebirden. Irgendwo dazwischen, zwischen den
strahlenden Siegern und den ziemlich blassen Verlierern, bewegt sich in
pristabilierter Harmonie auf ihrer Umlaufbahn die fensterlose Diskurs-
monade der Intellektuellen. In der rdumen sie die Welt theoretisch auf.
Sorgen gelegentlich aber auch drauflen mit fiir aufgerdiumte Verhiltnisse.
Als Unternehmensberater bei der Volkswagen AG, KarstadtQuelle AG,
Swarovski, Red Bull, Deutsche Bank, Bauspar AG u.a. Aber Ullrichs Liste
seiner Beratertitigkeit ist nicht so wichtig. Wichtiger ist die Frage: Lassen
wir uns von Ullrichs Charme-Offensive einnehmen, einnehmen fir die
iiberwiltigende Positivitit der von ihm beworbenen >besten aller Welten<?

Was bliebe dann fiir uns auf der Strecke? Die Negativitit? Die gar nicht
mal unbedingt. Man halte sich nur nahe genug bei den Verlierern auf. Oder

160

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mache sich mit dem Gedanken vertraut: sie sind mitten unter uns; wahl-
weise: wir mitten unter ihnen. Wie es anscheinend der Intellektuelle Jens
Jessen tut: »Und das ist ja auch etwas, was wir tiberall in Europa beobach-
ten konnen, selbst hier in dem schénen, abgesicherten Deutschland gibt
es eine solche Zunahme an prekiren Beschiftigungen, selbst in meinem
recht behiiteten Mittelstandsmilieu des Hamburger Nordens ist wirklich
ein nicht eingebildetes, sondern wirkliches panisches Rattenrennen ausge-
brochen, um sich noch irgendwie tiber Wasser zu halten.« — Nein, nicht die
Negativitit, auf der Strecke bliebe >die andere Dimension der Wirklichkeit«.
Die nicht >weltzeitliche«, sondern »iiberraumzeitliches, nicht diskursiv ein-
holbare oder darstellbare, vielmehr nur in yogischer Geistesgegenwart er-
fahrbare. Und von der aus die Welt mit ihrer in den Koordinaten von Raum
und Zeit eingeschlossenen >gewthnlichen< Wirklichkeit in einem anderen
Licht erscheint. Das einen wiederum anders in der Welt anwesend sein
bzw. sich verhalten lisst. Der eigentliche >transformatorische Effekt<. Wiir-
de er nicht mit ihr einhergehen, kénnte man statt dieser Erfahrung und
ergo an Stelle eines yogischen Exerzitiums auch einfach die Wohlfiihl- oder
Gliickspille einwerfen.

»Tiefer hingenc, sagt Ullrich. Die in sinniger Anspielung auf den Kunst-
betrieb und dessen Gepflogenheiten der Selbstiiberschitzung und des Ab-
hebens auf Deflationierung dringende Devise hat sicher einiges fiir sich.
Unter Umstdnden aber auch eine fatale Konsequenz. Gezielt hingt Ullrich
nicht nur »tiefer«, bestimmte »Sujets« bzw. »Objekte« hingt er so tief, dass
sie fiir abgehidngt gelten miissen. Sie sind erledigt nach dem Akt ihrer Ent-
zauberung, der unter Hinweis auf den Impetus intellektueller Aufklirung
legitimiert und sanktioniert erscheint. Und wie kaum anders zu erwarten,
handelt es sich vornehmlich um diejenigen Objekte und Sujets, bei de-
ren Rezeption oder Betrachtung sich Fenster der Transzendenz 6ffnen, wie
es oben bei Hannes Bohringer mit Blick auf Werke der Bildenden Kunst
sinngemif} geheiflen hat. Blitzartige transzendente Ausblicke, spaltweise
perspektivische Sichten auf ein Jenseits unserer eindimensionalen Wirk-
lichkeit.

Sehnsucht nach einer anderen Wirklichkeitserfahrung und Hoffnung,
dass es einmal ganz anders sein mége — Ullrichs theoretischer Aufriumap-
pell und das de facto »abhdngende« »Tiefer hingen«, wogegen sie sich sonst
auch noch richten mogen, betreffen bzw. eliminieren, fiirchte ich, all das,
was an diese Hoffnung und Sehnsucht erinnern kénnte. Erinnern kénnte
an die andere Dimension der Wirklichkeit, von der in Agambens radebre-
chender Theorieprosa auf kuriose Weise immerhin gelegentlich die Rede

161

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist; auf die Groys’ kunsttheoretische Lyrismen kapriziés anspielen; um
derentwillen und in deren Namen eine gewisse Sorte provokativer Werke,
Objekte, Installationen, Happenings der Avantgarde- und Aktionskunst —
allen voran vielleicht Malewitschs »Schwarzes Quadrat« und Cages musi-
kalisches Stille- oder Schweigeexerzitium »4'33« — uns inszenatorisch tiber-
rumpeln moéchten zu jener Unterbrechung und jenem Innehalten, ohne
deren augenblicklichen Ausnahmezustand uns einzig der >Erkenntnis-
blitz< oder >Verwandlungsstrahl< der Alteritit, der anderen Wirklichkeits-
dimension, nicht zu treffen vermochte. — BloR, dass die edle Absicht beim
besten Kunstwillen nur selten in Erfiillung gegangen ist. Wie nach zwei
Jahrhunderten Kunstmoderne auch niemand mehr, er mag noch so kunst-
fromm sein, ernstlich annehmen wird, dass die Kunst und das Asthetische
uns tatsichlich eine andere Wirklichkeitsdimension aufschlieRen. Dass sie
der Sauerteig des >Ganz Anderenc sind, der in unserer Kultur noch einmal
aufgeht. Womit andererseits nicht bestritten wird, dass bestimmte dstheti-
sche oder kiinstlerische Manifestationen einen manchmal tberraschend
daran erinnern, dass es eine andere Wirklichkeitserfahrung geben kénnte.
Diesen da und dort einmal aufglimmenden Funken von Alteritdtsbewusst-
sein nun noch austreten wollen, dies bedeutet mit Sicherheit nicht intellek-
tuelle Aufklirung betreiben, eher das Gegenteil davon.

67

Die Queen of Performance sitzt und schweigt

Thre Majestdt kann warten. In letzter Zeit hat sie ohnehin nicht viel ande-
res gemacht. Darum zunichst noch einmal zu Boris Groys. Dem, worauf
Groys’ kunsttheoretische Argumentation abzielt — dass es einen Ort geben
moge, wo sich antizipatorisch die Moglichkeit einer anderen Wirklichkeits-
erfahrung zeigt —, kann man ohne Bedenken zustimmen. Zu beanstan-
den bleibt lediglich, dass der von ihm bezeichnete Ort fiir dieses Ereignis
resp. diesen Zweck, der Ort der Kunst, offensichtlich nicht der geeignete
ist. Deshalb mag sich Groys’ Rede abstrakt bzw. »diskursintern< noch so
schliissig anhéren: der von den Zeichen und ihrer Bedeutung unterstellte
>Referent in der Wirklichkeit« bleibt aus. Am besagten Ort geschieht nichts,
nichts den Worten Entsprechendes. Weil Groys und seine Kiinstlerklientel
nicht liefern, wie man im kommerziell kontaminierten Jargon heute sagen
wiirde. Dem isthetischen oder kiinstlerischen >State oft the Art« nach, be-

162

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

haupte ich, gar nicht liefern kénnen. — Dessen ungeachtet kann man sei-
nem programmatischen Imperativ beipflichten: »Wir miissen daran arbei-
ten, keine Kraft zu haben, nichts zu tun, nichts zu produzieren [...], um eine
Position zu bewahren (gemeint ist die betrachtende oder kontemplative),
die zentral fiir eine Zivilisation und Kultur bleibt, in der nur eines gefordert
wird: aktiv zu sein.« Dass, um eine Aktivitit zu retten, die nicht selbst- und
weltzerstorerisch aus dem Ruder lduft, gesellschaftlich und kulturell ihr
kontemplativer Gegenpol bewahrt oder iiberhaupt erst wieder als manifeste
Wirklichkeit zur Geltung gebracht werden miisste.

Diesem abstrakt richtigen Desiderat so etwas wie eine Realititsdeckung
angedeihen, ihm konkrete Praxis folgen zu lassen, hiefle freilich — so leid
es einem tut fiir Groys’ ausgekliigelte Kunsttheorie — Schluss zu machen
mit der Kunst, der Kiinstler-Kunst. Zugunsten einer neuen Kunst der Auf-
merksambkeit. Schluss zu machen mit der Kunstlerkunst mindestens fiir
die Dauer des yogischen Exerzitiums, wihrend des Intervalls jener anderen
Kunst, der Kunst still zu sitzen und zu schweigen.

Und schon sind wir bei der Queen. Der Queen of Performance. Mit der
Kunst, jedenfalls der Kunstlerkunst, Schluss zu machen, sei, so versichert
sie, nach allem was sie kiinstlerisch hinter sich gebracht und durchge-
macht habe, nunmehr ihr ultimatives Verlangen. So arbeitet sie, mit Groys
zu sprechen, daran »keine Kraft zu haben, nichts zu tun, nichts zu produ-
zieren«. Produziert hat sie schon davor nicht viel, als Performance-Kiinst-
lerin. War aber stindig am Tun und Machen. Peitschte sich den Riicken wie
eine Flagellantin, zerrte sich an den Haaren, rannte gegen Winde, ritzte
sich mit der Glasscherbe ein Pentagramm in die Bauchdecke. Kunst eben.
Und damit solle jetzt Schluss sein. Ist bereits Schluss, seit 2010, als sie im
New Yorker MoMA nichts anderes tat als nichts zu tun. Da zu sitzen auf
einem Stuhl und zu schweigen. — Spite Ankunft einer Kiinstlerin bei der
Kunst der Aufmerksambkeit? Der yogischen Kunst stillzusitzen?

»Vom Briillen zum Schweigen, vom Wiiten zur Sanftmut, von der
Selbstverletzungs- zur Selbstheilungskiinstlerin« — dies ldsst sich mit Han-
no Rauterberg von der ZEIT (28.08.2014) auf alle Fille schon einmal fest-
halten hinsichtlich des Weges der Marina Abramovi¢. Tatsichlich gesessen
und geschwiegen hat sie im MoMA. »The Artist is present« hief} die Per-
formance. Besucher ihrer sitzenden und schweigenden »>Selbstausstellung<
durften sich ihr gegentiber setzen. Und sich von der Queen of Performance
anblicken lassen, sobald diese geruhte, den Blick zu heben und ihnen in die
Augen zu schauen. Dann flossen nicht selten Trinen. Momente »schwei-
genden Anerkennens« nennt dies Hanno Rauterberg. — Sie selber nennt es

163

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gegeniiber der FAZ Interesse an den »spirituellen Techniken der Bewusst-
seinserweiterung«. Und behauptet, der Schmerz sei der grofite spirituelle
Lehrer. Sollte er ihr endlich beigebracht haben, dass man sich nicht selbst
verletzt und andere sowieso nicht?

Nun wollte sie 2014 das »Level an Immaterialitit noch steigern, das sie
im MoMA bereits erreicht« hatte. Mit ihrer Performance in der Londoner
Serpentine Gallery. In London! Dem »Ausgangspunkt der Kunstmarkt-
blase«, sagt sie und schimpft, sie muss es wissen: »Das steht in keinem
Verhiltnis mehr. Es geht nur noch ums Geld. Die Kunst verschwindet
dahinter. Ich werde dieser zynischen Entwicklung die vollkommene Lee-
re entgegensetzen. Das Museum wird leer sein, keine Kunstwerke, nir-
gendwo.« Und so war es. Die Kunstbegeisterten standen Schlange. Um
»keine Kunst, nirgendwo« zu sehen. Was man wiederum positiv sehen
muss. EntbloRt von ihren Smartphones und allem sonstigen elektroni-
schen Korperzubehor (man musste das Zeug vorher wegschlieflen) stan-
den die Besucher wie nackt im leeren Raum. Blof} kahle Winde ringsum.
Die reinste Wohltat. Wundersam entlastet, nichts tun, nichts erreichen,
so Rauterberg. Ab und zu fasste Marina, die auch herumstand, jemanden
bei den Hinden und fiithrte ihn oder sie niher heran an die weifle Wand.
Wie zur Vergewisserung, dass die Leere auch echt ist. - »Diese Kunst zu
sehen, heiflt nichts mehr zu sehen«, schwirmt Hanno Rauterberg und
itberschligt sich schier vor Begeisterung angesichts dieser »Erfahrung
schierer Prisenz«, wie der Superlativ der SZ-Kollegen lautet. Rauterbergs
hymnische Bilanz: »Eine Radikalitit, wie sie die Kunstwelt so noch nicht
kannte«. Und weiter: »Abramovic ist gelungen, was nur selten gelingt, in
ihrer Kunst hat die Gegenwart zu sich selbst gefunden. In ihr gewann die
Sehnsucht nach Beriithrung, nach innerer Einkehr einen Raum. Und wenn
die Soziologen von einem neuen, einem postmateriellen Zeitalter spre-
chen, dann zeigt sich dieser Postmaterialismus wohl nirgendwo klarer als
hier bei Abramovic.«

Nun mal halblang, entgegnet der Intellektuelle als Yogi. Den regelmi-
Riger Verkehr mit dem Nichts beziehungsweise der Leere vor kruden Uber-
treibungen und Fehlurteilen bewahrt. Und den Immaterialititsfetischis-
mus und inszenierte Leerheit nicht gleich besoffen machen. Mag ja sein,
dass Abramovicés Kunst — wie Rauterberg sagt — »verheifdt, was sich fiir Geld
nicht kaufen lisst, Besinnung auf das eigene Ich«. Es bleibt aber auch bei
der Verheiflung. Alles andere wire ja zu schoén: Man zahlt lediglich den
Eintritt (oder nicht einmal dies, >Eintritt frei< hiel es bei der ausgestellten
Leere in der Serpentine Gallery) und schon hat man seine Leere, »berei-

164

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chernd im Verzicht, erfiillend in der Stille«. Und ganz nebenbei noch die
Trennung zwischen Kiinstler und Publikum aufgehoben, »jeder ein Teil
der Kunst, vereint im Schreiten und Schweigen«. — Zu schén um wahr zu
sein. Bleibend wahr zu sein, wahr zu werden, iiber die schonen Museums-
stunden hinaus. Deren Verheiffung darum Verheiffung bleibt. Ohne Erfiil-
lung. Allein deswegen, weil aufser Frau Abramovi¢ niemand es sich leisten
kann oder mochte, das Leben in Kunst zu verwandeln oder seinen Alltag
zu Kunst zu verarbeiten. Sodass man mit Blick auf das Spektakel in der
Serpentine Gallery nicht ganz zu Unrecht von »buddhistischem Wellness-
Geplinkel« sprechen kénnte, wie schon in Anbetracht ihres Sitzens und
Schweigens im MoMA die Neider der Queen of Performance geargwohnt
haben.

P.S. Und wie ging es Threr Majestit nach 512 Stunden Art Gallery? Lau-
sig. Sie wolle erst einmal niemanden mehr sehen, am liebsten nur noch
Biume umarmen, gestand sie Rauterberg. Den dies nicht tiberraschte, sie
sei »erschopft von einem schier endlosen Nichts«. Mit anderen Worten,
die Folge einer Uberdosis. »Erlésung dem Erléser« heiflt es beim Erfin-
der und Stammvater des Gesamtkunstwerks. Der Entleerungskiinstlerin
Marina Abramovic méchte man etwas Analoges wiinschen: loslassen zu
kénnen, leer zu werden. Ehe sie aus der Haut fihrt und wieder gewalttitig
wird. Bei Borderlinern weifs man nie. — Und den begeisterten Besuchern
ihrer Performances, was soll man denen wiinschen? Damit der Anstof3 zur
»Besinnung auf das eigene Ich«, zur »Andacht«, zur »Kunst der Verlang-
samung« — alles Rauterberg — nicht im Sande verlduft? Der Intellektuelle
als Yogi mochte ihnen die Einsicht wiinschen, dass diese Kiinstlerkunst,
so schon sie dieses eine Mal auch ist, dennoch mit ihrem >Alterititsla-
tein< am Ende ist. Dass ihr in Abramovics Version von Konzeptkunst, die
noch aufs Konzept verzichten will, nichts anderes mehr einfillt, als in von
Kinstlerkunst leergerdumten >heiligen Hallen der Kunst« — und dennoch
fur kunstgliubige Rezipienten unterm Pseudonym oder Inkognito der
Kunst — das yogische Exerzitium mimetisch nachzustellen, dessen Gebir-
de zu imitieren. Und dass man folglich — ohne den Kunstliebhaber in sich
abzuttten — den Sprung wagen muss zu einer ganz anderen Kunst, der
Kunst der Aufmerksamkeit. Deren Ort nicht das Museum und die Galerie
ist. Sondern die Heterotopie des yogischen Exerzitiums. Hic rhodus, hic
salta.

165

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Tierisch auf dem Wasser

»Sur l'eau« heifdt Nummer 100 der »Minima Moralia«, Adornos »Reflexio-
nen aus dem beschidigten Leben«. Via Textexegese eine weitere Stippvisite
im Club der toten Denker. So miissen wir den Meister nicht persénlich zu
Rate ziehen. Wie einst hiiben wird er driiben sehr beschiftigt sein. Wahr-
scheinlich mit kompositorischem Material, das liegen geblieben war. In
Frankfurt hatte er kaum eine ruhige Minute. Und 69 der Infarkt. Viel-
leicht, dass eine Schauspielerin zu Besuch wire. Moglicherweise wiirden
wir ihn auch bei Klavieretiiden unterbrechen. Die Zeit am Fliigel, sein
tagliches Ausgleichsexerzitium fiir das intellektuelle am Schreibtisch. Bei-
spielsweise das der Aphorismen seiner »Minima Moralia«.

Die Nummer 100 zihlt eine Reihe von Unarten des Verhaltens auf,
die uns Hiesigen und Heutigen nur allzu vertraut sind. Vom »fessellosen
Tun, dem ununterbrochenen Zeugen, der pausbickigen Unersittlich-
keit, der Freiheit als Hochbetrieb« ist die Rede. Leben als »blinde Wut des
Machens«. An dessen Negativitit — der eines in seiner Ginze >falschen
Lebens«< — dem dialektischen Logiker sogleich die Idee des richtigen auf-
scheint: »Vielleicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung tiberdriis-
sig und lisst aus Freiheit Moglichkeiten ungeniitzt, anstatt unter irrem
Zwang auf fremde Sterne einzustiirmen. Einer Menschheit, welche Not
nicht mehr kennt, dimmert gar etwas von dem Wahnhaften, Vergeblichen
all der Veranstaltungen, welche bis dahin getroffen wurden, um der Not
zu entgehen, und welche die Not mit dem Reichtum erweitert reprodu-
zierten. Genuss selber wiirde davon beriihrt, so wie sein gegenwirtiges
Schema von der Betriebsambkeit, dem Planen, seinen Willen haben, Unter-
jochen nicht getrennt werden kann.« — Der in diesen Worten reflektierten
»erfillten Utopie« komme »keiner unter den abstrakten Begriffen« niher
»als der vom ewigen Frieden«. Und da selbst der der Sache »am nichsten
kommende« Begriff hinter ihrem bildhaften Inbegriff, ihrem Inbild sozu-
sagen, zuriickbleibt, l4sst der Aphoristiker postwendend dasselbe folgen:
»Rien faire comme une béte, auf dem Wasser liegen und friedlich in den
Himmel schauen, >sein, sonst nichts, ohne alle weitere Bestimmung und
Erfiillung« konnte an Stelle von Prozess, Tun, Erfiillen treten und so wahr-
haft das Versprechen der dialektischen Logik einl6sen, in ihren Ursprung
zu miinden.«

Sehe ich es recht, so handelt es sich hier um das einzige Mal, dass Ador-
no, positiv konnotiert, zwei Begriffe — >Sein< und »Ursprung« — aufnimmt

166

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und sie mit utopischem Sinngehalt auflidt, die er ansonsten gern seinem
Intimfeind tiberlassen hat, dem Seins- und Ursprungsdenker aus Mess-
kirch mit dem Eigentlichkeitsjargon. Und eigentlich nicht minder iiber-
raschend, dass Adorno die utopische >Seins- und Ursprungserfahrung«
gleichsam leer, »ohne alle weitere Bestimmung und Erfullung«, verstan-
den wissen mdchte. Wihrend fiir Heidegger noch die stillste >Seins- oder
Ursprungsekstase«< partout ein Denken zu sein hatte, etwas >in der Spra-
che« sich Ereignendes, oder wenigstens ein »Unterwegs zur Sprache«. —
Was mich allerdings am meisten verbliifft an Adornos utopischem Bild fiir
den befriedeten oder »versshnten Zustand« ist dies: dessen sprach- und
reflexionsfreies »Sein, sonst nichts« wird nicht transreflexiv und -sprach-
lich vorgestellt, sondern vorsprachlich bzw. prireflexiv. Und also — das Wort
muss jetzt heraus — regressiv. Vers6hnung und Frieden — auf der mentalen
oder Bewusstseinsebene — nicht qua Eintritt in den yogischen Zustand,
als Einkehr in die >Buddhanaturs, nein: als Riickkehr zur >Tiernatur< —
»comme une béte« — hat sie Adorno hier imaginiert.

P.S. Nur ein Gleichnis? Oder nicht eher die Regressionsphantasie eines
>Intellektuellen ohne den Yogi<? Auch wenn sich dieser vielleicht mit dem
Freudschen Begriff einer »Regression im Dienste des Ich« aus der Affire
ziehen wiirde. Dass er sich selten so treiben lasse, tierisch auf dem Wasser.
Vielmehr die meiste Zeit am Schreibtisch buchstiblich auf dem Trockenen
sitze. — Eine Ausflucht, die dazu reizt, ihm kurzer Hand mit dem Sloterdijk
der >zynischen Vernunftkritik« in die Parade zu fahren: »Die europiische
Neurose fasst Gliick als ein Ziel ins Auge und kritische Vernunftanstren-
gung als einen Weg dahin. Man muss die kritische Sucht des Besserns
auflésen, dem Guten zuliebe, von dem man sich auf langen Mirschen so
leicht entfernt. Ironischerweise ist das Ziel der kritischsten Anstrengung
das unbefangenste Sich-gehen-lassen.«

Unbefangenstes Sich-gehen-lassen war in den 68er-Zeiten vor allem
fur die Sponti-Linke und ihre intellektuelle Patronage der Lieblingsgedan-
ke, den sie mit dem zukiinftigen Elysium verbanden. Von dem man sich
gemifd kritischer Theorie ja kein Bild machen sollte. Weil man aber des
>Bildertriebs«in sich nicht sich zu entschlagen vermochte —ja, das nicht vo-
ran- sondern nachgestellte Reflexivpronomen will gekonnt sein —, phanta-
sierte man sich das emanzipierte Sein oder Dasein in der Phantasmagorie
einer verallgemeinerten Bohéme.

Deren Hedonismus lebensgeschichtlich ins Desaster, in den Katzen-
jammer fithrt. Aus dem es dann wiederum nur den einen Ausweg zu ge-
ben scheint: den der Unterwerfung. Bewihrt hat sich bei Intellektuellen

167

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die unter den Katholizismus. Von Joris-Karl Huysmans bis zu Matthias
Matussek scheint sie dem Ennui oder Horror vacui noch einmal Einhalt
zu gebieten.

ODb auch Wirtschaftsprofessor und Chefbanker a.D. Dominique Strauss-
Kahn — noch so ein intellektueller Irrldufer der (R)Evolution und inzwi-
schen besser bekannt als Zuhilter und Zimmermadchenschinder — am
Ende die katholische Kurve kriegt? Auch diesem Libertin winkt am Ende —
sein letzter in der langen Reihe von Schéflen — der Schof der Kirche.
»Wahrscheinlich datiert der Verfall des Hotelwesens zuriick bis zur Auf-
losung der antiken Einheit von Herberge und Bordell, deren Erinnerung
sehnsiichtig fortlebt in jedem Blick auf die zur Schau gestellte Kellnerin
und die verriterischen Gesten der Zimmermaidchen.« In Nummer 75
der »Minima Moralia« — »Kalte Herberge« — sinniert der Emigrant Ador-
no iiber die frostige Atmosphire im Hotel- und Gastronomiegewerbe der
Staaten. Das kapitalistische Business hat ihm die vermeintlich utopischen
Flausen ausgetrieben. Fiir derlei Emanzipationsrabulistik hat Robert Gern-
hardt — der sich »in den frithen sechziger Jahren in die Minima Moralia
hineinlas« und auf die »Kalte Herberge« stiefl — nur Sarkasmus tibrig: Kein
richtiges Leben im falschen, »von einer so richtig warmen, weil von verfiig-
baren Frauchen vorgewirmten Herberge ganz zu schweigen«. Trotzdem
verfehlt auch der Witzbold von der Neuen Frankfurter Schule den eigent-
lichen Knackpunkt. Der liegt ndmlich keineswegs, wie er nicht ganz res-
sentimentfrei wihnt, in der »Unart« einer denkerischen »Unbedingtheitc,
welche die »Reflexionspeitsche« knallen lisst. Er liegt in dem Umstand,
dass der Hohenflug eines Emanzipationsdenkens ohne die innere Erfah-
rung von Emanzipiertheit — ohne deren emanzipatorische mentale Mani-
festation in Gestalt eines friedlichen und verséhnten Geistes — a priori auf
den Absturz programmiert ist.

69

Wie der Tod Adornos erster Unterrichtsstunde
in Zazen zuvorkam

Auch nur der Gedanke an eine mentale Befreiungs- oder Erlésungsprag-
matik, d.h. der Gedanke an ein yogisches Exerzitium, lag Adorno fern.

Dennoch zeugen seine >Exerzitien des Eingedenkens« von der Moglichkeit,
individuell den »Verblendungszusammenhang« momentweise zu durch-

168

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stolen. Bei duflerster Geistesgegenwart durch den Irrsinn »verwilderter
Selbstbehauptung« hindurch »Verséhnung« als dessen bestimmte Nega-
tion zu gewahren, in einer Art pltzlichen Hellsichtigkeit unvermittelt
des >Ganz Anderenc« ansichtig, besser noch inne zu werden. Treffend fasst
Adornos Rationalititskritik unsere Vernunft als »ein Anderes als Natur
und doch ein Moment von dieser«. Anders gesagt: ihn leitet ein »Triebbe-
griff« der menschlichen Vernunft und des Geistes, mit Klaus Heinrich zu
sprechen. Wenn es sich aber so verhilt, dass es eben dieses Naturmoment
an Vernunft und Denken ist (bei Adorno und Horkheimer auch unter dem
Begriff »Selbstbehauptung des Subjekts« konzeptualisiert, ich selber wiir-
de lieber >Begehren des Ich« dazu sagen), das individuell wie gesellschaft-
lich undurchschaut und fehlgesteuert zu »verwilderter Selbstbehauptung«
mutiert, wenn dies als die Ursache der die Kultur und die Gesellschaft
destruktiv, katastrophisch in Mitleidenschaft ziehenden Pathologie der
Vernunft, der abendlindischen Rationalitit, angesetzt werden muss, dann
darf man sich Abhilfe auch nur von einem >therapeutischen Eingriff« am
pathogenen Herd selbst versprechen. Dadurch, dass im Individuum die
einseitige Steuerung iiber Herrschaft — die Beherrschung seiner selbst, der
Anderen, der Umgebung — durch eine zweite Steuerung erginzt wiirde, die
Steuerung iiber Achtsamkeit oder Gewahrsein, iiber die mentale Schulung
des yogischen Exerzitiums.

Adornos Vorbehalte gegen eine derartige individuelle Ubungsinterven-
tion auf der nichtintellektuellen Ebene des Mentalen kommen nirgends
deutlicher zum Ausdruck als dort, wo er in den »Minima Moralia«, im
Aphorismus »Goldprobe«, Schopenhauer zitiert: »[...] sobald wir [...] in uns
gehen und uns, indem wir das Erkennen nach innen richten, einmal véllig
besinnen wollen; so verlieren wir uns in eine bodenlose Leere, finden uns
gleich der glasernen Hohlkugel, aus deren Leere eine Stimme spricht, de-
ren Ursache aber nicht darin anzutreffen ist, und indem wir so uns selbst
ergreifen wollen, erhaschen wir, mit Schaudern, nichts als ein bestandloses
Gespenst.« Und gleich noch eine Geistesgréfie des 19. Jahrhunderts fithrt
Adorno ins Treffen, ex negativo in diesem Fall: »Versuche wie der Kierke-
gaards, im Zurtiicktreten des Einzelnen in sich selber seiner Fiille habhaft
zu werden, sind nicht umsonst gerade aufs Opfer des Einzelnen und auf
dieselbe Abstraktheit hinausgelaufen, die er an den idealistischen Syste-
men diffamierte.« Kurz, fiir Adorno fithrt die sWendung nach innen«in die
Leere des Horror vacui, nicht in diejenige des Quellgrunds der Fiille, nicht
in die Brecht’sche »Leere«.

169

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Prinz trug sich mit der Absicht, Adornos Missverstindnis aufzu-
losen. Der Edelmann hatte bei ihm die Arbeit an einer Habilitation aufge-
nommen iiber »Korpererfahrung als Entfaltung von Sinnen und Beziehun-
gen in der Ara des italienischen Kaufmannskapitals«. Ein ums Ballett und
den Tanz kreisendes Thema, fiir das Adorno leicht zu entflammen war und
das die Briicke schlug zu einer »anderen Dimension«, von der geistigen zu
der des »Leiblichen«. Prinz Rudolf zur Lippe: »Ich war ein Jahrzehnt, bevor
ich zu Adorno kam, bereits Schiiler von Graf Diirckheim geworden, der
ja [...] in gesellschaftstheoretisch interessierten Kreisen durch mich iiber-
haupt erst erkennbar oder eine Denkmoglichkeit geworden ist. Bei ihm
bin ich diesem Phianomen begegnet, dass den Menschen im Fernen Osten
ihr Leib ganz andere Zuginge erdffnet als den modernen Europdern, dass
also Leib kulturhistorisch sehr unterschiedlich geprigt ist. Gehen, Sitzen,
Atmen; Ubungen des Zazen in Japan. Da wurden Bewusstseinsschichten
entwickelt, von denen unsere westliche Welt keine Ahnung hat; noch weni-
ger von ihren Wechselbeziehungen.« — Die spannende Frage: Wire Adorno
auch fiir Letzteres, fiir einen Selbstversuch mit ostasiatischen Leib- und
Geistpraktiken, zu gewinnen gewesen? Zur Lippe: »Ich kann nur sagen,
ich weif es nicht. Thm war mit Sicherheit alles, was nicht durch die biir-
gerliche Kultur Europas geprigt worden war, unheimlich, weil fremd. [...]
Er hat zu Lebenshaltungen und Denkmodellen Indiens oder auch Chinas,
Japans den Spott von Hegel iiber das ewige >Om-omx« als die Wiederholung
des Immergleichen wiederholt. Er starb genau an dem Tag, an dem ich
wieder zu gemeinsamen Ferien in der Schweiz ihn und Frau Adorno hitte
treffen sollen. [...] Zu dieser Zeit und im Winter 69/70 hitten wir sprechen
sollen iiber die Frage, ob ihm eine genauere Darstellung solcher fernést-
licher geschichtlich vermittelter Zuginge wie des Zazen doch etwas mehr
Vertrauen hitte abgewinnen konnen. Er hatte gesagt: >Erzdhlen Sie mir
etwas von alldems. [...] Ich bin bei ihm auch ganz sicher, dass er es nicht
als Floskel gesagt hat. [...] Jemand wie Adorno ist natiirlich bei der aufler-
ordentlichen Sensibilitit seines mimetischen wie seines intellektuellen
Aufnehmens immer in der Lage, eine hohe historische Dichte einfach zu
spiiren, und hat von daher beim Zusammenkommen mit solchen Dingen
sehr viel differenzierter reagiert, als das seinem allgemeinen theoretischen
Gestus entsprochen hitte.« (Rudolf zur Lippe, Sozialgeschichte des Leibes,
in: J. Friuchtl/M. Calloni [Hg.], Geist gegen den Zeitgeist — Erinnern an
Adorno, Frankfurtigo, S. 107ff))

P.S. Auch fiir den Historiographen der Frankfurter Schule Rolf Wig-
gershaus steht fest, dass Adorno und Horkheimer in ihrer »Dialektik der

170

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aufklirung«leider nur »naturbefangene Naturbeherrschung« bzw. ichins-
tanzlich-willentliche Triebsteuerung in Betracht ziehen. Sie kennen nur die
ihnen als Modellfall zwingend erscheinende auf der Grenze von Mythos
und Logos angesiedelte Figur des (in der Sirenenepisode der »Odyssee«)
sich an den Schiffsmast fesselnden, sich Gewalt antuenden Odysseus. Das
bereits deutlich achsenzeitlich einzuordnende Modell des per meditativer
Versenkung gewaltlose, herrschaftsfreie »desinvolture« praktizierenden
Buddha lag auflerhalb ihres Beobachtungsrahmens. Wie bei westlichen
Gelehrten und Intellektuellen im Allgemeinen reicht auch bei ihnen der
euro- und logozentrische Blick nicht bis ins ferne Indien und China.

70

Master of the Universe

Ob in den USA oder in China, wo man sich auch umhoért in akademischen
Kreisen, sein Name geniefit hochstes Ansehen tiberall auf der Welt. Der
leisen, aber eindringlichen Stimme der Verstindigung lauscht man gern
und mit Andacht, an amerikanischen Colleges genauso wie an einer Pe-
kinger Alma Mater. Alle bezwingt sie der zwanglose Zwang seiner Argu-
mente. Flir herrschaftsfreien Diskurs nach universalistischen Geltungs-
prinzipien. Dessen Master of the Universe ein Meister aus Deutschland
ist. Dem zuzuhoren nicht einmal Bauchschmerzen verursacht. Sodass
Deutschlands Intellektuelle allen Grund hitten zu dem Freudenruf >wir
sind Habermas«. — Der ihnen allerdings nur vereinzelt und verhalten iiber
die Lippen kommt. Lieber mikeln sie herum am intellektuellen Master
of the Universe. Dem Journalisten und Kritiker Walter van Rossum zu-
folge — der freilich auch inhaltliche Kritikpunkte anbringt — werden wir
als Leser von Habermas’ »Nachmetaphysisches Denken Il« (erschienen
2012) zu Ohrenzeugen »eines dunklen Palavers erhabener Geister«. Das
»ein auflerordentlich mithsames, ein auflerordentlich unelegantes Pala-
ver« sei. »Das sich mit groflen Namen und schweren Theorien beschwert,
von Deduktion zu Deduktion ackert, um sich nur ja nicht im komplexen
Tumult des Realen zu verlieren, in den Unreinheiten einer philosophisch
noch nicht sterilisierten Lebenswelt.« Gemif der kommunikativen Crash-
methode »erst schielen, dann zielen« hat sich der stets zur Provokation
aufgelegte Kommunikations- und Medientheoretiker Norbert Bolz bereits
vor Jahren — besonders in »Weltkommunikation« von 2001 — auf Habermas

171

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als theoretische Zielscheibe seiner Wahl eingeschossen. Der >Utopist und
Moralist< einer auf die deliberative Demokratie vereidigten, moglichst herr-
schaftsfreien Kommunikation wird Bolz zum Inbegriff eines antiquierten
Intellektuellen. Der mit seinem aufklirerischen Impetus und dem Festhal-
ten an einem normativen Universalismus den Blick und das Verstindnis
fir die Funktionsimperative der Weltkommunikation triibe.

Was finden sie so drgerlich an ihm und seinem 6ffentlichen Auftreten,
dass manche hierzulande Habermas am liebsten zu Habermus verarbeiten
wiirden? Sollte es der Umstand sein, dass er noch einmal, in Gestus und
Habitus, den klassischen Intellektuellen gibt und ihn in der Sache lingst —
den Schwund seiner gesellschaftlichen und politischen Einflussmdéglich-
keiten in Rechnung stellend — »auf Normalniveau« zuriickgenommen hat?
Der die in ihrer eigenen Intellektuellen-Performance Verunsicherten wenn
nicht an ihm Rache nehmen, dann wenigstens ihrem Arger und ihrer
Frustration Luft machen lisst? — Was Habermas vor einem Vierteljahr-
hundert in der ersten Textsammlung tiber »Nachmetaphysisches Denken«
zum nachmetaphysisch reduzierten Status der Philosophie und des Phi-
losophierens ausfiihrt, liest sich zugleich wie eine auf Bescheidenheit ge-
trimmte >Stellenbeschreibung« des >normalisierten«< Intellektuellen. Nach-
dem die »aus der Perspektive der Lebenswelt« entworfenen Ideologien und
Weltanschauungen unter der »Kommunikationsstruktur der entwickel-
ten Moderne« infolge von Legitimationsverlust »zerfallen« sind, kann es
sich bei der diskursiven bzw. kommunikativen Rolle des Philosophen wie
der des Intellektuellen nur mehr um eine solche handeln, die »gewiss zu
nichts mehr privilegiert«. So wie die Philosophen — was Habermas kritisch
ironisch gegen Kant vorbringt — vermégen auch die Intellektuellen nichts
itber das Erkennen zu erkennen, was nicht alle anderen ebenso gut erken-
nen kénnen. Wie ihnen auch als Interpreten von jeweilig Erkanntem kein
Privileg alleiniger hermeneutischer Kompetenz zusteht. Mit Sicherheit war
damit — wie Habermas in »Heinrich Heine und die Rolle des Intellektuel-
len in Deutschland« bereits 1986 nicht ohne eine gewisse Befriedigung
festgehalten hat — die Intellektuellenrolle »trivial« geworden. Doch war sie
damit auch schon in jeder Hinsicht »unproblematisch«, wie er ebenfalls
meinte festhalten zu diirfen?

»Unproblematisch« auch insofern, als noch so unpritentios gehaltene
intellektuelle Beitrige ja trotzdem gehért wiirden, mit wie bescheidenem
oder geringem Effekt auch immer. Und es eigentlich keine Alternative
dazu gibt, auf die »sozial integrative Kraft einer Offentlichkeit« zu vertrau-
en, »in der Einstellungen durch Argumente verdndert werden sollten«. — So

172

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

betont unproblematisch und normalistisch wie Habermas’ Beschreibung
der nachmetaphysischen und postideologischen >Intellektuellennormal-
itit« im unverkennbar Habermasianischen Fachchinesisch daherkommit,
macht sie schon wieder misstrauisch. Und wie mir scheint zu recht. Wenn
Habermas der nachmetaphysischen Philosophie in ihrer Rolle einer »Hii-
terin der Rationalitit« Beitrdge zur Losung des Problems zutraut, »wie die
unter jeweils einem abstrakten Geltungsanspruch spezialisierten Wissens-
komplexe, wie die als Expertenkulturen abgekapselten Sphiren der Wis-
senschaft, der Moral und der Kunst gedffnet« werden konnen und sich
»in der kommunikativen Alltagspraxis wieder zusammenfiigen« — und
dies mutatis mutandis auch als Herausforderung an die Intellektuellen zu
verstehen ist —, dann scheint mir hier durchaus kein unproblematischer
Anspruch formuliert. Eher ein tiberhohter, wenn der Philosoph resp. der
Intellektuelle helfen soll, das Zusammenspiel der ausdifferenzierten Ver-
nunftmomente »wie ein Mobile, das sich verhakt hat, wieder in Bewegung
zu setzen«.

Erst recht heute, da ein Vierteljahrhundert verstrichen ist, seitdem Ha-
bermas die schone Metapher zu Papier gebracht hat, kann man sich nur
schwer des Eindrucks erwehren, dass sie ein viel zu euphemistisches Bild
von dem zeichnet, was allerorten >hakt« bzw. »sich verhakt hat« in den glo-
balisierten Gesellschaftsverhiltnissen des 21. Jahrhunderts. Angesichts
dessen erscheint die blole Wiederholung des in puncto »philosophische
bzw. intellektuelle Selbstvergewisserung« Ende der 198cer Jahre Ge-
schriebenen im Vorwort zu »Nachmetaphysisches Denken II« hoffnungs-
los unterkomplex: »Schon der erste Blick auf unseren wissenschaftlichen,
kulturellen und gesellschaftlichen Kontext belehrt uns dartiber, dass sich
Philosophen nicht mehr im Kreise der Dichter und Denker aufhalten. Wei-
se und Seher, die — wie noch Heidegger — einen privilegierten Zugang zur
Wahrheit reklamieren, kénnen sie nicht mehr sein.« — Schwer zu glauben,
dass sich Habermas bis dato noch nicht die Frage gestellt hat: Ob nach
der digitalen Umwilzung und der netzgesellschaftlichen Umformatierung
von Offentlichkeit hinsichtlich Kommunikation und Diskurs bzw. sver-
niinftelnder«< Philosophie und risonierender Intellektualitit iiberhaupt ein
Theoriebaustein auf dem anderen geblieben ist? Mit anderen Worten: Wir
miissen den Peer Habermas hier mal kurz »durch die Schleuse der profes-
sionellen Kritik«, wie er es selber zu nennen pflegt, hindurchschleusen.
Weshalb auch das folgende Stiick unserem Master of the Universe gewid-
met ist.

173

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

71

»Versprachlichung des Sakralen,
ein partielles Missverstindnis

Diskurs und Kommunikation, Sprachhandlungen und Intersubjektivitit,
Sprechakt-Theorie und Theorie des kommunikativen Handelns — die gro-
Ren Themen des Sozialwissenschaftlers und Philosophen Jiirgen Habermas
leiten sich her — was seinen Forschungseifer und seine wissenschaftliche
Produktivitit wie auch das intellektuelle Engagement in der Offentlichkeit
betrifft — aus einer motivationalen Quelle, einer >Grundintuitions, zu der er
sich wie folgt geduflert hat: »Ich habe ein Gedankenmotiv und eine grund-
legende Intuition. Diese geht iibrigens auf religiose Traditionen, etwa der
protestantischen oder der jiidischen Mystiker zuriick, auch auf Schelling.
Der motivbildende Gedanke ist die Versshnung der mit sich selber zerfalle-
nen Moderne [...].« Das personliche Bekenntnis — aus einem Gesprich von
1981, nachzulesen auf Seite 202 in »Die neue Uniibersichtlichkeit« — trigt
indessen wenig bei zu einer besseren Ubersicht. Was tiberdies daran liegen
kénnte, dass im diskursiven Handgemenge das Stichwort Mystik ohnehin
als Synonym fiir Verschwommenheit genommen wird. Neben dem mei-
nes Erachtens Offensichtlichen, dass Habermas hier andeutungsweise von
einem verinderten Bewusstsein resp. Aufmerksamkeitsverhalten spricht
und seine AuRerung zur Mystik folglich die Thematik des Intellektuellen
als Yogi beriihrt, ein Grund mehr, mit Blick auf die Habermas-Rezeption
an dieser Stelle auf groflere Klarheit zu dringen.

Habermas’ Bezugnahme auf ein verindertes Bewusstsein bzw. Auf-
merksambkeitsverhalten, wie ich es genannt habe, bei seiner Anspielung
auf »religiése Traditionen wie der protestantischen oder der juidischen
Mystiker« hat allerdings keinen Zustand ekstatischer Unio mystica oder
den eines >instindigen< All-Einheit-Erlebens im Sinn, wie man dies bei der
Erwihnung des Begriffs Mystik gemeinhin assoziieren wiirde und damit
einem ersten Missverstindnis von Habermas’ Worten aufgesessen wire.
Ob die christliche Unio mystica oder das meditative Gewahrsein im yogi-
schen Exerzitium, der Mystiker oder Ubende tritt primér in der Abgeschie-
denheit vom alltiglichen sozialen und kommunikativen Geschehen, d.h.
in Klausur, in den veridnderten Zustand ein. Ein derartiges >Sich-Absentie-
ren< vom Sozialen und Intersubjektiv-Kommunikativen, sei es auch blofd
voriibergehend, bedeutet das glatte Gegenteil von dem, was Habermas mit
dem Mystischen in seinem Verweis auf jene »religidse Traditionen« verbin-
det. Denn er assoziiert damit je schon den >mystischen Leib des Gemein-

174

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaftlich-Gesellschaftlichen<, um dessen Rettung oder Unversehrtheit —
»Versbhnung der mit sich zerfallenen Moderne« — unter Beibehaltung der
sozialen Ausdifferenziertheit moderner Gesellschaften es ihm zu tun ist.
Die Vorstellung, so fithrt er an der zitierten Stelle des Gesprichs ebenfalls
aus, »dass man ohne Preisgabe der Differenzierungen, die die Moderne
sowohl im kulturellen wie im sozialen und ékonomischen Bereich moglich
gemacht haben, Formen des Zusammenlebens findet, in der wirklich Auto-
nomie und Abhingigkeit in ein befriedetes Verhiltnis treten; dass man
aufrecht gehen kann in einer Gemeinsambkeit, die nicht die Fragwiirdigkeit
riickwirtsgewandter substantieller Gemeinschaftlichkeiten an sich hat«.
Und weiter unmissverstidndlich: »Diese Intuition stammt aus dem Bereich
des Umgangs mit anderen; sie zielt auf Erfahrungen einer unversehrten
Intersubjektivitit, fragiler als alles, was bisher die Geschichte an Kom-
munikationsstrukturen aus sich hervorgetrieben hat — ein immer dichter,
immer feiner gesponnenes Netz von intersubjektiven Beziehungen, das
gleichwohl ein Verhiltnis zwischen Freiheit und Abhdngigkeit erméglicht,
wie man es sich immer nur unter interaktiven Modellen vorstellen kann.«

Bei aufmerksamer Lektiire wird hinlidnglich klar, woran sich Habermas
orientiert, an welchem Mystikverstindnis der »motivbildende Gedanke«
bei ihm Mafl nimmt: nicht an einer auf das unmittelbare Bewusstseins-
erlebnis konzentrierten Mystik als Erfahrungsweg, nicht an einer »diskurs-
abstinenten< Mystik der individuellen Exerzitienpraxis und Ubungsaskese.
An der philosophisch spekulativen Mystik, die allein in der Sprache und im
Diskursiven zu sich kommt, darin >lebt und webt«. Und so wie ihr »ideel-
ler oder Gedankenleib« ganz in Sprache und Diskurs aufgeht, so bestiinde
analog der von Habermas mystisch gedachte »soziale oder Gesellschafts-
leib< aus einem sprachlich-kommunikativen Netz, »fragiler als alles, was
bisher die Geschichte an Kommunikationsstrukturen aus sich hervorge-
trieben hat«, einem diskursiv »immer dichter, immer feiner gesponnenen
Netz von intersubjektiven Beziehungen«. — Die Gesellschaft ein fein ge-
sponnenes Netz aus intersubjektiven Beziehungen. Allesamt sprachlich
vermittelt, die am Ende das in disparate Subsysteme zu zerfallen drohen-
de gesamtgesellschaftliche Ganze doch wieder zusammenhalten. Diese
sprachpragmatische und kommunikationstheoretische Bestimmung der
Gesellschaft und des Gesellschaftlichen hat bei aller Abstraktheit einiges
fur sich. Mit ihr geht grosso modo Niklas Luhmann d’accord, Habermas’
Antipode in sozialwissenschaftlicher Theoriebildung. Fiir den Systemtheo-
retiker besteht die Gesellschaft aus Kommunikation. Ausdriicklich nicht
aus Menschen. Der Webstuhl des Sozialen verarbeitet kein anderes Mate-

175

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rial als Kommunikation und die Dichte seines Stoffes erhéht sich propor-
tional mit der Anzahl kommunikativer Akte.

Der Nerd vor seiner Mattscheibe und Tastatur sieht es nicht anders,
mochte man hinzufiigen. Jedoch kommen einem Zweifel, ob bei der netz-
gesellschaftlichen Verdichtung »Autonomie und Abhingigkeit« wirklich
»in ein befriedetes Verhiltnis treten«, wie es sich Habermas seinerzeit von
einem »immer dichter, immer feiner gesponnenen Netz von intersubjek-
tiven Beziehungen« versprochen hat. Von der damals von ihm beschwo-
renen Gefahr »riickwirtsgewandter substantieller Gemeinschaftlichkei-
ten« — fundamentalistische >Ausreifler< beiseitegelassen — jedenfalls kann
unterm digitalen Kommunikationsregiment nicht die Rede sein. — In An-
betracht des digitalen Overkills an Information und Kommunikation sowie
der damit vielfach einhergehenden Versdung »intersubjektiver Beziehun-
gen« nun erst recht das Habermas’sche Ideal verbal hochhalten oder gar
appellativ einfordern zu wollen, kime einem Offenbarungseid der eigenen
Ratlosigkeit gleich. Was sonst aber hitte Habermas in dieser Angelegenheit
anzubieten? Vielleicht hingt es ja mit dieser offenkundigen Verlegenheit
zusammen, dass die Themen digitale Kommunikation, Netzgesellschaft,
»Social Media< bei ihm etwas unterbelichtet sind.

Eine der gesellschaftlichen und politischen Fragen, die in der Gegen-
wart — sagen wir seit den Septembertagen 2001 — global unter den Nigeln
brennt, ist die nach dem Stellenwert der Religion und der Valenz des Re-
ligiésen. Der spite Habermas hat sich entschieden, ihr das Hauptaugen-
merk zuzuwenden. Und da er auch das Mystische klassifikatorisch unter
den Oberbegriff »religiose Tradition« subsumiert, lisst sich auf dem Weg
iiber seine Konzeptualisierung der Traditionsbestinde Religion und Reli-
giositit beziiglich jenes mystisch grundierten »Gedankenmotivs«, das ihn
als Theoretiker und Intellektuellen inspiriert und geprigt habe, doch noch
etwas an zusitzlicher Klarheit gewinnen. Habermas’ Beschiftigung mit
dem Religisen und der Religion steht seit seiner »Theorie des kommu-
nikativen Handelns« unter dem Leitbegriff »Versprachlichung des Sakra-
len« (mit dem denn auch das Vorwort zu »Nachmetaphysisches Denken
[T« programmatisch iiberschrieben ist). — Was haben wir uns unter dem
zu versprachlichenden »Sakralen« alias Religiésen vorzustellen? Im We-
sentlichen Kultus und Ritus, in deren »Praktiken« Habermas zufolge »reli-
giose Lehren« und »Religionsgemeinschaften« ihre »archaische Verwurze-
lung« haben. Nur auf Grund dieses Nexus — Verwurzelung in archaischen
Kult- und Ritualpraktiken — vermége sich das Religiose bzw. Sakrale »in-
mitten der gesellschaftlichen Moderne als eine gegenwirtige und kultu-

176

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rell produktive Gestalt des Geistes« zu behaupten. Was selber wiederum
eine weitreichende Behauptung ist. Wenn Habermas auch zunichst inso-
fern korrekt beobachtet hat, als seit langem ein Prozess sikularisierender
Ubersetzung religiéser Uberlieferungsgehalte und -gestalten im Gange
ist. Eigentlich bereits seit der Ubergangsperiode vom Mythos zum Logos,
seit Mitte des ersten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung. Philosophie
und Metaphysik mit ihrer kognitiven und normativen Weltbildproduktion
sind die ersten und bis heute prominentesten Sikularisate, die dieser Ver-
sprachlichungs- und Translationsprozess hervorgebracht hat.

Aber schon hier stolpert man iiber die Unebenheit — sie wird bei der
Thematisierung des Mystischen noch einmal fiir Konfusion sorgen —, dass
doch Religion und zumal Theologie immer schon sprachlich sind, selbst
ihr kultisch-rituelles Wurzelwerk beschrinkt sich nicht aufs Nonverbale,
Pantomimische usw. Sodass sich Habermas zu der immer noch diffusen
Spezifizierung gendétigt sieht (in den Einleitungspassagen zu »Nachmeta-
physisches Denken Il«): »Von einer Versprachlichung des Sakralen méchte
ich nun in dem engeren Sinne sprechen, dass sich in diesen Weltbildern
ein Bedeutungstransfer aus Quellen sakraler Kommunikation in die All-
tagssprache vollzogen hat. Die Leistung mythischer, religiéser und meta-
physischer Weltbilder besteht darin, die in kultischen Praktiken versiegel-
ten semantischen Potentiale in der Sprache mythischer Erzihlungen oder
dogmatisch ausgestalteter Lehren freizusetzen und gleichzeitig im Lichte
des jeweils verfiigbaren mundanen Wissens zu einem identititsstabilisie-
renden Deutungssystem zu verarbeiten.« In der Sache eine Wiederholung
des in der »Theorie des kommunikativen Handelns« (Band II, S. 119) fol-
gendermafen formulierten Grundgedankens: »Die Aura des Entziickens
und Erschreckens, die vom Sakralen ausstrahlt, die bannende Kraft des
Heiligen wird zur bindenden Kraft kritisierbarer Geltungsanspriiche zu-
gleich sublimiert und veralltiglicht.« In jener in Kult und Ritual erfahrba-
ren »Kraft des Heiligen« erkennt Habermas nicht zuletzt eine Quelle von
solidarischem Verhalten, deren Energien eben dann — nach entsprechender
Versprachlichung »sublimiert und veralltiglicht« — ins »identititsstabili-
sierende Deutungssystem« eingespeist werden kénnen. »Immerhin ist der
Mythos eine Quelle gesellschaftlicher Solidaritit gewesen, fiir die weder
die aufgeklirte Moral der gleichen Achtung fiir jeden, noch die aristoteli-
schen Giiter- und Tugendethiken ein wirkliches motivationales Aquivalent
liefern.« Der sakrale Ritus eine motivationale Quelle der Solidaritit, an die
keine andere heranreicht? Eduardo Mendieta, ein Gesprichspartner von
Habermas in »Nachmetaphysisches Denken II«, wendet ein, dass es auch

177

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nichtreligiése Praktiken der Internalisierung solidarischer Verhaltensim-
perative gibt. — »Inspirierende semantische Gehalte« religiéser Sprachspie-
le »fiir den normalisierenden Umgang mit dem Aufleralltiglichen im All-
tag« — dies konzediert: miissen sie tatsichlich erst noch in »begriindende
Diskurse« philosophischer Observanz {ibersetzt werden, um auch in Zu-
kunft gesellschaftlich allgemeine Geltung und Wirksamkeit zu behalten?
Zumal sich Habermas’ Devise jiingeren Datums, die den Eintritt in ein
»postsikulares« Stadium konstatiert, fiir die Koexistenz von religiosen
bzw. theologischen und philosophischen oder sikularsprachlichen Diskur-
sen in Gesellschaft und Offentlichkeit ausspricht. Hat sich demnach die
Habermas’sche Ubersetzungsklausel aus »Nachmetaphysisches Denken«
Band I inzwischen nicht doch als kaum mehr denn eine >facon de parler«
entpuppt?

Nun zur Problematik von Versprachlichung im Fall eines mystisch Sa-
kralen. Die Schwierigkeiten fangen damit an, dass Habermas die Bestim-
mung der Differentia specifica des Mystischen innerhalb des Sakralen oder
Religiésen vermissen lisst. Weil er diesbeziiglich auch gar keinen Unter-
schied glaubt feststellen zu kénnen? So hat es den Anschein. Er hat hier
einen in dieser Hinsicht kategorial nicht weiter differenzierbaren Komplex
von »archaischen Erfahrungen« vor Augen, »die sich einer ganz eigentiim-
lichen Kommunikationsform« verdankten: »Diese zeichnet sich zum einen
durch den fehlenden Weltbezug einer selbstreferenziellen und in sich krei-
senden Gemeinschaftspraxis aus, zum anderen durch den holistischen
Bedeutungsgehalt einer undifferenzierten, noch nicht propositional aus-
differenzierten Verwendung verschiedener ikonischer Symbole wie Tanz
und Gesang, Pantomime, Schmuck, Kérperbemalung usw.« Ich nehme an,
dass fiir ihn das Mystische nichts anderes bedeutet als das Grundcharak-
teristikum dieses >Ur-Sakralen< bzw. >Ur-Religiosenc. Sich manifestierend
in der >weltabgewandten< und vorsprachlichen >Communio« des selbstre-
ferenziell Gemeinschaftlichen der Kult- und Ritualpraktiken mit ihrem
»holistischen Bedeutungsgehalt«. — Versprachlichung des Sakralen und
Versprachlichung des Mystischen wire mithin dasselbe. Und jener Haber-
mas inspirierende Rekurs auf das sprachlich ausbuchstabierte Mystische in
der jiidischen Kabala, beim Protestanten Jakob Bshme oder den Philosophen
Schelling und Hegel bedeutete die >gedankenmotivische< Ankniipfung an
eine >Diskursmystike, die sich vom Rest des in Theologie, Metaphysik und
Philosophie versprachlichten Religiosen oder Sakralen nur durch eine beson-
dere Akzentuierung des urspriinglichen Erfahrungsmoments von >Commu-
nio< unterscheidet. Um zuletzt diese bereits versprachlichte, diskursivierte

178

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Communioerfahrung — mit Blick auf moderne Gesellschaften —»>riickstands-
los< in Kommunikationspraxis >aufzuheben< bzw. — auf wissenschaftlicher
und theoretischer Ebene — in Kommunikationstheorie a la Habermas zu
uiberfiihren.

Mystische Communio, die restlos in Kommunikation aufgeht und in
Diskurspraxis verschwindet. Sollte hier etwas schief gelaufen sein? Ha-
bermas zwingt uns, noch einmal richtig weit auszuholen. So wie er im
Anschluss an Jaspers (und in jiingerer Zeit an den amerikanischen Reli-
gionssoziologen Robert Bellah) die achsenzeitliche Zisur konzeptualisiert,
miindet die Vorzeit des sakralen Archaismus ins >Zweistromland< von
Mythos einerseits und Logos andererseits. Diese Konzeption der Achsen-
zeit kennt nur die Dualitit von mythischer oder bildhaft erzihlender Ver-
sprachlichung und diskursiv abstrakter oder philosophischer. Nicht ganz
deckungsgleich mit der nochmaligen Doppelung in religiés-theologische
und philosophisch-metaphysische Weltbilder. »Damals entstand aus den
mythischen Erzahlungen und rituellen Praktiken so etwas wie Religion im
Sinne einer geschichteten, also in ihren historischen Urspriingen identi-
fizierbaren Lehre und Praxis. Der Zoroastrismus im Iran, der Monotheis-
mus in Israel, Konfuzianismus und Daoismus in China, der Buddhismus
in Indien und mit dem Vorbehalt einer mangelnden Verwurzelung im
Poliskultus die griechische Metaphysik.« Und Habermas wiederholt seine
Hypothese von einer den archaischen Kult und Ritus und die versprach-
lichte »hohere Reflexionsstufe« verklammernden elaborierten Religion
und Theologie, was seinem Postulat von der Notwendigkeit einer Uberset-
zung in philosophisch sikular begriindende Rede dann wieder Plausibili-
tit entzieht: »Aber auch in diesen (soeben aufgezihlten achsenzeitlichen)
Lehren erhilt sich die archaische Einheit von Mythos und Ritus, denn die
religiosen Weltdeutungen wahren die archaische Einheit mit kultischen
Praktiken, indem sie diese transformieren und mit einer hoheren Refle-
xionsstufe kompatibel machen. Ohne dieses Proprium hitten sich die Re-
ligionen nicht auf eigensinnige Weise gegeniiber dem sikularen Denken
bis heute behaupten kénnen. Uber die Verwurzelung im sakralen Komplex
halten sie Verbindung zu einer archaischen Erfahrung, die inzwischen fiir
alle tibrigen kulturellen Sensorien unzuginglich geworden ist.« — Bei der
Beantwortung unserer Frage, was durch dieses eigenwillige Amalgam aus
»sakralem Komplex«, »archaischer Erfahrung« und sprachlich reflektierter
Weltdeutung konzeptuell fehlgeschlagen ist, scheint mir nun die Beobach-
tung entscheidend, dass zentrale Bestandstiicke des achsenzeitlichen Ent-
wicklungsschubs in Indien und China — ich denke an Buddha und Laotse —

179

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im >Zweikammer-System« aus Mythos und Logos, mythisch-theologischer
Versprachlichung einerseits und philosophisch-metaphysischer Logifizie-
rung andererseits, nicht adiquat unterzubringen sind. Kurzum — und da-
mit lasse ich es dann auch gut sein, auf dass sich der strapazierte Leser
allmihlich erholt —, man miisste die duale Genealogie der Achsenzeit zu
einer »trinitarischen< erweitern: neben Mythos und Logos bzw. Religion/
Theologie und Metaphysik/Philosophie schilte sich ein dritter Entwick-
lungsstrang heraus, der am besten mit >Prisenzmystik< oder yogischem
Gewahrsein terminologisch zu fassen wire.

Die um die Mitte des ersten vorchristlichen Jahrtausends sich in Asien
herausbildenden Formen der Prisenzmystik oder des yogischen Exerzi-
tiums kultivieren keinen vorsprachlichen, vielmehr einen transverbalen
bzw. -reflexiven Geistes- oder Bewusstseinszustand. Nichts Archaisches
geht hier vonstatten, eher umgekehrt emergiert eine evolutionire Geistes-
oder Bewusstseinsformation, zu deren allgemeinmenschlicher Verbrei-
tung es moglicherweise einer in der Zukunft gelegenen neuen Achsen-
zeit bedarf. Habermas’ Missverstindnis, méchte ich sagen, besteht darin,
fur eine analytisch unzulinglich differenzierte Gesamtheit des Sakralen
oder Religiésen und seiner bereits hochgradig und subtil versprachlich-
ten achsenzeitlichen Kondensate pauschal die Notwendigkeit entweder
der Versprachlichung oder einer sikularisierenden Ubersetzung zu rekla-
mieren. Es wird iibersehen, dass die Pointe des buddhistischen und des
daoistischen Zweigs der achsenzeitlichen Bewusstseinstransformation gar
nicht in der »Versprachlichung« oder einer logifizierenden Formierung
des Geistes liegt und folgerichtig das Ansinnen einer weiteren Versprach-
lichung oder Ubersetzung auch nicht in Anschlag gebracht werden kann.
In diesem Fall — wo es sich, wenn man so will, just um ein im spezifischen
Sinne mystisch Sakrales handelt, das Habermas entgeht, weil er das Sa-
krale und alles urspriinglich Religiése schlechthin mit dem Mystischen
identifiziert — liefen Versprachlichung und Ubersetzung darauf hinaus,
die genuine Erfahrung des prisenzmystischen oder yogischen Bewusst-
seinszustands zu eskamotieren. Die mystische oder yogische Erfahrung
ist schwerlich abbildbar in Diskursform und entzieht sich der kommunika-
tiven Mitteilung. Was der Zauber der mystischen Poesie eines Jakob Béh-
me freilich leicht in Vergessenheit geraten ldsst. — Also lassen sich durch
Versprachlichung oder Ubersetzung Bewusstsein und Erfahrung der Pri-
senzmystik oder des yogischen Zustands auch nicht »sublimieren und
veralltiglichen«. Zu sublimieren gibt es hier gleich gar nichts, weil sich
in diesem Bewusstsein und dieser Erfahrung bereits das geistig Sublims-

180

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te manifestiert. Und veralltiglichen lassen sie sich einzig durch tigliches
Uben, auf dem Weg des Exerzitiums, ein Begriff, der bezeichnenderweise
bei Habermas nicht vorkommt.

Schade eigentlich. Nicht allein, weil auch Habermas vor einer »intellek-
tualistischen Einseitigkeitin der Betrachtung religiéser und metaphysischer
Weltbilder« warnt, ihm dazu aber stets nur die religiés garantierte »archai-
sche Einheit von Mythos und Ritus« bzw. die religionsgemeinschaftlich
aufrecht erhaltene »Verbindung zu einer archaischen Quelle gesellschaft-
licher Solidaritit« einfillt. Sondern auch, weil er in puncto einer den Intel-
lektualismus und Logozentrismus ausgleichenden Erlebnisunmittelbarkeit
auf eine Erfahrungsquelle verweist, die heute weniger denn je iiberzeugt,
wenn sie nicht als versiegt betrachtet werden muss. »Fiir uns sikulare
Geister« enthalte, so Habermas, »allein die dsthetische Erfahrung« von
der einstmaligen Unmittelbarkeit des Erlebens im sakralen Kultus und
Ritus »noch Spurenelemente«. Dem »Religiés-Unmusikalischen« blieben
Verbundenheitserfahrungen »verschlossen«, wie sie den >religios Musika-
lischen< aus dem Erbe des archaischen Ritualismus bis heute zufliefen.
»Unsereins muss sich mit der hochsublimierten Ersatzform &sthetischer
Erfahrungen begniigen. Diese Analogie hat ja Peter Weiss dazu veranlasst,
politische Hoffnungen auf eine Asthetik des Widerstandes, also auf die
augenoffnende und solidarisierende Kraft einer ins Leben uibertretenden
Kunst zu setzen.« — So in »Nachmetaphysisches Denken Il«. Hatte er nicht
schon in der »Theorie des kommunikativen Handelns« niichtern konsta-
tiert, dass sich auch mit dem Eigensinn des Asthetischen der gesellschaft-
lich rationalisierte »Alltag aus der Starre kultureller Verarmung« nicht
wird befreien lassen? Vielmehr kénne man an der Kunst exemplarisch die
misslingende »Praxis falscher Aufhebung« studieren — ein Scheitern, von
dem wir in »Der Intellektuelle als Yogi« zudem die eine oder andere Kost-
probe genossen haben.

Mehr noch also: man muss es einfach bedauerlich finden, dass Haber-
mas — wenn er schon vom »Soziologen oder Anthropologen« einen »inklu-
siven Begriff« seines Gegenstands erwartet, »der sich auf alle moglichen
Glaubensvorstellungen und Praktiken erstreckt« — die auf Erfahrungs-
unmittelbarkeit geistiger Erlebnisfrische zielende Praxis einer Prisenz-
mystik oder des yogischen Exerzitiums ignoriert. Da ich mir als Autor den
sachlich neugierigen Leser wiinsche, ziemtes sich, mit meiner Mutmaflung
dariiber nicht hinterm Berg zu halten, was einen blitzgescheiten Kopf wie
Habermas daran gehindert haben konnte, das vollstindige Spektrum des
»kognitivistischen Schubs« der Achsenzeit zur Kenntnis zu nehmen. Dass

181

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

da aufer dem »anfinglichen platonischen Heilsweg der kontemplativen
Vergewisserung der kosmischen All-Einheit« nicht lediglich das asiatische
Pendant metaphysischer Kosmologien und Weltbilder in Indien und China
zu verzeichnen ist und deren »Wesensaussagen« nach dem Ende der Meta-
physik allesamt — gleichviel platonischer, buddhistischer oder daoistischer
Provenienz — in ihrem Verbindlichkeits- resp. Geltungsanspruch »ent-
wertet« sind. Dass vielmehr daneben nichtmetaphysische und nichtdis-
kursive kognitive und Heilspraktiken, Allverbundenheitserfahrungen statt
-theorien, eines meditativen oder yogischen >Nicht-Denkens« erstmals auf-
gebliiht sind und — in einem ganz anderen >nachmetaphysischen« Sinne —
einer zukiinftigen Entfaltung noch harren. — Was hat Habermas hier den
Blick verstellt? Zum einen, dass ihm nichtsprachliche Praktiken suspekt
erscheinen. Nur als vorsprachlicher Archaismus vermag er sie sich vorzu-
stellen, unter heutigen Verhiltnissen stehen sie fiir ihn im Verdacht der
Regression. Schweigendes Gewahrsein, ein »transreflexives, kann sich der
Sprechakt- und Kommunikationstheoretiker — fiir den Versprachlichung
das Non-plus-ultra darstellt — schlechterdings nicht vorstellen. Zum ande-
ren misstraut Habermas als Theoretiker der Intersubjektivitit Konzepten
bzw. Praxisanweisungen, die unter seinem intersubjektiven Blickwinkel
betrachtet, Subjekte in einem theoretisch starken Sinne voraussetzen. Die
individuelle Ubungspraxis des meditativen oder yogischen Exerzitiums
unterstellt jedoch in gewisser Weise ein solches Handlungssubjekt. Eine
nicht intersubjektiv erzeugte, sondern ausschliefflich ssubjektgenerier-
te« Verhaltensautonomie — Meditierende sind auf intrinsische Motivation
durch egofreie, »narzissmusabstinente« Beweggriinde angewiesen — mag
jemandem wie Habermas nicht recht geheuer vorkommen. Hier zeigt sich
einmal mehr der konzeptionelle Nachteil eines Intersubjektivititsdenkens,
welches das Subjekt in Intersubjektivitit aufgehen lisst, auf den der Sub-
jektivititsdenker Dieter Henrich seit langem kritisch hingewiesen hat.
Um meine Mutmaflung beziiglich Habermas’ >meditativer Unmusi-
kalitdt< noch einmal fir die philosophisch akademische Fachwelt auf den
Punkt zu bringen: Ich fiirchte, dass jemand, der wie Habermas so konse-
quent den >Turn< von der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie hin zur
Sprachphilosophie und Kommunikationstheorie vollzogen hat, im trans-
diskursiven und transkommunikativen Praxisformat Meditation bzw. Yoga
den vermeintlichen Riickfall in eine Spielart von Transzendentalismus
oder Mentalismus abwehrt. — Sollte es sich mithin paradoxerweise so ver-
halten, dass fiir den Universalisten Jiirgen Habermas — dem zufolge »das
nachmetaphysische Denken fiir sich den Vorzug reklamieren (kann), sich

182

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in einem allen gleichermafen offenstehenden Universum der vorbehaltlos
begriindenden Rede zu bewegen« — das Meditative oder Yogische theore-
tisch wie praktisch eine Art No-go-area markiert?

P.S.Ja mein Gott, fragt da der aufgeweckte Leser und kratzt sich wieder
einmal am Hinterkopf: Darf es denn fiir jemanden wie den Habermas, der
sich so souverdn auf internationalem Parkett durchs Universum »vorbe-
haltlos begriindender Rede« bewegt, iiberhaupt so etwas wie theoretische
No-go-areas geben? Ja gell, hitte man nicht gedacht, gibt es aber! Wiirde
ihm der Adorno-Schiiler und Emeritus Giinter Wohlfart daraufhin ent-
gegnen, der — siehe unten — in der stidfranzosischen Schiferei seiner Frau
damit beschiftigt ist, ein »erfolgreich verschwindender Weltfliichtiger« zu
werden, wie Sloterdjik sagen wiirde. Ungeachtet dessen, dass Habermas
auch schon in Peking fiir vorbehaltlos begriindende Rede plidiert hat, wer-
de von ihm der weite Umweg iiber China, wie man ihn dem westlichen
Denken heute abverlangen miisse, nicht wirklich gegangen, so Wohlfart.
Habermas bewege sich wie eh und je im Fahrwasser der »kolonialen Euro-
moral eines Hegel und eines Husserl, in dessen Weltbild im europiischen
Menschentum kein Platz war fiir >Vernunftzigeuner«. Mehr noch: »Ha-
bermasens universalistische Aufklirungsmoral Kantischer Provenienz,
die die Normen eines Euro-Logo-Zentrismus zu Global-Moral-Universalien
aufbliht, ist ihrer Tendenz nach totalitir.« Und wo er schon dabei ist, zieht
Wohlfart gleich richtig vom Leder: »Die Texte des spiten Habermas sind
scharfsinnig und voller moralischer Ideen, aber sie sind ohne Feinsinn,
ohne isthetische Ideen und witzlos wie ein Stiick Brot. Ich denke dabei
vor allem an deutsches Graubrot.« Und wir denken an franzésisches Weif3-
brot, wenn wir an Wohlfart denken und daran, wie er an Habermas, »unser
Kantchen, sein Miitchen kiihlt, wihrend ihm die Sonne des Midi den Diz
bescheint.

Ein Gran Wahrheit steckt wohl in Wohlfarts »Logokratie«-Kritik an
unserem Master of the Universe und die sei in ihrer affektgeladenen Ver-
packung hier ruhig festgehalten: »Die Habermassche Kommunikationsge-
meinde ist ein exklusiver Club von Puristen, die in ihren Kolloquien tiber
die Reinheitsgebote von Diskursen diskutieren, ohne zu realisieren, dass
sich die real existierenden Kommunikationsgemeinschaften im Global Vil-
lage einen Teufel um deren Sanktionen und Exkommunikationen scheren.
Wihrend dort noch tiber die Regularien und die Regulative risoniert wird,
sind sie lingst zur Tagesordnung tibergegangen.« Und weiter: »Die Wahr-
heit liegt und liigt in der Argumentation und mitunter kann es iibrigens
das beste Argument sein, mit dem Risonieren und Argumentieren aufzu-

183

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

horen. [...] Wer nicht kapiert, dass »alles Verstehen zugleich ein Nicht-Ver-
stehen, alle Ubereinstimmung in Gedanken und Gefiihlen zugleich ein
Auseinandergehen ist< (Humboldt), der hat seine Humboldt-Lektion nicht
gelernt. Verstindlichkeit ist eo ipso Missverstindlichkeit. Verstindlichkeit
ist immer — viele Texte von Habermas selbst sind der beste Beweis dafiir —
mehr oder weniger Unverstindlichkeit.« (Die Wohlfart-Zitate sind nach-
zulesen in »Das Projekt der Moderne. Kant-Adorno-Habermas«. Der Text
steht im Netz auf Wohlfarts Webseite).

72

Nachmetaphysischer Yoga
oder die Form der Aufmerksambkeit

Liegt im sprachlichen Verstindigungsparadigma als dem heiflen Kern
der Habermas’schen Theorie des kommunikativen Handelns schon >die
ganze Vernunft« beschlossen? Anders gefragt: Ist alles, was der Mensch
an Vernunft besitzt oder an Verniinftigem in sich zur Entfaltung bringen
kénnte, die in Sprache und Kommunikation eingelassene Verniinftigkeit?
Die »darunter< gelegene »instrumentelle Vernunft« jetzt einmal vernach-
lissigt. Glinter Wohlfart hat dies in seiner Polemik gegen Habermas bereits
vehement in Frage gestellt. Wenn dem so sein sollte, bleibt noch die Frage
zu beantworten, welche >Teilmenge« des menschlichen Vernunftpotentials
das hiermit unvollstindige Rationalititskonzept aus Habermas’ Theorie-
werkstatt unberiicksichtigt lasst. Und durch welche kulturelle Praktik die-
ser iibersehene oder vernachlissigte Anteil in unserem Vernunftpotential
zum Ausdruck bzw. tiberhaupt erst auf den Weg der mentalen Entwicklung
gebracht werden konnte.

Ich mochte die Frage nicht dogmatisch beantworten, sondern wieder-
um in kritischer Auseinandersetzung mit Habermas’ Position und deren
mangelhafter Plausibilitit beim Abgleich mit der gesellschaftlichen Empi-
rie. »Der Ansatzpunkt bei Habermas ist das Vernunftpotential der Sprach-
praxis. Dass wir, wenn wir miteinander sprechen, prinzipiell in der Lage
sind, etwas Verniinftiges herauszufindenc, so der Habermas-Biograph Ste-
fan Miiller-Doohm. Bereits in der Struktur der Sprache sei »Verniinftigkeit
fiir uns gesetzt, mit deren Entwicklung und Konsolidierung fiir Habermas
die Erwartung »unversehrter Intersubjektivitit« in der »Zielperspektive«
verbunden sei. Ich tiberlasse den Wirklichkeitsabgleich dem Leser. Den

184

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergleich jener theoretischen Setzungen und der von diesen abgeleiteten
Erwartungen insbesondere mit der heutigen mediengesellschaftlichen Of-
fentlichkeit, den diskursiven Gepflogenheiten und der Selbstinszenierung
in der Internet-Kommunikation, dem >Unversehrtheitsgrad< von »Intersub-
jektivitit« in den Social Media. Als Habermas 2001 vom »Siurebad eines
erbarmungslosen 6ffentlichen Diskurses« sprach, dachte er nicht an einen
Shitstorm oder eine der anderen Netzpathologien. Zu erwidern, dass es bei
den itzenden Verhaltensweisen im Netz an Miindigkeit mangelt, wire ein
Euphemismus. Und nur ein schwaches Argument zugunsten des Haber-
mas’schen Optimismus im Anschluss an eine sprachpragmatisch oder dis-
kursiv verbiirgte Vernunft.

Bei der Erklirung dessen, was denn das Unvollendete am sprichwort-
lich gewordenen »unvollendeten Projekt der Moderne« sei, verweisen Ha-
bermas-Interpreten dennoch gerade auf Defizite bei der Einlésung des
strukturell angelegten Vernunftpotentials von Sprache und Kommunika-
tion. Man traut seinen Ohren nicht, wenn man Miiller-Doohm fiirs >Noch-
immer-Unvollendetsein< der Moderne ins Feld fithren hort, dass sie »sich
immer noch beschrinkt auf die Dimension des Verfiigbar-machens, auf
instrumentelle Vernunft. Das ist ein Aspekt, der in der Habermas’schen
Kritik eine grofle Rolle spielt und seine Hoffnung ist ja die, dass das Ver-
nunftpotential, das in der Moderne steckt, in seiner ganzen Breite entfal-
tet werden kann. Ein Vernunftpotential, das seiner Meinung nach in der
Sprachpraxis steckt.« Und Axel Honneth springt ihm bei, indem er darii-
ber hinaus auf defizitire Rahmenbedingungen hinweist: Versprochen sei
mit dem Projekt der Moderne »eine Autonomie fiir jeden Einzelnen. Wenn
wir also etwas wie die Schaffung von universellen Voraussetzungen von
Autonomie, also fiir die Ausiibung dieser Reflexivitit, die mit der Moderne
ausgezeichnet wird und durch die die Moderne sich sicherlich als eine ge-
sellschaftliche Formation kennzeichnet, dann kénnte man feststellen, dass
die Ausiibung dieser Rationalitit erstens durch soziale Bedingungen noch
gar nicht allen Menschen erméglicht ist. Zweitens dass die Art der Ratio-
nalitit, die wir dort ausiiben, vielleicht ihrerseits beschrinkt ist. Das ist
der Punkt der instrumentellen Rationalitit ... Insofern kénnte man sagen:
gut, die Moderne hat hier einige grofle normative Versprechungen in die
Welt gesetzt, die sie aber weder in ihren sozialen Voraussetzungen noch in
ihren Rationalititskonzepten bislang vollstindig erfiillt hat. Insofern wire
die Moderne dann noch unvollendet. Es fehlen sicherlich breit noch die
sozialen Voraussetzungen, um jedem einzelnen das zu erméglichen, was
Kant die Autonomie genannt hat oder die Miindigkeit.« (So Honneth und

185

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Miller-Doohm in einem SWR2-Forumsgesprich am 18.06.2014 zum 8.
Geburtstag von Jirgen Habermas.)

Ist das nicht seltsam: So viel Diskurs wie heute war nie. Auf simtlichen
Kanilen wird geredet und kommuniziert, gemailt, gesimst, getwittert, ge-
skyped, geblogged und das ungeschmilerte Vernunftpotential von Sprache
und Kommunikation will sich noch immer nicht zeigen. Mehr Miindig-
keit als in der Sprache bereits angelegt, so die Habermasianer, kénne es
gar nicht geben. Woran es aber an allen Ecken und Enden noch fehle: an
Autonomie und Miindigkeit. Die Herrn drehen sich nach 200 Jahren un-
vollendetem Moderne-Projekt vollendet ratlos im Kreis mit ihrer Argumen-
tation.

So geht das nicht. Wire es nicht an der Zeit, sich zu der Uberlegung
zu bequemen, dass das zweifelsohne in Sprachpraxis und Kommunika-
tion enthaltene Rationalititspotential dringend einer Flankierung bedarf?
Durch einen Zustrom an Vernunft aus anderer Quelle. Diesmal nicht aus
der der »Bauchgefiihle«, an die uns Gerd Gigerenzer erinnert und deren
Rationalititsmomenten die verhaltensorientierende Funktion keinesfalls
abgesprochen werden darf. Die Vernunftressource, die es anzuzapfen gilt —
an dieser Stelle kann man es ruhig einmal so rigoros utilitaristisch ausdrii-
cken — ist die der nicht logozentrischen, sondern reines Gewahrsein, bzw.
»vernehmende<« Aufmerksamkeit generierende Potenz des menschlichen
Geistes. Bildsprachlich vereinfacht ausgedriickt: Neben der Sprachver-
nunft-Kammer unseres Geistes oder Bewusstseins endlich auch die zweite
Geistkammer zu beziehen und bewohnbar zu machen, die des Schweigens
oder der Stille. Nicht des zum kommunikativen oder Gesprichszusammen-
hang gehorenden Schweigens, wie es Teil des Existenzials der Rede ist. Viel-
mehr eines davon prinzipiell verschiedenen, auflerordentlichen Schwei-
gens. Des gedanklichen Schweigens im yogischen Bewusstseinszustand,
in dem auch das innere Selbstgesprich schweigt. - Dem Leser sage ich jetzt
nichts Neues, wenn ich — speziell fiir Habermasianer wie Miuiller-Doohm
und Honneth — betone, dass dieses eminente Schweigen grundsitzlich in
der Abgeschiedenheit stattfindet. Getrennt von jedem Gesprichsort, erst
recht dem kommunikativen >Hotspot«. In der individuellen Klausur des
Exerzitiums. Rein duflerlich schon eine wunderbare Gelegenheit fiir iiber-
hitzte Kommunikation und eine heiflgelaufene Intersubjektivitit, wieder
auf die normale, verstindigungsférderliche Betriebstemperatur abzukiih-
len.

Nachmetaphysisches Denken und Philosophieren — der Nachtrag muss
sein an dieser Stelle — hat sich von einem substantiellen Vernunftbegrift

186

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

verabschiedet, der mit dogmatischen Wesensbehauptungen (iiber das Sein
bzw. die Natur des Menschen, der Gesellschaft, des Staates) operiert. Im
Zentrum des nachmetaphysischen Vernunftdenkens steht dagegen ein pro-
zeduraler oder Verfahrensbegriff des Verntinftigen oder der Rationalitit. Bei
der in Sprache und Kommunikation strukturell verankerten Vernunft han-
delt es sich um eben diese formale Rationalitit oder >Form der Vernunft«.
Ich méchte darauf hinweisen, dass es sich im Fall der >Vernunftressource
Schweigens, wie sie sich im meditativen oder yogischen Exerzitium entfaltet,
genauso verhilt. Unter rationalititstheoretischem Blickwinkel begutachtet,
stellt sich die yogische Ubung als eine prozedurale Ausdrucksgestalt von
verniinftigem Aufmerksambkeitsverhalten dar. Der sich anbietende Termi-
nus technicus ist >Bedingung der Méglichkeit«. Und so lautet das Kiirzel
fiir meine die sprachpragmatische oder kommunikative Verfahrensratio-
nalitit ergdnzende meditative oder schweigepraktische Vernunftprozedur:
Unter den aufmerksamkeitsékonomischen Vorgaben und Beanspruchun-
gen des digitalen Zeitalters erscheint das yogische Exerzitium wie eine Be-
dingung der Mdoglichkeit verniinftigen Verhaltens und segensreichen Handelns,
eines klaren Denkens und des auf Verstindigung zielenden Sprechens. — Fiir
die ganz Peniblen prizisiere ich: ein »>Als-ob-Transzendentalismus«. Die Be-
dingung der Moglichkeit autonomen und miindigen Verhaltens oder Han-
delns nicht zwangsliufig in jedem Einzelfall. Sie wird allerdings so >gewis-
senhaft« praktiziert, als ob sie die Bedingung der Moglichkeit verniinftigen
und segensreichen Tuns oder Lassens iiberhaupt wire.

Die regelmiRig und kontinuierlich ausgefithrte Ubung leistet dies, weil
sich das durch sie induzierte Bewusstseinsgeschehen auf zwei Komponen-
ten verteilt. Eine affektive oder Stimmungskomponente und eine kognitive
oder Einsichtskomponente. >Stimmungsaufhellung< und ein Gefiihl exis-
tenzieller Unbeschwertheit begleiten das Stillwerden des inneren Mono-
logs und der Gedanken. Eine >Leichtigkeit des Seins<, mit der eine seelische
Auftriebsbewegung verbunden ist, eine geistige »Elevation«, wie Adorno
gesagt hitte. Was die kognitive Seite betrifft, so stellt sich mit einem ge-
wissen Tiefgang der Ubung eine Sinnintuition ein und zwar mit Blick auf
das eigene Selbst und auf die Welt in toto. Etwas wie Einsicht in ein hochs-
tes oder letztes >In-Ordnung-seins, ungeachtet bzw. unbeschadet einzelner
lebensgeschichtlicher Gliicks- oder Leiderfahrungen. Vergleichbar dem
»versdhnten Zustand«, von dem wiederum Adorno gesprochen hat, anti-
zipiert als mentale oder Bewusstseinsmanifestation. SchlieRlich zdhlt zur
kognitiven Komponente jene Allverbundenheits-Intuition, quasi das mysti-
sche Gegenstiick zu Habermas’ archaischer Quelle von Solidaritit und Mit-

187

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gefithl. — Man darf es der meditativen oder yogischen Ubung den >extern<
am Individuum vollstreckten moralischen Sozialisations- oder Erziehungs-
mafinahmen gegeniiber als Vorteil anrechnen, dass der selbstzweckhaf-
te Grundcharakter des Exerzitiums intrinsisch motiviert. Die Ubung wird
nach der Eingewshnungsphase vom Ubenden nicht linger >instrumentell«
wie ein Mittel zum Zweck erfahren. Sie ist also nicht so etwas wie Wittgen-
steins »Leiter«, die man nach erfolgreichem Gebrauch wegwirft.

Wie ja auch Habermasianer einriumen werden, dass der Diskurs, oder
sagen wir jetzt schlichter das Gesprich zwischen Menschen, sobald die
nétige Verstindigung erzielt wurde, keineswegs zu Ende sein muss. Im
Gegenteil, oft geht das Geschnatter dann erst so richtig los. Woriiber wir
uns hier allerdings nicht verstindigen miissen: Worin fiir jemanden der
schonere Selbstzweck besteht, ob in der selbstvergessenen Unterhaltung
oder eher im selbstvergessenen Schweigen der Meditation, oder tiberhaupt
in etwas vollig anderem. — Geklirt und verdeutlicht haben wir auf alle Fille,
dass nachmetaphysisches Denken und nachmetaphysischer Yoga einander
nicht ausschliefen, sondern sich geradezu komplementir erginzen. Alteu-
ropa und Altindien, so kénnte man auch sagen, gehen Hand in Hand. Es
reimt sich eins aufs andere wie Habermasianer auf Indianer, etwas salopp
und prikolumbianisch gesagt.

73

Dissens iiber ein »abscheuliches Klischee«

»Je mehr Diskurs umso mehr Widerspruch und Differenz«, bestitigt Jiir-
gen Habermas. Zwischen ihm und Martin Seel besteht Dissens iiber ein
»abscheuliches Klischee«. Genau gesagt dariiber: ob es legitim ist, die
Redeweise von einem guten oder gelingenden Leben so zu qualifizieren,
sie als »abscheuliches Klischee« zu apostrophieren und abzuwerten. Das
Urteil stammt von John Rawls, aus einer erst spit verffentlichten Jugend-
schrift, die Habermas 2010 rezensierte. Wobei er das Wort vom »abscheu-
lichen Klischee«, so Seel, »geniisslich« in der Uberschrift seiner Bespre-
chung aufgegriffen hat. Beleg dafiir, »dass es mit dem guten Leben noch
in der heutigen Kritischen Theorie nicht zum Besten bestellt ist«, das alte
»Misstrauen gegeniiber der Eudimonia als dem zentralen Begriff der an-
tiken Ethike, so Seel weiter, teile auch Habermas. — Was macht Habermas
so misstrauisch gegeniiber der eudimonistischen Ethik, ihren Konzepten

188

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Gliicks und eines guten oder gelingenden Lebens? Dass
sie, so fiirchtet er, nicht verallgemeinerbar sind. Stattdessen normativen
Druck ausiiben auf diejenigen, die ihnen nicht folgen mit ihrem person-
lichen Lebensentwurf. Und der infolgedessen ungeniigend oder gar dis-
kreditiert erscheint. Worin wohl fiir Rawls’ und Habermas’ Empfinden
das >Abscheuliche« der anmafienden Rede vom »guten Leben« liegt. Nicht
zuletzt lenke sie ab von den prozeduralen Grundlagen der moralischen,
rechtlichen und politischen Normativitit. In der »deontologischen« Tra-
dition Kants beschrinkt man sich aus gutem Grund auf die verfahrens-
mifRigen Erméglichungsbedingungen fiirs je individuelle Gute, als da wi-
ren Rechtsstaatlichkeit, politische Freiheit und Chancengleichheit. Beide,
Rawls und Habermas, berufen sich auflerdem auf Adorno, bei dem eben-
falls nirgendwo von einem >richtigen Leben« die Rede sei, allenfalls vom
»verfehlten«.

Insbesondere beim letzten hakt Martin Seel kritisch ein. Er bestreitet,
dass Adorno menschliches Gliick und »tiberhaupt das individuell und so-
zial Gute unter den Bedingungen der Gegenwart allein negativ bestimmit,
erkennbar »nur an ihren verkehrten Gestalten«. Seels Haupteinwand
gegen Rawls und Habermas: Wenn man philosophisch weder aufzeige
noch diskutiere, wie individuell Gelingendes und Gedeihliches in Sachen
Lebensfithrung beschaffen ist bzw. gestaltbar sein kénnte, sei irgendwann
fir den Einzelnen nicht mehr recht einsehbar, weshalb er sich tiberhaupt
moralisch korrekt und rechtlich normativ solidarisch verhalten soll. Jenes
>Positive« verfliichtige sich, in Riicksicht auf welches die Bejahung und Be-
achtung der »>Spielregeln< von ihm erwartet werde. Gerade in diesem Punkt
lige bei Rawls und Habermas eine »eklatante Selbsttiuschung« beziiglich
Adornos Grundeinstellung vor: »Denn Adornos Ethik nimmt ihren Aus-
gang von positiven und dariiber hinaus radikal positiven Erfahrungen.«
Mit »grofRer Kraft« wirke bei Adorno das Proust’sche und Benjamin’sche
»Modell der erfiillten Zeit« nach. »Was als ein Moment erfiillter Zeit er-
fahren wird, wird zugleich erfahren als ein Moment erfiillter Zeit als in-
dividuelle Realisierung eines allgemein lohnenden Daseins.« Woran Seel
die Schlussfolgerung kniipft: »>Immer schon |[...] ist ein Verstindnis guten
Lebens im Spiel, wo allgemeine moralische, rechtliche und politische Nor-
men begriindet und beachtet werden.« Deren Voraussetzung — und mit-
hin alles andere als ein Hindernis oder Storfaktor, wie Habermas fiirch-
te — seien substanzielle Erfahrungen eines »zwanglosen subjektiven und
intersubjektiven Selbstseins«. Nur auf Grund solcher individueller Erfah-
rungen des Gliicks bzw. eines Guten sind Seel zufolge Menschen »in der

189

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lage, von der bloflen Wahrnehmung ihrer Interessen zu einer erweiterten
Wahrnehmung der Welt zu gelangen«. — Wer hat Recht, Seel oder Haber-
mas? Die Frage ist auch deshalb spannend, weil sie direkt den Charakter
der yogischen Ubung betrifft.

Darum zunichst, wie sich das Problem aus der Perspektive des Intel-
lektuellen als Yogi darstellt. Und unter dem tibungspraktischen Vorzeichen
des nachmetaphysischen Yoga einer befriedigenden Losung zugefiihrt
werden kann. Gibt es ein richtiges Leben im falschen? Dessen individuel-
ler Blueprint, breitenwirksam in den Diskurs eingespeist, auch Besserung
an der Front des falschen Allgemeinen verspriche? Nein. Allerdings, so
meine ich und wiederhole mich, gibt es gleichsam eine Conditio sine qua
non des Richtigen. Diese besteht in der Empfehlung an den Einzelnen:
Kiitmmere dich um die dem Diskurs und der Kommunikation abgewandte
Seite deines Geistes, die >stille Kammer<. Utilitaristisch gesprochen dei-
ne Aufmerksambkeitsressource. Als wire dies die Bedingung der Moglich-
keit segensreichen Handelns tiberhaupt, strategisch gelingenden wie auch
moralisch vertretbaren Handelns. Und also eines gliicklichen oder guten
Lebens, was dies auch immer in >objektivierter< oder substanzieller Hin-
sicht fuir Einzelne beinhalten mag. Gentigend Spielraum fiir individuelle
Ausgestaltung und Abweichung oder Differenz bietet dieses prozedurale
Apriori des nachmetaphysischen Yoga auf alle Fille. Habermas konnte be-
ruhigt sein. — Und Seel? Der auch. Insoweit nimlich, als das auf die >Form
der Aufmerksambkeit< abhebende yogische Exerzitium Seels Kriterium des
erlebnishaft Positiven uneingeschrinkt erfiillt. Und dies umso mebhr, als
Seel den >Modellfall« positiver Erfahrung — gebildet aus den Momenten
Sinnhaftigkeit, SelbstzweckméiRigkeit und erfilltes Zeiterleben — just in
der »Idee« des Kontemplativen wiedererkennt, wie er ihr in Adornos Tex-
ten begegnet. All die >schénen Stellens, etwa die, an welcher »der lange,
kontemplative Blick« gewtiirdigt wird, »dem Menschen und Dinge erst sich
entfalten«.

Dennoch besteht eine erhebliche Differenz zwischen der positiven Er-
fahrungsperspektive, wie sie das yogische Exerzitium dem Einzelnen er-
schlieft, und Seels ethisch eudimonistischer Orientierung auf individuelle
Positivititserlebnisse in Abhdngigkeit von realen Lebensprojekten, Lebens-
situationen und -umstinden. Und zwar in doppelter Hinsicht. Einmal inso-
fern, als es sich bei Seels Anlehnung an »Adornos Philosophie der Kontem-
plation« (der Titel von Seels lesenswerter Studie aus dem Jahr 2004) um
ein Philosophieren iiber Kontemplation handelt, das lediglich die Idee des
Kontemplativen nachzeichnet und diese rehabilitiert. Dariiber, wie ein zeit-

190

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gendssischer Zugang zur kontemplativen Praxis aussehen kénnte — ob es
dazu nicht eines >Aufmerksamkeitspropiddeutikums«< bediirfte, wie es wohl
nur das yogische Exerzitium leisten kénnte — duflert sich Seels Kontempla-
tionsdiskurs nicht. Beschrankt sich mithin auf>Diskurskontemplationc. Be-
sinnlichkeitsprosa. Seine Reflexionen zum »Wahren«, zum »Guten«, zum
»Schonen, aufgereiht am dialektischen Leitfaden »aktive Passivitit«, lesen
sich folglich nicht nur wie ein reflexiv und diskursiv modernisierter Ador-
no, sondern ebenso wie eine zeitgemifle Neuauflage von Heideggers »be-
sinnlichem Denken« aus den 1950er Jahren. Und reproduzieren im einen
wie im andern Fall ein bereits damals offenkundiges Defizit: das eines Befrei-
ungs- und Versshnungsdiskurses, dem die notwendige Befreiungs- und Ver-
s6hnungspragmatik fehlt und der infolgedessen ohne praktische Konsequen-
zen bleibt. — Zum anderen unterscheidet sich Seels theoretischer Blickwinkel
vom pragmatischen oder praktizierenden des meditativen Achtsamkeitsexer-
zitiums insofern, als er sich den Erfahrenden oder Erlebenden abhingig von
seinem >Entwurf« vorstellt, seinem individuellen Projekt des Guten, Sinnvol-
len, Selbstzweckhaften, Erfullenden. Wohingegen der Intellektuelle als Yogi
sich in ein solch heikles Abhingigkeitsverhiltnis gar nicht hineinbegeben
muss. Die ultimative Sinnintuition tiefer Meditationszustinde ist — fiir Seel
eine wichtige Ausgangsbedingung — sowohl »subjektrelativ« an den indivi-
duell Ubenden gebunden als auch unabhingig von irgendeinem konkreten
Sinnprojekt, das der Betreffende in seinem Alltag verfolgt oder nicht verfolgt
und das nicht ohne weiteres verallgemeinert werden kann. Meditierende, fiir
die sich die obsessive Lebenssinnfrage sozusagen auf deontologische Weise
erledigt hat, miissen iiberhaupt nicht irgendwelchen individuellen Lebens-
und Sinnprojekten nachjagen. Wihrend fiir Seels euddmonistische Ethi-
ker und Lebenskunstdesigner ihre Abhingigkeit vom konkreten Entwurf
und seiner empirischen Realisierung oder Durchsetzung desto mehr zum
Problem wird, je dramatischer sich die globalen kulturellen, gesellschaft-
lichen, 6konomischen und 6kologischen Interdepenzen gestalten, d.h. die
Konflikte, Uniibersichtlichkeiten und Unkalkulierbarkeiten zunehmen, in
die ihre Projekte verstrickt sind. Vermutlich mit ein Grund dafiir, weshalb
Seels schongeistige Betrachtung ein ums andere Mal der gesellschaftliche
Empirie aus dem Weg geht.

Und Habermas’ Bannstrahl gegen den eudimonistischen Ethikdiskurs
und das >Lebenskunstgedons«< in dessen offentlichem Dunstkreis? Was
soll man nun schlussendlich von seiner bei Rawls aufgespiefiten Etikettie-
rung »abscheuliches Klischee« halten? Mir scheint, dass, unabhingig vom
theoretischen und innerphilosophischen Fiir und Wider bei der Diskus-

191

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sion dieser Frage, Habermas Recht gegeben werden muss, jedenfalls was
>moralischen Instinkt< anbelangt unter den derzeitigen weltgesellschaftli-
chen Gegebenheiten und Zusammenhingen. Verelendung, Hunger, Krieg
und Biirgerkrieg, Genozid, Vertreibung und Fliichtlingselend in weiten
Teilen der Welt — Jean Gebsers »kannibalische« Weltunordnung des glo-
balen Kapitalismus, iiber die sich Martin Walser so fiirchterlich aufgeregt
hat, nicht tiber die Tatsache, sondern tiber deren Erwihnung. Eine obszo-
ne Einkommensungleichheit, die auch in den entwickelten und reichen
Lindern stindig wichst und ganze Bevolkerungsteile »abhingt«. Endlich
ein schwer kalkulierbares 6kologisches und Klimaszenario, in dem einst-
weilen die Marginalisierten die Lasten zu tragen haben, wihrend sich der
mogliche Kollaps auf den Wohlstandsinseln vorerst nur als Schluckauf
bemerkbar macht. Und auf eben diesen Wohlstandsinseln einige — Intel-
lektuelle, Damen und Herren im vorgeriickten Erwachsenenalter, nicht
junge Erwachsene in der Orientierungsphase — die tiber »subjektrelative«
Entwiirfe eines individuellen guten oder gelingenden Lebens nachsin-
nen. Und dazu erbauliche Texte verfassen. In denen die unschéne Reali-
tit auflen vor bleibt. — Ist das nicht ein bisschen schrig? Ziemlich schrig
sogar, offen gesagt. Und Adorno, wie wiirde er in diesem Fall geurteilt
haben? Uberzeugt, dass Auschwitz »das Misslingen der Kultur unwider-
leglich bewiesen« hat, nétigte ihn intellektuelle Redlichkeit zu der Fest-
stellung: »Dass es geschehen konnte inmitten aller Tradition der Philoso-
phie, der Kunst und der aufklirenden Wissenschaften, sagt mehr als nur,
dass diese, der Geist, es nicht vermochte, die Menschen zu ergreifen und
zu verindern. In jenen Sparten selber, im emphatischen Anspruch ihrer
Autarkie, haust die Unwahrheit. Alle Kultur nach Auschwitz, samt der
dinglichen Kritik daran, ist Miill.« Falls im euddmonistischen Ethik- und
Lebenskunstdiskurs dieselbe »Unwahrheit« hausen sollte, miisste dann
nicht am Dringlichsten tiber eine >diskursive Millabfuhr< nachgedacht
werden? (Das Adorno-Zitat aus »Negative Dialektik«, S. 359. Die Seel-Zi-
tate aus »Aktive Passivitit — Uber den Spielraum des Denkens, Handelns
und anderer Kiinste«, Frankfurt 2014, S. 145 ff. Ferner Jiirgen Habermas,
»Nachmetaphysisches Denken II«, dort: »Das >gute Lebenc eine »abscheu-
liche Phrase«, S. 2571f.)

192

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Numerus Clausus im neugermanistischen Biedermeier?

Wie viel Wahrheit braucht der Mensch? Und wie viel vertrigt er? Wahr ist,
Riidiger Safranski hat gute Biicher geschrieben. Intellektuelle, Yogis und
andere lesen sie mit Genuss und Gewinn. Umso mehr génnt man ihm den
»guten Zustand«, seinen eigenen und den des Landes, in dem er, »Jahr-
gang 1945«, mit seiner Generation »grof8 geworden ist« und dabei »eine
sehr helle Seite Deutschlands eigentlich alles in allem mitbekommen« hat.
Und weshalb er — denkt er im Deutschlandfunk an Deutschland — »auch
ganz froh« ist, »hier zu sein«. Lange hat er in Berlin gelebt »und da ist auch
noch 'ne Wohnungx, aber jetzt lebt er »in der Hauptsache im Siidwesten,
ganz auflen im Siidwesten, in Badenweiler«. Das zwischen Freiburg und
Basel im stidlichen Schwarzwald liegt — »eine himmlische Landschaft,
wie er mit René Schickele sagt.

Fiir einen Erfolgsautor alles in allem — die Immobilie in Badenweiler
und die Wohnung in Berlin — darf man dies durchaus bescheiden nen-
nen. Verglichen mit Grof3schriftstellern, die selbst in der Emigration auf
groflerem Fufl lebten, Pacific Palisades for example, Villa Aurora und so
fort. Und so hitte der Radiohérer, der sonntagfrith (am o4.01.2015) den
Deutschlandfunk eingeschaltet hatte, sich sagen kénnen: er werde Safrans-
kis angenehmem Plauderton gewiss auch in Zukunft gerne lauschen, wire
da nicht —ja, wire da nicht das eine Mal diese seltsame Tonlage dazwischen
gekommen. Safranskis Stimme verinderte sich, hatte plstzlich etwas Dro-
hendes, als er sagte: »Na ja, ich will’s mal ganz offen sagen: ich hab’ das
Gefiihl, ich lebe alles in allem in einem funktionierenden Land. Und es
gibt aber in Europa insgesamt eine ganze Reihe von Staaten, die nicht funk-
tionieren. Und ich mdchte eigentlich nicht, dass ich in zu viele Kalamititen
hineingezogen werde. Also ich finde, man muss wirklich aufpassen, dass
das Land in seinem guten Zustand erhalten bleibt.«

Da méchte man mal ganz offen fragen: Worauf will Safranski hinaus?
Und in welche »Kalamititen« mochte er »nicht hineingezogen werden«?
Was heifdt: »man muss wirklich aufpassen, dass das Land in seinem gu-
ten Zustand erhalten bleibt«? Wer bedroht denn den? Den guten Zustand
des Landes und wohl auch Safranskis eigenen? Sind sie von Feinden um-
zingelt und wenn ja, von welchen? Jetzt, da Schiuble die schwarze Null
schreibt? — Lieber aber noch wiirde ich Safranski mit Goethe — ach nee, mit
Schiller natiirlich, mal ganz offen zurufen: »Freund(e), nicht diese T6nel«
Diese unfreundlichen, mit der unterschwelligen Drohgebirde. Die, von

193

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

deutschen Romantikern ausgefiithrt, Landsminnern und Landsfrauen aus
der »ganzen Reihe von Staaten, die nicht funktionieren«, womdoglich be-
deuten mdochte: »Seid umschlungen Millionen, aber bleibt gefilligst wo
der Pfeffer wichst!l« Moglichst stidlich der Sahara, solange nérdlich von ihr
die Abfanglager erst in der Planung sind. Sahara tibrigens mit Betonung
auf der ersten Silbe, auf der letzten bedeutet das Wort bekanntlich Koffer
und der lieRe unsere Romantiker schon wieder unvorteilhaft an Flucht-
linge denken.

Formiert sich hier eine >Intellektuellen-Pegida<? Die bewusst unbewus-
ste Angste schiirt? Wie: Hinter jeder gesunden Tanne im Siidschwarzwald
auf einmal ein Bootsfliichtling, krank vor Erschépfung und Auszehrung.
Mit dem Resultat, dass die deutsche Romantik einpacken kann, diejenige
Safranskis inklusive. — Vielleicht bleibt es ja bei dem harmloseren Phino-
men eines neugermanistischen Biedermeier, wie es sich unter Merkel in
den bildungsbiirgerlich akademisch imprignierten Mittelschichtmilieus
etabliert hat. Wo einen das Ungliick oder die Not der anderen gelegentlich
noch berithrt und man nicht schon gleich die Schotten dicht macht. So lan-
ge nicht, wie man sich, mafnehmend an Goethe, dem Kunstwerk seines
Lebens ungestort widmen kann.

P.S. Woriiber Safranski kein Wort verliert, vielleicht auch nicht nach-
gedacht hat: Wie namlich »funktionierende Staaten« (wie Deutschland
und der Schwarzwald) selber fiir ein gewisses Aufkommen an nicht funk-
tionierenden Staaten in ihrem >Hinterhof< sorgen, dazu schreibt der Intel-
lektuelle Navid Kermani im April 2015 — Woche um Woche fullt sich das
mittelmeerische Massengrab um eine weitere Bootsladung mit Flichtlin-
gen — in der FAZ ironisch: »Europa ist nicht fiir alles Elend in der Welt
verantwortlich. Und ich fithre hier nicht die Subventionen der EU an, die
die Baumwoll- oder die Zuckerindustrie in Afrika zerstoren, die Zélle, mit
denen sie afrikanische Erzeugnisse vom Markt ausschliefen, oder den Kli-
mawandel. Die Hauptursache fiir den aktuellen Anstieg der Fliichtlings-
zahlen ist der Zerfall staatlicher Ordnung in Lindern Nordafrikas und des
Nahen Ostens. Europa hat diesen Verfall nicht etwa aufgehalten, sondern
selbst befordert, indem es {iber Jahrzehnte und noch inmitten der arabi-
schen Aufstinde skrupellose Tyrannen massiv unterstiitzte.«

194

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

75

Text und Diskurs sind nicht der wahre Jakob

Jacques Derrida konnte man den raffiniertesten unter den raffinierten Kép-
fen des Poststrukturalismus und der Postmoderne nennen. Postmoderne
und Poststrukturalismus in einem Atemzug? Fragt der Theoriepedant.
Wir antworten ihm: Ejal, det is ene Mischpoke, wie der Berliner mit oder
ohne Theorie sagen wiirde. Oder ein und derselbe »Schrott«, wie der ein-
schligig theoriegeschidigte Rolf Dobelli sagen wiirde. Der Leser erinnert
sich, dass er uns — siehe ganz weit oben — den poststrukturalistischen
Schrotthaufen hinterlassen hat. Jetzt geht’s ans Aufriumen. Die Gelegen-
heit ist glinstig. Habermas ist abgearbeitet und dieser hatte bereits 1980
in der leidigen Angelegenheit zu zeigen versucht, wo der Theoriehammer
hingt. In Frankfurt nimlich. Und dass man fiir Paris eher Schaufel und
Kehrbesen benétige. Fiir den dortigen »Poststrukturalismus, also dieses
ganze Zeugs, das von Bataille ausgeht ...« (So Habermas im TAZ-Interview
»Vier Jungkonservative beim Projektleiter der Moderne« vom 21.10.1980).

Doch gemach. Tempi passati. 2003 waren Habermas und Derrida ein
Herz und eine Seele, wie man so sagt. Als es darum ging, intellektuell
Flagge zu zeigen: gegen den wiedergeborenen Christen im Weiften Haus
und seine Absicht, mit Tony Blair und anderen Mutwilligen im Mittleren
Osten einen Western zu drehen. — Aber nun im Ernst, wir konnen nicht
fir den Rest des Buchs unsere Zeit mit Lach-Yoga zubringen. Die Fronten
von einst sind ehrlich passé. Andersherum: Nostalgie ist angesagt. Doch
nicht, um die vergangenen Griben wieder aufzureiflen, nein, um alten
Liebschaften nachzuhingen. Wie Ulrich Raulff. Von der ersten Stunde
an — da ist er Habermas meilenweit voraus gewesen — ein Liebhaber der
Pariser Poststrukturalisten. Mit diesen feiert er sein »Wiedersehen mit den
Siebzigern, er nennt sie »die wilden Jahre des Lesens«.

»Lier le Capitale« hief der Titel eines Hauptwerks von Louis Althusser
und Mitarbeitern, das noch dem Strukturalismus ohne Prifix zuzurech-
nen war und von den an trockene Theoriekost gewohnten westdeutschen
Seminarmarxisten Anfang der 1970er Jahre studiert wurde. Zu einer Zeit,
da der so frankophile wie bibliophile Ulrich Raulff bereits abwechslungsrei-
cheren Stoff als den orthodox marxistisch-6konomistischen gesichtet hatte
unter den franzésischen Autoren der >gauche philosophique«. Als einer,
der »auszog, ein Intellektueller zu werden« in der Zeit, da in Deutschland
die Lava der 68er erkaltet war, begegneten dem Marburger Studenten und
Gelegenheitsarbeiter im >roten Buchladen< Ulrich Raulff in Frankreich

195

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit Roland Barthes und Michel Foucault Text- und Diskursmagier, von
denen ein jeder wie ein Vulkan heiff glithende Theorielava ausspie. Der
Leser Raulff musste nur »kopfiiber in den Text stiirzen«, um mit diesen
Ergiissen zu verschmelzen. »... ein ozeanisches Vergniigen, eintauchen
in eine abgriindige Welt, in der wir uns verlieren und vielleicht irgend-
wann wiederfinden.« — Heute, Jahrzehnte spiter, findet sich Ulrich Raulff
als Archivar in Marbach wieder, wo er das Deutsche Literaturarchiv leitet.
Ein echter Advent, mochte man sagen, fiir den, der »schon immer [...] Bii-
cher geliebt und in Bibliotheken gelebt (hatte)« und »nicht von Urwildern
und Eisbergen (trdumte)«. Der »bei Derrida (las), es gebe kein Jenseits oder
Auferhalb des Texts« und »geneigt (war), das auch auf die Trager des Texts,
das Buch und seine Sammlungen auszudehnen.« Fiir den es »kein Jenseits
der Bibliothek (gab), jedenfalls kein sinnvolles«. Die Bibliothek war seine
»Umwelt«, seine »eigenste Natur«.

Wer Raulff von den Pariser Bibliotheken erzihlen hért, die ihm in
paradiesischer Fiille den »Stoff« seiner »Sucht« zufithrten und in denen er
ganze Tage dessen »zauberisches Gift« einsog, begibt sich in die Gefahr, al-
lein durch Zuhéren >co-abhingig« zu werden. »Wer nie an einem sonnigen
Spitnachmittag die Apsis der alten Bibliothéque Nationale in Gold erglii-
hen sah, wusste nicht, wie siif3 das Leben sein konnte. Und wer nicht wo-
chenlang in diesem Museum der menschlichen Narreteien, Ticks und Ma-
rotten gearbeitet hatte, ahnte nicht, welcher Verbindungen Wahnsinn und
Methode fihig waren.« Wer wollte da noch an der Richtigkeit von Derridas
>nichts auferhalb des Textes< zweifeln? Raulff, der Mitte der 19770er Jahre bei
der Arbeit an seiner Foucault-Ubertragung ins Deutsche mit Walter Seit-
ters noch nach einer passenden Ubersetzung fiir das franzésische Zauber-
wort >discours«< suchte — sollte man es mit »Erdrterungszusammenhang«
iibersetzen? —, hilt im Riickblick 2014 fest: »Beschrieb nicht der >Diskurs<
exakt das Phianomen, dass Reden sich iiber Reden schichteten und dass
unter jeder Rede anstelle eines natiirlichen Objekts eine andere Rede zum
Vorschein kam?« So ist es, exactément. Die Spur einer Spur einer Spur, frei
nach Derrida. — Bedauerlicherweise mit der Nebenwirkung, dass die Text-
und Diskursmagier sich in ihrer diskursiven Kammer einschlieffen. In
ihren sTextcontainern ohne Auflenwelt« gleich fensterlosen Monaden durch
leere Rdume schwirren. In der Annahme, dass dieses Verhalten nicht nur
epistemologisch >state of the art« sei, sondern es auch gar keine Alternative
dazu gebe, jedes Mal aufs Neue bestirkt durch das theoretische Apriori des
Dekonstruktivismus, Derridas poststrukturalistische Supertheorie.

196

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auch fir alle die, die nicht wie Ulrich Raulff die meiste Zeit ihres
Lebens in Bibliotheken und Archiven verbringen, soll laut Derrida axio-
matisch gelten: Fiir den Geist bzw. das Bewusstsein hat es von Anfang an
lediglich Archiviertes gegeben, »Spuren«, niemals die Anwesenheit eines
Originals, dessen Urspriinglichkeit oder Unmittelbarkeit. In Ankniip-
fung an Freuds traumatheoretische Bewusstseinsgenealogie — dass sich
Bewusstsein stets nachtriglich bilde, speziell in zeitversetzter Verarbei-
tung unbewusster Traumata — kann es sich Derrida zufolge bei mensch-
lichem Bewusstsein immer nur um ein »Archiv- oder Spurenbewusstseinc
handeln. Mit dessen Prinzip des »Aufschubs« — der »Verschiebung« und
»Verdichtung«, andere Vokabeln Freuds, die Derrida tibernimmt — die Un-
moglichkeit von Prasenz- oder Ursprungserfahrung besiegelt sei. Ja, es gibt
nicht einmal die originale Spur. So wie der sich eines Traums Erinnernde
keine erste »Umschrift« vom getrdumten Original (das die Blackbox des
Unbewussten auf ewig weggeschlossen hat) rekonstruiert oder anfertigt.
»Der Bewusstseinstext ist also keine Umschrift, weil kein anderswo prisen-
ter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt und {ibertragen werden
musste. [...] Es gibt keinen [...] prisenten Text im Allgemeinen und selbst
keinen gegenwirtig-vergangenen Text, [...] der gegenwirtig gewesen wire.
Der Text lisst sich nicht in der urspriinglichen oder in einer modifizierten
Form der Prisenz denken. Der unbewusste Text ist schon aus reinen Spu-
ren und Differenzen gewoben, in denen Sinn und Kraft sich vereinen; ein
nirgendwo prisenter Text, der aus Archiven gebildet ist, die immer schon
Umschriften sind.« (Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frank-
furti97yz, S. 323).

Eine terminologisch vertrackte Umschreibung der Struktur und Funk-
tionsweise von Kammer Eins des menschlichen Geistes, von >Zeichen-
wahrnehmung<« und Denken, Reflexion und Urteil. Und gleichzeitig die
Dekonstruktion des tiber die Vorginge in dieser Kammer herrschenden
Selbstmissverstindnisses. Die irrige Meinung, der Erfahrende, Denkende,
Urteilende habe es mit einem ihm dargebotenen >Rohstoff< zu tun, einer
Urspriinglichkeit, Unmittelbarkeit, Prisenz. Mit Derridas Dementi einer
Reinheit der lebendigen Prisenz wird die von der philosophischen Meta-
physik der »Ontotheologie« und vom Logozentrismus im Allgemeinen
behauptete >Bindung an den Goldstandard< in Abrede gestellt, d.h. dass
unsere Vorstellungen und Begriffe jeweils durch eine nichtbegriffliche
Wirklichkeit gedeckt seien. Vereinfacht gesagt: die Abbildfunktion beziig-
lich Sprache oder Schrift sei ein Mythos. »Die Metaphysik (besteht) darin,
die Nicht-Prisenz dadurch auszuschlielen, dass sie das Supplement (Spra-

197

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

che und Schrift, H.W.W.) als einfache Exterioritit, als reine Addition oder
als reine Abwesenheit bestimmt. [...] Was hinzugefiigt wird, ist nichts, da es
einer erfiillten Prisenz hinzugefiigt wird, welcher es dufSerlich ist. Das gespro-
chene Wort fiigt sich an die intuitive Prisenz, [...] die Schrift fiigt sich an
das lebendige und sich selbst gegenwirtige Wort, [...] die Kultur fiigt sich an
die Natur [...].« (Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt 1974, S. 280).

Derridas spiirbare Anstrengung des Begriffs, durch welche er den Lo-
gozentrismus hinter sich lassen méchte, fithrt in gewisser Weise nur tiefer
in ihn hinein: in einen Logozentrismus ohne Zentrum sozusagen, bzw.
ohne >Goldstandard< oder Wirklichkeitsdeckung. Der dekonstruierte Logos
muss ohne den von der »Gegenwart des Vaters« — der platonischen wie der
johanneischen Schopferkraft des Wortes resp. der Sprache — garantierten
»Beistand« und ohne »die Gegenwirtigkeit« auskommen. Das einzige, wo-
ran er sich noch halten kann, ist ein »Pharmakon«, Heilmittel und Gift in
einem: die Schrift oder der Text. »Der Ursprung des Logos ist sein Vater
[...] aber ohne seinen Vater ist er nichts anderes als Schrift.« — Was man
sich am besten so vorstellt: Als wiirde Ulrich Raulff die Bibliothek oder das
Archiv nie mehr verlassen. Nie wieder zuriickkehren ans Tageslicht. Ein
Gefangener des Pharmakons der Schrift und der Texte. Und: zweifelsohne
ein Zuviel an Medizin. Am Ende stiinde die Vergiftung. Welcher der reale
Raulff gliicklicherweise bislang noch immer hat entkommen kénnen. »Von
Zeit zu Zeit verlief ich die Bibliotheken und Seminare und vertauschte das
metaphorische Meer mit dem wirklichen. Ontologische Spriinge dieser Art
konnten unerwartete Kosten verursachen. Ich war am Lido di Ostia einge-
schlafen, und als ich erwachte, sah ich Hegels >Phinomenologie« nur noch
als hellen Fleck, der in der Diinung verschwand.«

P.S. Aufler der kostenverursachenden findet bei Raulff keine weitere
Kategorie eines »ontologischen Sprungs« Erwdhnung. Also auch nicht die
des ontologischen Sprungs in den yogischen Bewusstseinszustand. Terra
incognita. Was mich zuriickbringt zu unserem Maitre Penseur. Derridas
dekonstruktivistische Texttheorie scheint mir nachgerade bestechend. Ins-
besondere erklirt sie schlagend, weshalb die stirkste Dosis an Text und
Diskurs keineswegs ein Mehr an Wirklichkeitssinn und verniinftigem Ver-
halten bewirkt. Andererseits taugt das >Gefingnismodell< der als Schrift
oder Text abgelegten >Zeichenwahrnehmung«< und Reflexion — oder die
Metapher der einen und einzigen, nach allen Seiten hin verriegelten Geist-
oder Bewusstseinskammer, unter der sich ein ebenso unzugingliches wie
gerdumiges Kellergewolbe des Unbewussten erstreckt — nicht als Argu-
ment gegen die Existenz einer weiteren Riumlichkeit und deren poten-

198

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tielle Bewohnbarkeit. Gegen die reale Moglichkeit yogischen Gewahrseins
und damit eines Prisenzbewusstseins, einer Erfahrungsunmittelbarkeit
oder eines >Ursprungsbewusstseins<, wie sie von Derrida prinzipiell be-
stritten werden. Der Bewusstsein ausschliefllich im Modus des Aufschubs,
der Spur und der Nachtriglichkeit kennt, sprich im Modus von Reflexion
und Nachdenken. In deren >Vergegenwirtigungenc«in der Tat je schon »alle
Formen des gefihrlichen Supplements eingedrungen« sind (»gefihrlich,
weil das angebliche Original potentiell verfilschend). Und also von »Pri-
senz, Natur, Ursprung oder wirklicher Mutter« keine Rede sein bzw. es
sich dabei eben nur um »Gerede« handeln kann. Tertium non datur, jeden-
falls fir Derrida. Das Yogische, das >Andere des Denkenss, fiir ihn eine
Terra incognita.

76

Grabmal oder Generalstinde?

Wenn uns die »volle Prisenz« dauerhaft vorenthalten bleibt und wir es ge-
danklich, bewusstseinsmifig stets nur mit der Posterioritit einer anderen,
fritheren Nachtriglichkeit zu tun haben, sollen wir uns dann — zumal als
Intellektuelle — ausschliefllich dem »seminalen Abenteuer der Spur iiber-
lassen«, indem wir kopfiiber in Text und Lektiire untertauchen? Nach dem
Motto: Wenn schlechthin alles nachtriglich kommt, so bestraft den, der
zu spit kommt, nicht einmal das Leben? Das ohnehin in Textform am le-
bendigsten ist. Nein. Dies wire poststrukturalistisches Dandytum in Rein-
kultur. Derrida aber verstand sich durch simtliche Phasen seiner Theo-
rie- und Buchproduktion und der diese begleitenden ununterbrochenen
Vortrags- und Reisetitigkeit als politisch engagierter Linksintellektueller.
Die Methode der Dekonstruktion wollte er nicht allein >philologisch« ver-
standen und angewendet wissen, sondern genauso politisch und praktisch.
Im Jahr 2000 unterstrich er in einem Interview, die von ihm unterstiitzten
Widerstandsformen und Gegeninstitutionen kimen seinem Verstindnis
von Dekonstruktion entgegen. — Tont dies nicht nach dem Sound des Intel-
lektuellen — des »public intellectual< —, wie wir ihn kennen? Nur allzu gut
kennen. Ein Klischee seiner selbst.

sLinksrheinisch< hatte sich eine veritable Revolution des Theoretisie-
rens ereignet. Zu deren Ingredientien sprachliches Dada und inszenatori-
scher Klamauk gehorten. Vor voll besetztem Hérsaal ziindete Jacques Lacan

199

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stets zuerst ein Zigarillo an, das er zu Ende rauchte, bevor er mit dem Spre-
chen begann. Die es in den Siebzigern aus der drégen deutschen Provinz
westwirts zog — wie Ulrich Raulff und Jochen Hérisch (er hat das Ziga-
rillo-Detail iiberliefert) — kamen in jeder Hinsicht auf ihre Kosten. Eine
substantielle >Transformation des Intellektuellen< jedoch hatte sich nicht
ereignet. An den Pariser »Colléges« und in den Horsdlen der Sorbonne
feierte sich noch einmal hemmungslos ein narzisstisches Vordenkertum,
dem geschichtlich die Stunde bereits geschlagen hatte. — Einer, der dies
damals unumwunden aussprach, war Jean-Frangois Lyotard. Von Voltaire
itber Zola bis zu Marx seien Intellektuelle Gelehrte oder Kunstschaffende
gewesen, die sich mit einer totalisierenden »Entitit« oder einem universel-
len »Subjekt« identifizieren konnten, dem sie 6ffentlich Gewicht und Stim-
me verliehen. »Um es ohne alle Umschweife zu sagen, so Lyotard: »Man
kann nur dann ein Intellektueller sein, ohne der Ehre verlustig zu gehen,
wenn das Unrecht nicht geteilt ist, wenn die Opfer Opfer und die Henker
unentschuldbar sind, wenn in der Welt der Namen, die unsere Geschichte
ist, wenigstens einige Namen ohne Makel, reinen Ideen gleich, erglinzen
[...] Marx denunzierte noch in diesem Sinne das >Unrecht schlechthin<«
Eben dies sei seit Mitte des 19. Jahrhunderts immer weniger moglich ge-
wesen. Wenn es dennoch welche gegeben habe, »so darum, weil sie blind
sind gegeniiber einem im Vergleich zum 18. Jahrhundert neuen Tatbestand
in der Geschichte des Abendlandes: dass es kein universelles Subjekt oder
Opfer gibt, das in der Wirklichkeit ein Zeichen gibe, in dessen Namen das
Denken Anklage erheben konnte, eine Anklage, die zugleich eine >Welt-
anschauung«< wire.« Und: »Das Versprechen der Emanzipation ist von den
grofRen Intellektuellen, einer Kategorie, die aus der Aufkliarung hervorging
und der Hiiter der Ideale und der Republik war, in Erinnerung gerufen,
verteidigt und ausgesprochen worden. All jene, die heute diese Aufgabe
anders als in Form eines minimalen Widerstands gegen alle Totalitarismen
fortfithren wollten und unvorsichtigerweise die gerechte Sache im Kampf
der Ideen oder der Michte untereinander benannten, die Chomsky, Negri,
Sartre, Foucault, haben sich dramatisch getduscht.« Befreiungskriege etwa
bedeuteten nicht, dass sich das Gattungssubjekt Menschheit sukzessive
emanzipiere. Das eine Unrecht werde durch ein anderes abgelost.

Lyotards »Grabmal des Intellektuellen« aus dem Jahr 1983 sollte ein
Mausoleum mit Hintertiirchen sein. Das eines »minimalen Widerstands
gegen alle Totalitarismen«. Und den man Adorno-Fan Lyotard zufolge am
geschicktesten vom Terrain der Kunst sowie dsthetischer Theorie aus vor-
tragt oder organisiert. — Wer dieser »Widerstandslinie« folge, schliefRe sich

200

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht in den Elfenbeinturm ein und kehre auch nicht den »neuen Aus-
drucksmitteln« den Riicken, wie sie die Technik zur Verfiigung stellt.
Lyotards Sermon endet mit jenem raunenden Mantra, das vom Schwarz-
wald her tiber den Rhein bis nach Paris geweht war und dort unter den
Intellektuellenschideln rumorte. Dem Mantra vom »Ereignis«. Dass etwas
geschieht und nicht vielmehr nichts. Man suche »fiir das zu zeugen, was
allein zihlt, die Unschuld der Begegnung, die Aufnahme fiir das Wunder,
dass es (dass etwas) geschieht, die Achtung des Ereignisses.« (Jean-Fran-
cois Lyotard zitiert nach »Grabmal des Intellektuellen«, Wien 1985, Seite
17f. sowie Seite 621T.).

Die aus der Gottesposition gestiirzten Intellektuellen als >Ereignis-
schntiffler¢, die mit dem >richtigen Riecher<, mit der Nase hart am Wind.
Eine >neue Bescheidenheit¢, die den narzisstischen Gratifikationsentzug
freilich am allerwenigsten zu fuirchten braucht. Immerhin eine Positions-
bestimmung, auf die sich zu dieser Zeit Intellektuelle von Paris bis Prince-
ton — von André Glucksmann bis Richard Rorty — einigen konnten. — Und
die cum grano salis auch von Jacques Derrida geteilt wird. Der sie gleich
wieder mit dem Nimbus eines Prophetenamts ausstattet. Nicht nur, dass
die »ethische Aufgabe« des dekonstruktivistischen Denkens mit der prak-
tischen Aufgabe der Dekonstruktion zusammenfallen miisse: mit der Be-
freiung der Handlungen, der Diskurse und »revolutioniren« Krifte aus
ihren kodierten Formen. Auch fiir den institutionellen >Nahbereich< der
Intellektuellen fordert er Unerhortes. In seinem Vortrag aus Anlass der
Verleihung des Adorno-Preises 1999 beispielsweise die »unbedingte Uni-
versitit«. Will sagen, eine Alma Mater, die sich nicht aus Effizienzgriinden
das Denken verbieten ldsst. »Die Figur des Philosophen als Frau oder Mut-
ter, die im Einklag mit der Dekonstruktion stiinde. Eine Frau, eine denken-
de Mutter. Genau dieser mochte ich zur Geburt verhelfen.«

Was war das? Die >phallogozentrische<« Dekonstruktion des »Phallogo-
zentrismus«? Oder eine Minnerphantasie der edleren Sorte? Den Worten
des Laureatus zufolge, die Inauguration eines >anderen Denkens< bzw. die
Aufforderung zum »penser autrement, also »anders denken«. Doch wie
soll dies gehen? Nach dem Miinchhausen-Prinzip? Ein neues Denken, das
sich am eigenen Schopf aus dem Sumpf des alten zieht? — Man verstehe
mich nicht falsch: Derridas Bemiihen soll keineswegs veralbert werden.
Sich fiir ein neues Denken einzusetzen, ist alle Mithe und Ehre wert. Nur
hitte ich ihn gerne gefragt, wie oder dank welcher Umstinde sich sein
»Penser autrement« konstituiert. Und worauf er seine Hoffnung griindet,
es werde sich gegen die Dispositive der Okonomie, des elektronisch-in-

201

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dustriellen Komplexes, des digitalen Aufmerksamkeitsregimes, des Kon-
sumismus behaupten und durchsetzen kénnen. In meinem Buch »Den-
ken, Schweigen, Ubung — Eine Philosophie des Geringfiigigen« von 2012
trage ich die Hypothese vor, dass ein anderes Denken erst auf dem Weg
itber das Andere des Denkens — {iber nichtdenkendes Gewahrsein, die Pra-
xis des yogischen Exerzitiums also — eine Chance hitte, so wie die Gegen-
wartsverhiltnisse liegen. Ich meine, es wire nicht zu viel verlangt — von
Philosophen, Theoretikern, Intellektuellen, die sich fiir ein neues oder an-
deres Denken stark machen — zu erwarten, dass sie sich rational, argumen-
tativ zu den Bedingungen oder Umstinden duflern, unter denen dieses
Denken tiberhaupt in die Kopfe (vielleicht auch in die Herzen) der Men-
schen gelangen kénnte und von dort schliefllich zur realen gesellschaft-
lichen Manifestierung.

Mit einem Schuss Ironie lieRe sich sagen, die entsprechende Auerung
finde sich sogar bei Derrida. Mit der Einschrinkung, dass sie sich nicht auf
Argumentation stiitzt, sondern den Irrationalismus bemiiht. Damit ist klar,
woher der Wind weht: »das Ereignis« soll es richten. Auf »die Unvorher-
sehbarkeit des Ereignisses« hinzuweisen, mag in Abgrenzung zum marxis-
tischen Geschichtsdeterminismus sowie gegeniiber der »geschichtslosen<
Rigiditit strukturalistischer Szenarios noch Sinn machen. In puncto »pen-
ser autrement« dagegen driickt die raunende Rede von »événement« pure
Ratlosigkeit aus. Und die Berufung auf Benjamins Messianismus fithrt um
keinen Schritt aus dieser Verlegenheit heraus. Das »Messianische« und
»das Ereignis« stimmten tiberein in ihrer Ausrichtung auf die »Ankunft
des Anderen«. Derrida: »Das Messianische ist das Kommen des Anderen,
die absolute und unvorhersehbare Einzigartigkeit (singularité) als Gerech-
tigkeit.« — Harren wir also der Dinge und Ereignisse, die da kommen. Und
hoffen, dass das »événement« des »penser autrement« auch darunter ist.

Oder doch nicht. Es muss jemand kein Zappelphilipp sein, dem sol-
che Warterei auf die Nerven geht. Messianischer Attentismus. Durch seine
»Liebiugelei« mit Heidegger habe sich Derrida »von der Vorherrschaft der
Logik und des Gesetzes in der abendlindischen Metaphysik« freimachen
kénnen zugunsten des »nicht mehr Ableitbaren«, so Caroline Neubaur.
»Auf das nicht mehr Ableitbare zu kommen, ist der geheimste Antrieb
Derridas.« Auf das nicht mehr Ableitbare kommen — erlaube ich mir anzu-
merken — hiefle in diesem Fall aber auch: theoretisch auf den Hund gekom-
men. — Moglicherweise um dem zuvorzukommen — das Ereignis konnte
sich dann immer noch iiberlegen, ob und wann es kommt — berief Derrida
im Jahr 2000 die »Generalstinde« ein. Die »Etats généraux, die der Kénig

202

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Frankreich einberief, wenn das Land in der Krise war, wurden von den
franzésischen Intellektuellen zur Vorlage fiir eine Metapher genommen.
»Es gibt symbolisch so etwas wie die permanenten Generalstinde, erliu-
tert Caroline Neubaur. »In Analogie zur >Ecclesia invisibilis, die tiber die
>Ecclesia visibilis< zu wachen hat, damit sie nicht von ihren Werten und
Idealen abfillt, wurden sie von den franzosischen Intellektuellen in einem
Zustand latenter Permanenz imaginiert.« Als Jacques Derrida im Jahr
2000 zusammen mit der Psychoanalytikerin Elisabeth Roudinesco die
»Generalstinde der Psychoanalyse« einberief, kniipfte er an diese Tradition
an. Doch was kénnten — tiber die Interna von Theorie und Praxis der zeit-
gendssischen Psychoanalyse hinaus — die imaginiren Generalstinde der
Intellektuellen nach der Jahrtausendwende noch debattieren und verkiin-
den, das nicht auch schon durch andere und an anderer Stelle erwogen und
in die Offentlichkeit getragen worden wire? Noch als Derrida 2004 starb,
gab es keine positive Antwort auf diese Frage und es gibt sie bis heute nicht.

»Der lange Sommer der Theorie« — {iber den der Historiker und Kultur-
wissenschaftler Philipp Felsch 2015 eine umfangreiche dokumentarische
Studie vorgelegt hat —, der in den 196oer Jahren begann und mit den goer
Jahren zu Ende ging, erlebte mit dem Dekonstruktivismus seinen letzten
groflen Theoriehype. Die letzte charismatische Intellektuellenideologie,
die sich, befeuert von der Yale-Maffia um Jacques Derrida und Paul De
Man seit den 1970er Jahren tiber die literaturwissenschaftlichen Depart-
ments im gesamten Archipel us-amerikanischer Colleges verbreitete. Man
war férmlich im Herzen des >Imperiums< angekommen. Die Dekonstruk-
tion hatte sich in den universitiren intellektuellen Kaderschmieden des
»Empire« (Hardt und Negri) eingenistet. Allerdings: fiir nichts und wieder
nichts. Und wieso nicht? Weil der Dekonstruktion »das Ereignis« dazwi-
schen funkte. Wir alle wissen, worum es sich handelt.

Was sagt dies aus tber den >Tiefgang« oder die >Sustainibility< der de-
konstruktivistischen >Bewusstseinstransformation< unter den Intellek-
tuellen, dass sie dem uns vom Ereignis Bescherten — oder sagen wir etwas
differenzierter: dessen Verheerungen, ein paar Segnungen sind ja auch
dabei — offensichtlich so gut wie nichts entgegenzusetzen hat? Die De-
konstruktion ist nicht nur eingeknickt, weggefegt hat sie — in den Worten
Raulffs — der neue »Stupor mundi«. Oder plastischer ausgedriickt, mit dem
Theaterautor Mike Daisey, »Agonie und Ekstase des Steve Jobs« haben sie
wie ein Tsunami mit sich gerissen. Ulrich Raulff hat das Desaster bereits
zur Zeit des Irakkrieges registriert: »Auch in der symbolischen Okonomie
der Zeichen und Deutungen heifdt die neue Weltmacht Amerika. So erkli-

203

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ren sich die einstigen Marktfithrer ihren tiefen Sturz in die Bedeutungslo-
sigkeit. Dass die franzésische Initiative gegen den Irakkrieg gerade einmal
5000 Unterschriften erhalten hat [...] liegt fiir die Meisterdenker von einst
an der Macht der Medien. Es liegt an der Ubermacht der Bilder gegeniiber
den Worten, der traditionellen Waffe des Intellektuellen.« — Raulffs dama-
liges Fazit, »Europa denkt sich nicht mehr«, suggeriert, dass »am verscho-
benen Gravitationszentrum der westlichen Welt« ein Mangel an >europdi-
schem Denken« mit Schuld sei. Und dass infolgedessen durch Denken sich
das Blatt auch wieder wenden lasse: »Von »déconfitures, von einem vélligen
Scheitern, spricht Derrida mit Blick auf die Linksintellektuellen, die klas-
sischen Triger des Protests. Auch dies ein Grund fiir die Langeweile der
Kulturnationen. Der Zauber ist verflogen, weil die Zauberer versagen. Aber
schon morgen kann er sich wieder einstellen. Wenn junge Autoren, junge
Kiinstler ihn zu neuem Leben erwecken.« Denkzauber und dessen Wun-
derglaube. Was wire fiirs Erste besser geeignet, diesem dubiosen Gespann
Einhalt zu gebieten, als ein sardonisches Geldchter? (Die Raulff-Zitate habe
ich Caroline Neubaurs SWR2-Radioessay »Franzosische Zustinde« von
2004 entnommen. Daraus auch die Zitate von Caroline Neubaur selbst.)

77

Besuch im Club der toten Denker abgesagt
oder »vom Ereignis«

Es gibt kein Ereignis, aufler man macht eines. Diese Einsicht seine Ereig-
nisphilosophie betreffend kam Heidegger spit, aber nicht zu spit. Die Vor-
geschichte: 1989 erschienen die »Beitrdge zur Philosophie«, Band 65 der
Heidegger-Gesamtausgabe. Versehen mit dem vielversprechenden, aber
noch ein wenig unbestimmten Untertitel »Vom Ereignis«. Von da an brii-
teten die Heidegger-Exegeten iiber dessen Auslegung. War der noch ausste-
hende »letzte Gott« gemeint? Herumstochern im Ungefihren. 2014 setzte
ein Ereignis dem Treiben ein Ende. Seitdem wissen es alle: Das Ereignis
sind die »Schwarzen Hefte«.

Unter diesen Umstidnden ein Besuch im Club der toten Denker? Beim
Urheber des Ereignisses? >Das geht gar nicht! Wie Kanzlerin Merkel zu sa-
gen pflegt. Die Absage kam auch prompt. Allerdings von driiben. Wie das?
Ganz einfach: Die wollten, dass ich ihnen einen Stapel schwarze Hefte mit-
bringe, leere selbstverstindlich. Moglichst unauffillig aus dem Schreibwa-

204

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

renlddchen hier in Staufen. Und falls es die schwarzen nicht mehr geben
sollte, braune titen es auch. Braun wie Deutschlands Ackerscholle.

Na ja, verstehen kann man es schon. Die Direktion im Club hat ver-
lauten lassen: Heidegger schreibt weiter. Solange der Vorrat an schwarzen
Heften nicht ausgeht. Auf alle Fille bis zum Jiingsten Gericht, sagt er. Von
dem er sich verspricht, dass die Geschworenen — soweit sein eigener Fall
verhandelt wird — in Todtnauberg auf der Hiitte tagen. Agamben, diesen
Schauspieler, will er bereits iiberredet haben, den Messdiener — Pardon,
den Berichtsdiener — zu spielen. Der hat ihm nimlich voraus, das Jiingste
Gericht schon hinter sich zu haben. — Wie ich auf die Forderung mit den
braunen Heften, oder den schwarzen, reagiert habe? Habe ich natiirlich
glatt abgelehnt. >Das geht gar nichts, habe ich die Kanzlerin zitiert. Damit
kommst du iiberall durch, dachte ich. Doch nicht bei denen! Vor allem El-
fride, Heideggers Frau, im Club heifit sie nur die >eiserne Lady«. Postwen-
dend kam die Absage.

War mir gerade recht. Die interessanten Sachen passieren sowieso hier
unten. Jetzt, da die Bombe geplatzt ist, ich meine, da das Ereignis einge-
schlagen hat. Die Telefonseelsorge erhilt nichtens Anrufe. Grofsmiitter er-
kundigen sich, ob sie recht tun, den Quengeleien ihres Enkelkinds nach-
zugeben — gerade mal anderthalb —, das sich zum Geburtstag die App mit
den »Schwarzen Heften« wiinscht. Man weif ja selber kaum noch, was von
der eigenen Heideggerlektiire zu halten ist. Geschweige denn, wie man es
damit in Zukunft halten soll. — Und erst die Intellektuellen. Was da jetzt los
ist! Von einem »Sturm im Wasserglas« spricht einer gar, Rektor der Frei-
burger Universitit. Entsprechend hoch der Wellengang. Die Wogen kaum
mehr zu glitten mit dem Biigeleisen. Fiir Iris Radisch — vermute ich - sind
die Intellektuellen erneut »mit Wucht« auf die 6ffentliche Biithne zuriick-
gekehrt. Sie lamentieren wieder. Einer von ihnen, eine akademische Pro-
vinznummer, hat es mit der »klagenden Klasse« sogar juristisch wortlich
genommen und ist vor den Kadi gezogen.

78

Marginalien zum Kasus >gesammelter Murks<

Nachdem sich das Zwerchfell des Lesers — von zu viel Heideggerlektiire
chronisch verspannt — gehérig gelockert hat, kehren wir aus der Lach-Yoga-
iibung zuriick zum Ernstfall des Ereignisses. Es liegen geniigend Triim-

205

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mer herum. Und es darf auch ferner ab und zu gekichert werden. — Und
weshalb >Marginalien<® Weil fiir mehr als Randbemerkungen hier kein
Platz ist. Die Ausfithrung habe ich an anderer Stelle vorgelegt.

»Heideggers vermurkstes Seinsdenken«. Wer hat dies noch gleich ge-
schrieben? Habermas. Der Choleriker, natiirlich. Doch wo er Recht hat,
hat er Recht. Und zwar mit universalistischem Geltungsanspruch. Wir
heiffen ihn nicht ohne Grund unseren Master of the Universe. Das heifit,
Heideggers »vermurkstes Seinsdenken« ist nicht weniger vermurkst, weil
man ihm in Japan oder China eine interessante Note abgewinnt. — Meine
These: Der Murks von Heideggers Seinsdenken >verdankt sich< einem bis
zur dullersten Grenze getriebenen und dariiber hinaus fortgesetzten Logo-
zentrismus. Einem Denken, das nicht aufhéren kann. Das den »anderen
Anfang« verpasst. Oder bewusst vermeidet. Auch wenn es andauernd von
einem »anderen Anfang« faselt, wie beispielsweise in den »Beitrigen zur
Philosophie«, Untertitel »Vom Ereignis«.

Der gewitzte Leser wird nun fragen: Aber Habermas ist doch auch ein
Logozentriker. Absolut. Den »anderen Anfang<— den des yogischen Exerzi-
tiums — kennt er nicht und will ihn nicht kennen (lernen). Nur schligt er
deswegen nicht iiber die Stringe, salopp gesagt. Er respektiert die Grenze.
Die des Denkens. Dass sich der Logozentriker Habermas — Choleriker hin
oder her — diese Zurtickhaltung auferlegt, verschafft ihm den Wahrheits-
und Wahrhaftigkeitsvorteil dem Logozentriker Heidegger gegeniiber. —
Doch erweist sich der >Nachteil« Heideggers insofern als von Vorteil, als
man daran die Crux des Logozentrismus studieren kann. Das Kreuz mit
einem Denken, das tiber sich hinausweist und zugleich nicht von sich las-
sen kann oder mag. Die Habermas’sche Korrektheit der Selbstbeschrin-
kung dagegen bringt es zum Verschwinden. Und »>invisibilisiert« die Pro-
blematik, an der sich Heidegger logozentrisch verhebt. Beziehungsweise
delegiert sie. Uberantwortet sie dem Religiésen, dem Sakralen, bei dem
sie — flirchte ich — nicht sonderlich gut aufgehoben ist.

So betrachtet dringt es sich geradezu auf, Heideggers vermurkstes
Seinsdenken wie ein Lehrstiick des Scheiterns zu begreifen. An einer Pro-
blematik — sagen wir einer prinzipiellen Vernunft- oder Rationalititsprob-
lematik —, mit der gleichwohl sich zu konfrontieren fiir zeitgendssisches
Denken sinnvoll, ja notwendig erscheint. Und deren Lésung bzw. Aufls-
sung weder logozentrisch — als »die Aufgabe des Denkens«, wie Heidegger
dies mochte — angegangen werden kann, noch sich religis, >frémmigkeits-
praktisch«in die Wege leiten ldsst. — Vor diesem Hintergrund endlich — kon-
textabhidngig — zu der Frage, ob wir Heidegger >nach dem Ereignis< noch

206

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lesen sollten. Und wenn ja, welchen Heidegger? Nach dem Ereignisschock
begibt sich eine reflexhafte Antwort von >berufener Seite< vorsichtshalber
auf unvermintes Gelidnde. Dasjenige »der Tradition der Hermeneutik und
der Phianomenologie«. Kritisch fortzufithren sei, was der »Phdnomeno-
loge« Heidegger angestofRen habe »mit >Sein und Zeit« und den Werken
der Zwanzigerjahre«. So Ruidiger Safranski. »Die Weltgeltung besteht fiir
mich nicht in dem spiten Heidegger der >Seynsgeschichte<, sondern vor
allem in diesem genialischen Werk der Zwanzigerjahre.« Nicht anders
Axel Honneths Priferenz: »Der Heidegger von »>Sein und Zeit<, der Heideg-
ger des Frithwerks, das enorm Furore gemacht hat, damals in den spiten
zwanziger Jahren und den dreifliger Jahren, das ja auch die ganze Hin-
wendung zu Heidegger in der deutschen, aber auch in der internationalen
Philosophie begriindet hat [...], wire nicht zum Stammvater des Existen-
zialismus geworden [...], hitte er nicht diese Hinwendung zum konkreten
Menschen zustande gebracht.« Im Unterschied zum Heidegger der »Keh-
re«, der »Abkehr von seinem Frithwerk und Ubergang zum seinsgeschicht-
lichen Denken [...] als eine Verfallsgeschichte oder Abfallsgeschichte vom
Sein interpretiert«. (So Axel Honneth in einem SWR2-Forum zum Thema
»Denkmalsturz — Was bleibt von Martin Heidegger?« vom 11.03.2015; da-
vor Riidiger Safranski zitiert aus SZ vom 23.03.2015, Gesprich mit Michael
Stallknecht tiber »Martin Heidegger als antisemitischer Denker«.)

Die Behauptung einer auch theoretischen Diskreditierung der Heideg-
gerschen Spitphilosophie aufgrund der insbesondere hier — wenngleich
duferlich — »andockenden« nationalsozialistischen Ideologeme desavouiert
quasi im Vorhinein den Versuch, sich auf Heideggers Seinsdenken als ein
Lehrstiick des Scheiterns einer forciert logozentrischen Antwort auf die
Herausforderung durch eine moderne und spitmoderne Rationalititspro-
blematik tiberhaupt einzulassen. Deren desastrése Konsequenzen (in tech-
nologischer, 6konomischer, 6kologischer Hinsicht) selbst wiederum dem
einseitig logozentrischen Denken und Handeln geschuldet sind. — Neben-
bei lisst Honneth den Aspekt, mit dem sich fiir mich jenes Lehrstiickhafte
von Heideggers seinsgeschichtlichem Denken verbindet, in seine Kom-
mentierung einflieflen. Wire es doch fiir den heutigen Leiter des Frankfur-
ter Instituts fiir Sozialforschung beinahe dreist, nicht daran zu erinnern,
dass sich bei Adorno und Horkheimer den Heideggerschen vergleichbare
Denk- und Theoriemotive finden: Seinsgeschichte heifle fiir Heidegger
»die Geschichte des Vergessens dieses Seins, oder des Verstellens dieses
Seins. Was gemeint ist, macht man sich vielleicht auch klar, wenn man
sich an Adorno und Horkheimer erinnert und sich klarmacht, dass die ja

207

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auch von einer Naturbeziehung immer wieder gesprochen haben, die un-
zerstort ist. Also kénnen wir uns unter dem Sein so etwas wie eine Wirk-
lichkeit vorstellen, in der der Mensch aufgehoben, eingewoben, ist, ohne
sich ihr als Subjekt wie einem Objekt gegeniiber zu stellen. Eben etwa so,
wie Adorno und Horkheimer manchmal iiber eine unzerstérte Naturbe-
ziehung gesprochen haben, ohne auch ausmalen zu wollen, wie das dann
genau auszusehen hitte. Und dieses Sein ist uns verstellt seitdem wir, wir
jetzt immer die Menschen, die Gattung Mensch begonnen hat, verfiigend
mit Wirklichkeit umzugehen.« (So wiederum im SWR2-Forumsgesprich)

Das »was an Verhingnis passiert ist« und »als Ausgeburt einer be-
stimmten Form des instrumentellen Denkens zu sehen« ist, so Hon-
neth, mit »einer grofen Nachbarschaft auch zu Motiven der Frankfurter
Schule« — diese Verstellung oder Unzuginglichkeit des »Seins« fiir uns,
so Heidegger, werde erst enden, wenn sich seinsgeschichtlich »der andere
Anfang« ereignet. Das »Ereignis« befreit uns vom Verhingnis des instru-
mentellen, heideggerisch gesprochen des »rechnenden« Denkens und der
Technik. Nicht wir selber befreien uns davon. Ein Ansinnen, das fiir Hei-
degger schon wieder einer »Machenschaft« gleichkdme. Die er sich ansons-
ten — eifersiichtig um die Macht des eigenen Denkens besorgt — gern selbst
vorbehilt. Als »Hiiter des Seins« und dessen Verkiinder denkt er ihm, dem
Sein, schon einmal voraus. Denkt den »anderen Anfang«. Denn aufer ihn
»zu denken« fillt dem Logozentriker — fiir den es stets nur ein >Mehr des
Gleichen« gibt — nichts ein. Und so wird es mit dem Denken nicht nur
chronisch zu viel, das Unternehmen kippt ins »Wahnhafte«, wie Marion
Heinz zutreffend diagnostiziert. (Professorin fiir Philosophie in Siegen
und Teilnehmerin am SWR2-Forumsgesprich zu Heideggers Denkmal-
sturz). In Heideggers Nachlass ist sie auf dessen »Danksagung« an die Ad-
resse des »Seins« gestoflen: »Ich danke dem Sein, denn das Sein gebiert
mir die Liebe zum Namenlosen des unscheinbaren Denkens.« - Ist es auch
Wahnsinn, so hat es doch Methode. An der von Heinz zitierten Stelle ist,
verklausuliert, vom Richtigen die Rede. Vom authentisch anderen Anfang,
von Nichtdenken. Allerdings einem blof gedachten.

Seinsdenken und Seinsgerede statt Seinserfahrung. Ein Unterschied ums
Ganze. Heidegger betreibt immer nur Seinsdenken und produziert stets
Seinsgerede. Ich weifd nicht, was auf dem »Feldweg« in Heideggers Kopf
vorging, wihrend er ihn abgeschritten hat. Wahrscheinlich hat er auch hier
unentwegt dem Sein voraus- und nachgedacht und dessen Endlosroman
sprachakrobatisch fortgesponnen. Die wenigen Textseiten von Heideggers
»Feldweg«, die man im ersten Moment mit der Anleitung zu einer yogi-

208

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Geh-Meditation verwechseln kénnte, bringen in Wahrheit eine ein-
zige idiosynkratische Selbstinszenierungspose zum Ausdruck, die allein
vom Seins-Vordenker eingenommen werden kann. Weil sie auch nur ihm
zusteht. — Seinsdenken statt Seinserfahrung. Darin besteht — nach mei-
ner Gewichtung — der >primire Murks< von Heideggers »vermurkstem
Seinsdenken«. Dass er es lediglich zum Desiderat des »anderen Anfangs«
schafft, nicht bis zu dessen Verwirklichung oder Manifestation qua yogi-
schem Exerzitium. Das keine Ubung des Denkens ist, vielmehr eine der
Unterbrechung des Denkens, eine Ubung in Nichtdenken. Ein anderer An-
fang >in Permanenz«. Der sich in regelmifiger Wiederholung vom gleich-
falls fortdauernden >ersten Anfang< absto3t, von dem des Denkens, der Re-
flexion, des Theoretisierens. Dieser >primire Murks< des Heideggerschen
Seinsdenkens interessiert die konventionellen Heidegger-Exegeten und —
Kritiker nicht. Sie bemerken ihn auch gar nicht. Alle stiirzen sie sich auf
den >sekundiren Murks«<. Dass Heideggers anderer >Denkanfang« mit dem
>Stindenfall der Metaphysik< — dem bereits in der abendlindischen Friihe
stattgehabten Abfall vom Sein und Seinsdenken — aufzurdumen gedenke.
Und dadurch die gesamte seitherige (Denk)Geschichte in eine Verfallsge-
schichte umdichte. Wohingegen diese zunichst einmal eine Aufstiegs- und
Erfolgsgeschichte gewesen ist.

In Wirklichkeit fallen die immensen Kosten dieser Erfolgsstory — des
Logozentrismus in Theorie und Praxis, der Metaphysik und ihrer >techni-
schen Verlingerung« ins »Gestell« — erst an deren Kulminationspunkt an.
Sowohl Heidegger als auch Adorno und Horkheimer — und bis zu einem
gewissen Grad ebenso Walter Benjamin und Ludwig Wittgenstein — haben
seit Beginn des 20. Jahrhunderts den Gefihrdungen des Humanen infolge
eines ungeziigelten Logozentrismus nachgedacht und nach Alternativen
Ausschau gehalten. Versuche, die bei einem jeden von ihnen in die Aporie
fuhrten, an theoretischer und praktischer Weglosigkeit gescheitert sind.
Das auf »Gelassenheit« zielende »besinnliche Denken« bei Heidegger wie
auch das von Adorno ins Spiel gebrachte »nicht identifizierende« oder »mi-
metische« Denken haben sich als untaugliche Initiationsversuche eines
>anderen Anfangs«< erwiesen. Vergebliche Bemiithungen, sich das rechnen-
de oder instrumentelle Denken wiederum auf dem Denkweg einfach aus
dem Kopf zu schlagen. — Die angemessene intellektuelle Reaktion auf sol-
che Vergeblichkeit bestiinde im Voranschreiten zur nicht logozentrischen
mentalen Pragmatik des yogischen Exerzitiums. Nicht, wozu Rudiger Saf-
ranski rit, etwa im Rekurs auf den Heidegger von »Sein und Zeit« und das
»Paradox der Eigentlichkeit«. Fiir dessen Handlungsdevise kann sich Saf-

209

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ranski noch immer begeistern: »Tu, was du willst, aber was du tust, tu ganz,
mit aller Intensitit.« Oder: »Du hast keinen Sinn, aufler du machst einen.«
Auch diese fragwiirdige Idee darf man zweifellos der mit Heideggers »Sein
und Zeit« vollzogenen »philosophischen Weichenstellung« zuordnen, »die
einen Knotenpunkt im Denken des 20. Jahrhunderts darstellt«, wie sich
Axel Honneth ausdriickt. Es ist nur nicht die Weichenstellung, auf die es
in der Gegenwart ankime.

Und nun abschliefend unser Schlusswort zum stertidren Murks< im
Zusammenhang mit Heideggers Seinsdenken, dem Murks der Schwarzen
Hefte. Das Lehrhafte ist hier gleich Null. Dieser Murks verdiente in den
Orkus gespiilt zu werden. Zu schibig selbst und unappetitlich, um sich mit
dem Papier, auf dem er festgehalten ist, den Hintern abzuwischen. Selbst-
verstindlich kann man es blumiger sagen. Etwa so: »Die ganzen »>Schwar-
zen Hefte< sind gnostische Exerzitien. Eine Mischung aus Begriffsdeli-
rium und Rosenkranzgebet, um autosuggestiv Fithlung zu halten mit dem
»Seyn«.« Bravo, Riidiger Safranski. Gut gebriillt, Léwe von Badenweiler.

P.S. »Man wird sich klarmachen miissen, dass dieses Denkenc, so
Honneths Gesamturteil Heidegger betreffend, »eine philosophische Wei-
chenstellung vollzieht, die einen Knotenpunkt im Denken des 20. Jahrhun-
derts vollzieht, von der wir uns deswegen gar nicht einfach 16sen kénnen.«
Und weshalb der Autor von >Der Intellektuelle als Yogi< ihn auch gern im
Club der toten Denker besucht hitte. Wissend und doch gleichzeitig ig-
norierend, dass selbst das fingierte Gesprich mit einem wahrscheinlich
nicht nur Gesprichsunwilligen, sondern gesprichsunfihigen Egomanen,
nicht sehr weit gefithrt hitte. Um Honneths Wendung zu variieren: Man
wird sich klarmachen miissen, wie denn dies in ein und derselben Person
zusammengeht. »Ein Knotenpunkt im philosophischen Denken des 2o0.
Jahrhunderts« und ein sich zeitweise zum »Wahnsystem« (Honneth) auf-
gipfelnder pathologischer Narzissmus. — Eine Frage, die wie in dhnlichen
Fillen wahrscheinlich nie befriedigend zu beantworten sein wird. Gesual-
do schrieb und vertonte Madrigale >zum Weinen schon«< — und lieft die ge-
liebte Frau wegen Untreue meucheln und das der Verbindung entsprossene
Kindlein vierteilen. Da wirkt die Persénlichkeitsspaltung des Seinsdenkers
und Sudelheftschreibers Heidegger vergleichsweise harmlos. Tendenziell
verharmlosend sollte die Charakterzeichnung darum aber nicht geraten.
Wie dem Eindruck nach bei Safranski, wenn er Heideggers »Larmoyanz«
im Zusammenhang mit dem Lehrverbot nach 1945 einerseits und der Tat-
sache andererseits, kein einziges Wort tiber fremdes Leid zu verlieren, fol-
gendermaflen kommentiert: »Das zeigt Ziige von Verhirtung, Empathie-

210

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

losigkeit, Riicksichtslosigkeit, Egozentrik.« Im Ernst? Lediglich »Ziige« all
dieser >Schwichen«<?

Heidegger katapultiert sich mit seinem narzisstischen Vordenkertum,
so mochte ich doch festhalten, nicht lediglich in die bekannte intellektuelle
Gottesposition. Vielmehr in eine singulire, ihm allein vorbehaltene >Gott-
gleichheit« dem Duktus und der Gebirde nach, wie sie in ihrer Groflen-
phantasie wohl von keinem anderen Intellektuellen des 19. und 20. Jahr-
hunderts tibertroffen wird (der nach seinem >Turiner Zusammenbruch<im
klinischen Maf3stab unzurechnungsfihige Nietzsche scheidet bei diesem
Vergleich aus). Dass ein Denker, ein Intellektueller, der, weil er von den
Zinnen der Gottesposition aus »grof8 denkt«, deswegen nicht nur »grof3
irrt«, sondern mitunter auch wahnwitzigen Murks produziert, dies gibt je-
dem auf Normalniveau Denkenden Ritsel auf. Auch Intellektuellen >auf
Normalniveau«. Die — sofern sie zu realistischer Selbsteinschitzung in der
Lage sind — eine gewisse sMurksrate< bei den eigenen gedanklichen Krea-
tionen lieber nicht ausschlieflen. Eine solche vom Format Heideggers aller-
dings schon. Was wiederum nichts daran dndert, dass man sich hier mit
einem beunruhigenden, ja verstérenden Phinomen konfrontiert sieht. Das
deutlich den trivialen Tatbestand eines »irren ist menschlich« tiberschreitet.
Das Feld des >bios theoretikos<: ein >Attraktor< fiir narzisstische Energien mit der
Folge starker Wahrnehmungs- und Wahrheitsverzerrung. — Ein weites Feld.
Und eines fiir Analyse und Reflexion. Was an dieser Stelle nicht zu leisten
ist. Daher lediglich eine Feststellung und im Anschluss an sie ein paar
Fragen, denen nachzugehen mir lohnend erschiene.

Die Feststellung, oder sagen wir meine Beobachtung: Ein Riickgang
auf die Reflexionsstufe von Heideggers »Sein und Zeit« — das »den Reich-
tum der Beziige, die wir zur Welt einnehmen kénnen« betont, d.h. dass
unser Weltverhidltnis »nicht mit Erkennen anfingt, sondern mit Han-
deln, im Grunde ein pragmatistischer Ansatz« (Safranski) — dieser Rekurs
bringt am Brennpunkt >Denken und Narzissmus« die Analyse nicht wirk-
lich voran. Nicht zuletzt aufgrund des Umstands, dass die daseinsanalyti-
sche Pramisse — »dass unser Zugang zur Welt eben nicht ein kognitiver ist,
ein durch das Bewusstsein organisierter, sondern ein handelnder, ein pra-
xishafter« (Honneth) — die Moglichkeit eines >dritten Wirklichkeitsverhalt-
nisses< gar nicht kennt, wie sie sich durch eine bewusst arrangierte yogi-
sche Ubungspragmatik ersffnen wiirde. Womit sich mir eine erste, schon
entscheidende Frage stellt: Konnte es sein, dass die wahrnehmungs- und
wahrheitsverzerrende Riickkoppelungsschleife aus Denken und Selbstlie-
be resp. von Theorie/Diskurs und intellektueller Aufmerksamkeitsrivali-

211

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tit nur durch eine die Ego-Bediirftigkeit neutralisierende bzw. sie kalmie-
rende yogische Aufmerksambkeitspraktik wirksam unterbrochen werden
kann? Welche anteilige Rolle spielte dann trotzdem noch eine allgemeinere
>cultura animi< (Cicero) im Sinne einer Seelen- und Herzensbildung? An
der es bei Heidegger aufer der fehlenden politischen Bildung ebenfalls ge-
mangelt hat, um es vorsichtig zu formulieren. Endlich: Wie ungiinstig oder
abtriglich sind in diesem Zusammenhang die institutionalisierten Herr-
schafts- und Hierarchieverhiltnisse im sozialen Subsystem >bios theoreti-
kos<? Oder direkt gefragt: »Sollte es sich so verhalten, dass speziell auf uni-
versitiren Lehrstithlen (beispielsweise einem Heidegger-Lehrstuhl) Fragen
wie diese beziiglich des nétigen Forschungseifers nicht in besten Hinden
sind?« — Wem dies zu suggestiv gefragt ist, der moge mich widerlegen. Es
wiirde mich freuen!

79

Gerangel um einen mit Nieten besetzten Lehrstuhl

Den es gar nicht gibt. Himmel, was fiir ein Plot! Wenn jetzt noch ein Mord
geschieht — Leichen im Keller hat’s genug —, ist der ARD-Tatort an der Uni
Freiburg perfekt. — Da haben wir den Salat. >Der Intellektuelle als Yogi«
kann nicht, wie versprochen, ohne Krimieinlage zu Ende gebracht werden.
Von Obama hitte ich lernen kénnen, dass man nicht ohne Not rote Linien
zieht. Man weif$ nie, wann sich die Chronik der laufenden Ereignisse iiber-
schldgt. Doch eins nach dem anderen. Das Verbrechen schreit nach liicken-
loser Aufklirung.

Der Stein kam noch vor Einbruch des Ereignisses ins Rollen. Niemand
ahnte etwas von den braunen Heften und ihrem Geschmiere, als die Frei-
burger Universitit den weltberithmten Heidegger-Lehrstuhl am Fufle des
Schwarzwalds zur mickrigen Juniorprofessur degradierte. Jenen Lehr-
stuhl, den es, glaubt man der Zeugenaussage des Universititsrektors, {iber-
haupt nicht gibt. Da soll nun in Zukunft ein Juniorprofessor drauf. »Junior-
professurs, sagt Lutz Hachmeister, »ein schrecklicher Begriff«. Wie bitte?
Hat man ihn auf einer Juniorprofessur schon mal gefoltert? Sicher nicht.
Solche Kithnheiten machen ihn aber fiir den Regieposten beim Tatort inte-
ressant. — Viel wichtiger die Frage: Wohin mit dem jetzigen Lehrstuhlinha-
ber? Dem — er hat gerade das Rentenalter erreicht — sagt Moderator Eckart
Blum vom SWR2-Forum, nun die Emeritierung »droht«. Wie bitte? Was

212

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist bedrohliches an einer Pensionierung? Dass einer die staatliche Grund-
sicherung fiir Professoren bezieht?

Wichtiger als die Frage, ob dem gesetzlichen Verfallsdatum gemifd
Guinter Figal vom Lehrstuhl fliegt und auf Hartz IV landet, ist jedoch die
Existenzfrage. OD es jenen Lehrstuhl jemals gegeben hat. Den Tumult, den
die Intellektuellen wegen der Antiquitit veranstalten, erregt natiirlich so-
gleich den Verdacht des Kommissars, dass es nicht mit rechten Dingen
zugeht. Dass sich >Tschurnalisten< echauffieren ist verstindlich, sie stiir-
zen sich auf jedes Krawallthema. Intellektuelle indes, man sollte meinen
»das Ereignis< bietet ihnen Stoff genug. Aber nein. Jung und Alt auf den
Beinen. Den Emeritus Volker Gerhardt — ein ausgemachter Anti-Heideg-
gerianer unter den Philosophieprofessoren — treibt es ebenso auf die Barri-
kaden wie den Allerjiingsten, den Bonner Markus Gabriel, »Deutschlands
jungster Philosophieprofessor«. Einem breiteren Publikum hat er bereits
klar machen kénnen, »Warum es die Welt nicht gibt«. Wenn uns also je-
mand erkliren kann, ob es den Heidegger-Lehrstuhl wirklich gibt und
warum nicht vielmehr nicht, dann doch wohl dieser junge Mann. Seine
Richtung nennt sich schliefflich »neuer Realismus«. — Doch mochte ich
bei Redaktionsschluss des Buchs der noch ausstehenden Beweisaufnahme
nicht vorgreifen. Und beschrinke mich darauf, nochmals Lutz Hachmeis-
ter in den Zeugenstand zu bitten, um darzulegen, warum es einen Heideg-
ger-Lehrstuhl — gleichgiiltig, ob es ihn gegeben hat oder nicht — dennoch
geben miisste. Wegen der filligen »zeithistorischen Reflexion Heideggers,
in deren Richtung die Freiburger Universitit bis heute »praktisch keine
Anstrengungen unternommen hat«, so Hachmeister. Wo »eigentlich Wis-
senschaftsgeschichte, Fachgeschichte so zum Standard wird, da ist ja fast
jeder Assistent erforscht«. Und man der Uni Freiburg daher »nur dringend
anraten« konne, »endlich mal auch in den Ring zu steigen und mit der
akademischen Potenz, die sie nun mal hat, eine kritisch-analytische Hei-
degger-Forschung zu betreiben«.

Wir sind beim >Dollpunkt« angekommen. Wenn es — so kombiniert
der Kommissar — einen Heidegger-Lehrstuhl geben muss (dies schilt sich
schlieflich als gemeinsamer Nenner der intellektuellen Zwischenrufe he-
raus), um »kritisch-analytische Heidegger-Forschung« betreiben zu kén-
nen: Was ist dann in den zuriickliegenden Jahrzehnten — bald sechs an der
Zahl — mit den auf Heidegger folgenden Lehrstuhlinhabern losgewesen?
Allesamt Nieten? Anscheinend. Die letzte von ihnen nun méchte die Uni-
versititsleitung piinktlich in den Ruhestand verabschieden. Ein Aufschrei
der Entriistung. Und natiirlich von Seiten der Protestierenden die Versiche-

213

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rung, in Zukunft werde alles besser. — Die gleichen Protestler bestitigen,
dass die Jahrzehnte wihrende Fehlanzeige in puncto »kritisch-analytische
Heidegger-Forschung« nicht der Unzuginglichkeit von Quellenmaterial
geschuldet ist. »Das heifdt tiber die Person Heideggers hitten wir Illusio-
nen schon seit lingerer Zeit nicht mehr haben diirfen.« So Axel Honneth,
der hier sichtlich untertreibt. Auch Riidiger Safranski gibt sich entspannt:
»Wie schon gesagt, mich iiberrascht das neue Material im Grundsatz nicht.
Zunichst einmal glaube ich, dass jetzt nicht mehr allzu viel kommen wird.
Wenn man sich einmal klargemacht hat, dass Heidegger in einem wichti-
gen Teil seines Lebens ein nationalsozialistischer Revolutionir war, wird es
wahrscheinlich nicht noch ganz furchtbare Enthiillungen geben.«

Kénnte man Letzteres nicht schon wieder so verstehen, dass — wenn
»jetzt nicht mehr allzu viel kommen wird« — man den Heidegger-Lehrstuhl
im Grundsatz auch gar nicht braucht? — Und wo kriegen wir jetzt noch einen
Morder her? frage ich den Kommissar. Der winkt blof ab. Alles Theater, mer-
ken Sie’s denn nicht? Herr Keuner, der Denkende, pflichtet ihm bei. Lehr
mich keiner die Tuis kennen! Lauter Schauspieler, nur keine wirklich guten.
So Keuner. Sein Schopfer im Club der toten Denker sieht es genauso. Sonst
hitte Brechts Kartoffelgesicht nicht wieder dieses breite Grinsen aufgesetzt.

Enden wir ziinftig mit Theaterdonner. »Austreibung des Geistes« titelte
die NZZ mit Blick auf die Umwidmung des Heidegger-Lehrstuhls. Wie soll
man denn da noch das Ereignis mit den Schwarzen Heften angemessen
qualifizieren? Vielleicht: Ausgiefung des heillosen Ungeistes aus Jauche-
kiibeln?

P.S. Sogar der letzten aus der Serie anscheinender Nieten auf dem am
Mafdstab der »ontologischen Differenz« gemessen moglicherweise »seien-
den, vielleicht aber auch nur so genannten Heidegger-Lehrstuhl, Giinter
Figal, ist die Ergiefung des Jauchekiibels iibel bekommen. Aber er war auch
total iiberlastet bzw. hatte sich {ibernommen. Neben seiner Forschungs-
und Lehrtitigkeit auf einem dubiosen Lehrstuhl saf er zu allem Uberfluss
der Heidegger-Gesellschaft zu Messkirch vor. Einem wenig bekannten
schwibisch-alemannischen Trachtenverein im Freiburger Hinterland, der
nichtsdestotrotz seit Jahrzehnten dort seinen provinziellen Schabernack
treibt. Der Stress erhohte sich fiir Figal, als unsachgemifie Forderungen
nach einer grofleren Tagung iiber das noch grofere Ereignis an ihn und den
Vorsitz der Gesellschaft herangetragen wurden. Man ging irrigerweise da-
von aus, nach jahrzehntelanger Forschungsflaute béten die Braunen Hefte
jetzt endlich gentigend Stoff fiir kritisch-analytische Heidegger-Forschung.
Gegen zudringliche Fragen einer Journalistin der Badischen Zeitung setz-

214

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te sich Figal tapfer zur Wehr: »Ich neige dazu, die Dinge reifen zu lassen.«
Zu diesem Zeitpunkt hatte er jedoch den Bettel bereits hingeschmissen
und Messkirch, d.h. den dortigen Stuhl des Vorsitzenden, fluchtartig ver-
lassen. Um nach Freiburg zu eilen und wenigstens seinen Lehrstuhl vor
Gericht zu verteidigen. Wer am Ende welchen Stuhl bekommt und sich
dann mit dem nétigen Sitzfleisch an die vor sich hindiimpelnde kritisch-
analytische Heidegger-Forschung begeben wird, darauf mochte bei Redak-
tionsschluss niemand aus dem Kreise der Peers eine Wette abschlieflen.

80

Stille iiber der Zeit

Zu den von geisteswissenschaftlichen Intellektuellen gern bedienten Su-
jets der Besinnlichkeitsliteratur in unserer schnelllebigen Zeit zihlt das
der Zeit. Die der Beschleunigung wird damit natiirlich nicht aufgehalten.
Dem Kaiser, was des Kaisers ist und das Besinnliche nach Feierabend. Es
macht aber gute Laune: Vom Kirchenvater Augustinus bis zur Marschallin
im Rosenkavalier viele sinnreiche Worte tiber die Zeit zitiert zu finden.
Ein sonderbar Ding, die Zeit. Ungefragt weifl jeder worum es geht. Da-
nach gefragt, steht man auf dem Schlauch. Der Romanist Harald Weinrich
hat sich humanistisch bildungsgesittigt dem Thema zugewandt und der
Wissenschaftsjournalist Stephan Klein sich seiner im Ton der neuen Sach-
lichkeit angenommen. Und aufler ihnen noch andere. Beispielsweise Peter
Sloterdijk mit »Zorn und Zeit«. Beim leidigen Thema Zeit platzt jedem
irgendwann der Kragen.

Der noch fehlt in der Reihe, hat inzwischen nachgezogen. Riidiger Saf-
ranski. Zurzeit treibt ihn zwar auch die Sorge um, dass Deutschland und
Badenweiler mit der Schwarzwaldromantik als »funktionierender Staat«
durch Staaten, die nicht funktionieren, in »Kalamititen« hineingezogen
werden konnten. Aber da ist das Zeitthema auch wieder eine wunderbare
Gelegenheit, sich nach neugermanistischer Biedermeierart ein bisschen
die Sorgen und die Zeit zu vertreiben. Zum Beispiel die »gar nicht lang-
weiligen« 200 Seiten Heidegger-Vorlesung {iber Langeweile haben Saf-
ranski schon immer restlos begeistert. Einfach hinreifend, wie Heidegger
die zihe Zeit der tiefen Langeweile als schweigend hin- und herziehende
Nebel beschreibe, die sich dem Gelangweilten lastend aufs Gemiit legen.
Und in »Sein und Zeit« beeindruckt ihn, wie Heidegger sich die ewige

215

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sorge der Menschen erklirt. Safranski: »Warum sind sie nur immer be-
sorgt und wollen die Dinge beherrschen? Seine Antwort lautet: Sie spiiren
unterschwellig, dass ihr groler Widerpart die Zeit ist. Man sucht nach der
Haltbarkeit des Seins, weil man die Herausforderung der Zeit nicht aus-
hilt.« — Safranski lesend kann man sie anscheinend ganz gut aushalten.
Und auch, dass sie sich immer weiter beschleunigt. Nicht die Herausforde-
rung, die Zeit natiirlich.

Was Hartmut Rosa nur bestitigen kann. Unser >Be- und Entschleuni-
gungspapst¢, wie ihn Alex Riihle tituliert. Seine beiden Enzykliken (»Be-
schleunigung — die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne« von
2005 sowie »Beschleunigung und Entfremdung« von 2013) gehéren zu den
Biichern, die dem Leser Dinge tiber Zeit und Beschleunigung mitteilen,
von denen er andernorts nichts erfihrt. Rosa, der Soziologe, wirmt nicht die
ollen Kamellen tiber Zeit und Ewigkeit auf, damit es einem warm ums Herz
wird, wihrend die Beschleunigung ihren Lauf nimmt. Dafiir ist ihm, dem
rasenden Schnellredner, die Zeit zu schade. Und der Beschleunigungsto-
talitarismus eine zu ernste Sache. Ja, Rosa spricht von Totalitarismus in
Anbetracht der »stummen« Zeitnormen der Moderne, die sich durch das
Zeitregime der digitalen Medien lediglich noch einmal verschirft habe.
Kein politischer Totalitarismus also, vielmehr ein in die »stumme Spra-
che« sich stindig beschleunigender Arbeits- und Lebensverhiltnisse ein-
gebauter Totalitarismus temporaler Zwangsmechanismen. Der von jeder-
mann mental und physisch erfahrbare Ausdruck dieses Totalitarismus ist
kein politischer, sondern ein existenzieller: nicht Diktatur, es ist »Entfrem-
dung«, unter der man leidet. — Rosa rehabilitiert den von der kritischen
Gesellschaftstheorie ausgemusterten Begriff der Entfremdung. Und er hat
die Plausibilitit auf seiner Seite. Das Gefiihl der Entfremdung verweise auf
eine Stérung des Verhiltnisses zwischen Selbst und Welt, die sich an »Ent-
sinnlichung« festmachen lasse. Der Reichtum und die schiere Masse an
Dingen (Informationen inbegriffen), die wir pro Zeiteinheit — die immer
kiirzer bemessen ist — konsumieren sollen, machte die >Realisierung des
Gebrauchswerts< der Gegenstinde und Ereignisse unmoglich. Und macht
damit Erfahrung unmdglich, nicht zuletzt auch die Erfahrung unserer
selbst. »Erlebnisreich und erfahrungsarm«, wie dies Walter Benjamin
bereits in den 1920er- und 1930er-Jahren am aufkommenden Konsumka-
pitalismus hat beobachten kénnen. Rosas Fazit: »Selbstentfremdung und
Weltentfremdung bezeichnen nicht zwei unterschiedliche Pathologien,
sondern zwei Seiten einer Medaille. Sie resultieren aus einem Verstummen
der Resonanzachsen zwischen Selbst und Welt.«

216

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resonanz heiflt die >sMangelware« in der paradiesischen Warenwelt der
Spitmoderne. Der Resonanzentzug, durch den das Leben im Uberfluss in
den pathologischen Zustand der Entfremdung kippt. Noch der konsum-
gesellschaftliche Mensch projiziert sein elementares Sinnbediirfnis auf
das >Drauflen< der Welt. Doch sie bleibt stumm, keine Antwort. Mit dem
Smartphone ldsst sich die Verbindung nicht herstellen. »Fiir spitmoder-
ne Subjekte ist die Welt (das Selbst eingeschlossen) stumm, kalt, gleich-
giiltig und sogar abstoflend geworden. Dies weist allerdings auf eine du-
Rerst tiefgehende Form der Entfremdung hin, wenn >Responsivitit« in der
Selbst-Welt-Beziehung denn wirklich das >Gegenteil< von Entfremdung
ist.« — Zerbricht sich Rosa nun den Kopf dariiber, wie man gesellschaft-
lich von der Entfremdung wieder zur Resonanz gelangen konnte? Dies
Unterfangen ldsst er schon deshalb bleiben, weil wir dazu »natiirlich eine
ausgearbeitete Konzeption des nicht entfremdeten Lebens« benétigten,
wovon er momentan nicht einmal eine »Skizze« anfertigen kénnte. Selbst
wenn aus dem Bisherigen ersichtlich sei, »dass die Idee des guten Lebens
letztlich auf ein Leben verweisen konnte, das reich an vielschichtigen Re-
sonanzerfahrungen ist und das sich entlang erkennbarer Resonanzachsen
einschwingt«. (Die Zitate hier sowie im Folgenden aus Rosas »Beschleuni-
gung und Entfremdung«.)

Einleitend hatte Rosa angekiindigt, in diesem Buch werde er »zu jener
Frage zuriickkehren, die uns Menschen am wichtigsten ist: der Frage nach
dem guten Leben — und der Frage danach, warum wir eigentlich kein gutes
Leben haben (denn ich gehe zunichst davon aus, dass unser persénliches
und gesellschaftliches Leben unter den gegenwirtigen Bedingungen drin-
gend reformbediirftig ist).« Seine Riickkehr zur Frage des guten Lebens
beschrinkt sich schliellich darauf, diese Frage als solche zu stellen und die
moglichen Antworten ganz allgemein an das Postulat resp. das Kriterium
der Resonanzfihigkeit zu kniipfen. Ein Mehr an Konkretion hilt er nicht
fur erforderlich bei seinem Versuch, »die Tradition der Kritischen Theorie
mit neuem Leben zu erfiillen«. Und auch, um nicht seinerseits in ein quasi
totalitires Befreiungskonzept abzugleiten, ziele der abschlieRende Teil sei-
nes Buchs »nicht auf die Idee eines vollkommen unentfremdeten Lebens,
sondern auf Momente nicht entfremdeter menschlicher Erfahrung«. Die
allgemeine Signatur solcher Momente wiederum scheint ihm in Adornos
Konzept von »Mimesis« vorweggenommen: »Adornos Gegenmittel ldsst
sich meines Erachtens genau mit Bezug auf die komplementire Vorstel-
lung eines responsiven, wechselseitigen Verhiltnisses zwischen Selbst und
Welt bestimmen.« — Der responsive Leser merkt, wohin die Reise geht.

217

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit seinem Riickbezug auf Adorno verweist uns Rosa bei der Suche nach
einem probaten »Gegenmittel« auf das altbewihrte »in der westlichen
Welt«. Auf »die Kunst, Dichtung und Musik vor allem«. Auflerdem denkt
er an »die Religion« als Antidot. Heift dies: fiir Rosa fiihrt die Reise >zu-
riick zur Resonanz«<ins Museum (die Galerie, das Konzert, die Lesung) und
in die Kirche (den Tempel, den Ashram)?

Doch wie tauglich erscheint der Versuch, wie eh und je mit Kunst und
Religion »die Responsivitit sicherzustellen«? So scharfsinnig Rosas Ana-
lyse, so konventionell sein Ratschlag als Antwort auf die Herausforderung,
»dass unser personliches und gesellschaftliches Leben unter den gegen-
wirtigen Bedingungen dringend reformbediirftig ist«. Die erforderlichen
»Momente nicht entfremdeter menschlicher Erfahrung« als in Kunst und
Religion immer schon angelegte, sozusagen parat liegende zu veranschla-
gen, zeugt tiberdies von einem Mangel an kritischer Wiirdigung der Em-
pirie an dieser Stelle (des Kunst- und Kulturbetriebs und des Marktes der
Religionen), die bei einem Sozialwissenschaftler verwundert. Findet Rosa
nicht die Zeit, einmal einen Blick auf Kollege Ullrichs Entzauberung des
Kunstglaubens, seiner Ideologie resp. Utopie zu werfen? Oder sollte Rosa
unter Kunst eher die niederschwelligen, breitenwirksamen Kreativititsan-
gebote verstehen wie Topfern und Malen an der Volkshochschule? — Halten
wir ihm, Rosa, auf alle Fille seine schonungslose Analyse des Beschleuni-
gungstotalitarismus und der digitalen Zeitdespotie zu Gute. Und dass er
uns verschont mit Lebenskunstweisheiten tiber »Chronos« und »Kairos«.

Der unscheinbarsten und geringfiigigsten aller Ubungskiinste, der
im besten Sinne >chronosvergessenen« yogischen Aufmerksambkeitskunst,
wird jeder Augenblick, da sie sich Zeit zum Uben nimmt, zum kairologi-
schen. Jeder Augenblick ist der richtige. Fiir »Stille iiber der Zeit«. — Wer,
wie Brecht, »zeitig in die Leere« geht, der kehrt erfiillt aus ihr zuriick. Mit
einer Fiille an »Responsivitit« und »Resonanzerfahrung«. Die sich nichts
anderem als eben jener Stille iiber der Zeit verdanken. Nicht noch so vieler
Worte iiber die Zeit.

P.S. Nichtsdestotrotz gleich noch ein Wort iiber die Zeit. Die Zeit der
Ubung und die Zeit danach. Die der im yogischen Schweigen erlebten
>Stille iiber der Zeit« nachfolgende Zeit der Fortsetzung unserer Alltags-
beschiftigung unterscheidet sich von den Zeiten der Beschiftigung, denen
keine meditative Stille vorangegangen ist. Byung-Chul Han hat sich die
Metapher »Duft der Zeit« einfallen lassen, die sich auch in unserem Zu-
sammenhang anbietet. Er hat sie Marcel Proust nachempfunden. Dessen
>Madeleine-Verfahrens, die Zeit — die vergangene oder »verlorene« Zeit in

218

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diesem Fall — wieder »duften zu lassen«. Eine durchs Erweckungsverfah-
ren der in den Tee getauchten Madeleine initiierten Zeit des Erzihlens.
Erzihlte Zeit hat fir Han jene Eigenschaften, die der >duftlosens, weil
»entleerten« und eigentlich »entzeitlichten« Zeit abhanden gekommen
sind: die Eigenschaft des Gerichtet-seins und der Gespanntheit als Aus-
druck »temporaler Gravitation« sowie die Eigenschaft der Dauer. Die ent-
leerte und damit duftlos gewordene Zeit ist ohne Dauer und mit dem Ge-
fuhl der Hektik verbunden, ohne Spannkraft und ungerichtet, »temporal
zerstreut«: sie »schwirrt«. — Fiir dieses »Schwirren«, die »temporale Zer-
streuung« oder die Entleerung der Zeit sei, so Hans Einwand gegen Rosas
Beschleunigungstheorie, nicht die Beschleunigung primir verantwortlich.
Eher umgekehrt sei wahllose Beschleunigung die Folge vorausgegangener
»Entzeitlichung, also bereits stattgehabter zeitlicher Entleerung. Ein Ein-
wand, gegen den sich wiederum einwenden lisst, dass ab einer gewissen
Eskalationsstufe der Beschleunigung weitere und nochmals beschleunigte
Zeitentleerung vorprogrammiert sein diirfte.

Hans Biichlein »Duft der Zeit« ist im Ubrigen — der Untertitel weist
darauf hin — ein Plidoyer fiir die »Kunst des Verweilens«. Fiir den Versuch,
die Zeit wieder dauern zu lassen. Durch Erzihlen, Mufle und die Rehabi-
litierung der »Vita contemplativa«. Womit er bei Rosa gewiss offene Tiiren
einrennt. Und wie dieser die Frage nach der konkreten Praktik geflissentlich
vermieden hat. Durch die man den Kopf tiberhaupt erst wieder frei beki-
me fir geistig so anspruchsvolles Titigsein wie Kontemplation und Mufe.
Und erst recht eine solch lange und gemichliche Erzihlzeit, wie die von
Prousts »A la recherche du temps perdu«. Hans schénes Schlusswort von
»Duft der Zeit« ist dafiir sehr viel kiirzer: »Das kontemplative Verweilen
gibt Zeit. Es weitet das Sein, das mehr ist als Tétig-Sein. Das Leben ge-
winnt an Zeit und Raum, an Dauer und Weite, wenn es das kontemplative
Vermdogen wiedergewinnt. [...] Notwendig ist eine Revitalisierung der vita
contemplativa, denn diese schligt Atemrdume auf. Vielleicht verdankt der
Geist selbst seine Entstehung einem Uberschuss an Zeit, einem otium, ja
einer Langsamkeit des Atems. [...] Wer aufler Atem gerit, ist ohne Geist.«
(Byung-Chul Han, Duft der Zeit — Ein philosophischer Essay zur Kunst des
Verweilens, Bielefeld 2009, S. 111).

Nach so viel Beredsamkeit, Aufruf zu Besinnung, verbal intensiviertem
>Ruf der Stille«: wieder einmal genau der richtige Zeitpunkt zur yogischen
Ubung - genug der Worte, kein weiteres, einmal nicht denken und spre-
chen, nur atmen.

219

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

81

Der alte Mann und die Meditation

Wann hat sich innerhalb der deutschsprachigen akademischen Philoso-
phie, im obersten Stockwerk des Elfenbeinturms, zuletzt derart Unerhor-
tes zugetragen? Und dabei vollkommen unbemerkt und unbeachtet von
Gelehrtenschaft und intellektueller Offentlichkeit. Kein Feuilletonschrei-
ber, der auch nur am Rande etwas erwihnt hitte. Doch nicht nur darum
kein Ereignis, kein Event. Denn bei diesem ganz und gar Ungewdhnli-
chen, ja Inkommensurablen, handelt es sich auch der Natur des Vorgangs
nach um eine »stille Begebenheit< im wiirdigen Wortsinne. Und der Um-
stand, dass diese >stille und zugleich unerhérte Begebenheit« vom >Betrieb«
ginzlich ignoriert worden ist, hat ihren >Protagonisten< vermutlich auch
vor etwas bewahrt. Dass eine herausragende Personlichkeit der akademi-
schen Welt, ein iiber die Landesgrenzen anerkannter Philosoph von Rang,
die >Kunst still zu sitzen«< praktizieren und sich zu diesem Zweck in der
Ubung des mystischen Schweigens unterrichten lassen méchte — dieses
sehr personliche Bekenntnis Ernst Tugendhats konnte bei selbst nur méafi-
ger diskursiver Beleuchtung Abwehrreflexe seitens der Peers provozieren,
vom nachsichtigen Belidcheln bis zur altersrassistischen Sottise.

Denn Ernst Tugendhat hat seinen akademischen Tabubruch im vor-
geriickten Alter begangen. Nach seiner Riickkehr aus der Emigration zihlt
der vor den Nationalsozialisten geflohene Jude Ernst Tugendhat Anfang
der 1950er Jahre in Freiburg zum Hoérer- und Schiilerkreis um Martin
Heidegger. Wihrend eines USA-Aufenthalts 1965 lernt er die angelsich-
sische Sprachphilosophie kennen und fiihlt sich fortan in der >analyti-
schen Philosophie« beheimatet. Der schliefRlich in Berlin und Tiibingen
Lehrende wendet sich in seinen spiteren Arbeiten Themen der Ethik und
der Anthropologie zu. Im Mittelpunkt seiner intellektuellen Altersleiden-
schaft steht nach eigenem Bekunden die Mystik. Und auf deren zunichst
noch theoretischem Terrain bereitet sich dann in dem vom universitiren
Betrieb Abstand gewinnenden Emeritus offenbar etwas vor, das endlich
jenes fiir einen gestandenen Akademiker und weltliufigen Intellektuellen
Unerhérte sich ereignen lisst: Der Uberstieg des kardinalen akademi-
schen Tabus — oder muss man sagen: die intellektuelle Selbstiiberwin-
dung schlechthin? Der Ubergang vom Diskurs zur Ubung als meditativem
Exerzitium.

Ein die philosophisch-intellektuelle Mystik — wie sie Tugendhat bis da-
hin vorgeschwebt hat — transzendierender Schritt, dem allerdings theoreti-

220

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sche bzw. intellektuelle Folgerichtigkeit innewohnt, wie das Beispiel gerade
zeigt. Die einzigartige >Kehre< des Intellektuellen Ernst Tugendhat: seine
Abkehr vom >Logozentrismus«< und die Hinwendung zu einem >Integralis-
mus< von Sprache und Schweigen, von Reflexion und Meditation — datiert
verbunden mit einem beriithrenden persénlichen Eingestindnis aus dem
Jahr 201, als er einem Gesprichspartner im Rundfunk bekennt: »Die
Mystik besteht fiir mich im Wesentlichen darin, dass man von sich selbst
zurlicktritt und ein stirkeres Bewusstsein statt nur von sich selbst und
seinen Wiinschen zu haben von der Welt im Ganzen hat. Ich wiirde ger-
ne jemanden finden, der mich das Meditieren lehrt. Ich leide eigentlich
darunter, dass ich von mir allein aus diese Konzentration, auf das Nichts
gewissermafien, nicht gut fertig bringe. Also das praktische Problem habe
ich noch nicht fiir mich geldst.« — Ein knappes Jahrzehnt davor, 2003, war
Tugendhats »Egozentrizitit und Mystik« erschienen. Seine in diesem Buch
anthropologisch — d.h. nicht theologisch resp. religios — begriindete Mystik
beruft sich explizit nicht prononciert auf »Erfahrung« und/oder »Gefiihlg,
sondern auf ein Wissen und eine diesem entsprechende ethische Haltung.
Es geniige, um die menschliche und gesellschaftliche Beschrinktheit der
egozentristischen Lebensperspektive zu wissen, um ihr eine das Ich dezen-
trierende, sich den Anderen und der Welt 6ffnende, sprich mystische Pers-
pektive und ethisch-praktische Einstellung vorzuziehen. Mit anderen Wor-
ten, Tugendhats sikularisiertes Mystikverstindnis nimmt sich zunichst
noch intellektuell kognitivistisch aus. Denn die den Mystiker als Mystiker
ausweisende einstellungs- und verhaltenspraktische Umkehr oder Ver-
wandlung — »affektive Ausgeglichenheit« oder Seelenruhe plus »Zurtick-
treten von sich« — soll sich allein einem riickhaltlosen Denken, einer zur
(Alters)Weisheit gereiften Reflexion, verdanken.

Eine epistemische Engfithrung des Mystischen — Tugendhat diirfte dies
mit der Zeit gesplirt haben —, die dem Denken bzw. dem Intellekt gleich-
zeitig zu viel und zu wenig zumutet, sie gleichermaflen tiber- und unter-
fordert. Es iiberfordert die motivationale >Anschubkraft« von Reflexion und
verstandesmifiger Einsicht, von diesen allein die verhaltenspraktische
Uberwindung der Egozentrizitit zu erwarten. Ein erfahrungsgemif {iber-
hohter Anspruch, der andererseits dem Denken die ihm durchaus zumut-
bare Einsicht in die eigenen Grenzen erspart — wie auch die Anerkennung
seines >Anderens, des Schweigens und der ihm entspringenden existenziel-
len und ethischen Verwandlungskraft. — Dass sich Tugendhat mit seiner
meditationspraktischen Kehre in diesem Punkt korrigiert hat, wire nun als
schlichte Feststellung das pure Understatement. In Wahrheit haben hier

221

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unbestechlichkeit der Einsicht und intellektuelle Redlichkeit einem mich-
tigen Gravitationsfeld standgehalten. Indem sie nicht kapituliert haben vor
einer mehr als 2000-jihrigen logozentristischen >Theorie und Praxis< des
westlichen Intellektualismus.

Es ist nicht gar so lange her, dass der Autor ein Exemplar seines eben
erschienenen Buches tiber das Schweigen dem mittlerweile Hochbetag-
ten nach Tiibingen schickte. Dieser antwortete — mit der Schreibmaschine
und auf einem der stets von ihm verwendeten Din-A-5-Blitter — hoflich mit
den Worten: »Haben Sie vielen Dank fiir Thr eindrucksvolles Buch. Da ich
schon uralt bin, habe ich darin nur geschnuppert.« Die leise Stimme eines
alten Weisen, die daran erinnern méchte, dass ganze Wagenladungen von
Biichern — einschliefRlich solcher tiber das Schweigen — keinerlei Gewicht
besitzen gegeniiber der tiglich praktizierten Ubungsstunde meditativen
Schweigens?

82

»Der Weise ist ohne Idee« — ohne Praktik ist er nicht

»Der Weise ist ohne Idee« — wie das? Er wird doch kein Hohlkopf sein.
Den Weisen fiir sich entdeckt haben, neben denen, die den Esoterikmarkt
beliefern, die Verfasser von Kompendien zur philosophischen Lebens-
kunst, Ratgeberliteratur fiir den gehobenen Bedarf. Der Weise ist bei ihnen
randvoll mit Ideen, er quillt férmlich {iber vor guten Ideen einer weisen
Lebensfithrung. Dass er ohne Idee sei, behauptet nur einer: der Sinologe
Frangois Jullien.

Unterwegs in Sachen chinesischer Lebensweisheit ist Jullien allerdings
nicht im Zuge einer »Sinnsuche«, weder einer religiés-esotherischen noch
einer philosophisch-lebenskiinstlerischen. Der Franzose ist dem grassie-
renden hoheren Blodsinn der Sinnsuche ausnahmsweise nicht verfallen.
»Leben hat weder einen Sinn, es sei denn durch Projektion und Fabulieren.
Noch ist es sinnlos, [...] es ist auRerhalb des Sinns.« Eine klare Ansage,
die ihren Sprecher als potentiellen Weisen kenntlich macht. - Wenn nicht
Sinnsuche, worin dann besteht fiir den Sinologen Jullien der Zweck seiner
Investigation altchinesischer Weisheitstraditionen? Darin, auf dem »Um-
weg« Uiber das traditionelle chinesische Denken das europdische und des-
sen »griechischen Ursprung« besser zu verstehen. Priziser: dieses iiber-
haupt zu verstehen, des bislang »Ungedachten« an ihm allererst gewahr zu

222

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

werden. Einerseits ein kithnes Unternehmen, andererseits ein aufs Den-
ken beschrinktes. Den europiischen >Logozentrismus«< blo8legend, ohne
die >logozentrische Plattform« zu verlassen.

Frangois Jullien begibt sich auf einen weiten, ferngstlichen Umweg, um
auf demselben endlich so in Griechenland und also in Europa wieder anzu-
kommen, dass er aus dem diskursiven Bannkreis westlicher Intellektuali-
tit nicht hat heraustreten miissen. Denn aus dem gehorigen Abstand der
chinesischen Denkungsart auf die griechisch-europiische zuriickblickend,
erschien es ihm, dass es schon geniige, sich entschieden unterhalb der
begrifflich-spekulativen Kommandohéhe des philosophischen Denkens
zu halten, um auch auf abendlindischem Terrain wieder an die »Logik
der Weisheit« anschlieffen zu koénnen, welche durch die Begriffskonstruk-
tionen der Philosophie »unerkennbar« gemacht werde. Die Philosophen
scheinen ihm tiberall die Zertrimmerer »autochthoner« Weisheit. Von der
Europa daher »nur Triitmmer oder ein paar vereinzelte Bruchstiicke tibrig
behalten« habe, Pyrrhon, Montaigne, die Stoiker. — Damit zeichnen sich
deutlich genug der Denkweg und die Denkaufgabe ab, die der Intellektuel-
le Jullien den Peers im Intellektuellenmilieu zur mentalen Genesung und
zwecks vertiefter Selbsteinsicht verschreibt: Die >Feste< der »européischen
Vernunft« aus einer perspektivierenden Distanz — vorzugsweise der chine-
sischen Auffassung von Verniinftigkeit — in den Blick nehmen, »um ihre
Evidenz zu erschiittern«. So griindlich, dass zwischen den Versatzstiicken
auch ein paar Brocklein genuin philosophischer Lebenskunst hervorlugen.
Ausgehend von der vollzogenen >Dekonstruktion«< sich daran begeben,
»den Bereich des Denkbaren neu zu konfigurieren«.

Doch reicht die reflektierende Abstindigkeit tatsichlich, um >runter-
zukommenc« von den Begriffsabstraktionen? Sich abzuseilen vom platoni-
schen Ideenhimmel des Guten, Wahren, Schonen? Mit den Zehenspitzen
tastend sich herunterzulassen auf den leicht gewellten Boden des Flach-
lands der Weisheit, wo Eines flieRend tibergeht ins Nichste. Es keiner fe-
sten oder starrer Wahrheiten bedarf und stattdessen jeweils »Kongruenz«
geniigt. Wo »Ideenc, weil sie das Denken »fixieren und kodifizieren«, den
Geist seiner »Disponibilitit und Offenheit« berauben wiirden. Die »Weis-
heit« achte darauf, dass keine Idee vor einer anderen Vorrang geniefst und
sie alle auf der selben niedrigen Ebene gehalten werden. — Jullien umkreist
die weisheitliche »Gewohnheitslosigkeit des Denkens, die es vermeidet,
einer Lieblingsidee anzuhidngen, mit einem Kaleidoskop von Metaphern
aus konfuzianischen und daoistischen Quellen. Man liest etwas tiber »Fal-
tenlosigkeit«, »Fadheits, tiber »Fischreusen und Hasenschlingen« etc. etc.

223

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und findet sich unwillkiirlich wieder beim Versuch der »Anempfindung«
der typischen Verlegenheitsgeste in Anbetracht eines dem Geiste exorbi-
tant Fremden. Vermag dies Anempfinden unsere mentalen Konditionie-
rungen auch nur ansatzweise zu lockern? Klebt darum der Jullien-Leser
nach der Lektiire weniger an Ideen- und Begriffsschablonen? Hat er sich
auch nur um ein Jota der Weisheit gendhert?

Jullien will auf »eine andere Moglichkeit des Denkens« hinaus. Des
Denkens, nicht der Praxis, der Ubung. Sie wird bei ihm nirgendwo eigens
thematisiert, als verwechselte er Praxis und Ubung mit einer weiteren
Idee, vor welcher der Weisheitsanwirter wie vor jeder festgefiigten Vor-
stellung »sich hiiten« solle. — »Der Weise ist ohne Idee«. Schén und gut,
ebenso wahr diirfte sein: Ohne Praktik, d.h. ohne Exerzitium, ohne Yoga, ist
er nicht. Was attributiv und im Sinne einer bedingten Existenzaussage ge-
meint ist. Will sagen: ohne Praktik diirfte es in der Regel keinen Weisen
gegeben haben. Mit Sicherheit aber wird es ihn in Zukunft ohne sie nicht
geben.

Zur Abrundung eine Stelle aus Tschuang-Tse, die mir bei Tschuang-
Tse-Liebhaber Jullien bezeichnenderweise nicht begegnet ist. Ich habe sie
anderswo gefunden. Unter dem Stichwort »Sitzen und Vergessen« bringt
der Daoismus-Kenner Giinter Wohlfart die folgenden Zeilen aus Tschuang-
Tse: »Die Gliedmafen fallen lassen, Hoéren und Sehen lassen, die Form
verlassen, ablassen vom Wissen, von selbst einswerden mit dem groflen
(offenen) Durchgang, das heifdt >sitzen und vergessen< (zuo wang).«

83

Durchwursteln: das européische politische Ideal
eine ausgeschopfte Ressource?

Es besteht kein Grund, angesichts chinesischer Metaphorik im Bereich des
Mentalen und mental bestimmten Handelns vor Neid zu erblassen. Unser
»Durchwursteln« beispielsweise ist chinesischen Ausdriicken durchaus
ebenbiirtig. Eignete es sich nicht zur Versinnbildlichung dessen, was in
der chinesischen Mentalitit »Regulierung« Jullien zufolge besagt. Abwei-
chend von der fiirs europiische Denken typischen Vorgehensweise der
»Modellbildung«. Nur diirfte man dann das Durchwursteln nicht abschit-
zig verwenden, man miisste es als ein Potential begreifen, als Ressource.

224

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Jury des Hannah-Arendt-Preises entschied sich 2010 fiir Frangois
Jullien als Laureaten (der Hannah-Arendt-Preis fiir politisches Denken
wird von der Stadt Bremen und der Heinrich-B6ll-Stiftung alljihrlich an
herausragende Intellektuelle verliehen). Dass unter den Juroren westdeut-
sche Maoisten von einst anzutreffen sind, diirfte der Auszeichnung eines
Grenzgingers zwischen europdischem und chinesischem Denken nicht
abtriglich gewesen sein. Das Jury-Mitglied Joscha Schmierer gab sich {iber-
zeugt, dass chinesische Geistesart — die Rede war von »groflerer Ruhe des
Denkens« usf. — »Schranken« des eigenen Denkens auch im Politischen
aufscheinenlasse. Und Laudator Mark Siemons versprach sich »weitgehende
Konsequenzen |[...] fiir die europidische Theorie des Politischen«. Notabe-
ne: die Theorie des Politischen. Durch die Konfrontation mit chinesischer
Nicht-Theorie des Politischen: »... gar keine Ansammlung essentialisti-
scher, sich nach auflen abgrenzender Positionen, sondern im Gegenteil
eine gleichsam begriffslose Beweglichkeit, die potentiell alles einschlief3t
und doch zugleich zu etwas Eigenem umschmilzt.« — Den Vorbehalt, ob
denn eine in einem naturzyklischen und organisch-ganzheitlichen Welt-
verstindnis wurzelnde nicht begriffs- und noch weniger theorieférmige
Praxis tiberhaupt adidquat in hiesige Semantik einholbar und fiir Diskus-
sionszwecke diskursivierbar sei, formulierte Simons selbst. Angesichts der
»am Rande der Nichtaussage balancierenden« Pointen konfuzianischer
Weisheitsspriiche sei Jullien »der Philosoph solcher kaum hoérbaren Sitze,
deren vermeintlich widerstandslos vor sich hin plitschernde Flachheit er
unter den verfilschenden Versuchen, sie zu einer diskursfihigen Aussa-
ge umzuschmieden, freilegt«. Ein anderer, nicht minder schwerwiegender
Einwand ist den Gesprichsteilnehmern bei der Preisverleihung nicht ein-
mal in den Sinn gekommen. Dass nimlich das durch den perspektivie-
renden Blick von einem »heterotopen Auflen« ermdéglichte Erkennen der
Beschrinktheit des eigenen Denkens diese Beschrinktheit mitnichten
auch schon praktisch iiberwindet. Sodass der Ertrag dieser rein gedankli-
chen Operationen im Positiven bestenfalls darin bestiinde, sich in einen
>China-Versteher< verwandelt zu haben, der China bzw. dessen Mentalitit
theoretisch versteht. Wie der Nichtschwimmer den Schwimmer oder einer,
der nicht Rad fahren kann, den Radfahrer. Nur im diskursiven Modus ihres
Geistes Gefangene werden aus einem so mageren Resultat noch Nektar fiir
ihre theoretischen Abstraktionen saugen.

Und das vom Laureatus selber Vorgetragene? Ist leider nur dem An-
schein nach ergiebiger. Julliens sinologischer wie philosophischer Haupt-
befund aufs Politische hin spezifiziert: Begreife der auf »Modellbildung«

225

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eingeschworene Geist Europas »die Gestaltung der Macht nach Mafigabe
modellhafter Formen« (Monarchie, Republik, Gewaltenteilung, Demokra-
tie usw., die »Gegenstand abstrakter Aussprache« sind), so bemiihe sich
umgekehrt Chinas Geist der »Regulierung« um mafivolle Anpassung und
das Moderieren der Gegensitze, »verstanden als Fihigkeit, durch die Ver-
wandlung hindurch das Gleichgewicht zu bewahren, wie auch immer die
jeweilige Situation beschaffen ist«. — Bemerkenswert war nun weniger,
dass Jullien es nicht fiir ratsam hielt, das eine >Prinzip< gegen das andere
auszuspielen, haben sie doch beide ihre unbezweifelbaren Vorziige und
historischen Verdienste. Bemerkenswert schon eher, was Jullien abschlie-
Rend zu einer von ihm selbst aufgeworfenen Frage — »Ist das europiische
politische Ideal eine ausgeschopfte Ressource?« — einfillt bzw. nicht ein-
fallt.

Zunichst konkretisierte Jullien den Fragezusammenhang: »Es voll-
zieht sich [...] heutzutage von verschiedenen Seiten her eine lautlose Ver-
inderung, die das an uns weitergegebene grofle zivilisatorische Geflige
untergribt. Rithrt die Krise Europas, die in erster Linie ideologischer Art
ist, nicht daher, dass sich Europa mehr oder weniger unbemerkt von diesen
eindeutigen Modellen gel6st hat, mit denen es gearbeitet hat, und die es so
lange getragen haben? Ist es nicht das, dessen Europa miide oder, um es
etwas klinischer zu sagen, iiberdriissig ist’« Rhetorisch gefragt, denn in
der Tat verhilt es sich so: »Der Uberdruss an seiner Zivilisation riihrt fiir
Europa daher, dass die Spannung des Ideals nachgelassen hat. Man koénnte
auch sagen, sie rithrt daher, dass Europa ihm misstraut, ohne zu wissen,
wie es das Ideal ersetzen soll oder will. Es bringt diese Spannung nicht
mehr auf.« — Und was machen Europas >miide Krieger<, wenn ihnen poli-
tisch nichts mehr einfillt? Sie wursteln sich durch. Vornehmer ausgedriickt:
»Regulierung« ist Trumpf. Jullien: »Ist es denn [...]| noch die Gerechtig-
keit, die ungeachtet ihres Weiterbestehens in konventionellen Diskursen
die Vorstellungen von der Zukunft leitet? Ist es nicht vielmehr, und zwar
ohne dass man es sich eingesteht, ohne dass man es analysiert, das Streben
nach umfassender Regulierung, das sich darauf beschrinkt, Konsens zu
erzeugen?r«

Ohne dass man es sich eingesteht? Joscha Schmierer, Ex-Maoist und
Ex-Spindoktor in einem Beraterteam von Ex-Aufienminister Fischer, be-
kennt sich ohne Umschweif zum »muddling through« im politischen Ta-
gesgeschift. Ubrigens >passgenau« anlisslich einer Gesprichsrunde iiber
Europapolitik anno 2013. Ohne dass er durch das Outcoming als Regulierer
auf einmal chinesisch redet. Es ist Jullien, dem die Vorstellung >von Chi-

226

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

na lernenc< nicht behagt. Sie gehort fiir ihn zu einem durch die Globalisie-
rungsdynamik ausgelosten »diffusen und allgegenwirtigen Einfluss«, der
Europas Ideale nach und nach »zerfasern« lasse. »Da Europa nicht mehr
das Gewicht dieses Strebens nach Idealen auf sich nimmt, das es in Gang
gehalten hat — oder dass es dieses Streben als Illusionidr verdichtigt oder
als zu kostspielig betrachtet, weil es dazu zwingt, zu abstrahieren und die
Erfahrung zu opfern — hofft Europa seine Verséhnung in dem zu finden,
was es gerne als seine Kehrseite betrachtet, ein kompensierender Orient,
der diese aufwindigen Dualismen auflgsen wiirde.« Schlichter formuliert:
Jullien fiirchtet, dass die auch von ihm geliebten europdischen »Ideale« von
einer gerade auch fernostlich gespeisten Esoterikwelle hinweggeschwemmt
werden kénnten. »Zen leben« als Marketingformel, das ist eben das Gegen-
teil des Ideals.«

Na sowas! Und wozu rit Jullien? Wenn die landauf landab lingst prak-
tizierte »Regulierung«, deren »Potential« er soeben noch fiir die mehr-
tausendjihrige Geschichte Chinas dargetan hat, fiir hiesige Verhiltnisse
nicht nur nicht der Weisheit letzter Schluss, sondern tendenziell die Ban-
krotterklirung der europiischen Ideale bedeutet. Wenn gilt, dass es sich
»um viel mehr als nur um einen Wandel oder um eine Umkehrung der
Werte« handelt; sich Europa, »indem es sich vom Ideal 16st, [...] von dem
ab(wendet), worauf sich seine Entwicklung gestiitzt hat [...], was ihm Ver-
trauen in dieses Ideal gegeben hat«. Er, Jullien, rit dazu, gleichzeitig zwei
Dinge zu tun: »Man sollte den Begriff des Ideals aus der Stabilisierung
losen, die es weltweit durch die geistige Vorherrschaft des Abendlandes
erhalten hat, die jedoch gleichzeitig zu seinem Schwinden beitrigt, um
erneut das erscheinen zu lassen, was es eigentlich bedeutet. Und um zu
begreifen, unter welchen besonderen Umstinden es aus dem Denken ent-
stehen musste. Gleichzeitig sollte man die Bilanz daraus ziehen, was durch
diese Erfindung des Ideals ermdglicht worden ist und was darin fruchtbar
ist.« — Der Intellektuelle Jullien, man méchte schmunzeln, rit exakt zu
jenem Analyse-, Theorie- und Diskursprogramm, das er selbst als Forscher
und Philosoph bereits die ganze Zeit iiber abarbeitet. In dem ritselhaften
Glauben, dass Europa, das den Glauben an seine Ideale verloren hat, den-
selben dadurch wiedergewinnt. Wenn auch nicht als den »>allein selig ma-
chendenc fiir den Rest der Welt, sondern »als besonderen, der Konkurrenz
ausgesetzten Fundus« in einem globalen Wettbewerb kulturspezifischer
»Ressourcen«.

227

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Tiefer stapeln oder »eurodaoistische Basisarbeit«

Wenn die Beobachtung zutreffend ist, dass Europas Politiker mittlerwei-
le auch nichts anderes tun als »regulieren«, dann lisst dies die niamliche
»Ressource« nicht gerade in gloriosem Licht erstrahlen. Eine Kunst der Re-
gulierung bzw. qualifiziertes Durchwurstelns setzt offensichtlich sehr viel
mehr voraus. Mehr als entweder Aussitzen oder Drehen an dieser oder je-
ner Stellschraube. Sagen wir: Solange es den handelnden Personen an der
individuellen eurodaoistischen Basisarbeit gebricht, darf man vom politischen
Durchwursteln kaum Anderes erwarten, wird stets ein Gerhard Schréder
oder eine Angela Merkel herauskommen. Ungeachtet dessen, dass jeder-
zeit Unterbietungen zu gewirtigen sind.

Fragen wir noch einmal: Was hat die von Jullien an der chinesischen
Weisheit gerithmte »Mitte« als »gleichmifige Entfaltung der Unterschie-
de«, als Sich-offen-halten »fiir die Vielfalt der Phinomene zwischen den
Extremenc, das Gerhard Schréders »neuer Mitte« abging? Wodurch unter-
scheidet sich »Weisheit als Disponibilitit fiir alles Mogliche« von Beliebig-
keit? Was fehlt Angela Merkels Nichthandeln oder Aussitzen, was dem »Wu
wei« des Laotse als weisem Ratschluss eignet? »Nichts tun, damit nichts
getan werden muss«? Oder wie der alte Weise sagt, »man muss nicht agie-
ren konnen«? — Es wire lacherlich, was hier den Unterschied macht, wie
ein Patent aus dem Sack ziehen zu wollen. Um so mehr, als hier nicht das
Wissen oder ein Wissen der springende Punkt ist. Ein Fingerzeig Julliens
konnte weiterhelfen: »Handeln und Nichthandeln, so versucht er sich ein
weiteres Mal an einem die Weisheitspointe treffenden Apercu und erginzt,
»am Grund der Transformation findet sich die Atmung«.

»Am Grund der Transformation findet sich die Atmung« — soll der
Satz mehr als eine Plattitiide sein, kann mit ihm nicht die physiologi-
sche Faktizitit des Atmens gemeint sein. In Frage kommt einzig eine
kulturelle Praxis des Atems. Welcher im daoistischen Kontext — weil
»am Grund aller Transformation, aller »Wandlungen« wirksam, wie
Jullien wohl zu Recht unterstreicht — der Rang der schlechterdings ba-
salen Kulturpraxis zukdme. — Endlich, mochte man aufatmen, steht die
daoistische Basispraxis deutlich konturiert vor Augen. Und mit ihr der
Schliissel fiir »eurodaoistische Basisarbeit«. Atmen, leibhafte Erfahrung,
nicht primir »denkenc, nicht Diskurs — das Betriebsgeheimnis der alt-
chinesischen >Regulierungsweisheit< liegt in einem kontinuierlichen Er-
fahrungsprozess des Lebendigen als achtsam mitvollzogenem rhythmi-

228

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Atemgeschehen. Sekundir, ob formell eingeiibt oder informell
gelebt; zumal in einer traditionalistischen Gesellschaft wie der chinesi-
schen, in der anders als in der europidischen Moderne gentile und fami-
liale Sozialisation gleichsam naturwiichsig dem der Natur abgeschau-
ten Muster gehorcht und damit dessen kulturelle Tradierung garantiert.
Handeln und nicht handeln als kulturell verankerte und habituell ein-
gespielte Mimesis natiirlichen Ein- und Ausatmens — eine anders als
im Falle der Reflexion sich nicht in Subjekt und Objekt aufspaltende
Erfahrung, eine des Zueinander-gehorens von Selbst und Welt. Die als
tieferliegende und wirklich dauerhafte die selbstverstindlich auch in
der chinesischen Intelligibilitit angelegte Erfahrungsmdoglichkeit einer
Gegentiberstellung von reflektierendem Ich und reflektiertem Objekt
nachhaltig grundiert.

P.S. Wie wiirde der Gelehrte Jullien das Voranstehende wohl kommen-
tieren, diesen geschmeidigen Interpretationsansatz eines gleichfalls ge-
lehrten Europders? Womoglich so, den O-Ton entnehme ich einem Radio-
Feature von Roman Herzog aus dem Jahre 2004: »Ich habe den Eindruck,
Europa denkt die Atmung oder die Jahreszeiten nicht und denkt nur daran,
sie zu denken.« — Jullien in den Fufsstapfen von Heideggers »besinnlichem
Denken«? Gleichviel, man mdochte es nicht glauben: die Atmung »den-
ken«! Stupende Gelehrsamkeit bewahrt nicht vor diskursiver Borniertheit.
Und diese schafft es am Ende, selbst dort noch Verwirrung zu stiften, wo
allein schon die sprachlichen Ausdriicke an Deutlichkeit nichts zu win-
schen lassen: »atmenc, »nihren, die Jahreszeiten »schmecken«, samt und
sonders keine Denkvollziige.

Ein letztes Mal Jullien: »Man kann iiber China die Position Europas neu
bestimmen und iiber diesen Umweg das europiische Abenteuer neu entfa-
chen.« Und: »Die wichtigste Aufgabe des Denkens ist, Denkpositionen zu
finden, Abstand zu gewinnen und neue Ausgangsbedingungen zu schaf-
fen, um Leerlauf zu tiberwinden und die Initiative des Denkens wieder zu
erlangen. Und sich dann zu bewegen, wie und wohin man mochte.« — Als
reines Denk- und Diskursprojekt grenzt ein solches Versprechen an Hoch-
stapelei. Uberbau ohne Basis. Ein intellektuelles Wolkenkuckucksheim.
Anders herum, vom Kopf auf die Fiifle gestellt, wiirde ein Schuh daraus.
Also tiefer stapeln, unten anfangen. Weniger sinnieren und »sinisierenc,
mehr praktizieren: atmen. Eurodaoistische Basisarbeit.

229

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

85

Der Emeritus als Spitaussteiger

Wer zu spit aussteigt, den bestraft das Leben. Dies mag sich der >Sinophile<
Giinter Wohlfart, von Hause aus ordentlicher deutscher Professor fiir Phi-
losophie, gesagt haben, als er sein »Lehrstiihlchen« verlief} und sich nach
Suidfrankreich verdriickte, wo sich seine Frau bereits als Mohair-Ziegen-
hirtin niedergelassen hatte. »Als Adam grub und Eva spann«. Nein, anders
herum: Als Eva spann und Adam sich besann. Will sagen, als der Vorruhe-
stindler sein Lehrstithlchen gegen das Meditationsbinkchen eintauschte,
um sich kiinftig unter der Sonne des Midi eurodaoistischer Basisarbeit —
Arbeit, die Nichtarbeit ist — hinzugeben.

So ungefihr konnte ein Ghostwriter die Autobiographie des Emeritus
Wohlfart — >das bewegte Leben des Daoten Wohlfartse< — beginnen. Doch
siehe da, das ist gar nicht nétig. Er hat sie selber verfasst und sie steht auf
seiner Website. Er, der deutsche Professor, sei »auf der breiten Heeresstra-
e der deutschen Schulphilosophie artig mitmarschiert«, bis er bei Hera-
klit und damit schon einmal in Kleinasien gelandet, sich als »Denknoma-
de« aufmacht »vom alten Griechenland ans andere Ende der Seidenstrafle
ins alte China«. Womit er den seiner Ansicht nach filligen »transcultural
turn« vollzog, um als »Weisheitslehrling« an der »Erschlieung der philo-
sophischen Ost-West-Passage« teilzunehmen. Und obwohl es »mit einem
Gelehrten« dariiber zu reden so schwierig sei wie »mit einem Brunnen-
frosch iiber das Meer«, entdeckte er, »was die alten Chinesen Dao nannten,
den Weg, den Lauf der Dinge und des Lebens«.

Sodass er seitdem »sein Standbein in Europa und sein Spielbein in Chi-
na« habe. Einer seiner Erweckungstexte war Tschuang-Tses »Buch vom
siidlichen Bliitenland«, worin er keine Stelle fand, die ihm nicht in Rilkes
Worten bedeutet hitte, »Du musst dein Leben dndernl« Was fiir ihn wiede-
rum »Auszug aus dem Haus der Gelehrten« hiefR. Das Tschuang-Tse-Wort
»sei leer, das ist alles« sich zu Herzen nehmend, bemiiht sich die »von sich
selbst erfiillte Langnase« fortan, »vom Lehrmeister zum Leermeister« zu
werden und »da der Lehrmeister als Mundwerksgeselle mit seinem Lippen-
dao hoffnungslos hinter seinen eigenen Biicherweisheiten herhinkt(e), ver-
zichtet(e) er schlieflich freiwillig auf weitere akademische Meriten und lief§
sich — noch immer nicht ganz erwachsen — mit 6o emeritieren«. — Seither
lebt der bekennende »Daoist« als »Eremit und Anachoret« auf einem Berg
mit Meeresblick im stidfranzosischen Midi, wo seine Frau eine Bergerie
betreibt und Mohairwolle spinnt. Hier versucht der »Westnestfliichter« als

230

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hirtengehilfe seiner Frau Tschuang-Tse gemif leer zu werden, ohne sich
deswegen, tendenziell undaoistisch, die verfeinerte Lebensart des mediter-
ranen »savoir vivre« entgehen zu lassen. Das Eigenportrit endet mit den
Worten: »Und da man Philosophie eigentlich nur dichten diirfte, wie ein
osterreichischer Dorfschullehrer und Girtner einmal sagte, iibt er sich
auch manchmal als Haikiihetreiber in den verriickten Versen des wortlosen
Worts.« Doch am liebsten kultiviert er den »Garten seiner Seele« und das
geht so: »Er hockt mit der Blodigkeit des Dichters in der Nachmittagssonne
und dést.«

So weit die Selbstpersiflage des Emeritus/Vorruhestindlers Giinter
Wohlfart. Es wirkt zunichst sympathisch, wenn sich einer, der das Tro-
ckendock der akademischen Philosophie verlassen hat, bei seinen Frei-
schwimmiibungen auf die Schippe nimmt. Sobald wir ihn jedoch statt als
wiirdigen Kandidaten fiir den Orden wider den tierischen Ernst als zeit-
gendssischen Daoisten begutachten und nach dem an ihm Beispielhaften
fur ein yogisches Exerzitium von Intellektuellen fragen, lisst unsere Be-
geisterung ein wenig nach. Was, wenn einer dem Naturell nach ein intel-
lektueller Stubenhocker ist, den das mediterrane >Dolce far niente< nicht
vom Hocker reif3t? Es ist nicht einzusehen, weshalb das Lehrstithlchen und
das Meditationsbinkchen sich nicht vertragen sollen. Tiglich >dosiert< eine
Stunde »leer werden« — und hernach ruhig wieder auf sein Katheterchen
klettern. Dies ersparte — mal beiseitegelassen, was sonst noch fiir den Intel-
lektuellen als Yogi spricht — immerhin einiges an Aufwand.

Genug der Einwinde. Wo Licht ist, ist auch Schatten. Doch kann man
dies bei Wohlfart sagen? Wo er sich aufhilt, ist viel Licht und eher wenig
Schatten. Wie dem auch sei, sein Aussteigertum sei ihm gegénnt. Auf dass,
ganz wie er es sich wiinscht, »sein leerer Herz-Geist einstens zum Spiegel
des heiteren Himmels des Midi werden moége«.

86

Der Wissenschaftler und der Meditierende

Wieder einmal im Club der toten Denker. Derjenige, dem wir nun einen
Besuch abstatten, verstarb erst 2007. Bereits 19776 hatte er, der Physiker
und Philosoph, auf Fragen geantwortet, die auch uns, gut eine Generation
spiter, bei der Begegnung mit ihm interessieren. Die Frage vor allem: Wie
wurde aus dem Naturwissenschaftler zugleich ein Meditierender? Was sich

231

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

damals wie heute nicht alle Tage ereignet. — Anzunehmen also, dass der
Befragte wie vormals antwortet: »Ja, da stellen Sie eine wichtige Frage ... Es
ist zunichst richtig: Mich interessiert Meditation in erster Linie als etwas,
das man tut — nicht aus irgendwelchen theoretischen Griinden. Ich habe
selber nie reguliren Meditationsunterricht genossen, wie man das ja haben
kann und wie man es, wenn man sich darum kiimmern will, eigentlich
auch haben sollte. Im Grunde habe ich als junger Mensch einfach angefan-
gen, etwas zu tun, von dem mir spiter Leute, die die Meditation schulmi-
Rig kennen, gesagt haben, das sei schon Meditation ... Ich habe mir dann
angewohnt, jeden Morgen einfach eine Zeitlang Stille walten zu lassen,
still zu sein, dabei kam dann sehr viel - hat sich sehr viel gemeldet. Spiter
bin ich dann auch mit asiatischer Meditation zusammengekommen, und
was ich vorher gerade zitiert habe, dass man mir gesagt hitte, was ich da
tue, das sei schon Meditation, habe ich aus dem Mund von indischen Me-
ditationslehrern.«

Dass und wie er ein Meditierender wurde, lag Carl Friedrich von Weiz-
sdcker zufolge an persénlicher Neigung und ihr forderlichen Einfliissen
von auflen. Etwa »ein liturgisch gestalteter Tagesablauf«, wie ihn der 17-Jdh-
rige fiir kurze Zeit in einer klosterihnlichen Gemeinschaft kennenlernte
und der ihm »durch eine geregelte Form des Lebens tiefe Schichten im
eigenen Wesen anzusprechen oder besser gesagt, diesen tiefen Schichten
das Wort zu lassen, geeignet erschien. — Etwas, das seinerzeit schon rar
gewesen sein diirfte, was eine deregulierte und medial kolonisierte Lebens-
welt wie die heutige aber erst recht nicht mehr >vorhilt«. »Auf permanen-
te liturgische Gemeinschaft«, so der damals 65-jahrige Weizsicker, »habe
ich bisher verzichtet, da ich sie nie mit der mir notwendigen Modernitit
des Bewusstseins verbunden gefunden habe, aber ich iibernahm die Ge-
wohnheit einer allmorgendlichen Meditation. Eine Meditationsschule habe
ich nicht durchgemacht, weil mir nie ein Lehrer begegnet ist, der meinem
Intellekt — und zugleich meinem Unabhingigkeitsdrang — Geniige getan
hitte ... Ich habe nicht versucht, meditativ ins Extrem zu gehen, sondern
habe kommen lassen, was sich meldete. Ohne diese stete Riickkehr zur
Stille aber kénnte ich nicht leben.«

Der 2007 im Alter von 94 Jahren gestorbene Carl Friedrich von Weizsi-
cker, der frith den naturwissenschaftlichen Forscherdrang in sich verspiir-
te und als kaum 20-Jdhriger bereits in die Spitzenriege deutscher Kernphy-
siker um Werner Heisenberg und Otto Hahn aufstieg, der mit diesen im
Zweiten Weltkrieg einen gefihrlichen »Traum triumte« — den, sich iiber
die Herstellbarkeit einer Atombombe Klarheit zu verschaffen und dadurch

232

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in ein ethisches Dilemma sondergleichen geriet —, der sich nach dem Krieg
iiber das Geschehene und sein persénliches Involviertsein tief erschro-
cken zeigte, der 1957 zu den fithrenden Unterzeichnern der Géttinger Er-
klarung gegen eine deutsche Atombewaffnung zdhlte — und nach einem
Gesprich mit Kanzler Adenauer und dessen Verteidigungsminister Franz
Josef Strauss iiber dieses Thema zwei Tage »mit Ohrensausen und Brech-
durchfall« das Bett hiiten musste —, der im gleichen Jahr die naturwissen-
schaftlichen Forschungen an seinem Géttinger Institut unterbrach und an
der Universitit Hamburg eine Lehrtitigkeit in Philosophie aufnahm, der
ab 1970 das Max-Planck-Institut »zur Erforschung der Lebensbedingun-
gen in der wissenschaftlich-technischen Welt« am Starnberger See leitete
und dort Tur an Tiir mit Co-Direktor Jiirgen Habermas forschte — diese
Gallionsfigur renommierter Wissenschaft in der alten Bundesrepublik ver-
kérperte gleichzeitig das seltene Exemplar eines Wissenschaftlers und Me-
ditierenden in Personalunion. Jemand, der Meditation nicht lediglich als
intellektuelles Sujet oder wissenschaftlichen Forschungsgegenstand ernst
nahm, sondern sie als tigliche Ubung praktizierte. »Mich interessiert Me-
ditation in erster Linie als etwas, das man tut, nicht aus irgendwelchen
theoretischen Griinden«, war das erste, was er seinem Gesprichspartner
in dieser Angelegenheit 1976 zu verstehen gab. Und »dass eigentlich al-
les, was man dazu sagt, falsch ist; denn es geht hinaus aus dem Bereich
der Begriffe, aus dem Bereich dessen, was man normalerweise mit der
Sprache sagt«. — Man wird hiernach fuglich annehmen diirfen, dass Weiz-
sicker Zustimmung signalisierte zu folgendem Vorschlag des Besuchers
im Club der toten Denker: Als Priifstein des serids Meditierenden, dessen
Zuriickhaltung, ja Scheu, in Anschlag zu bringen, iiber die Priliminarien
und >Formalititen< des Exerzitiums hinaus sich zur Erfahrung bzw. den Er-
fahrungsinhalten der Ubung zu dufern. Womit im Ubrigen auch die Frage
im Raum stiinde, ob es nicht sinnvoll oder gar notwendig ist, sich im Inte-
resse der Sache bei der wissenschaftlichen Diskursivierung der Thematik
wie auch der publizistisch-medialen Aufbereitung gewisse Restriktionen
aufzuerlegen.

Denn: damit verstindlich wird, um was fiir eine Sache es geht und in-
wiefern diese von allgemeinem Interesse zu sein verspricht, gentigt hier
das definitorische Minimum. Identisch in diesem Fall mit der Quintes-
senz einer >Selbstpraktik< hinsichtlich Selbstkenntnis und Verhaltenskon-
trolle des Einzelnen, der sie praktiziert. Und erkennbar méchte sich der
Meditationspraktiker Weizsicker auf eben diesen restriktiven Rahmen be-
schrinken bei den Ausfithrungen iiber »Meditation« gegen Ende seiner

233

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1977 publizierten denk- und lebensgeschichtlichen Summa »Im Garten des
Menschlichen«. Zu Punkt eins, was meditative Praxis ausmacht und worin
der Zuwachs an Selbstkenntnis besteht, liest man dort: »Es ist ein Still-
werden des bewussten Getriebes und es meldet sich, es zeigt sich etwas,
was auch vorher immer da war. Uberhaupt, man wird durch die Meditation
kein anderer, sondern man wird der, der man immer gewesen ist. Aber dies
zeigt sich so, dass das, was wir normalerweise das Bewusstsein nennen,
anfingt, etwas davon zu spiiren und dadurch dann auch verindert wird.« —
Zu Punkt zwei — Einfluss auf das individuelle Verhalten — fithrt Weizsi-
cker aus: Die »Methode, mit dem Begriff die Wirklichkeit zu zerschneiden
und das Zerschnittene wieder zusammenzufassen, scheint mir hinter dem
ganzen wissenschaftlichen Verfahren zu stehen, wihrend die Schulung,
die wir heute mit dem [...] Wort sMeditation«< bezeichnen, im Grunde eine
Schulung zu einem anderen Verhalten ist, einem Verhalten, das nicht mit
dem Zerschneiden beginnt, um dann wieder zusammenzusetzen, sondern
ich wiirde am liebsten sagen, das mit dem Geltenlassen des Unzerschnitte-
nen beginnt, also nicht mit einer Leistung der Integration; denn Leistung,
das ist schon wieder genau das, was hier nicht vorliegt.« Schliefflich noch
einmal explizit das Dementi eines Vorurteils, mit dem sich Meditations-
praktiker bis heute konfrontiert sehen: »Die Meinung mancher Menschen,
Meditation sei Selbstbespiegelung und stehe im Gegensatz zum Einsatz
fiir den Mitmenschen, ist ein kaum begreiflicher Irrtum.«

Freilich, Weizsickers im angenehmen Duktus diskursiver Bescheiden-
heit und ohne theoriesprachliche Schnérkel vorgetragene Uberzeugung
in Sachen Meditation gerit ihm darum nicht minder zu einer absoluten
Provokation fiir das hergebrachte Selbst- und Weltverstindnis seiner For-
scherkollegen und der intellektuellen Peers. Umso mebhr, als es sich bei
dem, was er in vollkommen unspektakulirem Tonfall und gleichsam en
passant vorbringt, zugleich um das verhaltenspraktische Fazit seiner »Er-
forschung der Lebensbedingungen in der wissenschaftlich-technischen
Welt« handelt. Und bei dem, der dieses Fazit zieht, um den Direktor eines
Max-Planck-Instituts mit der nimlichen Aufgabenstellung, nicht um einen
im Innern dieser 6ffentlichen Person auch noch vorhandenen und ganz un-
mafigeblichen Privatmann. — Wie reagierte man in den 7oer Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts in der Forschergemeinde und im Intellektuellen-
milieu auf Carl Friedrich von Weizsickers intellektuelle Herausforderung?
Mit Nichtreaktion. Die Herausforderung ist spurlos an der Diskursfassade
abgeperlt. Immerhin fand »Das Deutsche Nachrichtenmagazin« sie einer
Nachricht wert. Mehr noch, DER SPIEGEL reagierte auf Weizsickers Buch

234

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sogar mit einer himefreien, ja respektvollen Besprechung. Deren Verfasser
keine Schwierigkeit hatte, in Weizsickers Ausfithrungen tiber Meditation
die Essenz dieser Publikation zu erkennen. Und weil so viel journalistische
Aufmerksamkeit und Sorgfaltspflicht bei so viel Ignoranz auf Seiten der
Wissenschaft und der Intellektuellen auch nach 40 Jahren verdient, dass
man sie honoriert, auch deshalb hier ein lingeres Zitat aus der Schluss-
kadenz des Artikels. »Meditation kann, so meint Weizsicker, den Habitus
des Menschen verindern und so auch Verinderungen in der Gesellschaft
bewirken. [...] Letztlich hat er dabei eine kulturrevolutionire Verinderung
Europas und des europdischen Menschen im Sinn. Die Begegnung des >re-
flektierenden< Europa mit dem >meditierenden< Asien hilt er fiir ein >welt-
geschichtliches Ereignis<, das Europa aus den Traditionen einer aggressiv-
analytischen Wissenschaftskultur befreien konnte. [...] Diese Kultur ist im
Wesentlichen >Willens- und Verstandeskultur«. Sie tendiert, meint Weizsi-
cker, zu »einem Zerschneiden der wirklichen Welt. [...] Sie sei >durch einen
entfesselten Fortschritt der Erkenntnis und der Macht« charakterisiert, der
>essentiell Unfriede in sich selbst ist. [...] Er fordert deshalb zu einem an-
deren, entschieden nicht-wissenschaftlichen Verhalten auf, das man in der
Meditation lernen soll ...« (DER SPIEGEL vom 05.09.1977)

P.S. War da nicht noch etwas? Aber ja doch, Habermas! Weizsickers
Co-Direktor wihrend des gemeinsamen Jahrzehnts von 1971 bis 1980 am
Starnberger Institut. Obgleich die beiden unterschiedlichen Forschergrup-
pen mit verschiedener Aufgabenstellung vorstehen, legt sich einem die Fra-
ge nahe: Ist es vorstellbar, dass der eine ein Opus magnum versffentlicht,
in welchem er eine prononcierte These vertritt iiber Verhaltensanforderun-
gen fiir eine lebenswerte Zukunft innerhalb der wissenschaftlich-techni-
schen Zivilisation, und der andere, der ausgewiesene Sozialphilosoph und
fihrende Handlungs- und Kommunikationstheoretiker, schweigt dazu,
schweigt wie ein Grab, was jedenfalls eine publizistisch wahrnehmbare
Wiirdigung der Arbeit des Kollegen angeht? Und gerade weil so etwas fiir
intellektuell und diskursiv Aufgeschlossene kaum denkbar erscheint, es
sich jedoch genau so zugetragen hat, werden diese sich einmal mehr an die
Stirn fassen und fragen, wie dies sein kénne: dass Weizsicker 6ffentlich sei-
ne zeitdiagnostische Generalthese formuliert und die unmittelbar nebenan
logierende Primadonna der Diskursphilosophie, Jiirgen Habermas, dazu
nichts zu sagen hat. — Die Frage bleibt offen. Denkbar wire noch, dass sich
Habermas Weizsicker gegentiber personlich mit dem Hinweis erklirt hat,
er sei meditativ so unmusikalisch wie er »religios unmusikalisch« sei. Eine
Entschuldigung, die — sollte Habermas sie vorgebracht haben — Weizsicker,

235

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Grandseigneur, gewiss angenommen hat. »Bemerkenswert« findet es
der Habermas-Biograph Stefan Miiller-Doohm, »dass sich von Weizsicker
in einem Dankesbrief an Habermas, der ihm im Juli1987 zum 75. Geburts-
tag gratuliert, retrospektiv sehr positiv iiber die Zusammenarbeit duflert.«
In diesem Brief schreibt Weizsicker, der auch hier die »Bewusstseinsent-
wicklung« im Blick hat: »Wenn ich meine eigenen Gefiihle riickblickend
ausdriicken soll, so wiirde ich sagen, die Schwiche unseres Instituts in
den siebziger Jahren war [...], dass wir der Bewusstseinsentwicklung zu
weit voraus waren und dass wir selbst nicht ganz die intellektuellen Mit-
tel hatten, um das, was wir im Unterschied zum bestehenden 6ffentlichen
Bewusstsein sowohl in Politik wie Wissenschaft sagen wollten, auszudri-
cken. Dabei muss ich sagen, dass fiir mich in der Erinnerung an jene Jahre
gerade die Gespriche oder auch manchmal schriftlichen oder nicht-verba-
len Auseinandersetzungen mit Thnen fast das Fruchtbarste gewesen sind.
[...] Wirklich interessant war mir immer der geistige Austausch mit Thnen,
denn — wenn ich es so ausdriicken darf — wir waren und sind so verschie-
den, dass ich von Thnen immer wieder Gedanken horte, die mir spontan
itberhaupt nicht eingefallen wiren.«

Soweit die Starnberger Dioskuren. Wie war es mit dem Aufmerksam-
keits- resp. Unaufmerksamkeitsverhalten der tibrigen Intellektuellensterne
oder -sternchen bestellt, den Mitarbeitern von Castor und Pollux? Ich zitie-
re nochmals Miiller-Doohm: »Das Betriebsklima im Starnberger Institut
beschreibt Claus Offe [...] als katastrophal, bestimmt von stindigen Rivali-
titen. Jeder habe den anderen insgeheim fiir einen Idioten gehalten, kaum
jemand sei kooperationsfihig gewesen, was sich nicht nur auf das Verhilt-
nis zwischen den Forschungsgruppen ausgewirkt, sondern ebenso inner-
halb der Gruppen gezeigt hitte [...]. Auflerdem habe die privilegierte, aber
abgeschottete Arbeitssituation bei einigen Tendenzen der Verwahrlosung
befordert, bis hin zum Alkoholismus. [...] Auch der Jurist Giinter Franken-
berg, der zeitweise Vorsitzender des Institutsrates war, erinnert sich daran,
dass die Atmosphire extrem intellektualistisch und angespannt gewesen
sei. Es habe eine Art Dauerkonkurrenz um Scharfsinn und Originalitit
geherrscht, selbst die informellen morgendlichen Teerunden in den Se-
kretariatsriumen seien wortreich gefithrte Demonstrationen situativer Ge-
nialitit gewesen, mit Habermas, der seinen eigenen Interessen nachging,
als dem unerreichbaren Mafdstab.« — So war es um das kommunikations-
theoretische Ideal vom herrschaftsfreien Diskurs im Allgiu alles andere als
zum Besten bestellt. Eine kleine Illustration dessen, was Weizsicker unter
anderem gemeint hat, wenn er 1976 im Gesprich iiber Meditation bemerkt:

236

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... ich finde, dass die richtige Erkenntnis, dass wir in Bezug auf die So-
zialstruktur, auf die Gesellschaftsordnung, Fortschritte machen miissen,
selbstzerstorerisch ist, wenn sie nicht mit denjenigen Erfahrungen verbun-
den wird, zu denen eine gut gelingende Meditation den Weg bahnt. Und
ich habe das Gefiihl, dass gerade die enttiuschten Gesellschaftskritiker
diejenigen wiren, denen am meisten geholfen wiirde, wenn sie die medita-
tive Erfahrung hitten.«

87

Der Atomphysiker und sein Yogi

Wie dem Begriff >Wissenschaft« hiufig das Adjektiv >westliche« Wissen-
schaft vorangestellt wird, wo globalgeschichtliche kulturelle Zusammen-
hinge mitreflektiert werden, so dem Wort >Meditation« oft wie selbstver-
stindlich das Epitheton »>ostlich«. Eine mittlerweile nachlassende und
sich in Zukunft wahrscheinlich verlierende sprachliche Konvention ins-
besondere der Jahrzehnte der zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhun-
derts. Mehr noch fiir die, die >6stliche Weisheit und Philosophie«< nicht nur
theoretisch studieren, sondern sie auch praktizieren wollten, stand aufRer
Frage, dass man, um meditieren zu lernen, eine >Morgenlandfahrt< anzu-
treten hatte. Wie Arthur Koestler 1959/60, dessen Reiseerfahrungen in
Indien und Japan, seine Begegnung mit »Heiligen und Automatens, ihn
allerdings enttiuscht und erntichtert — und ohne ein Meditierender gewor-
den zu sein — nach Europa zuriickkehren lieRen. Und wie Carl Friedrich
von Weizsicker ein Jahrzehnt spiter, dem bei seiner Indienreise 1969 hin-
gegen eine auflergewdhnlich begliickende Erfahrung zuteil wurde. Weiz-
sdcker hatte wie andere Asienreisende dieser Zeit schon frith die Reden
des Buddha in der Ubertragung von K.E. Neumann studiert und Richard
Wilhelms Ubersetzung daoistischer Klassiker gelesen. »Ich habe mich seit-
dem bei wacher Bewusstheit der tiefen kulturellen Differenzen im spiri-
tuellen Asien selbstverstindlicher zuhause gefiihlt als in Europa.« Freilich
musste Weizsidcker nicht erst in Indien zu einem Praktiker der Meditation
werden, da er sie bereits seit langem »autodidaktisch« praktizierte. Zudem
war seine Reise nicht mit Heilserwartungen tiberfrachtet, unternahm er
sie doch im Auftrag des Deutschen Entwicklungsdienstes und mithin in
entwicklungspolitischer Mission, nicht als Sinnsucher. — Zum >spirituellen
Rahmenprogrammc seines mehrwochigen Aufenthalts gehorte ein Besuch

237

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im Ashram des Hindu-Heiligen Ramana Maharshi. Hier hatte Weizsicker
jenes Meditationserlebnis, an dessen Schilderung in seinem Buch »Der
Garten des Menschlichen« 1977 der SPIEGEL »die Verséhnung von euro-
paischer Wissenschaft und indischer Weisheit« oder »anders gesagt: die
Erlosung Europas aus dem religiésen Nihilismus der Wissenschaft durch
Meditation« als »zentrales Thema« von Weizsickers Lebensbericht fest-
machte.

Das Interesse des Wissenschaftlers und Intellektuellen Weizsicker >an
Asien< oder >dem Osten< war also nicht nur ein ebenso theoretisches wie
praktisches, es war der existenziellen Motivation nach an erster Stelle und
in der Hauptsache ein praktisches. Dennoch sollte die eindeutig prakti-
sche, meditationspraktische Akzentuierung der auch laut Weizsicker
»hoch notwendigen Verbindung zwischen 6stlicher Weisheit und westli-
cher Wissenschaft« in der AuRenwirkung zunichst einmal in ein fragwiir-
diges Fahrwasser geraten. — 1968, ein Jahr vor seiner Indienfahrt, stellte
sich Weizsidcker ein Besucher aus dem Indischen Kaschmir vor, Pandit
Gopi Krishna. Der Gast beeindruckte durch seine Ausstrahlung und seine
Worte. Er war Verfasser eines sehr persénlichen Erfahrungsberichts tiber
Yoga- und Meditationspraxis, in dessen Mittelpunkt ein Erleuchtungser-
lebnis von auflerordentlicher Intensitit stand, welches dann aber in einer
mysteriosen Entgleisung zu nicht minder heftigen und langwierigen psy-
chosomatischen Beschwerden gefiihrt hatte.

Der autobiographische Bericht des Inders mit dem englischen Titel
»The evolutionary energy in man« war 1968 als »Kundhalini — Erweckung
der geistigen Kraft im Menschen« im O.W. Barth-Verlag auch auf Deutsch
erschienen. 1971 brachte der Suhrkamp-Verlag ein weiteres Buch von Gopi
Krishna heraus, »Die biologische Basis der religiosen Erfahrung« (engli-
scher Originaltitel: »The biological basis of religion and genius«). Co-Autor
der deutschen Ausgabe war kein geringerer als Carl Friedrich von Weizsi-
cker. — Hat hier zueinander gefunden, was zusammen gehort? Was bei der
Lektiire zunichst frappiert: Meditation, eine >nach innen< so unpritentiose
wie nach auflen hin unscheinbare Praktik als die sie auch in Weizsickers
personlichem Erfahrungsbericht eines Praktizierenden stets geschildert
wird —, hat sich unversehens ins Gegenteil verkehrt: in ein fiir Praktizie-
rende ebenso heikles, ja gefihrliches Unterfangen, wie ein fiir Theoreti-
ker und Raisonnierende jeglicher Couleur dankbares Objekt uferloser
und hemmungsloser Spekulation. Und Katalysator der Verkehrung sind
in diesem Fall ausgerechnet zwei Meditationspraktiker. Der eine, den die
altindischen Yogatechniken in seiner Meditationspraxis zum Extrem ver-

238

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

leitet haben, Gopi Krishna, indem er sich einen pseudowissenschaftlichen
Reim auf die unheilvollen Folgen seiner extremistischen Praxis zu machen
versucht und zu diesem Zweck magisch-mythische Korper-Geist-Konzep-
te aus der Yogaphilosophie mit Wissenschaftsschablonen aus dem 19. Jh.
wild kombiniert. Der andere, Weizsicker, indem er sich aus Empathie und
transkultureller Dialogverpflichtung auf dessen evolutionistisch-vitalisti-
sche Spekulationen auf bedenkliche Weise einlisst.

Beispielsweise so: »Wenn es erlaubt ist, fiir den westlichen Leser als
Wink die Worte Lotus, Bewusstsein, Schlange fiir einen voriibereilenden
Augenblick durch die fiir uns so abgeblassten Begriffe unserer Metaphysik
Gott, Mensch, Natur zu ersetzen, so miissten wir buchstabieren: Die Natur
sucht die Einigung mit Gott durch den Menschen und in dem Menschen,
der nicht auf sie, sondern nur auf Gott schaut. Wer ihr diesen Weg eroffnet,
den erfillt sie mit dem Sturm ihrer Seligkeit, mit der Realisierung eines
neuen Bewusstseinsfeldes.« Oder:

»Seine (Gopi Krishnas) Lebensgeschichte ist nur dann mehr als ein
Stiick gut ausgegangener Pathografie, wenn sie Erfahrungsmaterial zum
Verstindnis von etwas Objektivem bietet. [...] Das normale Ich-Bewusstsein
ist heute Allgemeinbesitz der Menschen. Aber Gopi Krishna wirft einen
hypothetischen Blick auf jene prihistorische Zeit, in der dieses Bewusst-
sein in héheren Anthropoiden vielleicht auch nur sporadisch und wie eine
Abirrung von der Normalitit hervortrat. Das hohere Bewusstsein hingegen
deutet sich heute ebenso nur in einzelnen genialen oder mystisch begabten
Individuen an ...« — Hat nicht auch Koestler von »Bewusstseinsevolution«
und »kosmischem Bewusstsein« gesprochen? In der Tat, nur war bei ihm
damit ein mentaler Entwicklungs- oder Reifungsprozess gemeint, kein so-
matischer Hergang, keine wie auch immer von >feinstofflichen Energie-
stromen< bewirkte Verinderung des Gehirns und Zentralnervensystems.
Oder wie Weizsdcker richtig bemerkt: Gopi Krishna stellt »eine biologisch
beschreibbare Evolution des Organs des Bewusstseins in den Mittelpunkt
seiner ganzen Betrachtung«.

Gut gemeint, so wird man wieder einmal sagen miissen, ist nicht unbe-
dingt auch gut gemacht. Weizsickers und Gopi Krishnas »Die biologische
Basis der religiosen Erfahrung« von 1971 erbrachte weder Relevantes >in
der Theorie«, im wissenschaftlich-analytischen Verstindnis mentaler Ab-
laufe bei der Meditation sowie der begleitenden kérperlichen oder physiolo-
gischen Vorgange >unter Normalbedingungens; noch diirfte das Biichlein
die Leser zum Selbstversuch in meditativer Praxis ermutigt haben. Un-
gewollt zwar, doch nichtsdestoweniger zwangslidufig passiert stattdessen

239

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Folgendes: die eminent praktische Herausforderung der Meditation oder
des yogischen Exerzitiums wird zu Theoriediskurs zermahlen. Religion,
Wissenschaft, Evolution, biologische Basis religioser Erfahrung, dies sind
nur einige der Miihlsteine im diskursiven Mahlwerk. — Im Club der toten
Denker wiirden mir der Atomphysiker und sein Yogi jetzt sicher entgegen-
halten, dass insbesondere Religion und Religiositit bei dieser Diskussion
nicht auflen vor gelassen werden konnten, da in ihnen die Praktiken des
Yoga und der Meditation nun einmal traditionell ihre Wurzel hitten. Ich
wiirde mit dem Hinweis kontern, dass sie selber mit Ihrer »Szientifizie-
rung« der Praxis und Erfahrung des Yoga oder der Meditation deren si-
kulare Konzeptualisierung beférderten und zur Einsicht in eine >weltlich<
verstandene Sinnhaftigkeit yogischer oder meditativer Ubung beitriigen.
Und Herrn Weizsicker wiirde ich fragen, ob denn nicht sein langjihriger
spontaner Zugang zu einer Meditationspraxis, die seiner unaufgeregten
Schilderung nach wie eine Praxis »des Geringfiigigen< lebenslinglichen
Eingang in seinen Alltag fand, nicht der schonste Beweis fiir eine sikulare
Aufmerksamkeitspraxis yogischen Zuschnitts sei und die zudem von ihrer
>wissenschaftlichen Unbeschwertheit< eher profitiert als darunter gelitten
habe?

P.S. Und auch davon, dass eine sowohl von >szientifischer Durchge-
styltheit« freigehaltene als auch im wesentlichen sikular aufgefasste Medi-
tationspraxis weder in die Verirrung noch zu Seichtigkeit fiihrt, legt Carl
Friedrich von Weizsickers personliche Erfahrung beredtes Zeugnis ab.
Sein Meditationserlebnis am Grab des indischen Weisen Ramana Mahars-
hi schildert Weizsicker so: »Das Wissen war da, und in einer halben Stun-
de war alles geschehen. Ich nahm die Umwelt noch wahr, den harten Sitz,
die surrenden Moskitos, das Licht auf den Steinen. Aber im Flug waren
die Schichten, die Zwiebelschalen durchstofen, die durch Worte nur anzu-
deuten sind ... Trinen der Seligkeit. Seligkeit ohne Trinen. Ganz behutsam
lieR die Erfahrung mich zur Erde zuriick. Ich wusste nun, welche Liebe
der Sinn der irdischen Liebe ist. Ich wusste alle Gefahren, alle Schrecken,
aber in dieser Erfahrung waren sie keine Schrecken.« — Als Weizsickers
Buch, das diese Schilderung enthilt, 19777 erschien, war eine der Moden
in der soeben aufblithenden Psychoszene die »Transzendentale Medita-
tion« des durch die Beatles populir gewordenen Maharishi Mahesh Yogi.
Als Erfahrungssuperlativ seiner Meditationsrichtung wurde das >meditati-
ve Fliegen< angepriesen, die »Levitation«. Und so kam es, wie es kommen
musste: Die Anhinger dieses Vereins griffen das Weizsickersche »im Flug
waren die Schichten, die Zwiebelschalen durchstoflen« begierig auf. »Dies

240

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist keine Science-Fiction-Szene«, war da zu lesen. »Die Fotos zeigen eine
Frau, die im Lotussitz eine zirka anderthalb Meter weite Flugparabel mit
einer Levitations-(Schwebe)Hohe von etwa 40 Zentimetern vollzieht. Auch
der Atomphysiker und Philosoph Carl Friedrich von Weizsicker hatte Le-
vitationserlebnisse, sie verhalfen ihm zu »blitzartigen Erleuchtungen«<. Zur
Zeit gibt es in der Bundesrepublik bereits 160 Meditierende, die >fliegenc
kénnen.«

Was, wenn Weizsickers Coleiter am Starnberger Institut, Jiirgen Ha-
bermas, dies damals gelesen hat? Fiir ihn ein Grund, fiirchten zu miissen,
Weizsicker konnte nebenan, unbeaufsichtigt sozusagen, Flugiibungen ver-
anstalten? Nein. Habermas wiirde der Kategorienfehler, der hier vorliegt,
sofort aufgefallen sein. Dass die TM-Leute den Unterschied zwischen wirk-
licher und metaphorischer Rede nicht kennen. Oder nicht kennen wollen.
Im tibrigen war sich Habermas sicher: Wenn das, was er, Habermas, am
Institut betrieb, programmatisch »normal science« war, dass dann das,
was ein meditierender Weizsidcker trieb, nur ein Anologon von »normal
science« sein wiirde, also auch nichts anderes als >normal meditation«. Ha-
bermas konnte beruhigt sein: keiner hebt ab, man bleibt gemeinsam auf
dem Teppich.

88

Mangelnde Bodenhaftung
oder Hohenfliige mit der Quantenphysik

Noch einmal eine Riickschau. Wahrend der Physiker und Philosoph Carl
Friedrich von Weizsicker kontinuierlich meditativam Boden blieb, waren
einige seiner Mitarbeiter dabei, auf ihre Weise abzuheben: intellektuell. Im
von Weizsicker angeregten Forscherkreis, der sich mit westlicher Wissen-
schaft und 6stlicher Weisheit befasste, waren sie um ein dialogisches oder
Reflexionsverhiltnis zwischen wissenschaftlicher Rationalitit und Mystik
bemiiht. Unter ihnen der Heisenberg-Schiiler Hans-Peter Diirr, spiter
Weizsickers Nachfolger in der Leitung des Miinchner Max-Planck-Instituts
fuir Physik. In den USA verfasste derweil ein anderer Heisenberg-Schiiler,
Fritjof Capra, sein »Tao der Physik«, dem er bald darauf den New-Age-Best-
seller »Wendezeit« folgen liefs. Vom englischen Physiker David Bohm wie-
derum erschien »Die implizite Ordnung« wie auch ein Gesprichsband mit
dem indischen Meditationslehrer Krishnamurti iber Quantenphysik und

241

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bewusstsein. — Im Riickblick wird deutlich, dass es sich bei der ganzen
Aufregung um die Ausldufer jenes zu Anfang des 20. Jahrhunderts anhe-
benden Mystizismus unter Quantenphysikern handelt, der bereits Arthur
Koestler in »Der Yogi und der Kommissar« nicht recht geheuer war. Niels
Bohr verzierte den Vokal in seinem Nachnamen mit dem daoistischen Sym-
bol des Yin und Yang. Dieses Mal war es nicht die geisteswissenschaftliche
Intelligenzia, sondern die naturwissenschaftliche Créme-de-la-Créme, die
sich quantentheoretisch spekulativ in die Gottesposition beamte.

»Physik und Transzendenz« hief} der von Hans-Peter Diirr 1986 edierte
Sammelband, in dem sich die ndmliche Debatte und Mode in hochkariti-
ger Besetzung dokumentiert findet. Der Herausgeber selber ist ihrem Geist
ein Leben lang treu geblieben. Auch bei seinem tiibrigen Querdenkertum,
fur das ihm u.a. der Alternative Nobelpreis verliechen wurde, kehrten die
Gedanken immer wieder und stets am liebsten in jenes spekulative Grenz-
gebiet zwischen Physik und Mystik, Wissenschaft und Religion zuriick,
dorthin, wo sich der quirlige Geist des Hans-Peter Diirr heimisch fiihlte
wie nirgendwo sonst. 2014 starb Hans-Peter Diirr im Alter von 84 Jahren.
Sodass der Leser meine nachstehende Randglosse zu ein paar AuRerungen
von Hans-Peter Diirr, wenigen Sitzen eigentlich nur, gern als Hommage
an ihn verstehen darf.

2004, anlésslich der Vorstellung seines Herder-Biichleins »Auch die
Wissenschaft spricht nur in Gleichnissen« an der Katholischen Akade-
mie — wieder ging es um Wissenschaft und Religion, das Thema hat ihn so
wenig losgelassen, wie er das Thema - fiithrte das Freiburger Stadtmagazin
»Kultur Joker« ein Gesprich mit Hans-Peter Diirr. »Gerade sprachen Sie,
so der Interviewer, »iiber das Thema >Mystik und Naturwissenschaft<. Wel-
che Erfahrungen haben Sie selbst mit dem, was Sie >mystisches Erlebenc
nennen?« Darauf Diirr: »Was wir mystische Erfahrung nennen, ist wohl
das Bewusstsein grofitmoglicher Verbundenheit, eine Einheit von Innen
und Auflen. Einen solchen Zustand habe ich immer wieder im Dialog er-
fahren, am intensivsten mit meinem Mentor und Freund Werner Heisen-
berg. In der Erérterung von Grenzfragen der klassischen Physik kamen wir
an einen Punkt, wo die abstrakte Sprache der Physik nicht mehr ausreich-
te. Heisenberg griff dann auf Bilder zurtick, auf Erzihlungen und Gleich-
nisse. Irgendwann erlebten wir eine spontane Ubereinkunft, als legten
sich die Bilder randscharf tibereinander. Wir nannten es dann nicht mehr
Kommunikation, sondern Kommunion. An diesem Punkt sagte Heisen-
berg >Stopp. Jetzt lassen Sie uns schweigen<. Und wir taten es, bis sich die
spontane Einsicht zur Sprache verfestigt hatte.« — Ein diskursives >Flow-

242

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlebnis<, konnte man sagen. Doch war das kurze Schweigen der beiden
Minner schon eine meditative Ubung? Ein Schweigen, bei dem sich »die
spontane Einsicht zur Sprache verfestigt«? Diirr selber ist unsicher und
schrinkt ein: »Allerdings geht in der Reflexion viel vom intuitiv Erfahrenen
wieder verloren.«

Wie die Erkenntnisse der Quantenphysik sein Leben geprigt hitten,
wollte der Interviewer anschliefend wissen. Diirr: »Jahrzehntelang woll-
te auch ich wissen, was die Welt im Innersten zusammenhilt und sehnte
mich nach der >Weltformel«. Heute weif ich, dass der Mensch prinzipiell
auflerstande ist, das Ausmafl von dem zu erkennen, dessen Teil er ist.
Unsere Vorstellung von der Wirklichkeit bleibt notwendig ein mehr oder
minder praktikables Konstrukt. Was wir unmittelbar erleben, ist aber alle-
mal reicher als das, was wir rational zu erfassen und wissenschaftlich zu
erkennen versuchen.« — Das allemal reichere unmittelbare Erleben, reicher
als alles rational Erfasste und wissenschaftlich Erkannte, erfordert aller-
dings ungeteilte Aufmerksamkeit. Dem in diesem Sinne aufmerksamen
Leser fillt hier sogleich auf: Wire der Interviewer zu ungeteilter Aufmerk-
samkeit imstande gewesen, statt sein Frageprogramm abzuspulen, so hitte
das Gesprich jetzt die denkbar interessanteste Wendung nehmen kénnen.
Wenigstens war nun Hans-Peter Diirr in seinem Element und nahm die
Gelegenheit wahr, noch allerhand Richtiges zu sagen. Wie: »In Jahrmil-
lionen Gattungsgeschichte haben wir gelernt, unser Denken und Handeln
instrumentell auf die Materie auszurichten. Unser Denken ist — grob ge-
sagt — dazu geschaffen, den reifen Apfel am Baum wahrzunehmen und
zu ergreifen, nicht dazu, den Kosmos zu erkliren oder Atomphysik zu be-
treiben. Atome stellen sich uns noch immer wie kleine Apfel dar.« Und:
»Die Wissenschaft presst die Welt gleichsam in den Fleischwolf. Je nach
Lochscheibe kommen Wiirste oder Nudeln dabei heraus. Mit dem oben
Hineingesteckten hat das nur noch bedingt zu tun.«

Wieder hatte der Fragesteller nicht aufmerksam genug hingehdért, sonst
hitte er vom Wissenschaftler Diirr jetzt nicht noch etwas tiber Gott im
quantenphysikalischen Universum horen wollen. Was nach der sicher rich-
tigen Feststellung Diirrs mit dem Fleischwolf natiirlich iberhaupt keinen
Sinn mehr zu ergeben versprach. Auch noch Gott in den wissenschaftli-
chen Fleischwolf zu pressen, damit er je nach Lochscheibe zu theologischen
und religiosen Wiirsten oder Nudeln verarbeitet wird. Zumal es »mit dem
oben Hineingesteckten [...] nur noch bedingt zu tun« hat. — Widersinniger
geht nimmer. Ich verzichte darauf, den vom Fragesteller provozierten wei-
teren wissenschaftlichen Verarbeitungsschritt zu referieren. Lieber lasse

243

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich die kleine Hommage an Hans-Peter Diirr mit seiner schonen Fleisch-
wolfmetapher ausklingen. Wenn es stimmt, was Diirr sagt, dass unser
unmittelbares Erleben allemal reicher ist als jedes begriffliche Erfassen
und wissenschaftliche Erkennen von Wirklichkeit, dann — nur mal so als
Beispiel — konnte der Klavierspieler Heisenberg fiir uns interessanter sein
als ein mit seinen Wissenschaftskollegen spekulative Hohenfliige mit der
Quantenphysik veranstaltender Heisenberg. Denn wie das Exerzitium der
yogischen Aufmerksamkeitspraxis kommt auch das kiinstlerische Exerzi-
tium — es muss nicht das Klavierspiel sein — der Wirklichkeit und vielleicht
sogar dem, »was die Welt im Innersten zusammenhilt« unendlich niher
als alles Gewurste und Genudele am Fleischwolf der Wissenschaft und der
theoretischen Spekulation.

89

Meditierende in die Rohre

Die Zeiten dndern sich und mit ihnen die Wissenschaftsmode. Auch hier
steht der Uhrzeiger inzwischen woanders. Nicht mehr bei »Physik und
Transzendenz«. Heute zeigt er auf >Neurobiologie und Transzendenz:. Seit-
dem die »Lebenswissenschaften« angesagt sind, hat sich das aparte Seg-
ment >Hirnforschung und Meditation< herausgebildet. Meditierende oder
kontemplierende Ménche und Nonnen — ob katholisch oder buddhistisch
spielt keine Rolle — hat man seither batterieweise in die MRT-Réhre ge-
schoben und neuronal vermessen. Jetzt feuern die Neuronen. Es sind nicht
mehr diese verriickten Quantenteilchen, die umherschwirren, der >Quan-
tengott« ist tot. Mit der Religion oder dem Religiésen werden Meditation
und Transzendenzerfahrung bisweilen noch immer assoziiert. Doch wird
sich mit der Zeit auch dies dndern: Der smethodische Atheismus<und der
wissenschaftlich-weltanschauliche Naturalismus der Forscher beférdern
auch auf Seiten des Forschungsgegenstands und dessen 6ffentlicher Wahr-
nehmung die wiinschenswerte Sikularisierung. Wenn der Hirnforscher
Wolf Singer und sein Fachkollege Matthieu Ricard, der aus der Forschung
ausgestiegen ist und sich zu einem buddhistischen Ménch hat ordinieren
lassen, in der Edition Unseld aus dem Hause Suhrkamp iiber Gehirn und
Meditation fachsimpeln, wird Atheisten und Gliubigen gleichermaflen
warm ums Herz, so viel ist da von Mitgefiihl die Rede und dem Wachstum
der Empathiefihigkeit durch Achtsamkeitsmeditation. Kann man sich,

244

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter Intellektuellen, eine bessere Werbung fiir die neue Aufmerksam-
keitspraxis vorstellen? Fiir den Intellektuellen als Yogi?

Tatsichlich hat sich durch den Schwenk von der Quantenphysik zur
Neurobiologie oder Gehirnforschung als Referenzwissenschaft fiir Medi-
tationspraktiker etwas verdndert: Wihrend die Quantenphysiker lediglich
theoretische Spekulation zu bieten hatten, kénnen die Neurowissenschaft-
ler mit empirisch erhobenen Daten aufwarten. Mit denen sich in farben-
froher Powerpointprisentation nicht nur auf Kongressen iiber »Meditation
und Wissenschaft« vor Wissenschaftsgliubigen renommieren lisst, zu
denen wir uns alle zdhlen diirfen. Die bunten Schaubilder von »neuronalen
Korrelaten« sollten auch Skeptikern anschaulich vor Augen fiihren, ja, was
eigentlich? Dass es sich bei der Meditation oder Kontemplation um einen
realen Vorgang handelt, dass im Bewusstsein von Meditierenden oder
Kontemplierenden etwas Wirkliches vorgeht. Nicht nur, weil ein neurona-
ler Prozess feststellbar ist und Bewusstsein Gehirnprozesse zur Voraus-
setzung hat, sondern sich ein von anderen unterscheidbares, spezifisches
Funktionsmuster zeigt, das dem geistigen oder Bewusstseinszustand >Me-
ditation< oder >Kontemplation«< zugeordnet werden kann. Mithin der Nach-
weis, dass hier tatsichlich Erlebnisse vorliegen, dass die Betreffenden sich
die Erfahrungen, von denen sie berichten, nicht aus den Fingern gesogen
haben. Lediglich bei der Behauptung — sofern Meditierende denn zu dieser
begrifflichen Qualifizierung neigen —, dass man einer »Gotteserfahrung«
teilhaftig geworden sei, diirfen Skeptiker auch weiterhin mit gutem Grund
skeptisch bleiben. Denn mit einem ontologischen Gottesbeweis ist es auch
diesmal nichts, der Wirklichkeit des meditativen oder kontemplativen Er-
lebens zum Trotz.

Wer sich als Skeptiker nicht geschlagen gibt und vom Reellen und Ntitz-
lichen der Meditation nach wie vor nicht iiberzeugt ist, dem sei »Meditation
fur Skeptiker« empfohlen, das Buch des Psychologen und Meditationsfor-
schers Ulrich Ott, der wegen reger Nachfrage mit »Yoga fiir Skeptiker« noch
einmal nachgelegt hat. Der Doppelpack fiir die besonders hartnickigen
Skeptiker. — Doch wie geht der Meditationspraktiker, der nicht erst durch
wissenschaftlich generiertes Datenmaterial von der Wirklichkeit und vom
Sinn seines Tuns Uiberzeugt werden muss, damit um, wenn das Unschein-
bare und Geringfugige dieses Tuns plétzlich in vielfacher VergrofRerung
und greller Beleuchtung als ein Objekt der Wissenschaft vor ihn hingestellt
wird? Am besten, indem er, auch als Laie, mit wissenschaftlicher Neugier
reagiert. Und gleichzeitig mit einem »erheblichen Mafl an Gelassenheit,
wie Martin Seel vielleicht sagen wiirde.

245

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dies gilt auch fiir Intellektuelle, soweit sie sich mit Theorie und Pra-
xis der Meditation vertraut machen mochten. Beides, wissenschaftliche
oder theoretische Neugier und Gelassenheit, wird ihnen — das Gros der
Intellektuellen »im starken Wortsinne« rekrutiert sich aus geisteswissen-
schaftlichen Milieus — in diesem Fall dadurch erleichtert, dass am Projekt
Wissenschaft und Meditation, wie es unter der Regie von Gehirnforschung
und Neurobiologie vorangetrieben wird, nicht mehr ausschliefllich Na-
turwissenschaftler beteiligt sind, sondern in zunehmender Zahl ebenso
Forscher aus den Geisteswissenschaften. Nicht zuletzt sogar Philosophen.
Unter diesen an vorderster Front Vertreter der »Philosophie des Geistes«,
im Angelsichsischen »Philosophy of Mind«. IThr fiihrender Kopf hierzu-
lande ist Thomas Metzinger. Der bereits friith erkannt hat, dass empirische
Daten, vor allem solche aus den kognitiven Neurowissenschaften, »fiir phi-
losophische Fragestellungen unmittelbar relevant sind«. Allen voran die
Frage nach dem Geist bzw. dem Bewusstsein. »Im Jahr 1994, im Anschluss
an eine sehr bunte Konferenz von Bewusstseinsforschern in Tucson, Arizo-
nax, schreibt Metzinger, »half ich dabei, eine neue Organisation zu griin-
den, die >Association for the Scientific Study of Consciousness< (ASSC). Thr
Ziel besteht darin, den harten Kern der wirklich Ernsthaften in der Natur-
wissenschaft und aus der Philosophie des Geistes zusammenzubringen.« —
Endlich Nigel mit Képfen auf einem Gebiet, wo dem frei flottierenden Ge-
labere bislang keine Schranken gezogen waren? Sieht ganz danach aus.
Und fiir diejenigen, die es iiber die Fachgrenzen der akademischen Philo-
sophie hinaus interessiert, hat Metzinger den »Ego-Tunnel« geschrieben.
Im Untertitel »Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung
zur Bewusstseinsethik«. Metzinger demonstriert, was unter Berticksich-
tigung wissenschaftlicher Standards die »feinkérnige und sorgfiltige Be-
schreibung des inneren Erlebens als solchem« heifdt. Darunter insbesondere
»verinderte Bewusstseinszustinde wie etwa Meditation, Klartriume oder
auflerkorperliche Erfahrungen und psychiatrische Krankheitsbilder«, die
allesamt »keine philosophischen Tabuzonen« sein sollten. Weiterhin geht
es Metzinger um »die Folgen dieser neuen wissenschaftlichen Erkennt-
nisse tiber die innere Natur unseres Geistes«. Speziell um »die mit ihnen
verbundenen ethischen Herausforderungen sowie die gesellschaftlichen
und kulturellen Verinderungen, die als Folge der naturalistischen Wende
im Menschenbild moglicherweise auftreten kénnten und zwar schneller
als viele von uns heute vielleicht noch denken«.

Letzteres hort sich bedrohlich an und Metzinger méchte es auch als
Mahnung verstanden wissen. Zuerst jedoch: was hat es mit dem »Ego-

246

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tunnel« auf sich? Ein Begriff, der Intelektuelle vielleicht nicht einmal be-
fremdet. Ist dies, der Ego-Tunnel, nicht der Ort, an dem sie ohnehin die
meiste Zeit im Stau stehen? Das auch, wiirde Metzinger wahrscheinlich
einrdiumen. In der Hauptsache aber ist es die zentrale theoretische Meta-
pher seines wissenschaftlich philosophischen Erklirungsmodells unse-
res Bewusstseins. Von Platons Metapher der Hohle unterscheidet sich die
Metzingersche dadurch, dass es eine bewusstseinsunabhingige duflere
Realitdt gibt, aber keine ewigen Ideen — wissenschaftlich philosophischer
Materialismus oder Naturalismus versus philosophischer Idealismus oder
Metaphysik. Die Erklirung zu menschlichem Bewusstsein oder Geist —
und damit dem Arbeitsplatz von Intellektuellen, kénnte man sagen — in
Metzingers wissenschaftsmetaphorischem Slang: »Was in Wirklichkeit ge-
schieht ist, dass das visuelle System in Threm Gehirn einen Tunnel durch
die unvorstellbar reichhaltige physikalische Umwelt bohrt und im Verlauf
dieses Vorgangs die Innenwinde des Tunnels sozusagen in verschiedenen
Farbtonen anmalt. [...] Bewusste Erlebnisse sind komplexe mentale Modelle
in dem reprisentationalen Raum, der sich durch das gigantische neuro-
nale Netzwerk in unseren Kopfen 6ffnet. Und weil dieser Raum durch eine
Person erzeugt wird, die Gedichtnis besitzt, und sich in der Zeit vorwirts
bewegt, ist er gleichzeitig ein Tunnel.«

»Kognitive Neurowissenschaft des Bewusstseins und die Philosophie
des Geistes«, »phdnomenales Bewusstsein«, »Erscheinen einer Welt«, »Re-
prisentation und Metareprisentation«, »Weltmodell und Selbstmodell«
usf. — Metzingers sorgfiltig, Glied fiir Glied zusammengestépselter Ohr-
wurm, bei dem wir auf der Hut sein sollten, dass er uns nicht bis in den
stillsten Winkel des yogischen Exerzitiums verfolgt. Und die theoretische
Norm, hinter die wir als kognitionswissenschaftlich und geistphilosophisch
Aufgeklirte von nun an nicht mehr zuriickfallen diirfen. — Nachdem wir
so mit empirisch konsolidierten Begrifflichkeiten und Theoriekonstrukten
bestens ausgestattet sind, kehre ich — durchaus in Einklang mit den hand-
lungsorientierten und praxisbezogenen Absichten Metzingers — zur Aus-
gangsfrage nach einem eventuellen >Profit« fiir Meditationspraktiker zu-
riick. Ich greife eine AuRerung Metzingers (aus einem Gesprich mit Ralf
Miiller-Schmied in Deutschlandradio Kultur) auf, in der er einen Aspekt
der meditativen Tiefenerfahrung — reines Gewahrsein, von keinem Ich-Be-
wusstsein begleitet, wie ich es beschreiben wiirde — aus neurophilosophi-
scher Sicht als eine mogliche >phinomenale Gegebenheit« bestitigt: »Man
kann sich zum Beispiel vorstellen, dass ein Zen-Monch, der seit 40 Jahren
meditiert, in tiefer Meditation mit ge6ffneten Augen [...] auf einen roten Bo-

247

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denbelag schaut und dass dieser Zen-Ménch kein Selbstbewusstsein mehr
hat. Dass er hoch bewusst ist, in einem Zustand einer sehr intensiven Acht-
samkeit, sagen wir in einer globalisierten Aufmerksambkeit, dass aber sein
Ich-Gefiihl sich vollstindig aufgelost hat. In so einer Situation hitten wir
die Qualitit der Réte, ein bewusstes Rot-Erleben. Aber es wire sozusagen
das Licht an, aber niemand zuhause.« Da staunt der Laie und der Fach-
mann wundert sich. Und der Meditierende? Er winkt nicht ab, er lichelt
nur wissend wie ein kleiner Buddha.

Mit anderen Worten: Der Meditierende — vom ungeiibten Neuling ab-
gesehen — befindet sich je schon im Besitz dessen, was es zum Gelingen
eines Exerzitiums bedarf. Mehr braucht es nicht. Das szientifische Sprach-
spiel wiirde seiner Praxis — und an dieser ist ihm und muss ihm als Prakti-
zierendem einzig gelegen sein — auch nichts Brauchbares hinzufiigen. Das
auf die praktischen Anforderungen der meditativen oder yogischen Ubung
fokussierte sowie der Verstindigung iiber den inneren Erfahrungsprozess
dienende >pragmatologische« Sprachspiel — variabel komponiert aus einem
diesbeziiglichen Fundus an tradierten und jeweils gerade aktuellen Voka-
bularen und Semantiken — erfiillt seinen Zweck sowohl fiir die Ubenden
als auch fiir die, welche die Ubung erst noch kennenlernen méchten. Um
seiner Funktion zu gentigen, bedarf dieses Sprachspiel nicht der Optimie-
rung durch ein szientifisches. Was nicht heifét, dass es, so wie es alltags-
sprachlich anschlussfihig ist, dies nicht auch wissenschaftssprachlich
wire. — Kurz und gut, Profiteur der Veranstaltung — Meditierende in die
Rohre — scheint kein anderer als die Wissenschaft selbst. Die Meditieren-
den gonnen ihr diesen Erfolg, uneigenniitzig wie sie sind. Ja, sie sind nicht
einmal sonderlich an der Genugtuung interessiert, nunmehr den Segen
der Wissenschaft zu genieflen und infolgedessen weniger scheel oder ver-
stindnislos angesehen zu werden von Leuten, die sich in ihrem Urteil
von dieser Instanz abhingig machen wie vom letztinstanzlichen Richter-
spruch.

P.S. Wovon war noch beim Wissenschaftsskeptiker Hans-Peter Diirr
oben die Rede? Wir seien »gefangen im Netz unserer Definitionen«. Und
auf die Interviewer-Frage, ob die Wahrheit per se »auferhalb der Sprache«
liege: »Auflerhalb der Sprache und des begrifflichen Denkens. Wir miissen
uns bewusst machen, dass auch die Wissenschaft immer nur in Gleich-
nissen spricht.« — Und nun folgt Thomas Metzinger nicht etwa mit einer
Gegenrede. Im Gegenteil: Als »erlebende Subjekte« besitzen wir z.B. »kei-
ne Identititskriterien« fiir subtile Erlebnisse wie etwa bei der Farbwahr-
nehmung und die sich daher auch nicht in Form »begrifflicher Entititen«

248

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

versprachlichen lassen: »Wenn das stimmt, dann kann man das eigentlich
nicht zu einer theoretischen Entitit im strikten Sinne machen. Und das
ist ein Problem fiir die Bewusstseinsforschung. Wir erkennen da eigent-
lich aus der harten empirischen Forschung, finde ich, wenn man sie ernst
nimmt, etwas sehr Schones. Man erkennt namlich, dass Bewusstsein tiefer
und subtiler ist als wir bisher gedacht haben. Dass es eine Ebene gibt im
Erleben, die streng an das Jetzt gekoppelt ist, fiir die man keine Begriffe
bilden kann. Sozusagen die Diesheit ihres Blau-Erlebnisses im Himmel,
die gibt es nur jetzt und die werden sie nicht raus transportieren kénnen
in den Raum offentlicher Kommunikation, in den Raum von Sprache und
Begriffen ...«

90

Was Sie schon immer iiber Meditation wissen wollten

Es gibt nicht nur die Meditierenden in der R6hre und aufierhalb derselben
und auf der anderen Seite die sich fiir »phinomenale Zustandsriume« und
deren »neuronale Korrelate« interessierenden Forscher aus den Neuro- und
Kognitionswissenschaften. Es gibt auch den Leser dieser Zeilen, der, ehe
er seinerseits vielleicht ein Ubender werden méchte, viel genauer und kon-
kreter wissen will, was er sich unter Meditation und dem an ihre Praxis
gekniipften Versprechen eines verinderten Aufmerksamkeitsverhaltens
vorzustellen hat. Und der, was eben dies anlangt, dem Autor schon eine
Zeit lang im Ohr liegt mit dem Refrain »ich bin noch immer unbefriedigt.
Vielleicht ist gerade er es, der Leser, der von der neurowissenschaftlichen
Meditationsforschung profitiert, indem er endlich hier aus zuverldssiger
Quelle erfihrt, was er schon immer tiber Meditation wissen wollte. Der
Autor bleibt skeptisch, iiberldsst das Urteil aber dem Leser.

Wie im Fall des folgenden Beispiels, mit dem es an dieser Stelle sein Be-
wenden haben muss. Es handelt sich um die Frage nach dem >Bewusstsein
als solchemc« oder der »Essenz des Bewusstseins« (Metzinger), bei der es fiir
den vergleichenden Beobachter einen Bertthrungspunkt zu geben scheint
mit jener Seins- bzw. Wirklichkeitserfahrung im yogischen Zustand oder
dem der tiefen Meditation, den ich im Vorangehenden meist mit dem Aus-
druck >Gewahrsein< angedeutet habe. Metzingers »das Licht ist an, aber es
ist niemand zuhause«. Im »Ego-Tunnel« fragt er: »Wenn wir also wissen
wollen, was die Essenz des Bewusstseins ist, warum sollten wir dann nicht

249

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diejenigen Menschen konsultieren, die es in seiner reinsten Form kultivie-
ren? Oder noch besser, warum sollten wir nicht moderne bildgebende Ver-
fahren benutzen und direkt in ihr Gehirn schauen, wihrend sie die Einheit
und die Ganzheitlichkeit ihres bewussten Geistes maximieren?« Schauen
wir also wieder einmal in die Rohre. »Antoine Lutz und seine Kollegen am
W.M. Keck Labor fiir funktionale Bildgebung und Verhaltensforschung an
der Universitit von Wisconsin haben tibetanische Ménche untersucht, die
eine Meditationserfahrung von mindestens 10 ooo Stunden besafen. Sie
fanden heraus, dass Meditierende lang anhaltende Gammaband-Oszilla-
tionen in ihrem Gehirn erzeugten, die in EEG-Messungen wihrend der
Meditation deutlich sichtbar waren. Die bei manchen dieser Langzeitmedi-
tierenden beobachtete Gamma-Aktivitit scheint die stirkste zu sein, tiber
die jemals in der wissenschaftlichen Literatur berichtet wurde.« Warum
diese Entdeckung so aufregend ist: »Wie Wolf Singer und seine Mitarbeiter
gezeigt haben, gehoren Oszillationen im Gammaband — die durch Grup-
pen von Nervenzellen verursacht werden, die gleichzeitig etwa vierzigmal
pro Sekunde feuern — zu unseren gegenwirtig heiflesten Kandidaten fiir
die Erzeugung von Einheit und Ganzheit.« — Metzinger hegt einen »faszi-
nierenden Gedanken, auf den ihn Ulrich Ott, »Deutschlands fithrender
Meditationsforscher«, gebracht habe: »Koénnte tiefe Meditation vielleicht
genau der Vorgang sein, vielleicht der einzige Vorgang, bei dem Menschen
manchmal den globalen Hintergrund des Erlebens in die Gestalt ver-
wandeln konnen, in das dominierende Merkmal des bewussten Erlebens
selbst?« Jedenfalls passe diese Annahme zu einer intuitiven Vermutung,
die auch von anderen fithrenden Forschern angestellt werde. »Ndmlich,
dass man in derartigen Bewusstseinszustinden die grundlegende Sub-
jekt-Objekt-Struktur des Erlebens transzendieren kann.« Die zugrunde
liegende »oszillatorische Aktivitit mit einer hohen Amplitude im Gehirn«
bendtige zum schrittweisen Aufbau »mehrere Dutzend Sekunden« bei
erfahrenen Meditierenden: »Sie kénnen es nicht einfach anschalten. Im
Gegenteil, es scheint sich nur genau dann entfalten zu kénnen, wenn der
Meditierende es schafft, achtsam aber anstrengungslos beiseite zu treten.«

Meditierende als Weltmeister der Synchronisation. »Die erforderliche
Zeit zur Herstellung von Synchronizitit ist proportional zur Grofe des
neuronalen Zellverbands und in der Meditation muss eine orchestrierte
Gruppe von vielen hundert Millionen Nervenzellen gebildet werden.« Erst
hier kommt iiberhaupt die Erlebnisqualitit zur Sprache, die bewusstseins-
phinomenologische Besonderheit der meditativen Erfahrung: »Die Oszil-
lationen stehen [...] in direkter Beziehung zu den verbalen Berichten der

250

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Meditierenden tiber die Intensitit des meditativen Erlebens. Es besteht also
ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen den Oszillationen und der be-
richteten Intensitit selbst.« Und: »Eine weitere interessante Entdeckung ist,
dass es im Anschluss an die Meditationspraxis signifikante Verinderungen
der Hirnaktivitit im normalen Ruhezustand gibt. Anscheinend verindert
also wiederholte Meditationspraxis die Tiefenstruktur des Bewusstseins
selbst.« — Womit wir endlich den Punkt erreicht haben, von dem aus sich
in unserem Sinne — in Richtung auf eine Verinderung des Aufmerksam-
keitsverhaltens — extrapolieren lisst. Meditation erweist sich im Labortest
exakt als diejenige >Geist- oder Bewusstseinstechniks, die »auch aus der
Perspektive der Wissenschaft notwendig wire, um Verinderungen an den
synaptischen Verbindungen auf besonders wirksame Weise hervorzuru-
fen.« Auf empirisch wissenschaftlicher Ebene, sprich hirnphysiologisch,
wire damit der Weg aufgezeigt, an dessen Ende ein neues Aufmerksam-
keitsverhalten stiinde. Bei Intellektuellen oder wem auch immer. Und der
Leser, den somit die Wissenschaft wenigstens anhand dieser einen Facette
das Thrige zu dem hat wissen lassen, was er schon immer tiber Meditation
wissen wollte, miisste ihn — jenen Weg — lediglich noch gehen, meditations-
praktisch. Beziehungsweise, begreift er sich als Intellektueller, die nichst
hohere Ebene erklimmen, die des Intellektuellen und des Yogi.

P.S. >Die nichst hohere Ebene« ist natiirlich eine Wertung. Nicht schon
auf molekular- und neurobiologischer Beobachtungsebene, wohl aber auf
geistphilosophischem Problematisierungsniveau spielen die beim Thema
>Bewusstseinsevolution<« vorgenommenen Kategorisierungen in den Be-
reich des Normativen. Um hier jedoch einigermaflen verlisslich urteilen,
d.h. werten zu koénnen, reicht es kaum aus, einen Bewusstseinszustand,
einschlieflich der positiven oder negativen Verhaltenseffekte, lediglich
>wissenschaftlich objektiv< beschrieben zu finden. Erst recht nicht auf
der reduktiven Stufe seines neuronalen Korrelats. Von wunderbar syn-
chron feuernden Neuronen auf einen friedlichen Geist zu schliefen, der
sich synaptisch gerade auf groferes Einfithlungsvermdgen oder mehr
Mitgefiithl umprogrammiert, 14sst den neurowissenschaftlichen Laien zu
Recht »irgendwie unbefriedigtc. — Fiir Thomas Metzinger gehort Medita-
tion bewusstseinsethisch in die Rubrik »guter Bewusstseinszustand«. Was
sind die Kriterien? »Meine eigene Intuition besagt«, schreibt er, »dass ein
wiinschenswerter Bewusstseinszustand mindestens drei Bedingungen
erfiillen sollte. Er sollte Leid minimieren, nicht nur bei uns Menschen,
sondern auch bei allen anderen leidensfihigen Wesen. Idealerweise sollte
er ein epistemisches Potential besitzen, d.h. dass er eine Komponente der

251

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einsicht und der Erweiterung von Wissen haben sollte. Und er sollte Ver-
haltenskonsequenzen haben, die die Wahrscheinlichkeit fiir das Auftreten
weiterer wertvoller Bewusstseinszustinde in der Zukunft erhéht.« Erfiillt
der »phdnomenale Zustandsraums, in den Meditierende eintreten — der
prozesshafte Erlebnisraum einer verinderten Wirklichkeitswahrnehmung,
zu deren Beschreibung sie im Nachhinein Worte wie Leere, Stille, Gewahr-
sein, die geistige Elevation eines All-Ein-Seins und andere mehr verwen-
den —, erfiillt diese Erfahrung die von Metzinger genannten Bedingungen?
Um die Frage auf intellektuell redliche Weise beantworten bzw. bejahen
zu konnen, fithrt abermals kein Weg daran vorbei, in der Ersten Person
Singular in diesen wiinschenswerten oder guten Bewusstseinszustand ein-
zutreten und dessen >Glite« und Wiinschbarkeit selbst zu erfahren.

91

Intellektuelle Redlichkeit

Der Leser ahnt es. Kurz vor Torschluss — unsere Reise durch zeitgends-
sische Theoriediskurse und etliche durch Intellektuelle angezettelte Erre-
gungszustinde neigt sich dem Ende zu — haben wir noch einmal ein rich-
tig grofles Fass aufgemacht. Wiederum vom Neurophilosophen Thomas
Metzinger herbeigeschafft. Es trigt den Aufkleber »Bewusstseinsethik«.
Und so sorgenvoll, wie Metzinger die Stirn in Falten legt, ist da nicht nur
Gutes drin. Die entsprechende Ethikkommission ist auch noch gar nicht
gebildet. Sonst kénnte man der Sache mit einem erheblicheren Maf} an
Gelassenheit entgegenblicken. — Zunichst jedoch: warum tiberhaupt »Be-
wusstseinsethik«? In naturgeschichtlicher Globalperspektive stellt sich
dem Betrachter die Entstehung von Bewusstsein im Allgemeinen wie auch
die Entwicklung von metareprisentationalem Ich-Bewusstsein beim Men-
schen als ein natiirliches Ergebnis der biologischen Evolution dar, fiir wel-
ches der Mensch selber >nichts kann«. Will sagen, unsere eigene Entschei-
dung hat hierbei keinerlei Rolle gespielt. Was indes bei einer kiinftigen
Bewusstseinsevolution anders sein wird und daher Metzinger zufolge die
Notwendigkeit von »Bewusstseinsethik« erzeugt. Bewusstseinsevolution
habe sich aus einem im Riickblick deskriptiven in ein gegenwirtig und in
Zukunft normatives Geschehen verwandelt.

Was ist daran so dramatisch? In Metzingers Augen: dass die quasi
durch Menschenhand selbstgemachte Bewusstseinsevolution lingst in gro-

252

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rem Stil von statten geht. Und tiberwiegend in die falsche Richtung lauft.
Sind es die gleichen Kassandrarufe wie die eines Manfred Spitzer? Com-
puter und Smart Phones — so der Ulmer Mediziner und Gehirnspezialist —
machen, insbesondere unsere Kinder, nicht nur dick, dumm und dusselig,
sie machen zu allem Uberfluss auch noch dement. Das 4D-Horrorszenario
der Bewusstseinsinvolution, parallel zum 3D-Drucker? — Liest man Met-
zinger, hat man den Eindruck, auch er schliefit den bewusstseinsethischen
Kollaps nicht vollig aus. Er mochte kein Alarmist sein, sagt er. Und muss es
in gewisser Hinsicht dann doch sein. Die aus dem raschen Fortschritt der
Neuro- und Kognitionswissenschaften automatisch sich ergebenden »neu-
en neurotechnologischen Handlungsmoglichkeiten« seien keineswegs
nur eine gute, sondern auch »eine gefihrliche Nachricht«. Sollten Politik
und Gesellschaft an der Aufgabe scheitern, mit diesen neuen Handlungs-
moglichkeiten »intelligent und verantwortlich umzugehens, kénnten wir
uns »einer ganzen Reihe von historisch beispiellosen Risiken gegentiber-
sehen«. Solchen einer systematischen Manipulation des Bewusstseins. Thr
sind mit dem technischen Zugriff auf die neuronalen Korrelate Tiir und
Tor gedffnet. Wobei »nicht nur sinnliche und gefithlsmifige Erfahrun-
gen [...] der technischen Manipulation offen(stehen). Dasselbe gilt auch fiir
hoherstufige Eigenschaften des Ego, wie z.B. das Erleben des eigenen Wil-
lens oder des Vollzugsbewusstseins.« Ein regelrechtes Gruselkabinett an
invasiven und nichtinvasiven >schénen neuen Gehirn- und Bewusstseins-
technologien«< liasst Metzinger an uns voriiberziehen. Noch nicht mit von
der Partie der italienische Neurowissenschaftler Sergio Canavero, der die
Transplantation eines Kopfes in Aussicht stellt. Wovon die Presse im Mirz
2015 berichtet hat. Da lag Metzingers aktualisierte Auflage seines »Ego-
Tunnel« bereits vor.

OD ein transhumanistisch manipuliertes Bewusstsein, ein mittels Neu-
ro Enhancement renovierter Ego-Tunnel, der nicht wiederzuerkennen ist,
oder gleich die neue Riuibe: Die Drastik soll die Dringlichkeit eines poli-
tischen Hinsehens statt Wegschauens unterstreichen. Den bewusstseins-
ethischen Regelungsbedarf, wie ihn Metzinger sieht. Vor Jahrzehnten habe
man in der Drogenpolitik schon einmal eine verniinftige Regulierung ver-
sdumt, mit verheerenden Folgen. — Weil es das Aufmerksamkeitsverhalten
von Intellektuellen unmittelbar angeht: »Der wichtigste Unterschied zur
gescheiterten Drogenpolitik des vergangenen Jahrhunderts besteht [...] da-
rin, dass heute viel mehr Menschen an einer Verbesserung ihrer geistigen
Leistungsfihigkeit interessiert sind als an spirituellen Erfahrungen.« Vor-
reiter im Gebrauch der legal wie illegal den Markt iiberschwemmenden

253

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Schlaumacher und Wachmacher« — am populirsten zurzeit Methylphe-
nidad, besser bekannt als Ritalin — sind Angehorige der »gebildeten Stin-
de<. Eine vom Wissenschaftsmagazin »Nature« durchgefiihrte informelle
Online-Umfrage ergab, dass unter den befragten >Intelligenzlern< jeder
funfte »solche Medikamente bereits aus nichtmedizinischen Griinden ge-
nommen hatte, um Aufmerksamkeit, Konzentration oder Erinnerungsver-
mogen zu stimulieren«. Die Kaffeetrinker Harald Martenstein und Robert
Menasse — siehe oben >Speedy Intellektuales< — sehen da ziemlich alt aus,
ob sie nicht auch mal auf Modafenil und Betablocker umsteigen wollen?
Wie schafft man es, im Dschungel der Selbstoptimierungs- resp. Selbst-
ausbeutungsstrategien nicht dem Zynismus oder moralischer Verkommen-
heit zum Opfer zu fallen? Mit dem Oberbegriff intellektuelle Redlichkeit
benennt Metzinger die von ihm gewihlte normative Position. Zur Orientie-
rung in Anwendungsfragen und innerwissenschaftlich als Richtschnur in
Wahrheitsangelegenheiten sowieso. Allerdings lisst er die Leser des »Ego-
Tunnel« nicht selten im Unklaren iiber die eigene Bewertung oder Stellung-
nahme. »Einer der Befragten sagte«, so zitiert Metzinger einen der Pro-
banden aus obiger Online-Umfrage: »In meiner beruflichen Funktion bin
ich dazu verpflichtet, meine eigenen Ressourcen zum grofiten Nutzen der
Menschheit einzusetzen. Wenn solche Enhancer einen Beitrag zu diesem
Dienst an der Menschheit leisten kénnen, dann ist es meine Pflicht, sie
anzuwenden.« Alles paletti? Oder wenn Metzingers theoretische Neugier
bzw. seine Wissenschaftsbegeisterung ganz offensichtlich mit ihm durch-
gehen: »Koénnte die streng reduktionistische kognitive Neurowissenschaft
vielleicht eine Form der Turbomeditation entwickeln, die Ménchen dabei
hilft, bessere Moénche zu sein und Mystikern, bessere Mystiker zu sein?«
Klar doch, Aussteigen ist nicht die Alternative. Das »Risiko, das ich
sehe in der Gegenwart«, so Metzinger im Rundfunkgesprich, »ist, dass
es vielen Leuten einfach zu kompliziert wird. Nicht nur politisch, global,
zu uniibersichtlich, sondern eben auch, was das Bild des Menschen, das
Bild von Geist und Gehirn usw. angeht. Dass es eine Fluchtbewegung in
Formen des Fundamentalismus und des Irrationalismus gibt. Ich sehe das
in meiner eigenen Generation. Die ersten Leute, die Anfang der yoer z.B.
in tiefer, ernster Absicht [...] nach Indien gefahren sind, neue Formen von
Spiritualitit, die erfahrungsbasiert waren, nicht an Glauben orientiert wa-
ren, ausprobiert haben, diese Bewegung ist ja vollig versackt in so einer
Supermarkt-, in so einer Wellness-Spiritualitit. Mit vielen von diesen Leu-
ten konnen Sie gar nicht mehr verniinftig reden, die haben sich verabschie-
det von Grundregeln des rationalen Argumentierens. Und diese Leute sind

254

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

natiirlich in gewissem Sinne alle verloren fiir die Probleme, die wir jetzt
auf dem Planeten haben, fiir die man wirklich einen kiihlen Kopf briuch-
te.« Und denen mit Appellen an intellektuelle Redlichkeit ins Gewissen
reden zu wollen, zwecklos wire. — Metzingers Ansprache in Sachen Be-
wusstseinsethik richtet sich an diejenigen, die sich einen »kiihlen Kopf«
bewahrt haben und weder in angstgetriebenen Fundamentalismus noch
in moralisch indifferenten hippen Hedonismus abgedriftet sind. Ich sehe
bei ihm hier allerdings zwei Probleme. Das eine liegt im eigentiimlichen
Schlingerkurs der von ihm vorgenommenen Wertungen bzw. Nicht-Wer-
tungen, der seinem Hin- und Hergerissensein zwischen Faszination und
Erschrockenheit geschuldet sein diirfte. »Im Allgemeinen diirfen wir uns
dabei viel Gutes erhoffen.« Vom »Handlungspotential« der Neurowissen-
schaften und -technologien. »Warum sollten wir neurophidnomenologi-
sche Fortschrittsverweigerer sein’?« fragt er. »Man kann sich« — wer ist
»man«? — »eine Zukunft vorstellen, in der die Menschen nicht mehr nur
zum Spafl Videospiele spielen oder mit virtuellen Realititen experimen-
tieren, sondern stattdessen auf ihrer Suche nach einem tieferen Sinn mit
Hilfe der allerneusten neurotechnologischen Werkzeuge das Universum
verinderter Bewusstseinszustinde erforschen. Vielleicht kann man sich
dann an jeder Stralenecke die Schlifenlappen kitzeln lassen. Oder die
Menschheit kehrt ihren Kirchen, Synagogen und Moscheen den Riicken
um das Heil in neuen Zentren fur transpersonalen Hedonismus und
metaphysisches Tunneldesign zu suchen.« So Metzinger zuletzt etwas iro-
nisch. Um dann wieder das Bedenkliche hervorzuheben und in die Rolle
des Mahners oder gar des Alarmisten zu schliipfen, in der wir ihn zuvor
kennen gelernt haben.

Das andere Problem, das ich sehe, besteht darin, dass Metzingers Neu-
ro- oder Bewusstseinsethik lediglich als Desiderat vorgetragen wird, wel-
ches er, von einer Ausnahme abgesehen, inhaltlich nicht konkretisiert. In-
dem er auf den postulierten Regelungs- oder Handlungsbedarf nicht schon
mit eigenen Vorschligen reagiert, meldet er zunichst nur Diskursbedarf
an. Der zwar gegeben ist, mit dem erfahrungsgemif aber die Gefahr der
infinitesimalen Diskursivierung des Themas einhergeht. Endloser Dis-
kurs als Ersatzhandlung bzw. Handlungsersatz. — Oder philosophisches
Probehandeln, das Metzingers Philosophenherz hoher schlagen lisst. Sein
ethisches Lieblingsdilemma in diesem Zusammenhang: »Was wiirden wir
tun, wenn >Moral Enhancements, also die Verbesserung der eigenen ethi-
schen Einsichtsfihigkeit und des moralischen Verhaltens, zu einer phar-
makologischen Handlungsméglichkeit wiirde? Beispielsweise durch neue

255

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medikamente, die dazu fiihren, dass die Menschen sich prosozialer und
altruistischer verhalten? Hielten wir es dann aus ethischen Griinden fiir
geboten, das moralische Verhalten jedes Einzelnen zu optimieren?« Herr-
lich, was fiir ein weites Feld!

Und die Ausnahme? Dieses eine Mal, wo Metzinger eine konkrete, be-
wusstseinsethisch gebotene Mafinahme vorschligt? Thm zufolge verspricht
sie eine erfolgreiche Abwehr nicht nur des »organisierten Angriffs auf den
Raum des Bewusstseins per se«, d.h. dass man »versucht, uns die Kontrol-
le fiir die eigene Aufmerksambkeit zu entreiflen«. Sie wire auch eine ange-
messene Antwort auf die durch »immer neue mediale Umwelten« erzeugte
»Mischung aus Traum, Demenz, Berauschtheit und Infantilisierung«. Met-
zingers Vorschlag »fiir eine Gegenmafinahme angesichts dieser sich ver-
stirkenden Angriffe auf unsere Aufmerksamkeitsreserven besteht darin, in
unseren Schulen flichendeckend Meditationsunterricht einzufithren«. Pi-
dagogisch unterfiittert mit der Erliuterung: »Junge Menschen miissen sich
zuerst der begrenzten Natur ihrer eigenen Fihigkeit zur Aufmerksambkeit
bewusst werden. Dann sollten sie Techniken erlernen, die ihre Achtsam-
keit verstirken und ihre Fihigkeit, sie aufrecht zu erhalten, maximieren.
Techniken, die im Kampf gegen die kommerziellen Aufmerksamkeitsriu-
ber hilfreich sein werden und die nebenbei auch einen eigenen Referenz-
rahmen schaffen, der spitestens dann hilfreich sein koénnte, wenn unsere
Kinder sich mit den ersten Versuchungen durch bewusstseinsverindern-
de Drogen konfrontiert sehen.« Und besonders wichtig nach Metzingers
Dafiirhalten, »dass diese Meditationskurse in einem weltanschaulich voll-
kommen neutralen Rahmen stattfinden«, mit dem »Sportlehrer als natiir-
lichem Ansprechpartner«.

Flichendeckende Meditation, Donnerwetter! Womdglich fragt sich
der Leser jetzt, ob es dem Autor von »Der Intellektuelle als Yogi« nicht die
Schamréte ins Gesicht treibt, dass er auf den letzten Seiten seines Buchs
angelangt ist und noch nicht die Forderung nach flichendeckender Me-
ditation fiir Intellektuelle auf Normalniveau erhoben hat. Die Antwort ist
einfach, warum er dies nicht getan hat: Wir sind hier nicht in Metzingers
»Ego-Tunnel«. Im dortigen Diskussionsrahmen mag diese Forderung —
flichendeckende Meditation fiir Kinder und Jugendliche — durchaus Sinn
machen. Was jedoch bei >flichendeckender Meditation fiir Intellektuelle<
schon deshalb nicht der Fall wire, weil hier ohne wenn und aber gilt, was
Metzinger an anderer Stelle seines »Ego-Tunnels« — eine Spur selbstkri-
tisch wohl auch — zu bedenken gibt: »Die Entwicklung einer Bewusstseins-
kultur hat nichts mit organisierter Religion oder einer bestimmten politi-

256

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Agenda zu tun, ganz im Gegenteil. Eine echte Bewusstseinskultur
wird immer ein subversives Unterfangen sein, weil es den Einzelnen dazu
ermutigt, die Verantwortung fiir sein eigenes Leben zu iibernehmen.« —
Ein »subversives Unterfangen«: die Heterotopie des yogischen Exerzitiums
lisst griifen.

Das Drama des begabten Wissenschaftlers. So kénnte man Metzingers
miandrierenden Gedankengang zu seinen »Arbeitsbegriffen Bewusstseins-
ethik und Bewusstseinskultur« auch iiberschreiben. Ahnelt es nicht einer
Herkulesaufgabe, unter den gegenwirtigen Bedingungen gleichzeitig Be-
geisterung fiir die Wissenschaft und den Forschertrieb in sich zu kultivie-
ren und nicht der Versuchung eines >Willens zur Macht« zu erliegen? So
betrachtet, scheint mir, schligt sich Thomas Metzinger mit Bravour. Zu
den von ihm aufgeworfenen Fragen zihlen die fiir Intellektuelle heute rich-
tigen und wichtigen. Beispielsweise: »Wie konnten wir es erreichen, dass
sich phinomenologische Tiefe und kritische Rationalitit, die zwei starken
Seiten des menschlichen Geistes, gegenseitig befruchten? [...] Haben tiefe
Meditationserfahrungen moglicherweise einen Einfluss auf die Fahigkeit,
sich des eigenen Verstandes zu bedienen, das Leben in die eigenen Hin-
de zu nehmen und ein politisch miindiger Biirger zu werden?« Ich zitiere
aus der Schlusspassage des »Ego-Tunnel« auch hier abschliefend die sehr
zustimmungsfihigen Sitze: »Die Entwicklung einer Bewusstseinskultur
wird bedeuten, den Ego-Tunnel zu erweitern und den Raum verinderter
Bewusstseinszustinde auf eine Weise zu erforschen, von der wir alle profi-
tieren. [...] Heute geht es genau darum, dass wir unsere Wiirde nicht verlie-
ren, indem wir eine neue Ebene der Autonomie im Umgang mit unserem
eigenen bewussten Geist erreichen. [...] Aber wir miissen auch realistisch
bleiben und sollten uns keinerlei utopistische Illusionen machen. Zumin-
dest im groflen Maf3stab sind die Chancen dafiir, den Tiger erfolgreich zu
reiten, nicht sehr grof. [...] Es gibt praktische Herausforderungen und es
gibt theoretische Herausforderungen. Die grofite praktische Herausfor-
derung besteht darin, die Ergebnisse der jetzt aufkommenden ethischen
Debatten auch tatsichlich zu implementieren. Die grofite theoretische Her-
ausforderung konnte in der Frage bestehen, ob und wie angesichts unserer
neuen Situation intellektuelle Redlichkeit und Spiritualitit jemals mit ei-
nander vereinbart werden kénnen. Aber das ist eine andere Geschichte.« —
Eine Geschichte, wie sie »Der Intellektuelle als Yogi« erzahlt. Und die keine
theoretische ist, vielmehr eine eminent praktische.

257

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Plidoyer fiir den Yogi auf Normalniveau

Habermas lag damals, am Starnberger Institut »zur Erforschung der Le-
bensbedingungen in der wissenschaftlich-technischen Welt«, goldrichtig
mit seiner »Normal Science«-Devise. Dass er mit ihr auch die Hahnen-
kimpfe unter seinen Mitarbeitern in Schach halten wollte, ist Nebensache.
»Normal Science« impliziert allein in der terminologischen Anmutung,
dass man es nicht tibertreiben soll mit der Wissenschaft und dem Wis-
senschaftsbetrieb. Was wire nach dieser Malgabe anschlussfahiger als der
>Normal-Yoga< der meditativen Aufmerksamkeitskunst. Keine religitse,
sondern eine sikulare Ubung. Deren zeitliche Beanspruchung und dufe-
rer Aufwand nicht den alltags- oder lebensweltlichen Rahmen mit seinen
Verpflichtungen sprengt. — Der Yogi, wie er fiir Intellektuelle auf Normal-
niveau in Frage kommt, ist der Yogi auf Normalniveau. Womit ein kultur-
ubergreifender, >reiner Typus< bezeichnet sein soll, ein globales Format
ohne mythologisches und folkloristisches Lokalkolorit. Nicht anders wie
das >Format Rationalitit< und das von diesem abgeleitete der Wissenschaft
bzw. der Wissenschaftlichkeit heute ein global einheitliches ist.

Doch jenseits der Abgrenzung vom Extremismus und extremistischen
Praktiken: Was besagt >Normalyoga< in der Sache? Als eine Praxis, bei der
wie in der Wissenschaft, allerdings auf ginzlich andere Art und Weise, der
menschliche Geist gefordert ist? Nichts anderes als was schon immer mit
Yoga seiner klassischen Definition gemif bezeichnet worden ist. Ich erin-
nere an den bei fritherer Gelegenheit zitierten Passus aus dem Yoga-Sutra
des Patanjali, der — so wie die Bestimmung des rationalen Denkens und
logischen Schliefens oder Urteilens seitens der klassischen griechischen
Philosophie — iiber den kulturspezifischen Entstehungszusammenhang
hinaus Geltung behilt. Dass also mit dem mentalen Prozess resp. Zustand
des Yoga das Zur-Ruhe-Kommen bzw. Stillwerden des reflektierenden und
urteilenden Geistes bei gleichzeitig wachem Bewusstsein bezeichnet wird.
Ein Bewusstseinsprozess oder -zustand, bei welchem Sein oder Wirklich-
keit anders als im reflektierenden und urteilenden Modus erfahren wird,
zugleich verbunden mit einer verdnderten Selbsterfahrung des Geistes.
Was das den yogischen Prozess oder Zustand >induzierende< Tun betrifft,
die Ubungstitigkeit des Yoga, so handelt es sich ausschlieRlich um ein mi-
nimalistisches oder geringes Tun. Unvergleichlich geringer noch als das —
jedenfalls was an duferlich zu Beobachtendem dabei gewthnlich vorliegt —
ohnehin schon geringen Tun des Denkens.

258

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weil sie in jeder Hinsicht auRerhalb der Ublichkeit, des kulturell Ge-
wohnten und Gewohnlichen liegt, habe ich die duflere Tatsache der yogi-
schen Ubung, des Ubungshandelns, eine Heterotopie genannt, einen >An-
dersort«. Dies zieht die Frage nach dem >Bewusstseinsort« nach sich: Wo
hilt sich der Ubende geistig auf, wenn er nicht denkt und sich auch nicht in
sprimirprozesshaften< Phantasmagorien (heute auch »mind wondering«
genannt) ergeht oder auf Gefithle und kérperliche Sensationen einsteigt
und diese verstirkt? Es ist die geist- oder bewusstseinstheoretische Frage
nach dem >transzendentalen Nichtort« der meditativ erfahrenen Leere oder
Stille. Insofern hier die Abwesenheit noch eines >Allerindividuellsten«< (wie
beispielsweise in Triumen und Tagtriumen) zu konstatieren ist, kénnte
man vielleicht sagen, dass sich an Geist oder Bewusstsein das denkbar All-
gemeinste zeigt: die Allmende gewissermaflen. Fiigt man sie den von links-
alternativen Denkern in jlingster Zeit angefithrten »Commons« hinzu, so
wire unter diesen die >Bewusstseinsallmende« wohl das einzige, das nicht
neoliberal privatisierbar oder kommerziell appropriierbar erscheint. Allein
schon deshalb, weil es nicht symbolisierbar oder darstellbar ist. Wo nichts
ist, lasst sich auch nichts teilen und privat aneignen. — Ich habe bereits an
fritherer Stelle darauf hingewiesen, dass im Falle dieser Heterotopie alle
okonomischen und politischen Beobachtungs- oder Zugriffsversuche ins
Leere stoflen. Sollte dies die ultimative Verteidigungslinie im politischen
Abwehrkampf gegen den glisernen Menschen sowie ein herrschaftspoli-
tisch und kommerziell vollstindig ausgeleuchtetes, kontrolliertes und ko-
lonisiertes Bewusstsein markieren? Und damit die letzte, uneinnehmba-
re Bastion der Freiheit? Vorausgesetzt, der Aufenthalt in dieser >befreiten
Zone< bzw. der Zugang zu ihr wird nicht durch digitales Storfeuer verhin-
dert, das Menschen daran hindert, eigenstindig noch einen halbwegs kla-
ren Gedanken zu fassen, wie dies fiir den Entschluss zu einem meditativen
oder yogischen Exerzitium erforderlich wire.

Der Ausdruck >normalcsollte im vorliegenden Kontext folglich nicht mit
einer diminutiven Konnotation versehen werden. In einem von Intellek-
tuellen — und perspektivisch nicht nur von ihnen — praktizierten >Normal-
yoga< schlummert das Potenzial einer veritablen Widerstandsbewegung,
jedenfalls vor dem Hintergrund des Wetterleuchtens eines digitalen Totali-
tarismus. Oder wem dies ein wenig zu drohkulissenmifig klingt und wer
es darum positiver ausgefithrt haben méchte: im Yogi auf Normalniveau
steckt das Zeug zu einer kulturrevolutioniren Transformation menschli-
chen Aufmerksambkeitsverhaltens. Dazu braucht man sich nur einmal vor
Augen zu fiihren, was es allein an duflerer Verdnderung mit sich brichte,

259

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wenn eine qualifizierte Minderheit am Tag zwischen sagen wir minimal
einer halben und maximal zwei Stunden in der Bewusstseinsallmende
zubringen wiirde. — Aber das ist Zukunftsmusik. Was derzeit realgesell-
schaftlich oder empirisch an Ansdtzen einer kulturellen >Implementie-
rung< von Meditations- und Yogapraktiken zu beobachten ist, hat weniger
mit Meditation oder Yoga auf Normalniveau in dem von mir beschriebenen
Sinne zu tun, als mit Meditation oder Yoga auf Trivialniveau. Was zunichst
kaum anders sein kann, weil — worauf Wolfgang Ullrich in seiner Kritik an
der Kulturkritik hingewiesen hat — moderne und postmoderne Kultur sich
Tendenzen zur Trivialisierung schwertlich zu entziehen vermag.

Mein Pidoyer fir den Yogi auf Normalniveau moge also bitte nicht
verwechselt werden mit einem Pliddoyer fiir einen Yogi auf Trivialniveau.
MBSR nach Doktor Jon Kabat-Zinn erfiillt nicht die Kriterien von >normal
meditation< und als Stressbewiltigungsprogramm (»Mindfulness-Based-
Stress-Reduction«) und Gesundheitsprophylaxe kann dies kontextbedingt
auch nicht anders sein. Auch VHS-Yoga, nicht zu reden von Yoga fiir
Schwangere u.dgl. ist kein Yoga auf Normalniveau im von mir skizzierten
Sinne. Thre Ubungsorte sind keine Heterotopien. Es sind nach systemim-
manent beschrinkten Kriterien kulturell eingewdhnte oder normalisierte
Orte innerhalb der institutionellen Infrastruktur von Entspannungs- und
Wellnessangeboten, die als wichtiges soziales Subsystem der funktional
differenzierten Gesellschaft gebiihrend zu wiirdigen der Systemtheoretiker
Niklas Luhmann blof nicht lange genug gelebt hat. — Ich weif}, das eben
Ausgefiihrte ist ungerecht denen gegentiber, die von diesen Moglichkei-
ten und Angeboten Gebrauch machen und davon profitieren. Bis zu einem
gewissen Grad ungerecht auch gegentiber den Experten und den Intellek-
tuellen, die sich fiir ein solches >Mainstreaming« von Praktiken der Medi-
tation und des Yoga ins Zeug legen. Um >hoherer Gerechtigkeit« willen,
d.h. dem urspriinglichen oder unverfilschten Geist yogischer Ubung und
meditativer Praxis zuliebe, muss man solche Ungerechtigkeit wohl in Kauf
nehmen. Und ohne das von Intellektuellen professionell bzw. in der Exper-
tenfunktion — als Mediziner, Therapeuten, Pidagogen usw. — in Angriff
genommene Mainstreaming zu verurteilen, dennoch dessen Ambivalenz
im Blick behalten. Der Zwiespalt, dass statt die Aufmerksambkeitsautono-
mie der Einzelnen zu stirken und ihnen eine geistige Befreiungserfahrung
zu ermoglichen, Meditation und Yoga — werden sie, institutionell angebo-
ten, >konsumiert< und nicht >heterotopisch subversiv«< praktiziert — sich in
>tools< einer individuellen Optimierungsstrategie verwandeln, der es um
die Positionierung im neoliberalen >Rattenrennenc< zu tun ist.

260

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

93

Vom narzisstischen Vordenkertum
zur neuen Aufmerksamkeitskunst

In schoner Regelmifigkeit gibt es ein Stelldichein der Intellektuellen als
Medienthema. Wenn sonst nichts Aufregendes passiert. Dann wird die Fra-
ge ventiliert, ob es »die Intellektuellen« noch gibt. Ob ihr Auslaufmodell
ein weiteres Mal verldngert wird. Ob es noch lohnt, sie zu recyceln. Oder
ob sie — medial aufgemotzt — heute nur noch als »publizistische Ego-Shoo-
ter« zu haben sind, wie Redakteur Reinhard Hiibsch das SWR2-Forums-
gesprich »Zur Lage der Intellektuellen in der Berliner Republik« vom
02.03.2015 anmoderierte. An wen er wohl beim Wort Ego-Shooter gedacht
hat? An Krawallbruder Broder eventuell, wenn dieser mit dem Hammer
blogged und es »die Achse des Guten« nennt? Doch die Gesprichspart-
ner der Runde enthielten sich des Hammers und kléppelten lediglich ein
bisschen die Nuancen des Themas. Der Herausgeber der »Blitter fiir deut-
sche und internationale Politik«, Albrecht von Lucke, hilt das Fehlen von
Parteiintellektuellen fiir dramatisch, d.h. von intellektuellen Vordenkern,
die in den politischen Parteien die »Westbindung« stirken. Um ein Gegen-
gewicht zu bilden zum Heer der Russland- und Putinversteher, so stimmt
ihm Claus Leggewie zu, Direktor des kulturwissenschaftlichen Instituts
in Essen. Thm ist vor allem »der Klimawandel sehr am Herzen gelegen«.
Auch wenn er im Einklang mit dem verstorbenen Frank Schirrmacher »fiir
sich rekonstatiert — wie wir alle an unseren Smartphones und Laptops rum-
hingen —, dass wir uns nicht mehr konzentrieren kénnen und wenn wir
mal ehrlich sind, gilt das fiir alle vier, die hier gerade miteinander reden«.
Was »aber sozusagen nur ein Randphinomen« sei. Der dritte im Bunde,
Hauke Brunkhorst, Leiter des Instituts fiir Soziologie der Universitit Flens-
burg, kann schlieflich — unter Protest der beiden anderen — keinen Unter-
schied mehr feststellen zwischen der FAZ und der BILD-Zeitung. Und hilt
mit Hinweis auf die »Facebook-Revolutionen« den digitalen Totalitarismus
noch keineswegs fiir ausgemacht. — Von Ego-Shootern keine Rede mebhr.
Die Herren plidieren unisono fiirs gute alte Vordenkertum. Fiir solides
Handwerk. Schuster bleib’ bei deinem Leisten oder kehre zuriick zu dem-
selben. Nicht gerade sehr einfallsreich.

Wir gehen 13 Jahre zurtick. 2002 erschien der von Uwe Justus Wen-
zel — damals leitender Redaktor des NZZ-Feuilletons — herausgegebene
Sammelband »Der kritische Blick — Uber intellektuelle T#tigkeiten und
Tugenden«. Teils kontroverse Versuche einer zeitgendssischen Standort-

261

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bestimmung des Intellektuellen von Seiten prominenter Standesvertreter.
Der alerte Hans Ulrich Gumbrecht beispielsweise — er lehrt Literaturwis-
senschaften in Stanford und ist mittlerweile amerikanischer Staatsbiir-
ger — inspiziert die Intellektuellen in ihrer Rolle als »Katalysatoren von
Komplexitit«. Und mdéchte sie so an ihre luxurierende Sonderstellung er-
innern, an das durchaus verpflichtende Privileg des »riskanten Denkens,
wie es ihnen im geschiitzten Rahmen von Universititen grofRziigigerweise
gesellschaftlich eingerdumt werde. Der notorische Schwarzseher Wolfgang
Sofsky wiederum behauptet, der Intellektuelle kénne heute weder durch
Selbstreflexion noch durch Gesellschaftskritik oder Geschichtsbewusst-
sein definiert werden, sondern einzig tiber die Radikalitit »illusionsloser
Beobachtung«. Was ihn unserem Intellektuellen als Yogi nicht einmal so
fern sein lisst. — Den Anstof8 zur Debatte (die zunichst im Feuilleton der
NZZ gefithrt wurde) gab ein Artikel des amerikanischen Philosophen und
Kommunitaristen Michael Walzer, auf dessen Thesen einige der Autoren
auch inhaltlich reagiert haben.

In seinem Beitrag »Die Tugend des Augenmafes — tiber das Verhilt-
nis von Gesellschaftskritik und Gesellschaftstheorie« profiliert Walzer
eine zum abstrakten Universalismus auf Abstand gehende, d.h. stirker
an die eigene Kultur und deren Geschichte oder Tradition angeschlossene
Positionsbestimmung des Intellektuellen. Ein intellektueller >Ethnozen-
trismus«< oder >Kulturalismus<, wie er seit geraumer Zeit von namhaften
US-amerikanischen Philosophen befiirwortet wird. Etwa vom >New-Witt-
gensteinianer< Stanley Cavell, der beim Philosophieren die sinnlichen
Qualititen und erzihlerischen Elemente zur Geltung bringen mochte.
Ein nicht isolationistischer kulturalistischer Narrativismus, der sich vom
kognitivistischen Theoretizismus absetzt. Der wohl prignanteste und hier-
zulande bekannteste Vertreter dieser Richtung ist der 2007 verstorbene
Richard Rorty. Mit seiner doppelt gekniipften intellektuellen Richtschnur:
Demokratie vor Wahrheit plus Narration vor Theorie. — Weil es den Hin-
tergrund zum Verstindnis der Auseinandersetzung um die Frage bildet,
ob Gesellschaftskritik einer sie fundierenden Gesellschaftstheorie bedarf
oder ob jene, um wirksam zu werden, auf Seiten des Kritikers nicht ganz
andere Voraussetzungen und Qualititen verlangt, mochte ich dem Leser
hier kurz das zentrale Argument Rortys ins Gedichtnis rufen. So wie er
es in seinem Essay »Heidegger, Kundera und Dickens« am Beispiel Hei-
degger illustriert. Lustigerweise unter Zuhilfenahme des >Hypertheoreti-
kers< Habermas. »Abstraktion durch Verwesentlichung« nennt dieser Hei-
deggers Verfahren, das auch Rorty moniert. Ein extremes Theoretisieren,

262

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dessen Abstraktionen alle Unterschiede im Empirischen Null und Nichtig
erscheinen lassen. »1935 gab es fiir Heidegger metaphysisch gesprochen
keinen Unterschied zwischen Stalins Russland und Roosevelts Amerika.
1945 sah er die Massenvernichtung der Juden und die Vertreibung der
Volksdeutschen aus Osteuropa als zwei Einzelfille des gleichen Phéno-
mens. Habermas formuliert das so: >Unter dem nivellierenden Blick des
Seinsphilosophen erscheint auch die Judenvernichtung als ein beliebig
auswechselbares Geschehen«. Es ist bezeichnend fiir Heidegger, dass er
sich der Notwendigkeit iiberhoben fiihlt, relative Quantititen menschli-
chen Gliicks in Rechnung zu stellen, und einen Standpunkt mit umfassen-
derem Blick einnimmt.« Rorty weiter: »Heideggers Weigerung, der Mas-
senvernichtung der Juden sonderliche Beachtung zu schenken, ist typisch
fiir den Drang, unter oder hinter der erzihlten Geschichte des Abendlands
nach dem Wesen des Abendlands zu suchen; sie ist typisch fiir den Drang,
der den Philosophen vom Romancier unterscheidet.« (So Richard Rorty:
Heidegger, Kundera und Dickens, in: Ders., Eine Kultur ohne Zentrum,
Stuttgart1993, S. 78).

Wenn sich Rorty fiir ein >literarisiertes< und damit fiir ein erzdhlendes
Philosophieren ausspricht, um die Philosophie vor einem im schlimmsten
Fall enthumanisierenden Theoretizismus zu bewahren, dann korrespon-
diert dies der Intuition und Motivation nach mit Walzers Vorstof3, Gesell-
schaftskritik statt auf Gesellschaftstheorie zu griinden, vielmehr Tugenden
wie »Mut, Mitleid und Augenmafl« anzuvertrauen. Tugenden, iiber die man
in erzdhlender Literatur sehr viel mehr erfihrt und lernt als in theoretischen
Abhandlungen. — Zuriick zu Wenzels Sammelband tiber die Zukunft des
intellektuellen Vordenkertums. Dem kulturalistisch-narrativistischen An-
satz der Amerikaner widersprechen dezidiert mit kognitivistischer Gegen-
argumentation die beiden Deutschen Ralf Dahrendorf und Axel Honneth.
»Theorie ist wichtiger als Tugend«, sobald es um Gesellschaftskritik geht,
kontert Ralf Dahrendorf. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel« hat Axel
Honneth seinen Beitrag programmatisch iiberschrieben (S. 61ff.). Ein so
eloquentes wie ambitioniertes Plidoyer fiir den theoretischen Kognitivis-
mus, die Unabdingbarkeit von Gesellschaftstheorie fiir Gesellschaftskritik.
Dessen Einwinde gegen den Narrativismus mir stichhaltig erscheinen, die
mangelnde Plausibilitit des behaupteten Vorrangs der Gesellschaftstheo-
rie fiir die Belange von Gesellschaftskritik meines Erachtens jedoch nicht
wettmachen. Vielmehr dem Intellektuellen als Yogi mit einigen ihrer be-
grifflichen Zuspitzungen eine Steilvorlage liefern, um ein letztes Mal in
diesem Buch die yogische Alternative und ihre Kunst der Aufmerksambkeit

263

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

argumentativ scharf vom Narrativismus wie auch vom Theoretizismus ab-
zusetzen. Und klar zu konturieren fiir Aspiranten, die sich auf den Weg be-
geben mochten zum neuen Typ des Intellektuellen, dem eines exemplarisch
Geistesgegenwdrtigen.

Michael Walzers These, Gesellschaftstheorie — »eine breit angelegte
Erzihlung iiber die soziale Welt, die, soweit das moglich ist, iiberzeugend
und wahr ist« — sei fiir Gesellschaftskritik nicht annihernd so wichtig wie
politisch-moralische Charakterstirke und Tugendhaftigkeit, wird also von
Honneth vehement bestritten. Die Tugenden, die Walzer vorschweben, sei-
en an intellektuellen Schliisselfiguren der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts gewonnen. Und fiir unser »Zeitalter des normalisierten Intellektuel-
len« nicht linger verallgemeinerbar. »Die Selbstverstindlichkeit, mit der
Walzer auch den Intellektuellen unserer Tage als den geborenen Statthalter
der Gesellschaftskritik zu betrachten scheint«, iiberzeuge zudem auch aus
anderen Griinden nicht. Denn: »Es ist ja nicht vom kithnen Aufklirer die
Rede, wie wir sie in Figuren vom Schlage eines Emile Zola vor Augen ha-
ben mdgen, sondern von jenem hochst verbreiteten Typ des Autors, der sich
mit generalisierenden Argumenten wie selbstverstindlich an den Debatten
in der demokratischen Offentlichkeit beteiligt.« An dessen Eigenschaft als
»geistiger Agent in den Poren der 6ffentlichen Meinungsbildung« entziin-
det sich Honneths Zweifel, ob der heutige Intellektuelle noch Reprisentant
dessen ist, was einmal Gesellschaftskritik hiefs. - Honneths Gegenthese zu
Walzer behauptet mithin in einem ersten Schritt, die normalisierten Intel-
lektuellen von heute kimen als Triger von Gesellschaftskritik nicht mehr
in Frage. Die stetig wachsende Zahl der Intellektuellen befasse sich »weit-
gehend nur noch mit Fragen tagespolitischer Relevanz«. Kaum noch an-
zutreffen in der Schicht der Intellektuellen sei jenes »soziale Reservoir fiir
eine Form der Kritik, die hinter die Primissen der 6ffentlich akzeptierten
Problembeschreibungen zuriickfragt und deren Konstruiertheit selber zu
durchschauen versucht«. Fazit: »Die enge Verzahnung, die einst zwischen
Intellektualitit und Gesellschaftskritik bestand, ist mit dieser Entwicklung
endgiiltig aufgebrochen. In dem Mafe, in dem von Intellektuellen nicht
mehr eine Hinterfragung des offentlich Sagbaren zu erwarten ist, ist auch
die Gesellschaftskritik nicht mehr im Feld intellektueller Auseinanderset-
zung zu Hause.«

Dass sich Intellektuelle durch Mitleid und Augenmafl auszeichnen
sollten, mag Honneth Walzer zwar konzedieren. »Aber mit den Bedingun-
gen einer erhellenden, gar einer gelungenen Gesellschaftskritik hat das
alles recht wenig zu tun, weil erst gar nicht die kulturellen oder sozialen

264

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive in Frage gestellt werden, die die Akzeptanzbedingungen von
Stellungnahmen in der 6ffentlichen Debatte festlegen. Wihrend der Intel-
lektuelle sich heute nicht nur an die prozeduralen Regeln, sondern auch
an die konzeptuellen Vorgaben der politischen Offentlichkeit halten muss,
um sich offentlich Gehor zu verschaffen, steht die Gesellschafskritik vor
einer ganz anderen Aufgabe.« Diese im Unterschied zur prozeduralen An-
passung im deliberativen Offentlichkeitsbetrieb »ganz andere Aufgabe«
der Gesellschaftskritik definiert Honneth mit Siegfried Kracauer als den
»Versuch der Zerstérung aller mythischen Michte um und in uns«. Und
mit diesen Mythen soll alles bezeichnet sein, was fiir 6ffentlich sagbar und
unsagbar gilt. - Womit Honneth beim zweiten Schritt seiner gegen Walzer
gerichteten Antithese angelangt ist. Der authentische Gesellschaftskritiker
diirfe sich gerade nicht — wie der ideale Intellektuelle bei Walzer — gleich-
sam >wie der Fisch im Wasser«< in seinem angestammten kulturellen oder
ethnischen Traditionsmilieu bewegen. Vielmehr sei es Aufienseitertum, was
fur Gesellschaftskritik pradestiniert und qualifiziert. Schon immer, so Hon-
neth, »nahmen die bedeutsamsten Kritiker der Gesellschaft eine Position
ein, die ihnen eine gewisse Distanz zu den sozial eingespielten Deutungs-
mustern verschafft hat«.

Vom Postulat des Auflenseitertums bzw. der Randstellung schreitet
Honneth ziigig voran zu einem dritten Kriterium der Gesellschaftskritik,
die allein diesen Namen verdiene. Thr Holismus, d.h. dass Gesellschafts-
kritik das kulturell und sozial Selbstverstindliche in toto hinterfragt. Wah-
rend die sogenannte intellektuelle Intervention jeweils Einzelnes kritisiere,
sei Gesellschaftskritik stets holistisch. Sie operiere unausgesetzt im Ver-
fahrensmodus des Problematisierens. Worauf Gesellschaftskritik zielt »ist
nicht der schnelle Erfolg im demokratischen Meinungsaustausch, sondern
die Fernwirkung eines allmihlich wachsenden Zweifels, ob die gegebenen
Praxismuster oder Bediirfnisschemata tatsichlich die fiir uns angemesse-
nen sind«. — Ein Holismus, dessen Fundamentalkritik — Kriterium Num-
mer vier — zugleich einen Perspektivenwechsel vollzieht. Anders als Intel-
lektuelle miissten echte Gesellschaftskritiker — Honneth legt die Messlatte
noch ein wenig héher und legt auch verbal noch einmal nach — »den Pers-
pektivenwechsel vollziehen, der nétig ist, die eingespielten Lebensformen
wie eine Seifenblase zerplatzen zu sehen«.

Holla! Eingespielte Lebensformen wie eine Seifenblase zerplatzen se-
hen! Kommt da plotzlich Leben in die Bude? Verbal auf alle Fille. Und es
geht gleich weiter in der nimlichen Tonlage: »Was die Gesellschaftskri-
tik an Disposition erfordert, ist daher der hypertrophe, ja idiosynkratische

265

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Blick desjenigen, der im lieb gewordenen Alltag der institutionellen Ord-
nung den Abgrund einer verfehlten Sozialitit, im routinisierten Meinungs-
disput die Umrisse einer kollektiven Tiuschung zu erkennen vermag.«
Den »Verblendungszusammenhang« zu durchstoflen vermag, wie Adorno
gesagt hitte. — Womit fiinftens endlich die Unabdingbarkeit von Gesell-
schaftstheorie fiir Gesellschaftskritik hieb- und stichfest unter Beweis ge-
stellt wire. Honneth: »Es ist diese leicht verriickte, von innen an den Rand
gedrehte Perspektive, die im Ubrigen auch verstindlich macht, warum die
Gesellschaftskritik im Unterschied zur intellektuellen Aktivitit den Ein-
satz von Theorie erforderlich macht; denn deren Aufgabe ist es, den Ab-
stand zu erkliren, der zwischen der wahrgenommenen Realitit und dem
offentlichen Selbstverstindnis sozialer Praktiken besteht.«

Summa summarum konnte man also sagen: Intellektuelle, wie Axel
Honneth sie wahrnimmt, sind Realos. Gesellschaftskritiker, die gleichzei-
tig Gesellschaftstheoretiker sein miissen, haben dagegen Fundis zu sein.
Allerdings laboriert der Theoriefundi, der Triger einer per Definitionem
fundamentalen Gesellschaftstheorie, an dem Problem, dass die von ihm
artikulierte Fundamentalkritik in der Offentlichkeit kaum ein Echo findet.
Nur er sieht die von ihm kritisierten Lebensformen »wie eine Seifenblase
zerplatzen, sonst niemand. Die Masse frohnt weiter ihrer mit Botho Straufl
zu sprechen »schweinischen Lebensfithrung« und fiihlt sich sauwohl da-
bei. Dem Fundamentalkritiker bleibt Honneth zufolge nur der Versuch,
sein Resonanzproblem von der formalen Seite her in den Griff zu bekom-
men. »Der Erfolg seiner Titigkeit bemisst sich nicht [...] an der schnellen
Uberzeugung einer mit sich hadernden, gespaltenen Offentlichkeit, son-
dern an der langfristigen Umorientierung eines den herrschenden Auffas-
sungen vertrauenden Publikums.« Also miisse man sich aufs Stilprinzip
konzentrieren: »Das, was beim Intellektuellen das richtigen Augenmaf,
das Uberzeugende Argument und das erkennbare Engagement fiir eine
Minderheit bedeuten mogen, muss der Gesellschaftskritiker annihernd
vollstindig durch das gestalterische Vermogen ersetzen, seinen Texten
eine zersetzende Wirkung auf soziale Mythen zu verleihen. Die Aufgabe,
theoretisch sprode Erklirungen rhetorisch mit Suggestionskraft auszustat-
ten, stellt mithin die eigentliche Herausforderung der Gesellschaftskritik
dar.« — »Die sprachliche Gestalt des prisentierten Deutungsangebots« so
aufzupolieren, dass sie beim Publikum ankommt, stehen laut Honneth
»unter den vielen Mitteln, die der Gesellschaftskritik zu Gebote stehen,
die beiden folgenden im Vordergrund: »Ein gestalterisches Element, das
immer wieder zum Zuge kommt, ist der kunstfertige Einsatz von Uber-

266

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

treibungen, mit deren Hilfe der theoretisch hergeleitete Zustand in ein sol-
ches grelles, bizarres Licht eingetaucht wird, dass dessen Fragwiirdigkeit
der Leserschaft wie Schuppen von den Augen springen soll. [...] Das Mittel
aber, das fraglos am hiufigsten in der Gesellschaftskritik Verwendung fin-
det, ist die Prigung von eingingigen Kurzformeln, in denen eine komple-
xe Erklirung sozialer Vorginge komprimiert auf einen einzigen Nenner
gebracht wird.« Beispielsweise »wenn Foucault von der >Disziplinargesell-
schaft< oder der >Biopolitik« redet, wenn Habermas leitmotivisch von der
»Kolonialisierung der Lebenswelt« spricht oder Marcuse den Ausdruck von
der >repressiven Toleranz« verwendet«. Die gesellschaftstheoretisch fun-
dierte »gesellschaftskritische Kurzformel« aber, die am deutlichsten unter
Beweis gestellt habe, dass man mit einem solchen Mittel »auf Dauer zu
einem Orientierungswandel beitragen kann, sei Horkheimers und Ador-
nos Wort von der »Kulturindustrie«. Deren »Einprigsamkeit auch unter
dem wachsenden Zweifel an ihrem theoretischen Erklirungsgehalt nicht
zu leiden scheint«.

Die hohe Kunst der gesellschaftstheoretischen Rede in gesellschafts-
kritischer Absicht: das »gestalterische Vermogen, theoretisch sprode Erkla-
rungen rhetorisch mit Suggestionskraft auszustatten«. Als die »eigentliche
Herausforderung der Gesellschaftskritik«. Und damit jenes Vordenker-
tums, das Axel Honneth den »normalisierten Intellektuellen« nicht zutraut
oder nicht zubilligen méchte. Nun hat Honneth seine Umrisszeichnung
des gesellschaftskritischen Suggestions- und Uberredungskiinstlers mehr
deskriptiv als priskriptiv angelegt. Zum Gliick, mochte man sagen. Sonst
kdme noch jemand auf die Idee, die Endmorine der Frankfurter Schule an
dieser Vorlage zu messen. Und zu fragen, ob Jiirgen Habermas, Axel Hon-
neth, Rainer Forst, Micha Brumlik, Hauke Brunkhorst — samt und sonders
soignierte akademische Herrschaften, ante 68< hitte man von »Magni-
fizenzen« gesprochen — tatsichlich so schreiben, dass ihre Publikationen
»eingespielte Lebensformen« fiir jedermann sichtbar »wie Seifenblasen
zerplatzen« lassen. — Indes muss man Honneths Skizze ohnehin als nur
noch historische Beschreibung ad acta legen. In einem Medienzeitalter, in
dem das Hyperbolische, die Hysterie und der Erregungszustand gewisser-
mafen die publizistische Norm sind, ist mit Ubertreibungskunst kein Blu-
mentopf zu gewinnen. Wenn wie im Fall Agamben, ZiZek oder Dietmar
Dath ein bisschen Lach-Yoga herausspringt, dann ist dies schon viel. Mehr
wird man sich davon nicht erhoffen diirfen.

In »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel« — seinem Beitrag zu Uwe Justus
Wenzels Sammelband tiber »intellektuelle Titigkeiten und Tugenden« —

267

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hat Axel Honneth 2002 noch einmal einem Vordenkertum reinsten Was-
sers die Ehre erwiesen (oder soll man sagen das Wort geredet?). Einem auf
Theorie vereidigten Vordenkertum, dem allein eine gesellschaftskritische
Potenz beigemessen werden kénne. Und als dessen Tragerschicht nicht die
normalisierten Intellektuellen in Frage kimen, sondern nur randstindige
(Gesellschafts-)Theoretiker. Vorausgesetzt, ihre Sprache besitzt die erfor-
derliche Suggestibilitit. — Ich hoffe, Axel Honneth wird es mir nicht tibel
nehmen, wenn ich an dieser Scharnierstelle meiner Replik nun behaupte:
Falls es eine — in Theoretikerkreisen — »eingespielte Lebensform« geben
sollte, bei der es an der Zeit wire, sie »wie eine Seifenblase zerplatzen« zu
lassen, so die des von ihm modellierten kognitivistischen Vordenkertums.
Innerhalb einer breiteren Offentlichkeit ist dieser >Luftballon< ohnehin
lingst zerplatzt. Aber wir sind ja hier unter Intellektuellen, among Peers.
Da konnte die Desillusionierung fiir einige erst bevorstehen. Und wie hitte
sie zu geschehen? Natiirlich nicht mittels Theorie. Durch Praxis only. Wel-
che Praxis gemeint ist, braucht an dieser Stelle — wir sind bei Textstiick 93
und mochten allmihlich schliefen — nicht mehr eigens gesagt zu werden.

Was stattdessen noch gesagt werden sollte: Hat der kontinuierlich Prak-
tizierende, der yogisch Ubende, das hypertrophe Denken und dessen my-
thischen Anspruch — mittels theoretischer Erkenntnis den »Abgrund einer
verfehlten Sozialitit« tiberwinden zu kénnen — als »kollektive Tduschung«
erst einmal hinter sich gelassen, so hat sich in ihm jene mentale Transfor-
mation vollzogen, die vielleicht mit gr6Rerem Recht »Perspektivenwechsel«
genannt zu werden verdient, als das, was bei Honneth mit diesem Begriff
umrissen wird. Zwar lisst sich auch die yogische mit Honneths Worten
eine »leicht verriickte, von innen an den Rand gedrehte Perspektive« nen-
nen, doch handelt es sich nicht um eine theoretisch-kognitiv konstruierte
und mithin blof§ gedachte bzw. vorgestellte, sondern um eine Erfahrungs-
perspektive. Bei welcher sich dem Erfahrenden nicht die Aufgabe stellt, sie
anderen mitteilen zu wollen oder zu miissen. Vielmehr miisste diese Erfah-
rungsperspektive von den anderen ihrerseits eingenommen werden. So-
dass der Intellektuelle als Yogi — von dem hier wieder die Rede ist —sich erst
gar nicht mit einem Sprach-, Verstindigungs- oder Vermittlungsproblem
konfrontiert sieht, wie dies beim Theoretiker der Fall ist, der seine >anders
gedachte Wirklichkeitsperspektive< irgendwie an den Mann zu bringen
muss oder einem Publikum zu vermitteln versucht. Das >Andere des Den-
kenss, die yogische Erfahrungsperspektive, vermag nach auflen lediglich
den Eindruck einer exemplarischen Gebirde zu hinterlassen. Dies muss
geniigen. Um Nachahmer zu finden. Das Sprachliche oder Kommunikative

268

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beschrinkt sich hier bestenfalls auf die Mitteilung, dass sich der Betreffen-
de regelmifig zum Uben zuriickzieht. Zeitig in die Leere geht. Und daran
nicht gehindert bzw. dabei nicht gestért werden mochte. — Sein »Aufen-
seitertum« oder seine »Randstindigkeit« (diese andere, von Honneth fiir
den gesellschaftskritischen Theoretiker reklamierte Eigenschaft) wire folg-
lich die ziemlich unspektakulire des >Heterotopisten<. Im Gegensatz zum
hochst voraussetzungsvollen theoretischen Auflenseitertum eine von jeder-
mann in der Gesellschaft ohne weiteres >kopierbare« Eigenschaft. Und wih-
rend man sich eine Gesellschaft aus lauter theoretisierenden Auflenseitern
und Eigenbrétlern schwerlich denken kann, erscheint es vollkommen un-
problematisch, sich eine Gesellschaft vorzustellen, in der alle ein Mal am
Tag sich auf die Insel ihrer yogischen Heterotopie zuriickziehen. Wenn
aber im Prinzip jedermann tiglich diese — jetzt nicht mehr theoretische,
sondern praktische — Distanzierung vom Weltbetrieb vollzieht, so durfte
ihn dies wie von selbst in »eine gewisse Distanz zu den sozial eingespielten
Deutungsmustern« bringen.

Somit wire auch der von Honneth so genannte »Holismus« nicht lin-
ger eine mentale Einstellung, die man ausschliefllich bei idiosynkratischen
Gesellschaftskritikern antrife. Sozusagen als zwangsliufige Begleiterschei-
nung ihres radikal kritischen Blicks auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse.
Nein, einem jeden yogisch Ubenden kommt es bisweilen so vor, als unter-
schiede sich das Leben in unserer Gesellschaft kaum von einem Aufenthalt
im Irrenhaus. Jedenfalls hitte er kein Problem, sich mit Honneths gesell-
schaftstheoretischem Fundi auf den adornitischen Basisbefund zu ver-
stindigen, »das Ganze ist das Unwahre«. — Die yogische Erfahrung einer
anderen Wirklichkeitsdimension, das meditative Erleben von >Stille iiber
der Zeit¢, das im Ubenden den >holistischen Erkenntnisblitz« des unwah-
ren Ganzen hervorruft, lisst ihn — den Ubenden — freilich mitfiihlend und
gelassen reagieren. Nicht mit »Bitterkeit«, wie Honneths Gesellschaftskri-
tiker, dessen >Erleuchtung« sich dem >kalten Theorieblick« verdankt. Dieser
leidet doppelt an seiner Theorieerleuchtung: Dass diese ihm, so Honneth,
ein »Leiden« vor Augen stellt, »das unter den gegebenen Bedingungen
noch gar keinen sprachlichen Ausdruck hat finden kénnen«. Und dass sie
ihn in die missliche Lage bringt, sich den >theoretisch Unerleuchteten<
sprachlich irgendwie verstindlich machen zu miissen.

Wihrend der Yogi sich wiederum von Anbeginn dariiber im Klaren ist,
dass hier keine sprachliche Finesse, keinerlei Uberredungskunst, die man-
gelnde Erfahrung ersetzen oder ausgleichen kann. Die Erfahrung nimlich
jenes Unwahren. Des Unwahren eines von seiner schlechten Unendlichkeit um-

269

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

getriebenen Begehrens. Und in dessen Erfahrung ein >praktisches Wissenc
vom >ganz Anderenc bereits enthalten ist. Beziehungsweise mit dessen Er-
fahrung die Einsicht in den befreiten Zustand und seine Bedingung ein-
hergeht: das Schweigen des Begehrens bei wacher Prisenz im gegenwdrtigen
Moment. Durch Verweilen der Aufmerksamkeit beim Atem. — Dass das Ganze
das Unwabhre sei, besagt folglich in der yogischen Erfahrungsperspektive
(die primir keine Theorieperspektive ist wie fiir den gesellschaftskriti-
schen Fundi): Das Ganze wird vom Begehren des Ich und seiner infiniten
Raserei beherrscht. Innerhalb dieses Ganzen sind die Okonomie und die
Medien die beiden Haupttriebkrifte, die heute das Begehren in all seinen
Facetten unaufhorlich befeuern. Und darum bedeutet die yogisch erfah-
rungsvermittelte Einsicht in die leidverursachende Konstitution dieses Be-
gehrens und seines gesellschaftlich umgesetzten Triebgeschehens auch
die nachhaltigste Stimulation von »Zweifeln« hinsichtlich dessen, »ob
die gegebenen Praxismuster oder Bediirfnisschemata tatsichlich die uns
angemessenen sind«, wie es bei Honneth heifit. Der »Fernwirkung eines
allmihlich wachsenden Zweifels«, mithsam stimuliert durch rein theore-
tische Erkenntnisvermittlung, bediirfte es in dieser Ausgangslage erst gar
nicht.

Bediirfte es itberhaupt noch der Theorie? Jedenfalls nicht in so exponier-
ter Position wie bei Honneth. Was tatsdchlich Not tut ist Praxis. Nicht die
altbacken politische zunichst, vielmehr die der yogischen Aufmerksam-
keitskunst. In ihrer >Wirkungseigenschaft« einer nicht theoretisierenden,
stattdessen praktizierenden Dekonstruktion »aller mythischen Michte um
und in uns«. Wie Honneth Siegfried Kracauer zitiert, der mit eben dieser
Formel — »Zerstérung aller mythischen Michte um und in uns« — seiner-
zeit (vor ca. 8o Jahren) das »zentrale Anliegen der intellektuellen Tatigkeit«
beschrieben habe. — Dass die erste jener, in Folge der yogischen Praxis de-
konstruierten »mythischen Michte«, in diesem Zusammenhang die cha-
rismatische Macht der Theorie ist, sorgt hier natiirlich fiir eine besonders
reizvolle Pointe. Was laut Honneth »den Einsatz von Theorie erforderlich
macht«, sei die von ihr erbrachte Leistung, »den Abstand zu erklirenc,
welcher zwischen der vom randstindigen Gesellschaftskritiker idiosynkra-
tisch »wahrgenommenen Realitit und dem offentlichen Selbstverstindnis
sozialer Praktiken besteht«. Die beim »Ausiiben« der yogischen Kunst der
Aufmerksamkeit von den Ubenden »wahrgenommene Realitit« lisst dem-
gegeniiber das »6ffentliche Selbstverstindnis sozialer Praktiken« unmittel-
bar als ein ideologisches durchsichtig werden. Als das falsche Bewusstsein
von bereits an sich falschen oder verkehrten »sozialen Praktiken«. Hon-

270

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

neth beklagt, dass im Fall der Interventionstitigkeit des normalisierten
Intellektuellen »erst gar nicht die kulturellen oder sozialen Dispositive in
Frage gestellt werden«. Fiir den Intellektuellen als Yogi dagegen erschei-
nen sie auf Grund seiner tiglichen Ubungserfahrung — d.h. durch Prisenz
oder Gewahrsein — immer schon radikal in Frage gestellt. Das unwahre
Ganze, welches das menschliche Begehren individuell und gesellschaftlich
auf eine Art und Weise bewirtschaftet, die allemal Leid und Ungliick er-
zeugt. Jenen »Abgrund einer verfehlten Sozialitit«, von dem bei Honneth
einigermaflen unbestimmt die Rede gewesen ist.

Am Beispiel der im Zuge der digitalen Revolution kulturell und sozial
implementierten Dispositive im Bereich des Medialen und der Kommu-
nikation schliefllich wird besonders augenfillig, wie die yogische Kunst
der Aufmerksamkeit diese Dispositive nicht nur mental >dekonstruiert.
Die Praxis des yogischen Exerzitiums dekonstruiert sie vielmehr auch di-
rekt verhaltenspraktisch. Offline zu sein wihrend der Ubungszeiten (und je
nachdem dartiber hinaus auch zu anderen Tageszeiten) heifdt: die stindig
sich erneuernde mythische Macht der digitalen Dispositive tiglich von
Neuem zu brechen. Durch die Unterbrechung der Abfolge von Reiz und
Reaktion bei der medialen Bewirtschaftung des Begehrens. Und die im
speziellen Intervall der Ubungszeit von Mal zu Mal wiederholte Erfahrung
einer Wirklichkeit, mit der die Wirklichkeit der mythischen Michte nicht
zu wetteifern vermag. — Unnétig zu unterstreichen, dass die hier angedeu-
tete verhaltenspraktische Dekonstruktion des digitalen Mythos nichts mit
Maschinenstiirmerei oder Technikverachtung zu tun hat. Im Ubrigen ver-
dankt sich ihre Entschiedenheit dem in der yogischen Kunst der Aufmerk-
samkeit beschlossenen Souverinitits- oder Autonomiegewinn des Einzel-
nen.

Damit wire er in groben Ziigen abgesteckt, der Weg vom Vordenker-
tum zur Aufmerksamkeitskunst. Wie ihn die Intellektuellen auf Normal-
niveau zu beschreiten hitten, um in Zukunft noch eine gesellschaftskriti-
sche Aufgabe wahrzunehmen, wie sie sich speziell in ihrer heutigen Lage
anbietet. Von Vordenkern zu Aufmerksamkeitspraktikern zu werden. Von
der Theorie und ihrer blof theoretischen oder abstrakten Dekonstruktion
zum Exerzitium und seiner konkreten, praktischen Dekonstruktion iiber-
zugehen. — Und dieser Ubergang bedeutete zugleich der Wechsel aus einer
privilegierten Stellvertreterrolle (derjenigen des Vordenkers, der fiir andere
etwas tut, was diese nicht selber vermégen) in die prinzipiell egalitire Rolle
eines exemplarisch Handelnden: diejenige des Aufmerksamkeitsprakti-
kers, der beispielhaft etwas praktiziert, was alle praktizieren kénnen und

271

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu ihrem eigenen Besten wie auch zum Besten der Gesellschaft moglichst
praktizieren sollten. Ohne dass sie sich dies iberlegt hitten oder es ihre
strategische Absicht wire, ermuntert das Exemplarische ihres Verhaltens —
der Intellektuellen als Yogis — andere zur elementarsten und effektivsten
Form des Lernens: des Lernens durch Anschauung und Nachahmung.
Warum sollte dieses erste aller pidagogischen Prinzipien — etwas abgu-
cken und nachmachen, was jemand anderer vorgemacht hat — sich nicht
auch auf gesellschaftskritischem Gebiet bewihren: in puncto praktischer
Dekonstruktion der »mythischen Michte um und in uns«?

R

Post Skriptum. Das erste Mal ausgeschrieben. Richtig. Weil das letzte P.S.,
das um die Aufmerksambkeit des Lesers buhlt. - Woran man Intellektuelle
erkenne, »aufler daran, dass sie gelegentlich ihre eigene Existenz bezwei-
feln«, fragt sich der Herausgeber Uwe Justus Wenzel in der Einleitung
zu seiner »>Anthologie< von 2002, in der wir vorangehend zum Abschluss
geblittert haben. Intellektuelle wiirden sich in »rhetorischen Gebirden«
zu erkennen geben, so beantwortet er sich selber seine Frage. Eine solche
»Attitiide« sei die des »Willkommen-heiflens«. Und dann, in Anlehnung
an Derrida: dass sie »im Namen« einer »kommenden Zukunft« sprechen,
die aber nie ganz ankommen wird. Konkreter: »im Namen einer stets aus-
stehenden Gerechtigkeit«.

Welche »Gerechtigkeit« steht aus und verdiente, dass speziell Intel-
lektuelle sie als eine >zukiinftig kommende« willkommen heiflen? Selbst
wenn sie am Ende nicht ganz, sondern nur halb ankommen sollte? An
erster Stelle Gerechtigkeit dem menschlichen Geist gegeniiber, konnten wir
am Schluss des Buches auf diese Frage antworten. Thm dadurch endlich
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, dass wir ihn — den Geist — aus der
babylonischen Gefangenschaft des Logozentrismus herausfithren. Oder,
um noch einmal jenes andere Bild zu gebrauchen: Dass er kiinftig nicht
mehr nur in der einen Kammer haust, der des Denkens. Sondern auch
sein zweites Zuhause bezieht und bewohnt. Das des reinen Gewahrseins.
Thm in Zukunft also beides als Wohnstitte vertraut ist: das Kritisieren und
Urteilen und die >Stille tiber der Zeit<. Der »phdanomenale Zustandsraum«
des »Ego-Tunnels« und die andere Wirklichkeitsdimension der »offenen
Weite«. Das Begehren des Ich in den Alltagsgeschiften und der »verschnte
Zustand« im leiblich-mentalen Aufmerksambkeitsexerzitium.

272

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie uns Uwe Justus Wenzel belehrt, »bedeutet das lateinische »intellege-
re< doch so viel wie »unterscheidend wahrnehmen; zwischen etwas wihlen
(und so das Charakteristikum einer Sache erkennen)«— also annihernd das-
selbe wie das griechische Verb >krinein« (scheiden, unterscheiden), von dem
sich >kritisieren< herleitet.« Und daraus schliefdst er messerscharf: »Wenn der
Intellektuelle tut, was er seinem Begriff entsprechend zu tun hat, kritisiert
er.« Wir wissen jedoch inzwischen, dass dies entschieden zu wenig ist, um
einen zukunftsfihigen Intellektuellen abzugeben. Darum der Intellektuelle
als Yogi. Der — dies hat er zurtickliegend unter Beweis gestellt — seinerseits
nach Herzenslust kritisiert. Und fiir Theorien, gar gesellschaftskritische,
in der Regel ein offenes Ohr besitzt. — Sodass er selbstverstindlich auf die
ziemlich theoretische Frage hier auch noch eingehen wiirde, wie denn
eine zukiinftige Welt beschaffen wire, in der immer mehr Intellektuelle
die Kunst der Aufmerksambkeit praktizieren und alle méglichen Leute es
ihnen nachmachen. Wenn nicht das Buch jetzt zu Ende wire. Und héchs-
tens noch Platz fiir eine moderate Auerung des Biologen und Mediziners
Joachim Bauer. Der sich fiir »Selbststeuerung« unter anderem durch die
Kunst der Aufmerksambkeit ausspricht und diese vielleicht sogar selber
praktiziert. Auf die Frage, wie »die Welt, utopisch gedacht, aussehen werde,
wenn alle Menschen ein selbstgesteuertes Leben fithren wiirden«, antwor-
tet er: »Es wiirde langsamer zugehen und es bliebe mehr Zeit fiir Mufle iib-
rig. Wir hitten zwar etwas weniger Wohlstand und Konsum, wiren dafiir
aber gliicklicher und gestinder.«

Einige Peers gucken so komisch. Hitte ich das besser nicht zitiert? Hort
sich auch so theoretisch an, trotz der Schlichtheit. Sie sind eben Anderes
gewohnt. Einen eher tonisierenden Sound. Wie den der Kollegen, die zur-
zeit wieder — ganz fickerig — tiber das Ende des Kapitalismus theoretisieren.
Welches entweder durch ein Biindnis von produktivem Kapital und Ge-
werkschaften gegen die Finanzjongleure noch einmal hinausgezogert wird.
Oder schneller als gedacht dadurch kommt, dass ihm der fossile Brennstoff
ausgeht. Und dann ein neuer Feudalismus beginnt, mit Ackerbau und so
fort. Womoglich auch Leibeigenschaft, weif§ der Teufel. — Besser so?

273

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Statt eines Nachworts:
Die Trompeten von Jericho oder von der Schwierigkeit,
einen hermetischen Diskurs diskursiv zu unterlaufen —
Gesprich zwischen einem fragenden Peer und dem Autor

Fragender Peer: Die »Gottesposition«, wie Sie sagen, die des Uberblicks
und Durchblicks von weit oben, eines Propheten oder Visionirs auch, steht
als Beobachter- und Sprecherposition heutigen Intellektuellen nicht mehr
zu Gebot. Intellektuelle beobachten und sprechen wie alle andern auch,
wie Sie sagen, von einer Position »auf Normalniveau« aus und kénnen sich
damit auch nicht, weder in Sachfragen noch in Fragen der Orientierung
und der Moral, auf einen prinzipiell erweiterten Horizont berufen. Wo-
mit sich die Frage stellt: Was zeichnet Intellektuelle dann noch aus? Oder
anders gefragt: Wozu braucht man sie iiberhaupt noch? Dies meinen Sie
wahrscheinlich, wenn Sie sagen, einem unvoreingenommenen Beobachter
miisse auffallen, wie beim Wort Intellektuelle, wenn er es irgendwo hort
oder liest, jedes Mal sofort ein Fragezeichen blinkt.

Der Autor: Ja. Allerdings sollte man das noch niher umreiflen, was fiir
denjenigen, bei dem das Fragezeichen aufleuchtet, sobald irgendwo von
Intellektuellen die Rede ist, an diesem Sujet oder Gegenstand genau in
Frage gestellt erscheint. Ich méchte es die >starke Bedeutung< nennen. In
der >schwachen«< muss der Begriff Intellektuelle kein Stirnrunzeln hervor-
rufen, gemeint sind einfach die intellektuell qualifizierten Experten auf
dem Gebiet von Geist und Kultur. Die Fragwiirdigkeit des Intellektuel-
lenbegriffs emergiert« mit der starken Bedeutung. Bei der »die Rinder«
schon immer unscharf gewesen sind. Irgendwie Leute, die sich fiir den
Zustand der Welt verantwortlich fiihlen, etwas tiber Ursachen und Um-
stinde zu wissen glauben und sich zutrauen, sagen zu konnen, was gesche-
hen miisste, damit Dinge sich zum Besseren wenden. Oder, wenn es sich
statt linksliberaler Weltverbesserer um Rechtsintellektuelle handelt, wie
man des Tragischen der menschlichen Existenz eingedenk sich mit den
bestehenden Verhiltnissen und seinem Schicksal zu arrangieren vermag.
Wodurch wichst dem 6ffentlichen Rat der Betreffenden in den Augen der
Gesellschaft oder der Offentlichkeit die besondere Wertigkeit und Autoritt
zu? Dass die Offentlichkeit und die Politik bis heute gern den Rat von Intel-
lektuellen einholen. Und diese in der Regel auch den Eindruck vermitteln,
raten zu kénnen.

274

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Auch wenn sie in Wahrheit raten miissen.

D. A. Auch wenn sie raten miissen, was denn das Richtige sein kénnte, das
zu tun oder zu lassen sich empfiehlt. Weil inzwischen die Verhiltnisse so
komplex, untibersichtlich, ja undurchsichtig sind, dass in Wahrheit keiner
mehr durchblickt. Und wer sich trotzdem der Illusion eines Durchblicks
hingeben mdochte, zieht in der Regel der freihindigen Globalspekulation
von Intellektuellen die handwerklich oder fachlich fokussierte der Experten
vor. Obwohl man als Illusionist des Durchblicks mit der Intellektuellenspe-
kulation besser fahren wiirde, weil ihr Fakten und Zahlen nichts anhaben
konnen. Wihrend das Raten der Experten empirisch und statistisch nach-
gewiesen werden kann bzw. sich hinterher aufgrund neuer Datenerhebung
als ein solches herausstellt.

F.P. In den USA zeigte ein Langzeitexperiment, dass die Treffsicherheit von
Expertenprognosen nicht {iber dem statistischen Durchschnitt von Zufalls-
treffern liegt. Der die Untersuchung Durchfithrende, hat es mit der Bemer-
kung quittiert, dass ein Dart-Pfeile werfender Schimpanse besser abschnei-
den wiirde.

D.A. Wenn man bose sein wollte, kénnte man also sagen, die Intellektuel-
len sind die Dart-Pfeile werfenden Affen. Ohne dass die Offentlichkeit oder
das Medienpublikum sie so wahrnihme. Sie miissen keineswegs um ihre
Seriositit bangen. Der Kulturbetrieb und das Infotainment riumen ihnen
weiterhin den angestammten Platz ein, egal, ob sie im klassisch gediege-
nen Gelehrtenhabit auftreten oder in der popkulturellen Aufmachung so-
genannter Medienintellektueller daherkommen. Niemand sieht sie mehr
in der Gottesposition, als Prophet oder Visiondr, auch nicht wirklich als
Vordenker, das Wort klebt nur noch wie ein Etikett an ihnen. Die wenigsten
mochten sie aber deswegen ganz ohne Heiligenschein sehen. Ohne den
nach wie vor tiber ihnen schwebenden schwachen Abglanz ihres fritheren
Nimbus, der Aura des Wissenden, des Tiefblickenden und Weitsichtigen.
Aus der Sicht einiger dieser intellektuellen Protagonisten ist es ihr schein-
bar zeitloses, in Wirklichkeit aus der Zeit gefallenes Selbstverstindnis des
»intervenierenden Intellektuellen«. Oskar Negt ist mit seinen 8o Jahren
nicht miide geworden, das Verslein aufzusagen, »begreife mich als einen
intervenierenden, eingreifenden Intellektuellen«.

275

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Ein Biindnis zwischen Ilusionsnehmern und Illusionsgebern, sozu-
sagen. Eine Win-Win-Situation der Realititsverkennung oder -leugnung.
Oder ein hermetischer Diskurs, realititsresistent, wie Sie an anderer Stelle
sagen. Und eigentlich eine recht komfortable Lage fiir Intellektuelle. So-
dass ich Sie fragen mochte: Warum lehnen Sie sich nicht einfach zurick?
Sind Sie kein Intellektueller?

D.A. Was das Zuriicklehnen anbetrifft, tu ich es auf meine Weise. Nicht im
Liegestuhl. Auf dem Meditationskissen, die Beine gekreuzt, den Oberkor-
per aufrecht, nichts tun, nicht denken, nur atmen. Frei nach Frank Sinatra,
I do it my way. Mal beiseite gelassen, dass dabei ja kein >mein< oder »dein«
zum Ausdruck kommt. Und da Ihre Frage, ob ich denn kein Intellektueller
bin, nur rhetorisch gemeint sein kann, sollten wir sie in die vielleicht er-
giebigere umwandeln, was denn meine Beobachter- und Sprecherposition
sei. Beobachte und spreche ich nicht ebenfalls, wenn die Gottesposition
ausgeschlossen ist, wie die Peers von Normalniveau aus?

F.P. Genau. Und denen halten Sie vor, dass sie in den welt- und mensch-
heitsbewegenden Fragen, den Weltuntergangs- oder Weltrettungsfragen
und Menschheits-Uberlebens-Fragen, wiren sie nur ehrlich, ihre Ratlo-
sigkeit eingestehen miissten, anstatt drauflos zu raten. Sie machen diese
Beobachtung oder treffen diese Feststellung von Normalniveau aus, ohne
iiber den Horizont blicken zu konnen. Ohne den Ausgang zu kennen.

D. A. Halt. Damit, dass ich sozusagen ein Pauschalurteil fille mit meinem
Verdikt tiber die Raterei der Intellektuellen, ohne den Ausgang, das Endre-
sultat zu kennen, haben Sie zwar insofern recht, als niemand gegenwirtig
weifl oder sagen kann, ob nicht das, wozu der eine oder andere heute rit,
sich nicht zuletzt als dasjenige herausstellt, was zu tun oder zu lassen tat-
sdchlich das Richtige gewesen wire. Und man dann wahrscheinlich sagen
wiirde, der Betreffende sei ein brillanter Denker und Analytiker gewesen,
und nicht, dass er zufillig richtig geraten habe. Doch zunichst einmal
setze ich mich keineswegs iiber die Grenzen der Beobachtbarkeit auf Nor-
malniveau hinweg. Das heifdt, {iber das von mir beobachtete intellektuelle
Ratgebergebaren urteile ich nur so weit, wie sich dariiber unabhingig von
dem urteilen lisst, was in Zukunft sein oder nicht sein wird. Ein Beispiel.
Ralf Fiicks und Niko Paech. Der eine Sozialwissenschaftler und Griinen-
Politiker, der andere im Hauptfach Volkswirtschaftler. Beide Intellektuelle,
die im Spannungsfeld von Okonomie und Okologie ihr Engagement fiir

276

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachhaltigkeit, eine lebenswerte Zukunft, oder wie die Schlagworte alle
lauten, vereint. Blof, dass der eine dazu das Gegenteil von dem fiir not-
wendig hilt, was der andere vorschligt. Fiicks schwort auf Wachstum, nur
miisse man »intelligent wachsen; fiir Paech ist Wachstum Gift und »der
Weg in die Postwachstumsokonomie« die einzige Alternative zum 6kolo-
gischen Desaster. Was also: griine Wachstumsrevolution oder »Befreiung
vom Uberfluss«? — Nicht nur zwei kontrire, einander ausschlieRende Stra-
tegien, zwei gegensitzliche Gesellschaftsmodelle! Punkt eins. Punkt zwei:
Was hier als kiinftiges Wirtschafts- und Gesellschaftsmodell und als ein-
zuschlagender Weg dahin, also als zwingender politischer Handlungsbe-
darf vorgestellt wird — und jetzt urteile ich —, ist zum einen hochgradig
abstrakt, theoretisch-spekulativ, zum anderen hochst subjektiv, meinungs-
und anschauungsabhingig. Was Letzteres angeht, haben die Herren bei-
spielsweise unterschiedliche Vorstellungen von einem >guten Leben«. Der
Gesellschaft sowohl als des Einzelnen in der Gesellschaft. Vorstellungen,
die sich nicht gleichzeitig verwirklichen lassen, es sei denn, die eine auf der
Erde, die andere auf dem Mond.

F.P. Bei intellektuellen Blaupausen ist es immer so gewesen. Dafiir lassen
sie sich kritisieren, auf ihre Konsistenz, innere Widerspruchsfreiheit usw.
abklopfen. Natiirlich ldsst sich auch dann nicht definitiv sagen, welche im
Endeffekt zielfithrend ist, der richtige und nicht der falsche Weg zur Er-
reichung eines kiinftig Erwiinschten. Sir Karl Popper war wohl zu optimis-
tisch mit seiner Devise, Hypothesen scheitern zu lassen, statt menschlich
und materiell kostspielige Gesellschaftsexperimente zu veranstalten, lieber
Hypothesen als Menschen sterben zu lassen, wie er wortlich sagte.

D.A. Seine Polemik gegen Intellektuelle, die sich die Gottesposition an-
maflen, Platon, Hegel, Marx. Ein vor der Menschheit sich moralisch verant-
wortlich fithlender Intellektueller verfihrt hypothesenbildend und -testend
auf Normalniveau. Bemiitht um Schadensbegrenzung. Aber — und das ist
jetzt fur unser Gesprich wichtig — in einem meines Erachtens entschei-
denden Punkt besteht kein Unterschied zwischen Theorie- oder System-
denkern und Hypothesenformulierern resp. -testern a la Popper, wie auch
Fuicks und Paech, die sich wahrscheinlich irgendwo dazwischen verorten
wiirden. Alle sind sie sich dartiber einig, wovon unsere gesellschaftliche Zu-
kunft und der Menschheit Wohl oder Wehe abhingt: von Reflexion und Ana-
lyse, richtigem Denken. Eine kognitivistische, logozentrische Engfithrung,
fur die ausgemacht ist, dass Abstraktionen des Intellekts, seien es Theorien

277

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder Hypothesen, strategische Analysen oder modellhafte Zukunftsszena-
rien, entscheiden, wie die Welt von morgen aussieht, wie der von mensch-
lichem Handeln abhingige Teil unserer Wirklichkeit beschaffen ist.

F.P. Sie meinen, man miisste sich fragen, wie es zugeht, dass ein intelligen-
ter Mensch so etwas tiberhaupt glauben kann. Vielleicht wird es ja nur so
lange geglaubt, wie es keiner explizit macht. Und gerade das passiert nicht,
wenn es sich um einen hermetischen Diskurs handelt, der iiber Selbst-
beziiglichkeit funktioniert und seine Primisse, als sei sie das Selbstver-
standlichste von der Welt, nie thematisiert. Wiirden Sie so weit gehen und
sagen, wir haben es bei unserem Gegenstand mit einer >Intellektualsphire«
zu tun, die von der >Realsphire« dhnlich abgekoppelt ist, wie die von der
Realwirtschaft abgekoppelte Finanzwirtschaft? Eine Parallelwelt. Mit dem
Unterschied, dass die Parallelwelt der Investmentbanker mittlerweile im-
merhin als eine solche erkannt und benannt worden ist.

D.A. Und dazu noch ein Unterschied. Dass sie, weil das Benanntwerden
ihr Fortbestehen offenkundig nicht beeintrichtigt, massiv auf die Realitit
einwirkt. Wihrend der Einfluss der Intellektuellen und ihrer Parallelwelt
auf die Wirklichkeit gegen Null tendiert. Also als Arbeitshypothese auf alle
Fille. Und den sie peinigenden Gedanken denken wire fiir die Intellektuel-
len dann der erste Schritt aus dem Paralleluniversum heraus auf die Wirk-
lichkeit zu. Man miisste ja nur diesen Schritt ins Off einmal tun und es
wiirde einem sofort bewusst, auf was fiir einer Fiktion die Geschiftsgrund-
lage intellektueller Intervention und Expertise beruht. Dass die spezifisch
intellektuelle Arbeitsweise des Geistes — abstraktes Denken und abstrakte
Einbildungskraft bzw. theoretisches Vorstellungsvermégen — so vom Rea-
len entfernt operiert, dass einem die Annahme geradezu verwegen vor-
kommen muss, individuelles und kollektives Verhalten, das Politische und
das Private, wiirden sich auch nur an irgendeinem Punkt nach den ebenso
abstrakten und wirklichkeitsfernen Resultaten intellektueller Erkenntnis-
prozesse richten. Man briuchte, wie Sie gesagt haben, diese stillschwei-
gende Voraussetzung sidmitlicher intellektueller Diskurse nur explizit zu
machen und sogleich wiirde ins Auge stechen, wie sehr sie doch unser aller
Erfahrung widerspricht.

F.P. Apropos Erfahrung. Sie baten vorhin, dass wir uns fragen oder dass ich
Sie frage, von welcher Beobachter- und Sprecherposition Sie abweichend
von anderen intellektuellen >Normalos< argumentieren. Wiirden Sie sagen,

278

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es ist die Position, von deren Warte aus sich so etwas wie eine Dringlichkeit
bemerkbar macht — gegeniiber dem Denken, der Reflexion und der mit ihr
zwangsliufig einhergehenden Abstraktion von der Wirklichkeit — den Pol
der Erfahrung, ihrer Konkretion und Wirklichkeitsnidhe zu akzentuieren?
Und zwar als »innerintellektuelle< Dringlichkeit, als die Erfordernis, diese
Umakzentuierung bei sich selbst, im eigenen geistigen Haushalt, zu voll-
ziehen.

D.A. Ja und nein. Mein Favorit unter den >Checks and Balances< des Geis-
tes, wie Sie wissen, heifdt Gewahrsein. Um aber fiir einen Moment bei der
Erfahrung zu bleiben. Weil ich mich soeben ziemlich unfreundlich iiber
Oskar Negt gedufert habe: Negt war es, dem schon zu Zeiten seminarmar-
xistischer Theorieversessenheit aufgefallen ist, dass weder die Theorien
noch die Parteiprogramme der Linken, wie es den Vorhersagen der Theore-
tiker und Programmatiker zufolge hitte sein miissen, »die Massen ergrei-
fen«. Oder wie Marx prophezeit hatte, »eine Idee zur materiellen Gewalt
wird«. Die Massen mochten sich von keiner noch so schénen und richtigen
Theorie ergreifen lassen. Woraus Negt die wohl richtige Schlussfolgerung
zog, dass nicht Denken ihr Bewusstsein verindert, sondern Erfahrung.
»Soziale Fantasie« und gesellschaftliche und politische »Lernprozesse« sei-
en das Ergebnis von Erfahrung, nicht theoretischer Einsichten. Eins seiner
Biicher von damals erschien ja unter dem sprechenden Titel »Offentlich-
keit und Erfahrung«. Sicher antiquarisch noch zu haben, zusammen mit
Alexander Kluge.

F.P. Einem klugen Schwitzer vor dem Herrn. Entschuldigung.

D.A. Geht mir genauso. Uber Narration und Erfahrung, Erfahrung mit Ge-
schichten, das ist ja Kluges Punkt — dass Erfahrung iiberhaupt nur durchs
Geschichtenerzihlen zustande kommen soll —, dariiber miisste man noch
einmal gesondert sprechen. — Ich mochte aber noch auf jemanden hinwei-
sen, dem es aktuell um etwas ganz Ahnliches geht, wie das, was Negt mit
dem Erfahrungsbegriff intendiert hat. Michael Hampe, der an der ETH
in Ziirich Philosophie lehrt, nennt den wissenschaftlichen und auch den
philosophischen Blick auf die Welt und ihre Erscheinungen einen »ent-
wirklichten« und »entfremdeten«. Was sich die meisten bestimmt erst
auf der Zunge zergehen lassen miissen, ehe ihnen bewusst sein diirfte,
was Hampes Worte, bringt man ihnen den nétigen Ernst entgegen, uns
itber den herrschenden Kognitivismus mit seiner Gleichsetzung von Geist

279

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Denken eigentlich skommunizieren<, wie es so schon heifst. Dass ihm
nimlich die Bonitit entzogen gehért. Dass man ihn, nach seinem >Wirk-
lichkeitsimpact< beurteilt, downraten miisste, von Triple-A auf — keine Ah-
nung, was ware da die niedrigste Stufe?

F.P. Und was wiirden Sie sich in diesem Fall davon versprechen?

D.A. Nichts selbstverstindlich. Oder davon allein jedenfalls wenig. Fiirs
Parallelunsiversum der Denker ist die falsche Primisse zu lange die rich-
tige gewesen, als dass ein noch so triftiger Einwand sie einfach kippt. Da
hingen aufler den Bleigewichten der Gewohnheit auch die der Uberzeu-
gung dran. Der Uberzeugung >to big to fail< oder priziser >zu grof gedacht,
um falsch sein zu kénnen<. Nicht einmal Sie und ich wiirden ja bestreiten,
dass diese Illusion >systemrelevant« ist fiir den parallelweltlichen Intellek-
tuellendiskurs.

F.P. Die Illusion der toten Geschlechter seit Platon und Aristoteles, die auf
dem Bewusstsein der Lebenden lastet. Hat nicht Marx mal so dhnlich for-
muliert?

D.A. So dhnlich. Wenn man sie nicht heideggerisch missversteht, trifft es
Thre Formulierung recht gut. Ich wiirde sie dahingehend zuspitzen, dass
ich sage: Das kognitivistische Vorurteil, dass das Denken die Wirklichkeit
erkennt und mit Hilfe seiner Erkenntnis sich die Wirklichkeit verindern
lisst, ist gewissermaflen in die intellektuelle DNA und ihre Diskursform
eingebaut. Sodass, wenn jemand Zweifel an diesem Vorurteil diskursiv
geltend macht, sie der Diskurs qua Diskurs gleichzeitig zu dementieren
scheint. Eine immunologische Abwehrreaktion der Diskursform gleich-
sam. Der sie in Frage stellende Gedanke wird wie ein Fremdkérper ab-
gestoflen oder wenigstens verkapselt, damit er keinen Schaden anrichtet.
Ich nehme an, so war es seinerzeit mit dem, was Negt als erfahrungsfokus-
sierten Einwand gegen den linksintellektuellen Theoriediskurs und nolens
volens innerhalb desselben vorgebracht hat. Eigentlich hief das damals
schon so viel wie »der Kaiser ist nackt«. Der Theoriekaiser. Und dnderte
dies etwas an der Theoriefixiertheit der damaligen intellektuellen Linken?
Nein. Stattdessen war dann auf einmal die marxistische und neomarxisti-
sche Theorie samt ihrer sich auf Biichertischen stapelnden publizistischen
Hardware von der Bildfliche verschwunden, als nach 89 die Wirklichkeit
auflerhalb des Diskurses eine andere geworden war.

280

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F.P. Ohne dass aber die Wirklichkeit des Diskurses eine andere geworden
wire. Vom sang- und klanglosen Verschwinden des, wie Sie sagen, linksin-
tellektuellen Theoriediskurses jetzt mal abgesehen. Ein Paralleluniversum
scheinen mir die intellektuellen Nachfolgediskurse nach wie vor zu sein.
Der postmoderne. Der poststrukturalistische. Oder was an >Post-Post«Dis-
kursen heute im Schwange ist.

D. A. Da hat sich nichts geindert. Mit seinem »nichts auflerhalb des Textes«
hat der Poststrukturalismus im Anschluss an Derrida das diskursive Par-
alleluniversum sogar zum allein wirklichen gekiirt. Und so gesehen ist es
dann doch wieder bemerkenswert, wenn jemand kommt und sagt, so wie
Hampe, >der Kaiser ist nackt«. Der Theorie- oder Wissenskonig steht ohne
Wirklichkeitskleid da. Und auf 400 Seiten gegen die abstrakten »Lehren
der Philosophie« geltend macht, dass beides, Wirklichkeit und Handeln,
anders geht, dass Wissensanhiufung positiv mit »Handlungsunfihigkeit«
korreliert. Und so weiter, blof nicht so weit, dass sich allein dadurch schon
eine parallelweltliche Diskurspraxis verinderte.

F.P. Sie sind sich dessen bewusst, dass wir im Begriff sind, die Unméglich-
keit zu konstatieren, einen hermetischen Diskurs diskursiv zu unterlaufen?

D.A. Sehr sogar. An dieser Feststellung fithrt kein Weg vorbei. Die Trom-
peten von Jericho, die innerhalb der Diskursmauern geblasen, diese zum
Einsturz brichten, gibt es nicht. Und darum geht es mir auch gar nicht, die
Diskursgrenze niederreiflen zu wollen oder irgendwie verschwimmen zu
lassen. Meine >Einrenkungsversuche an gedanklichen Verrenkungen« - wie
ich sie im voranstehenden Buch unternommen habe - sind ja ihrerseits ein
Diskurs. Dessen Quintessenz darin besteht, jedes Mal darauf aufmerksam
zu machen, dass ich die gedankliche Verrenkung als das Symptom eines
diskurspraktischen Defizits betrachte. Und genau hier liegt der springende
Punkt: Dass dem von mir Beobachteten bzw. iiber den Diskurs Ausgesagten
nicht selber wiederum diskursiv entsprochen werden kann. Sondern nur
durch den Abbruch des Diskurses.

F.P. Zu Gunsten von Gewahrsein.
D.A. Richtig. Das Diskursive bricht ab, es beginnt die Ubung des Gewahr-

seins. Formelhaft gesprochen. Und in dem Bewusstsein, dass >sich in Ge-
wahrsein tiben< eben formal oder formell geschehen kann und informell.

281

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Da letzteres aber Geiibtsein voraussetzt, muss die formelle Gewahrseinsii-
bung als das Alpha und Omega fiir jegliches >sich in Gewahrsein {ibenc
aufgefasst werden. Um bei der Formelhaftigkeit zu bleiben: wenn ich >Dis-
kurs und Gewahrsein« sage, dann sage ich >Diskurs und Ubung«. Das Junk-
tim steht formelhaft fiir mein Anliegen, ist sozusagen sein Markenzeichen.
Oder wie ich es mit Betonung auf der Kopula am liebsten habe: Diskurs und
Ubung, der Intellektuelle und der Yogi.

F.P. Gewissermaflen Thre konziliante Ansprache an die Gemeinde. Nach
der provokanten, den Diskurs abzubrechen oder enden zu lassen. Dass der
intellektuelle Diskurs nicht aus sich heraus seine Praxis zu revidieren, zu
indern im Stande sein soll, nicht von sich her seiner Konditionierung ent-
kommen kann, dass dies nur iiber einen Abbruch des Diskurses mdglich
sein soll, dadurch, dass an seiner Statt voriibergehend etwas anderes prak-
tiziert werde, das Andere des Diskurses — Thnen geht es ja immer um die
bestimmte Negation, die Ubung, ums Exerzitium als dem Anderen des Dis-
kurses —, damit muten Sie Intellektuellen einiges zu.

D. A. Boshaft gesagt kennt und anerkennt das kommunikative Reglement,
ob zwischenmenschlich-privat oder o6ffentlich-gesellschaftlich, nur den
einen legitimen Grund fiir Diskursunterbrechung, den Schlaf. Wer sich
aus einem anderen Grund als dem der physiologischen Notwendigkeit fiir
Diskursunterbrechung ausspricht und sie methodisch praktiziert, wird
vom tonangebenden Intellektuellenmilieu nicht ernst genommen. Auch
wenn es schon immer Dissidenten gegeben hat. Meistens fiir schrige Vo-
gel gehalten.

F.P. Cage und Brecht z.B., die Sie im Buch ja zu Verbtindeten Threr Sache
machen. Vor allem bei dem, was Sie von Brecht zitieren, denke ich, miiss-
ten Intellektuelle sich die Augen reiben. Das ist doch atemberaubend,
wie der Altmeister einer ganz der Einsicht und einer politisch reflektier-
ten Idee und Ideologie wie dem Marxismus verpflichteten Poetologie und
politischen Theaterkunst mit ein paar Federstrichen den Kognitivismus ad
acta legt. Also die Einsichtsschiene verldsst und zu verstehen gibt: Dass mit
Foucault zu sprechen die Dispositive der Herrschaft, denen man, wenn
man will, das Dispositiv der herrschenden Diskurspraktiken zurechnen
kann, nicht durch forcierte Reflexion, durch Nachdenken und bessere Ein-
sicht auflgsbar sind, auch nicht durch das, was man gemeinhin Erfahrung
nennt. Dass diesem >Blocks, den die unspezifische Macht der Gewohnheit

282

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und des Schlendrians in den Subjekten zusitzlich zementiert, wenn tiber-
haupt, nur von Seiten einer geistigen Spontaneitit beizukommen ist, die
sich, wie Brecht sagt, im Nichts oder in der Leere generiert bzw. regene-
riert. Weil in ihrem diskursiven und reflexiven Off, wiirden Sie das auch so
sagen, mehr Reflexions- und Diskursmiill geschreddert wird als in jedem
Tiefschlaf?

D.A. Mit dem Zusatz, dass dies meine Erfahrung ist, ja. Vielleicht auch
Thre. Und dass es, sofern wir seine Verse richtig interpretiert haben, auch
Brechts Erfahrung gewesen sein diirfte. Womit ich Thnen, wenn ich das
hier nebenbei noch einflechten darf, nun definitiv die anfingliche Fra-
ge beantwortet hitte, die nach dem Ort meiner Stellungnahme als Intel-
lektueller unter anderen Intellektuellen auf Normalniveau: Letztlich von
diesem heterotopen Erfahrungsort aus, dem des diskursiven Nichts, des
Schweigens auch noch meines inneren Selbstgesprichs. Diese Erfahrung
des yogischen Exerzitiums ist fiir entsprechend Unerfahrene allerdings
keine Erfahrung, sondern blofe Behauptung. Beziechungsweise eine Hypo-
these fiir diejenigen, die ihr mit der Haltung eines intellektuell Neugieri-
gen auf den Grund gehen méchten. Und die yogische Ubung daher wie
eine Versuchsanordnung auffassen, um die Hypothese zu testen. Streng
gesehen ein Missverstindnis von Wesen und Geist des Exerzitiums, keine
Frage. Was aber nicht weiter schlimm ist, weil sich das Missverstindnis fiir
die Betreffenden aufklirt, wenn sie nur ausdauernd und griindlich genug
testen. Und sich ihnen irgendwann das theoretische Grau einer Hypothese
ins lebendige Griin der Erfahrung verwandelt. Der Erfahrung sui generis
von Gewahrsein. Und mithin des Innewerdens einer ganz anderen Dimen-
sion von Wirklichkeit, als die in der Weltwahrnehmung der Reflexion und
der Diskurse beschlossene. Die deren restringierte Wahrnehmung dessen,
was ist, entscheidend korrigiert. Und mit ihrer erweiterten Sensibilitat fiir
das, was ist, mir wie nichts sonst ein Gefiihl dafiir gibt, was beztiglich Tun
und Lassen iiber normative Richtigkeit hinaus in existenzieller Hinsicht
richtig und wichtig fiir mich ist. Mit Brechts unnachahmlicher Lakonie
gesagt: Ich muss nur zeitig mit dem Nichts verkehren, dann was ich was
ich soll.

F.P. Apropos zeitig. Mir scheint, dies ist der rechte Zeitpunkt, unseren Dis-
kurs fur dieses Mal abzubrechen. Was wir beide, wie ich glaube sagen zu
diirfen, mit gutem Gefiihl tun, weil wir fiir Intellektuelle auf Normalniveau
einiges an diskursiver Arbeit geleistet haben. Und fiir die Leser wiederum

283

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diirfte dieser Diskursabbruch deshalb erfreulich sein, weil sie sich jetzt
zwischen mindestens drei Optionen entscheiden kénnen: gleich mit dem
nichsten Diskurs weiterzumachen, in den Schlaf zu sinken, oder in die Leere
zu gehen und mit dem Nichts zu verkehren.

95
Coda

Am Anfang des Buches stand ein ironisches Motto von »The Schwarzen-
bach«, einer Combo vom Rande des Schwarzwalds mit Liedsinger Dietmar
Dath. Dass es am Ende noch schwirzer als »The Schwarzenbach« geht,
beweist Ulrike Herrmann, Wirtschaftsjournalistin und Buchautorin. »Ich
stell’ mir das so vor, Sie fragen ja, wie stelle ich mir den Zusammenbruch
des Kapitalismus vor«, sagt sie im Gesprich mit Mathias Greffrath. »Also
ich stell’ mir das eigentlich so vor, wie im vierten, fiinften Jahrhundert
nach Christus, als das rémische Reich unterging. Da war es ja so, dass
die Germanen, die dann im rémischen Reich safen, noch die Aquidukte
sahen — die standen da ja noch — aber nicht mehr wussten, wie man die be-
treibt. Und sie haben dann die Aquidukte und so benutzt als Steinbruch.
Genauso wird es, glaube ich, auch mit dem Kapitalismus kommen. Die
Leute werden noch wissen, was ein Computer war, aber sie werden ihn
nicht mehr gebrauchen konnen. Sie werden wissen, was eine Autobahn
war, aber sie werden nicht mehr die Energie haben um diese Autobahn zu
benutzen. Und irgendwann wird die Autobahn entweder zu einem anderen
Zweck benutzt oder sie wird einfach wieder iiberwachsen. Das heifit, die-
se Zivilisation, wie wir sie heute kennen, wird irgendwie untergehen, die
nichsten Generationen werden noch wissen, was es war und irgendwann
werden sie auch das nicht mehr wissen. Und natiirlich glaube ich, dass die
Gesellschaft dann wieder in eine Art feudalere Gesellschaft zuriickfillt.«
(Gesprich im Deutschlandfunk vom 19.04.2015). — Eine »feudalere Gesell-
schaft«, in der Federkiel und Tintenfass wieder das Schreibwerkzeug der
Intellektuellen sind. Die Feudalherren halten sie in geringer Stiickzahl vor.
Alimentiert aus dem den Leibeigenen abgepressten Mehrprodukt. Einige
von ihnen, intellektuelle Desperados, werden sich undankbar zeigen und
rebellische Flugschriften in Umlauf setzen. »Das Leben der Vornehmen ist
ein langer Sonntag: sie wohnen in schénen Hiusern, sie tragen zierliche
Kleider, sie haben feiste Gesichter und reden eine eigene Sprache; das Volk

284

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aber liegt vor ihnen wie Diinger auf dem Acker.« Und so weiter. Der Acker,
der vor langer Zeit einmal eine Autobahn war.

Ein anderes Teilstiick der ehemaligen Autobahn hat sich vielleicht in
eine Wiese verwandelt mit dicken gelben Dotterblumen. So schlieft sich
der Kreis und mit »The Schwarzenbach« kénnte alles von vorn anfangen.
»Vor allem will ich beides. Eindeutigkeit: Die Farben auf den Matten im
Wiesental, Blumen, schwirrende Kifer, Gras oder im Winter der Schnee
am Feldberg. Selbst wenn die Umrisse von den Farben geschluckt wur-
den, zum Beispiel bei Regen im Zug von Lorrach nach Basel, war es trotz-
dem immer so, dass das, was man sehen konnte, sich nicht bestreiten lief3.
Dagegen die Sprache, [...] zu viele Sprachen, zu viele Méglichkeiten, eine
Sache zu benennen. Aber das Blaue war immer blau, egal wie es genannt
wurde.« — Und da es der Intellektuelle als Yogi nicht schéner sagen kénn-
te, enden wir auch mit »The Schwarzenbach« und ihrem Horstiick »Silber
gegen Ende«.

Mach die Augen zu
Lass das Netz in Ruh
Keine Pixelgitter
Und kein Link zu Twitter
Dieses Licht bist du

285

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dank

Der Intellektuelle als Yogi dankt seinen drei Parzen, ohne deren titige Mit-
wirkung die Fiden des Textes nicht zu einem harmonischen Ganzen hit-
ten verwoben werden kénnen. Silvia Hauser (Vorlesen und Kaffee kochen),
Ulrike Reisacher (Texteingabe), Almut Simons (Lektorat). — Des Weiteren
dankt er Cai Werntgen und der Udo-Keller-Stiftung fiir die freundliche
Unterstiitzung des Buchprojekts.

Staufen, zwischen Freiburg und Badenweiler,

den o08. Mai 2015

286

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Referenztexte

eine Auswahl

Bauer, Joachim, Selbststeuerung — Die Wiederentdeckung des freien Willens,
Minchen 2015.

Benjamin, Walter, »Uber den Begriff der Geschichte, in: Illuminationen,
Ausgewihlte Schriften 1, Frankfurti977y, S. 251-263.

Brecht, Bertolt, Geschichten vom Herrn Keuner, (Text und Kommentar),
Berlin 2012.

Carr, Nicholas, Wer bin ich, wenn ich online bin? — Wie das Internet unser
Denken verdndert, Miinchen 2010.

Derrida, Jacques/Roudinesco, Elisabeth, Woraus wird der Morgen gemacht
sein? — Ein Dialog, Stuttgart 20006.

Felsch, Philipp, Der lange Sommer der Theorie — Geschichte einer Revolte
1960-1990, Miinchen 2015.

Habermas, Jiirgen, Nachmetaphysisches Denken II, Berlin 2012.

Han, Byung-Chul, Duft der Zeit — Ein philosophischer Essay zur Kunst des
Verweilens, Bielefeld 2010.

Han, Byung-Chul, Im Schwarm — Ansichten des Digitalen, Berlin 2013.

Horisch, Jochen, Theorie-Apotheke — Eine Handreichung zu den human-
wissenschaftlichen Theorien der letzten fiinfzig Jahre, einschlieflich
ihrer Risiken und Nebenwirkungen, Frankfurt a. M. 2004.

Koestler, Arthur, Der Yogi und der Kommissar, Frankfurt a. M. 1974.

Lepenies, Wolf, Melancholie und Gesellschaft — Das Ende der Utopie und die
Wiederkehr der Melancholie, Frankfurt a. M. 1998.

Lilla, Mark, Der hemmungslose Geist — Die Tyrannophilie der Intellektuellen,
Miinchen 2015.

Lyotard, Jean-Frangois, Grabmal des Intellektuellen, Wien 1985.

Menke, Christoph, »Zweierlei Ubung. Zum Verhiltnis von sozialer Diszi-
plinierung und dsthetischer Existenz«, in: Honneth, Axel/Saar, Martin
(Hg.), Michel Foucault — Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt
2003, S. 283-299.

Metzinger, Thomas, Der EGO Tunnel — Eine neue Philosophie des Selbst:
Von der Hirnforschung zur Bewufitseinsethik, Berlin 2009.

Ott, Ulrich, Meditation fiir Skeptiker, Miinchen 2o10.

Ott, Ulrich, Yoga fiir Skeptiker, Miinchen 2013.

Parks, Tim, Die Kunst stillzusitzen, Miinchen 2012.

Pauen, Michael/Welzer, Harald, Autonomie — Eine Verteidigung, Frankfurt
a.M. 2015.

287

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Raulff, Ulrich, Wiedersehen mit den Siebzigern — Die wilden Jahre des Le-
sens, Stuttgart 2014.

Reckwitz, Andreas, Die Erfindung der Kreativitit — Zum Prozess gesell-
schaftlicher Asthetisierung, Berlin 2012.

Ricard, Matthieu/Singer, Wolf, Hirnforschung und Meditation — Ein Dialog,
Frankfurt 2008.

Rosa, Hartmut, Beschleunigung und Entfremdung — Entwurf einer Kriti-
schen Theorie spitmoderner Zeitlichkeit, Berlin 2013.

Schirrmacher, Frank, Payback — Warum wir im Informationszeitalter ge-
zwungen sind zu tun, was wir nicht tun wollen, und wie wir die Kontrolle
tiber unser Denken zuriickgewinnen, Miinchen 2009.

Seel, Martin, Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurta. M. 2004.

Seel, Martin, Aktive Passivitit — Uber den Spielraum des Denkens, Handelns
und anderer Kiinste, Frankfurt a. M. 2014.

Thome, Stefan, Fliehkrifte, Berlin 2012.

Ullrich, Wolfgang, Des Geistes Gegenwart — Eine Wissenschaftspoetik, Ber-
lin 2014.

Weis, Hans-Willi, Denken, Schweigen, Ubung — Eine Philosophie des Gering-
fuigigen, Freiburg 2012.

Weizsdcker, Carl Friedrich von, »Gesprich iiber Meditation, in: Der Garten
des Menschlichen — Beitrige zur geschichtlichen Anthropologie, Miin-
chen 1977, S. 533-550.

Welzer, Harald, Selbst denken — Eine Anleitung zum Widerstand, Frank-
furta. M. 2013.

Wenzel, Uwe Justus (Hg.), Der kritische Blick — Uber intellektuelle Titig-
keiten und Tugenden, Frankfurt a. M. 2002.

288

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personenregister

Abramovic, Marina 163ff.

Adorno, Theodor W. 33, 42f,,
127, 1661t 183f., 18711, 2001,
2071t 218, 266

Agamben, Giorgio 58ff., 67,153,
159, 205, 267

Althusser, Louis 195

Arendt, Hannah 225

Assheuer, Thomas 123

Bachmann, Ingeborg 28

Badiou, Alain 6y

Balzac, Honoré &g

Barth, Karl 63ff., 67

Barthes, Roland 196

Bartleby, Melvilles  Gif., 150

Bataille, Georges 145, 148, 195

Bateson, Gregory 125

Baudrillard, Jean 15, 55

Bauman, Zygmunt 114

Beauvoir, Simone de 7, 85

Bellah, Robert 179

Benjamin, Walter 12, 50f., 59f.,
99, 209, 216

Bentham, Jeremy 113

Biller, Maxim 56

Blum, Eckhart 212

Bohm, David 241

Béhme, Jakob 178,180

Bohr, Niels 242

Bohrer, Karl Heinz 76, 119

Bohringer, Hannes 156f., 161

Bolz, Norbert 32, 171f.

Boss, Medard 126

Boyle, T.C. 1

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.

Brecht, Bertolt 12ff, 39, 99, 218,
282ff.

Brock, Bazon 4off.

Broder, Henryk M. 261

Brockers, Mathias 133

Brockling, Ulrich 72

Brumlik, Micha 267

Brunkhorst, Hauke 261, 267

Biichner, Georg 145

Buffet, Warren 38

Bulgakow, Michail 61

Cage, John 36, 282
Capra, Fritjof 241
Cavell, Stanley 262
Clark, Christopher 39
Crary, Jonathan 85
Cruise, Tom 35

Dahrendorf, Ralf 263

Daisey, Mike 203

Damasio, Antonio 143

Dath, Dietmar 56f., 67, 267, 284
De Man, Paul 203

Derrida, Jacques 15, 147, 151, 195T.
Dobelli, Rolf 15f,, 33, 120, 195
Dopfner, Mathias 117

Duchamp, Marcel 151, 154

Diirr, Hans-Peter  241ff., 248

Enzensberger, Hans Magnus
29, 114, 117

Felsch, Philipp 203

Figal, Giinter 213ff,
Forst, Rainer 267

289



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Foucault, Michel
267, 282
Friebe, Holm 29f., 33ff.

Fucks, Ralf 276f.

134, 136, 1381%.,

Gabriel, Markus 24, 213

Gauck, Joachim 63f.

Gerhardt, Volker 213

Gernhardt, Robert 33,168

Gesualdo, Carlos 210

Geulen, Eva 359

Glucksmann, André 201

Goebbels, Heiner 67

Goethe, . W.von s5o0f., 86f., 126,
193f.

Graf Duirckheim, Karlfried 170

Grass, Glinter 19, 29, 65, 69

Greffrath, Matthias 92, 284

Groys, Boris 61, 150ff., 159, 162f.

Griitters, Monika 27ff.

Gumbrecht, Ulrich 262

Habermas, Jiirgen 29, 33, 43,
72, 171ff., 2006, 2331f., 241, 258,
262f, 267

Hachmeister, Lutz 212f.

Hahn, Otto 232

Hampe, Michael 279, 281

Han, Byung-Chul 54, 103ff,, 108,
m3f., u9f,, 140, 159, 218f.

Handke, Peter 105

Harrison, Robert P. 54

Havel, Vaclav 69

Hegel, G.W. Friedrich
178,183,198, 2777

Hegemann, Carl 58

109, 170,

Heidegger, Martin &, 20, 23, 23,
58, 60, 167, 173, 202, 2041%.,
220, 262f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.

Heinz, Marion 208
Heisenberg, Werner 232, 241ff.
Henrich, Dieter 182
Herrmann, Ulrike 284
Herrndorf, Wolfgang 30, 65
Herzog, Roman 229

Hesse, Hermann 8&9f.
Honneth, Axel

214, 2631t

134, 1851, 2071L,

Horisch, Jochen 200
Horkheimer, Max 33, 169f,, 207ff.
Hiibsch, Reinhard 261

Huxley, Aldous 127

Illies, Florian 84

Jaspers, Carl 179

Jessen, Jens 161

Jobs, Steven 38, 203

Jullien, Francois 222ff.

Kabat Zinn, Jon 260

Kaprow, Allan 100, 154

Kermani, Navid 194

Kierkegaard, Séren 169

Kirchner, Barbara 356

Klein, Stephan 215

Kluge, Alexander 279

Koestler, Arthur 7, 761t 237, 239,
242

Kohl, Helmut 34

238f.

Krishnamurti, Jidden 241

70, 18

Krishna, Gopi
Kriiger, Michael

LYvonnet, Francois  54fF.
Lacan, Jacques 199
Lanier, Jaron 31f.

Latour, Bruno 109f.

290



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leggewie, Claus 261
Lepenies, Wolf 10, 112
Lewitscharoff, Sibylle 16f.
Lobo, Sascha  29ff.

Lucke, Albrecht von 261
Luhmann, Niklas 175, 260
Luks, Fred
Lutz, Antoine 250

130, 132

Luxemburg, Rosa 78

Lyotard, Jean-Francois 15, 107,
200f.

Madonna 35

Mann, Thomas 71, 84

Martenstein, Harald = 8s, 254
Marx, Karl 57, 85, 112, 200, 277,

279f.
Matussek, Matthias 168

Meckel, Miriam 115, 126
Menasse, Robert 85, 254
Menke, Christoph 134ff.

Merkel, Angela 34f., 194, 204, 228
Merleau-Ponty, Maurice 56
Metz, Markus 113
Metzinger, Thomas
24061,
Minkmar, Nils 35
Mosebach, Martin
Miiller-Doohm, Stefan
Musil, Robert 84

18,127,

121, 124, 128

18411, 236

Negt, Oskar 275, 279f.

Neubaur, Caroline 202ff.

Nietzsche, Friedrich 12, 65,103,
156, 211

Noltze, Holger 100ff.

Offe, Claus 236

Osten, Manfred 86ff,, 126

291

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.

Ostermaier, Albert 15,17
Ott, Ulrich 245, 250

Paech, Niko 276f.

Parin, Goldy und Paul 7o
Parks, Tim oiff.

Pasolini, Pier Paolo 10f.
Passig, Kathrin 29ff.

75, 258

Pauer, Nina 108, 114
Paulus 59, 66f., 142
Pfaller, Robert 142
Porksen, Julian 144ff.
Pollesch, René 58

Prantl, Heribert 16
Precht, Richard David 28
Proust, Marcel 84, 218

Patanjali

Rack, Jochen 76

Radisch, Iris 110f., 205
Raulff, Ulrich 195ff., 203f.
Rauterberg, Hanno 163ff.
Rawls, John 188

Ricard, Matthieu 244
Rieger, Frank 16

Roggla, Kathrin 84
Rohloff, Joachim 18
Rorty, Richard 201, 262f.
Rosa, Hartmut 8y, 216ft.
Rossum, Walter van 171
Roudinesco, Elisabeth 203
Rithle, Alex 87, 93ff., 216

Safranski, Riidiger 87, 193f,, 207,
209ff., 214fF.

Scharmer, Otto 39

Scheck, Dennis 51

Schiff, Andras 128f.

Schirrmacher, Frank 84, uyff., 261



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlingensief, Christoph
100ff., 111, 144, 151ff.
Schmid, Wilhelm siff.
Schmierer, Joscha 225ff.
92,169
Schroder, Gerhard 34, 228
Schrott, Raoul 71
Schulz, Martin 31
Schiimer, Dirk 18
Seel, Martin  46ft,, 50ff,, 53,
1881F., 245
Seeflen, Georg 113
Seitters, Walter 133,196
Serres, Michel 106ff., 140
Shannon, Claude 149f.
Siemons, Mark 225
Singer, Wolf 244, 250
Sloterdijk, Peter
93, 122, 130ff., 140f., 159, 167,

215

Schopenhauer, Arthur

Snowden, Edward 32, 116
Soboczynski, Adam 129
Sofsky, Wolfgang 262
Stallknecht, Michael 207
Steingart, Gabor 115
Stephan, Cora 7

Stratmann, Nicole 42, 46
Straufl, Botho 54, 122ff.,, 266
Strauss, Franz Josef 233
Strauss-Kahn, Dominique 168
Streeck, Wolfgang 44

Theweleit, Klaus
Thomad, Dieter 46f,, 50

140f.

Thomas, Dylan 85
Thome, Stephan 67
Trojanow, Ilija 89
Tschuang-Tse 224, 230f.

Tugendhat, Ernst 220f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.

8, 28, 40f., 88f,,

Tiircke, Christoph 128
Turner, Tina 35

Ullrich, Wolfgang 17ff, 1551F,
260

Valéry, Paul 71
Voltaire 200

Wagenknecht, Sahra 87

Walser, Martin 29, 62ff., 119, 192

Walzer, Michael 262, 264f.

Warhol, Andy 151f., 154

Weber, Max  71f.

Weibel, Peter 40

Weinrich, Harald 215

Weizsicker, Carl Fr. von 232fF.

Welzer, Harald 28, 6of., 73f., 86,
132

Wenzel, Uwe Justus

Wetz, Franz Josef 49

Wiggershaus, Rolf 170

Wittgenstein, Ludwig

Wohlfart, Giinter

261,272f.

149, 209
183f., 224, 230f.

Ziegler, Jean 63f., 66

Zizek, Slavoj 61, 67,159, 267
Zola, Emile 9, 200, 264
Zur Lippe, Rudolf 170

292



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

O 0 N o v AW N

N N N R e = e e e e e
N = O WV 0o NSO LN RO

23

24

25
26

Inhaltsiibersicht

Among Peers mit Abstechern in den Club der toten Denker —

eiNVOIwWOort . . . ... .o 7
Inder Gottesposition . . . .. ......... .. .. 9
»Ich weif}, weil ich ein Intellektueller bin ..«. . ... ... ... ... 10
AufNormalniveau. . . .. ... ... ... .. .. .. .. 11
Eunerwie Keuner . . . .. ... .. ... .. ... ... ... ... .. 12
ZeitigindieLeere . . . . . ... ... ... ... 14
»Cool, sexy, modern« — die Phrasendreschmaschine. . . . . .. ... 15
Poststrukturalistische Nebelwerfer verschrottet. . . . ... ... ... 15
Ressentimentausstellung . . . ... ....... .. .. .. .. ..., .. 16
Always look on the bright side of life . . . . .. ....... ... ... 17
Geistesgegenwart . . ... ... ... ... ... L 20
Intellektueller UND Yogi . ... ........... ... ........ 22
Hermetischer Diskurs . . . .. ... ... ... ... ........ 27
Zentrale Intelligenzagentur. . . ... ...... ... .. ... .. ... . 29
»Intellektuelle im neubuddhistischen Biedermeier«? . . . ... ... 33
Zenbuddhismus als Ideologie oder »pools and tools for fools< . . . . 35
Zweckdienerei oder die Mutter aller Missverstindnisse. . . . . . .. 39
Eine Meierei der besonderen Sorte . . .. ... ... ... ..... 40
Ein erhebliches Maf an Gelassenheit . . .. ... ............ 46
Strafenfuflballer des Geistes. . . . .. ....... .. .......... 51
Haarstriubende Alternativen. . . . ... .................. 54
>Radical Chic«

oder die aktuelle Schwundstufe intellektueller Radikalitit. . . . . . 55
Verbaler Ausnahmezustand

oder der faule Wortzauber des Magisters Agamben. . . . .. ... .. 58
Endlich DAS Vorbild fiir Untitigkeit:

Bartleby beeindruckt Intellektuelle . . . . .. ............... 61
Nufldorfer Sezession . . .. ....... ... .. ... .. .. .. ... 62
Walsers Versuchung . . ...... ... ... .. .. ... ... ... ... 65

293

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

27
28
29

30
31
32
33
34

35

36
37
38
39

40
7"
42
43
44
45
46
47
48
49
50
51
52
53
54

Wohin einen die »Fliehkrifte« treiben. . . .. .. ... ... ... 67

»Die Weilen denken zu viel« — und die Intellektuellen zu wenig? . . 69
Selbstvergessen »in Translation< bei Tomate mit O1 —

ein intellektuelles Frithstiicksexerzitium . . . .. ......... ... 70
»Methodische Lebensfithrung« —nurwie? . . .. ............ 71
Ankommen in der vollendeten Zukunft oder Futur II. . . . . . . .. 73
Ankunft in der immerwihrenden Gegenwart . . . .. ... ... ... 74
Der Yogi, ein Kurzportrit fiir anspruchsvolle Leser . . ... ... .. 75
Der Yogi und der Kommissar —

Besuch im Club der toten Denker. . . . ... ............... 76
Der Intellektuelle als praktizierender Yogi: zu viel verlangt? —

Besuch im Club der toten Denker, Fortsetzung . . . . ... ... ... 79
Wir schlafennicht. . .. ... ... ... .. ... ... ... ... .. .. 84
>Speedy Intellektuales<. . . ... .. ... ... . L L 85
Kontemplativerund Wolf . . ... ... ... ... ... ... ... ..... 86
Nichtbehoérdliche Nachfrage zu Sloterdijks

doppelter Staatsbiirgerschaft . . ... ...... .. ... ... ... ... 88
Suchbegriff »meditative Provinz« oder: kein Ort nirgends . . . . . . 89
Ausdem Stand . . ... .. ... 90
Nie im schénen griinen Stuhl seiner Oma gesessen . . . . . ... .. 93
Unterbrechungskiinstler. . . .. ....... ... ... ... . ... 97
Das Dunkle zwischenden Bildern . . .. ................. 100
Auf dass die kreisenden Gedanken endlich ihren Grund finden . . 102
Hans Theorie der speziellen Impotenz. . . . . .............. 103
Diumelinchen im Arbeitslager. . . .. ... ................ 106
Ehrenrettung fr M.S.. . . ... .. ... . L 109
Intellektuelle Plaudertasche aus dem Hiuschen. . . . ... ... ... 110
Panoptikum: die jiingste Alarmstufe. . . .. ............... 112
Das Elend der Intellektuellen >ohne den Yogi<. . . .. ......... 113
Tod eines Kritikers mit »Rontgenblick« . . .. .. ... ... ... ... 117
Wer nicht beobachtet, ist fiir Beobachter uninteressant . . . . . . .. 119
Hiresie der Formlosigkeit. . . ... ... ... ... ... .... 121

294

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

55

56
57
58
59
60

61
62

63

64
65
66
67
68
69
70
71
72
73
74
75
76
77
78
79
80
81
82

Das Unscheinbare und Geringfiigige oder: eine zweck{reie Form,

die allen Formzwecken zu Gute kommt. . . .. ............. 124
Wohin verschwinden die Yogis? . . . . ........ ... ... ... 126
Kinder brauchen Rituale und Erwachs’ne ebenso. . . ... ... ... 128
>Du musst dein Andern leben< oder: geblieben ist ein Kalauer. . . .129
Endlich im Endlichentben. . . .. ... ... ... .. ... ... ... 131
Zweierlei Ubung: Yogisches Exerzitium

versus »Asthetik der Existenz«. . . ... ... ... ... L 133
Apokatastasis Panton im Diesseits . . ... ......... ... ... 139
Trodeln, schwinzen, prokrastinieren — Schlingensiefs Assistent
empfiehlt souveridnes Zeitverschwenden . ... ........ .. ... 144
Souverin ist, wer die Ubungstechnik

der Unterbrechung beherrscht. . . .. ... ... .. ... ... .. 147
Ultimate Machine — eine Vermeidungsphantasie . . . . .. ... ... 149
Schluss mit der Kunst am Ende kommtder Russe . . . ... ... .. 150
»Tiefer hingen« oder Ullrichs Entzauberung des Kunstglaubens . . 155
Die Queen of Performance sitzt und schweigt. . .. ... ... .. .. 162
Tierischaufdem Wasser. . . . . ......... .. ... ... ...... 166
Wie der Tod Adornos erster Unterrichtsstunde in Zazen zuvorkam . .168
Master of the Universe . . ... ....... ... ... ... ...... 171
»Versprachlichung des Sakralen, ein partielles Missverstindnis . . 174
Nachmetaphysischer Yoga oder die Form der Aufmerksamkeit . . . 184
Dissens tiber ein »abscheuliches Klischee«. . . . ... ... ... .. 188
Numerus Clausus im neugermanistischen Biedermeier?. . . . . . . 193
Text und Diskurs sind nicht der wahre Jakob. . . .. ........ .. 195
Grabmal oder Generalstande? . ... ...... ... .. ... ...... 199
Besuch im Club der toten Denker abgesagt oder »vom Ereignis« . .204
Marginalien zum Kasus >gesammelter Murks< . . ... ... ... .. 205
Gerangel um einen mit Nieten besetzten Lehrstuhl . . . .. ... .. 212
Stilletiber der Zeit. . . . . ... ... ... .. 215
Der alte Mann und die Meditation. . . .. ................. 220
»Der Weise ist ohne Idee« — ohne Praktik ister nicht . . . . ... .. 222

295

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

83

84
85
86
87
88

89
90
91
92
93

94

Durchwursteln: das europiische politische Ideal

eine ausgeschopfte Ressource?. . . ... ... ... ... ...... 224
Tiefer stapeln oder eurodaoistische Basisarbeit< . . . ... ... ... 228
Der Emeritus als Spdtaussteiger. . . .. .......... ... ..... 230
Der Wissenschaftler und der Meditierende. . . . . .. ...... ... 231
Der Atomphysiker und sein Yogi . . ... ................. 237
Mangelnde Bodenhaftung oder Hohenfliige

mit der Quantenphysik. . . ... ... L o o 241
Meditierende indie Réhre. . . . .. ....... ... .. ... .. ..., 244
Was Sie schon immer iiber Meditation wissen wollten. . . . . . . .. 249
Intellektuelle Redlichkeit . . ... .......... .. ... ........ 252
Pladoyer fiir den Yogi auf Normalniveau. . . . ... ........... 258

Vom narzisstischen Vordenkertum

zur neuen Aufmerksamkeitskunst . . .. .. ... ... . L. 261
Statt eines Nachworts: Die Trompeten von Jericho

oder von der Schwierigkeit, einen hermetischen Diskurs

diskursiv zu unterlaufen — Gesprich zwischen

einem fragenden Peerunddem Autor . . . .. ......... .. ... 274
95 Coda. . ... .. 284
Dank . .. .. 286
Referenztexte —eine Auswahl . . ... ... ... ... ... .. ... ... 287
Personenregister. . . ... ... ... 289
Inhaltsiibersicht . . . ... ... .. ... ... L 293

296

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X-Texte zu Kultur und Gesellschaft

Fatima El-Tayeb

Undeutsch

Die Konstruktion des Anderen

in der postmigrantischen Gesellschaft

Januar 2016, ca. 130 Seiten, kart., ca. 16,99 €,
ISBN 978-3-8376-3074-9

Uwe Becker
Die Inklusionsliige
Behinderung im flexiblen Kapitalismus

April 2015, 208 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3056-5

Lars Geiges, Stine Marg, Franz Walter
Pegida
Die schmutzige Seite der Zivilgesellschaft?

Mirz 2015, 208 Seiten, kart., farb. Abb., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3192-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X-Texte zu Kultur und Gesellschaft

Gabriele Winker
Care Revolution
Schritte in eine solidarische Gesellschaft

Mirz 2015, 208 Seiten, kart., 11,99 €,
ISBN 978-3-8376-3040-4

Les Convivialistes

Das konvivialistische Manifest

Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens
(herausgegeben von Frank Adloff

und Claus Leggewie in Zusammenarbeit

mit dem Kite Hamburger Kolleg /

Centre for Global Cooperation Research Duisburg,
iibersetzt aus dem Franzgsischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 Seiten, kart., 7,99 €,
ISBN 978-3-8376-2898-2

DPeter Mortenbick, Helge Mooshammer
Occupy
Riume des Protests

2012, 200 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-2163-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X-Texte zu Kultur und Gesellschaft

Stefanie Graefe

Burnout

Ungliickliche Arbeitskimpfe
im flexiblen Kapitalismus
Februar 2016, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-2614-8

Frank Adloff, Volker M. Heins (Hg.)
Konvivialismus. Eine Debatte

September 2015, 264 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3184-5

Dierk Spreen

Upgradekultur

Der Koérper in

der Enhancement-Gesellschaft

Juli 2015, 160 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3008-4

Jiirgen Manemann
Kritik des Anthropozins
Pladoyer fur eine

neue Humanokologie

2014, 144 Seiten, kart., 16,99 €,
ISBN 978-3-8376-2773-2

Ilja Braun

Grundeinkommen statt Urheberrecht?
Zum kreativen Schaffen

in der digitalen Welt

2014, 192 Seiten, kart., 21,99 €,
ISBN 978-3-8376-2680-3

Imke Schmincke, Jasmin Siri (Hg.)
NSU-Terror

Ermittlungen am rechten Abgrund.
Ereignis, Kontexte, Diskurse

2013, 224 Seiten, kart., 22,99 €,

ISBN 978-3-8376-2394-9

Luca Di Blasi
Der weifle Mann
Ein Anti-Manifest

2013, 112 Seiten, kart., 18,99 €,
ISBN 978-3-8376-2525-7

Karin Harrasser

Korper 2.0

Uber die technische Erweiterbarkeit
des Menschen

2013, 144 Seiten, kart., 17,99 €,

ISBN 978-3-8376-2351-2

Gesa Ziemer

Komplizenschaft

Neue Perspektiven auf Kollektivitit
2013, 200 Seiten, kart.,

inkl. Begleit-DVD, 19,99 €,

ISBN 978-3-8376-2383-3

Felix Hasler

Neuromythologie

Eine Streitschrift gegen die
Deutungsmacht der Hirnforschung
(5., unverinderte Auflage 2015)

2012, 264 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1580-7

Christoph Bieber, Claus Leggewie (Hg.)
Unter Piraten

Erkundungen in einer

neuen politischen Arena

2012, 248 Seiten, kart., 19,80 €,
ISBN 978-3-8376-2071-9

Werner Riigemer
Rating-Agenturen

Einblicke in die Kapitalmacht
der Gegenwart

(2., unverinderte Auflage 2012)
2012, 200 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1977-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431757 - am 12.02.2026, 22:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839431757
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover  Der Intellektuelle als Yogi
	1 Among Peers mit Abstechern in den Club der toten Denker – ein Vorwort
	2 In der Gottesposition
	3 »Ich weiß, weil ich ein Intellektueller bin …«
	4 Auf Normalniveau
	5 Euner wie Keuner
	6 Zeitig in die Leere
	7 »Cool, sexy, modern« – die Phrasendreschmaschine
	8 Poststrukturalistische Nebelwerfer verschrottet
	9 Ressentimentausstellung
	10 Always look on the bright side of life
	11 Geistesgegenwart
	12 Intellektueller UND Yogi
	13 Hermetischer Diskurs
	14 Zentrale Intelligenzagentur
	15 »Intellektuelle im neubuddhistischen Biedermeier«?
	16 Zenbuddhismus als Ideologie oder ›pools and tools for fools‹
	17 Zweckdienerei oder die Mutter aller Missverständnisse
	18 Eine Meierei der besonderen Sorte
	19 Ein erhebliches Maß an Gelassenheit
	20 Straßenfußballer des Geistes
	21 Haarsträubende Alternativen
	22 ›Radical Chic‹ oder die aktuelle Schwundstufe intellektueller Radikalität
	23 Verbaler Ausnahmezustand oder der faule Wortzauber des Magisters Agamben
	24 Endlich DAS Vorbild für Untätigkeit: Bartleby beeindruckt Intellektuelle
	25 Nußdorfer Sezession
	26 Walsers Versuchung
	27 Wohin einen die »Fliehkräfte« treiben
	28 »Die Weißen denken zu viel« – und die Intellektuellen zu wenig?
	29 Selbstvergessen ›in Translation‹ bei Tomate mit Öl – ein intellektuelles Frühstücksexerzitium
	30 »Methodische Lebensführung« – nur wie?
	31 Ankommen in der vollendeten Zukunft oder Futur II
	32 Ankunft in der immerwährenden Gegenwart
	33 Der Yogi, ein Kurzporträt für anspruchsvolle Leser
	34 Der Yogi und der Kommissar – Besuch im Club der toten Denker
	35 Der Intellektuelle als praktizierender Yogi: zu viel verlangt? – Besuch im Club der toten Denker, Fortsetzung
	36 Wir schlafen nicht
	37 ›Speedy Intellektuales‹
	38 Kontemplativer und Wolf
	39 Nichtbehördliche Nachfrage zu Sloterdijks doppelter Staatsbürgerschaft
	40 Suchbegriff »meditative Provinz« oder: kein Ort nirgends
	41 Aus dem Stand
	42 Nie im schönen grünen Stuhl seiner Oma gesessen
	43 Unterbrechungskünstler
	44 Das Dunkle zwischen den Bildern
	45 Auf dass die kreisenden Gedanken endlich ihren Grund finden
	46 Hans Theorie der speziellen Impotenz
	47 Däumelinchen im Arbeitslager
	48 Ehrenrettung für M. S.
	49 Intellektuelle Plaudertasche aus dem Häuschen
	50 Panoptikum: die jüngste Alarmstufe
	51 Das Elend der Intellektuellen ›ohne den Yogi‹
	52 Tod eines Kritikers mit »Röntgenblick«
	53 Wer nicht beobachtet, ist für Beobachter uninteressant
	54 Häresie der Formlosigkeit
	55 Das Unscheinbare und Geringfügige oder: eine zweckfreie Form, die allen Formzwecken zu Gute kommt
	56 Wohin verschwinden die Yogis?
	57 Kinder brauchen Rituale und Erwachs’ne ebenso
	58 ›Du musst dein Ändern leben‹ oder: geblieben ist ein Kalauer
	59 Endlich im Endlichen üben
	60 Zweierlei Übung: Yogisches Exerzitium versus »Ästhetik der Existenz«
	61 Apokatastasis Panton im Diesseits
	62 Trödeln, schwänzen, prokrastinieren – Schlingensiefs Assistent empfiehlt souveränes Zeitverschwenden
	63 Souverän ist, wer die Übungstechnik der Unterbrechung beherrscht
	64 Ultimate Machine – eine Vermeidungsphantasie
	65 Schluss mit der Kunst am Ende kommt der Russe
	66 »Tiefer hängen« oder Ullrichs Entzauberung des Kunstglaubens
	67 Die Queen of Performance sitzt und schweigt
	68 Tierisch auf dem Wasser
	69 Wie der Tod Adornos erster Unterrichtsstunde in Zazen zuvorkam
	70 Master of the Universe
	71 »Versprachlichung des Sakralen«, ein partielles Missverständnis
	72 Nachmetaphysischer Yoga oder die Form der Aufmerksamkeit
	73 Dissens über ein »abscheuliches Klischee«
	74 Numerus Clausus im neugermanistischen Biedermeier?
	75 Text und Diskurs sind nicht der wahre Jakob
	76 Grabmal oder Generalstände?
	77 Besuch im Club der toten Denker abgesagt oder »vom Ereignis«
	78 Marginalien zum Kasus ›gesammelter Murks‹
	79 Gerangel um einen mit Nieten besetzten Lehrstuhl
	80 Stille über der Zeit
	81 Der alte Mann und die Meditation
	82 »Der Weise ist ohne Idee« – ohne Praktik ist er nicht
	83 Durchwursteln: das europäische politische Ideal eine ausgeschöpfte Ressource?
	84 Tiefer stapeln oder ›eurodaoistische Basisarbeit‹
	85 Der Emeritus als Spätaussteiger
	86 Der Wissenschaftler und der Meditierende
	87 Der Atomphysiker und sein Yogi
	88 Mangelnde Bodenhaftung oder Höhenflüge mit der Quantenphysik
	89 Meditierende in die Röhre
	90 Was Sie schon immer über Meditation wissen wollten
	91 Intellektuelle Redlichkeit
	92 Plädoyer für den Yogi auf Normalniveau
	93 Vom narzisstischen Vordenkertum zur neuen Aufmerksamkeitskunst
	94 Statt eines Nachworts: Die Trompeten von Jericho oder von der Schwierigkeit, einen hermetischen Diskurs diskursiv zu unterlaufen – Gespräch zwischen einem fragenden Peer und dem Autor
	95 Coda
	Dank
	Referenztexte – eine Auswahl
	Personenregister
	Inhaltsübersicht

