
Anthropos  106.2011

651Rezensionen

De la Cadena, Marisol, y Orin Starn (eds.): Indige-
neidades contemporáneas. Cultura, política y globaliza-
ción. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 2010. 444 pp. 
ISBN 978-9972-51-259-9. (Lecturas Contemporáneas, 
13) Precio: S/. 60.00.

Editar un libro sobre una temática tan compleja como 
la “indigeneidad contemporánea” o, como sugiere más 
expresamente el título inglés, la experiencia de ser, de vi-
vir indígena actualmente, es una tarea titánica y requiere 
de antropólogos de mucha experiencia y calidad. Marisol 
de la Cadena y Orin Starn, dos antropólogos con una larga 
historia de méritos en el campo de la antropología, cum-
plen con este perfil. Lo que hay que comprobar es que si 
la complejidad de la temática por un lado, y la capacidad 
científica de los dos y de los numerosos autores del com-
pendio por el otro, lograron una síntesis adecuada. 

¿Qué se suele asociar con el término “indigeneidad”? 
Frecuentemente se lo relaciona con: un territorio que se 
reclama como propio; el reclamo de ser población origi-
naria que se diferencia de población inmigrante – general-
mente conquistadora –; ciertas tradiciones culturales que 
pueden incluir una lengua propia; con un estilo de vida 
rural (aunque cada vez más personas autoidentificadas 
como indígenas viven parcial o totalmente en ciudades); 
y una síntesis lograda entre humanos y manejo sostenible 
del medio ambiente. Estos conceptos, dependiendo del 
contexto, en su totalidad o en parte, constituyen los fun-
damentos de los diferentes reclamos de ser “indígena”, 
estatus que se transforma en reclamos políticos por sobe-
ranía, autonomía, o por lo menos en derechos específicos 
no otorgados a los no indígenas. 

Estas pocas palabras ya demarcan toda la problemáti-
ca y complejidad de la indigeneidad. En “Indigeneidades 
contemporáneas” se nos presenta esta complejidad en cin-
co temas mayores con 3 capítulos para cada tema, redac-
tados por 15 autores.

Los editores esbozan la temática en una introducción 
donde conceptualizan el marco de los 5 temas. Rechazan 
visiones estáticas y autoevidentes de indigeneidad, a fa-
vor de procesos y de la idea que indigeneidad sólo puede 
constituirse contrastándose con lo no indígena; declaran: 
“Compartimos una visión de mezcla, eclecticismo y dina-
mismo como la esencia de la indigeneidad, y ello en opo-
sición de las visiones de colapso o ‘corrupción’, a partir 
de algún tipo de estado original de pureza. Un hilo con-
ductor es nuestro deseo de historiar la indigeneidad con el 
fin de exponer la inexistencia de cualquier tipo de límites 
‘naturales’ preestablecidos” (11). 

Al lector que es familiar con la discusión sobre gru-
pos étnicos y etnicidad a partir de 1960, no le escapará 
la afinidad de la cita con la posición “formal” de aque-
lla, que igualmente percibe un grupo étnico en relación 
y delimitación a otro grupo. Por ello, se espera al menos 
una delimitación entre indigeneidad y etnicidad, la cual 
los autores prometen con el título “¿La indigeneidad más 
allá de la etnicidad?” (19). Lamentablemente, ni en este 
subcapítulo ni en ninguna otra parte, alguno de los auto-
res se encarga del tema, dejando de lado una discusión de 
varias décadas que hubiera enriquecido enormemente el 
material presentado. 

En el primer tema, “Viejas y nuevas identidades in-
dígenas”, donde Anna Tsing escribe sobre “Identidades 
indígenas, nuevas y antiguas voces indígenas”, Emily T. 
Yeh sobre “Indigeneidad tibetana: traducciones, semejan-
zas y acogida”, y Claudia Briones sobre: “‘Nuestra lucha 
recién comienza’: experiencias de pertenencia y de for-
maciones mapuches del yo”, el capítulo de Tsing abarca 
mejor la temática. Su caso particular es Indonesia, una 
nación que no fue creada por colonos blancos y que por 
ende a primera vista no debería contener indígenas. Sin 
embargo, ya durante la época colonial, los holandeses 
concedieron a ciertos grupos culturales/tradicionales de-
rechos consuetudinarios con el argumento que el Islam, 
religión dominante en Indonesia desde antes de la llegada 
de los holandeses, era una religión extranjera que no de-
bería definir la vida de los grupos indígenas. El concepto 
en Indonesia para estos grupos es masyarakat adat, que 
se traduce como “sociedades tradicionales”. El naciona-
lismo indonesio sostiene que en Indonesia no hay pueblos 
indígenas, sostiene la doctrina de “los muchos en uno” y 
proclama a todas las comunidades culturales como igua-
les y parte de esta nación única. Sin embargo, durante las 
últimas décadas, siguiendo la corriente del movimiento 
indígena internacional, comunidades de Indonesia se han 
adherido a este movimiento; generalmente son comuni-
dades que ven amenazadas sus tierras y recursos por la 
expansión empresarial y del estado. 

Con ello, Tsing ha esbozado la problemática de la in-
digeneidad de hoy: la primordialidad, tierra, medio am-
biente, la soberanía, el contexto nacional e internacional. 
En este contexto desarrolla la historia del movimiento in-
ternacional de la indigeneidad y la relaciona con la situa-
ción en Indonesia. Allí, los grupos masyarakat adat de-
ben escoger entre el movimiento indígena (inter)nacional 
o el Estado y su aparato de desarrollo nacional. La autora 
concluye que: “Puesto de esta manera, es evidente que la 
elección es una de alianza antes que de identidad intrín-
seca. Sin embargo, esto nos devuelve al Estado-nación: 
las condiciones para la colaboración tienen mucho que 
ver con los perfiles nacionales del discurso sobre la ‘in-
digeneidad’. Esto es particularmente evidente en los ca-
sos en los que las élites nacionales afirman su indigenei-
dad” (71). 

El capítulo de Tsing es una excelente conceptualiza-
ción sobre la problemática de “viejas y nuevas identidades 
indígenas”, con un énfasis en los efectos y las oportunida-
des que emanan de los lazos transnacionales que se han 
establecidos en las últimas décadas. En cambio, los otros 
dos artículos del primer tema, aunque cada uno arroja 
nuevas luces sobre la temática específica que trata (indi-
geneidad tibetana y pertenencia/identidad Mapuche), no 
se inscriben en temáticas más amplias que permitan sacar 
conclusiones más generales. 

El segundo tema, “El territorio y la cuestión de la so-
beranía”, cuenta con contribuciones de Francesca Mer-
lan sobre “La indigeneidad como identidad relacional: la 
construcción de los derechos sobre la tierra en Australia”, 
de Valerie Lambert acerca de “La soberanía tribal choc-
taw a comienzos del siglo XXI” y de Michael F. Brown 
acerca “Traiciones de la soberanía”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651


652

Anthropos  106.2011

Rezensionen

El capítulo sobre la identidad en Australia trata de la 
relación entre la tierra y el ser indígena, siendo en este 
caso la consubstancialidad de tierra e indígena algo nue-
vo y además conflictivo por el hecho de que grandes gru-
pos indígenas viven en ciudades. Merlan brinda un buen 
resumen de este proceso. 

Lambert trata el tema de la soberanía tribal en EEUU 
con el caso específico de los choctaw y los problemas que 
pueden surgir de ello entre el Estado Federal (Oklahoma) 
y la tribu, pero también dentro de la tribu. 

El tema de Brown son las traiciones de la soberanía; 
ya el título deja percibir la problemática atada a este con-
cepto. Soberanía, en el área político, está relacionada con 
autonomía e independencia, razón por la cual el término 
aparece raras veces en documentos de las Naciones Uni-
das u otras organizaciones internacionales. Éstas suelen 
utilizar más bien el término “libre determinación”. El au-
tor resume el desarrollo del concepto soberanía en el mo-
vimiento indígena internacional y la utilidad que éste ha 
tenido en la lucha por aquello que los indígenas reclaman 
ser sus derechos. También nos familiariza con los pro-
blemas que cierta soberanía puede traer para los mismos 
pueblos indígenas y para otros, afectados por la sobera-
nía. Así, soberanía está atada a tierra, lo que mete una 
cuña entre los indígenas que viven en el campo y aque-
llos que habitan en la ciudad o inclusive, que hayan mi-
grado a otros países. O también el hecho que hay grupos 
indígenas que no conceden derechos iguales a hombres y 
mujeres o todavía otros grupos que viven de la extracción 
de recursos, con todos los problemas ambientales y de 
sostenibilidad económica que ello conlleva. Finalmente, 
la mera idea de soberanía se hace extremadamente más 
difícil en contextos donde varios grupos ocupan el mismo 
espacio, como suele ocurrir en muchos lugares de Latino-
américa o de África. Brown resume: “Cualquier enfoque 
que surja como una alternativa a la soberanía en el discur-
so de los derechos indígenas, para ser convincente, debe 
proponer argumentos que apoyen la autogobernanza, la 
libertad de religión y el derecho a beneficiarse directa-
mente de la utilización de recursos culturales o naturales 
locales” (209).

El tercer tema, “La indigeneidad más allá de las fron-
teras” contiene contribuciones de James Clifford acerca 
de “Diversidad de experiencias indígenas: diásporas, tie-
rras natales y soberanías”, Louisa Schein sobre “Los me-
dios de comunicación diaspóricos y las formulaciones 
hmong/miao sobre el ser nativo y el desplazamiento” y 
Michelle Bigenho sobre “La indigeneidad boliviana en el 
Japón: la performance de la música folclorizada”.

Clifford es quién más focaliza el tema, con una des-
cripción y conceptualización de situaciones de diáspora, 
donde una parte de un grupo indígena se ha desplazado 
a otros destinos, a veces ya hace muchos años. Los que 
viven en la diáspora se relacionan en su imaginación a 
una tierra original, aunque a veces no la visitan y en ca-
sos extremos no tienen acceso a ella. Pero esta relación 
suele ser pragmática, en que la pertenencia sentida es al 
contexto en que se vive (la diáspora) y también a la “tie-
rra de origen”, donde ambas pertenencias se interpenetran 
y se hacen valer más en una u otra dirección dependien-

do del contexto en el cual se manifiestan. El autor con-
cluye que: “… las experiencias indígenas históricas son 
estratificadas y fundamentalmente relacionales, y que las 
afirmaciones absolutas en términos étnicos o raciales mi-
nimizan la realidad vivida e impiden posibilidades fun-
damentales” (240).

Los otros dos capítulos de esta tercera parte se enfo-
can en la producción de material audiovisual con temas 
folclóricos entre los hmong/miao – un grupo desplazado 
durante la guerra de Laos a Tailandia – que migraron a 
EEUU, y la relación entre ellos y sus parientes en Asia; 
así como de conjuntos bolivianos que tocan música fol-
clórica en Japón. El caso de hmong/miao ilustra de algu-
na forma un claro fenómeno de dominación cultural de 
los hmong/miao en EEUU sobre sus parientes en Asia. El 
caso de músicos bolivianos en Japón no es ilustrativo, ni 
para la intensa discusión de indigeneidad dentro de Boli-
via ni para Bolivianos aymaras, quechuas o de otros gru-
pos en el extranjero. 

Sobre indigeneidad más allá de las fronteras, grupos 
migrantes, etc. existe una literatura extensa y rica debi-
da a la investigación intensa acerca del tema; en vista de 
ello es lamentable que este tercer tema no tenga capítulos 
más representativos y tampoco se haya tomado en cuenta 
la literatura existente. 

Las contribuciones más sustanciales en relación a su 
tema las encontramos en la cuarta parte del libro: “La de-
limitación política de la indigeneidad”. Amita Baviskar 
escribe sobre “Indigeneidades indias: los compromisos 
adivasi con el nacionalismo hindú en la India”, Francis B. 
Nyamnjoh sobre “Circulos siempre decrecientes: las pa-
radojas de la pertenencia en Botswana” y Linda Tuhiwai 
Smith sobre “Lo nativo y el Down Under neoliberal: neo-
liberalismo y las autenticidades en peligro”.

Los tres capítulos ilustran, desde diferentes perspecti-
vas, la relación “indigeneidad–política” y lo hacen de una 
manera convincente, revelando la compleja problemática 
que le es inherente. En el caso de la India, adivasi era una 
adscripción externa para grupos “atrasados”, excluidos, 
que debido a un proceso de legislación nacional e inter-
nacional y la lucha por la autorepresentación, ha adquiri-
do vida propia. El capítulo describe las alianzas políticas 
de una parte de los adivasi con movimientos hindúes en 
contra de población musulmán y cristiana, como una de 
las estrategias en su lucha por más libertad y un mundo 
mejor. El caso de Nueva Zelanda es interesante porque 
describe el proceso de cómo los maoríes aprovechaban 
las oportunidades que se les abría a través de la política 
neoliberal, a partir de 1982 para influir en la legislación 
educativa del país. 

El capítulo que sobresale es el de las paradojas de per-
tenencia en Botswana. Nyamnjoh constata: “África ofrece 
ejemplos fascinantes sobre cómo el término indígena ha 
sido arbitrariamente empleado al servicio de las fuerzas 
colonizadoras, de la forma en que los pueblos han recurri-
do a la indigeneidad en sus luchas contra el colonialismo, 
y de cómo los grupos que se disputaban los recursos y el 
poder entre ellos mismos han desplegado demandas con-
trapuestas a la indigeneidad en su mutua relación” (337). 
Y se nos presenta un ejemplo fascinante. En Botswana, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651


Anthropos  106.2011

653Rezensionen

son los grupos khoesan los históricamente más autócto-
nos. Sin embargo, actualmente son el inglés y el setswa-
na las lenguas oficiales, mientras las lenguas khoesan ni 
siquiera se enseña en aquellas escuelas donde los khoe-
san son mayoría. Los setswana, aunque históricamente el 
último grupo de invasores antes de los europeos, logra-
ron esta dominación durante el proceso colonial europeo 
por la alianza que podían establecer con estos últimos. En 
suma, fueron los tswana que lograron legitimar su versión 
de autenticidad sobre los demás grupos. Esto lleva a que 
los miembros de los grupos tswana consideran a los de-
más como menos auténticos, menos indígenas y por ende 
ponen en duda su legitimidad de ser ciudadanos comple-
tos. En las palabras de Nyamnjoh: “La indigeneidad es 
una cuestión de poder y grado, incluso para los nacionales 
de un mismo país, en la medida que se ven selectivamente 
empujados a reclamar la liberación o a justificar la exclu-
sión” (351). Debido a los problemas descritos, Nyamnjoh 
reclama una “indigeneidad flexible”, donde comunidades 
e individuos negocien la inclusión y exclusión, con per-
tenencia flexible.

Finalmente, en la quinta parte sobre “La autorepre-
sentación indígena, los colaboradores no indígenas y la 
política del conocimiento” hay contribuciones de Julie 
Cruikshank sobre “Glaciares que se derriten e historias 
emergentes en las montañas de San Elías”, de Paul Chaat 
Smith sobre “La terrible cercanía de los lugares distan-
tes: haciendo historia en el Museo Nacional de los Indios 
Americanos” y de Mary Louise Pratt un “Epílogo: la in-
digeneidad hoy”. 

El capítulo de Cruikshank trata de la narrativa del co-
nocimiento local y la problemática entre el ambientalismo 
y los pueblos indígenas, relacionándose así con el tema. 
Sin embargo, hay que resaltar el capítulo de Paul Chaat  
Smith que va directamente al corazón de la compleja te-
mática de la autorepresentación. Él ilustra de manera com-
prometida cómo se puede construir la autorepresentación 
sin dejarse arrastrar por la vía fácil de los estereotipos es-
téticos, narrativos o de otra índole. Él nos presenta y nos 
hace sentir esta historia compleja y difícil con el ejemplo 
de la creación del Museo Nacional de los Indios Ameri-
canos, de la cual fue uno de los protagonistas. Smith es 
un excelente analítico y narrador. Se pregunta entre otros: 
¿qué historia contamos? ¿Quienes son la autoridad para 
contarla? Claro, los nativos ¿pero quienes son? Y muchas 
otras preguntas más. Constata: “El conocimiento, la sabi-
duría, la cultura y la historia no vienen de manera estándar 
con cualquier territorio particular o con cualquier ADN 
específico” (425). Del capítulo de Smith se puede apren-
der que la historia se tiene que construir, y asimismo, cuán 
difícil es esta tarea, pero también, cuán necesaria es para 
los protagonistas (indígenas, blancos y otros), y el resto 
del mundo que fue y es afectado de esta historia en mayor 
o menor grado, muchas veces sin saberlo.

El epílogo de Pratt en realidad no pertenece al tema 
de la autorepresentación sino es un intento de síntesis de 
los 14 capítulos anteriores. Pratt estructura su contribu-
ción según los temas que constituyen indigeneidad: pre-
cedencia (los indígenas antes de los conquistadores, sur-
ge el problema que muchos indígenas, también han sido 

conquistadores), complejidad (del término y de la reali-
dad indígena), generalización (de lo que significa ser in-
dígena), generatividad (de la indigeneidad, viéndola como 
abierta y flexible). En cuanto a resumen, la contribución 
de Pratt es convincente, ahora bien, si su objetivo fue una 
síntesis, no lo logró. Y esto no es un problema de la au-
tora, sino del libro.

El libro en su conjunto tiene la fortaleza de coleccio-
nar contribuciones desde perspectivas diferentes, variando 
la temática de los capítulos, la región, los grupos huma-
nos de los cuales se habla; parte de los autores son pro-
tagonistas o por lo menos pertenecen a los grupos sobre 
los cuales escriben. Desde esta perspectiva, el compendio 
puede ser entendido como fiel reflejo de la complejidad, 
de la heterogeneidad y de la procesualidad de la indige-
neidad actual.

En oposición a la fortaleza señalada arriba existe una 
gran debilidad en el libro: no tiene un hilo conductor, no 
persigue un tema hasta agotarlo, hasta poder sacar conclu-
siones. No discute ningún tema tocado lo suficiente como 
para poder percibir, sí, su variedad pero, al final, tener un 
concepto más preciso. Hay poca reflexión entre los dife-
rentes capítulos, cada uno es una isla. Lamentablemente, 
así se pierde parte de la riqueza que hubiera podido tener 
el libro y se pierde parte de la fortaleza de la cual habla-
mos. La única excepción de esta crítica son las contribu-
ciones al tema 4, el cual en su conjunto es el mejor logra-
do de los 5 temas.

Concibiendo todas las contribuciones en la forma 
como se hizo en el tema 4, quizás se hubiera logrado es-
culpir mejor la procesualidad y la dependencia de proce-
sos políticos y sociales en la tarea de forjar indigeneidad. 
Y, seguramente, se hubiera logrado esto tomando en cuen-
ta la rica producción y larga discusión sobre etnicidad (y 
migración). Por no haber hecho ni lo uno ni lo otro, el li-
bro indudablemente tiene su valor por la cantidad y va-
riedad de temas y autores que contribuyen, pero en par-
te es más una cantera que servirá para futuros trabajos y 
menos una contribución en la fundamentación teórica de 
la indigeneidad.  Harald Mossbrucker 

DeHart, Monica C.: Ethnic Entrepreneurs. Identity 
and Development Politics in Latin America. Stanford: 
Stanford University Press, 2010. 192 pp. ISBN: 978-0-
8047-6934-1. Price: $ 21.95

In a place like Guatemala, the role of ethnic entrepre-
neur makes perfectly good sense, just as it would else-
where in Mesoamerican and, even, Andean regions that 
have large indigenous populations. In such areas of Lat-
in America, ethnic identity has long played an important 
factor in the economy and has long been significant fac-
tor in economic development. Ethnic identity in relation 
to politics in these regions has been a major focus of so-
cial science, especially anthropological research for de-
cades, but surprising little research has been conducted 
on the relationship between ethnic identity and economy.

Aside from some research on tourism, particularly eth-
nic tourism, ethnicity, economic practices, and develop-
ment have not been a concern to Latin American-oriented 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-651

