
 

3. Möglichkeit und Wirklichkeit 

 
 
 
Nach der Betrachtung des Verhältnisses von Kunst und Technik und ihren Be-
zügen zu Wissenschaft und Natur stellt sich die Frage nach dem Wirklichkeits-
charakter von Verortungen in virtuellen Welten. Computergenerierte Virtualität 
scheint zunächst etwas Wirklichkeitsfremdes zu sein – eine künstliche Parallel-
welt, die uns glauben machen möchte, sie sei real. Um diesem Vorwurf begeg-
nen zu können, erfolgt zunächst ein Blick auf das Verhältnis von Möglichkeit 
und Wirklichkeit. 

3.1  MÖGLICHKEIT ALS VERORTUNG IN DER 
WIRKLICHKEIT  

3.1.1  Der Möglichkeitsbegriff 

Im fünften vorchristlichen Jahrhundert hatte Parmenides das Sein alles Seienden 
bestimmt als Eins; als das, was ist, während das Nichtseiende nicht ist. Dabei 
handelt es sich vornehmlich um eine Polemik gegen Heraklits Ontologie des 
Werdens. Parmenides war der Ansicht, dass es ein Werden nicht gebe, da es kei-
nen Bestand haben könne. Das, wovon man spricht, wenn man von etwas 
spricht, muss demnach etwas sein, das auch tatsächlich so ist, wie es ist. Es darf 
sich nicht in einem Zustand des Übergangs befinden, denn dann wäre es ja gera-
de weder das eine noch das andere. Logische und ontische Identität werden hier 
zusammen gedacht. Sein ist bei Parmenides immer schon, Entstehen und Verge-
hen sind nur Trug und Einbildung. Denn aus dem Nichtseienden könne nicht et-
was entstehen, da es sich dann um ein Entstehen ohne Ursache handelte und 
folglich Alles aus Allem entstehen könnte, wie auch Epikur in Anlehnung an 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 | CYBERPLACES 

Demokrit bemerkt.1 Das Sein ist damit notwendig statisch und unveränderlich. 
Daraus entwickelt sich später der megarische Möglichkeitsbegriff, der besagt, 
dass der Begriff des Möglichen nur das umfasst, was wirklich ist. Damit ist ge-
meint, dass die Bedingungen der Realisierung dazu geführt haben, dass die fakti-
sche Wirklichkeit wirklich wurde, und alle anderen Möglichkeiten dadurch un-
möglich. Anders ausgedrückt kann es nur eine Möglichkeit geben, die wirklich 
wird; alles andere ist unmöglich. Der Umfang von Möglichkeit und Wirklichkeit 
ist damit deckungsgleich. Platon thematisiert die Probleme der Auffassung der 
Eleaten in den Dialogen Sophistes und Parmenides: Es muss noch einen weite-
ren Sinn von Sein geben, jenseits des in sich selbst Ruhenden und mit sich selbst 
Identischen, der neben der Bewegung auch Entstehen und Vergehen umfasst.2 
Aristoteles begegnet dieser Problematik mit den vier Prinzipien Form und Mate-
rie, Akt und Potenz. Form und Materie sind zusammen konstitutiv für das Sein, 
während es sich bei Akt und Potenz um die Modalitätsstufen Wirklichkeit und 
Möglichkeit handelt. Er erklärt das Werden mit dem Begriff der Form, die das 
potenzielle Sein der Materie in ein aktuelles Sein überführt und das Werden wi-
derspruchsfrei ermöglicht, indem die Materie im Prozess der Veränderung um-
gewandelt wird während sich die Form ändert bzw. hinzu kommt. Er verbindet 
damit die dynamische Seinsauffassung Heraklits mit der statischen des Parmeni-
des, insofern beide Aspekte zusammen die Wirklichkeit konstituieren, in der die 
Möglichkeit bereits als Potenzial angelegt ist.3 

Aristoteles identifiziert die Form mit einem Aspekt des Akts, indem er sie als 
aktiv bewegendes Prinzip versteht, das den Sinn der Form bereits überschreitet 
und seinen Gegensatz nicht mehr gänzlich in der Materie, sondern teils auch in 
der Potenz hat, wie bereits frühe Interpreten feststellen. Dabei sind sie als solche 
keine reinen Modalbegriffe: Potenz ist bei Aristoteles nicht nur Möglichkeit, 
sondern sie wird als Anlage verstanden, als Bestimmung zu etwas, mit der im-
manenten Tendenz, dies auch zu werden. Akt ist nicht Wirklichkeit, sondern 
Vollendung des Prozesses des Werdens auf Etwas hin, wobei der Weg bereits 
vorgezeichnet ist. Akt und Potenz sind Anfang und Ende des Werdeprozesses, 

1 Vgl. Epikur: Brief an Herodot, 38; vgl. Hirschberger, Geschichte der Philosophie Bd. 
1, S. 68, 197. 

2 Vgl. Riezler, K.: Parmenides, S. 72 ff; vgl. Hirschberger, Geschichte der Philosophie 
Bd. 1, S. 31 ff. 

3 Vgl. Aristoteles: Metaphysik IX; sowie Hirschberger, Geschichte der Philosophie Bd. 
1, S. 183-203. Dazu auch Thomas von Aquin mit Bezug auf Aristoteles gegen 
Parmenides: „Beachte, daß etwas sein kann, auch wenn es nicht ist, anderes aber 
wirklich ist.“ Thomas von Aquin: De principiis naturae. I,1, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 55 

   

und zwar derart, dass der Akt als treibende Kraft bereits in der Potenz vorausge-
setzt wird, als verwirklichte Form jedoch erst am Ende vorhanden ist. Die moda-
len Prinzipien erweisen sich als die eigentlich fundamentalen und führen zu ei-
nem modalen Aufbau der realen Welt. Es kommt zu einer Spaltung des Realen, 
das disjunktiv entweder aktuell oder potenziell seiend ist. Beispielsweise ist das 
Sein eines Samens kein vollwertiges Sein, sondern nur ein uneigentliches, ein 
bloßes Angelegtsein der Pflanze. Da beide unter das gleiche εἶδος fallen, zerfällt 
das Leben einer Art in zwei Seinsarten, die sich niemals decken: Möglichsein 
und Wirklichsein als Samen, der kein eigenes εἶδος hat, und als Pflanze. Nicht 
alles Potenzielle muss jedoch verwirklicht werden. Hier zeigt sich der Unter-
schied zum megarischen Möglichkeitsbegriff. Während dieser noch von einem 
gleichen Umfang von Wirklichkeit und Möglichkeit ausgeht, führt das Mögliche 
bei Aristoteles „eine Art Gespensterdasein“4. Es steht als Unverwirklichtes ne-
ben dem Wirklichen und damit in Zusammenhang und Abhängigkeit, und es ist 
als solches für unsere weiteren Betrachtungen von Bedeutung. Und auch nach 
der Überwindung des Hylemorphismus durch die Neuzeit hängt das Seinsprob-
lem am Möglichkeitsbegriff. Möglichkeit wird nun abgekoppelt vom organi-
schen Vorbild bei Aristoteles als universal gedacht. Von jedem Stadium der Ge-
genwart aus ergibt sich eine Vielzahl zukünftiger Möglichkeiten, die die Wirk-
lichkeit inhaltlich überwuchern. Sie sind als real zu betrachten, da sie verwirk-
licht werden könnten; als Möglichkeiten sind sie jedoch nicht wirklich.5 

„Gemeint ist vielmehr etwas, was mitten unter die realen Dinge, Geschehnisse, Situatio-
nen, Lebewesen usw. gehört, nur aber noch nicht wirklich ist – wovon auch das meiste nie 
wirklich wird. Es schwebt dem vorausschauenden Bewußtsein vor als ein Angelegtsein im 
Gegenwärtigen, aber ohne ein eigentliches Anlageartiges, das als Gebilde da wäre, und 
natürlich auch ohne jede Gewähr dafür, daß das in ihm ‚Angelegte‘ auch wirklich wer-
de.“6 

Nicolai Hartmann entwickelt gegen diese Auffassung eine Bestimmung von 
Möglichkeit, die der megarischen nahe kommt, indem sie als das verstanden 
wird, was tatsächlich wirklich wird. Er hat bei seiner Analyse des Möglichen die 
faktische Wirklichkeit im Blick, die er gegen den wuchernden Umfang des 

                                                             
4 Hartmann, N.: Möglichkeit und Wirklichkeit, S. 5. 
5 Vgl. Hartmann, N.: Möglichkeit und Wirklichkeit, S. 3-13; sowie 46 f. Vgl. beide 

Bestimmungen des Möglichkeitsbegriffs bei Aristoteles: De interpretatione 13, 22 a 
14; sowie Analytica Priora 13, 32 a 18 – 20. 

6 Hartmann, N.: Möglichkeit und Wirklichkeit, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 | CYBERPLACES 

Denkmöglichen zu stärken sucht. Für unsere Untersuchung des Virtuellen emp-
fiehlt sich ein weiter gefasster Möglichkeitsbegriff, speziell jener der logischen 
Möglichkeit. Es handelt sich dabei um Denkbarkeit im Sinne von Widerspruchs-
losigkeit, ein Zusammenbestehen-Können der Merkmale eines gedachten In-
halts. Ihr liegt die Wesensmöglichkeit zugrunde, also das Sein-Können eines 
idealen Seins. Dass in einem Dreieck höchstens ein 90°-Winkel vorkommen 
kann, liegt im Wesen des Dreiecks begründet. Es ist dabei nicht vorbestimmt, ob 
in einem gegebenen realen Dreieck ein Winkel von 90° vorkommt; auch wenn 
das gegebene Dreieck aufgrund realer Umstände keinen solchen Winkel haben 
kann, so ist es aus dem Wesen des Dreiecks heraus dennoch wesensmöglich. 
Hartmann bestimmt daneben die Denkmöglichkeit und die Realmöglichkeit. Die 
Denkmöglichkeit fragt nach den Bedingungen des Gegebenen, um daran zu be-
greifen, wie etwas möglich werden konnte. Von Realmöglichkeit spricht man 
demnach, wenn alle Bedingungen erfüllt sind, die für die Realisierung einer Sa-
che notwendig sind. Eine vollkommene Kugelgestalt ist denkmöglich, aber nur 
unter sehr speziellen Bedingungen realmöglich. Für unsere weiteren Betrachtun-
gen verwenden wir den Begriff Möglichkeit synonym zur Denkmöglichkeit.7 

3.1.2  Möglichkeit, Notwendigkeit und Kontingenz 

Der Begriff der Möglichkeit ist weiter abzugrenzen von Notwendigkeit und 
Kontingenz. Letztere ist eine bloße Möglichkeit, die nicht unmöglich, aber auch 
nicht notwendig ist. Notwendigkeit dagegen ist die Negation der Kontingenz: sie 
ist nicht nur möglich, sondern auch logisch zwingend. In diesem Sinn differen-
ziert Kant die Kategorie der Modalität in Möglichkeit, Wirklichkeit und Not-
wendigkeit. Sein versteht er als Modus der Existenz, nicht als reales Prädikat. 
Anhand des berühmten Beispiels der Hundert Taler verdeutlicht er, dass als 
Wirklichkeit verstanden wird, was der Fall ist, und sich von dem unterscheidet, 
was keine Tatsache ist. Demnach ist der Wert von hundert gedachten Talern dem 
Begriff nach identisch mit dem von hundert wirklichen, da der Seinsmodus un-
abhängig vom Wert ist. Daneben gibt es ein mögliches Sein, das von der Un-
möglichkeit zu unterscheiden ist, sowie die Notwendigkeit als Gegenteil der Zu-
fälligkeit.8 Es bleibt festzuhalten, dass Sein der Möglichkeit nach bereits in ei-
nem spezifischen Modus existiert, auch wenn es (noch) nicht verwirklicht ist. 

7 Vgl. Hartmann, N.: Möglichkeit und Wirklichkeit, S. 41-49. 
8 Vgl. Kant, I.: KrV B 106 und A 599 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 57

3.1.3  Mögliche Welten 

Ein solcher Begriff des Möglichen eröffnet eine interessante Sichtweise auf die 
Frage nach der Wirklichkeit computergenerierter virtueller Welten, wie sie sich 
etwa in Computerspielen zeigen. Denn wenn „Wirklichkeit – wie bei Kant – ein-
zig an der Setzung hängt, [...] dann ist das Virtuelle – sobald es auftritt – nicht 
weniger wirklich als das gewöhnlich für wirklich geltende“9. Computerspiele 
scheinen kontingente Sinnzusammenhänge zu generieren, die von unserer Wirk-
lichkeit insofern abgekoppelt sind, als sie nicht in unserer Welt verortet sind. 
Demgegenüber werden sie von Menschen und Maschinen dieser Welt konzipiert 
und generiert. Der Modus ihrer Existenz und ihr Bezug zur Wirklichkeit verdie-
nen eine genauere Betrachtung. 

Die modale Logik und das mit ihr entwickelte Konzept der möglichen Wel-
ten bieten ein Schema, mit dem die Ontologie virtueller Welten aus einem weite-
ren Blickwinkel betrachtet werden kann. Der historische Hintergrund soll hier 
nur kurz angedeutet werden. Für Gottfried W. Leibniz ist alles ontologisch Mög-
liche bereits in möglichen Welten als Bedingungen der Möglichkeit geschöpfli-
cher Koexistenz zusammengefasst. Gott vollzieht die Realisierung der besten al-
ler möglichen Welten, indem er aus der Fülle der möglichen, sich aber gegensei-
tig als unverträglich ausschließenden Welten diejenige auswählt, die als einzige 
verwirklicht zu werden verdient. Rudolf Carnap greift auf Leibniz’ Konzeption 
zurück, um modallogische Aussagen zu interpretieren, doch erst Saul A. Kripke 
gelingt der Durchbruch, indem er sie um eine Relation zwischen den möglichen 
Welten untereinander ergänzt, die die relative Möglichkeit von Welten für ei-
nander darstellt.10 Seine Mögliche-Welt-Semantik versteht die modalen Operato-
ren als Quantifikatoren von Sätzen über mögliche Welten, wobei der Exis-
tenzquantor dem Möglichkeitsbegriff und der Allquantor dem Notwendigkeits-
begriff entspricht.11 Eine Aussage heißt demnach möglich, wenn sie in mindes-
tens einer Welt wahr ist. Wenn es sich dabei um unsere Welt handelt, nennen 
wir sie wirklich. Eine Aussage heißt dagegen unmöglich, wenn sie in keiner 
Welt wahr ist. Notwendige Aussagen sind in allen Welten wahr, und kontingente 
Aussagen sind in mindestens einer Welt wahr und in mindestens einer anderen 
falsch. Vereinfacht gesagt leben wir demnach in einer Welt, die für uns die wirk-

9 Welsch, W.: Wirklich. S. 200. 
10 Vgl. Evers, D.: Gott und mögliche Welten. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 24, 27, 

133. Vgl. dazu auch Kripke, S.: Name und Notwendigkeit. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1981. Dazu grundlegend Goodman, N.: Tatsache Fiktion Voraussage. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1988. 

11 Vgl. Evers, D.: Gott und mögliche Welten. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 | CYBERPLACES 

   

liche Welt ist. Was wir als kontrafaktische Möglichkeit auffassen, ist nach 
Kripke in einer anderen möglichen Welt realisiert. Es gibt demnach eine Welt, in 
der Richard Nixon nicht zurücktrat und eine, in der die Cuba-Krise bis zum Ein-
satz von Kernwaffen eskaliert ist. Jede Möglichkeit ist nach Kripke als Realisie-
rung in einer eigenen Welt zu verstehen, und davon gibt es unbeschreiblich vie-
le. Manche ähneln der unsrigen bis auf ein kleines Detail, in anderen hat sich die 
Menschheit vor vielen Jahren selbst ausgelöscht oder ist nie entstanden.12 

3.1.4  Querweltein-Identität und der Blick auf mögliche Welten 

Kripkes Untersuchung möglicher Welten gilt auch dem Verhältnis von Namen 
und Namensträger bzw. dessen Sachbezug. Hinsichtlich der Theorie der mögli-
chen Welten zeigt sich nun das sogenannte Problem der Querweltein-Identität: 
Die sprachphilosophische Tradition nach Gottlob Frege und Bertrand Russell 
fasst Namen als Abkürzungen für Kennzeichnungen auf. Demnach ist Aristote-
les der Name für die Person, die im Jahr 384 v. Chr. in Stageira geboren wurde, 
Schüler des Platon und Lehrer von Alexander dem Großen war. Hinsichtlich 
seines Lebens können wir kontrafaktische Möglichkeiten benennen. Es wäre 
durchaus möglich gewesen, dass er dem Ruf an den makedonischen Hof nicht 
folgt. Nach Kripke gibt es also eine mögliche Welt, in der sich Aristoteles und 
Alexander nie begegnet sind. Wenn wir innerhalb dieser Welt nun von Aristote-
les sprechen, gelangen wir in einen Konflikt hinsichtlich dessen Identität. Wenn 
Aristoteles die Person ist, die unter anderem der Lehrer Alexanders gewesen ist, 
wer ist dann die Person in der möglichen Welt, die ihm nie begegnet? Noch 
drastischer zeigt sich der Konflikt in der möglichen Welt, in der er aus verschie-
denen Gründen nie auf Platon trifft und daher auch nie zum Philosophen wird. 
Von den zuvor benannten Eigenschaften der Person mit dem Namen Aristoteles 
bleibt nicht viel mehr übrig als sein Geburtsort, den er mit vielen anderen Men-
schen teilt. Sogar die Aussage, dass Aristoteles kein Philosoph war, gilt in einer 
möglichen Welt mit den benannten Voraussetzungen als wahr. Das Problem der 
Querweltein-Identität entsteht also bei der Frage nach der Identität des Namens-
trägers über mehrere Welten hinweg, wenn sich die Bedingungen ändern, vor al-
lem, wenn die konstitutiven Eigenschaften des Namensträgers variieren. Kripke 

                                                             
12 Vgl. Lewis, D.: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic. In: Ders.: Philo-

sophical Papers: Volume I. New York, Oxford: Oxford Univ. Press 1983, S. 26-46; 
Lewis, D.: Counterfactuals. Oxford: Blackwell 1976; Evers, D.: Gott und mögliche 
Welten. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 172-189. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 59 

   

löst es, indem er Eigennamen als „starre Bezeichnungsausdrücke“13 (rigid desig-
nators) versteht, die immer direkt auf den Träger des Namens referieren. Auf 
diese Weise bleibt ein Bezug auch über mögliche Welten hinweg bestehen, auch 
dann, wenn sich die Eigenschaften des referierten Objekts bis ins Kontrafakti-
sche ändern oder es nicht einmal existiert. Kennzeichnungen im Sinne Freges 
oder Russels sind eben nicht in der Lage, „‚Identifizierung über Welten hinweg‘ 
(transworld identification)“14 zu realisieren, weil sich die Objekte von Welt zu 
Welt verändern können.15 

Dirk Evers beschreibt sehr treffend, wie Kripke das Entstehen der möglichen 
Welten und die Referenzierung darauf und darin konzipiert:  

„Mögliche Welten werden von uns genau dadurch festgesetzt, dass wir zunächst die star-
ren Bezeichnungsausdrücke festlegen und dann nicht nur danach fragen, was von diesen 
Gegenständen wahr ist, sondern auch, was von ihnen unter anderen Umständen wahr sein 
könnte. Damit erst spannen wir den Raum der möglichen Welten auf.“16 

„Die Generierung der möglichen Welten ist also streng durch unsere Fragehinsichten und 
unsere Betrachtungsweise gesteuert. Für alle interpretatorischen Zwecke reicht es festzu-
legen, welche Gegenstände in ihnen vorkommen sollen [...] und welches ihre relevanten 
Eigenschaften sein sollen [...], um den relevanten Möglichkeitsbereich durch die alternati-
ven möglichen Welten darstellen zu können. Wir müssen also nicht immer die ganze Welt 
beschreiben, sondern es reicht, die kontrafaktische Situation zu spezifizieren, die uns inte-
ressiert.“17 

Ausgehend von den bereits identifizierten Gegenständen der wirklichen Welt 
konstruieren wir mögliche Welten. Die starren Bezeichnungen werden übertra-
gen und bezeichnen dort denselben Gegenstand.18 Entsprechend formuliert 
Kripke: 
                                                             
13 Kripke, S.: Name und Notwendigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 59, 

auch S. 123. 
14 Kripke, S.: Name und Notwendigkeit, S. 23. 
15 Vgl. Kripke, S.: Name und Notwendigkeit, S. 12 ff; vgl. Stegmüller, W.: Hauptströ-

mungen der Gegenwartsphilosophie. Band II. Stuttgart: Kröner 1986, S. 313-318; au-
ßerdem vgl. Evers, D.: Gott und mögliche Welten. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 
189-192. 

16 Evers, D.: Gott und mögliche Welten, S. 192. 
17 Evers, D.: Gott und mögliche Welten, S. 194. 
18 Vgl. Kripke, S.: Name und Notwendigkeit, S. 59, 65; vgl. Evers, D.: Gott und mögli-

che Welten, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 | CYBERPLACES 

„Eine mögliche Welt ist kein fernes Land, auf das wir stoßen oder das wir durch ein Fern-
rohr betrachten. […] Eine mögliche Welt ist gegeben durch die deskriptiven Bedingun-
gen, die wir mit ihr verbinden. […] ‚Mögliche Welten‘ werden festgesetzt (stipulated), 
und nicht durch starke Fernrohre entdeckt.“19 

Mögliche Welten im Sinne des modalen Realismus Kripkes gehören demnach 
nicht dem Kontinuum der Wirklichkeit an. Sie sind ihm zufolge als Möglichkei-
ten durchaus existent, eben im Modus der Möglichkeit, und können nicht ent-
deckt oder gar betreten werden.20 Wir beziehen uns bei der Verwendung irrealer 
Konditionalsätze auf sie, können den Inhalt derartiger Aussagen jedoch nicht 
empirisch überprüfen, sondern müssen mit den Mitteln der Modallogik aus-
kommen. 

3.1.5  Verortung von Möglichkeit 

Die Konstruktion virtueller Welten kann dem Prinzip nach ähnlich beschrieben 
werden. Ausgehend von unserer Wirklichkeit steht am Anfang die Frage wie ei-
ne Welt wohl aussehen würde, wenn gewisse Umstände anders wären. Wir ver-
lassen damit natürlich den Weg der Sprachphilosophie, die nach der Wahrheit 
von Aussagen und dem Bezug von Logik und Welt fragt. Es geht hierbei eher 
um das Ausformulieren von möglichen alterierten Umständen und der davon 
ausgehenden konsistenten Welt. In einem zweiten Schritt folgt dann die techni-
sche Realisierung, deren Auswirkung wir später beleuchten. Bevor wir uns den 
komplexen Zusammenhängen einer möglichen Welt widmen, betrachten wir zu-
nächst das Schachspiel auf einem virtuellen Spielfeld als einfaches Beispiel. 

Ausgehend von einem materiellen, hölzernen Schach-Set ändert sich eine 
Bedingung: Was wäre, wenn es, statt aus Holz zu sein, von einem Computer vir-
tualisiert dargestellt werden würde? Abgesehen vom Material blieben die Eigen-
schaften von Brett und Spielfiguren gleich: Das Schachbrett besteht auch wei-
terhin aus 64 Quadraten in zwei Farben, die abwechselnd angeordnet sind. Die 
32 Schachfiguren in den bekannten Klassen, ebenfalls in zwei Farben, stehen da-
rauf entsprechend der Grundstellung, wobei ‚stehen‘ hier im Sinne einer reinen 
Positionierung zu verstehen ist. Die üblichen Regeln des Spiels gelten uneinge-

19 Kripke, S.: Name und Notwendigkeit, S. 54. 
20 In dem gegebenen Zitat zeigt sich freilich ein Grundproblem von Kripkes eigener 

Darstellung: das „deskriptiv“ und das „festgesetzt“ stehen, auch in anderen Kontex-
ten, in einer unaufgelösten Spannung, die regelmäßig darin gipfelt, dass Kripke seine 
eigenen Setzungen nachträglich als ein Gegebenes, zu Beschreibendes betrachtet und 
damit performativ verdinglicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 61 

   

schränkt. Obwohl die virtuellen Spielfiguren materiell nichts mit ihren hölzernen 
Vorbildern gemein haben, sind sie als solche mit einer symbolhaften Markierung 
und ihren spezifischen Eigenschaften sofort zu erkennen. Kripkes Konzept der 
starren Bezeichnungen erklärt diesen Vorgang hinreichend. Unterschiedlich ge-
formte Spielfiguren gibt es natürlich auch in der wirklichen Welt, bis hin zu sehr 
abstrakten Realisierungen. Dennoch sind sie stets materiell. Ihre virtuellen Pen-
dants hingegen sind materiell-physisch gesehen ‚nicht da‘. Die abstrakte techni-
sche Symbolisierung genügt, wir können die Figur trotz ihrer ‚Immaterialität‘ als 
solche identifizieren. Zu beachten ist hierbei, dass es sich bei Schachfiguren 
nicht um Individuen handelt wie Aristoteles, den Kripke zuvor als Beispiel her-
angezogen hat. Es wird nicht genau der Springer oder die Dame im Virtuellen 
wiederverortet, sondern eine Instanz dieser Klasse. Für den Verlauf des Spiels ist 
es unerheblich, welche konkrete Figur zum Einsatz kommt, solange sie der rich-
tigen Klasse angehört. Die maßgebliche Eigenschaft der Figur ist die der Klasse; 
ihre individuellen Merkmale sind nicht relevant. Kripkes Querweltein-Identität 
findet hier dennoch Anwendung. Wir können uns eine Modifikation des Spiels 
vorstellen, in dem einige Figuren über veränderte Funktionen verfügen. Eine 
Möglichkeit wäre, dass sich die Klasse des Königs zwei statt ein Feld weit be-
wegen kann. Weil sich die Modifikation zunächst auf die Wirklichkeit bezieht 
und von da aus verändert gesetzt wird, kann der König dennoch als solcher über 
die Welten hinweg identifiziert werden. Dieses Beispiel ist jedoch einigermaßen 
unterkomplex, da keineswegs bereits eine mögliche Welt angenommen werden 
muss, um das Spiel mit veränderten Regeln oder erweiterten Eigenschaften der 
Spielfiguren zu spielen. 

Auch hat das virtuelle Schachspiel als computergenerierte Umgebung kaum 
Ähnlichkeiten zum Konzept der möglichen Welt im Sinne Kripkes, denn es ist 
aktuell. Es kann darauf eine Partie ausgetragen werden, die nicht nur der Mög-
lichkeit nach stattfindet, sondern in der faktischen Wirklichkeit. Lediglich der 
Ort des Geschehens ist auf irgendeine Weise in den Bereich des Virtuellen ver-
lagert. Wie wir bereits gesehen haben, handelt es sich dabei um die Wiederver-
ortung eines örtlichen Phänomens der Wirklichkeit in eine virtuellen Umgebung. 
Um aber belastbare Parallelen zwischen möglichen und virtuellen Welten ziehen 
zu können, müssen wir umfangreichere Umgebungen heranziehen als die eines 
Schachbretts. Hier können wir erneut auf das Spiel Minecraft zurückgreifen.  

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 | CYBERPLACES 

3.2  VIRTUALITÄT ALS ZWEITE WIRKLICHKEIT? 

3.2.1  Virtualität als Neuverortung 

Die Minecraft-Welt ist entsprechend unserer bisherigen Untersuchung eine mög-
liche Welt. Das scheint auf den ersten Blick absurd zu sein, denn wie kann es 
möglich sein, dass eine Welt aus Blöcken besteht? David K. Lewis konkretisiert 
den Umfang möglicher Welten anhand seiner Version des modalen Realismus. 
Er versteht die Modaloperatoren als Quantoren bezüglich der Menge an mögli-
chen Welten. Die Wahrheitsbedingungen unserer Modalaussagen kann man 
demnach nur explizieren, wenn mögliche Welten nicht nur gedankliche Entitäten 
sind, wie Kripke es impliziert, wenn er davon spricht, dass mögliche Welten 
nicht mit einem Fernrohr entdeckt werden können. Lewis’ modaler Realismus 
geht davon aus, dass mögliche Welten tatsächlich existieren. Unmögliche Wel-
ten sind deshalb unmöglich, weil sie nicht existieren können. Wenn wir uns also 
eine mögliche Welt vorstellen, in der Kreise eckig sind, dann ist das als Vorstel-
lung noch nicht problematisch, wenngleich logisch widersprüchlich. Behauptet 
man mit Lewis jedoch die tatsächliche Existenz möglicher Welten, so wird die 
Aussage „Es gibt eine mögliche Welt mit eckigen Kreisen“ ontologisch unmög-
lich, da sie nun gleichbedeutend ist mit der Aussage „Es gibt eine Welt, in der 
einige Dinge zugleich kreisförmig und eckig sind.“ Zwei einander in derselben 
Hinsicht widersprechende Aussagen werden zugleich als wahr angenommen, 
und zwar sowohl logisch als auch ontologisch, womit der Satz des ausgeschlos-
senen Widerspruchs21 verletzt ist. Eine Welt, in der logische und ontologische 
Grundprinzipien außer Kraft gesetzt sind, können wir uns in der Fantasie ausma-
len und als fiktive Geschichte erzählen. Aber wir können nicht mit dem An-
spruch auf Wahrhaftigkeit behaupten, dass eine solche Welt tatsächlich exis-
tiert.22 

Lewis’ modaler Realismus gilt unter den Modallogiken als einigermaßen 
exotisch und soll an dieser Stelle nicht weiter entfaltet werden. Für unsere Un-
tersuchung virtueller Welten bieten aber die Ansätze von Kripke und Lewis 
schon bis zu diesem Punkt interessante Impulse. Virtuelle Welten unterscheiden 

21 Siehe Aristoteles zum Satz des Widerspruchs: „Welches [Prinzip] das aber ist, das 
wollen wir nun angeben; denn es ist nicht möglich, daß dasselbe demselben in dersel-
ben Beziehung zugleich zukomme und nicht zukomme [...].“ Aristoteles: Metaphysik 
IV 3, 1005b.  

22 Vgl. Lewis, D.: Counterfactuals. Oxford: Blackwell 1986, S. 84 ff; vgl. Evers, D.: 
Gott und mögliche Welten, S. 182 ff; vgl. auch Zipfel, F.: Fiktion, Faktizität, Fiktio-
nalität. Berlin: Erich Schmidt 2001, S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 63 

   

sich von rein möglichen Welten offenbar dadurch, dass sie über bloße Vorstel-
lung hinaus zugänglich sind. Wir können sie betreten, mit ihnen interagieren und 
sie aus unserer Perspektive wahrnehmen. Für mögliche Welten, sowohl im Sinne 
Lewis’ realer als auch Kripkes gedanklich-konzeptioneller, gilt das nicht. Beide 
sind von unserer Welt aus nicht zu erreichen. Virtuelle Welten hingegen über-
schreiten die Faktizität unserer Welt, sie stellen eine kontrafaktische Möglichkeit 
erfahrbar dar. Und genau dieses Darstellen ist das entscheidende Kriterium: Mit 
der computergestützten Virtualisierung haben wir Kripkes metaphorisches Fern-
rohr in der Hand, mit dem wir auf mögliche Welten blicken können. Virtuelle 
Welten sind Realisationen möglicher Welten. Dies sind sie sowohl als Darstel-
lung derselben, indem sie durch die Verbindung von Kunst und Technik als 
τέχνη eine Vermittlung ermöglichen – τέχνη als Medium –, als auch als Veror-
tung derselben, indem sie den möglichen Welten einen Ort in unserer Wirklich-
keit zuweisen.  

Unsere Welt ist die Totalität aller Erscheinungen in ihren beiden Strukturen 
des Nebeneinander und des Nacheinander, also Raum und Zeit. Die Verortung, 
die virtuelle Umgebungen zu leisten imstande sind, räumt einer Schnittmenge 
aus möglichen und fiktiven Welten Orte im Kontinuum unserer Wirklichkeit ein. 
Das Schattendasein des rein Möglichen und auch die kohärente Scheinwelt einer 
Fiktion sind verortet, da alle Phänomene lokalisiert sind – dennoch sind sie nicht 
Teil der Wirklichkeit. Nur mögliche Welten sind gerade deshalb nur möglich, 
weil sie eben nicht wirklich sind, in keiner Hinsicht. Bloße Fiktion spielt sich an 
Orten ab, die der Fantasie entstammen. Etwas unklarer ist die Lage dagegen, 
wenn sich fiktive Handlungen an vermeintlich realen Orten abspielen, wie etwa 
die detektivische Tätigkeit eines Sherlock Holmes im London des späten 19. 
Jahrhunderts. Rudolf Haller bemerkt dazu: 

„Wenn etwa in einer Kurzform einer Beschreibung in einem Roman von Balzac der Name 
von Paris verwendet wird, so ist doch das Paris des Romans nicht das Paris der realen 
Welt; weder in jeder Beziehung noch auch nur in den wichtigsten Beziehungen, sowenig 
eben das London Doyles das London jener Zeit ist, in die uns die Geschichte versetzt. […] 
Wären die Aussagen über Realia, wie London, Napoleon oder den Mond, echte Aussagen 
in einem fiktiven Rahmen, dann wären viele, wenn nicht sogar die meisten im buchstäbli-
chen Sinne falsch, nähme man ihren Kontext hinzu. Und sie als falsche Sätze aufzufassen, 
liegt weder in der Intention ihrer Verfasser, noch in der Einstellung ihrer Leser.“23 

                                                             
23 Haller, R.: Wirkliche und fiktive Gegenstände. In: Ders.: Facta und Ficta. Studien zu 

ästhetischen Grundfragen. Stuttgart: Reclam 1986, S. 71 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 | CYBERPLACES 

„Das London Sherlock Holmes’ ist zwar dem realen London gleichartig, aber ist in der 
von Doyle erfundenen Geschichte, strenggenommen, nur so benannt wie das tatsächliche 
London. […] Ein London, in dem Mr. Holmes in der Baker Street wohnt, existiert nicht, 
sowenig wie das Haus, in dem er wohnt, die Straßen, in denen er geht, usw.“24 

Haller zufolge wird klar, dass das London Sherlock Holmes’ nicht das wirkliche 
London ist, in dem sich die fiktive Geschichte zuträgt, sondern ein fiktiver Ort, 
der dem London des späten 19. Jahrhunderts nachempfunden ist. Haller macht 
den Unterschied zwischen fiktiven und wirklichen Gegenständen an ihrer Ge-
schlossenheit fest: Während wirkliche Gegenstände vollständig bestimmbar 
sind, bleiben ihrer fiktiven Pendants teilweise unbestimmt.25 Die Übertragung 
der wirklichen Gegenstände in die Fiktion vollzieht sich dabei ähnlich wie die 
Konstruktion möglicher Welten: Ausgehend von der Wirklichkeit wird die Än-
derung bestimmter Parameter angenommen, bezüglich derer sich eine Abspal-
tung von der Wirklichkeit vollzieht. Alle davon nicht betroffenen Fakten bleiben 
weiterhin gültig. Nehmen wir also an, das London der besagten Zeit bliebe wie 
es ist, abgesehen von der Geschichte um Sherlock und alle damit verbundenen 
Änderungen, verliert es seine vollständige Bestimmbarkeit, nicht zuletzt auf-
grund der Tatsache, dass selbst dem Meisterdetektiv und uns als Lesern Einzel-
heiten der Machenschaften seiner Widersacher verborgen bleiben. Sherlock und 
seine Umgebung sind Fantasieprodukte, die sich bildhaft an der Wirklichkeit 
orientieren, aber selbst nicht wirklich sind.26 

24 Haller, R.: Wirkliche und fiktive Gegenstände. S. 82. 
25 Unbestimmtheit bzw. die ‚Leerstelle‘ ist ein zentraler Begriff der Literaturtheorie und 

Rezeptionsästhetik als eine der notwendigen Wirkungsbedingungen für literarische 
Texte. Siehe dazu: Ingarden, R.: Konkretisation und Rekonstruktion; sowie Iser, W.: 
Die Appellstruktur der Texte; beide in: Warning, R.: Rezeptionsästhetik. Theorie und 
Praxis. München: Fink 1979, S. 42-70 und S. 228-252. 

26 Vgl. Zipfel, F.: Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität, S. 92 ff. Vgl. Stegmüller, W.: Haupt-
strömungen der Gegenwartsphilosophie. Band II. S. 323 ff. – Die starke Trennung 
zwischen Realität und Fiktion in der Erzählung lässt sich auch innerhalb der Erzäh-
lung aufheben, wie die Kurzgeschichten von Jorge L. Borges zeigen: In Tlön, Uqbar, 
Orbis Tertius lesen die Protagonisten von einer Welt, in der alles, was vorgestellt 
wird, sogleich real wird. Später stellen sie fest, dass ein Bestandteil dieser Welt, den 
sie für fiktional gehalten haben, in ihrer realen Welt aufzufinden ist. Dieser minimale 
‚Dammbruch‘ genügt, um nach und nach die gesamte erzählimmanent ‚reale‘ Welt in 
die erzählimmanent fiktionale Welt umzuwandeln.  

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 65 

   

Virtuelle Welten bereichern ihre möglichen und fiktiven Pendants um etwas, 
das sie grundlegend erweitert: einen betretbaren Ort. Sehen wir uns dazu eine 
Virtualisierung von Doyles Roman an: Das Computerspiel Sherlock Holmes jagt 
Jack the Ripper.27 Es handelt sich dabei um ein sogenanntes Point-and-Click-
Adventure28, in dem sich der Spieler im Ambiente der Romanvorlage selbst auf 
die Suche nach dem Mörder macht. Dazu steuert er die Figur des Sherlock Hol-
mes aus der Dritten-Person-Perspektive durch das London des Jahres 1888. 
Durch Interaktion mit der Umgebung und fiktiven Charakteren erhält er Hinwei-
se zur Lösung des Falles. Interessant ist für uns das virtuelle London als Ort des 
Spielgeschehens. Während das wirkliche London des späten 19. Jahrhunderts als 
Vorlage für Doyles fiktives London diente, ist letzteres selbst wiederum die 
Blaupause für das Computerspiel. Obwohl die Grundlage also auch hier die 
Wirklichkeit bleibt, so handelt es sich bei der virtuellen Welt nicht etwa um eine 
möglichst wirklichkeitsnahe Simulation, da offensichtlich fiktive Elemente wie 
nicht zuletzt die Figur Sherlocks sehr häufig präsent sind. 

Dennoch wurden viele historische Details zumindest grob übernommen, wie 
etwa die Erscheinung der Umgebung oder auch der Aufbau der Stadt selbst be-
züglich Anordnung und Benennung von Straßen, Plätzen und bekannten Gebäu-
den. Hinsichtlich der Eigenschaften der dargestellten Orte ist festzustellen, dass 
die Virtualisierung zum Zwecke der Darstellung mehr Bestimmung zu leisten 
hatte als Doyle diese selbst vornahm. Betrachten wir dazu einen zentralen Ort 
der Geschichte, nämlich Sherlocks Wohnung in der Baker Street 221b. Die reale 
Vorlage dieser Straße existierte in der Wirklichkeit bereits vor dem Jahr 1888. 
Allerdings war sie zu diesem Zeitpunkt lediglich bis zur Hausnummer 100 

                                                             
27 Frogwares, 2009. 
28 Point-and-Click ist ein basales Bedienkonzept für grafische Computerprogramme. Ein 

auf dem Bildschirm dargestellter Zeiger wird mit Hilfe eines Eingabegeräts, übli-
cherweise einer Computermaus, gesteuert und dazu verwendet, Elemente der Bedien-
oberfläche anzusteuern und durch Druck einer Taste auf dem Eingabegerät („Klick“) 
eine vordefinierte Aktion auszulösen. Auf diesem Prinzip beruhen viele Computer-
spiele, häufig aus dem Adventure-Bereich. Dabei steuert der Spieler eine Spielfigur 
durch eine virtuelle Welt. Mit dem Zeiger können nahe Elemente der Umwelt ausge-
wählt und „benutzt“ werden, sodass eine vordefinierte Aktion ausgeführt wird. Auch 
die Kombination mehrerer Gegenstände, die u. a. auch von der Spielfigur mitgeführt 
werden können, ist möglich. Die Spielmechanik von Point-and-Click-Adventures be-
steht vornehmlich in der Kombination von Gegenständen und derer Verwendung am 
dafür vorgesehenen Ort im Spiel. Der Spieler findet Hinweise auf die entsprechend 
dem Plot auszuführenden Aktionen in der Spielwelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 | CYBERPLACES 

   

durchnummeriert. Sherlocks fiktive Unterkunft setzt sich also zunächst grundle-
gend aus Beschreibungen der Wirklichkeit zusammen. Erst Doyles Fiktion je-
doch ergänzte wichtige Details, die sie von der Wirklichkeit unterschieden, wie 
etwa die Hausnummer oder den fiktiven Bewohner. Die virtuelle Darstellung im 
Computerspiel ergänzt darüber hinaus all jene sichtbaren Eigenschaften die über 
eine allgemeine Wirklichkeitsbeschreibung und die fiktiven Ergänzungen des 
Autors hinaus gehen. Dabei geht es durchaus um vermeintliche Banalitäten wie 
die Farbe der Wände oder das frische Blumengesteck auf dem Tisch.29 

Bis zu diesem Punkt entspricht die Virtualisierung einem Gemälde, das sich 
einen virtuellen Ort zum Thema gemacht hat. In diesem Sinne bestimmt auch die 
Virtualität den Ort in einer Weise, die über die Beschreibung hinaus geht. Der 
virtuelle Ort hingegen hebt sich davon dadurch ab, dass er den Ort nicht nur aus 

                                                             
29 Hier zeigt sich die unterschiedliche Bedeutung von Leerstellen im Medium literari-

scher Text und im Medium Computerspiel: Ein Spiel nahezu (!) ohne Leerstellen ist 
möglich, wenn auch sehr anspruchsvoll in der Umsetzung. Ein Text ohne Leerstellen 
würde dagegen zum größten Teil aus Detailbeschreibungen bestehen und so seinem 
literarischen Anspruch kaum gerecht werden können. In dieser Gegenüberstellung of-
fenbart sich darüber hinaus eine Kritik am Computerspiel: Indem es die Leerstellen 
weitgehend füllt, verlangt es dem Spieler weit weniger Vorstellungsleistung ab als der 
Text dem Leser. Gerade durch diesen höheren Grad an Bestimmtheit grenzt sich der 
virtuelle Ort jedoch vom Ort der Fiktion ab und positioniert sich so näher an der 
Wirklichkeit. 

Abbildung 4: Ein Tatort im Spiel „Sherlock Holmes jagt Jack the Ripper“ 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 67 

   

einer Perspektive zeigt, wie es das Gemälde tut, sondern es dem Betrachter er-
möglicht, sich frei im Raum zu bewegen und mit ihm zu interagieren, also: nach 
seinem Willen verschiedene Perspektiven einzunehmen. Ein Schrank etwa, der 
in der Erzählung nur bei der Beschreibung der Einrichtung eine Rolle spielt, oh-
ne dass sein Inhalt von Belang wäre, und der auch ansonsten keine weitere Rolle 
erfüllt, könnte im Spiel geöffnet werden. Längst nicht alle Türen, Schubladen, 
Truhen, usw. lassen sich in derartigen Spielen öffnen, einige aber durchaus. 
Selbst wenn sich unter den darin enthaltenen Gegenständen entsprechend der 
Romanvorlage keiner befindet, der für den weiteren Fortgang des Spielverlaufs 
relevant wäre, so ist der Ort durch die Darstellung unnützer Gegenstände weiter 
bestimmt als ohne sie. Und gerade durch sie gewinnt er seine herausragende 
Stellung als dargestellter und zugleich betretbarer Ort, mit dem interagiert und 
der zur Basis von Handlungen werden kann, die jenseits der Betrachtung liegen, 
durch die Anzeige anderer, über den reinen Spielverlauf hinausgehender Mög-
lichkeiten, auch unabhängig von ihrer tatsächlichen Realisierbarkeit. 

3.2.2  Möglichkeit, Virtualität und Fiktion 

Wenn wir mit virtuellen Welten konfrontiert sind, dann handelt es sich dabei um 
Kreationen von Menschenhand, die zu einen bestimmten Zweck erschaffen wur-
den. Es werden nicht wahllos mögliche Welten realisiert, sondern es soll 
dadurch etwas zum Ausdruck gebracht werden. Dabei kann es sich etwa um die 
Veranschaulichung eines zukünftigen Bauprojekts in der vorgesehenen Umge-
bung handeln oder um ein fesselndes Computerspiel. Bei der Suche nach einer 
Antwort auf die Frage ob denn alle möglichen Welten virtuell darstellbar sind, 
gelangt man bald an die Grenze der Vorstellungskraft, die offenbar wieder von 
unserer wirklichen Welt – inklusive wirklicher Interessen, Zwecke etc. – vorge-
geben werden. Dieser Aspekt wiederum verweist auf den Bereich der Fiktion, 
denn auch hier werden Welten in gewisser Hinsicht erzeugt, die sich, wie die 
möglichen, von der Wirklichkeit unterscheiden. Und wie die virtuellen sind die 
fiktiven darauf ausgelegt uns etwas Bestimmtes, an die Wirklichkeit Anknüp-
fendes zu vermitteln, während die rein möglichen offenbar lediglich aus sprach-
logischen Zusammenhängen angenommen werden müssen. Es lohnt sich also, 
eine Gegenüberstellung und Inbezugsetzung von möglichen, fiktiven und virtu-
ellen Welten näher ins Auge zu fassen. 

Wie wir oben bereits festgestellt haben geht Lewis’ modaler Realismus da-
von aus, dass mögliche Welten tatsächlich existieren und dadurch bewiesener-
maßen nicht selbstwidersprüchlich sein können. Die Grundannahmen dieser 
Beweisführung muss man nicht teilen, wenn auch ihre Anwendung auf virtuelle 
Welten durchaus sinnvoll erscheint. Ein anderer Aspekt ist für uns interessant: 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 | CYBERPLACES 

   

Eine widersprüchliche Welt kann, nach Lewis, durchaus als Geschichte erzählt 
werden und ist damit ontologisch unproblematisch, solange nicht ihre tatsächli-
che Existenz behauptet wird.30 Wie die Modallogik in der Frage nach einer mög-
lichen Welt stets von der Wirklichkeit ausgeht, so geht auch die Fiktion als Er-
zählung zunächst von der Wirklichkeit aus. Sie dient ihr als Reservoir und Hin-
tergrund: 

„Also müssen wir zugeben, daß wir selbst bei der unmöglichsten aller Welten, um von ihr 
beeindruckt, verwirrt, verstört oder berührt zu sein, auf unsere Kenntnis der wirklichen 
Welt bauen müssen. Mit anderen Worten, auch die unmöglichste Welt muß, um eine sol-
che zu sein, als Hintergrund immer das haben, was in der wirklichen Welt möglich ist.“31 

Ausgehend von der Wirklichkeit werden mögliche und fiktive Welten konzi-
piert, doch sind sie im Umfang deckungsgleich? Ist jede mögliche Welt auch ei-
ne fiktive und umgekehrt? Mit Blick auf Lewis wird klar: Widersprüchliche und 
damit unmögliche Welten können erzählt werden und werden dadurch zu fiktio-
nalen Welten. Auch die Literaturwissenschaft erkennt diesen Zusammenhang: 
„Possible worlds are possible, whereas fictional worlds might be impossible.“32 
Demnach kann die Fiktion die Grenze des Möglichen überschreiten und nicht 
nur auf möglichem Nicht-Wirklichen beruhen, sondern auch auf Nicht-
Wirklichem, das als logisch nicht möglich bestimmt wird. Fiktion kann logische 
Widersprüche enthalten, während das in möglichen Welten ausgeschlossen ist, 
weil sie gerade dadurch unmöglich werden:33 Modallogische Unmöglichkeit be-
ruht auf logischen Widersprüchen. Damit ist nicht gemeint, dass in einer mögli-
chen Welt kein logischer Schluss fehlerhaft sein kann, sondern dass die Bedin-
gungen, aufgrund derer sich die mögliche Welt von der wirklichen unterschei-
det, nicht selbstwidersprüchlich sein dürfen. Und eben diese Grenze gilt für die 
Fiktion nicht. Sie kann auf das volle Repertoire der Fantasie zurückgreifen und 
dabei nicht nur gängige naturwissenschaftliche Grundannahmen übergehen, wo-
für die Genres Science Fiction oder Fantasy reich an Beispielen sind. Doch dabei 
werden die Grenzen der Möglichkeit noch nicht zwangsläufig überschritten. Viel 
gravierender sind Fiktionen mit dezidierten logischen Brüchen, die sich dadurch 

                                                             
30 Vgl. Evers, D.: Gott und mögliche Welten, S. 183. 
31 Eco, U.: Im Wald der Fiktionen. Sechs Streifzüge durch die Literatur. Harvard-

Vorlesungen (Norton Lectures 1992-93). Übers. von B. Kroeber. München, Wien: 
Hanser 1994, S. 112. 

32 Ronen, R.: Are fictional worlds possible? S. 24. 
33 Vgl. Zipfel, F.: Fiktion, Faktizität, Fiktionalität, S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 69 

   

definitiv jenseits des modal Möglichen abspielen. „So ist es nicht sinnvoll, fikti-
ve Welten im Zusammenhang fiktional-literarischer Texte allgemein als mögli-
che Welten der modallogischen Theoriebildung zu beschreiben.“34  

Es scheint also so zu sein, dass die Dimension fiktiver Welten sehr viel grö-
ßer ist als die der möglichen Welten, wenn die ersteren die letzteren umfassen 
und darüber hinaus gehen. Dass sie darüber hinaus gehen haben wir bereits ge-
sehen. Aber können wirklich alle möglichen Welten auch fiktive sein? Die Ant-
wort scheint klar: Jede explizierte Möglichkeit kann zur Grundlage einer Fiktion 
werden, so weit sie sich von unserer Wirklichkeit auch entfernt. Eine Grenze, an 
die wir hier jedoch gelangen, ist die der praktischen Explikation. Dass alle mög-
lichen Welten im Prinzip fiktional weiterverarbeitet werden können ist unbe-
nommen. Doch es braucht immer einen Menschen, der den Übergang vollzieht 
und eine Erzählung verfasst. Für nahe an der Wirklichkeit liegende mögliche 
Welten, die sich also nur in einem relativ kleinen Bereich voneinander unter-
scheiden, wie etwa, dass Aristoteles nicht zum Philosophen wurde, ist das kein 
Problem. Aber wir dürfen die ungeheure Variation in der Gesamtheit dessen, 
was schlichtweg möglich ist, nicht unterschätzen. Der Aufprall eines Meteors 
auf die Erde, der alles menschliche Leben noch vor dessen Entstehung aus dem 
weiteren Verlauf der Geschichte tilgt, kann noch fiktional behandelt werden. Es 
wäre wohl eine Erzählung über eine Welt ohne bewusst handelnde Individuen, 
mit der uns wenigstens eine allzu seichte Liebesgeschichte erspart bliebe. Aber 
was, wenn die Katastrophe alles Leben auf dem Planeten ausgelöscht hat? 
Selbstverständlich kann eine Geschichte auch mit nichts als einer Steinwüste 
auskommen. Ist sie als solche dann noch sinnvoll? Der Spielraum der Möglich-
keit ist noch lange nicht ausgereizt und um auf den Punkt zu kommen: Es ist 
möglich, dass sich beim wie auch immer gearteten Entstehen der Welt – wenn 
wir hier zur Darstellung des Arguments einmal annehmen möchten, dass sie ent-
standen ist – ein einzelner Parameter im Vergleich zu unserer Wirklichkeit än-
dert. Ein mögliches Ergebnis wäre beispielsweise eine Welt ohne jede Materie 
und ohne Raum. Schon der Versuch der groben Beschreibung einer annähernd 
maximalen Kontrafaktizität gelingt offenbar nur ex negativo, weil die menschli-
che Einbildungskraft schlicht an ihre Grenzen stößt. Mögliche Welten gehen je-
doch weit darüber hinaus, sowohl inhaltlich als auch quantitativ.  

Angenommen eine Fiktion unter den genannten Bedingungen würde reali-
siert, so wäre der nächste gedankliche Schritt: Es gibt eine mögliche Welt, in der 
genau ein Elementarteilchen existiert, das den nun vorhandenen Raum gänzlich 
ausfüllt. Und es gibt auch eine, in der zwei Elementarteilchen existieren. Das 

                                                             
34 Zipfel, F.: Fiktion, Faktizität, Fiktionalität, S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 | CYBERPLACES 

   

geht so weiter bis zur Anwesenheit des Maximums an Elementarteilchen (wenn 
wir einmal annehmen, dass es ein solches Maximum gibt). Diese enorme Viel-
falt, die sich selbst nur aus der Reihung ergibt und die noch viel umfassenderen 
Kombinationsmöglichkeiten vorerst vernachlässigt, übersteigt erneut unsere 
Einbildungskraft. Schließlich stellt sich die Frage nach der prinzipiellen Vor-
stellbarkeit einiger Variationen, die die Grenzen unser Wahrnehmung über-
schreiten. Edwin A. Abbot skizziert in seinem Roman Flatland35 eine Welt, die 
aus nur zwei Raumdimensionen besteht, und schildert sie in Analogie zu unserer 
bekannten Welt. Abbot übersetzt die Lebenswirklichkeit der Bewohner, also et-
wa die Tatsache, dass sie alle Gegenstände nur als Linie wahrnehmen können, in 
eine Sprache, die einem dreidimensionalen Wesen verständlich ist, so, dass dem 
Leser ein Einblick in diese fremde Welt ermöglicht wird.36 Das ist ein aussage-
kräftiges Beispiel dafür, wie viel fiktionale Welten jenseits des wahrnehmbaren 
Raumes umfassen können. Vor dem Hintergrund der enormen Menge an mögli-
chen Variationen müssen wir jedoch zur Kenntnis nehmen dass das Herunter-
brechen einer dreidimensionalen Welt auf zwei Dimensionen noch zu den einfa-
cheren Unterfangen gehört: Wie kann dem Leser etwa eine Lebenswelt mit vier 
Raumdimensionen anschaulich beschrieben werden? Das geht vermutlich nur 
über die Analogie zur Zweidimensionalität: Wie der Bewohner einer zweidi-
mensionalen Welt die Erscheinung eines dreidimensionalen Gegenstandes nur 
auf zwei Dimensionen reduziert wahrnehmen kann, so geht es uns 3D-Welt-
Bewohnern beim Umgang mit einer vierten räumlichen Dimension – wir können 
nur eine Reduktion wahrnehmen. Fiktional wäre das wohl noch zu bewältigen, 
aber wie steht es mit fünf, sechs, siebzehn, achtzig Dimensionen? Wir halten 
fest: Die Mannigfaltigkeit fiktiver Welten wird von den Grenzen der menschli-
chen Einbildungskraft beschränkt. 

Demgegenüber lässt sich allerdings auch ein gegenläufiger Trend feststellen: 
Der Fortschritt in Naturwissenschaft und Technik führt uns Zusammenhänge in 
der Natur vor Augen, die in Einzelfällen den Bereich des technisch Machbaren 
drastisch vergrößern, was wiederum die Einbildungskraft beflügelt und ihr neue 
Vorlagen beschert. Bisher nur rein mögliche Welten werden so Gegenstand der 
Fiktion. Mit der Entwicklung des Fernrohrs etwa wurde der Mond als ausge-
dehnter Himmelskörper erstmals als fiktive Welt zum Schauplatz der Science 
Fiction und ihrer Vorläufer. Die ersten Romane über Mondreisen wurden ver-
fasst, unter anderem von Johannes Kepler und Cyrano de Bergerac. Die Erfin-
dung des Fernrohrs hat den Umfang des Denkmöglichen nicht erweitert, aber 

                                                             
35 Abbot, E. A.: Flatland. Oxford: Blackwell 1926. 
36 Vgl. Zipfel, F.: Fiktion, Faktizität, Fiktionalität, S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 71 

   

den Mond nun zu einem Ort gemacht, der in Gedanken ausführlich bereist wer-
den kann, eben weil er durch die vergrößerte Betrachtung zum Ort wurde. Derar-
tige Romane hätten bereits viel früher verfasst werden können, aber sie entstan-
den eben erst mit dem Aufkommen der Fernrohre. Auch an anderen Beispielen 
wie etwa der bemannten Raumfahrt wird deutlich, dass sich die Sphäre der Fik-
tion, insbesondere der Science Fiction37 als konkret gedachte (und nicht nur 
denkbare) Welten im Zuge wissenschaftlicher und technischer Neuerungen deut-
lich vergrößert, weil diese die Einbildungskraft inspirieren. Trotz dieser sukzes-
siven Erweiterung bleiben jedoch einige mögliche Welten von der Fiktion unbe-
rührt. 

Für das Verhältnis von möglichen und fiktiven Welten ergibt sich damit das 
Bild zweier sich partiell überschneidender Mengen. Fiktive Welten gehen über 
die gemeinsame Schnittmenge hinaus, wenn sie die Grenzen der Logik über-
schreiten. Mögliche Welten können die menschliche Einbildungskraft über-
schreiten und sind dann nicht mehr Stoff für Fiktion. Die Schnittmenge gibt nun 
jenen Bereich an, in den virtuelle Welten einzuordnen sind. Sie sind sowohl an 
logische Grundregeln im Sinne der Denkmöglichkeit gebunden, als auch an die 
menschliche Einbildungskraft, um darstellbar zu sein. Sowohl Fiktion als auch 
Möglichkeit gründen in der Wirklichkeit und beziehen sich darauf – ihre Über-
schneidung im Virtuellen ist, örtlich gewendet, die Neuverortung. Sie unter-
scheidet sich von Wiederverortung, indem sie nicht auf die Reproduktion von 
Phänomenen der Lebenswirklichkeit abzielt, sondern aus den Reservoirs von 
Möglichkeit und Fiktion schöpft und auf diese Weise neue Orte hervorbringt. 

Man mag nun einwenden, dass viele Elemente von virtuellen Welten, gerade 
von Computerspielen, ganz offensichtlich gegen Regeln der Logik verstoßen. 
Als Beispiele wären anzuführen, dass Spielfiguren regelmäßig ‚sterben‘, um da-
nach an anderer Stelle ‚wiederbelebt‘ zu werden. Außerdem ist es dem Spieler 
jederzeit möglich das Spiel zu verlassen. Auch können Spielstände gespeichert 
und geladen werden, etwa um in einem neuen Versuch einen anderen Verlauf zu 
wählen oder um ein besseres Ergebnis zu erzielen. Darauf ist zunächst zu erwi-
dern, dass eine virtuelle Welt niemals materiell betreten werden kann, sondern 
stets nur medial vermittelt ist. Dazu ist in der materiellen Welt ein funktionie-
render Computer notwendig sowie verschiedene Anpassungen auf der virtuellen 
Seite. Dazu gehört etwa das Head-Up-Display (HUD), das üblicherweise die ak-
tuelle ‚Lebensenergie‘ und eine subjektorientierte Übersichtskarte der Umge-
bung enthält. So etwas kennen wir aus der materiellen Wirklichkeit nur im Rah-

                                                             
37 In Abgrenzung zur Fiktion extrapoliert Science Fiction den naturwissenschaftlichen 

Stand zum Zeitpunkt des Verfassens. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 | CYBERPLACES 

   

men sogenannter Augmented Reality38, also einer Anreicherung der Wirklichkeit 
mit Metainformationen, die selbst kein unmittelbarer Bestandteil der Wirklich-
keit sind. Wir benötigen derartige Anpassungen, zu denen auch Menüs und Sa-
vegames gehören, um in der virtuellen Welt agieren zu können. In dieser Hin-
sicht handelt es sich dabei um Kripkes metaphorisches Fernrohr selbst, das uns 
den Blick auf die Welt erst gewährt. Abgesehen vom offensichtlich unnatürli-
chen HUD müssen wir uns vor Augen führen, dass es sich gerade bei Computer-
spielen um Spiele innerhalb von virtuellen Welten handelt, die auf Symbole als 
strukturelle Elemente mit Funktionen und Bedeutungen innerhalb eines Spiels 
zurückgreifen – nicht mehr, und auch nicht weniger. Wer bei Monopoly verliert, 
wird dadurch nicht obdachlos. Bei derartigen Einwänden handelt es sich weniger 
um tatsächliche Probleme der inneren Logik. Solche zeigen sich erst bei dem 
Versuch, virtuelle Welten auf der Basis widersprüchlicher Bedingungen zu er-
zeugen. 

3.2.3  Virtualität und Wirklichkeit  

Mögliche Welten sind Transformationen der Wirklichkeit. Dabei bleiben sie 
stets auf die Wirklichkeit bezogen, sie profilieren sich gerade in der Abgrenzung 
zu dieser. Die Änderung ausgesuchter Bedingungen führt zu einer alternativen 
Welt, die sich an einer bestimmten Stelle von der Wirklichkeit und ihren Kau-
salzusammenhängen abspaltet. Während die Wirklichkeit durch Ursachen und 
Gründe vollständig bestimmbar ist, bleibt die mögliche Welt an ihren Rändern 
offen. So ist es etwa (denk)möglich, dass Platon einen Sohn hatte. Es existiert 
demnach eine mögliche Welt, die bis zur Zeugung dieses Kindes mit der Wirk-
lichkeit identisch ist und dann ihren eigenen Gang geht. Der Bezug zur Wirk-
lichkeit bleibt in Form der Abgrenzung weiterhin erhalten: Anstatt sich auf die 
Reise nach Sizilien zu den Pythagoreern zu machen, hat er sich in der möglichen 
Welt der Ausbildung seines Sohnes gewidmet. Unbestimmt bleiben jedoch die 
weiteren Möglichkeiten, die sich auftun. Der Sohn mag in der möglichen Welt 
der Gründer einer Philosophenschule werden, die eine Denkrichtung etabliert, 
die in unserer Wirklichkeit völlig unbekannt ist. Wir haben damit noch nicht den 
Bereich des Denkbaren verlassen, dennoch reißt der Faden zur Wirklichkeit. 
Solche Überlegungen sind reine Spekulation, sie entbehren schlicht jeder Grund-
lage. In diesem Sinne sind die Ränder der möglichen Welten unbestimmt und of-
fen. Die Fiktion kann eine Bestimmung in dieser Unklarheit weiter vorantreiben, 
indem sie spekulativ ausformuliert, was seinen Bezug zur Wirklichkeit verloren 

                                                             
38 Vgl. Gebelein, P.: Augmented Reality. In: Marquardt, N.; Schreiber, V. (Hrsg.): Orts-

register. Ein Glossar zu Räumen der Gegenwart. Bielefeld: transcript 2012, S. 26-31. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 73 

   

hat, und diesen nun teilweise wiederherstellen. So kann eine fiktive Welt er-
schaffen werden, die beschreibt, wie Platons Sohn die Schule gründet und dort 
bislang unbekannte Thesen entwickelt. Er mag sich infolgedessen mit den Py-
thagoreern auf Sizilien treffen, um sich auszutauschen. Wo also der Bezug zur 
Wirklichkeit schon unterbrochen war kann Fiktion wieder eine Verbindung her-
stellen. Was sie jedoch nicht vermag, niemals vermag, ist eine mögliche Welt als 
Fiktion vollständig zu beschreiben. Abgesehen von der Problematik, dass eine 
vollständige Beschreibung selbst Ausgangspunkt für immer weitere Möglichkei-
ten wäre – Platons Sohn könnte sich in dieser möglichen Welt zweiter Ordnung 
nicht auf die Reise nach Sizilien gemacht und die Pythagoreer nie getroffen ha-
ben –, wäre ein derartiges Unterfangen schlicht zu umfangreich, da eine voll-
ständige fiktive Beschreibung alle Unbestimmtheiten durch Beschreibung besei-
tigen müsste.39 Hinsichtlich ihrer Offenheit besteht eine Parallele zwischen mög-
lichen und fiktiven Welten: beide sind nicht vollständig bestimmbar. Denn die 
Fiktion stößt nicht nur bei der Beschreibbarkeit von möglichen Welten an ihre 
Grenzen. Selbst ohne diesen Anspruch beschreibt sie in ihrer ureigenen Tätigkeit 
lediglich Wirklichkeitsbezüge und deren fiktive Extrapolationen anhand von 
Ausschnitten und nicht mit dem Anspruch auf Vollständigkeit. 

Fiktion und Möglichkeit gründen in der Wirklichkeit. Von ihr ausgehend 
spannen sie ihre Welten als kontrafaktische Alternativen auf, indem sie einzelne 
Bedingungen ändern und daraus neue Zusammenhänge ableiten. Die Virtualität 
lokalisiert innerhalb der Schnittmenge der beiden, greift die kontrafaktischen 
Welten auf, stellt sie dar und verortet sie. Sie geht damit über beide hinaus, in-
dem sie den Weg zurück zur Realität sucht: Wir können uns ihr zuwenden und 
sie durch den Computerbildschirm gewissermaßen wie durch Kripkes Fernrohr 
als eine andere Welt entdecken. Die mediale Vermittlung ermöglicht uns das Be-
treten, Teilhaben an, Interagieren mit, Beleben dieser Welt. Und dadurch wird 
sie ein virtueller, aber dennoch neuverorteter Teil unserer Wirklichkeit. Ihr Sein 
ist wirklicher als das Gespensterdasein der Möglichkeit oder die Ausschweifun-
gen der Fiktion, weil sie einen Ort hat, den wir referenzieren können, wenn wir 
von ihr als Welt sprechen. 

                                                             
39 Auch diesen Gedanken hat Borges in einer Fiktion zu Ende gedacht, in seiner Biblio-

thek von Babel: Sie enthält jeden Gedanken, der jemals gedacht wurde, in Buchform. 
Entsprechend absurd gestaltet sich die Arbeit der Bibliothekare: Kaum einer hat je ein 
Buch gefunden, in dem auch nur ein sinnvolles Wort steht – und um diejenigen, die 
Bücher mit ganzen Sätzen gefunden haben, ranken sich Legenden, die ebenfalls wie-
der irgendwo in der Bibliothek aufzufinden sind.  

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 | CYBERPLACES 

   

Bei Nelson Goodman finden wir einen weiteren Hinweis zum Verhältnis von 
Wirklichkeit und Virtualität. In seinem Buch Weisen der Welterzeugung40 ver-
tritt er die These, dass Menschen bei der Beschreibung der Welt bereits intuitiv 
weltschöpferisch tätig sind. So können die beiden Aussagen „Die Sonne bewegt 
sich immer“ und „Die Sonne bewegt sich nie“ in verschiedener Hinsicht zu-
gleich wahr sein, obwohl sie sich offenbar direkt widersprechen. Mit Blick auf 
Frege zeigt sich hier die Kontextabhängigkeit von Aussagen: Beide Sätze sind 
bezogen auf den jeweiligen Kontext wahr. Wir müssen nicht davon ausgehen, 
dass hier verschiedene Welten beschrieben werden, oder eine der Aussagen 
zwingend falsch sein muss. Der Bezugsrahmen ermöglicht beiden Aussagen, ne-
beneinander wahr zu sein. Es handelt sich um alternative Beschreibungsweisen 
der Welt, die aufeinander bezogen und in einander übersetzbar sind.41 Welche 
Beschreibung der Welt bzw. Version wir als die Realität anerkennen, ist laut 
Goodman eine Frage der Gewohnheit.42 

„Wir sind bei allem, was beschrieben wird, auf Beschreibungsweisen beschränkt. Unser 
Universum besteht sozusagen aus diesen Weisen und ist nicht aus einer Welt oder aus 
Welten.“43 

Unter Beschreibungsweisen der Welt versteht er nicht nur einfach Tatsachenaus-
sagen. Er zielt vielmehr auf unterschiedliche Systeme und Theorien ab, die die 
Welt beschreiben, sich dabei aber untereinander zu widersprechen scheinen. 
Physik und Metaphysik mögen beide unsere Wirklichkeit zum Gegenstand ha-
ben, ihre Erklärungen und Methoden stehen sich jedoch mehr gegenüber als dass 
sie sich ergänzen. Neben den sprachbasierten identifiziert er noch weitere Wei-
sen der Weltbeschreibung wie etwa die Kunst, die mit Hilfe von Farben, Tönen, 
Formen und Bewegungen ihre Sicht als künstlerische Welten zum Ausdruck 
bringt. Dabei handelt es sich um verschiedene Darstellungsformen, die innerhalb 
ihres Kontexts dasselbe beschreiben, nämlich die Wirklichkeit. Er geht aller-
dings nicht davon aus, dass es eine objektiv erfassbare und wahre Welt gibt, die 
nur in verschiedenen Versionen erzählt wird. Im Gegenteil, gerade diese Versio-
nen sind die Wirklichkeit. Goodman grenzt sich dabei entschieden von mögli-
chen Welten ab:  

                                                             
40 Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984. 
41 Vgl. Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 14 f. 
42 Vgl. Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 35. Siehe auch: Gersdorf, D.: Welt, 

Weltbeschreibung, Realität und Wahrheit. Tabula rasa 10 (1995). 
43 Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 75 

   

„Die vielen Welten, die ich zulasse, sind gerade die wirklichen Welten, die durch wahre 
oder richtige Versionen erzeugt werden und die diesen Versionen entsprechen. Mögliche 
oder unmögliche Welten, die angeblich falschen Versionen entsprechen, haben in meiner 
Philosophie keinen Platz.“44 

Dies wirft ein neues Licht auf den Komplex von Möglichkeit, Fiktion, Virtualität 
und Wirklichkeit: Wenn wir Goodman folgen, dann fallen mögliche Welten, wie 
wir sie unter anderem mit Kripke identifiziert haben, mit fiktiven Welten zu-
sammen. Denn jede kontrafaktische Bedingung führt dann nicht mehr zu einer 
separat existierenden möglichen Welt, sondern nur zu einer neuen Version der 
Weltbeschreibung. Die Geschichte von Platons Sohn besteht dann lediglich aus 
neu arrangierten Fragmenten der Wirklichkeit, die nicht Platons Leben in einer 
parallelen möglichen Welt erzählen, sondern die Fiktion vom Leben eines Men-
schen, der Platon recht ähnlich war und der einen Sohn hatte, der wie sein Vater 
Philosoph wurde. Der Witz dieser Erzählung liegt nicht in der Darstellung einer 
Alternative zu unserer historischen Wirklichkeit, sondern gerade in der metapho-
rischen Rückwendung auf diese, in der der Leser beispielsweise einen Bezug zur 
Lebenswelt von Gelehrten und ihren Familien im antiken Athen herstellen kann. 
Die Teilmenge denkmöglicher Welten, die jenseits der Fiktion liegen, verwirft 
Goodman als unwirklich, weil sie keine Beschreibung der Welt sein können. 
Fiktive Welten, die den Rahmen der Logik überschreiten, also widersprüchliche 
konstitutive Annahmen beinhalten, sind dagegen unproblematisch, da Logik 
selbst nur eine Art der Beschreibung ist, der nicht notwendigerweise gefolgt 
werden muss. Kontrafaktische Welten sind für Goodman als Fiktionen also ins-
gesamt Teil der Wirklichkeit. 

„Ob geschrieben, gemalt oder gespielt, die Fiktion trifft in Wahrheit weder auf nichts 
noch auf durchsichtige mögliche Welten zu, sondern, wenn auch metaphorisch, auf wirk-
liche Welten. Ungefähr so, […] daß das bloß Mögliche [...] – sofern es überhaupt zulässig 
ist – innerhalb des Wirklichen liegt, können wir auch hier, in einem anderen Kontext, sa-
gen, daß die sogenannten möglichen Welten der Fiktion innerhalb von wirklichen Welten 
liegen. Die Fiktion operiert in wirklichen Welten sehr ähnlich wie die Nicht-Fiktion. Cer-
vantes, Bosch, Goya – nicht weniger als Boswell, Newton und Darwin – nehmen und zer-
legen uns vertraute Welten, schaffen sie neu, greifen sie wieder auf, formen sie in bemer-

                                                             
44 Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 | CYBERPLACES 

   

kenswerten und manchmal schwer verständlichen, schließlich aber doch erkennbaren – 
d.h. wieder-erkennbaren – Weisen um.“45 

Jede Fiktion ist demnach eine Weltbeschreibung, die gemäß ihres Bezugsrah-
mens wahr und wirklich ist. In diesem Sinne beziehen sich virtuelle Welten 
ebenso wie Fiktion zumindest metaphorisch auf wirkliche Welten. Auch sie 
transformieren uns bekannte Weltbeschreibungen in neue, gestalten sie um und 
setzen verschiedene Elemente neu zusammen. Sie ordnen, ergänzen, tilgen, tei-
len, setzen zusammen, deformieren und gewichten.46 Diese neu geschaffenen 
Welten überschreiten Goodman zufolge nicht die Wirklichkeit, sondern be-
schreiben sie lediglich in einem anderen Kontext. 

Die virtuelle Welt ist im Sinne Goodmans ebenfalls eine erzeugte Welt. Sie 
unterscheidet sich qualitativ von anderen Formen. Sie ist dem Spiel ähnlich, ver-
lagert es aber an einen virtuellen Ort und verändert die Interaktionsmöglichkei-
ten. Sie ist einem Roman ähnlich, wenn sie eine durchdachte Geschichte wieder-
gibt, bietet dabei jedoch die Möglichkeit, den Ablauf zu beeinflussen. Sie ist 
dem Bild ähnlich, kann aber aus vielen Perspektiven betrachtet werden. Sie ist 
schlichtweg eine eigene Form der Welterzeugung. 

Goodmans Ansatz bietet uns eine Sicht auf mögliche, fiktive und virtuelle 
Welten, mit der wir auf das Gespensterdasein von Welten verzichten können, 
die, wie wir etwa bei Kripke gesehen haben, als neben der Wirklichkeit existie-
rend postuliert werden. Wir müssen nicht die Metapher vom Fernrohr bemühen, 
mit dem wir aus der Wirklichkeit in eine dargestellte mögliche Welt blicken 
können, die ansonsten nur gedacht oder beschrieben, jedoch niemals hätte erfah-
ren werden können. Rein mögliche Welten haben in Goodmans Philosophie kei-
nen Platz. Fiktion und Virtualität sind Arten der Welterzeugung neben anderen 
und als solche Teil der Wirklichkeit.47 Ein virtueller Ort kann wie ein materiell 
wirklicher deiktisch referenziert werden, wobei die virtuelle Welt zunächst me-
dial vermittelt betreten werden muss. Auch ist Goodmans Ansatz intuitiv greif-
barer. Er zwingt uns nicht die Annahme auf, wir verließen die Wirklichkeit und 
reisten in fiktive Welten, wenn wir in einem Roman lesen oder ein Computer-
spiel spielen. Doch geht dabei verloren, dass es sich bei fiktiven und auch virtu-

                                                             
45 Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 129 f. Vgl. Goodman, N.: Tatsache Fik-

tion Voraussage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, S. 4, 70 ff, 78. 
46 Vgl. Goodman, N.: Weisen der Welterzeugung, S. 125.  
47 Die sprachlogische Problematik der Referenzierung kontrafaktischer Entitäten kann 

Goodman auf diese Weise nicht lösen, aber das ist für unsere Betrachtung nicht maß-
geblich. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 77 

   

ellen Welten um eigenständige Sinnzusammenhänge handelt, die zwar grundle-
gend mit der Wirklichkeit verbunden sind, aber doch mehr umfassen als neu ar-
rangierte Fragmente der Wirklichkeit. 

Trotz aller Differenzen zwischen den Ansätzen von Kripke und Goodman 
lassen beide eine Bestimmung der virtuellen Orte als Teil der Wirklichkeit im 
Sinne der Neuverortung zu, wie gezeigt wurde. Im Hinblick auf dieses Ergebnis, 
als sein Aufzeigen ein Ziel dieser Arbeit ist, handelt es sich um alternative Hin-
führungen mit unterschiedlichen Voraussetzungen, die sich gegenseitig ergän-
zen. 

3.2.4  Der Ort als verbindende Struktur 

Die materielle Welt stellt sich uns räumlich ausgedehnt dar. Jede Person und je-
des Ding hat seinen Platz. Belebte Orte strukturieren unsere Lebenswelt. Nach 
unseren Betrachtungen von möglichen, fiktiven und virtuellen Welten stellt sich 
die Frage nach der Lokalisierung der virtuellen Orte.  

Mögliche Welten im Sinne Kripkes sind kontrafaktische Alternativen zur 
Wirklichkeit, die zwar darin gründen, sich hinsichtlich bestimmter Bedingungen 
jedoch davon unterscheiden. Sie sind nicht wirklich, existieren jedoch als Mög-
lichkeiten und können auch sprachlich referenziert werden. Der Bezug zur Wirk-
lichkeit ist unter anderem auch räumlicher Natur. In der bereits beschriebenen 
möglichen Welt, in der Platon einen Sohn hat, können die beiden die Agora in 
Athen besucht haben. Die Agora als Ort ist Teil dieser möglichen Welt, wie auch 
unserer materiellen Wirklichkeit. Die beiden besuchen nicht etwa einen beliebi-
gen möglichen Ort, sondern den selben, allerdings in einem möglichen und nicht 
wirklichen Kontext. Es ist ebenso denkmöglich, dass dem Sohn des Platon eines 
Tages eine Statue auf der Agora errichtet wurde. Während jeder mögliche 
Standort auf dem Platz eigene mögliche Welten konstituiert, die sich untereinan-
der in nichts als dieser Bedingung unterscheiden, so steht die Statue doch stets 
an einem Ort, den wir als Agora kennen und der der selbe in den möglichen 
Welten wie auch in unserer Wirklichkeit ist. Diese Art der Identität ist jedoch 
nicht ortsspezifisch, sondern ein Anwendungsfall von Kripkes Querweltein-
Identität. Stellen wir uns vor, Platon und sein Sohn träfen auf der Agora in der 
möglichen Welt auf Aristoteles, so wäre dieser ebenfalls identisch mit dem wirk-
lichen Aristoteles. Wenn wir ferner eine mögliche Welt in Betracht ziehen, in 
der es keine Menschen gibt, so sind dort auch keine von Menschenhand geschaf-
fenen Orte wie die Agora von Athen zu finden, die mit denen unserer wirklichen 
Welt identisch wären. Es gibt also Orte in möglichen Welten, die mit wirklichen 
identisch sind. Dennoch kommen weder alle möglichen Orte in der Wirklichkeit 
vor, noch alle wirklichen Orte in jeder möglichen Welt. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 | CYBERPLACES 

   

Fiktive Welten verwenden wirkliche Orte oftmals als Vorlage. Wie bereits 
dargelegt, handelt es sich beim London des Sherlock Holmes nicht um die wirk-
liche Stadt im Jahre 1888, sondern um eine gleichartige fiktive Umgebung. Ihre 
Orte sind wirklichen Orten nachempfunden. Der Leser wird ermutigt, sie sich so 
vorzustellen wie die wirklichen Vorlagen, die er aus persönlicher Erfahrung oder 
aus Berichten kennen mag. Fiktive Handlungen können sich an Orten abspielen, 
die der Wirklichkeit entlehnt sind oder völlig neue Welten erschaffen, die keine 
Pendants in der wirklichen Welt haben. Ein direkter Bezug abseits vom Aspekt 
der Vorlage besteht zwischen wirklichem und fiktionalem Ort nicht. Allerdings 
kann die Vorlage in beide Richtungen wirken: Nicht nur fiktive Orte werden von 
der Wirklichkeit inspiriert, sondern auch wirkliche Orte erfahren eine inhaltliche 
Bereicherung durch einen fiktionalen Bezug. Ein bekanntes Beispiel ist die fran-
zösische Gemeinde Illiers, die im fiktiv-autobiografischen Roman-Zyklus „À la 
recherche du temps perdu“ von Marcel Proust eine bedeutende Rolle spielt. Die 
darin erwähnten Details decken sich größtenteils mit der Wirklichkeit, weswe-
gen Touristen die Kleinstadt aufsuchen, um auf den Spuren des Autors zu wan-
deln, die ihnen aus dem Roman bekannt sind. Allerdings nannte Proust den fik-
tiven Ort nicht beim Namen seines wirklichen Vorbilds sondern taufte ihn 
Combray. Auf Druck der Touristen, die in Illiers stets nach Combray suchten, 
wurde der Ort im Jahr 1971 schließlich in Illiers-Combray umbenannt.48 Es zeigt 
sich hier eine Vermischung von literarischer Fiktion und Wirklichkeit. Der Ort 
aus Prousts persönlicher Geschichte wird zur Vorlage eines fiktiven Orts, der 
wiederum auf den wirklichen Ort zurückwirkt. 

Diese beidseitige Beeinflussung finden wir auch bei virtuellen Welten: Vor 
dem Bau eines größeren Gebäudes wird häufig eine virtuelle Simulation erstellt, 
die sowohl die wirkliche Umgebung wie auch das geplante Gebäude umfasst. 
Auf diese Weise können sich die Planer bereits in der virtuellen Welt einen Ein-
druck vom zukünftigen Gebäude machen und entscheiden, ob es sich in die be-
stehende Umgebung wie Stadtteil oder Landschaftsform wie gewünscht einpasst 
oder Änderungen am Konzept notwendig sind. Die wirkliche Welt ist hier Vor-
lage für die virtuelle Welt, die einen Blick in die mögliche Welt gewährt, in der 
das Gebäude bereits verwirklicht ist. Der Inhalt der virtuellen Welt, das Erleben 
der dargestellten Möglichkeit, ist wiederum Ausgangspunkt für eine Änderung 
der Wirklichkeit. Wie schon bei den Orten der möglichen Welt erwähnt, gilt 

                                                             
48 Vgl. Welter, U.: Auf den Spuren von Marcel Proust. In einem Dörfchen in Frankreich 

vermischen sich Realität und Literatur. 14.11.2013. http://www.deutschlandradio 
kultur.de/auf-den-spuren-von-marcel-proust.1013.de.html?dram:article_id=268991 
(Zugriff am 11.6.2015) 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 79 

   

auch hier die Querweltein-Identität in Bezug auf die Identität des wirklichen und 
des virtuellen Orts: Beide bezeichnen den selben Ort. Doch darüber hinaus ist 
der virtuelle Ort selbst Teil der Wirklichkeit.49 Wirkliche Orte zeichnen sich zu-
nächst dadurch aus, dass sie subjektiv direkt erfahrbar sind. Wir können sie erle-
ben, wahrnehmen, erforschen und beleben. Sie zeigen sich uns als das, was sie 
sind, vermittelt durch unseren Leib. Wir, die wir dadurch selbst in dieser Welt 
verkörpert sind und so unseren ureigenen Ort besitzen, können uns an einen Ort 
begeben und ihn direkt erfahren. Doch daneben gibt es Orte in der Wirklichkeit, 
die wir zwar erfahren können, jedoch aufgrund praktischer Umstände noch nicht 
persönlich erfahren haben. Wir kennen solche Orte nur aus Beschreibungen und 
Fotografien, es besteht also kein persönlicher Bezug. Dennoch bezeichnen wir 
solche Orte als wirklich. Die ukrainische Stadt Tschernobyl etwa ist Symbol für 
die Gefahren der Kernkraft, sowie ein Ort, an dem sich jener Schrecken manifes-
tiert hat. Die Stadt ist weitläufig bekannt, doch nur wenige Menschen kennen sie 
aus der direkten Erfahrung. Dennoch ist sie unbestreitbar ein Teil der Wirklich-
keit. Die Stadt Gotham City hingegen ist eine fiktive Großstadt im Universum 
von DC-Comics50 und ebenso weithin bekannt. Sie ist ein Sinnbild für eine Met-
ropole als düsterem Moloch, in der Kriminalität und Korruption herrschen. New 
York wird beizeiten mit diesem Spitznamen belegt. Zweifelsfrei handelt es sich 
dabei um einen fiktiven Ort, obwohl es zahlreiche Beschreibungen davon gibt. 
Wie kann ein Mensch, der beide Städte nie betreten hat und sie lediglich aus Ge-
schichten kennt, die mit den eigenen Alltagserfahrungen nur schwer vergleich-
bar sind, nun urteilen, welche wirklich ist und welche nicht? Der Schlüssel ist 
die Verbundenheit mit dem Geflecht der wirklichen Orte. Es gibt einen Weg, auf 
den man sich von jedem Ort der materiellen Wirklichkeit aus begeben kann, der 

                                                             
49 „Das ‚Setzen‘ der Realität ist nichts Willkürliches, sondern ein durch Erleben, Wahr-

nehmen, Denken, durch den Erfahrungsinhalt selbst motiviertes, teilweise abgenötig-
tes, ‚anerkanntes‘ Setzen; das Reale selbst wird nicht etwa von uns geschaffen, son-
dern nur als solches bestimmt, methodisch im fortschreitenden Prozeß der Wissen-
schaftsentwicklung, im Zusammenwirken der Geister, also als Niederschlag des in-
tersubjektiven, überindividuellen Denkens, des logischen Gesamtgeistes. Diese objek-
tiv-empirische Realität schließt eine gewisse Identität der Objekte nicht aus, sie ist 
von der absoluten Wirklichkeit des ‚An sich‘ zu unterscheiden, auf die sie hinweist. 
Die Körperwelt hat empirische Realität und ist phänomenal, das Geistige ist unmittel-
bar, absolute Realität.“ R. Eisler, zit. n. Steurer, S.: Schöne neue Wirklichkeiten: die 
Herausforderung der virtuellen Realität. Wien 1996, S. 88. 

50 DC Entertainment, New York, USA, gegründet 1934. Bekannt für die Comicserien 
Batman und Superman. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 | CYBERPLACES 

   

nach Tschernobyl führt. Dieser Weg muss nicht zu Fuß absolviert werden und er 
lässt sich mit abstrakten Raumkoordinaten zwar nachzeichnen, wenn auch nicht 
dadurch ersetzen. Selbst wenn wir nicht alle Orte konkret angeben können, die 
man auf dem Weg durchqueren muss, so ist uns doch bewusst, dass es diesen 
Weg voller wirklicher Orte gibt. Dies macht Tschernobyl zu einem Ort, der Teil 
der Wirklichkeit ist. Nach Gotham City gibt es keinen derartigen Weg. Wir kön-
nen eine Beschreibung des Ortes heranziehen, wie etwa ein Comicheft oder ei-
nen Film der Batman-Reihe, um uns einen sekundären Eindruck zu verschaffen. 
Aber wir können den Ort nicht betreten. Er ist in diesem Sinne nicht Teil der 
Wirklichkeit. 

Virtuelle Orte in computergenerierten Welten überwinden diese Problematik. 
So ist die virtuelle Stadt Tristram in der Spielwelt Sanktuario der Computer-
spiel-Trilogie Diablo51 einer großen Anzahl von Computerspielern bekannt. In-
nerhalb des Spiels dient die Stadt als Ausgangspunkt für Beutezüge, als Han-
delsplatz, sowie als geschützter Rückzugsort. Aus der Wirklichkeit führt kein 
Weg in diese Stadt, der auf eigenen Füßen zu bewältigen wäre. Dennoch kann 
sie betreten werden. Der Computer übernimmt dabei die Vermittlung und lässt 
den Spieler in eine Spielfigur schlüpfen, mittels derer er den Ort wahrnehmen, 
erleben und beleben kann. Dieses Erleben ist kein unmittelbares, sondern ein 
technisch vermitteltes, das die sinnliche Wahrnehmung selbstverständlich ein-
schränkt, jedoch nicht verhindert, und dadurch ein aktives Erleben ermöglicht. 
Der Spieler begibt sich nicht physisch nach Tristram und auch nicht in einer 
Form der Telepräsenz, die lediglich sein Bild und seine Worte an andere Ge-
sprächsteilnehmer übermittelt. Vielmehr interagiert er durch den Computer in 
einer anderen Welt. Es gibt also einen beschreibbaren Weg aus der materiellen 
Wirklichkeit in die virtuelle Stadt Tristram. Er führt zu einem Computer, der den 
Zugang zur Spielwelt herstellen kann und über die nötige Ausstattung zur Dar-
stellung und Eingabe verfügt. Ein Comicheft dagegen ermöglicht zwar den Blick 
auf einen Ort der Fiktion, es verschafft aber gerade keinen Zugang im Sinne ei-
nes weitgehend ungebundenen Agierens und Erfahrens abseits der Darstellung 
durch den Autor. 

3.2.5  Virtuelle Orte als Erweiterungen der Wirklichkeit 

Ab diesem Punkt der Analyse kann nicht mehr davon gesprochen werden dass 
virtuelle Orte einfach Teil der materiellen Wirklichkeit sind. Dennoch heben sie 
sich durch ihre Betretbarkeit in ganz fundamentaler Weise von den Orten in 
möglichen oder fiktiven Welten ab. Obwohl sie nicht materiell sind, scheinen sie 

                                                             
51 Blizzard North & Blizzard Entertainment, Irvine, USA. 1996, 2000, 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 81 

   

dennoch ein eigenständiger Teil der Wirklichkeit zu sein und dem Kontinuum 
der wirklichen Orte anzugehören, wenngleich die Verbindung dazu eher unkon-
ventionell ist. Sie liegen gewissermaßen hinter dem Nebeneinander der materiel-
len Orte, bilden örtliche Ausstülpungen mit weiteren Verzweigungen in die ma-
terielle Welt. Dieses Bild zeigt die enormen Möglichkeiten virtueller Orte in der 
Kombination mit globaler Vernetzung: Sie bilden Orte, die selbst nur medial 
vermittelt Teil der Wirklichkeit sind und auf diese Weise hinter dem Kontinuum 
materieller Orte stehen. So verbinden sie Menschen in örtlicher Weise, die phy-
sisch gesehen eine große Distanz trennen mag. Oder auch jene, die sich im sel-
ben Raum befinden. Das Zusammenkommen am virtuellen Ort negiert die phy-
sische Distanz der Nutzer – anders ausgedrückt: Er verortet die Nutzer zusam-
men im Medium. 

Wir haben den Begriff der Virtualität bisher im Sinne der spezifischen Da-
seinsweise von computergenerierten Welten vornehmlich modal als interaktive 
Darstellung von Möglichkeiten in Kombination mit Elementen der Fiktion ge-
fasst. Im Folgenden soll ein kurzer Abriss seiner Begriffsgeschichte den Bedeu-
tungsumfang erweitern. 

3.2.6  Begriffsgeschichte der Virtualität 

Der Begriff der Virtualität stammt vom lateinischen Adjektiv virtualis und meint 
‚zu virtus gehörig‘. Virtus wiederum leitet sich von vir ab und bedeutet ur-
sprünglich Mannheit, übertragen Tüchtigkeit und Tugend, auf Gegenstände be-
zogen Güte oder Kraft. In der lateinischen Bibelübersetzung wird das griechi-
sche dynamis regelmäßig mit virtus übersetzt, anstelle von potentia oder vis, die 
wiederum mehr mit Gewalt und Macht konnotiert sind. Im Neuen Testament 
meint dynamis die Kraft, die zu Wundertaten befähigt, aber auch das Wunder 
selbst.52 Peter Roth weist eine erste Verwendung des Begriffs virtualis in der 
mittelalterlichen Theologie nach. Er wird zunächst im Zusammenhang mit der 
Natur der Seele und mit der Anwesenheit des Leibes Christi in der Eucharistie 
verwendet.53 Hildebert von Lavardin, Bischof von Le Mans, schreibt dazu An-
fang des 12. Jahrhunderts:  

„Denn nur an einem einzigen Ort ist er [der Leib Christi] in natürlicher Weise (modo na-
turali), an mehreren Orten aber der Kraft nach (modo virtuali). An einem durch die Natur, 

                                                             
52 Vgl. Roth, P.: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen. In: Ders. u. 

a. (Hrsg.): Die Anwesenheit des Abwesenden. Augsburg: Wißner 2000, S. 33. 
53 Vgl. Roth, P.: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen, S. 33 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 | CYBERPLACES 

   

an mehreren durch göttliche Gnade und Virtus. An einem in körperlicher Weise (corporali 
modo), an mehreren in geistiger Weise (modo spirituali).“54  

Diese Stelle zeigt die Verwendung des Begriffs Virtualität als etwas der Kraft 
nach Wirkendes, modo virtuali. Die Anwesenheit des Leibes Christi ist hier 
nicht nur rein potentieller Natur. Sie ist ihrer wirkenden Kraft nach gegeben und 
ist damit weder fiktional oder illusorisch, vielmehr hat sie reale Wirkung.55 
Wirklich im Sinne von materiell ist sie nicht, denn der Leib kann natürlicher-
weise nur an einem Ort sein, wie Hildebert richtig feststellt. Wir können daraus 
eine vorläufige Begriffsdefinition der Virtualität gewinnen: Auch technisch rea-
lisierte virtuelle Welten sind demnach nicht nur real, sondern wirklich, indem sie 
der Kraft nach wirken und die Wirklichkeit beeinflussen. Sie sind keine reinen 
Fiktionen, keine Täuschungen, keine Träume. Sie unterscheiden sich von der 
wirklichen Welt prinzipiell dadurch, dass sie trotz ihrer Wirkung nicht materiell 
gegeben sind. Elena Esposito schreibt dazu: 

„Das Wort ‚virtuell‘ selbst hat eigentlich nichts mit der Fiktion zu tun: Es stammt aus der 
Optik und bezieht sich auf die im Spiegel reflektierten Bilder. Der Spiegel ‚repräsentiert‘ 
nicht eine alternative Realität [...], sondern ‚präsentiert‘ dem Beobachter die reale Realität 
aus einem anderen Blickwinkel und erweitert dadurch sein Beobachtungsfeld. Ebenso ‚re-
präsentiert‘ die virtuelle Wirklichkeit keine fiktionale Realität, sondern sie ‚präsentiert‘ 
dem Beobachter die Realität der Fiktion – also eine alternative Möglichkeitskonstruktion, 
die seinen Kontingenzbereich unabhängig von der Perspektive desjenigen erweitert, der 
die Fiktion produziert hat. [...] Der Benutzer von Projektionen einer virtuellen Wirklich-
keit muß wissen, daß die Realität, mit der er zu tun hat, von seinen Interventionen abhän-
gig ist und nicht autonom existiert.“56 

Und noch in einem weiteren Hinblick ist Hildeberts Analyse von Bedeutung. 
Die Nutzer virtueller Welten erfahren darin eine virtuelle körperliche Verortung. 
Das heißt, sie steuern in der Regel einen sogenannten Avatar, also einen virtuel-
len Stellvertreter, aus dessen Perspektive sie die Welt aktiv erkunden. Psycholo-
gische Studien weisen darauf hin, dass sich Spieler stark mit ihren Avataren 
                                                             
54 Hildebertus Cenomenensis: De sacramento altaris, PL 171, 1150C – 1151A. Zit. n. 

Roth, P.: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen, S. 36. 
55 Siehe dazu auch Zorn, D.-P.: Textflächen und Denktiefen. Zur Virtualität philosophi-

scher Reflexionen. In: Röttgers, K.; Schmitz-Emans, M. (Hrsg.): Oben und unten. 
Oberflächen und Tiefen. Essen: Die Blaue Eule 2013, S. 103-111. 

56 Esposito, E.: Fiktion und Virtualität. In: Krämer, S. (Hrsg.): Medien, Computer, Rea-
lität. Frankfurt am Main 1998, S. 287 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 83 

   

identifizieren, sich durch sie in der virtuellen Welt präsent fühlen.57 Sybille 
Krämer spricht in diesem Zusammenhang gar von einer „beidseitig durchlässi-
ge[n ...] elektronische[n] Nabelschnur“58. Ferner existiere der Körper des Nut-
zers demnach zweifach, als materieller Leib und semiotischer Körper, die durch 
eben jene Nabelschnur verbunden seien. Folgt man Hildeberts Gedanken vor 
diesem Hintergrund erneut, also der Auffassung, dass der Mensch gewordene 
Sohn Gottes seiner menschlichen Natur zufolge modo naturali nur an einem Ort 
sein kann, modo virtuali jedoch an mehreren Orten der Kraft nach, so ergibt sich 
daraus eine neue Hinsicht, nämlich dass der User modo virtuali im Avatar inner-
halb der virtuellen Welt virtuell präsent ist. Der Avatar erscheint als eine Veror-
tung des Leibes, inklusive der Eigenschaft, Schaden nehmen oder sich weiter-
entwickeln zu können. Aus der virtuellen Präsenz des Users im Avatar, der vir-
tuellen Körperlichkeit des Avatars in der virtuellen Welt, und dem Ortscharakter 
des Leibes, und damit wohl auch dem des virtuellen Körpers des Avatars, der 
dort dieselbe Orientierungsfunktion erfüllt, lässt sich der Avatar damit per se als 
virtueller Ort beschreiben, ungeachtet eines möglichen Ortscharakters der virtu-
ellen Welt selbst. 

Auch Thomas von Aquin macht Gebrauch vom Begriff der Virtualität. Er 
unterscheidet virtualis zunächst als Ausdruck einer Modalität, ‚die Kraft eines 
Dinges betreffend, von ihr ausgehend‘, von einer besonderen Potentialität als 
‚der Kraft oder Macht oder der Möglichkeit nach seiend‘. In der ersten Bedeu-
tung spricht er von einer quantitas virtualis, die der Seele, den Affekten, den 
Engeln und Gott zukommt. Wenn sie eine quantitas corporea berührt, wird, an-
ders als bei der Berührung zweier Körper, die berührende Kraft nicht selbst be-
rührt, z. B. beim Kontakt der Seele mit dem Körper oder dem Kontakt Gottes 
mit der Schöpfung. Im zweiten Wortsinn gebraucht Thomas virtualis synonym 
zu potentialis. Er unterscheidet dabei zwei Arten der Hervorbringung: Zum ei-
nen gemäß der Gattungsgleichheit im Sinne von Aristoteles, bei dem Ähnliches 
nur aus Ähnlichem hervorgeht, zum anderen gemäß Einbegreifung der Kraft 

                                                             
57 Vgl. Biocca, F.: The Cyborg’s Dilemma: Progressive Embodiment in Virtual Envi-

ronments. In: Journal of Computer-Mediated Communication, 3(2), 1997 [unpagi-
niert]. – An diesen Gedanken anknüpfend kann man die Rückverortung des Virtuellen 
z. B. auf ‚Conventions‘ beobachten, auf denen sich die Spieler in der realen Welt in 
den Kostümen der Helden oder Avatare aus ihren Spielen treffen. 

58 Krämer, S.: Verschwindet der Körper? Ein Kommentar zu computererzeugten Räu-
men. In: Maresch, R.; Werber, N.: Raum – Wissen – Macht. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2002, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 | CYBERPLACES 

   

nach im Sinne der Urzeugungslehre: forma effectus virtualiter continetur in 
causa – Die Form des Bewirkten ist der Kraft nach in der Ursache enthalten.59 

Peter Roth argumentiert dazu, dass der Begriff virtualis in der mittelalterli-
chen Theologie anders verwendet werde als das ‚virtuell‘ der Computerwelt. 
Thomas würde eine Computersimulation effectus, nicht causa nennen, die er-
zeugten Bilder auf dem Bildschirm seien aktuell und könnten daher auch nicht 
als virtualis bezeichnet werden. Allenfalls könne man den Begriff für Informati-
onen auf einem Datenträger verwenden, weil sie das Vermögen hätten, mit elekt-
rischem Strom und dem passenden Programm ihre Wirkung zu entfalten, gleich-
sam wie Wärme und Feuchtigkeit die im Samen virtualiter vorhandene Pflanze 
zu aktualisieren vermöchten.60 Genau in diesem Sinne werden wir uns den Da-
tenträger als Ort der Information in Kapitel 5 genauer ansehen. 

Roths Kritik scheint allerdings am Kern der Angelegenheit vorbei zu gehen. 
Zugegeben, die Bilder auf dem Computerdisplay sind aktuell, wirklich und per 
se nicht als virtuell fassbar. Doch was wird eigentlich dargestellt? Diese Frage 
stellt sich ganz grundsätzlich schon bei der Fernsehtechnik. Nachrichtentech-
nisch gesehen erscheint, sofern keine Störungen auftreten, das gleiche Bild auf 
dem Empfängergerät, das vom Sender ausgestrahlt wurde. Dabei ist es zunächst 
unerheblich, ob es sich um ein Testbild oder die Übertragung eines Krimis oder 
einer Bundestagsdebatte handelt. Inhaltlich mögen Parallelen zu finden sein, 
doch es zeigt sich ein Unterschied: Während es beim Testbild vorrangig um das 
aktuelle Bild geht, so offenbaren die Bilder der anderen Fall erst im jeweiligen 
Zusammenhang ihren Sinn. Nicht dem aktuellen Bild des maskierten Mörders 
gilt das ganze Unterfangen, sondern der bildhaften Erzählung einer spannenden 
Geschichte, die sich, ebenso wie der Redebeitrag eines Abgeordneten, eben nicht 
im aktuellen Bild niederschlägt, sondern im Kontext – und auch vielleicht sogar 
gerade in dem, was nicht gezeigt oder gesagt wird. Eben dieser Zusammenhang, 
den Krimi und Debatte in unterschiedlicher Weise herstellen, wirkt als etwas auf 
dem Bildschirm Dargestelltes der Kraft nach, obwohl es nicht präsent ist, und 
lässt sich als solches nicht auf eine Reihe von aktuellen Bildern und Tönen redu-
zieren.  

Für computergenerierte Umgebungen gilt das ungleich mehr. Die Darstel-
lung eines Tatorts im bereits erwähnten Computerspiel um Sherlock Holmes ist 
als Bild auf dem Schirm in der Tat aktuell. Dieses Bild wird jedoch erst im Kon-
text des Spiels zum Tatort, der die Kombinationsfähigkeiten des Spielers fordert 
und ihn in der Rolle des Detektivs weitere Schritte planen lässt. Nicht das Bild 

                                                             
59 Vgl. Roth, P.: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen, S. 38. 
60 Vgl. Roth, P.: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 85 

   

selbst ist virtuell, sondern die Welt, die sich uns ausschnitthaft auf dem Bild-
schirm zeigt, und deren Verlauf wir maßgeblich steuern, obwohl es sich dabei 
nicht um die gewohnte materielle Wirklichkeit handelt. 

Abweichend von dem hier gebrauchten Begriff plädiert Stephan Günzel für 
ein Verständnis von ‚virtuell‘, das nicht den virtuellen Ort, sondern die Mög-
lichkeit der virtuellen Anknüpfung an ihn in den Blick nimmt. Obwohl unter 
dem Virtuellen hier und im Folgenden vor allem eine konkrete Verortung ver-
standen werden soll, eröffnet seine Erläuterung doch die Möglichkeit, das Voll-
zugshafte an der Ver-ort-tung zu begreifen: 

„So wird all das virtuell genannt, was außerhalb des Rahmens einer Anwendung liegt und 
momentan nicht sichtbar ist, aber potentiell zur Ansicht kommen kann. Nicht der Text in 
einem Editorprogramm ist damit insgesamt virtuell (weil er ‚nur‘ als Datensatz im Spei-
cher und nicht etwa auf Papier materialisiert vorliegt), sondern nur der – zumeist größere 
– Teil, welcher eben nicht im Fenster der Anwendung zu sehen ist und erst durch Scrollen 
‚ins Bild‘ kommen kann, d. h. im Rahmen des Bildschirms sichtbar wird.“61 

Günzel führt diesen Gedanken auf Gilles Deleuze zurück, der die aristotelische 
Ontologie dahingehend kritisiert, dass Mögliches zwar unverwirklicht bleiben 
kann, jedoch nur auf eine bestimmte Weise verwirklicht werden kann. Deleuze 
unterscheidet zwischen der Verwirklichung als Aktualisierung und der Sachhal-
tigkeit als Realgehalt, weswegen etwas real sein kann, ohne verwirklicht worden 
zu sein. „Eben dies trifft auf das Virtuelle im Sinne der Bildschirmansicht zu: Es 
hat keine physische Wirksamkeit, insofern es nicht der Welt der Kausalzusam-
menhänge angehört, kann aber dennoch sachlich bestimmt sein.“62 Günzel führt 
Kants bereits erwähntes Beispiel von den Hundert Talern sowie Geld im Sinne 
eines abstrakten Zahlungsmittels als Muster für virtuelle Existenz an. Überhaupt 
seien Werte allgemein wie auch die Gesetzgebung virtueller Natur. Dazu unter-
scheidet er mit Agamben eine reine Virtualität als ‚Möglichkeit‘, etwa zur Ge-
setzgebung durch einen Souverän, von einer realisierten Virtualität im Sinne ei-
ner erfolgten Gesetzgebung:63 

                                                             
61 Günzel S.: Außerhalb des Bildes – das Off als Virtualität. In: Paradoxalität des Me-

dialen. Festschrift für Dieter Mersch. Hrsg. von Jan-Henrik Möller, Jörg Sternagel, 
Lenore Hipper. München: Fink 2013, S. 161 f. 

62 Günzel S.: Außerhalb des Bildes – das Off als Virtualität, S. 162. 
63 Vgl. Günzel S.: Außerhalb des Bildes – das Off als Virtualität, S. 162 ff.; vgl. Deleu-

ze, G.: Differenz und Wiederholung, S. 264 ff.; vgl. Kant, I.: KrV, A 599. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 | CYBERPLACES 

   

„Agambens radikales Beispiel ist die Etablierung von Lagern im zwanzigsten Jahrhundert, 
wo gerade mit einem Entzug der Geltung des Gesetzes (also dem Nichtreal-Sein der Vir-
tualität), eine räumliche Konkretisierung erfolgt. Nicht der Ort des Lagers bedingt damit 
die Ausnahme vom Gesetz, sondern das Lager ist die Materialisierung der Ausnahme, die 
aus der Souveränität als reiner Virtualität resultieren kann.“64 

Für die Bestimmung der virtuellen Orte ist die Unterscheidung von reiner und 
realisierter Virtualität sehr fruchtbar. Während es sich demnach bei reiner Vir-
tualität um die reine Möglichkeit einer Virtualisierung handelt, bezeichnet die 
realisierte Virtualität die tatsächliche virtuelle Darstellung. So ist der Text eines 
mehrseitigen Dokuments, der aktuell auf dem auf Bildschirm zu sehen ist, als 
realisierte Virtualität aufzufassen, während der nicht sichtbare Teil rein virtuell 
bleibt. Diese Differenz gewinnt im Bezug auf eine komplexe virtuelle Umge-
bung umso mehr an Gewicht. Die folgende Untersuchung konzentriert sich da-
her auf die realisierte Virtualität. 

3.2.7  Welterzeugung 

Eine Anwendung dieser Differenz auf die Minecraft-Welt zeigt, dass die bereits 
erwähnte maximale Fläche einer Spielwelt unvorstellbare 60 Millionen Quadrat-
kilometer beträgt und in dieser Form etwa 90 Terabyte Speicherplatz benötigt. 
Tatsächlich handelt es sich dabei um einen theoretischen Maximalwert, da eine 
Minecraft-Welt prozedural, eben: vollzugshaft generiert wird. Dies ist eine Be-
sonderheit, da die Welten vieler Computerspiele bereits vorproduziert vorliegen. 
Bei Minecraft hingegen existiert die Spielwelt als Ganzes nicht von Anfang an. 
Konkret hat sie beim erstmaligen Start eine Ausdehnung von 400 mal 400 Blö-
cken, wobei sich die Spielfigur in der Mitte befindet. Bewegt sie sich in eine 
Richtung, so wird die Welt in einem Bereich von 160 Blöcken um sie herum dy-
namisch erweitert. Sie ‚wächst‘ in dem Maße, in dem der Spieler sie erforscht, 
wandelt sich also sukzessive von reiner zu realisierter Virtualität. 

Die Generierung der Welt erfolgt anhand eines Algorithmus auf der Basis 
von Zufallszahlen. Sie ist, wenn man so will, der dreidimensionale Graph einer 
Funktion und kann daher bis an die technischen Grenzen erweitert werden. 
Dadurch wird erreicht, dass Blöcke nicht einfach zufällig aneinander gereiht 
werden, sondern eine sinnvoll aufgebaute und zusammenhängende Landschaft 
entsteht. Zuerst wird ermittelt, auf welches Biom (Landschaftstypen wie Wald, 
Wüste oder Ebene) die Spielfigur trifft. Unter Verwendung festgelegter Texturen 

                                                             
64 Günzel S.: Außerhalb des Bildes – das Off als Virtualität, S. 163. Vgl. Agamben, G.: 

Ausnahmezustand. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 87 

   

für einzelne Blöcke und Richtlinien für den Aufbau komplexerer Elemente er-
folgt dann auf der Basis von Zufallszahlen die konkrete Modellierung der Ge-
gend. Die Oberfläche wird mittels eines Algorithmus und dem Landschaftstyp 
entsprechenden Parametern generiert, der natürlich aussehende Strukturen wie 
Höhlen, Plateaus und Gewässer einbaut, woraufhin die Welt mit wiederum typ-
spezifischen Blöcken befüllt wird. Abschließend werden biomspezifische Ge-
wächse wie Bäume oder Kakteen sowie Bauwerke wie Dschungeltempel oder 
Sumpfhütten eingefügt und kleinere Detailanpassungen vorgenommen.65 

Die Minecraft-Spielwelt ist also nicht von Anfang an vollständig bestimmt. 
Praktisch erfolgt eine solche vollständige Bestimmung durch maximale Ausdeh-
nung auch nur in den seltensten Fällen. Diese Art der Unbestimmtheit einer Welt 
kennen wir bereits aus dem Bereich der möglichen Welten. Wir hatten eine sol-
che bereits angesprochen, nämlich die denkmögliche Welt, in der Platons Sohn 
selbst eine uns unbekannte Philosophenschule gründet. Deren Erkenntnisse und 
Lehren sind unbestimmt, weil sie zu weit von unserer Wirklichkeit entfernt lie-
gen. Erst mit dem Wissen um die wissenschaftlichen Interessen und Kontakte 
des Sohns könnte man sich eine Vorstellung davon machen, doch selbst diese 
Zusammenhänge bleiben für uns unerkennbar. Die Minecraft-Welt enthält eben-
falls eine Unbestimmtheit. Genauer gesagt ist sie zunächst beinahe gänzlich un-
bestimmt, da sie kaum Parallelen zur Wirklichkeit aufweist. Erst durch die Ge-
worfenheit des Spielers in die Welt erhält sie durch ihn ihre erste partielle Be-
stimmung, indem die ersten 400 mal 400 Blöcke um die Spielfigur herum gene-
riert werden. Was sich hinter einem nahegelegenen Hügel befindet, ist nicht nur 
nicht sichtbar, sondern tatsächlich noch unbestimmt. Nähert sich die Spielfigur, 
so wird die Welt an dieser Stelle erweitert.66 Es zeigt sich eine Parallele zur Un-

                                                             
65 Vgl. ‚Weltgenerierung‘ in Minecraft-Wiki. (Zugriff am 19.5.2015) 
66 Siehe hierzu auch Žižeks Analogie von Gott als ‚faulem Programmierer‘ angesichts 

der Unbestimmbarkeit einiger subatomarer Zustände und anderer Paradoxa der Quan-
tenphysik im Sinne ‚nicht-programmierter‘ Stellen der Welt, auf die der Mensch im 
Zuge seiner Forschung trifft: „The idea is that God, who created-programmed our 
universe, was too lazy (or, rather, he underestimated our – human – intelligence): he 
thought that we, humans, would not succeed in probing into the structure of nature 
beyond the level of atoms, so he programmed the matrix of our universe only to the 
level of its atomic structure – beyond that, he simply left things fuzzy, like a house 
whose interior is not programmed in a PC game.“ Žižek, S.: The Fear of Four Words: 
A Modest Plea for the Hegelian Reading of Christianity. In: Ders.; Milbank, J. (Eds.): 
The Monstrosity of Christ. Paradox or Dialectic? Cambridge, London: MIT Press 
2009, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 | CYBERPLACES 

   

bestimmtheit möglicher Welten: Die konkreten Inhalte der Schule des Sohnes 
erscheinen uns prinzipiell unbestimmbar, da sie niemals Teil unserer Wirklich-
keit waren. Das liegt jedoch darin begründet, dass diese mögliche Welt per se 
nicht betretbar ist – wäre sie es, so wären auch die Inhalte der Schule bestimm-
bar. Die Unbestimmbarkeit der Inhalte ist also eigentlich eine Unbestimmtheit 
aufgrund der fehlenden Verbindung zu unserer Wirklichkeit. So ist auch der Be-
reich hinter dem angesprochenen Hügel in der Spielwelt ebenso unbestimmbar, 
solange er nicht generiert worden ist. Da nämlich eben diese Generierung auf 
Zufallszahlen basiert, kann vor deren Ermittlung keine sinnvolle Aussage über 
das entsprechende Areal getroffen werden. Doch auch diese Unbestimmbarkeit 
ist eigentlich eine Unbestimmtheit aufgrund des fehlenden Bezugs zur Wirklich-
keit. Doch im Gegensatz zur rein möglichen Welt ist die virtuelle Welt betretbar. 
Der Spieler kann einen Bezug zur Wirklichkeit herstellen, indem er den Bereich 
betritt. Oder er belässt ihn in seinem undefinierten Zustand und bewegt sich ein-
fach in einen andere Richtung. Es zeigt sich erneut ein fundamentaler Unter-
schied zwischen möglichen und virtuellen Welten: Während die möglichen Wel-
ten in den Bereichen notwendig unbestimmt bleiben, die sich als weitere Mög-
lichkeiten entsprechend den sich von der Wirklichkeit unterscheidenden Bedin-
gungen auftun, bleiben in den virtuellen Welten auch jene Kausalketten durch 
den Spieler bestimmt, die sich in hohem Maße von der materiellen Wirklichkeit 
unterscheiden. 

3.2.8  Reine und realisierte Virtualität 

Hier wird der Unterschied von reiner und realisierter Virtualität deutlich: Der 
noch nicht generierte Bereich der Spielwelt ist als Möglichkeit rein virtuell, 
während es sich bei der auf dem Bildschirm sichtbaren Umgebung um realisierte 
Virtualität handelt. Das Beispiel der Minecraft-Welt geht sogar noch über das 
von Günzel referierte hinaus, in welchem er den aktuell nicht sichtbaren Teil ei-
nes elektronischen Dokuments bereits als rein virtuell bezeichnet. Dabei ist zu 
beachten dass das Dokument bereits vollständig bestimmt ist, lediglich seine 
Darstellung ausschnitthaft erfolgt. Agambens Beispiel beschreibt dagegen ledig-
lich die Möglichkeit einer solchen Gesetzgebung, die deren konkrete Bestim-
mung keineswegs bereits umfasst, sondern sich dem Souverän eben dazu ledig-
lich anträgt. Die Differenz zwischen reiner und realisierter Virtualität zeigt sich 
demnach nicht an der Darstellung, sondern an der Bestimmtheit des Inhalts. Das 
elektronische Dokument ist auch dann bereits realisierte Virtualität, wenn es 
nicht gerade ganz oder teilweise dargestellt wird, sondern ungeöffnet in einem 
Datenspeicher verweilt. Als rein virtuell konnte es zuvor bezeichnet werden, als 
es lediglich Möglichkeit war – die Idee dessen, was in einem Texteditor nieder-

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 89 

   

zuschreiben ist. Seine Aktualisierung erfährt es nicht etwa durch Darstellung auf 
einem Bildschirm, sondern im Ausdruck oder in der Abschrift. Dazu Günzel: 

„Virtuell ist, was am Bildschirm realisiert werden kann, aber nicht muss, und wenn eine 
Realisierung erfolgt, bedeutet diese noch keine Materialisierung, die erst im Falle des 
Ausdruckens eines virtuell ansichtigen Textes auf bzw. mit dem Rechner erfolgt.“67 

Die Darstellung ist keine Aktualisierung, sondern ein technisches Bild bzw. eine 
Abfolge von Bildern. Dabei handelt es sich nicht um ein bloßes Abbild, sondern 
um ein Bild im vollen Sinne des Begriffs. In diesem Sinne folgen wir Deleuze 
mit seiner Definition:  

„Das Virtuelle steht nicht dem Realen, sondern bloß dem Aktuellen gegenüber. Das Vir-
tuelle besitzt volle Realität, als Virtuelles. Vom Virtuellen muß genau das gesagt werden, 
was Proust von den Resonanzzuständen sagte: Sie seien ‚real ohne aktuell zu sein, ideal 
ohne abstrakt zu sein‘; und symbolisch ohne fiktiv zu sein.“68 

Wir müssen uns dabei stets vor Augen halten dass die Darstellungen auf dem 
Bildschirm nicht mit dem Dargestellten identisch sind. Die Darstellung folgt al-
len Regeln des bereits vorgestellten Bildbegriffs. Sie ist nicht lediglich Abbild, 
sondern weichen in der Darstellung vom Dargestellten ab und gehen darüber 
hinaus.69 Beim Dargestellten hingegen handelt es sich um das was wir als eigent-
lich Virtuelles bezeichnen. Es ist die Datei, der Texteditor, das virtuelle Schach-
brett, das London im Spiel zu Sherlock Holmes und auch die Minecraft-Welt. 
Sie sind nicht materiell, dennoch real, ohne aktuell zu sein. Wir können sie nur 
medial vermittelt erfahren; trotzdem rückt bei der Betrachtung der virtuellen Or-
te nicht die Darstellung oder auch die Art der Darstellung in den Vordergrund, 
sondern ganz im Gegenteil das, was dargestellt wird, der Inhalt dessen, was wir 
auf dem Monitor sehen. Die Art der Darstellung ist dabei dem Medium eigen-
tümlich, denn sie vermittelt den Zugang zu einer virtuellen Welt im Vollsinn von 
τέχνη. Doch weder ist die Darstellung virtuell, noch der dargestellte Ort. Die vir-
tuelle Welt selbst ist virtuell, und zu ihr gehören die virtuellen Orte, die wir me-
dial vermittelt besuchen. Folgen wir Deleuze, so ist die virtuelle Welt mit ihren 
Orten im vollen Sinne real, wenn auch nicht aktuell. Die Virtualität ist keine 
zweite Wirklichkeit. 
                                                             
67 Günzel S.: Außerhalb des Bildes – das Off als Virtualität, S. 164 f. 
68 Deleuze, G.: Differenz und Wiederholung, S. 264. 
69 „Ikonische Differenz“ und „Seinszuwachs“ bei Boehm und Gadamer, siehe Kapitel 

2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 | CYBERPLACES 

   

3.3  VIRTUALITÄT ALS ERZEUGTE WIRKLICHKEIT AM 
BEISPIEL MINECRAFT 

Kommen wir noch einmal auf Minecraft zu sprechen. Wie bereits dargestellt 
bilden mining, crafting und farming die grundlegenden Aktivitätsarten in 
Minecraft. Doch worum handelt es sich bei diesen Tätigkeiten eigentlich? Worin 
liegt der Reiz, den Spieler suchen, wenn sie in dieser virtuellen Welt stunden-
lang Gesteinsblöcke abtragen oder aufwändig Materialien herstellen, um daraus 
Gebäude zu errichten, die vielmehr schön sein sollen als funktional? Minecraft 
ist kein Spiel das ein dediziertes Ziel hat, das es gegen andere Spieler zu errei-
chen gilt. Vielmehr ähnelt es dem Spiel eines Kindes im Sandkasten, das Türme 
baut oder Kuchen bäckt, ohne dass es sich dabei um Etappen auf dem Weg zu 
einem Sieg handelt.70 Durchaus können die eigenen Bauten mit denen anderer 
Mitspieler verglichen werden, doch es besteht kein expliziter spielimmanenter 
Mechanismus der Belohnung oder Auszeichnung. Das Bauen selbst ist das Ziel, 
und wenn der Mensch genug davon hat mag der Regen Platz schaffen für Neues. 
Die Möglichkeiten von Minecraft übersteigen die des Sandkastens, doch hin-
sichtlich des Bauens ohne konkretes Ziel – es handelt sich ja nicht etwa um ei-
nen Wettbewerb – sind beide vergleichbar. Ein wesentlicher Unterschied ist der 
Rahmen, den beide Spielwelten bieten. Während der Sandkasten nur das Bauma-

                                                             
70 Roger Caillois unterscheidet in seiner Spieltheorie vier Grundformen des Spiels: agôn 

(Wettkampf), alea (Zufall), mimikry (Maskierung) und ilinx (Rausch). Die ersten drei 
werden in den unterschiedlichen Genres zur jeweiligen Geltung gebracht, während 
der ilinx bei Caillois mit einer explizit körperlichen Erfahrung einhergeht, wie sie et-
wa beim Schaukeln gegeben ist. Es lässt sich nun einerseits argumentieren, dass sol-
che Erfahrungen in Computerspielen prinzipiell nicht möglich sind, andererseits kann 
gerade die Erfahrung der Nicht-Körperlichkeit bzw. der virtuellen Körperlichkeit als 
Transformation dieser Grundform verstanden werden. Minecraft ordnet sich in Cail-
lois’ Schema jedenfalls eindeutig als mimikry ein, was Caillois wiederum mit Illusion 
(in-lusio: ‚Eintritt ins Spiel‘, 27) assoziiert. Insgesamt ist seine Einteilung jedoch nur 
bedingt auf Computerspiele anwendbar. Er spricht etwa von einer Unvereinbarkeit 
von alea und mimikry, insofern sich das Ausgeliefert-Sein beim Spiel mit dem Zufall 
nicht mit der aktiven Maskierung vertrage (30). Moderne Computerspiele vereinen 
diese beiden Formen jedoch durchaus, etwa wenn in Rollenspielen wiederum Glücks-
spiele oder Verlosungen eingeflochten sind. Die Spiele, die Caillois bei seiner Analy-
se vor Augen hat, werden von den Möglichkeiten der Spiele im virtuellen Raum an 
Komplexität deutlich übertroffen. Seine Unterscheidung bietet dennoch auch heute 
eine wertvolle Klassifizierung. Vgl. Caillois, R.: Die Spiele und die Menschen. Maske 
und Rausch. Stuttgart: Curt E. Schwab 1960. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 91 

   

terial Sand und eventuellen Unrat aus der Umgebung bietet, um der eigenen 
Kreativität mithilfe von Förmchen und Schäufelchen Ausdruck zu verleihen, 
wartet Minecraft mit einen komplexen Szenario auf, einer Situation, gegenüber 
der sich der Spieler zu verhalten hat.71  

3.3.1  Die ersten Schritte 

Nach dem Erstellen einer Welt findet sich der Spieler in eben dieser wieder. Die 
Bewegungen der Spielfigur entsprechen den Eingaben des Spielers mit Compu-
termaus und Tastatur. Orientierung und Bewegung aus der Ich-Perspektive sind 
möglich und intuitiv umsetzbar. Dies ist der erste Schritt in der virtuellen Welt: 
Die mediale Ausdehnung des eigenen Leibs in die virtuelle Welt, die Erfahrung 
der Kontrollierbarkeit des Avatars nach den eigenen Vorstellungen. Der Spieler 
realisiert seine Verkörperung in der virtuellen Welt, indem er die gängigen Be-
wegungsmuster prüft: Gehen nach vorne und zurück mit Hilfe des Keyboards, 
freies Umsehen mit der Maus. Springen, Ducken und Interagieren. 

Doch womit interagieren? Trotz der kantigen Darstellungsweise der Block-
welt wird die Ähnlichkeit zur Natur der bekannten materiellen Welt schnell of-
fenbar. Bäume sind zu erkennen, ein kleiner Hügel, Pflanzen, Gras, der Himmel. 
Die Stufen der Blockwelt können durch Springen überwunden werden, sofern 

                                                             
71 Dies bezieht sich nur auf den Überlebens-Modus. Der Kreativ-Modus ist demgegen-

über deutlich freier gestaltet. 

Abbildung 5: Minecraft – Der Start in die neue Welt 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 | CYBERPLACES 

   

sie nicht höher als einen Block sind. In diesem zweiten Schritt stellt der Spieler 
einen Bezug zwischen Avatar und Spielwelt her: Die eigene Verkörperung in der 
Spielfigur kann sich in der Welt bewegen und die Perspektive auf sie frei wäh-
len, unter den Bedingungen der Schwerkraft – die Spielfigur steht stets auf ei-
nem Block oder fällt nach unten – und Blöcke sind massiv, sie können vom Ava-
tar nicht durchschritten werden. Der wichtigste Aspekt des Bezugs zur Spielwelt 
ist jedoch die Interaktion: Der Fluchtpunkt der Ich-Perspektive dient zugleich als 
Markierung eines Punkts in der Spielwelt, der durch Interaktion anvisiert werden 
soll. Ein Klick mit der linken Maustaste versetzt die virtuelle Hand, die offen-
sichtlich zur Spielfigur gehört, da sie sich zusammen mit ihr bewegt, in Aktion: 
Der anvisierte Block, im dargestellten Fall ein Erdblock aus dem nahegelegenen 
Hügel, wird abgetragen und ins Inventar aufgenommen. Dies lässt sich mit wei-
teren Blöcken wiederholen und es stellt sich heraus, dass auch Holz oder Kies 
auf diese Weise abgebaut werden können. Doch es wird auch bald offenbar, dass 
Blöcke wie etwa Stein deutlich länger zum Abbau mit bloßen Händen benötigen 
als Erde. Es scheinen also gewisse praktische Grenzen zu existieren, die in die-
ser frühen Spielphase offenbar nicht von Belang sind. Ein Klick mit der rechten 
Maustaste offenbart eine weitere Funktion: Der Block, der zuvor ins Inventar 
aufgenommen wurde, kann auf diese Weise wieder in der Welt platziert werden, 
und zwar an der Stelle, auf die der Fluchtpunkt deutet. Blöcke lassen sich also 
abbauen – die einen leichter, die anderen aufwändiger – und anschließend wie-
der neu platzieren, wobei dies nur auf oder neben einem anderen Block gesche-
hen kann und nicht etwa frei schwebend. Der Bezug zur Welt ist nun hergestellt 
und unterscheidet sich bis dahin nur unwesentlich vom Spiel im Sandkasten: 
Sand wird dort als formbare Materie wahrgenommen, die mit den Händen auf-
genommen und an anderer Stelle abgelegt werden kann. Freilich bietet der 
Sandkasten vergleichsweise weniger ausdifferenziertes Material, doch diese ers-
ten beiden Schritte verlaufen noch analog: Das spielende Kind begreift, dass es 
sich in einer definierten Umgebung befindet, die nach bestimmten Vorgaben 
manipuliert werden kann. 

3.3.2  Die erste Nacht 

Während sich der Spieler mit der Minecraft-Welt weiter auseinandersetzt und 
seine Umgebung erkundet, bricht nach einigen Minuten die Dämmerung herein 
und schränkt die Sichtweite erheblich ein. Die sonnige Blockwelt, die tagsüber 
wegen ihrer liebevollen Kantigkeit noch ein Gefühl der Sorglosigkeit vermittelt 
hatte, wandelt sich nun in ein undurchsichtiges Gestrüpp aus Bäumen und Kan-
ten. Die einzelnen Blöcke sind qualitativ kaum mehr zu unterscheiden. Die 
Nacht nimmt dem Spieler jedoch nicht nur die Orientierung, die er sich in dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 93 

   

fremden Welt gerade erst ansatzweise angeeignet hatte, sie ängstigt ihn auch 
noch durch bedrohliche Geräusche. Schnell stellt sich heraus dass die Nacht vol-
ler Schrecken ist: Es tauchen Figuren auf, die im Dunkeln nur schemenhaft als 
Zombies oder wandelnde Skelette zu erkennen sind und den Avatar des verdutz-

ten Spielers zu attackieren beginnen. Es folgt eine hastige Flucht durch eine 
dunkle Welt, die erst nach einigen langen Minuten von der Morgendämmerung 
beendet wird, die die Monster verbrennen lässt. Dem Spieler wird in diesem drit-
ten Schritt klar: Die Spielwelt ist feindlich gesinnt. Es lauern Gefahren, vor al-
lem nachts. Ein sicherer Ort muss noch im Verlauf eines Tages gefunden wer-
den. Dieser Verlauf durchbricht die Analogie zum Spiel im Sandkasten. Mit dem 
Einbruch der Nacht wird diese Spielwelt verlassen, das Kind kehrt ins sichere 
Zuhause zurück. Die Minecraft-Welt jedoch bietet (noch) kein Zuhause. Der 
Spieler kann die Welt selbstverständlich verlassen. Sie wird dabei jedoch pau-
siert, beim erneuten Betreten hat sich an der Situation nichts geändert. Eine Lö-
sung innerhalb der Spielwelt muss gefunden werden. Es bietet sich an, das zu 
wiederholen, was bereits am Vortag in Erfahrung gebracht werden konnte: In 
das weiche Erdreich lässt sich eine Höhle graben und während der Nacht versie-
geln. Schnell ist ein solches Loch gegraben, doch es ist finster, es fehlt eine Be-
leuchtung. Vielleicht lässt sich mit bereits zuhandenen Blöcken Abhilfe schaf-
fen. Der Spieler öffnet sein Inventar und beginnt zu experimentieren. 

Abbildung 6: Minecraft – Die erste Nacht 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 | CYBERPLACES 

   

In linken oberen Bereich befinden sich vier Plätze, die schemenhaft mit ei-
nem Kopf, einem Torso, einem Unterkörper und Füßen bezeichnet sind. Aus der 
Erfahrung mit anderen Spielen heraus kann angenommen werden, dass dort 
möglicherweise Kleidungsstücke oder Rüstungsteile platziert werden können, 
was zu diesem Zeitpunkt aber noch unerheblich ist. Daneben befindet sich ein 
Bild der Spielfigur. Der Bereich darunter teilt sich in 9x3 Felder, die offenbar 
das Inventar, also eine Art Stauplatz in einem Rucksack, darstellen. Darunter be-
findet sich eine Leiste von 9 Feldern. Nach kurzem Probieren wird klar dass de-
ren Inhalt ohne Öffnen des Inventars direkt anwählbar ist. Die Felder werden 

nicht mit einzelnen Blöcken belegt, sondern mit Stapeln von bis zu 64 Blöcken 
desselben Typs, sogenannten Stacks. Der interessanteste Teil ist jedoch der Be-
reich rechts oben, der mit Handwerk – Crafting im englischen Original – über-
schrieben ist. Vier Felder, im Quadrat angeordnet, sind durch einen Pfeil mit ei-
nem weiteren Feld verbunden. Der Spieler kann nun durch Ausprobieren eine 
Funktionalität auffinden, indem er Blöcke aus dem Inventar in den Handwerks-
bereich verschiebt. Bei einfachen Erdblöcken geschieht nichts. Legt er dort je-
doch Holz ab, das er aus einem Baum gewonnen hat, so erscheinen in dem Feld, 
auf das der Pfeil zeigt, Bretter. Werden zwei Bretter-Blöcke übereinander im 
Handwerksbereich abgelegt, so entstehen Stöcke. Vier Bretter nebeneinander er-
zeugen dagegen eine Werkbank. Dabei handelt es sich um einen Block, der in 
der Welt platziert werden kann. Wird er mit einem Rechtsklick angewählt, so 
öffnet sich ein Fenster, das dem des Inventars gleicht.  

Der untere Bereich bietet Zugriff auf die inventarisierten Blöcke des Spie-
lers, während sich im oberen Bereich ein Crafting-Feld befindet, das durch einen 
Pfeil mit einem weiteren Feld verbunden ist. Wir kennen diese Struktur bereits 

Abbildung 7: Minecraft – Crafting 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 95 

   

vom Inventar-Fenster. Der Unterschied liegt in den Ausmaßen und damit in den 
Kombinationsmöglichkeiten: Während das interne Crafting-Feld der Spielfigur 
aus 2x2 Feldern besteht, umfasst das der Werkbank 3x3 Felder. Hier ist nun die 
Kreativität des Spielers gefragt. Nach einigem Ausprobieren zeigt sich, dass 
zwei Stöcke und drei Bretter in der Anordnung, wie sie auf der Abbildung zu se-
hen sind, eine Holzspitzhacke ergeben. Ein vierter wesentlicher Schritt ist getan: 
Mit den Mitteln der Spielwelt stellt der Spieler Werkzeug her, das die Interakti-
onsmöglichkeiten weiter vergrößert. Die Holzspitzhacke wird verwendet, um 
Stein abzubauen. Das ist bereits mit bloßen Händen möglich, allerdings geht es 
mit der Spitzhacke erheblich schneller. Während der Stein beim Abbau ohne 
Spitzhacke rückstandslos zerstört wird, bleibt beim Einsatz des Werkzeugs da-
gegen Bruchstein übrig. Dieser kann auf der Werkbank zu einem Ofen weiter-
verarbeitet werden. Im Ofen, der wie die Werkbank als Block in der Welt plat-
ziert wird, verarbeitet der Spieler Holz zu Holzkohle, die er wiederum auf der 
Werkbank zur Herstellung von Fackeln gebrauchen kann. Damit ist ein erstes 
elementares Bedürfnis befriedigt: Die eigene Höhle und der Bereich um sie her-
um können nun nachts beleuchtet werden. Dadurch sind Monster weithin sicht-
bar und ein schneller Rückzug in die Höhle ist durch die bessere Orientierungs-
möglichkeit im Licht der Fackeln möglich. Auch sorgt das Licht dafür, dass in 
einem gewissen Umkreis keine Monster generiert werden. Dies ist ein großes 
Problem für unbeleuchtete Wohnhöhlen, da dann gerade dort Monster entstehen, 
wo man sie gerade nicht haben möchte. Der mit Hilfe der Holzspitzhacke abge-
baute Stein eignet sich wiederum zur Herstellung von Steinspitzhacken, die deut-
lich effektiver sind als ihre hölzernen Vorgänger. Auch lassen sich nun erste 
Waffen wie Steinschwerter herstellen, mit denen Monster bekämpft werden 
können. Doch sehr bald zeigt sich ein weiteres Bedürfnis: Nahrung. Sinkt die 
Sättigung unter einen Mindestwert, so beginnt ebenfalls die Lebensenergie zu 
sinken. Der Spieler macht sich also im sicheren Tageslicht auf die Suche nach 
Früchten und Pilzen. Wilde Tiere können mit den bereits hergestellten Werkzeu-
gen oder Waffen getötet, das rohe Fleisch im Ofen verzehrbar gemacht werden. 
Diese weiterverarbeitete Nahrung ist deutlich ergiebiger als gesammelte. Hunger 
ist nicht der einzige Grund für sinkende Lebensenergie, wie sich bald heraus-
stellt, auch erlittener Schaden durch Monsterangriffe oder Stürze setzen der 
Spielfigur zu. Nahrung kompensiert diesen Verlust an Lebensenergie. Sie stillt 
also nicht nur den Hunger, der sich periodisch und in Abhängigkeit von anstren-
genden Aktivitäten einstellt, sondern heilt die Spielfigur, was sie dadurch zur 
einzigen wirklich notwendigen Ressourcenkategorie macht. Schafe bringen nicht 
nur Fleisch, sondern auch Wolle, die wiederum mit Brettern zu einem Bett ver-
arbeitet werden kann. Dadurch entsteht ein entscheidender Vorteil im Spielab-

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 | CYBERPLACES 

   

lauf: Die Nachtphasen müssen nun nicht in der sicheren Höhle abgewartet wer-
den, sondern können durch Schlafen im Bett übersprungen werden. 

3.3.3  Virtuelles Erzeugen: Crafting 

Es ist hier bereits eine Dynamik des technischen Fortschritts entstanden, die sich 
als Prinzip des crafting durch den gesamten Spielverlauf zieht: Einfache Werk-
zeuge führen zur Gewinnung von seltenen Materialien, die wiederum die Ferti-
gung komplexerer Werkzeuge ermöglichen. Ursprünglich wurde sie auf der Su-

che nach Schutz vor den Schrecken der Nacht in Gang gesetzt. Nachdem sich 
der Spieler nun also eine Höhle gegraben hat, um sich dort in Sicherheit zu brin-
gen, und er der Umgebung die ersten Nahrungsmittel abgewonnen hat, scheint 
sich die Dynamik des Szenarios erschöpft zu haben. Die unmittelbare Umge-
bung kann mit Fackeln auch nachts kontrolliert werden und eine Höhle dient je-
derzeit als Rückzugsort. Notfalls können Monster mit guter Aussicht auf Erfolg 
im Kampf besiegt werden. Den Schrecken der Nacht ist also durch Technik bei-
zukommen. Die Ernährung gestaltet sich zunehmend unproblematisch, da in den 
sicheren Tagesphasen genug Zeit zum Jagen und Sammeln besteht. Für das leib-
liche Wohl ist also gesorgt – was nun? Was gilt es in einem offenen Spiel zu un-
ternehmen, dessen Gefahren zwar nicht völlig ausgeräumt, aber dennoch leicht 
beherrscht werden können? Der Spieler hat den akuten Anspruch der Existenzsi-
cherung technisch gemeistert. Er blickt zurück auf das, was er erschaffen hat: 

Abbildung 8: Minecraft – Schlafplatz 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 97 

   

Ein mit Fackel beleuchtetes Erdloch ohne Fenster und Türen, das nachts mit Er-
de verbarrikadiert wird. Darin eine Werkbank, ein Ofen und ein Bett. Wo zu-
nächst akute Not die treibende Kraft war wird das Bauen nun zu einem Einrich-
ten, beinahe zu einem Selbstzweck. Warum in einer Höhle hausen, wenn sich 
aus Holz und Stein auch ein Haus bauen ließe? Das ist der Punkt, an dem 
Minecraft sich aus der Auftrags-Belohnungs-Mechanik anderer Computerspiele 
befreit und den Spieler in eine offene Welt entlässt, die er selbst gestalten kann. 
Es gibt kein vordefiniertes Ziel. Der Spieler beginnt nun, sich auf den ‚Alltag‘ 
des Tag-Nacht-Wechsel einzurichten. Er baut sich ein oberirdisches Haus, in 
dem er in Sicherheit craften und schlafen kann. Von dort aus legt er einen siche-
ren Tunnel an, um unter der Erde nach Rohstoffen zu suchen. Vor dem Haus 
zäunt er Nutztiere ein und legt Felder an, um den Bedarf an Nahrung einfach und 
verlässlich stillen zu können. Das Haus erhält ein separates Schlafzimmer, das 
zum sichersten Bereich der Spielwelt wird, da im Bett nur geschlafen werden 
kann, wenn keine Monster in der Nähe sind. Aus der Wolle von Schafen lassen 
sich Teppiche fertigen, mit denen das Schlafzimmer ausgelegt wird. Dies bringt 
keinen spielmechanischen Vorteil, es sieht lediglich gut und richtig aus, wie man 
sich eben ein Schlafzimmer vorstellt. Dies ist der letzte und entscheidende 
Schritt: Der Spieler baut, um zu wohnen. Im Vordergrund steht kein äußerer 
Zweck, ganz im Gegenteil, der Spieler richtet sich aus eigener Motivation in der 
virtuellen Welt ein. Natürlich sucht er dabei nicht nach einer Alternative zu sei-
nem Haus in der materiellen Welt. Aber innerhalb der Spielwelt schafft er sich 
einen Ausgangspunkt, von dem aus er die riesige Welt erkundet und zu dem er 
stets wieder zurückkehrt. Dieses Verhalten ist keineswegs unumgänglich so vor-
gesehen. Mit dem Ziel vor Augen, möglichst viel von der Spielwelt zu entde-
cken, liegt es viel näher, sich keinen ‚festen Wohnsitz‘ zu bauen, sondern mit 
leichtem Gepäck durch die Umgebung zu streifen und die Nächte in einem Bett 
in Erdlöchern zu überstehen. Das Spiel bietet hierfür alle Voraussetzungen und 
einige Spieler wählen diesen Weg. Ein großer Teil jedoch richtet sich ein und 
baut sich ein virtuelles Zuhause.  

3.4  BAUEN, WOHNEN UND DENKEN AM VIRTUELLEN ORT 
Um zu verstehen, was es damit auf sich hat, nehmen wir Martin Heideggers Vor-
trag Bauen Wohnen Denken72 in den Blick, den er 1951 in Darmstadt gehalten 
hat. 

                                                             
72 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 146-164. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 | CYBERPLACES 

   

3.4.1  Einordnung 

Darin geht es nur vordergründig um architektonische Fragen. ‚Bauen‘ und 
‚Wohnen‘, so wird schnell deutlich, sind Chiffren für Heideggers zentrales phi-
losophisches Problem, die Frage nach dem Sein.73 Entsprechend „verfolgt“, so 
Heidegger, der Vortrag „das Bauen in denjenigen Bereich zurück, wohin jegli-
ches gehört, was ist.“74 Umgekehrt sind ‚Bauen‘ und ‚Wohnen‘ aber nicht nur 
Chiffren, sondern sie zeigen vielmehr das Verhältnis des Menschen zum Sein 
dort an, wo er baut und sich durch das Bauen die Welt bewohnbar macht: „[D]as 
Bauen ist in sich selber bereits Wohnen.“75 Diese Seinsweise differenziert sich in 
zwei Hinsichten aus: „Das Bauen als Wohnen entfaltet sich zum Bauen, das 
pflegt, nämlich das Wachstum, – und zum Bauen, das Bauten errichtet.“76 Hei-
degger thematisiert hier also nicht das Bauen und Wohnen als bloß architektoni-
sche Leistungen des Menschen neben anderen, sondern er zeichnet das Wohnen, 
das Sicheinrichten in einer Welt, als wesentlichen „Grundzug des Menschs-
eins“77 aus: „Wir wohnen nicht, weil wir gebaut haben, sondern wir bauen und 
haben gebaut, insofern wir wohnen, d. h. als die Wohnenden sind.“78 Dieses 
Wohnen erläutert Heidegger, mit Rückgriff auf die Etymologie des gotischen 
Wortes ‚wunian‘, durch den Aspekt, dass der Mensch, wenn er wohnt, sich ein-
gerichtet hat, sich stabil zu der Welt verhält, die ihn umgibt, ernährt und be-
schützt: „Wohnen, zum Frieden gebracht sein, heißt: eingefriedet bleiben in das 
Frye, d. h. in das Freie, das jegliches in sein Wesen schont. Der Grundzug des 

                                                             
73 Heidegger folgt darin dem Vorbild Hölderlins, der ebenfalls solche Chiffren für die 

Darstellung philosophischer Probleme in seinen Gedichten gebraucht und dadurch ei-
ne wesentlich indirekte Form philosophischer Darstellung etabliert, vgl. Kreuzer, J.: 
Wozu Dichter? Das Gespräch mit Rilke und Hölderlin. In: Figal, J.; Raulff, Ul. 
(Hrsg.): Heidegger und die Literatur. Frankfurt am Main: Klostermann 2012, S. 73-
92; sowie Ders: Adornos und Heideggers Hölderlin. In: Ette, W.; Figal, G.; Klein, R.; 
Peters, G. (Hrsg.): Adorno im Widerstreit. Zur Präsenz seines Denkens. Freiburg: Al-
ber 2004, S. 363-393. Vgl. Bauen Wohnen Denken, S. 148: „Der Zuspruch über das 
Wesen einer Sache kommt zu uns aus der Sprache, vorausgesetzt, daß wir deren eige-
nes Wesen achten.“ Vgl. auch zur Analogie des Themas zur Frage nach dem Sein, S. 
149-150: „[D]as Wohnen wird nicht als das Sein des Menschen erfahren; das Wohnen 
wird vollends nie als der Grundzug des Menschseins gedacht.“ 

74 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 147. 
75 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 148. 
76 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 150. 
77 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 150. 
78 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 99 

   

Wohnens ist dieses Schonen.“79 Das Schonen ist entsprechend ein Umgebensein 
von Welt und zugleich ein Bezogensein auf sie. Dieses Doppelverhältnis drückt 
Heidegger durch die vierfache Hinsicht einer dynamischen Grenze80 aus, die den 
Menschen und seine Welt zu dem macht, was er und sie ist: das Geviert. Die 
Grenze ist nicht darin dynamisch, dass sie sich verschiebt, sondern dass sie 
selbst das ist, was den Menschen und ihm die Welt gibt:  

„Die Erde ist die dienend Tragende, die blühend Fruchtende, hingebreitet in Gestein und 
Gewässer, aufgehend zu Gewächs und Getier. [...] Der Himmel ist der wölbende Sonnen-
gang, der gestaltwechselnde Mondlauf, der wandernde Glanz der Gestirne, die Zeiten des 
Jahres und ihre Wende [...].“81 

Dieses Verhältnis von Welt – die ersten beiden ‚Grenzen‘ des Gevierts – wird 
‚gekreuzt‘ von dem Verhältnis, in dem die Endlichkeit der Menschen – die 
Sterblichen – zu dem Göttlichen steht: „Aus dem heiligen Walten dieser er-
scheint der Gott in seine Gegenwart oder er entzieht sich in seine Verhüllung.“82 
Dieses stabile Verhältnis selbst zu den ‚Grenzen‘, von denen her sich der 
Mensch und dieser seine Welt verstehen kann, ist aber selbst nicht einfach hin-
gestellt, sondern geschieht als Prozess, eben als Bauen: „Das Wohnen ist, inso-
fern es das Geviert in die Dinge verwahrt, als dieses Verwahren ein Bauen.“83 

Das Wohnen, so Heidegger, zeigt sich als eine Tätigkeit der Weltherstellung, 
nicht oder gerade nicht im Schaffen neuer, ungekannter Bestandteile, sondern in 
der Verortung von Welt, im Umschaffen des Gegebenen. Was der Mensch in 
seinem Wohnen baut, das „versammelt auf [seine] Weise Erde und Himmel, die 
Göttlichen und die Sterblichen bei sich“84 Heidegger gibt dafür das Beispiel ei-
ner Brücke: Sie versammelt als Ding die Sterblichen, die auf ihr gehen und die 
Erde, die sie über den trennenden Fluss miteinander verbindet. Sie versammelt 
aber auch, als Symbol, das Bild des letzten Übergangs der Sterblichen in das 
Göttliche. Wesentlich ist, dass „von der Brücke selbst her [...] erst ein Ort [ent-
steht]“85: Die Brücke steht nicht an einem Ort, sondern sie richtet einen Ort ein, 
der dann, von ihr her, ein Ort ist. Sie gehört, als ein solches Ding, das einen Ort 

                                                             
79 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 
80 Vgl. Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 156. 
81 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 
82 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 
83 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 153. 
84 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 155. 
85 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 | CYBERPLACES 

   

einrichtet, zu den Bauten: „Sie heißen so, weil sie durch das errichtende Bauen 
hervorgebracht sind.“86 Das Wohnen des Menschen kann sich nur einrichten, 
wenn die Bauten nicht nur „Erscheinenlassen“ sind, „das ein Hervorgebrachtes 
als ein Anwesendes in dem schon Anwesenden anbringt“87, sondern der „We-
sensvollzug des Bauens ist das Errichten von Orten durch das Fügen ihrer Räu-
me“88, die Einrichtung also von Orten, die von sich her das Geviert versammeln.  

Es ist genau dieser Aspekt – das Bauen als Einrichtung des Wohnens, ohne 
schon vorausgesetzten Endzweck, um dessentwillen alleine gebaut wird – der 
sich in einer virtuellen Welt manifestiert, die zwar als ‚Spiel‘ ausgezeichnet ist, 
ein solches aber in verschiedenen Richtungen weit übersteigt. 

3.4.2  Allgemeine Bezüge zu Minecraft 

In Minecraft tritt dieser Aspekt sehr deutlich hervor. Zwar unterliegen die Sied-
lungen der Alltagswelt einem ständigen Umbau, und auch wird das Leben der 
Menschen in unserer arbeitsteiligen Gesellschaft zwar vom Wohnen bestimmt, 
jedoch kaum vom konkreten Bauen. Man mag die Waren- und Geldwirtschaft 
als Transformation dessen begreifen, ein unmittelbarer Zusammenhang von 
Bauen und Wohnen scheint jedoch kaum erkennbar. In der Minecraft-Welt er-
baut der Spieler ein Bauwerk, um darin zu wohnen. Er verbringt dort die Nacht 
und verrichtet dort seine täglichen Geschäfte wie das crafting, das Reparieren 
von Werkzeugen, das Brauen von Tränken. Dieser Ort wird zum Mittelpunkt der 
Welt, von dem aus alle weiteren Erkundungen, sei es zu Land, auf dem Wasser 
oder unter der Erde, vorgenommen werden. Alle weiteren Bauten – die Hühner-
farm, die Erzmine, das Weizenfeld – dienen dem Wohnen im Zentrum, ja er-
möglichen erst die virtuelle ‚Sesshaftigkeit‘, indem sie Sicherheit und Nahrung 
an einem Ort in ausreichendem Maße zu Verfügung stellen.  

Heidegger differenziert das Bauen des Menschen in ein Errichten im Sinne 
des lateinischen aedificare, und in ein Hegen und Pflegen, colere und cultura. 
Hier zeigt sich eine Parallele: Die beiden Grundbedürfnisse der Spielwelt, Si-
cherheit und Nahrung, korrespondieren mit eben diesen beiden Teilaspekten des 
Bauens. Um es noch einmal zu betonen: Das Spiel nötigt den Spieler nicht zum 
Bauen komplexer Anlagen. Das Bemerkenswerte ist, dass er diese aus eigener 
Motivation erbaut, um darin zu wohnen. Hier sind wir wieder ganz bei Heideg-
ger: „Mensch sein heißt: als Sterblicher auf der Erde sein, heißt: wohnen.“89  

                                                             
86 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 156. 
87 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 162. 
88 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 162. 
89 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 101 

   

Der Spieler beginnt bald damit, sein Zuhause zu erweitern: Er legt Felder an, 
auf denen Kartoffeln, Weizen oder Karotten gedeihen. Dazu transformiert er 
Erdblöcke mit einer Hacke in Ackerland und sorgt für ausreichende Bewässe-
rung. Nach einer Wachstumsphase können Ernte und erneute Aussaat erfolgen. 
Mit den gewonnenen Erzeugnissen der Landwirtschaft lassen sich Tiere der 
Umgebung in eingezäunte Areale locken und dort vermehren, um Verluste durch 
Schlachtung auszugleichen. Neben Fleisch liefern sie wichtige Rohstoffe. Das 
Leder von Rindern etwa wird zur Anfertigung von Büchern und einfachen Rüs-
tungsteilen verwendet. Ackerbau und Viehzucht sind nun eben solche Tätigkei-
ten, die sich als Hegen und Pflegen charakterisieren lassen. Beide erfordern 
Vorbereitung und kontinuierliche Betreuung. Die reine Nahrungsgewinnung und 
auch das gezielte Beschaffen der so erzeugten Rohstoffe erfordern keinen derar-
tigen Aufwand. Der Spieler nimmt ihn um seiner selbst willen in Kauf, ja er lässt 
sich gerade deswegen darauf ein, nämlich um hegen und pflegen zu können, da 
es Teil des Wohnens ist. Die landwirtschaftlichen Anlagen benötigen nicht nur 
kontinuierliche Betreuung, sondern auch Schutz. Neben den beiden Monsterty-
pen Skelett und Zombie, mit denen der Spieler bereits früh Bekanntschaft macht, 
gerät er bald an sogenannte Creeper, die sich lautlos an die Spielfigur heran-
schleichen und dann explodieren, wobei sie die Lebensenergie des Spielers min-
dern und im Umkreis viele Blöcke zerstören. Gerade in landwirtschaftlichen An-
lagen kann das verheerende Auswirkungen haben, weswegen Schutzmaßnahmen 
ergriffen werden müssen, die sich im Bau von festungsähnlichen Anlagen mani-
festieren. Wie wir bereits gesehen haben: „Das Bauen als Wohnen entfaltet sich 
zum Bauen, das pflegt, nämlich das Wachstum, und zum Bauen, das Bauten er-
richtet.“90 Schon die erste Behausung, die der Spieler nach dem Verlassen der 
Höhle errichtet, richtet sich maßgeblich am Schutz vor Monstern aus. Die Anla-
gen zur Nahrungserzeugung werden ebenfalls in diesen Komplex integriert, da 
er als einziger geschützter Ort in der Spielwelt die Möglichkeit bietet, sich ohne 
Gefahr dem Hegen und Pflegen widmen zu können. Die Integration der Nah-
rungserzeugung in das sichere Bauwerk empfiehlt sich aus Gründen der Sicher-
heit. Aus der Perspektive des Errichtens liegt die Integration jedoch nahe, um 
sich vor dem Hintergrund einer nahegelegenen und zuverlässigen Nahrungsquel-
le ungehindert dem jeweiligen Bauvorhaben widmen zu können. Aedificare und 
colere gehen hier also Hand in Hand.  

Heidegger verfolgt die sprachliche Wurzel von ‚Wohnen‘ zurück bis zum 
gotischen Ausdruck ‚wunian‘, der mit dem deutschen Verb ‚freien‘ in Verbin-
dung steht. Dieses Freien wiederum sei eigentlich ein Schonen. Wir kennen das 

                                                             
90 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 | CYBERPLACES 

   

Althochdeutsche Wort ‚Freier‘, das ursprünglich einen heiratswilligen Jungge-
sellen bezeichnete. Heidegger spannt einen Bogen vom Bauen über das Wohnen 
zum Schonen: 

„Das eigentliche Schonen ist etwas Positives und geschieht dann, wenn wir etwas […] 
entsprechend dem Wort freien: einfrieden. Wohnen, zum Frieden gebracht sein, heißt: 
eingefriedet bleiben in das Frye, d.h. in das Freie, das jegliches in sein Wesen schont. Der 
Grundzug des Wohnens ist dieses Schonen.“91 

Der Zusammenfall von Errichten und Pflegen im Wohnkomplex der Minecraft-
Spielwelt zeigt das Wohnen als eigentliches Schonen deutlich, denn das Einfrie-
den trennt den Bereich des Wohnens von der feindseligen Außenwelt. In den 
hochintegrierten Gesellschaften der materiellen Wirklichkeit spielt die Einfrie-
dung vornehmlich eine rechtliche Rolle. Sie grenzt das eigene Grundstück er-
kennbar von den anderen ab und definiert damit den Bereich des Hausrechts. In 
unserer Spielwelt sind diese rechtlichen Belange bedeutungslos.92 Die Einfrie-
dung markiert die Grenze zwischen der Sphäre des Spielers und der Wildnis. Es 
geht dabei nicht um eine metergenaue Abgrenzung von Grundstücken, sondern 
um die Trennung von kultiviertem, gesichertem Gebiet, das der Spieler für sich 
nutzbar macht, und dem Rest der Welt, den er zumindest vorerst sich selbst 
überlässt. Dies erinnert an frühe Episoden der Menschheitsgeschichte, als weni-
ge Familien sich zusammen mit ihrem Vieh ein Dach teilten und auf diese Weise 
eine sichere Einfriedung schufen, die sie von einer potenziell gefährlichen Um-
welt trennte. Seinen Einflussbereich dehnt der Spieler weiter aus, indem er ein-
gefriedete Vorposten errichtet, die durch gesicherte Wege mit der Haupt-
wohnstätte verbunden sind. Von dort aus startet er Expeditionen, um die Umge-
bung zu erforschen und für sein Wohnen nutzbar zu machen. Doch die existen-
zielle Erfahrung des Spielbeginns wiederholt sich hier: Ohne ein Bauen ist das 
Sein in der Welt nicht lange von Dauer. Der Spieler bringt sich zurück zum 
Frieden, in den Bauten, die er bewohnt. 

                                                             
91 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 
92 Minecraft verfügt über Möglichkeit, mehrere Spieler an derselben Welt teilhaben zu 

lassen. Je nach Spielwelt gelten Regeln zur virtuellen Landverteilung und zum virtuel-
len Immobilienbesitz. In unserem Beispiel sind jedoch keine anderen Spieler präsent, 
Recht und Gesetz zur Regelung des Miteinander sind damit belanglos. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 103 

   

3.4.3  Das Geviert 

Die gesamte Welt, in der der Mensch wohnt, benennt Heidegger als „das Ge-
viert“93. Er meint damit die Einheit der Gegensätze Erde und Himmel, Göttliches 
und Sterbliches. Unter Erde versteht er, wie bereits erwähnt, „die dienend Tra-
gende, die blühend Fruchtende, hingebreitet in Gestein und Gewässer, auf-
gehend zu Gewächs und Getier“94. Der Himmel ist gefasst als Lauf von Sonne, 
Mond und Gestirnen, als Tages- und Jahreszeiten, als blauer Himmel, Wetter 
und Wolkenzug. Dieser erste Gegensatz umfasst die Welt, wie wir sie vorfinden 
– als entzweit, zum Einen in etwas Tragendes, aus dem etwas hervorgehen kann, 
einer Grundlage; zum Anderen in einen Überbau, der die Erde seinen Zyklen un-
terwirft und ihre Fruchtbarkeit bedingt. Dem stellt Heidegger das Gegensatzpaar 
von den Göttlichen und den Sterblichen gegenüber. „Die Göttlichen sind die 
winkenden Boten der Gottheit. Aus dem heiligen Walten dieser erscheint der 
Gott in seine Gegenwart oder er entzieht sich in seine Verhüllung.“95 Als die 
Sterblichen werden die Menschen identifiziert, da sie, folgen wir Heidegger, als 
Einzige den Tod vermögen und fortwährend sterben. 

„Diese ihre Einfalt nennen wir das Geviert. Die Sterblichen sind im Geviert, indem sie 
wohnen. Der Grundzug des Wohnens aber ist das Schonen. Die Sterblichen wohnen in der 
Weise, daß sie das Geviert in sein Wesen schonen. Demgemäß ist das wohnende Schonen 
vierfältig.“96  

Das Wohnen in der Welt ist dem Menschen erst in der Konstellation des Ge-
vierts möglich. Dieser Entwurf gegen die Heimatlosigkeit des modernen Men-
schen setzt ihn als Sterblichen in einen Weltzusammenhang, der ihn zusammen 
neben den drei anderen als Einheit sieht, anstatt als Mittelpunkt der Welt.97 Das 
Wohnen als Schonen – „Schonen heißt: das Geviert in seinem Wesen hüten“98 – 
nimmt dem Menschen seine aneignende, ausbeutende Stellung gegenüber der 
Erde und verortet ihn in einer Einfalt. Die Weltkonstellation des Gevierts lässt 
sich auf die virtuelle Welt von Minecraft übertragen. 

                                                             
93 Vgl. Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151 f. 
94 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 
95 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. Hervorhebung durch TH. 
96 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 152. 
97 Vgl. Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 163 f. 
98 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 | CYBERPLACES 

   

3.4.3.1  Die Erde 

Die Erde bestimmt Heidegger als „die dienend Tragende, die blühend Fruchten-
de, hingebreitet in Gestein und Gewässer, aufgehend zu Gewächs und Getier“99. 
Was uns im Spiel als Blockwelt gegenüber steht passt sich gut ein in diese Be-
schreibung. Die Blöcke, seien es Gestein, Erz oder Erdreich, sind die virtuell-
physische Grundlage, die alles trägt und aus der alles hervorzugehen scheint. 
Dabei ist keine lebende Natur am Werk, die Pflanzen oder Tiere hervorbringt. 
Die virtuelle Welt ist nicht soweit konkretisiert, dass sich darin ein Wachstum 
aus sich selbst heraus vollziehen könnte. Vielmehr werden Pflanzen und Tiere 
im Prozess der dynamischen Erzeugung der Welt entsprechend des Landschafts-
typs nach einem Algorithmus verteilt. Die simulierte Natur bildet kein System in 
dem Sinne, dass Pflanzen gegeneinander konkurrieren und sich im Kampf um 
Licht und Wasser verdrängen. Raubtiere fallen nicht über Fluchttiere her, Popu-
lationen stehen nicht im Zusammenhang mit verfügbarer Nahrung. Krankheiten 
können bestenfalls die Spielfigur befallen, Bakterien und Viren kommen nicht 
vor. Die simulierte Natur beschränkt sich auf das vordefinierte und variantenlose 
Wachstum von Pflanzen und das teilnahmslose Herumstehen oder -laufen von 
Tieren in der Landschaft. Selbständige Fortpflanzung findet nicht statt. Aller-
dings ist die Spielwelt auf Ausgleich bedacht: Tötet der Spieler Tiere in einer 
bestimmten Gegend, so werden nach einigen Minuten neue Tiere in diesem Ge-
biet erzeugt, bis die Gesamtzahl der Tiere aller Gattungen dieser Gegend wie-
derhergestellt ist. Auf Erdblöcken, die unter freiem Himmel liegen, wächst Gras. 
Manche Pflanzen können Früchte tragen. Es existiert also durchaus ein Mecha-
nismus, der die Vegetation beeinflusst und die Populationen konstant hält. Fasst 
man Heideggers Bestimmung der Erde als Metapher auf, deren Bildsprache die 
natürlichen Phänomene der materiellen Wirklichkeit lediglich zur Explikation 
verwendet, so verbleibt nach deren Abzug bestehen, was er, gültig für alle Wel-
ten, eigentlich gemeint haben könnte: Die Erde als dienend Tragende, hingebrei-
tet in Gestein und Gewässer, mit dem Prinzip der Erneuerung aus sich selbst 
heraus. Diese universellere Beschreibung der Erde trifft auch auf unsere virtuelle 
Blockwelt zu. 

3.4.3.2  Der Himmel 

Den Himmel beschreibt Heidegger als Sonnengang, Mondlauf und Glanz der 
wandernden Gestirne, als Tages- und Jahreszeiten, sowie das Wirtliche und Un-

                                                             
99 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 105 

   

wirtliche der Wetter.100 Die Welt von Minecraft verfügt zwar über ein Wetter, 
das auch begrenzten Einfluss auf das Wachstum von Pflanzen hat. Wetterbe-
dingte Dürren oder Überschwemmungen kommen jedoch nicht vor, ebenso we-
nig wie Gezeiten oder Jahreswechsel. Die Bewegungen der bekannten Him-
melskörper werden zwar dargestellt, haben allerdings, abgesehen vom Tag-
Nacht-Zyklus, keinen Einfluss auf das Spiel. Jedoch ist zumindest der Wechsel 
von Tag und Nacht gerade am Beginn des Spiels von großer Relevanz für die 
Sicherheit und Orientierung des Spielers. Der Gegensatz, der sich bei Heidegger 
zwischen Erde und Himmel abzeichnet als Differenz von Tragend-Fruchtendem 
und dem, das die Bedingungen dafür bereitet, lässt sich in der Minecraft-Welt 
nicht aufzeigen. Dies liegt jedoch hauptsächlich darin begründet, dass dort keine 
belebte Natur vorzufinden ist, die auf diese Differenz angewiesen wäre. Abstra-
hieren wir das, was Heidegger mit Himmel meint, so gelangen wir zu den Pro-
zessen des Weltzusammenhangs, die sich jenseits der sich selbst erneuernden 
Kraft des Tragenden abspielen. Im Spezialfall der uns bekannten materiellen 
Wirklichkeit übernehmen der Lauf der Himmelskörper und die damit verbunde-
nen Wetterlagen diese Rolle. In der Minecraft-Welt haben Wetter und Himmels-
körper keinen besonderen Einfluss. Mit Heideggers Begriff des Himmels kor-
respondieren vielmehr die unsichtbaren Abläufe, die Algorithmen, die den Ver-
lauf des Spiels jenseits des Eingriffs des Spielers bestimmen. Der offensichtliche 
Tag-Nacht-Wechsel, aber auch die konkrete Bestimmung der Tiere und Monster, 
die in der Welt erscheinen, sowie deren Verhalten, und auch der gesamte dyna-
mische Generierungsprozess der Welt gehören zu diesen verdeckten Abläufen. 
Sie sind das Gegenstück zur virtuellen Erde und machen das aus, was analog 
dem Himmel Heideggers entspricht. 

3.4.3.3  Die Sterblichen 

Die Sterblichen im Geviert sind die Menschen. Dieser Aspekt der Gesamtkon-
struktion ist auf den ersten Blick klar verständlich, allerdings wirft er sogleich 
die Rückfrage auf: Ist denn nur der Mensch sterblich? Gehört das Sterben denn 
nicht zum Leben und umfasst als solches auch Tiere und Pflanzen? Heidegger 
präzisiert seinen Gedanken an anderer Stelle:  

„Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heißen die Sterblichen, weil sie sterben können. 
Sterben heißt: den Tod als Tod vermögen. Nur der Mensch stirbt. Das Tier verendet. Es 
hat den Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der Schrein des Nichts, 
dessen nämlich, was in aller Hinsicht niemals etwas bloß Seiendes ist, was aber gleich-

                                                             
100 Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 | CYBERPLACES 

   

wohl west, sogar als das Geheimnis des Seins selbst. Der Tod birgt als der Schrein des 
Nichts das Wesende des Seins in sich. Der Tod ist als der Schrein des Nichts das Gebirg 
des Seins. Die Sterblichen nennen wir jetzt die Sterblichen - nicht, weil ihr irdisches Le-
ben endet, sondern weil sie den Tod als Tod vermögen. Die Sterblichen sind, die sie sind, 
als die Sterblichen, wesend im Gebirg des Seins. Sie sind das wesende Verhältnis zum 
Sein als Sein.“101 

Dem entsprechend ist der Avatar der Sterbliche der Minecraft-Welt. Sein Tod 
verdient genauere Betrachtung. Wie bereits angesprochen verfügt er über Le-
bensenergie, die im HUD in Form von zehn Herzen angezeigt wird. Sie wird 
durch erlittenen Schaden in der jeweiligen Höhe verringert: Fällt sie auf Null, so 
‚stirbt‘ der Avatar.102 Dies hat mit einer existenziellen Nichtung wenig zu tun: Er 
wird sofort in der Nähe der Stelle ‚wiederbelebt‘, an der er ursprünglich die Welt 
betreten hat, oder in unmittelbaren Umkreis des Bettes, in dem er zuletzt ge-
schlafen hat.103 Alle Gegenstände und Blöcke, die er zum Zeitpunkt des ‚Todes‘ 
mit sich geführt hat, befinden sich für eine begrenzte Zeit am Ort des ‚Able-
bens‘. Da der Avatar sich nun ohne Nahrung, Rüstung und Waffen wiederfindet, 
ist er sehr gefährdet, weswegen es den Standort des eigenen Bettes unbedingt 
vor Eindringlingen zu sichern gilt. Der Spieler kann dort auch eine Ersatzausrüs-
tung deponieren, um sich den Weg zu seinen nun frei in der Welt verstreuten 
Gütern zu bahnen. Mit dem eigentlichen Begriff des Sterbens hat all dies recht 
wenig zu tun: Wird die Lebensenergie stark genug verringert, so verliert die 
Spielfigur den Inhalt des Inventars und wird in die Nähe seines Bettes verbracht. 
Das ist natürlich nicht das, was Heidegger meint. Das Sterben des Menschen ist 
sein Bezug zum Nichts, zur eigenen Nichtung. Als Sterblicher vermag er seinen 
Tod als Tod. Auf den Avatar trifft all dies nicht zu. Er ist nicht einmal ganz Teil 
der Spielwelt, weil er von außerhalb kontrolliert wird. Er hat für sich selbst kei-

                                                             
101 Heidegger, M.: Das Ding. In: GA7, S. 180. 
102 Der ‚Tod‘ des Avatars ist im Hardcore-Modus tatsächlich endgültig und wird an 

dieser Stelle nur der Vollständigkeit halber erwähnt. Im hier vorrangig dargestellten 
Überlebensmodus wird er unmittelbar ‚wiederbelebt‘. Die möglichen Schadensquel-
len sind: Fall, Hunger, Feuer, Erstickung, Explosion, Kampf, herabfallende Blöcke, 
Kaktusberührung, Blitzeinschlag und Vergiftung. Vgl. ‚Gesundheit und Schaden‘ in 
Minecraft-Wiki. (Zugriff am 29.3.2015) 

103 Die Festlegung auf das zuletzt benutzte Bett hat den Hintergrund, dass der Avatar an 
einen Ort verbracht werden soll, der dem Spieler bekannt ist und von ihm hinrei-
chend gesichert werden kann. Vgl. ‚Spawn‘ in Minecraft-Wiki. (Zugriff am 
29.3.2015)  

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 107 

   

nen Bezug zum Nichts, da er selbst nur Hülle ist, gleichsam verlängerter Leib 
des Spielers. Und mit dieser Erkenntnis löst sich die Problematik: Der Sterbliche 
in der virtuellen Welt ist der menschliche Spieler selbst. Er ist seinem Wesen 
nach sterblich, unabhängig davon, in welcher Welt und Rolle er sich aufhält. Wir 
können hier ganz bei Heidegger bleiben, da wir nicht eine andere Welt mit ande-
ren Sterblichen betrachten, sondern eine virtuelle Welt als Verlängerung der 
Wirklichkeit, in die der Sterbliche eintreten kann. Erde und Himmel wechseln 
im Geviert dieser Welt – der Sterbliche jedoch bleibt, was er immer war. Sehen 
wir uns an, wie es um die Göttlichen bestellt ist. 

3.4.3.4  Die Göttlichen 

Die Göttlichen als Boten der Götter verdienen ebenfalls einen genaueren Blick. 
Mit der Frage im Hinterkopf wer in einer virtuellen Welt als Göttlicher bezeich-
net werden könnte, drängt sich bald eine Analogie in den Vordergrund, die als 
Schöpfer jener Welt ihre Programmierer identifiziert. Nun sind es nicht nur Pro-
grammierer, die eine virtuelle Welt erschaffen, sondern auch Softwarearchitek-
ten und -designer, doch eben jenes Team ist für Gestaltung und technische Um-
setzung zuständig. Sie sind die Demiurgen, die causa efficiens der virtuellen 
Welten.104 Gerade deren Künstlichkeit ist es, die auf die τέχνη zurückverweist, 
der sie ihre Existenzen verdanken. Menschliche Allmachtsfantasien scheinen 
hier Wirklichkeit zu werden. Doch es bleibt die Frage offen, ob Menschen hier 
zu Göttern werden, oder nur zu Boten der Götter. Sehen wir uns an, was Hei-
degger dazu schreibt: 

„Die Sterblichen wohnen, insofern sie die Göttlichen als die Göttlichen erwarten. Hoffend 
halten sie ihnen das Unverhoffte entgegen. Sie warten der Winke ihrer Ankunft und ver-
kennen nicht die Zeichen ihres Fehls. Sie machen sich nicht ihre Götter und betreiben 
nicht den Dienst an Götzen. Im Unheil noch warten sie des entzogenen Heils.“105 

Die Göttlichen werden von den Sterblichen erwartet. Ihnen wird Hoffnung ent-
gegen gebracht und ihre Gebote werden sorgsam befolgt. Selbst im ausweglosen 
Unheil wenden sich die Menschen hoffnungsvoll an sie. Erwartet der Avatar in 
der Minecraft-Welt den Programmierer? Nein! Er ist die Hülle, der Stellvertre-
ter, der virtuelle Leib, den er dem Spieler leiht, damit dieser die Welt betreten 
kann. Der Spieler ist es, der die Welt bewohnt. Er ist der Sterbliche darin, wie 
wir bereits festgestellt haben. Bezieht sich der Spieler nun auf den Programmie-

                                                             
104  Vgl. Platon: Timaios, 28 a ff. 
105  Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 | CYBERPLACES 

   

rer des Spiels, erwartet er ihn, wendet er sich auch im schlimmsten Unheil hoff-
nungsvoll an ihn? In gewisser Hinsicht erwartet er durchaus sein Eingreifen: 
Finden sich Fehler in der technischen Umsetzung, die das Spielgeschehen be-
hindern, so sieht der Spieler einem Update entgegen, das die Funktionalität wie-
derherstellt. Er ist dem Programmierer diesbezüglich ausgeliefert und hofft auf 
dessen Intervention. Doch der Bezug der beiden zueinander ist nicht der von 
Sterblichem zu Göttlichem. Der Spieler ist auf den Programmierer in Spezialfra-
gen angewiesen wie der Autofahrer auf den Mechaniker. Beide haben technische 
Abläufe zu gewährleisten, aber sie sind nicht Ziel aller Hoffnungen; die Einhal-
tung ihrer Regeln gebietet nicht ihre Autorität, sondern die praktische Klugheit. 
Wie der Spieler als Sterblicher die virtuelle Welt betritt, so nimmt er seinen Be-
zug zu den Göttlichen mit dorthin. Seine tiefe innere Hoffnung richtet sich we-
der an einen diffusen Teil der Spielwelt, noch an deren Erschaffer, sondern an 
dieselbe Gottheit, der er schon immer gegenüber stand. 

Das Geviert erfährt in der virtuellen Welt eine inhaltliche Verschiebung. Der 
Mensch verbleibt als Sterblicher in seinem Verhältnis zum Höheren, zum Göttli-
chen. Das Gegenüber dieser Relation transformiert sich jedoch, bezieht sich auf 
eine virtuelle Erde und einen virtuellen Himmel. Beim Übergang zwischen den 
Welten bleibt die Einfalt des Gevierts bestehen. Sagen wir Spieler, dann meinen 
wir Sterblicher und denken die anderen drei mit: Blockwelt, Spielverlauf, die 
Göttlichen. Das Wohnen des Sterblichen in der Spielwelt ist ein wirkliches 
Wohnen im Geviert. 

3.4.4  Die Brücke als Ort 

Im zweiten Teil seines Aufsatzes fragt Heidegger nach dem Bauen als Wohnen 
und erläutert seine Gedanken am Beispiel einer Brücke. Sie versammelt dem-
nach Erde, Himmel, Göttliche und Sterbliche in ihrer eigentümlichen Weise bei 
sich und verstattet so das Geviert. Sie wird damit zum Ort. Nicht weil sie an ei-
nem bestimmten Ort erbaut wurde, vielmehr von ihrem Sein her entsteht erst der 
Ort. Als ein Ding, das das Geviert versammelt, zulässt und einrichtet, handelt es 
sich bei der Brücke um einen Ort, der wiederum Räume verstattet. „Demnach 
empfangen die Räume ihr Wesen aus Orten und nicht aus ‚dem‘ Raum. [/] Din-
ge, die als Orte eine Stätte verstatten, nennen wir jetzt vorgreifend Bauten.“106 
Bauten verwahren das Geviert, sie behausen den Aufenthalt der Menschen. Das 
Wort Bauen im Sinne des Hervorbringens führt Heidegger auf die griechische 
Wurzel τέχνη zurück, die ein Erscheinenlassen in das Anwesende meint, wie wir 
es noch im Technischen der Kraftmaschinen verborgen vorfinden. Das bauende 

                                                             
106  Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


MÖGLICHKEIT UND WIRKLICHKEIT | 109 

   

Hervorbringen geht jedoch über diese Bedeutung hinaus, denn sein Wesen ist 
das Wohnenlassen, sein Wesensvollzug ist das Errichten von Orten. Ebendieses 
Bauen im Sinne des Errichtens von Orten finden wir in Minecraft vor. Heideg-
gers anschauliche Beschreibung einer Brücke, die das Geviert versammelt, gilt 
ebenso in der virtuellen Welt, auch wenn sich Erde und Himmel von den uns be-
kannten unterscheiden. 

„Der Bezug des Menschen zu Orten und durch Orte zu Räumen beruht im Wohnen. Das 
Verhältnis von Mensch und Raum ist nichts anderes als das wesentlich gedachte Woh-
nen.“107  

Das Wohnen ist der Grundzug des Seins der Sterblichen im Geviert. Die Orte, 
die das Bauen hervorbringt, finden wir nicht nur in der bekannten materiellen 
Wirklichkeit, sondern auch in der virtuellen Umgebung von Minecraft. Die ei-
gentümliche Tätigkeit der Sterblichen, nämlich das Bauen als Wohnen, kommt 
darin sehr anschaulich zur Geltung. Heideggers Aufsatz zeigt auf, dass das Sein 
des Menschen auch in der virtuellen Verortung kein Eindringen ist, kein Gegen-
satz von Mensch und Simulation, sondern dass der Mensch als Spieler Teil der 
Spielwelt wird, indem er dort Orte errichtet, um darin zu wohnen. 

                                                             
107  Heidegger, M.: Bauen Wohnen Denken. In: GA7, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434635-003 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434635-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

