
6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur 

in den Ecocriticism und zurück 

Im Anschluss an die Analyse-Ergebnisse soll es nun darum gehen, sie aus Rezeptions
perspektive einzuordnen. Dabei interessiert mich insbesondere die Frage, inwiefern die 
literarischen Texte in der späteren, dezidiert ökokritischen Theorie aufgenommen und 
verarbeitet werden – und welche Wirkung ihre erzählerischen Ansätze damit entfalten. 

6.1 Die Theoretisierung im Ecocriticism 

Ein besonderes Augenmerk möchte ich in der folgenden Rezeptionsuntersuchung dar
auf legen, inwiefern Deleuze und Guattari für ihr Rhizom-Konzept auf Kafka Bezug neh
men und wie dieses als Scharnier zwischen poststrukturalistischen und ökologischen 
Theorien fungiert, welche Gemeinsamkeiten sich daraus für die beiden Richtungen ge
rade anhand ihres Text- und Naturverständnisses entstehen und welche Denkpotenziale 
sich aus dieser Parallelisierung ableiten lassen. Dabei möchte ich auch insbesondere die 
in der Forschung umstrittene Eignung von Deleuzes und Guattaris Philosophie für öko
logische Anliegen diskutieren. 

Des Weiteren werde ich mich dem Stellenwert von Lovecraft für Graham Harmans 
Object Oriented Ontology, deren Bezug auf phänomenologische Ansätze sowie ihre Be
deutung für ökologische Denkrichtungen widmen. Im letzten Schritt werde ich ein grö
ßeres ökokritisches Argument entwickeln, das sich auf die vorangegangenen Erkennt
nisse beruft und anhand derer in den Blick nimmt, wie Natur als Akteur:in in den Texten 
wirkt. Ich möchte die These verfolgen, dass Kafka und Lovecraft tierliche und pflanzliche 
Denkmodelle vorschlagen und diese performativ vorführen, wodurch Natur und Tiere 
akteurhaft in verschiedenen Diskursen wirksam werden können. 

6.1.1 Deleuzes/Guattaris Kafka-Rezeption 

Parallelen zwischen Kafkas literarischen Texten sowie der Philosophie von Deleuze und 
Guattari sind bisher bereits angeklungen. Dieses Kapitel soll eine Analyse der intertex
tuellen Beziehungen zwischen Kafkas Werk sowie Deleuzes und Guattaris Rhizom-Kon

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

zept liefern, um den oben angedeuteten Umfang der Bezugnahme weiter zu plausibili
sieren. Dafür werde ich im ersten Schritt nachweisliche intertextuelle Bezüge auf Kafka 
im Rhizome-Kapitel selbst aufzeigen, um diese im zweiten Schritt in den Kontext von 
Deleuzes und Guattaris Kafka-Rezeption in Kafka. Pour une littérature mineure zu setzen. 
Dabei werde ich diese zunächst anhand von Manfred Pfisters Kriterien der Referentia
lität, Kommunikativität, Autoreflexivität und Selektivität analysieren und im Anschluss 
daran ein Fazit in Bezug auf Strukturalität und Dialogizität ziehen. Das soll herausar
beiten, welche Bedeutung diese Bezüge für die Philosophie Deleuzes/Guattaris haben. 
Dabei soll auch im Bezug auf die vorgenommene Analyse deutlich werden, welche Po
tenziale das Rhizom-Konzept aus einer Ecocriticism-Perspektive innehat. Meine These 
ist, dass die poststrukturalistische Theorie als eine Art Scharnier dient, über das die Ver
bindung von literaturwissenschaftlicher und ökologischer Theorie möglich wird. 

Anhand von Pfisters quantitativen Kriterien1 lässt sich einleitend festhalten, dass die 
Anzahl der Verweise in ihrer Dichte und Häufigkeit in Rhizome eher gering ist, jedoch 
im Verhältnis dazu die Zahl und Streubreite der Prätexte recht hoch: Es werden diverse 
Texte Kafkas in variierender Intensität evoziert, wie im Folgenden gezeigt werden soll. 

Insgesamt bietet der Text nur wenige Verweise mit hoher Referentialität, die den Na
men Kafka explizit erwähnen, der erste auf Seite 10: »Kafka et une machine bureaucra
tique inouïe«. Dieser ist stark kommunikativ, da er zum einen die Kenntnis der Prätex
te durch die Autoren impliziert und zum anderen die Vertrautheit der Leser:innen mit 
Kafkas Themen voraussetzt. Der Verweis ist platziert im Rahmen einer Verteidigung der 
Literatur-Bezüglichkeit von Deleuzes/Guattaris theoretischen Arbeiten – ein häufig for
mulierter Vorwurf, dem die Autoren folgendermaßen begegnen: »Mais la seule questi
on quand on écrit, c’est de savoir avec quelle autre machine la machine littéraire peut 
être branchée, et doit être branchée pour fonctionner.« (RZ 10) Hier zeigt sich zudem 
ein hoher Grad an Autoreflexivität: Die Autoren reflektieren den eigenen Gebrauch von 
intertextuellen Bezügen auf Literatur, antizipieren den Vorwurf der wissenschaftlichen 
Ungenauigkeit und verteidigen ihr Vorgehen. Es deutete sich so bereits an, wie program
matisch der Gebrauch von Intertextualität für Deleuze und Guattari ist. 

Interessant ist dabei besonders eine Bemerkung, deren Beiläufigkeit noch durch ihre 
Setzung in Klammern verstärkt wird: »([E]t si l’on devenait animal ou végétal par litté
rature, ce qui ne veut certes pas dire littérairement? Ne serait-ce pas d’abord par la voix 
qu’on devient animal?) La littérature est un agencement.« (ebd., Hervorhebung im Ori
ginal) Hier wird das Rhizom-Konzept also, via Kafka, direkt mit der Forderung nach ei
ner von der Natur inspirierten Literatur in Verbindung gebracht. Die Verwendung der 
Klammern erzeugt einen interessanten performativen Widerspruch: Eine zentrale The

se von Deleuzes und Guattaris Arbeit wird damit vermeintlich in den Hintergrund ge
rückt, eben durch diese Markierung aber noch stärker hervorgehoben. Die Mittel der 
Sprache werden gegen den Strich verwendet und so auf ihre Vielseitigkeit hingewie
sen. So wird im selben Zug dann auch die Literatur mit eingeschlossen in das agence
ment-Konzept einer allumfassenden Verkettung. Diese Beobachtung soll als Grundlage 
für weitere, dezidiert ökokritische Überlegungen im Folgenden dienen. Das Tierwerden 

1 Vgl. Pfister: »Konzepte der Intertextualität«. S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 219 

durch die Stimme ist darüber hinaus ein durchaus selektives, prägnantes Zitat mit ge
ringer Referentialität, Kommunikativität und Autoreflexivität, das auf Die Verwandlung 
verweist, in der, wie oben analysiert, Gregors Insektenverwandlung besonders durch die 
Veränderung seiner Stimme markiert wird (vgl. VW 119). 

Der Name Kafka taucht des Weiteren auf Seite 36 auf, zusammen mit Kleist und Goe
the. Ein weiterer stark referenzieller und kommunikativer Hinweis findet sich auf Seite 
23: »La comptabilité, la bureaucratie procèdent par calques: elles peuvent pourtant se 
mettre à bourgeonner, à lancer des tiges de rhizome, comme dans un roman de Kafka.« 
Dieses Zitat ist weniger autoreflexiv und eher generell als selektiv, allerdings deutet sich 
hier schon die hohe Strukturalität zwischen Kafkas Texten und Rhizome an, wird das Zitat 
an dieser Stelle doch genutzt, um einige der zentralen Merkmale des Rhizom-Konzepts 
auszuformulieren und so deutlich zu machen, wie umfassend Kafkas Schreiben als Vor
lage dafür dient. Dieser hohe Grad an Strukturalität, der eine meiner zentralen Thesen 
darstellt, soll im Folgenden noch detaillierter herausgearbeitet werden. 

Auf weitere Texte Kafkas finden sich weniger referenzielle, kommunikative und au
toreflexive Bezüge. Die Erwähnung des »processus qui ne cesse pas de s’allonger, de se 
rompre et reprendre« (RZ 31) suggeriert eine wenig selektive Verbindung zum Prozess- 
Roman. Die Verwendung des deutschen Wortes »Grund« (RZ 28) verweist sehr selektiv 
auf Ein Bericht für eine Akademie, der dort an einer zentralen Stelle auftaucht, die bereits 
ausführlich betrachtet worden ist. In ihrer Selektivität noch auffälliger sind die Verweise 
auf Der Bau: »Les terriers […] sont [rhizomorphiques], sous toutes leurs fonctions d’habi
tat, de provision, de déplacement, d’esquive et de rupture.« (RZ 13) Das Kafka’sche Bau- 
Tier nutzt diesen für alle oben genannten Zwecke, womit sich die Kommunikativität der 
intertextuellen Bezugnahme erhöht. Dieser Eindruck verstärkt sich noch durch die er
neute Beschreibung der rhizomorphen Struktur auf Seite 20: 

C’est peut-être un des caractères les plus importants du rhizome, d’être toujours à en
trées multiples; le terrier en ce sens est un rhizome animal, et comporte parfois une 
nette distinction entre la ligne de fuite comme couloir de déplacement, et les strates 
de réserve ou d’habitation. 

Vorratshaltung und Wohnen sind entscheidend im Bau, ebenso die fluchtlinienartige 
Anlegung der Gänge, was die These bestärkt, die Gleichsetzung des Rhizoms mit dem 
Bau sei durch Kafkas Text inspiriert. Ein weiterer in allen Kategorien wenig intensiver 
Doppelverweis auf Bau und Verwandlung lässt sich auf Seite 31 herauslesen: »[T]ous les 
dualismes qui sont l’ennemi, mais l’ennemi tout à fait nécessaire, le meuble que nous 
ne cessons pas de déplacer.« Er verweist zum einen auf die antagonistische Konstellati
on im Bau-Text, in dem das Tier sich einem unbekannten, zischenden Feind ausgesetzt 
sieht. Zum anderen wird etwas selektiv prägnanter auf die Szene gedeutet, in der Mut
ter und Schwester das Mobiliar aus Gregors Zimmer räumen, was den Moment seiner 
endgültigen Tierverwandlung markiert. Die Passage »Des animaux même […] sont [rhi
zomorphiques], sous leur forme de meute, les rats sont des rhizomes. […] Quand les rats 
se glissent les uns sous les autres.« (RZ 13) kann darüber hinaus als wenig referenziel
ler und nur bedingt selektiver Verweis auf die Erinnerungen an die Kaldabahn verstanden 
werden, wo die in Meuten auftauchenden Ratten von zentraler Bedeutung sind. Noch 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

weniger deutlich referenziell markiert und auch kaum selektiv ist der Verweis auf die 
Musik (vgl. RZ 19). Allerdings hat dieser Bezug durchaus kommunikatives Potenzial, ist 
doch die Musik als zentrales Motiv von Kafkas Werk hinreichend erkannt und beschrie
ben worden. 

Das Zitat aus Kafkas Tagebuch ist hoch selektiv und referenziell eindeutig markiert 
und wirkt somit auch stark kommunikativ: 

Les choses qui me viennent à l’esprit se présentent à moi non par leur racine, mais par 
un point quelconque situé vers leur milieu. Essayez donc de les retenir, essayez donc 
de retenir un brin d’herbe qui ne commence à croître qu’au milieu de la tige, et de vous 
tenir à lui. (RZ 34) 

Deleuze und Guattari nutzen dieses, um die Programmatik der Rhizom-Theorie zu for
mulieren, die sich für ein Umdenken von Ordnungsmustern ausspricht: »Pas facile de 
percevoir les choses par le milieu, et non de haut en bas ou inversement, de gauche à 
droite ou inversement: essayez et vous verrez que tout change.« (Ebd.) Somit ist der Ver
weis auch wieder stark autoreflexiv und von dialogischer Bedeutung für den Text. Er 
skizziert das Programm des Rhizom-Konzepts, das letztlich darauf abzielt, eine Art des 
Schreibens zu entwickeln, die anders wahrnimmt – und die direkt von Kafka inspiriert 
ist. Somit lässt sich als Ergebnis dieses Kapitels festhalten, dass quantitativ wenige Be
züge auf Kafka im Rhizome-Kapitel zu finden sind, diese jedoch qualitativ eine durchaus 
intensive Intertextualität aufzeigen. Dies soll nun ergänzt werden, indem Rhizome in Be
zug gesetzt wird zu Deleuzes und Guattaris Kafka-Lektüre in Kafka, was durch die ver
wandte Intertextualität nahegelegt wird. So soll dann gezeigt werden, in welchem Maße 
Strukturalität und Dialogizität der Intertextualität zwischen den Texten angelegt sind.2 

Während die Intertextualität zwischen Rhizome und Kafkas Texten quantitativ eher 
rar ist, führt die zusätzliche Lektüre von Kafka vor Augen, wie ausschlaggebend Deleuzes 
und Guattaris Kafka-Rezeption für die Ausarbeitung der Rhizom-Idee ist.3 Das Rhizom- 
Bild taucht in Kafka das erste Mal auf.4 Diese Verbindung ist von der Forschung bisher 
nicht ausreichend erkundet worden, ist das letztere Werk doch stets eher im Hinblick 

2 Interessant ist über die hier genannten Stellen hinaus die Fußnote auf Seite 25, die eine Zeichnung 
enthält, die in ihrer Form an die Beschreibung von Odradek aus Die Sorge des Hausvaters erinnert. 
Da es hier jedoch vor allem um Bezüge in textlicher Form gehen soll, sei dies hier nur als Randno
tiz angemerkt. Interessant wäre für weiterführende Forschungsunterfangen zudem eine generelle 
Analyse des Einsatzes von Bildern und Diagrammen in Rhizome und Kafka, sowohl in der französi
schen Originalausgabe als auch in der deutschen Übersetzung, der sich darin jeweils unterschei
det. 

3 Aufgrund der Erscheinungsreihenfolge ist es natürlich anachronistisch, davon auszugehen, dass 
Kafka intertextuelle Bezüge auf Rhizome enthält. Im Einklang mit Deleuzes und Guattaris eigenem 
Appell, ihr Werk nicht chronologisch zu lesen, ist mein Vorgehen hier jedoch, beide Texte neben
einander zu legen und auf ihre verbindenden Elemente hin zu untersuchen. Dass Rhizome nach 
Kafka erscheint, bekräftigt jedoch mein Argument, dass die Kafka-Lektüre die Grundlage für das 
philosophische Konzept bildet. 

4 Vgl. De Beistegui, Miguel: »›A book? What book?‹ Or Deleuze and Guattari on the Rhizome«. A 
Thousand Plateaus and Philosophy. Hg. von Henry Somers-Hall et al. Edinburgh Universtiy Press, 
2018. S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 221 

auf das Konzept der littérature mineure oder aber ersteres nur in Bezug auf den Aspekt 
des Tierwerdens, der jedoch nur ein Teil der Rhizom-Philosophie ist, gelesen worden. Ei
ne intertextuelle Analyse soll im Folgenden zeigen, dass sich sowohl quantitativ als auch 
qualitativ zahlreiche Bezüge zwischen Rhizome und Kafka ergeben, die somit auch ver
deutlichen soll, wie sehr sich das Rhizom-Konzept auf bei Kafka schon angelegte ähnli
che Ideen stützt. 

Wie erwähnt taucht in Kafka eine explizite Gleichsetzung von Kafkas Werk und dem 
Rhizom auf (vgl. KA 7, 9, 15, 24, 53, 74, 137). Interessant ist dabei wiederum die Parallel
führung von Bau und Rhizom, die sich auch in Rhizome andeutet, und die im Folgenden 
diskutiert werden soll. Auch weitere Merkmale des Rhizoms wie die Fluchtlinie (vgl. KA 
15, 48f., 54, 63f., 66, 85, 101, 111, 118, 122, 137, 53), die Re-/Deterritorialisierung (vgl. KA 24, 
27, 33, 37f., 40, 47f., 64f., 110, 129, 144, 153), Maschine/agencement (vgl. KA 14f., 22, 32–34, 41, 
51f., 59, 67f., 70, 72f., 83, 85f., 89, 93–97, 101–105, 127, 130, 144, 145–148, 150, 152–157), die 
Vielheit (vgl. KA 32f., 97f., 130), die Musik (vgl. KA 32f., 38, 71, 86), die Wucherung (vgl. KA 
68, 97, 113, 115, 130) die Richtungslosigkeit von Bewegungen (vgl. KA 91, 110, 132–135) und 
die Kartographie (vgl. KA 120) tauchen hier bereits auf. Zentral ist dabei insbesondere das 
Kriterium des Tierwerdens (vgl. KA 24, 27f., 40, 51, 64f., 70f., 85, 94, 117, 134, 151) dessen 
Bedeutsamkeit betont wird: »[Les nouvelles] sont essentiellement animalières, bien qu’il 
n’y ait pas d’animaux dans toutes les nouvelles. C’est que l’animal coïncide avec l’objet par 
excellence de la nouvelle selon Kafka: tenter de trouver une issue, de tracer une ligne de 
fuite.« (KA 63) Hierbei ergibt sich auch wiederum ein Verweis auf das Rhizom-Merkmal 
der Fluchtlinie, sodass kommunikativ angedeutet wird, welche inspirative Bedeutung 
das ›Hauptthema‹ der Kafka-Erzählungen, die Tierlichkeit, für das Konzept hat. 

Wie sich zeigt, sind diese Verweise in ihrer Quantität häufig und dicht gestreut. Sie 
sind dabei qualitativ nur gering referentiell, aber kommunikativ in dem Sinne, dass ih
nen zu entnehmen ist, dass die Autoren beide Texte als Einheit denken und somit auch 
Leser:innen zur Wahrnehmung der Parallelen ermutigen. Immer wieder ergeben sich 
dabei autoreflexive Momente, die Intertextualität auf und in Kafkas Werk betonen: »Il y 
a perpétuellement communication des composantes d’expression. […] Jamais on n’a fait 
œuvre si complète avec des mouvements, tous avortés, mais tous communicants.« (KA 
74) Dies stützt sich auf die (in der Forschung als Konsens geltende) Annahme von Kafkas 
Texten als in Kommunikation zueinanderstehend. 

Kafkas Texte selbst gerieren sich in Deleuzes und Guattaris Konzeption als rhizo
morph: 

[M]ais les critères de Kafka sont entièrement nouveaux, et ne valent que pour lui, 
avec des communications d’un genre de texte à l’autre, des réinvestissements, des 
échanges etc., de manière à constituer un rhizome, un terrier, une carte de transfor
mations. Chaque échec y est un chef-d’œuvre, une tige dans le rhizome. (KA 70) 

Diese Stelle lässt sich im Dialog lesen mit Deleuzes und Guattaris Inszenierung ihrer 
eigenen Vorgehensweise in Rhizome: 

Nous écrivons ce livre comme un rhizome. Nous l’avons posé de plateaux. Nous lui 
avons donné une forme circulaire, mais c’était pour rire. Chaque matin nous nous le

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

vions, et chacun de nous se demandait quel plateaux il allait prendre, écrivant cinq 
lignes ici, dix lignes ailleurs. […] Chaque plateau peut être lu à n’importe quelle place, 
et mis en rapport avec n’importe quel autre. (RZ 33) 

Deleuze und Guattari offenbaren somit ein weites Intertextualitäts-Verständnis, das 
auch singuläre durch kollektive Autorschaft ersetzt: »On n’a plus une tripartition entre 
un champ de réalité, le monde, un champ de représentation, le livre, et un champe de 
subjectivité, l’auteur.« (RZ 33f.) Sie sagen sich somit los von naturwissenschaftlichen 
Standards: »En aucun cas nous ne prétendons au titre d’une science. Nous ne connais
sons pas plus de scientificité que d’idéologie, mais seulement des agencements.« (RZ 33) 
Wissenschaft und Ideologie werden gleichgesetzt, die Autoren weisen damit auf politi
sche Einflussnahme auf die nur vermeintlich objektive Wissenschaft hin. Sie verbinden 
in ihrer Konzeption also die Dimensionen von Wissenschaft und Soziologie, die sich 
auch in Bezug auf die Texte von Kafka und Lovecraft als gerade gemeinsam produktiv 
erwiesen haben. 

Wie gezeigt lassen sich also zum einen intertextuelle Bezüge in Rhizome auf Kafka 
ausmachen und zum anderen in Kafka auf das Rhizom-Konzept, wobei erstere quali
tativ und letztere quantitativ intensiver sind. Durchgehend sind sie unterlegt mit Au
toreflexivität, die Intertextualität zum Programm des Konzepts macht – und die sich 
durch die Nachahmung des interkonnektiven, wuchernden Stils Kafkas noch verstärkt. 
Zusammengenommen unterstützt dies meinen Vorschlag, die Texte in Kommunikation 
miteinander zu lesen. Somit lassen sich nun auch ein paar abschließende Bemerkungen 
zu den letzten beiden Kriterien Pfisters machen, die ich bisher beiseite gelassen habe. 
Im Anschluss an die hier vorgenommene Analyse kann gefolgert werden, dass die Struk
turalität der Bezüge auf Kafkas Texte für das Rhizom-Konzept sehr hoch ist und deren 
literarische Strategien zur Folie für die Theorie werden. Die dialogische Spannung, die 
sich zwischen den Texten ergibt, ist nicht sonderlich hoch, nutzen Deleuze und Guattari 
doch zahlreiche Implikationen, die Kafkas Texten schon inhärent sind, um sie sich für 
ihre Philosophie zunutze zu machen – dies hat die hier vorgenommene Analyse hinrei
chend gezeigt. Neben den thematischen Überschneidungen und intertextuellen Bezü
gen ergeben sich auch motivische Gemeinsamkeiten zwischen Rhizome und Kafkas Tex
ten – diese sind bereits in der obigen Analyse dargestellt worden. 

Auch Lovecraft spielt für die Theoriebildung von Deleuze und Guattari eine Rolle. 
Laut Patricia MacCormack beziehen sich Deleuze und Guattari in Mille Plateaux fünfmal 
auf Lovecraft.5 Die beiden Autoren nehmen unter anderem stark kommunikativ und re
ferenziell auf die Erzählung Through the Gates of the Silver Key Bezug und entwickeln daraus 
den Begriff der Mechanosphäre oder Rhizosphäre (vgl. MP 94). Auch an anderer Stelle 
taucht der Verweis auf, nämlich in Bezug auf die Konzeption des Tierwerdens: 

Alors naît en lui l’étrange impératif: ou bien cesser d’écrire, ou écrire comme un rat… Si 
l’écrivain est un sorcier, c’est parce qu’écrire est un devenir, écrire est traversé d’étranges 
devenirs qui ne sont pas des devenirs-écrivain, mais des devenirs-rat, des devenirs-in
secte, des devenir-loup etc. (MP 293) 

5 Vgl. MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 1]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 223 

Auch Deleuzes und Guattaris Plateau-Begriff lässt sich als selektiver, aber wenig referen
zieller Rückgriff auf die Bedeutung des Plateaus bei Lovecraft (vgl. MM 57), insbesondere 
in der mythologisierenden Variante als Plateau von Leng, verstehen. Schließlich nutzen 
sie eine referenzielle, kommunikative Lovecraft-Referenz auch für die Konzeption ihrer 
Denkfigur des Outsiders, die als Grundlage für die Idee des Tierwerdens dient, bei der 
sie sich im französischen Original die sprachliche Nähe von animal und anomal zunutze 
machen: 

L’anomal n’est ni individu ni espèce, il ne porte que des affects, et ne comporte ni senti
ments familiers ou subjectivés, ni caractères spécifiques ou significatifs. Aussi bien les 
tendresses que les classifications humaines lui sont étrangères. Lovecraft appelle Out
sider cette chose ou entité, la Chose, qui arrive et dépasse par le bord, linéaire et pour
tant multiple, ›grouillante, bouillonnante, houleuse, écumante, s’étendant comme une 
maladie infectieuse, cette horreur sans nom‹. (MP 299)6 

Zum Outsider schreiben Deleuze und Guattari: 

Une fibre va d’un homme à un animal, d’un homme ou d’un animal à des molécules, de 
molécules à des particules, jusqu’à l’imperceptible. Toute fibre est fibre d’Univers. Une 
fibre en enfilade de bordures constitue une ligne de fuite ou de déterritorialisation. 
On voit que l’Anomal, l’Outsider, a plusieurs fonctions: non seulement il borde chaque 
multiplicité dont il détermine, avec la dimension maximale provisoire, la stabilité tem

poraire ou locale; non seulement il est la condition de l’alliance nécessaire au devenir; 
mais il conduit les transformations de devenir ou les passages de multiplicités toujours 
plus loin sur la ligne de fuite. (MP 305) 

Er ist also eng verknüpft mit ihrer Vorstellung eines agencement – explizit wird dessen 
ökosystemische Konnotation etwa in den Verweisen auf die »multiplicité de symbiose« 
(MP 306). Hier zeigt sich also eben das Potenzial, Lovecrafts Monster-Texte gegen den 
Strich zu lesen und sie so für Denkrichtungen fruchtbar zu machen, die ihnen nicht ur
sprünglich auf der Textoberfläche inhärent sind. Dies ergibt sich gerade aus der Darstel
lung von Nichtmenschlichkeit in Form von Tieren, Pflanzen, Objekten und Materie. 

Deleuze und Guattari benennen Science-Fiction-Literatur als Inspirationsquel
le (vgl. MP 304) – die hier als Art Protoform des New Materialism erscheint. Noch 
deutlicher wird der Bezug auf das Materielle an einer späteren Stelle: 

devenir-femme, devenir-enfant; devenir-animal végétal ou minéral; devenirs molé

culaires de toutes sortes, devenirs-particules. Des fibres mènent des uns aux autres, 
transforment les uns dans les autres, en traversant les portes et les seuils. Chanter 
ou composer, peindre, écrire n’ont peut-être pas d’autre but: déchaîner ces devenirs. 
Surtout la musique. (MP 333) 

6 Woher das Lovecraft-Zitate stammt, ist nicht benannt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Wie im Falle Kafkas greifen Deleuze/Guattari auch bei Lovecraft eben die hier analysier
ten Aspekte auf, die mit Tierlichkeit, Pflanzlichkeit und Materialität zu tun haben – und 
erwähnen die Musik. 

MacCormack liest Deleuze und Guattari mit Lovecraft und argumentiert, Lovecraft 
könne »through Deleuzo-Guattarian gates« auch fruchtbar für feministische und post
koloniale Theorien werden.7 Sie betont das Element des Werdens bei Deleuze/Guattari 
als Verwirklichung von Denkpotenzialen und Lovecraft als Katalysator für eine philo
sophische Diskussion von Subjektivität und Alterität.8 Sie argumentiert, dass dies trotz 
seiner politischen Überzeugungen möglich sei: »Lovecraft’s work presents a political phi
losophy of alterity beyond authorial intent, it does so only in the way that it is utilised and 
not simply in what it says.«9 So werde in Lovecrafts Prozessen des Werdens das Mensch
liche fragwürdig: 

While Lovecraft’s characters do not pass through a becoming-woman, they do leap to 
a becoming-animal that is neither human nor animal, and both. Insofar as the animal 
is nothing except the not human, becoming animal begins the ablation of the category 
of the human. […] No longer hybrid with exo-kingdoms, the primary term ›human‹ can 
no longer be described as becoming. The divisibility of becoming entities becomes in
creasingly difficult.10 

Zwar durchlaufen einige Charaktere wie oben analysiert durchaus ein ›Frauwerden‹, 
dennoch ist diese Analyse zutreffend. Diese Frage nach den Möglichkeiten, Lovecrafts 
Literatur auf progressive Art produktiv zu machen, werde ich im Folgenden weiter 
diskutieren, auch anhand von Bezügen in zeitgenössischer Climate Fiction. 

Es lässt sich also festhalten, dass Deleuzes und Guattaris Theorie-Bildung sich auf ei
ne umfangreiche Kafka-Lektüre stützt. Die thematischen und motivischen Überschnei
dungen zwischen Rhizome und den Texten Kafkas sind umfangreich und liefern wertvol
le Erkenntnisse für die Auslegung beider. Sie sind dabei stets eng verknüpft mit öko
logischen bzw. tierlichen Themen. Wie ich aufgezeigt habe, ist Rhizomatik in Kafkas 
Texten durchaus präsent und bestimmend, sodass die hier aufgestellte These einer um
fassenden strukturellen intertextuellen Bezugnahme Deleuzes/Guattaris weitreichend 
belegt worden ist. Damit habe ich auch den Versuch unternommen, ein intertextuelles 
Netzwerk zwischen den Texten Kafkas aufzudecken, auf das sich Deleuze und Guattari 
mit ihrem Plädoyer für Intertextualität stützen. Auch die programmatischen Gemein
samkeiten, die Überlegungen zu den politischen Dimensionen von Wissenschaft und 
die Möglichkeiten literarischer Sprache enthalten, sind zahlreich. Deleuze und Guatta
ri analysieren somit die Umsetzung von Rhizomatik in Kafkas Texten und führen die
se selbst performativ vor. Diese intertextuelle Vernetzung bei Deleuze und Guattari ist 
daher durchaus als programmatisch zu verstehen: Schließlich zeigt sich durchgehend 
eine hohe Autoreflexivität der intertextuellen Bezüge, die einhergeht mit einer expli
ziten Rechtfertigung. Somit plädieren sie für eine Vorstellung von allumfassender In

7 Vgl. MacCormack: »Lovecraft through Deleuzio-Guattarian Gates«. O.P. [S. 5, 25]. 
8 Vgl. ebd. [S. 2]. 
9 Ebd. [S. 15]. 
10 Ebd. [S. 12]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 225 

tertextualität im poststrukturalistischen Sinne (vgl. RZ 10). Dies impliziert auch einen 
weiten Literaturbegriff, der wissenschaftliche und politische Diskurse in ihrer literari
schen Qualität begreift und sich bewusst ist, welche Wirkmacht davon ausgeht, zugleich 
aber auch die Wichtigkeit der Literatur für eben jene Diskurse betont. Sie entwickeln 
davon ausgehend eine alternative, an Natur ausgerichtete Denkweise in den Kontex
ten von Wissenschaft, Gesellschaft und Literatur, die Intertextualität produktiv nutzt. 
Auch Lovecraft spielt dabei referenziell sowie in derselben autoreflexiven Ausrichtung 
eine Rolle, wobei sich aber eine größere dialogische Spannung ergibt – die sich jedoch 
durch den Fokus auf die Darstellungen von Nichtmenschlichkeit überbrücken lässt. Für 
eine andere Theorierichtung ist Lovecrafts Einfluss aber noch viel größer, wie ich im fol
genden Kapitel zeigen möchte: Graham Harmans Object Oriented Ontology. 

6.1.2 Lovecraft und Graham Harmans Object Oriented Ontology 

Graham Harman nimmt für die Entwicklung seiner OOO umfangreich Bezug auf Love
craft. An dieser Stelle ist keine vergleichbar detaillierte Intertextualitätsanalyse wie bei 
der Beziehung zwischen Kafka und Deleuze/Guattari vonnöten, da der Bezug von vorn
herein als Grundlage offengelegt wird: »Lovecraft, when viewed as a writer of gaps bet
ween objects and their qualities, is of great relevance for my model of object-oriented 
ontology (OOO).« (WR 4) Laut Harman ist Lovecraft der »poet laureate of object-orien
ted philosphy« (WR 32) – eine interessante Positionierung, geht sie doch mit einer poli
tischen Konnotation einher. 

Dementsprechend hoch ist die Referentialität, Kommunnikativität und Selektivität 
sowie die Dichte, Häufigkeit, Anzahl und Streubreite der Bezüge. Strukturell dienen 
Lovecrafts Texte Harman als formgebende Folie für seine Argumentation. So entsteht 
dann eine interessante Dialogizität, die vergleichbar ist zu der des Rhizom-Konzepts 
mit den Kafka-Texten. So ist Harmans OOO keineswegs bloß eine Linse, mit der er 
Lovecrafts Texte betrachtet,11 sondern diese sind erklärtermaßen die Grundlage, auf die 
Harman philosophisch und theoretisch aufbaut. 

Der autoreflexive Anteil ist derweil geringer. Harman begründet zwar seine inter
textuelle Bezüglichkeit: »The greatness of Lovecraft even pertains to more than the lit
erary world, since it brushes against several of the most crucial philosophical themes of 
our time.« (WR 10) Damit einher geht also auch eine Bewertung der literarischen Qualität 
von Lovecrafts Schreiben, das sich gerade durch seine Verbindung zu philosophischem 
Denken profiliert. Für Harman ist Intertextualität, anders als für Deleuze/Guattari, hin
gegen kein Programm – wohl aber geht es ihm darum, Potenziale spezifisch der Litera
tur für die Philosophie aufzuzeigen und somit den Bezug auf sie aufzuwerten: »Lovecraft 
writes stories about the essence of philosophy.« (WR 33, Hervorhebung im Original) Love
craft finde »new gaps in the world« (WR 3) – seine Betonungen von Phänomenen ist also 
das, was Harman interessiert. Harman betont jedoch, dass dies nicht zwangsläufig ein 
Merkmal von Horrorliteratur sei (vgl. WR 4). Dieser phänomenologische Ansatz hängt 
eng zusammen mit Formreflektion: »In Lovecraft the medium is the message.« (WR 23) 

11 Vgl. Economides/Shackelford: »Introduction. Weird Ecology: VanderMeer’s Anthropocene Fic
tion«. S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Somit finden sich bei Harman Kommentare zum Potenzial der Literatur beim Nachden
ken über nichtmenschliche Dimensionen, die ich im Folgenden herausarbeiten möchte. 

Laut Harman ist es gerade die Literatur, die durch ihre spezifischen Eigenschaften 
zu phänomenologischen Überlegungen in der Lage ist: 

But capitalizing on the indirect character of literature as opposed to painting or cin
ema, Lovecraft hints at an octopoidal dragon while also suspending that literal depic
tion in three separate ways. […] It is what I have called the »vertical« or allusive aspect of 
Lovecraft’s style – the gap he produces between an ungraspable thing and the vaguely 
relevant descriptions that the narrator is able to attempt. (WR 24, Hervorhebung im 
Original) 

Dieses Prinzip der allusion (vgl. QO 68), das ich in Kapitel 5.2.2.2 untersucht habe, be
stimmt Harmans Ansatz. 

Harman bemerkt an Lovecrafts Werk ebenfalls seine textuelle Verzahnung (vgl. WR 
vi). Diese Auffassung bildet eine Parallele zu seinem Verständnis der Welt als »gigantic 
and indeterminate lump« (WR 2) – eine Definition, die später für Mortons mesh pro
duktiv wird.12 Genauso wie der Raum nicht mehr als leer, sondern vielmehr als übervoll, 
gefüllt mit Materie, Atomen und Molekülen, verstanden wird, so verhält es sich doch mit 
der Sprache: »The power of language is no longer enfeebled by an impossibly deep and 
distant reality. Instead, language is overloaded by a gluttonous excess of surfaces and as
pects of the thing.« (WR 25) Sich ändernde Wahrnehmungen von Sprache und Welt lau
fen parallel, ihren Zusammenhang betonend. So ist Harmans Projekt dann auch selbst 
sprachlich reflektiert (vgl. QO 98). 

Harman betont, welche Prinzipien der OOO er aus Lovecrafts literarischen Texten 
ableitet: »These four basic tensions in Lovecraft’s writing are the same four that belong 
to the philosophical discipline of ›ontography‹. In this respect, Lovecraft is a writer tailor- 
made for object-oriented philosophy.« (WR 235) Das philosophische Konzept entspringt 
dabei eben gerade seiner literaturwissenschaftlichen Textstellen-Analyse von acht aus
gewählten Lovecraft-Texte in Form eines close-reading. Laut Harman, Lovecrafts »four
fold ontography is certainly the key aspect […] for the purposes of object-oriented philo
sophy« (ebd.) und werde ergänzt durch das ambivalente Zusammenspiel von Tragik und 
Komik (vgl. ebd.) In Harmans Auffassung geht Lovecrafts Philosophie sogar weiter als 
die von Kant oder Husserl, da er »a new gap within appearance itself« (WR 28) einführt. 
Auch hier steht die Literatur also auf derselben Stufe und als gleichberechtigter Teil im 
philosophischen Diskurs. 

Lovecrafts »weird realism«, also seine Technik der (Nicht-)Beschreibung, sei es, die 
seine Theorie inspiriert habe (vgl. WR 17). So entstehe bei Lovecraft eine Lücke zwischen 
dem unbeschreiblichen Ding und dem Versuch seiner sprachlichen Darstellung (vgl. WR 
24). Harmans Bezeichnung dieses Phänomens als ›vertikal‹ (vgl. ebd.) ist im Einklang mit 
der oben vorgestellten topographischen Analyse. Zudem zeigten Objekte in Lovecrafts 
erzählter Welt eine Spannung mit den eigenen Qualitäten, also in ihrer Erscheinung und 

12 Vgl. Morton: »The Mesh«. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 227 

Phänomenologie selbst (vgl. WR 27f.). In seiner phänomenologischen Lesart von Love
craft unterscheidet Harman Lücken zwischen dem realen Objekt und seinen sinnlichen 
Qualitäten (vgl. WR 34), dem sinnlichen Objekt und seinen realen Qualitäten (vgl. WR 
36) sowie dem realen Objekt und seinen realen Qualitäten (vgl. ebd.). 

Dabei finden sich ökologische Anklänge. Die Tiere seien es, die diese Lücke durch
schauen könnten: »Their instinctive reactions tunnel through the deceptive outer sur
faces of things and make vague contact with things themselves.« (WR 123) Ein Nachden
ken über den Status von Tieren ist der OOO somit inhärent. Dies werfe auch Fragen nach 
wissenschaftlicher Vorgehensweise auf: 

Normally there is an immediate bond between the object and its qualities, and this is 
how normal science progresses: by improving our detailed mastery of the catalog of 
delineable features associated with any given object. A scientific controversy is some

thing different. Here, some challenging new object or phenomenon confronts us, and 
requires us to rethink the very relation between any given thing and its qualities. (WR 
152) 

Dies schließt sich an die hier vorgestellten wissenschaftstheoretischen Überlegungen 
an. Auch der ökologische Gehalt der OOO entspringt also unmittelbar Harmans Love
craft-Lektüre. 

So bewegen sich Lovecrafts Texte laut Harman in Bereiche der nichtmenschlichen 
deep time: 

This trivialization of both human and planetary history is one of Lovecraft’s trademarks, 
and provides a cosmological finitude more frightening than Kant’s metaphysical kind. 
What evades comprehension for Lovecraft is not the ungraspable thing-in-itself, but 
horrible creatures from other times and places who are capable of intervening in our 
own. (WR 56) 

Ein ähnliches Potenzial beschreibt Wai Chee Dimock, laut dem Lovecrafts Fiktion »an 
attempt to rethink the shape of literature against the history and habitat of the human 
species, against the ›deep time‹ of the planet Earth, as described by two scientific disci
plines, geology and astronomy«13 darstellt. 

Dies macht zuvor Undenkbares, weil aus menschlicher Perspektive unvorstellbar, 
denkbar – und bringt somit anthropozentrische Paradigmen ins Wanken: »It is not 
a mere epistemological wavering between animal and vegetable based on insufficient 
evidence, but an uncertainty suggesting that the motion of giant vegetables across the 
earth’s surface is now regarded as thinkable.« (WR 159f.) 

Harman betont gerade auch die Unbeschreiblichkeit nichtmenschlicher Entitäten 
bei Lovecraft, deren anthropozentrische Bewertung aber zugleich mit vermittelt wird: 

[T]he stories of Lovecraft often ask us to consider certain ominous landscapes that 
barely lie within the realms of the describable, certain monstrous creatures that half- 
emerge into tangible form […]. Yet we also encounter the reactions to all these things by 

13 Dimock: Through Other Continents. American Literature Across Deep Time. S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

the narrators of his stories, who in his great tables are usually first-person participants 
in the events described. (WR 46, Hervorhebung im Original) 

Harman entwickelt daraus die gegensätzlichen Begriffe fission und fusion (vgl. WR 
240–242). 

Diese unterteilt er in space und essence (vgl. WR 239) als Spannung zwischen sinnli
chem Objekt bzw. realem Objekt und seinen sinnlichen Qualitäten (vgl. WR 255) bzw. time 
und eidos (vgl. WR 243) als Spannung zwischen realem bzw. sinnlichem Objekt und sei
nen realen Qualitäten (vgl. WR 255). Während die ersten beiden normalerweise nicht ver
bundene Elemente zueinander in Beziehung brächte, würden die letzeren beiden alltäg
liche Verbindungen von Objekten zu ihren Qualitäten auflösen (vgl. ebd.) Hinzu kommt 
die Unterscheidung zwischen radiations als Qualitätsverbindungen und junctions als Ob
jektverbindungen (vgl. WR 256). Graham beschreibt die Verbindung zwischen realem 
(Beobachtende) und sinnlichem Objekt (Beobachtetes) als einzige Form direkten Kon
takts (vgl. ebd.) Hingegen sei die Verbindung zwischen realen Objekten indirekt (vgl. 
ebd.), genauso wie die sinnlicher Objekte (vgl. ebd.). 

In Lovecrafts Texten sei es stets die beobachtende Entität, die Medium für all diese 
Arten von Spannung sei (vgl. WR 257). Dadurch werde deutlich: »But content is always 
content for some entity.« (WR 258, Hervorhebung im Original) Eben durch Lovecrafts 
Stilelemente werde die Limitation der eigenen Wahrnehmung offensichtlich: 

For this to happen, we need to endure a breakdown of the usual situation in which 
perceptions and meanings simply lie before us as obvious facts, or in which we stalk 
through life in quasi-robotic union with the empty words we utter and the learned ha
bitual gestures that have come to seem like natural extensions of ourselves. (ebd.) 

Literatur hat hier also einen intervenierenden Effekt, der anregt, die eigene Wahrneh
mung zu hinterfragen und neu auszurichten. So erscheine das beobachtete Objekt als »a 
reality in its own right« (WR 259). Der Impuls, den Blick auf die Position der beobach
tenden Instanz und ihre affektive Reaktion zu legen, entstammt also der literarischen 
Darstellung ebensolcher Verstrickungen. 

Daran schließt auch das der OOO zugrundeliegende Objekt-Verständnis an: 

[O]bjects are precisely what lies between these two extremes, engaging with them only 
occasionally and indirectly. Instead, objects are what the classical tradition called sub
stantial forms, inhabiting a mezzanine level of the cosmos, and can be paraphrased nei
ther as a meaning for some observer nor as the dangling product of some genetic-en
vironmental backstory. (WR 253, Hervorhebung im Original) 

Harman nutzt also Lovecraft für die Entwicklung eines phänomenologischen Modells, 
das den nichtmenschlichen Horizont erfahrbar machen kann. Objekte sind in Harmans 
Verständnis weder in ihrer semantischen noch in ihrer materiellen Dimension ausrei
chend beschrieben, sondern zeichnen sich gerade durch die Überlagerung von beidem 
aus. Die Gemeinsamkeit mit der Literatur in dieser Hinsicht begründet, weshalb gerade 
sie in der Lage ist, ein verbessertes Objekt-Verständnis zu vermitteln: 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 229 

We can take literature to be the systematic production of sincerities, even if they be 
the ill-reputed enchantments of Sadean debauchery. In this respect it differs from phi
losophy, which aims at the real outside experience rather than attempting to produce 
new realities on the interior of that experience. (WR 260) 

Sowohl Komödie als auch Tragödie könnten neue unparaphrasierbare, reale Objekte 
durch die sinnliche Erfahrung produzieren (vgl. ebd.). Die Literatur-Bezüglichkeit ist 
hier also auch Teil des philosophischen Programms: Sie kann durch ihr produktives 
Potenzial selbst an der Entwicklung einer Object Oriented Ontology mitwirken – und 
somit durch ihre affektive Wirkung agency von Menschen hin zu Natur, Tieren und 
Objekten verschieben. 

Er zieht damit auch Schlüsse in Bezug auf die Genre-Kategorisierung von Lovecrafts 
Werk: »We saw that Lovecraft is not simply a pulp writer, but one who keeps pulp at a 
distance through two separate fissures that obstruct the power of literal language.« (WR 
234) Mit diesen fissures sind zum einen die Evokationen einer unbeschreiblichen Reali
tät und zum anderen der literarische Kubismus, also die fehlende Anspielung auf etwas 
außerhalb der Sprachgrenzen, gemeint (vgl. ebd.). 

Harman spricht sich gegen einen generellen Holismus aus (vgl. WR 245) und plädoy
iert hingegen für ein gemäßigtes Verständnis der agency von Objekten und somit auch 
literarischen Werken: 

An object is only an object when it partially closes off from the world and is able to shift 
into other contexts, releasing its energies into neighborhoods foreign to those of its 
birth. Instead of opposing aesthetic elitism by putting artworks back in their context, 
we should do so by breaking up all contexts into trillions of autonomous artworks, some 
more important than others. (WR 246) 

So sei der realistischen literarischen Darstellung immer eine anthropozentrische Betra
chtung inhärent: »To paraphrase something by redescribing it in literal terms, or any 
other kinds of terms, is to place that something in context – namely, in its context with 
respect to us.« (WR 251f., Hervorhebung im Original) 

Dabei ist Lovecraft auch formgebend Inspiration für Harmans Überlegungen, der in 
Guerrilla Metaphysics schließlich auch das Bild des Tentakels nutzt, um die Interaktion 
von Objekten zu beschreiben: »[Objects] extend their forces into the world like the petals 
of a rose or the tentacles of an octopus.« (GM 171) Auffällig ist dabei die Zusammenfüh
rung von tierlicher und pflanzlicher Motivik, von positiv und negativ konnotierter Bild
lichkeit, die an die Ambivalenz von Lovecrafts Dinglichkeitskomposition erinnert. Hier 
zeigt sich also die oben beschriebene Wirkkraft des Motivs. 

Harmans OOO entwickelt folglich, ähnlich wie das Rhizom-Konzept, gerade dann 
ihr volles Potenzial, wenn man die Intertextualität als Teil von ihr versteht. Dies führt 
die Involviertheit von Literatur in Theoriebildung vor Augen, deren alternatives Wissen 
hier produktiv wirken kann. Wie weit diese Wirkung reicht, wird noch deutlicher, wenn 
man sie weiterverfolgt – nämlich anhand der Bezüge bei anderen Denker:innen der En
vironmental Studies, die ich im nächsten Kapitel schlaglichtartig analysieren möchte. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

In diesem Zug möchte ich auch kritisch diskutieren, inwiefern Deleuzes/Guattaris und 
Harmans Ansätze für ökologische Vorhaben fruchtbar werden können. 

6.1.3 Bezüge in den Environmental Studies: Das ökologische Potenzial 
von Tierwerden und Rhizom 

Im Ecocriticism ist das ökologische Potenzial von Deleuzes und Guattaris Rhizom- und 
Tierwerden-Konzept sowie von Harmans OOO durchaus umstritten. Ich möchte dieses 
jedoch im Anschluss an die hier vorgestellte Analyse und besonders in seiner Verbindung 
zu den literarischen Texten herausarbeiten. Dies soll aus zwei argumentativen Richtun
gen geschehen: Zum einen werde ich die Texte selbst auf ihren ökologischen Gehalt hin 
untersuchen. Zum anderen möchte ich zeigen, inwiefern die Philosophie in den Envi
ronmental Studies aufgegriffen wird. Des Weiteren möchte ich auch den Stellenwert von 
Lovecraft für die Theorie-Richtung diskutieren, insbesondere der Cthulhu-Figur, und 
dabei in den Blick nehmen, inwiefern seine Texte trotz ihrer problematischen ideolo
gischen Prämissen ökologisch-soziologisch rezipierbar sind. Schließlich möchte ich in 
diesem Zuge auch das Verhältnis von New Materialism und OOO sowie Kritik an den 
Ansätzen diskutieren. 

Für die Analyse von Tiertexten schlägt Roland Borgards ein dreischrittiges Verfah
ren vor: Kontextualisieren, Historisieren, Poetisieren.14 Meine Vorgehensweise in die
sem Kapitel stützt sich insbesondere auf den dritten Schritt, das Poetisieren. Ich werde 
mich dabei hauptsächlich auf ein close-reading von Deleuzes und Guattaris eigenstän
dig publiziertem Text Rhizome konzentrieren, anstatt Mille Plateaux als Ganzes in den 
Blick zu nehmen, und diesen weniger im Hinblick auf seine philosophischen Argumen
tationsstrategien untersuchen denn auf seine literarische Ausgestaltung. So kann auch 
kein umfassender Überblick über die philosophische Kritik am Konzept geliefert wer
den. Stattdessen soll untersucht werden, welche ökologischen Implikationen der Text 
enthält, anhand welcher sprachlichen Mittel diese beschrieben werden und wie seine 
zentralen Begriffe aus einer Ecocriticism-Perspektive verstanden werden können. 

Rhizome ist mit seiner Veröffentlichung 1976 verortet in einer Zeit, in der sich Debat
ten um Ökologie, Naturschutz und Tierwohl bereits etabliert haben und sich auch in der 
Philosophie widerspiegeln15 – wenn auch sicherlich noch nicht so umfangreich wie heu
te. 

Das Bild des Rhizoms ist offensichtlich organischen Ursprungs und wird durch Me
taphern aus demselben Assoziationsraum angereichert: 

Un rhizome comme tige souterraine se distingue absolument des racines et radicelles. 
Les bulbes, les tubercules sont des rhizomes. Des plantes à racine ou radicelle peuvent 
être rhizomorphes à de tout autres égards: c’est une question de savoir si la botanique, 
dans sa spécificité, n’est pas tout entière rhizomorphique. […] Il y a le meilleur et le pire 
dans le rhizome: la pomme de terre et le chiendent, la mauvaise herbe. (RZ 13) 

14 Borgards: »Tiere in der Literatur – eine methodische Standortbestimmung«. S. 96–103. 
15 Vgl. Glotfelty, Cheryll: »Introduction. Literary Studies in an Age of Environmental Crisis«. The Eco

criticism Reader. Hg. von Cheryll Glotfelty und Harold Fromm. University of Georgia Press, 1996. S. 
xvi. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 231 

Somit untergräbt das Rhizom Kriterien, nach denen Natur bewertet wird. Die Autoren 
stützen ihre Metaphorik im Verlauf des Texts besonders auf drei Bereiche: Pflanzlichkeit, 
Tierlichkeit (vgl. RZ 16–18, 33, 36) und Landschaft/Geologie (vgl. RZ 9f., 30). Aus letzte
rem Bereich stammt auch der dem Buch seinen Titel gebende Begriff des »plateau« (RZ 
32).16 Besonders auffällig ist dabei die durchgehende Nutzung von Sprache mit pflanz
licher Konnotation – auch abgesehen von der expliziten Verwendung diverser Pflanzen
namen – wie etwa »proliférer« (ebd. 15, KA 97), »[n]e plantez jamais! Ne semez pas, pi
quez!« (RZ 36) Interesse an nichtmenschlichem Leben unterstreicht auch die Aufforde
rung zu pflanzlichem Verhalten (›piquer‹) anstelle von menschlichem Umgang mit Pflan
zen (›planter‹, ›semer‹). 

Manchmal wirken diese Bereiche der Bildlichkeit auch gemeinsam: »[La langue] fait 
bulbe. Elle évolue par tiges et flux souterrains, le long des vallées fluviales, ou des lignes 
de chemins de fer, elle se déplace par taches d’huile.« (RZ 14) Hier wird zugleich auch 
Umweltverschmutzung evoziert, was den Eindruck eines ökologischen Anliegens ver
stärkt. Insbesondere Tierlichkeit und Pflanzlichkeit werden gleichgesetzt (vgl. RZ 10, 13, 
20, 32). Dieser argumentative Schritt ist insofern interessant, als dieser in der aktuellen 
Forschung sehr kontrovers diskutiert wird.17 Die Autoren hinterfragen so radikal Spe
ziesgrenzen (vgl. RZ 18, 36), wie besonders das zweimal verwendete Beispiel von Orchi
dee und Wespe vor Augen führt (vgl. RZ 17, 36). 

Zentral ist bei einer ökokritischen Betrachtung des Konzepts insbesondere, was De
leuze und Guattari als agencement bezeichnen und als Ergebnis der Rhizom-Bildung be
nennen (vgl. RZ 10f.). Das agencement als Gefüge, Verkettung, Zusammenhang ist öko
systemisch inspiriert (vgl. KA 145): Deleuze und Guattari bezeichnen es unter anderem 
als »multiplicité moléculaire« (KA 68) und als »une sorte d’organisme« (RZ 10). Sie stel
len explizit die Verbindung zu natürlichen Systemen her: »La nature n’agit pas ainsi: les 
racines elles-mêmes y sont pivotantes, à ramification plus nombreuse latérale et circu
laire, non pas dichotomique.« (RZ 11) Entscheidend ist dabei der Gegenentwurf des rich
tungslosen Rhizoms gegen den – von Carl von Linné für die Botanik und Noam Chomsky 
für die Linguistik eingeführten – hierarchisch geordneten Baum als Denkstruktur (vgl. 
RZ 11), womit dem Konzept eine Wissenschaftskritik inhärent ist, die sich auch gegen 
die Klassifikation nichtmenschlicher wie menschlicher Lebewesen wendet: »La société 
et l’État ont besoin de caractères animaux pour classer les hommes; l’histoire naturelle 
et la science ont besoin de caractères pour classer les animaux eux-mêmes.« (MP 292) 
Sie beschreiben das Baumdenken als Basis der westlichen Kultur (vgl. RZ 24f., 27f.). Ge
gen (sozial-)darwinistische Ideen gehen die Autoren außerdem durch ihren Verweis auf 
eine »évolution aparallèle« (RZ 18) an und sprechen sich so für ein alternatives, nicht- 
lineares Naturverständnis aus. Auch die Idee eines (Natur-)Zyklus (vgl. RZ 12), der »cir
culation d’états« (RZ 32) spielt dabei eine Rolle. Es handelt sich also, wie auch der Begriff 
des ›Werdens‹ impliziert, um ein dynamisches, ökologisches Modell. 

16 Miguel de Beistegui merkt an, dass das Bild des Plateaus inspiriert ist von einem Plateau, auf das 
Deleuze von seinem Haus blickte (vgl. »›A book? What book?‹ Or Deleuze and Guattari on the Rhi
zome«. S. 9). 

17 Vgl. Pollan, Michael: »The Intelligent Plant«. The New Yorker. 15. Dezember 2013. https://www.ne 
wyorker.com/magazine/2013/12/23/the-intelligent-plant. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. O.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.newyorker.com/magazine/2013/12/23/the-intelligent-plant
https://www.newyorker.com/magazine/2013/12/23/the-intelligent-plant
https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.newyorker.com/magazine/2013/12/23/the-intelligent-plant
https://www.newyorker.com/magazine/2013/12/23/the-intelligent-plant


232 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Dabei arbeiten sie gegen eine einfache Natur-Technik-Opposition: Der Begriff der 
Maschine operiert in Nähe zu dem des agencement, wiederholt sprechen sie von einem 
»agencement machinique« (vgl. z.B. RZ 10). So ergeben sich auch Verbindungspunkte 
zu anderen Basistexten des Ecocriticism und insbesondere der Animal Studies. Martin 
Puchner weist beispielsweise auf die Umcodierung des Begriffs der Maschine hin,18 der 
üblicherweise negativ konnotiert ist: »The machine, as the emblem of the rational, ob
sesses the thinkers of the biocentric tradition and becomes the perennial target of their 
critiques.«19 So nutzt René Descartes ihn, um Tieren jegliche Denkfähigkeit und somit 
Handlungskraft abzusprechen,20 bei Giorgio Agamben steht die anthropologische Ma
schine – natürlich wesentlich später – für jene Prozesse, die darüber entscheiden, wer 
Mensch und wer Tier ist.21 Deleuze und Guattari setzen diesen jedoch gleich mit dem 
des agencement, sodass dieser umgedeutet wird und Sabotagemöglichkeiten der Maschi
ne offenbar werden. Ähnlich verhält es sich mit dem Begriff der »carte« (RZ 20), der üb
licherweise eher mit wissenschaftlicher Landeroberung assoziiert, hier aber als Teil des 
Rhizoms charakterisiert wird. So ist diese Neubesetzung von Worten zu verstehen als 
Teil von Deleuzes und Guattaris Kritik an der binären sprachlichen Ordnung (vgl. RZ 11). 

Um diese Verweigerung von Dichotomien weiter voranzutreiben, drücken sie auch 
das Gegenteil des Rhizoms durch eine organische Metapher aus, die der Wurzel (vgl. RZ 
11, 13). Diese deuten sie wiederum politisch: »Prétention de l’État à être l’image intériori
sée d’un ordre du monde, et à enraciner l’homme.« (RZ 36) Politisches und ökologisches 
Anliegen gehen hier Hand in Hand. Dabei spielen sie stets auch auf wissenschaftliche 
Erklärungs- und Beherrschungsversuche der Natur an (vgl. RZ 11). So deutet sich hier 
die interdisziplinäre Ausrichtung des Konzepts an: »Un rhizome ne cesserait de connec
ter des chaînons sémiotiques, des organisations de pouvoir, des occurences revoyant aux 
arts, aux sciences, aus luttes sociales.« (RZ 14). Dies wird an dieser Stelle auch in direkter 
Verbindung zu Machtverhältnissen in der Sprache gesetzt. Performativ wird diese Viel
gerichtetheit der Kritik umgesetzt, indem wissenschaftliche Terminologie genutzt und 
dabei umgedeutet wird. 

Der zweite, aus ökologischer Sicht erkenntnisreiche Aspekt ist der des Tierwerdens 
(vgl. RZ 32), wie in den vorhergehenden Kapiteln beschrieben. Dieser wird in Kafka eta
bliert und spielt in Rhizome selbst eine untergeordnete Rolle, wohl aber im späteren Ka
pitel »Devenir-intense, devenir-animal, devenir-imperceptible«. Deleuze und Guattari 
beschreiben dies, in Bezug auf Kafka, als ein Schreiben, das tatsächlich versucht, den 
Erkenntnishorizont von Tieren zu erkunden, wie es auch die heutige Ecofiction tut: »Il 
s’agissait de parler, et de voir, comme un hanneton, comme un bousier.« (KA 85)22 Dabei 
betonen sie besonders, dass es um »rapport« (RZ 32), also um eine Beziehung zur Tier
lichkeit geht. 

18 Vgl. Puchner: »Performing the Open«. S. 22. 
19 Norris: Beasts of the Modern Imagination. S. 7. 
20 Vgl. Descartes, René: Discours de la Méthode. Felix Meiner Verlag, 2011 [1637]. S. 55f. 
21 Vgl. Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Übers. von Davide Giuriato. Suhrkamp 

2003 [2002]. S. 45–48. 
22 Vgl. auch Swinford, Dean: »The Portrait of an Armor-Plated Sign: Reimagining Samsa’s Exoskele

ton«. Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna 
Yarri. Lexington Books, 2010. S. 232f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 233 

Darüber hinaus wird eine Parallele zwischen Natur und Text etabliert. Dies geschieht 
vor allem anhand des negativ besetzten Wurzel-Bildes in Kombination mit einer Mime
sis-Kritik: 

Un premier type de livre, c’est le livre-racine. L’arbre est déjà l’image du monde, ou bien 
la racine est l’image de l’arbre-monde. […] Le livre imite le monde, comme l’art, la na
ture: par des procédés qui lui sont propres, et qui mènent à bien ce que la nature ne 
peut pas ou ne peut plus faire. […] Comment la loi du livre serait-elle dans la nature, 
puisqu’elle préside à la division même entre monde et livre, nature et art? (RZ 11) 

Dem gegenüber entwickeln sie jedoch im Verlauf des Textes ein Gegenmodell einer al
ternativen Schreibstrategie: »Suivre les plants. […] Écrire, faire rhizome.« (RZ 19) Dabei 
bleiben sie eine Ausformulierung schuldig, was dies beinhaltet, unter anderem plädie
ren sie für begriffliche Ungenauigkeit (vgl. RZ 31) und die Inkorporation verschiedener 
Zeichensysteme (vgl. ebd.). Wichtig ist dabei auch die Idee des »devenir[]« (RZ 32), eben 
des Tierwerden. Sie führen diese rhizomorphe Art des Schreibens im eigenen Text per
formativ vor und legen dieses Verfahren offen (vgl. RZ 33), wie oben bereits analysiert 
worden ist. Auch das Konzept der Kollektivität führt es nicht zuletzt durch die doppelte 
Autorschaft vor, gängige Muster unterlaufend. Ihr Intertextualitätsmodell eines »livre, 
agencement avec le dehors, contre le livre-image du monde« (RZ 34) ist also auch eng ver
knüpft mit der Vorstellung einer Literatur, die der Natur gerechter werden kann, indem 
sie nicht bloß nachahmt, sondern selbst ›natürlich‹23 wird. 

Im Folgenden möchte ich aufzeigen, welche Wirkung sowohl Kafkas literarische Tex
te als auch Deleuzes und Guattaris Rhizom-Konzept in ihrer Rezeption durch die zeit
genössische Ecocriticism-Bewegung gehabt haben, insbesondere in Jane Bennetts Vi
brant Matter, um so die bisher entwickelten Argumente in Bezug auf die intertextuelle 
Programmatik des Rhizoms weiter auszuführen. Angesichts der hier analysierten zahl
reichen ökologischen und autoreferenziell-intertextuellen Implikationen des Rhizoms 
überrascht es, dass dieses nicht prominenter durch die Ecocriticism-Forschung rezi
piert worden ist, insbesondere durch die ökokritische Literaturwissenschaft. Besonders 
im deutschsprachigen Raum – in dem der Ecocriticism sich ohnehin weitaus langsa
mer entwickelt hat als im angloamerikanischen – ist das Konzept kaum als ökokritisches 
Handwerkszeug in Verwendung. So ist es vor allem in Teilaspekten rezipiert worden, oh
ne jedoch in seiner Gesamtheit inklusive aller ökologisch-organischen sowie macht- und 
wissenschaftskritischen Aspekte betrachtet zu werden – und vor allem ohne seine me
taliterarischen Aspekte mitzudenken. 

Die auf Deleuzes und Guattaris Rhizom-Modell aufbauende Forschung ist umfas
send und dennoch greift sie insofern zu kurz, als sie sich vor allem auf die politischen Im
plikationen des Konzepts versteift und dabei ihren Ursprung in natürlich-ökologischen 
Gedankengängen übersieht. Auch die Verbindung zwischen Rhizome, Kafka und Kafkas 

23 Gemeint ist ›natürlich‹ im konkreten Sinne von auf Natur bezogen, nicht im Sinne von selbstver
ständlich, was durch die Verwendung von Anführungszeichen markiert wird. Diese verweisen zu
dem darauf, dass ›Natur‹ an sich ein menschliches Konstrukt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Texten ist bisher nicht umfangreich behandelt worden – obwohl sie, wie gezeigt, inter
textuell nahegelegt wird – sondern meistens in Bezug auf das Tierwerden, aber nicht auf 
andere Aspekte der Denkfigur. Unter anderem Catríona Ní Dhubhghaill bringt das Rhi
zom-Konzept in Verbindung mit einem Ausschnitt aus Kafkas Tagebuch,24 versteht die
ses jedoch eher als Gegenentwurf zum politischen Konzept der Verwurzelung im Sinne 
von Heimat und Herkunft.25 Das ist eine interessante und sicherlich valide Perspektive, 
jedoch ignoriert diese völlig den konkret-materiell-natürlichen Ursprung der Rhizom- 
Metapher. Es soll somit keineswegs argumentiert werden, dass es Deleuze und Guat
tari in Rhizome nicht auch um politische, gesellschaftliche und machtkritische Anliegen 
geht. Stattdessen möchte ich eben die Verwobenheit dieser verschiedenen Hierarchisie
rungsstrukturen aufzeigen und so für eine verbindende Wahrnehmung politischer, öko
logischer und literarischer Anliegen plädieren, die für den Ecocriticism als theoretische 
und philosophische Haltung von Relevanz ist. 

Das Konzept ist häufig vor allem im Hinblick auf seine Implikationen für die Ord
nung von Wissen beachtet worden. Helga Nowotny etwa argumentiert, dass die räumli
che und zeitliche Dynamisierung und Vervielfältigung von Wissen26 besser mit dem Bild 
des Rhizoms umschrieben werden kann27 – interessanterweise, ohne dabei Deleuze und 
Guattari zu zitieren, der gedankliche Einfluss jedoch ist unverkennbar. Dabei macht sie 
allerdings auch auf die Gefahr der Unübersichtlichkeit und potenziellen Falschheit des 
so geordneten Wissens aufmerksam.28 Auch ist das Bild häufig genutzt worden, um die 
Funktionsweise des Internets zu beschreiben.29 

Manuel DeLanda differenziert das Konzept des agencement (wobei er die leicht ver
fälschende Übersetzung als assemblage verwendet und reflektiert30) aus, indem er be
sonders zwei Ergänzungen vornimmt: die Annahme, dass agencements stets aus anderen 
agencements zusammengesetzt sind31 sowie sich in einer Umgebung verorten, die eben
falls ein agencement ist.32 Er überträgt es auf verschiedene Bereiche: Sprache,33 Militär 
und Krieg,34 Wissenschaft35 und virtuelle Räume36. Schließlich bezieht er sich auch auf 
den natürlich-organischen Bereich37 und überträgt dies ansatzweise auch auf Speziezis

24 Vgl. Dhubhghaill, Catríona Ní: »Netzwerk – Rhizom – Banyan. Komplikationen der Verwurzelung 
bei Kafka und Joyce«. Netzwerke. Eine Kulturtechnik der Moderne. Hg. von Jürgen Barkhoff et al. 
Böhlau Verlag, 2004. S. 289. 

25 Vgl. ebd. S. 288. 
26 Vgl. Nowotny, Helga: Es ist so. Es könnte auch anders sein. Suhrkamp, 1999. S. 87–89. 
27 Vgl. ebd. S. 109. 
28 Vgl. ebd. S. 111f. 
29 Vgl. Dhubhghaill: »Netzwerk – Rhizom – Banyan. Komplikationen der Verwurzelung bei Kafka und 

Joyce«. S. 283. 
30 Vgl. DeLanda, Manuel: Assemblage Theory. Edinburgh University Press, 2016. S. 1. 
31 Vgl. ebd. S. 3. 
32 Vgl. ebd. S. 7. 
33 Vgl. ebd. S. 51–67. 
34 Vgl. ebd. S. 68–85. 
35 Vgl. ebd. S. 86–107. 
36 Vgl. ebd. S. 108–136. 
37 Vgl. ebd. S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 235 

mus38. Er bedient sich also einer systemtheoretischen Auslegung des Konzepts. In seiner 
Ausformung fehlt aber die konsequente ökokritische Weiterentwicklung dieser Überle
gungen. 

Besonders der von Deleuzes und Guattaris agencement ausgehende Begriff der As
semblage hat sich im Ecocriticisim als gängig durchgesetzt.39 Jane Bennett übernimmt 
diesen ebenfalls (bei ihr auch als assemblage): 

My term of choice to describe this event-space and its style of structuration is, follow
ing Deleuze and Guattari, assemblage. Assemblages are ad hoc groupings of diverse el
ements, of vibrant materials of all sorts. Assemblages are living, throbbing confeder
ations that are able to function despite the persistent presence of energies that con
found them from within. They have uneven topographies, because some of the points 
at which the various affects and bodies cross paths are more heavily trafficked than 
others, and so power is not distributed equally across its surface. Assemblages are not 
governed by any central head: not one materiality or type of material has sufficient 
competence to determine consistently the trajectory or impact of the group. The ef
fects generated by an assemblage are, rather, emergent properties, emergent in that 
their ability to make something happen (a newly inflected materialism, a blackout, a 
hurricane, a war on terror) is distinct from the sum of the vital force of each materiality 
considered alone. Each member and proto-member of the assemblage has a certain 
vital force, but there is also an effectivity proper to the grouping as such: an agency of 
the assemblage. And precisely because each member-actant maintains an energetic 
pulse slightly ›off‹ from that of the assemblage, an assemblage is never a stolid block 
but an open-ended collective […]. An assemblage thus not only has a distinctive history 
of formation but a finite life span. […] The elements of the assemblage work together, 
although their coordination does not rise to the level of an organism.40 

Sie benutzt das agencement für ihr Konzept der vibrant matter, mit dem unbelebte nicht
menschliche Elemente nicht mehr als passive Objekte wahrgenommen werden, sondern 
als akteurhaft41 betrachtet und somit auch Natur-Kultur-Grenzen durchbrochen wer
den.42 Sie versteht, wie es hier auch vorgeschlagen worden ist, das agencement also 
auch als eine ökosystemisch inspirierte Anordnung von Elementen, die menschlich 
oder nichtmenschlich sein können und binäre Semantiken verwirren. Was als literari
sches Wissen schon bei Kafka angelegt ist, wird hier also gedanklich weitergeführt und 
theoretisch aufgearbeitet. 

Im Jahr 2007 widmete die akademische Online-Zeitschrift Rhizomes eine ganze Aus
gabe dem Thema »Deleuze and Guattari’s Ecophilosophy«, die das Konzept in verschie

38 Vgl. ebd. S. 150. 
39 Vgl. z.B. den Gebrauch bei Tsing, Anna Lowenhaupt: The Mushroom at the End of the World. On the 

Possibility of Life in Capitalist Ruins. Princeton University Press, 2015. S. viii. 
40 Bennett, Jane: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things. Duke University Press, 2010. S. 23f. 
41 Vgl. ebd. S. vii. 
42 Vgl. ebd. S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

dener Hinsicht in ökokritischer Ausdeutung diskutieren.43 Dabei ist das Rhizom nicht 
nur nützlich für theoretische Strömungen innerhalb des Ecocriticism, sondern auch für 
die Organisation des Feldes selbst. Serpil Oppermann argumentiert, das Rhizom-Mo
dell »provides the best explanation for the current multiple trajectory of ecocriticism«44, 
würde es doch das Potenzial des multidisziplinären Ansatzes herausstellen: 

Ecocriticism’s development is neither arbitrary nor ambivalently open, but rhizomatic 
in nature, in the way it disseminates across diverse intellectual trends. The metaphor 
of the rhizome opens up a new cultural and literary space for theorizing the develop
ments in ecocriticism as a multi-faceted discursive formation.45 

Rosi Braidotti bezeichnet die dem von ihr konzipierten Posthuman zugrunde liegenden 
Prozesse in Anlehnung an Deleuze/Guattari als »becoming-animal, becoming-earth and 
becoming-machine«46. Die Sammelbände Deleuze/Guattari & Ecology (2009), herausgege
ben von Bernd Herzogenrath, sowie Deleuze and the Non/Human (2015), herausgegeben 
von Jon Roffe und Hannah Stark, beschäftigen sich mit dem ökologischen Gehalt der bei
den Philosophen. Die meisten der Beiträge kommen – mit geringfügigen Einschränkun
gen – zu einem positiven Ergebnis. Ronald Bogue etwa bezeichnet die Natur-Gedanken 
Deleuzes und Guattaris als »decidedly ecophilosophical«47, da sie »the view of nature as 
a complex of interactive organism-environment systems«48 unterstützten und sich »for 
the creation of a new collectivity and a new earth«49 einsetzten. Matthew Fuller versteht 
die Philosophie von Deleuze/Guattari als künstlerische Praxis, die »produce[s] itself as a 
receptive domain in which ecologies of texts, histories and ideas occur, spawn and leave 
their traces. […] In doing so, they form new relays with ecologies.«50 

Auch Roffe und Stark bemerken Deleuzes »sustained interest in nonhuman thought 
and perception«51, die Bedeutung von nichtmenschlichem Leben in Mille Plateaux52 sowie 
die Tatsache, dass darin einige der aktuellen Debatten über das Nichtmenschliche anti
zipiert werden,53 etwa im Konzept der assemblage.54 Sie argumentieren daher, dass eine 

43 Chrisholm, Dianne (Hg.): »Deleuze and Guattari’s Ecophilosophy«. Rhizomes. Cultural Studies in 
Emerging Knowledge. Nr. 15, 2007. http://www.rhizomes.net/issue15/index.html. Zuletzt aufgeru
fen am 11. Mai 2025. 

44 Oppermann, Serpil: »The Rhizomatic Trajectory of Ecocriticism«. Ecozon@. Ausg. 1, Nr. 1, 2010. S. 18. 
45 Ebd. S. 19. 
46 Braidotti, Rosi: The Posthuman. Polity Press, 2013. S. 66. 
47 Bogue, Ronald: »A Thousand Ecologies«. Deleuze/Guattari & Ecology. Hg. von Bernd Herzogenrath. 

Palgrave Macmillan, 2009. S. 43. 
48 Ebd. S. 54. 
49 Ebd. S. 55. 
50 Fuller, Matthew: »Art for Animals«. Deleuze/Guattari & Ecology. Hg. von Bernd Herzogenrath. Pal

grave Macmillan, 2009. S. 282. 
51 Roffe, Jon/Stark, Hannah: »Introduction: Deleuze and the Non/Human«. Deleuze and the Non/ 

Human. Hg. von Jon Roffe und Hannah Stark. Palgrave Macmillan, 2015. S. 11. 
52 Vgl. ebd. S. 10. 
53 Vgl. ebd. S. 5. 
54 Vgl. ebd. S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rhizomes.net/issue15/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rhizomes.net/issue15/index.html


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 237 

Rückkehr zu Deleuzes Philosophie eine fruchtbare Basis für aktuelle Forschungsansät
ze bieten kann.55 In vergleichbare Richtungen argumentieren John Roffe, Sean Bowden, 
Arun Saldanha sowie Undine Sellbach und Stephen Loo im selben Band bzw. Hanjo Ber
ressem, Manuel DeLanda und Verena Andermatt Conley im ersteren. Im Anschluss an 
die bisher gewonnenen Erkenntnisse halte ich diese These für stichhaltig. 

Hannah Stark arbeitet die Bedeutung von Deleuze für die Critical Plant Studies 
heraus und zeigt dabei insbesondere Einflüsse auf Michael Marders Konzept des Plant- 
Thinking auf.56 Sie weist auf das Verhältnis von Pflanzen- und Tiertheorie hin.57 Zudem 
spricht sie sich dagegen aus, das Rhizom bloß als pflanzliche Metapher zu verstehen, 
vielmehr sei es »a way of being in the world«58. Das Konzept des Werdens versteht sie als 
»assemblage of disparate entities into a collective«59. Pflanzenwerden sei, da Menschen 
längst als Tiere erkannt worden seien, der radikalere Ansatz.60 Somit sei die Philosophie 
von Deleuze und Guattari eine »specifically vegetal philosophy«61. 

Keineswegs kann also behauptet werden, dass die Nutzbarkeit des Rhizom-Konzepts 
für den Ecocriticism übersehen worden ist – eine umfangreiche Rezeption des Konzepts 
bleibt jedoch trotzdem aus. Dies begründet sich darin, dass über die Eignung des An
satzes immer noch eine Debatte herrscht. Ein ambivalenter Umgang mit Deleuzes und 
Guattaris philosophischen Gedanken zeigen sich vor allem in den Animal Studies als Teil
bereich des Ecocriticism. 

Donna Haraway schließt in ihren tiertheoretischen Überlegungen vor allem kritisch 
an Deleuze/Guattari an.62 Ronald Bogue weist darauf hin, dass der Unterschied zwi
schen Haraways sowie Deleuze und Guattaris Konzeption des Tierwerdens vorhanden, 
aber subtil ist.63 Hannah Stark schreibt vergleichbar: 

Despite Haraway’s critical attitude toward Deleuze and Guattari, they share a com

mon interest in the project of challenging human exceptionalism and the categories 
on which it rests: self/other, human/animal, human/nonhuman. In this way they all 
work to undermine the fiction that the human is bounded and coherent and suggest a 
much closer proximity to otherness than we might imagine.64 

Auch Haraway übernimmt jedoch – entgegen ihrer harschen Kritik an Deleuze/Guattari 
– den Begriff der assemblage.65 

55 Vgl. ebd. S. 12. 
56 Vgl. Stark, Hannah: »Deleuze and Critical Plant Studies«. Deleuze and the Non/Human. Hg. von Jon 

Roffe und Hannah Stark. Palgrave Macmillan, 2015. S. 184. 
57 Vgl. ebd. S. 181. 
58 Ebd. S. 185. 
59 Ebd. S. 186. 
60 Vgl. ebd. S. 189. 
61 Ebd. S. 185. 
62 Vgl. Köhring, Esther: »Gilles Deleuze/Félix Guattari«. Texte zur Tiertheorie. Hg. von Roland Borgards 

et al. Reclam, 2015. S. 191. 
63 Vgl. Bogue, Ronald: »The Companion Cyborg: Technics and Domestication«. Deleuze and the Non/ 

Human. Hg. von Jon Roffe und Hannah Stark. Palgrave Macmillan, 2015. S. 166. 
64 Stark: »Deleuze and Critical Plant Studies«. S. 189. 
65 Vgl. Haraway: When Species Meet. S. 56, 88, 101, 218, 262; Dies.: Staying With the Trouble. S. 38, 58, 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Haraways Kritik an Deleuze und Guattari66 ist umfassend. Sie wirft ihnen die auch 
sonst häufig formulierte Kritik eines Desinteresses an und fehlenden Respekts vor rea
len Tieren vor.67 Dies soll hier keineswegs bestritten werden. Auch wenn Deleuze und 
Guattari zahlreiche ökologische Implikationen in ihre Theorie inkorporieren, so setzen 
sie sich doch vornehmlich theoretisch mit Tieren und Pflanzen auseinander. Auch des
halb ist der Bezug auf Kafka wichtig, der, wie gezeigt, tatsächlich Inspiration aus seiner 
materiellen Umwelt nimmt. 

Axel Goodbody etwa leugnet einen Bezug zu materieller Natur rundheraus: »Deleuze 
and Guattari’s ›becoming animal‹ had little to do with real animals, their behaviour or 
lifeworlds.«68 Eine ähnliche Haltung vertritt Roland Borgards, der das Tierwerden als 
»allgemeine Subversion des abendländischen bzw. neuzeitlichen Subjekts«69 versteht. 
Dies sei weder mimetisch gedacht noch sei die Bedeutung dessen für die Tiere nicht von 
Interesse,70 sondern das Konzept »Element einer poststrukturalistischen Subjekttheo
rie, nicht einer Tiertheorie«71. 

In dieselbe Richtung argumentiert Haacke: »One problem with their understand
ing of the ›becoming-animal‹ and ›becoming-human‹ in Kafka’s oeuvre, however, is that 
many of his creatures continue to live on as hybrid beings instead of becoming some
thing else.«72 Auch Steve Baker kritisiert Deleuzes und Guattaris Tier-Begriff: »Animals, 
for Deleuze and Guattari, seem to operate more as a device of writing – albeit a device 
which initiated its own forms of political practice – than as living beings whose condi
tions of life were of direct concern to the writers.«73 Diese Kritik an Deleuzes und Guat
taris Haltung zu Tieren ist sicherlich berechtigt – dennoch denke ich, dass die genaue 
Analyse ihrer Texte aufzeigen kann, dass daraus durchaus ein spezifisches Natur-Inter
esse spricht. 

Tatsächlich gibt es bei Deleuze und Guattari widersprüchliche Angaben dazu, wie 
mimetisch das Tierwerden-Konzept gedacht ist. So schreiben sie im Kapitel »Devenir- 
intense, devenir-animal, devenir-imperceptible« von Mille Plateaux, es gehe nicht dar
um, den Hund zu imitieren (vgl. MP 335). Deutlich wird aber doch, dass das Konzept 
eines ist, das reale Begegnung vorsieht: 

composer son organisme avec autre chose, de telle manière qu’on fasse sortir, de l’en
semble ainsi composé, des particules qui seront canines en fonction du rapport de 
mouvement et de repos, ou du voisinage moléculaire dans lequel elles entrent (MP 
335, Hervorhebung im Original). 

66 Vgl. Haraway: When Species Meet. S. 30. 
67 Vgl. ebd. S. 27. 
68 Goodbody, Axel: »Animal Studies: Kafka’s Animal Stories«. S. 254. 
69 Borgards, Roland: »6 Cultural Animal Studies«. Ecocriticism. Eine Einführung. Hg. von Gabriele Dür

beck und Urte Stobbe. Bohlau Verlag, 2015. S. 73. 
70 Vgl. ebd. 
71 Ebd. 
72 Haacke: »Kafka’s Political Animals«. S. 143. 
73 Baker, Steve: »What Does Becoming-Animal Look Like?«. representing animals. Hg. Von Nigel Roth

fels. Indiana University Press, 2002. S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 239 

Die Autoren fügen hinzu: »On ne devient animal que moléculaire.« (MP 336) Das Tierwer
den spielt sich also nicht bloß auf einer intellektuellen Ebene ab, sondern ist durchaus 
materieller angesetzt. Das ist gedanklich auffallend nahe an Haraways Vorstellung von 
Companion Species. 

Im 1991 erschienenen Band Qu’est-ce que la philosophie? schreiben Deleuze/Guattari 
über die Scham angesichts von Menschenrechtsverletzungen: »Et il n’y a pas d’autre 
moyen que de faire l’animal (grogner, fouir, ricaner, se convulser) pour échapper à 
l’ignoble: la pensée même est parfois plus proche d’un animal qui meurt que d’un 
homme vivant, même démocrate.« (QP 109) Hier ist der mimetische Aspekt also schon 
deutlich stärker. Dies geht auch einher mit einem genuinen Interesse an Tierrechten: 
»On pense et on écrit pour les animaux mêmes. On devient animal pour que l’animal 
aussi devienne autre chose.« (QP 111) Dabei verspricht die Annäherung an die Tierlich
keit immer auch philosophisches und politisches Potenzial. Hier wird zudem deutlich, 
dass es gerade die Tierdarstellungen sind, die sie an Kafkas Literatur interessieren 
(vgl. QP 185f.). Es erscheint also etwas voreilig, dem Konzept jegliches Tier-Interesse 
abzusprechen. 

Die Konsultation des von Félix Guattari eigenständig publizierten Essays The Three 
Ecologies, der dreizehn Jahre nach Mille Plateaux erscheint, führt zusätzlich vor Augen, 
wie groß sein Interesse an Natur und das Bewusstsein für die sich damals schon abzeich
nende ökologische Krise ist.74 Hier zeigt sich genau das ausformuliert, für das in Rhizome 
noch die konkret ökokritischen Begrifflichkeiten fehlen. Im gedanklichen Anschluss an 
das Rhizom-Konzept fordert Guattari: »The only true response to the ecological crisis 
is on a global scale, provided that it brings about an authentic political, social and cul
tural revolution, reshaping the objectives of the production of both material and imma
terial assets.« (TE 28) Hier zeigt sich also explizit das oben analysierte Zusammenspiel 
von Ökologie, Soziologie und Kultur, das meiner Ansicht nach das spezifische Potenzi
al von Deleuzes und Guattaris Denkfiguren darstellt. So sind auch die drei von Guattari 
vorgeschlagenen Ökologien sozial, mental und environmental (vgl. TE 41). Es sei ent
scheidend, schreibt Guattari, Natur nicht von Kultur zu trennen, sondern transversal zu 
denken, um Interaktionen zwischen Ökosystemen, der Mechanosphäre, sowie sozialen 
und individuellen Referenz-Universen zu verstehen (vgl. TE 43). Daraus könne eine neue 
Subjektivität entstehen: 

A collective and individual subjectivity that completely exceeds the limits of individu
alization, stagnation, identificatory closure, and will instead open itself up on all sides 
to the socius, but also to the machinic Phylum, to techno-scientific Universes of ref
erence, to aesthetic worlds, as well as to a new ›pre-personal‹ understanding of time, 
of the body, of sexuality. A subjectivity of resingularization that can meet head-on the 
encounter with the finitude of desire, pain and death. (TE 68) 

Dies unterstreicht die oben vorgenommenen Überlegungen zu Darstellungen von Indi
vidualität, Kollektivität und Körpern bei Kafka und Lovecraft – und deren ökologischem 

74 Vgl. dazu auch Berressem, Hanjo: Félix Guattari’s Schizoanalytic Ecology. Edinburgh University Press, 
2020. S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Potenzial.75 Ein neuer Subjektivitätsbegriff, der mit sich einen neuen Objektivbegriff 
bringt und sich so mit den Ansätzen der OOO vereinen lässt, beginnt in den literarischen 
Texten. 

Auch spricht sich Guattari für die Ersetzung gängiger wissenschaftlicher Kategorien 
zugunsten künstlerischer Ausdrucksformen aus: »[I]t appears crucial to me that we rid 
ourselves of all scientistic references and metaphors in order to forge new paradigms that 
are instead ethico-aesthetic in inspiration.« (TE 37) Wieder spielen in diesem Kontext der 
intertextuelle Bezug auf Kafka (vgl. TE 40) und der Verweis auf die Musik (vgl. TE 65) eine 
Rolle. 

Auch Esther Köhring weist im Band Texte zur Tiertheorie auf die Verbindung zwischen 
Deleuze/Guattari und Kafka hin, bezieht sich jedoch vor allem auf die »Denkfigur«76 des 
Tierwerdens, nicht aber auf die anderen Aspekte des Rhizoms. Dabei resümiert sie in 
Bezug auf die tiertheoretische Relevanz von Deleuzes und Guattaris Konzeption: 

Die Schwierigkeit, eine Praxis des Tierwerdens außerhalb der Tausend Plateaus um

zusetzen, verweist also auf dessen unauflöslich widersprüchliche, aporetische Ver
fasstheit, die wiederum seine tiertheoretische Relevanz ausmacht: Herausforderung 
an die Tiertheorie ist weniger das Tier als vielmehr das Werden im Tierwerden, die 
Forderung, eine andere Art der Subjektivität zu denken, die das Tier denkt, um weder 
Mensch, noch Tier, noch Subjekt denken zu müssen.77 

Dies schließt sich an zahlreiche der hier vorgestellten Überlegungen an – gerade vor 
dem Hintergrund der herausgearbeiteten Parallelen zu Kafka zeigt sich, dass sich aus 
der Denkposition des Tierwerdens durchaus Wissensansätze entwickeln lassen, die ei
ne tierfreundliche Haltung unterstützen. Zudem ist es vielleicht auch dem Konzept nicht 
unbedingt negativ auszulegen, dass es einen komplexeren Ansatz als Empathie für Tiere 
allein vertritt. 

So ist das Konzept vor allem zu verstehen als eine »Schreibhaltung«78 mit großem 
ökokritischen Potenzial, aus der heraus Literatur geschaffen werden kann, die das Nicht
menschliche mitdenkt,79 um so Räume der Kritik und des Widerstands zu erzeugen, in 
denen anderes, von Macht- und Differenzkategorien unabhängigeres, literarisches Wis
sen produziert werden kann, das dann in andere Diskurse transferiert wird. Auch Teresa 
Präauer nimmt in ihrem Lang-Essay Tier werden Bezug auf Deleuze und Guattari und un
terstützt das Verständnis des Konzepts als »Schreibhaltung«80. 

75 Gary Genosko schreibt dazu: »This is his most original contribution to the theorization of ecology. 
Guattari’s concern with the quality of subjectivity is what holds together art and ecology. […] [T]he 
Guattarian subject is an entangled assemblage of many components, a collective (heterogeneous, 
multiple) articulation of such components before and beyond the individual.« (»Subjectivity and 
Art in Guattari’s The Three Ecologies«. Deleuze/Guattari & Ecology. Hg. von Bernd Herzogenrath. 
Palgrave Macmillan, 2009. S. 106) 

76 Köhring: »Gilles Deleuze/Félix Guattari«. S. 189. 
77 Ebd. S. 190f. 
78 Ebd. S. 189. 
79 Vgl. ebd. S. 191. 
80 Präauer: Tier werden. S. 71. Vgl. auch S. 14f., 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 241 

Bei Kafka ist dieses Programm bereits umfangreich angelegt, sodass die Texte für 
Deleuze und Guattari zur Inspiration werden können, wie meine Analyse der litera
rischen Texte aufgezeigt hat. Laut Bernd Herzogenrath ermöglicht die Philosophie 
von Deleuze/Guattari nicht nur »a re-thinking of the concept of nature, but also […] a 
re-thinking of the concept of writing – in a more radical way than Derrida’s opening-up 
of the concept of ›text‹«81. Diesem Argument möchte ich mich im Folgenden anschließen 
und aufzeigen, wie sehr Natur- und Textverständnis bei beiden verschränkt sind – und 
welche Anschlüsse das erlaubt. 

Herzogenrath hebt besonders die metaliterarischen Aspekte des Rhizom-Konzepts 
hervor: »If we write, it is to become something else, to fall into another state, to live dif
ferently. That is what is called ›to rhizome‹ (›faire rhizome‹).«82 Er versteht das Rhizome- 
Kapitel als Reflektion von Mille Plateaux und seiner Machart im Ganzen.83 Darauf auf
bauend lässt es sich als Synekdoche lesen – und betont damit die Wirkung dieses Prinzip 
der Ähnlichkeitsbildung. Miguel De Beistegui versteht das Rhizom als Schreibhaltung, 
die deshalb aber keineswegs die Materialität außen vor lässt: »To write, then, is to form 
a rhizome with the world, and not produce an image of it.«84 So ist es gerade die Tren
nung von Literatur und Materialität, die irritierend erscheint. Vielmehr führen die hier 
analysierten Texte vor Augen, wie eng beides miteinander verknüpft ist. 

Bruns bezieht das Konzept des Tierwerdens konkret auf Fragen der Animal Studies 
und resümiert: 

The argument that Deleuze and Guattari seem to be advancing is that we should pro
duce concepts that enable rather than foreclose possibilities that the experience of Bar
bara Smuts (and, even more, Pandora’s experience) appear to open up. Obviously the 
concept of transgression, among other tropes of rebellion, loses its application when 
boundaries are not limits but zones of indiscernibility where experiments in forms 
of life can be developed and put into play. Deleuze and Guattari are, if nothing else, 
philosophers of a kind of freedom for which we may have not yet developed a concept 
(unless it is just that of anarchism). In which case the final question would be whether 
we are capable of inhabiting spaces as open as Deleuze and Guattari imagine. And this 
means that who ›we‹ are, after all these years, remains to be seen.85 

Dieses Fazit fasst auch die Ergebnisse der hier präsentierten Analyse trefflich zusam
men: Die Literatur ist die Grenze, der Raum zwischen Natur und Gesellschaft, von dem 
aus alternativ geschrieben werden kann. Zudem muss das Tierwerden, wie ich argu
mentiert habe, zum einen im Zusammenhang mit dem Gesamtkonzept des Rhizoms 
sowie zum anderen in Verbindung mit der intertextuellen Bezüglichkeit auf Kafkas und 
Lovecrafts Werk verstanden werden, um es anschlussfähig zu machen für Ecocriticism 
und Animal Studies in der Literaturwissenschaft. Wichtig ist meiner Meinung nach der 

81 Herzogenrath, Bernd: »Nature/Geophilosophy/Machinics/Ecosophy«. Deleuze/Guattari & Ecology. 
Hg. von Bernd Herzogenrath. Palgrave Macmillan, 2009. S. 9. 

82 Ebd. S. 10. 
83 Vgl. ebd. S. 12. 
84 De Beistegui: »›A book? What book?‹ Or Deleuze and Guattari on the Rhizome«. S. 21. 
85 Bruns: »Becoming-Animal. (Some Simple Ways)«. S. 716. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

ökologische Gehalt der Theorie in Verbindung mit ihren poststrukturalistischen Grund
lagen. Gerade daraus entsteht ein Potenzial von literaturwissenschaftlichem Interesse, 
weil es die Möglichkeiten von Literatur für ökokritisches Denken betont. Dann ist es ge
rade seine interdisziplinäre Ausrichtung, die nutzbar gemacht werden könnte, um Kolla
borationen zwischen Geistes-, Sozial- und Naturwissenschaften anzuregen, die für den 
Ecocriticism in seiner multidisziplinären Ausrichtung fruchtbar wären. 

Das nächste Kapitel soll genau dafür Perspektiven formulieren, die dann auch den 
Akteurstatus von Natur in literarischen, theoretischen und gesellschaftlichen Diskursen 
ernstnimmt. 

Im Fall von Harmans OOO ist weniger uneindeutig, welche Bedeutung sie für öko
kritische Anliegen hat – ist sie, entwickelt zu Beginn des 21. Jahrhunderts, doch schon 
viel stärker in einem Diskurs verortet, der sich um ganz konkrete ökologische Frage
stellungen und die davon abhängende menschlich-tierliche Zukunft sorgt. Dennoch 
lässt sie sich ebenso in ihrer Rezeption untersuchen sowie poetisieren, um zu zeigen, 
wie er selbst sich ›natürliche‹ Erzählprinzipien zunutze macht. Insbesondere möchte 
ich auch diskutieren, warum gerade phänomenologische Ansätze in der ökologischen 
Theorie eine Rolle spielen und wie sich die Einflüsse aus Lovecrafts literarischem Werk 
dabei als ökologisch produktiv erweisen. Für meine eigene Argumentation scheint 
mir das Rhizom-Konzept insgesamt wegen seinem präsenteren intertextuellen Pro
gramm fruchtbarer, ich möchte aber auch auf Vereinbarungsmöglichkeiten der beiden 
Richtungen eingehen und zeigen, welche Potenziale sich daraus ergeben. 

Harmans Theorie einer Object Oriented Ontology zielt darauf ab, eine Ontologie 
zu entwickeln, die nicht aus menschlicher Sicht geprägt ist, sondern die agency von 
Objekten mitdenkt, wie sich auch aus der Lektüre des Schlüsselwerks Quadruple Object 
erschließt. Offensichtlich ermöglicht es diese Denkrichtung, zu einer »external world 
beyond humans« (QR 20) und Wahrnehmung unabhängig von Bewusstsein (vgl. QR 
32) zu spekulieren,86 andere Handlungswirkungen als menschliche wahrzunehmen 
und in Welterklärungsmodelle zu inkorporieren, die dann auch Natur- und Tierrechte 
denkbar und argumentierbar machen. Zugleich eröffnet sie auch Möglichkeiten der 
Wissenschaftskritik, die hinterfragen, welche reduktionistischen Modelle sie für die 
Erschließung der Natur ansetzt (vgl. QR 152). Für die Environmental Humanities nimmt 
die OOO insofern eine Schlüsselrolle ein, als sie das Lösen aus einer anthropozentri
schen Denkweise ermöglicht. Dabei ist sie in ihrer Ausrichtung durchaus dezidiert an 
Ökologie interessiert. 

So zeigt sich etwa ein konkretes Interesse an Natur und Tieren. Harman benutzt Me
taphern aus der Natur, die Lücke zwischen Objekten und ihren Qualitäten bezeichnet er 
als »gulf« (QR 20). Zudem kritisiert er an Heidegger besonders dessen unterkomplexe 
Theoretisierung von Tieren und Technologie (vgl. QR 58f.). Harman verfolgt somit einen 
egalisierenden Ansatz, der Menschliches und Nichtmenschliches in einem Zug nennt: 
»What philosophy shares with the lives of scientists, bankers, and animals is that all are 
concerned with objects.« (QR 5, Hervorhebung im Original, vgl. auch 25, 28) 

86 Vgl. Harmans Begriff der »speculative metaphysics« (QO 47) bzw. des »Speculative Realism« (QO 
136). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 243 

Dies schließt auch metaliterarische Überlegungen mit ein: Ebenso gleichgesetzt 
wird Reales und Nicht-Reales (vgl. QR 7) über den Begriff des ›Konzepts‹ (vgl. QR 
142) – Literatur als Objekt steht so gleichberechtigt neben Naturschutz-Gesetzen oder 
Photovoltaikanlagen. Sie definieren sich laut Harman über ihre »autonomous reality 
[…], emerging as something over and above their pieces, while also partly withholding 
themselves from relations with other entities« (QR 19). Dies trifft auf literarische Werke 
zweifellos zu, die somit als Objekte verstanden werden können, die zudem noch in der 
Lage sind, eine spezifische autonome Realität zu schaffen – insbesondere phantastische 
und Horror-Narrative. In seinem Begriff der Ontographie fließen das Bewusstsein für 
das Nichtmenschliche und der Versuch seiner angemessenen Untersuchung zusam
men: »Rather than a geography dealing with stock natural characters such as forests and 
lakes, ontography maps the basic landmarks and fault lines in the universe of objects.« 
(QR 125) 

Damit bringt Harman die materielle und die imaginäre Ebene zusammen: »Instead, 
it is a bizarre alternative to relativism in which the real, hidden, and essential do very 
much exist, but communicate only by way of the unreal, apparent, and inessential.« (QR 
107) Dafür nutzt er einen Natur-Vergleich – der sich interessanterweise an Deleuzes und 
Guattaris Terminologie bedient: »It would be as if mushrooms communicated with their 
own qualities, not directly or through rhizomal networks, but via radio waves.« (Ebd.) 

Dies geht einher mit einer Betonung sinnlich-körperlicher Wahrnehmung als einzig 
verlässliche Erkenntnismethode87 – wie sie auch hier in der Literatur-Analyse beschrie
ben worden ist: 

[T]here is no reason to assume that the intellect can make reality directly present in a 
way that the senses cannot. […] Hence the eidetic features of any object can never be 
made present even through the intellect, but can only be approached indirectly by way 
of allusion, whether in the arts or in the sciences. (QR 28) 

Damit verbunden ist auch eine Wissenschaftskritik (vgl. QR 30, 52–54) – mit dem Ziel 
einer »relative democratization of the various forms of knowledge« (QR 142). Dies er
möglicht eine dialektische Auflösung interdisziplinärer Konflikte (vgl. QR 143). 

So könne das Nichtmenschliche in seiner eigenständigen Komplexität wahrgenom
men werden: 

[I]t is not true that the psychic pertains only to the animal. To say that not just humans 
but every object encounters a duel between sensual objects and their sensual qualities 
is not to project human psychological traits onto non-human entities. For if it turns out 
that every entity encounters sensual objects, such experience may bear little resem

blance to the predominantly visual and intellective character of human life. While it is 
true that we cannot ›know‹ what it is like to be another creature, we also cannot know 
the subterranean reality of a hammer, mushroom, or neutron. But this does not ob
struct all knowledge about these things. (QR 110) 

87 Laut Harman können sinnliche Objekte nur mit den Sinnen erfahrbar werden, reale Objekte über
haupt nicht (vgl. QR 49). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Anthropozentrismus wird somit hinterfragt: »[O]bject-oriented ontology holds that the 
humanworld relation has no privilege at all.« (QR 119) Dabei werden Unterschiede zwi
schen Menschen und anderen Entitäten jedoch keineswegs negiert (vgl. ebd.). 

Dies stellt die Frage nach dem anthropozentrischen Gehalt von Harmans Ansatz. Auf 
Harman aufbauend argumentiert Levi R. Bryant, dass Wissen als Macht darüber ent
scheidet, welchen Rang Objekte in der sozialen Ordnung einnehmen und wer über wen 
herrschen darf.88 Daraus leitet er die Forderung nach einem Denken in Entanglements ab: 
»Entanglements allow us to maintain the irreducibility, heterogeneity, and autonomy of 
various types of entities while investigating how they influence one another.«89 Dieses 
Konzept liegt begrifflich und ideell nah an Deleuzes/Guattaris agencement. Bryant entwi
ckelt mithilfe dessen sein Konzept einer »flat ontology«90 und »democracy of objects«91. 
Dieser Ansatz 

readily recognizes that humans have unique powers and capacities and that how hu
mans relate to the world is a topic more than worthy of investigation, yet nothing about 
this establishes that humans must be included in every inter-object relation or that 
how humans relate to objects differs in kind from how other entities relate to objects.92 

Dieser Argumentation, die unvermeidlichen Anthropozentrismus nicht leugnet, aber 
dennoch zu unterminieren versucht, möchte ich mich anschließen. 

Die Frage nach dem Anthropozentrismus stellt sich schließlich auch in der Gegen
überstellung von OOO und New Materialism. Diese verfolgen zwei grundsätzlich ver
schiedene Richtungen – argumentiert der New Materialism doch für ein Verständnis 
von aller Materie, ob lebend oder tot, als agentischem Einerlei, während die OOO auf ei
ner Abgrenzung und Unterscheidung von Objekten beharrt. Kahn Faassen versteht den 
Unterschied zwischen New Materialism und OOO in der Hervorhebung ersterer von Re
lationalität im Gegensatz zu den Objekten selbst.93 Zugleich zeigt sich aber in ihrer Li
teraturbezüglichkeit eine Wurzel der Gemeinsamkeit. 

Die Betonung der OOO von Wahrnehmung selbst ermöglicht eine Bewusstmachung 
für die materielle Ebene von Sinneserfahrungen und ihre phänomenologische Bedeut
samkeit. Die Naturerfahrung selbst dient dann als Inspiration für die literarische Pro
duktion – und geht hervor gerade aus der Interaktion des schreibenden Subjekts mit der 
es umgebenden Welt. Es erkennt sich so als interagierendes Wesen, das Teil eines Zu
sammenhangs ist. Dies stellt die Bezeichnung als Subjekt selbst in Frage. Die Literatur 
macht genau diese Verschiebung in der Eigenwahrnehmung nachvollziehbar. 

88 Vgl. Bryant, Levi R.: The Democracy of Objects. Open Humanities Press, 2011. S. 17. 
89 Ebd. S. 32. 
90 Ebd. S. 245f. 
91 Ebd. S. 73. 
92 Ebd. S. 246. 
93 Vgl. Faassen, Kahn: »Cthulhu Calling: Weird Intimacy and Estrangement in the Anthropocene«. 

Nonhuman Agencies in the Twenty-First-Century Anglophone Novel. Hg. von Yvonne Liebermann et al. 
Palgrave Macmillan, 2021. S. 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 245 

Benjamin Boysen kritisiert New Materialism und OOO, die sich laut ihm durch ei
ne ihnen gemeinsame »semiophobia«94, also ein Unbehagen vor der semiotischen Di
mension der menschlichen Wahrnehmung und schließlich sogar Sprache selbst,95 aus
zeichnen. Angesichts dem hier gezeigten hohen Stellenwert von Literatur für die beiden 
Theorierichtungen erscheint diese Annahme nicht recht einleuchtend. Vielmehr führt 
die Literaturbezüglichkeit vor Augen, dass Literatur alternative semiotische Möglich
keiten eröffnet, die in der Theorie schließlich fruchtbar werden. Zudem geht es den bei
den Richtungen gerade darum aufzuzeigen, dass nicht nur das Menschliche semiotisch 
ist. Die OOO so zu verstehen, dass sie alles auf seinen Objektstatus reduziere und dabei 
die sprachliche Dimension entferne,96 ist somit ebenfalls zu simplifizierend. Vielmehr 
scheint es sinnvoller, sie als Versuch zu begreifen, das Überflüssige, nämlich den meta
phorischen Apparat, abzuschälen und dabei kritisch zu reflektieren. 

Boysens These, New Materialism und OOO würden »to nothing but the recurrence 
with a vengeance of the unwanted human subjectivity«97, erscheint nicht recht schlüs
sig, ist doch gerade die Betonung der Beobachtungsposition Ziel der Theorien, die durch 
die Anerkennung dieser Begrenztheit ermöglichen, andere Perspektiven mitzudenken. 
Zu betonen ist dabei auch, dass die Denkfiguren, die ich als Rhizomatik, Tierwerden 
bzw. Pflanzendenken bezeichne, notwendigerweise Grenzen haben. Das erfordert je
doch nicht, ihnen jegliche Berechtigung abzusprechen, stellen sie doch immerhin Ver
suche dar, die engen Grenzen menschlichen Denkens zu erweitern. 

Die von Boysen vermutete »separation between language and matter, and between 
subject and object«98 ist dann insofern nicht existent, als beide Richtungen durchaus die 
Verquickung von beidem begreifen und zu ihrem Programm machen. So ist etwa die 
doppelte Konnotation von ›matter‹ keineswegs zufällig und durchaus mitgedacht. Auch 
Karen Barads Theorie ist in Boysens Konzeption99 nicht ganz richtig erfasst. Denn auch 
bei ihr geht es nicht nur darum, die Überbewertung von Sprache aufzuzeigen, sondern 
der Konzeptionalisierung von Performativität als bestimmendem Prinzip eine empiri
sche, materielle Basis zur Seite zu stellen – was die Rolle der Sprache keineswegs unter
gräbt: »My aim is to contribute to efforts to sharpen the theoretical tool of performativity 
for science studies and feminist and queer theory endeavors alike, and to promote their 
mutual consideration. […] It is vitally important that we understand how matter mat
ters.«100 

Boysen kritisiert schließlich recht harsch, dass New Materialism »would, if imple
mented, pose potential dangers for liberal, democratic politics«101. Der Fetisch für das 

94 Boysen, Benjamin: »The embarrassment of being human. A critique of new materialism and object 
oriented ontology«. Orbis Litterarum. Nr. 73, 2018. S. 225. 

95 Vgl. ebd. S. 228. 
96 Vgl. ebd. S. 229. 
97 Ebd. S. 226. 
98 Ebd. S. 231. 
99 Vgl. ebd. S. 228. 
100 Barad, Karen: »Posthumanist Performativity. Toward an Understanding of How Matter Comes to 

Matter«. Signs. Journal of Women und Culture and Society. Ausg. 28, Nr. 3, 2003. S. 803. 
101 Boysen: »The embarrassment of being human. A critique of new materialism and object oriented 

ontology«. S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Materielle würde schließlich die sozioökonomischen Kräfte hinter der Klimakrise igno
rieren, somit dem Kapitalismus zuträglich sein und Veränderung verändern.102 Auch das 
scheint etwas hochgegriffen, eröffnen New Materialism und OOO durch ihre Überblen
dung ökologischer und gesellschaftlicher Anliegen – wie ich sie herausgearbeitet habe – 
doch gerade antikapitalistische Denkrichtungen, die politische Partizipation von nicht
menschlichen Akteuren ermöglichen. Die Denkbarkeit solcher Ansätze ermöglicht dann 
auch ihre Umsetzung in der Praxis – wie die zunehmende Anerkennung von Ökosyste
men als juristische Personen.103 Dass die Denkmodelle Veränderungen verhindern, kann 
also keineswegs zutreffen. Eine sozioökonomische Analyse ist zwar nicht direktes, er
klärtes Ziel der Theorieansätze, innerhalb ihrer Modellierung aber durchaus denkbar – 
wie etwa Bennetts Beispiel vom Kraftwerk als assemblage104 zeigt. Nicht zuletzt ist die 
politische Umsetzbarkeit vielen der Konzepte schon im Titel inhärent. 

Einen ähnlichen Punkt bezüglich des Anthropozentrismus der OOO macht Ian Bo
gost in Alien Phenomenology,105 woraus er seinen Ansatz der »tiny ontology«106 und »alien 
phenomenology«107 entwickelt. Eine wirkliche Lösung für den Anthropozentrismus jeg
licher Philosophie bieten jedoch auch diese Denkrichtungen nicht. Wilfred Beckerman 
und Joanna Pasek verteidigen aus umweltethischer Sicht den Anthropozentrismus mit 
dem Argument, dass dieser bei Betrachtungen aus menschlicher Sicht schlichtweg un
vermeidlich ist.108 Sie kommen zu dem Schluss: 

[A] concern with non-human components of the natural world – for example, other 
animal species, and plants – or with environmental preservation is by no means in
compatible with an anthropocentric approach. Indeed, it may well be that an anthro
pocentric approach in terms of human obligations provides a stronger basis for envi
ronmental protection than does the ecocentric appeal to objective intrinsic values in 
the environment or the rights of the nonhuman world. For since obligations can be only 
human obligations, the anthropocentric approach seems to be unavoidable. Hence, it 
is argued, the benefits of diversity of species, as distinct from concern with individual 
animals or insects on the basis of other considerations, such as simple ›compassion‹, 
must be evaluated from a basically anthropocentric point of view.109 

Selbst zutiefst mimetische Ansätze wie der von Charles Foster, der sich tierlichem Leben 
durch Nachahmung anzunähern versucht, können Anthropozentrismus nicht umgehen: 

102 Vgl. ebd. S. 238f. 
103 Vgl. Deutschlandfunk: »Wenn Flüsse, Seen und Tiere auf einmal klagen können«. Deutschlank

funk.de, 18. Oktober 2024. https://www.deutschlandfunk.de/natur-als-rechtssubjekt-wenn-flues 
se-seen-tiere-klagen-koennen-100.html. Zuletzt aufgerufen am 4. Mai 2025. O.P. 

104 Vgl. Bennett: Vibrant Matter. S. 21. 
105 Vgl. Bogost, Ian: Alien Phenomenology, or What It’s Like to Be a Thing. University of Minnesota Press, 

2012. S. 8f. 
106 Ebd. S. 21f 
107 Ebd. S. 34. 
108 Vgl. Beckerman, Wilfred/Pasek, Joanna: »In Defense of Anthropocentrism«. Environmental Ethics. 

The Big Questions. Hg. von David R. Keller. Wiley-Blackwell, 2010. S. 86. 
109 Ebd. S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/natur-als-rechtssubjekt-wenn-fluesse-seen-tiere-klagen-koennen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/natur-als-rechtssubjekt-wenn-fluesse-seen-tiere-klagen-koennen-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/natur-als-rechtssubjekt-wenn-fluesse-seen-tiere-klagen-koennen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/natur-als-rechtssubjekt-wenn-fluesse-seen-tiere-klagen-koennen-100.html


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 247 

»Two sins have beset traditional nature writing: anthropocentrism and anthropomor
phism. […] I have tried to avoid both of those sins, and of course I have failed.«110 

Ich halte es für ergiebig, diese Sichtweise zu vereinen: Während eine Anerkennung 
der besonderen agency – und damit einhergehenden Verantwortung – von Menschen 
durchaus realistisch erscheint, so ist es zugleich wertvoll, anti-anthropozentrische 
Haltungen und nichtmenschliche Perspektiven einzunehmen, um die notwendige 
Empathie zu entwickeln, die erforderlich ist, um eben diese Verantwortung ernst zu 
nehmen und in ökologisches Handeln zu übersetzen. Eben dabei kann die Literatur 
behilflich sein. Dass ihr selbst Anthropozentrismus inhärent ist, reflektiert sie dabei. 
Ebenso sind – anstelle einer flat oder tiny ontology in Bryants bzw. Bogosts Sinn – Dif
ferenzierungen zwischen Objekten und (nicht-)menschlichen Lebewesen denkbar und 
durchaus sinnvoll, um einer Gegenbewegung der Verdinglichung des Menschen (wie sie 
sich etwa bei Lovecraft zeigt) vorzubeugen. 

Eine ausführlichere Betrachtung der philosophiegeschichtlichen Bedeutung und ar
gumentativen Standards von New Materialism und OOO ist hier nicht zu leisten. Meine 
Perspektive auf die Ansätze ist daher dezidiert eine literaturwissenschaftliche, die sich 
der Theorie poetisierend nähert, um ihre intertextuelle Verstrickung aufzuzeigen und 
so den Gehalt ihrer literarischen Verweise zu untersuchen. Diese Bezugnahme lässt sich 
auf zwei Arten lesen: einerseits als Beweis für den Anthropozentrismus der Theorien, 
die den genuin menschlichen Bereich der Literatur nutzen, um ihre menschenzentrier
ten Argumente zu belegen. Zum anderen – und das ist die Lesart, die ich im Folgenden 
stärken möchte – als Beleg für die potenzielle Naturnähe der Literatur, die sich ihr an
passen und Formen daraus übernehmen kann, wenn sie zugleich ihr eigenes Operieren 
wie Metaphorisierung kritisch reflektiert. Dies würde dann zugleich den empathischen, 
am Nichtmenschlichen interessierten Bestandteil der Theorien betonen. 

Deshalb ist dann auch die direkte Rezeption von Kafka und Lovecraft bei anderen 
Theoretiker:innen des Ecocriticism einen Blick wert. Neben den schon oben erwähnten 
Referenzen bei Morton bezieht sich auch Bennett für ihr Konzept der Thing-Power111 di
rekt auf Kafka, insbesondere auf Die Sorge des Hausvaters: »Wooden yet lively, verbal yet 
vegetal, alive yet inert, Odradek is ontologically multiple. He/it is a vital materiality and 
exhibits what Gilles Deleuze has described as the persistent ›hint of the animate in plants, 
and of the vegetable in animals.‹«112 Auch hier wird also wiederum die Gleichsetzung 
von Tierlichkeit und Pflanzlichkeit wichtig, die sie als eine gemeinsame Belebtheit al
ler Materie deutet. Auch den Bericht nutzt sie als Referenz, um dieses Konzept von ›life‹ 
als Gemeinsamkeit von Menschen und nichtmenschlichen Elementen zu definieren.113 
Dabei nennt sie Kafka in einem Zug mit Theoretiker:innen,114 sodass die Literatur auf 
denselben Status wie die Theorie erhoben wird. Anhand dessen entwickelt sie ein Mo
dell, mit dem das Zusammenwirken nichtmenschlicher Entitäten beschrieben und als 
akteurhaft verstanden werden kann. Sie nutzt die Vision einer ökokritisch inspirierten 

110 Foster, Charles: Being a Beast. Adventures Across the Species Divide. S. 2. 
111 Vgl. Bennett: Vibrant Matter. S. 6. 
112 Ebd. S. 8. 
113 Vgl. ebd. S. 52f. 
114 Vgl. ebd. S. 11, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Weltsicht, die anthropozentrische Hierarchien aufgibt. So zeigt sich, dass sich dort zen
trale Überlegungen wiederfinden, die auch schon bei Kafka angelegt sind, dass also auch, 
aber nicht nur über den Umweg von Deleuze/Guattari in der Tat literarisch produziertes 
Wissen Einfluss in wissenschaftliche Diskurse hält. 

Auf ähnliche Weise ist Lovecraft in den Environmental Studies rezipiert worden. 
Sperling beobachtet: 

Speculative realism is largely responsible for Lovecraft’s revival, and it has reinvigo
rated Lovecraft studies. Their collective emphasis on Lovecraft’s flattened ontology has 
fixed his work at the center of anthropocene studies, eco-criticism, and object-oriented 
ontology, and together they form a new set of foundational texts for any serious scholar 
of Lovecraft and his philosophy. Yet no current works provide a thorough study of the 
way in which Lovecraft’s weird tales have been taken up across these philosophical and 
theoretical works.115 

Ihr Vorschlag, eine solche Studie vorzulegen, ist hier weiterverfolgt worden. 
Pedersen arbeitet die gegensätzliche Positionierung von Bennett und Harman her

aus116 – und die Bedeutung Lovecrafts für letzteren. In Anlehnung an Harman nennt er 
Lovecraft einen »writer of […] both vertical and horizontal gaps«117. Auch Sperling be
schreibt Lovecrafts Darstellungen von Nichtmenschlichkeit als inspirierend für den Spe
culative Realism: 

The re-emergence of Lovecraft’s work within this context is therefore no coincidence. 
The adoption of Lovecraft by the speculative realists marks his tales as the quintessen
tial example of literature that denies the centrality of human life within a rapidly ex
panding cosmos. His fiction serves as a link between the Modernist period and the con
temporary one through this de-emphasis of the human and the inherent inability to 
ever fully comprehend the mysteries of the universe.118 

Lovecraft-Rezeptionen spielen auch für andere ökokritische Theorien eine Rolle. Insbe
sondere die Figur Cthulhu zeigt sich dabei als zentral. Timothy Morton nimmt wieder
holt Bezug auf Cthulhu für die Konzeptualisierung seiner Hyperobjects: »It is as if we we
re inside a gigantic octopus. […] By understanding hyperobjects, human thinking has 
summoned Cthulhu-like entities into social, psychic, and philosophical space.«119 Mor
ton beschreibt zudem in The Ecological Thought die mit dem tiefökologischen Verständnis 
vom mesh einhergehende Vorstellung einer Welt ohne Menschen und bezieht sich dabei 
auch auf ein Zitat aus Lovecrafts Through the Gates of the Silver Key120 – also denselben Text 
wie Deleuze/Guattari. Faassen weist zudem darauf hin, dass Morton das Wort ›weird‹ in 

115 Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 78. 
116 Vgl. Pedersen: »The Descriptive Turn in German Nature-Oriented Neue Sachlichkeit (1913–1933). An 

Essay on Nonhuman Literary Genres«. S. 54. Vgl. auch Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 75f. 
117 Pedersen: »The Descriptive Turn in German Nature-Oriented Neue Sachlichkeit (1913–1933). An Es

say on Nonhuman Literary Genres«. S. 55f. 
118 Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 76. 
119 Morton: Hyperobjects. S. 64. Vgl. auch S. 175. 
120 Vgl. Morton: The Ecological Thought. Harvard University Press, 2012. S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 249 

Anlehnung an die Weird Fiction von Lovecraft und seinen Nachfolger:innen verwendet.121 
Morton schließt nicht zuletzt an die OOO an, die er für in ökologischer Hinsicht frucht
bar befindet.122 

Schließlich ist sicherlich auch die namensgebende Funktion für Donna Haraways 
Idee des Cthulucene von Bedeutung.123 Wie Sperling betont, ist der Bezug auf Lovecraft 
sicherlich kein Zufall,124 auch wenn Haraway selbst ihn leugnet. Denn das tentakuläre 
Potenzial ihres Konzepts wäre ohne den Einfluss von Lovecrafts Monster auf das kollek
tive kulturelle Gedächtnis wohl kaum denkbar. Sperling ergänzt: 

But her naming of the Cthulhucene [sic!] also signals the way in which Lovecraft’s liter
ary efforts might be read from a feminist materialist perspective, one that takes stock 
of the material, often nonhuman forms and forces that are intricately connected to ›hu
man life‹ and more specifically to human embodiment.125 

Haraways Konzeption des Cthulucene ist dabei ebenfalls eines, das poststrukturalisti
sche mit ökologischen Ansätzen verbindet – auf diese Parallele möchte ich im folgen
den Kapitel näher eingehen. Sie befürwortet »multispecies storytelling«126, »relational 
material-semiotic worlding«127, »to think-with«128 als reparative Wege, eine gemeinsa
me Sprache zu finden. Dabei findet sie eine Sprache, die sich selbst thematisiert, um 
die (auf Englisch naheliegendere) Verbindung zwischen matter als Materie und matter als 
Bedeutung hervorzuheben: 

It matters what matters we use to think other matters with; it matters what stories we 
tell to tell other stories with; it matters what knots knot knots, what thoughts think 
thoughts, what descriptions describe descriptions, what ties tie ties. It matters what 
stories make worlds, what worlds make stories.129 

So könne eine »more tentacular, less binary life story«130 entstehen. Das Tentakel dient 
ihr folglich als Bild für die Untergrabung von binären Hierarchien. 

Hier zeigt sich, wie also gerade in der Verbindung von Literatur und Theorie Denk
modelle entstehen, die sich die Potenziale ersterer zunutze machen. In direkter Bezug
nahme auf Deleuze/Guattari entwirft Haraway ein Konzept von einer natürlich-künst
lerischen Verbindung, von »sympoietic arrangements that are otherwise known as cells, 

121 Vgl. Faassen: »Cthulhu Calling: Weird Intimacy and Estrangement in the Anthropocene«. S. 259. 
122 Vgl. z.B. Morton, Timothy: Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence. Columbia University Press, 

2016. S. 17. 
123 Vgl. Haraway, Donna: »Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Cthulucene: Making Kin«. 

Environmental Humanities. Nr. 6, 2015. S. 160. 
124 Vgl. Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 79. Vgl. auch Tabas: »Reading in the Cthuhulucene«. 

O.P. 
125 Sperling: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. S. 80. 
126 Haraway: Staying With the Trouble. S. 10. 
127 Ebd. S. 13. 
128 Ebd. S. 40. 
129 Ebd. S. 12. Vgl. auch S. 165. 
130 Ebd. S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

organisms, and ecological assemblages«131. Damit zusammen hängen laut Haraway »art 
science worldings«132. Das Bildliche und das Reale zu unterscheiden wird damit laut ihr 
schwierig: »In a world of anthropozoogenesis, the figural is more likely than not to grow 
teeth and bite us in the bum.«133 An diesen »collaborative and divergent story-making 
practices«134 schreiben auch Kafka und – so unglaubwürdig es scheinen mag – Lovecraft 
mit. Der Fall des letzteren führt dabei auch vor Augen, welche Macht das Gegen-den- 
Strich-Lesen von literarischen Texten, das Aufspüren ihrer unterirdischen Schichten in 
diesem Zusammenhang hat. 

Shelley Saguaro weist darauf hin, dass das Bild des Tentakels bei Lovecraft eine zen
trale Rolle spielt: 

In each of the twentieth-century speculative texts and cautionary tales considered 
here, written at the height of the Capitalocene, scientific advances, inter-galactic ex
changes, taxonomic boundaries and moral expectations, were all being interrogated 
by the deployment of the botanical tentacle.135 

Daraus entwickele sich aber auch ein Potenzial: 

Written by three (frightened) men at the height of the Capitalocene, and before the 
tentacular polymorphism may now be seen to be, like tentacles, feeling their way 
beyond catastrophe but to a more sympoietic, co-creative, reciprocal relation to the 
other(s). […] Tentacles still may seem resonantly serpentine but, given the premises of 
the Chthulucene, they are no longer affiliated to the lone emblem of evil, enmity and 
taboo. Rather, as myriad, botanical tentacles, they are among the signs of a liberating 
multi-species efflorescence.136 

Trotz seiner ursprünglich problematischen Konnotation erweist sich das Tentakel-Bild 
also als fruchtbar für umweltbewusste Ansätze. 

Auffällig ist hierbei außerdem die oben bereits analysierte Ähnlichkeit der Bilder von 
Rhizom und Tentakel. Der posthumanistische Sammelband Arts of Living on a Damaged 
Planet, herausgegeben von Anna Tsing et al., verwendet als grafische Elemente sowohl 
Wurzeln als auch Tentakeln.137 Bemerkenswert ist zudem, dass sie aus zwei entgegen
gesetzten und doch verwandten Bereichen kommen, die sich auch als zentral für meine 
Analyse herausgestellt haben: Tierlichkeit und Pflanzlichkeit. Diese Beobachtung soll als 
Grundlage für die nun folgenden Überlegungen zu den Potenzialen der bei Lovecraft und 

131 Ebd. S. 58. 
132 Ebd. S. 67. 
133 Ebd. S. 132. 
134 Ebd. S. 143. 
135 Saguaro: »Botanical Tentacles and the Chthulucene«. S. 59. 
136 Ebd. S. 73–75. 
137 Vgl. Tsing, Anna et al.: Arts of Living on a Damaged Planet. University of Minnesota Press, 2017. S. M23, 

M140, G16, G64, G142. Der Band umfasst die Teile Ghosts und Monsters of the Anthropocene, sodass 
das Buch von beiden Seiten gelesen werden kann, was die Paginierung mit den Abkürzungen G 
und M begründet – eine Struktur, die man womöglich als rhizomorph bezeichnen könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 251 

Kafka entwickelten Gedanken in Bezug auf eine Neukonzeption unserer Wahrnehmung 
von Natur und Umwelt, Tieren und Pflanzen dienen. 

6.2 Tierwerden und Pflanzendenken heute 

Welche Potenziale sich aus Tierwerden und Pflanzendenken als Schreibkonzept ergeben, 
soll im Folgenden anhand zeitgenössischer Beispiele erkundet werden – und damit noch 
einmal deutlich werden, welche zentrale Rolle Kafka und Lovecraft für die ökokritische 
Theorie und Literatur spielen. Eine Rolle sollen dabei auch Überlegungen zum Potenzial 
von Horror-Literatur einerseits und poststrukturalistischen Theorien andererseits zur 
Darstellung ökologischer Zusammenhänge spielen. 

6.2.1 Tierwerden und Pflanzendenken als Schreibhaltung: 
Zeitgenössische Beispiele 

Theorien des Ecocriticism werden inzwischen – wohl der breiten Relevanz des Themas 
geschuldet – auch außerhalb von akademischen Kontexten eingängig rezipiert. So hal
ten sie auch Einzug in die Gegenwartsliteratur, die auf diese Weise die Klimakrise und 
den sozialen Umgang damit auslotet. Beispielsweise Roman Ehrlichs Malé aus dem Jahr 
2020 macht sich einschlägige Konzepte zunutze, um eine Klima-Dystopie zu entwickeln 
– die zugleich aber auch utopische Momente enthält.138 Das Tierwerden mit vielen der 
hier herausgearbeiteten Aspekten ist dabei ein zentrales Prinzip. Die in diesem Kapitel 
betrachteten Texte sollen als Beispiele dienen für eine literarische Strömung, die in ihrer 
Gesamtheit zu untersuchen Gegenstand einer eigenen monografischen Arbeit wäre. 

Ich möchte in diesem Zusammenhang von einem Genre des Öko-Horrors sprechen, 
dessen Wurzeln sich zu einem beträchtlichen Teil in den Texten Kafkas und Lovecrafts 
finden. Der Horror eignet sich dabei als geeignete Ausdrucksform der Erfahrungen mit 
der Klimakrise – die sich als veränderte Realität außerhalb der Vorstellungsgrenzen dar
stellt, in der Wetterereignisse zunehmend unglaubwürdig werden,139 Jahreszeiten ihre 
gewohnten Charakteristika verlieren und beide gerade dadurch beunruhigende Gefühle 
auslösen. Dabei zeigen, so meine These, diese Horrorgeschichten aber immer auch ei
nen Gegenentwurf einer positiven Natur-Mensch-Beziehung – ganz in der Tradition von 
Kafka und Lovecraft. 

Es mag widersprüchlich erscheinen, dass gerade Horror-Darstellung ein besseres 
Mensch-Natur-Verhältnis bewirken sollen. Tabas beschreibt die wahrnehmungsverän
dernde Kraft gerade von Horror-Literatur in Bezug auf Natur: 

Supernatural horror, in other words, should be of interest to ecologists precisely be
cause it is realist, but not Naturalist. Realism of this type keeps eco-critics focused on 
things-in-themselves and not upon mere representations of those things. […] Indeed, a 

138 Vgl. Sellheim, Hanna: »›Der Atem reinster Gegenwärtigkeit: no future‹. Zukunft in Roman Ehrlichs 
Klima-Dystopie Malé«. Literatur und Zukunft. Beiträge zum Studierendenkongress Komparatistik 2022. 
Hg. von Lara Ehlis et al. Ch. A. Bachmann, 2024. S. 268f. 

139 Vgl. Ghosh: The Great Derangement. S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

higher awareness of this kind yields a very deep ecology, an ecology that is not merely 
aware of the interconnection of objects that are not human, but also of the strangeness 
and otherness of these objects and the places that their intermeshing generates. […] 
Aside from allowing us to develop an ethical approach towards thinking about the oth
erness of places and objects, developing a mode of ecocriticism adequate to dealing 
with weird writing allows for the elaboration of critical and not dogmatic forms of eco- 
critical practice, since it is the gap between the real and the natural that opens the 
space for a criticism that does more than envision literature simply as a sweetened 
means for delivering the dry truths of scientific discoveries, but rather as an art that 
alludes to an all-important yet obscure reality to which we must learn to attend.140 

Er prägt dafür den Begriff des »weird realism«141. So könne »an awareness, and not a 
knowledge, of the weird reality of ecosystems«142 entstehen. Roger B. Salomon betont 
das grenzüberschreitende Element von Horror-Narrativen.143 Dabei gehe es auch um 
ein Scheitern von Zeichensystemen144 – sprachreflektive Momente sind also stets Teil der 
ökologischen Modellierung, wie ich es auch in Bezug auf das Rhizom-Konzept und die 
OOO argumentiert habe. Seinen Fokus auf Horrorliteratur und Lovecrafts The Shunned 
House als Analyseobjekt begründet Tabas damit, dass »horror writing, like nature writ
ing, has historically emerged out of a practice of interacting with speaking things«145. Er 
ruft somit zu einem Umdenken des Lesens als Akt materieller Interaktion auf.146 

Natur-Elemente spielen in Öko-Horror also eine doppelte Rolle: Zum einen wirkt ihr 
Einsatz beunruhigend im Hinblick auf eine der menschlichen Urängste, die Erschüt
terung der anthropozentrischen Überlegenheit. Zum anderen regen sie an, eben diese 
kritisch zu hinterfragen und Potenziale in der Perspektive der Anderen, Nichtmensch
lichen wahrzunehmen. Gerade das Zusammenspiel von Tierlichkeit und Pflanzlichkeit 
offenbart sich in dieser Hinsicht als fruchtbar. Denn in einer Welt, in der die Tierlichkeit 
des Menschen und die Menschlichkeit des Tieres bereits weitgehend als Fakten akzep
tiert sind, ist die Verwischung der Grenze zur Pflanze der letztmögliche radikale Schritt, 
der den Menschen auf seinen natürlich-organischen Ursprung zurückführt. Das Hor
ror-Genre eignet sich dabei besonders, weil es die Angst eben nicht ausblendet, sondern 
sie als affektives, instinktives Gefühl anerkennt und ihre Möglichkeiten für einen Per
spektivwechsel hin zum Nichtmenschlichen im eigenen Körper auslotet. 

Michael Marder entwickelt in Plant-Thinking eine Philosophie des Pflanzendenkens. 
Die Begegnung mit der Perspektive von Pflanzen, so Marders Argument, könnte neue 
Wissenshorizonte erfahrbar und somit eine Entfernung von objektivierenden Ansät
zen147 möglich machen: »Plants quietly subvert classical philosophical hierarchies and 

140 Tabas: »Ecology, Place, and the Metaphysics of Horror Fiction«. S. 3. 
141 Ebd. 
142 Ebd. S. 4. 
143 Vgl. Salomon, Roger B.: Mazes of the Serpent. An Anatomy of Horror Narrative. Cornell University Press, 

2002. S. 9. 
144 Vgl. ebd. S. 17. 
145 Vgl. Tabas: »Reading in the Cthuhulucene«. O.P. 
146 Vgl. ebd. 
147 Vgl. Marder: Plant-Thinking. S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 253 

afford us a glimpse into a lived (and growing) destruction of Western metaphysics.«148 
Rhizomatisches Denken versteht er als »plant-thinking proper«149, das ein »becoming- 
plant«150 ermögliche. Pflanzendenken bedeutet laut Marder: »Cultivate a way of thinking 
not only about plants, understood as epistemic or moral objects, but also with them and, 
consequently, with and in the environment, from which they are not really separate.«151 

Dawn Keetley definiert einen spezifischen Pflanzenhorror: 

At its most basic, plant horror marks humans’ dread of the »wildness« of vegetal na
ture – it untameability, its pointless excess, its uncontrollable growth. Plants embody 
an inscrutable silence, an implacable strangeness, which human culture has, from the 
beginning, set out to tame.152 

Laut ihr verkörpern Pflanzen Horror, weil sie erstens eine absolute Andersheit verkör
pern, zweitens in unseren blinden Flecken lauern, drittens mit ihrem wilden, zwecklosen 
Wachsen befremden, viertens das unheimlich Pflanzliche das Menschliche konstituiert, 
sie fünftens ihre Rache bekommen werden und sechstens Pflanzenhorror die absolute 
Verunsicherung des Bekannten bedeutet.153 

Donna Haraway spricht Pflanzen Kommunikationsmöglichkeiten ab, schlägt aber 
als Alternative vor: »Something else is going on in the vegetative world, perhaps some
thing that should be called art.«154 Sie nimmt also eine Unterscheidung von Tieren an, 
integriert Pflanzen aber dennoch in ihrem agentischen Modell gemeinsamer Kunstpro
duktion. So möchte ich Marders Pflanzendenken hier verstehen: als Grundlage für eine 
literarische Haltung, aus der Wissen entspringen kann, das der üblichen Metaphorisie
rung von Pflanzen widerstrebt und sie stattdessen wahrnimmt als eigenständige Akteu
re. 

Baker analysiert Vorstellungen des Tierwerdens in der Kunst: »The real radicalism of 
the concept lies not in its reframing of the question of living sub-/jects and their iden
tities, but rather in its charting the possibilities for experiencing an uncompromising 
sweeping-away of identities, whether human or animal.«155 Dies schließe ein Neuden
ken des Körpers mit ein,156 zudem spiele Angst als Affekt dabei eine kreative Rolle.157 

Tierwerden und Pflanzendenken können also verstanden werden als Ausgangspunk
te für die literarische Produktion, aus deren Blickwinkel in der Literatur transformatives 
Wissen entstehen kann. Wie genau dies in zeitgenössischer, der Brisanz des Themas ge
schuldet ökologisch noch interessierterer Literatur aussehen kann, zeigen beispielhaft 

148 Ebd. S. 53. Vgl. auch S. 126. 
149 Ebd. S. 169. Hervorhebung im Original. 
150 Ebd. S. 165. 
151 Ebd. S. 181. Hervorhebungen im Original. 
152 Keetley: »Introduction«. S. 1. 
153 Vgl. ebd. S. 6, 10, 13, 16, 19, 22. 
154 Vgl. Haraway: Staying With the Trouble. S. 122. 
155 Baker: »What Does Becoming-Animal Look Like?«. S. 67f. 
156 Vgl. ebd. S. 75–78, 86. 
157 Vgl. ebd. S. 82, 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Einblicke in die Climate Fiction und insbesondere in ihre intertextuelle Bezüglichkeit auf 
Kafka und Lovecraft. 

Jeff VanderMeers Annihilation, der erste Teil seiner Southern-Reach-Trilogie, nimmt 
umfänglich Bezug auf beide Autoren. Der Roman imaginiert die Entstehung eines dy
namischen, sich ausbreitenden Ökosystems, das sich nach völlig anderen Regeln verhält 
als seine Umgebung – es handelt sich dabei also um eine explizite Klimafiktion. Laut 
eigener Angaben entstammt die Inspiration für die in Annihilation beschriebene Flora 
und Fauna seinen eigenen Wanderungen in Florida und seinen Naturerfahrungen und 
Tierbegegnungen dabei158 sowie der Ölpest im Golf von Mexiko von 2010.159 Natur und 
Naturkatastrophe wirken gleichermaßen als inspirative Kräfte. 

VanderMeer übernimmt das Expeditionsnarrativ und die Zusammenstellung der 
Wissenschaftler:innen-Gruppe aus einer Biologin, einer Anthropologin, einer Land
vermesserin und einer Psychologin (vgl. A 8160) von Lovecraft – hier jedoch mit Frauen 
(vgl. A 8). Zusammen mit epistemologischen Grundfragen werden so auch Fragen nach 
den Gender-Strukturen der Wissenschaft und ihre dadurch bedingt eingeschränkte 
Erkenntnisfähigkeit aufgeworfen. Die Linguistin, die eigentlich Teil der Expedition 
sein sollte, bleibt wegen Bedenken zurück. Während die Erzählerin ihre Kompetenzen 
zunächst für ohnehin abkömmlich hält (vgl. A 20), werden später gerade diese wichtig 
(vgl. A 44, 89) – ein ironischer Seitenhieb auf gängige Wertungen der Nützlichkeit 
unterschiedlicher wissenschaftlicher Disziplinen. 

Die Wahl der Protagonistin ist planvoll: Die Psychologin und die Anthropologin sind 
Expertinnen im Bereich des Menschen, die Landvermesserin im Bereich der Naturbe
herrschung. Als Biologin ist die Erzählerin diejenige, die als Bindeglied zwischen Natur 
und Kultur, Mensch und Tier fungiert. Die Hypnose als pseudowissenschaftliche Praxis 
evoziert die fragwürdigen Grenzbereiche der Wissenschaft und ihre Verbindungen zu 
Magie und Mythos. 

In der sogenannten Area X befinden sich auf geringem Raum eine hohe Anzahl an 
komplexen Ökosystemen, zudem laufen hier Evolutionsprozesse beschleunigt ab (vgl. A 
23). Die Tierwelt verhält sich zunächst normal (vgl. A 30), entpuppt sich dann aber als 
seltsam – vorgeführt am Beispiel eines spezifischen Tieres: 

Its [the boar’s] features were somehow contorted, as if the beast was dealing with an 
extreme of inner torment. Nothing about its muzzle or broad, long face looked at all 
extraordinary, and yet I had the startling impression of some presence in the way its 
gaze seemed turned inward and its head willfully pulled to the left as if there were 
an invisible bridle. A kind of electricity sparked in its eyes that I could not credit as 
real. I thought instead it must be a by-product of my now slightly shaky hand on the 
binoculars. (A 32) 

158 Vgl. VanderMeer, Jeff: »Annihilation: ›Weird Nature‹«. Weird Fiction Review. 4. Februar 2014 https:// 
weirdfictionreview.com/2014/02/annihilation-weird-nature/. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. 
O.P. 

159 Vgl. VanderMeer: »Hauntings in the Anthropocene. An Initial Exploration«. O.P. 
160 Zitiert werden die Positionen in der eBook-Ausgabe. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://weirdfictionreview.com/2014/02/annihilation-weird-nature/
https://weirdfictionreview.com/2014/02/annihilation-weird-nature/
https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://weirdfictionreview.com/2014/02/annihilation-weird-nature/
https://weirdfictionreview.com/2014/02/annihilation-weird-nature/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 255 

Die Naturbeobachtung gerät hier unsicher, es ist für die Erzählerin nicht unterscheidbar, 
ob das, was sie sieht, real ist, oder ob es dem Beobachtungsgerät geschuldet ist. Episte
mologische Bedingungen geraten in Frage. 

Das Buch lässt sich als literarische Umsetzung von Deleuzes und Guattaris Rhizom- 
Konzept lesen. Zentrales Motiv ist ein nach unten gerichteter Tunnel, der somit jeglicher 
Kategorisierung widerstrebt: »The tower, which was not supposed to be there, plunges 
into the earth in a place just before the black pine forest begins to give way to swamp and 
then the reeds and wind-gnarled trees of the marsh flats.« (A 7) Er verortet sich auf ei
ner natürlichen Grenze, seine Existenzberechtigung wird im Moment seiner Benennung 
zugleich negiert. Seine Beschreibung dieses mit Natur-Elementen umgebenen »circular 
block« (A 13) ist, ähnlich wie oft bei Kafka und Lovecraft, von rhizomatischen Widersprü
chen gekennzeichnet. Die Schwierigkeit seiner sprachlichen Benennung wird explizit: 

At first, only I saw it as a tower. I don’t know why the word tower came to me, given that it 
tunneled into the ground. I could as easily have considered it a bunker or a submerged 
building. Yet as soon as I saw the staircase, I remembered the lighthouse on the coast 
and had a sudden vision of the last expedition drifting off, one by one, and sometime 
thereafter the ground shifting in a uniform and preplanned way to leave the lighthouse 
standing where it had always been but depositing this underground part of it inland. 
I saw this in vast and intricate detail as we all stood there, and, looking back, I mark it 
as the first irrational thought I had once we had reached our destination. (A 14) 

Es verhandelt sich anhand des Tunnel-Turms die Verwirrung gängiger Muster zur Welt
erklärung, die innerhalb der Area X aus den Fugen geraten. Wie Sprachbildung funktio
niert, wird dabei zugleich vorgeführt: als Herstellung von Ähnlichkeitsbeziehungen und 
Einigung auf Definitionen – die hier aber scheitern (vgl. A 36). Dabei lösen sich Sprach
strukturen, wie bei Kafka und Lovecraft, schließlich zunehmend auf, wie Formulierun
gen wie »un-remembering« (A 24) oder »what I can only describe as« (A 32) vor Augen 
führen. Sprache wird zum Thema, reflektiert sich selbst: »[B]ut then she, and we, all rec
ognized the term ›six feet under‹ ghosting through her syntax and a silence settled over 
us.« (A 36) 

Natur und Sprache werden im Inneren des Tunnels eins: »Then, as I stared, the ›vines‹ 
resolved further, and I saw that they were words, in cursive, the letters raised about six 
inches off the wall.« (A 44) Sinngebungsprozesse werden anhand der Inschrift reflektiert: 
»Where lies the strangling fruit became bathed in shadow and in light, as if a battle raged 
for its meaning.« (A 45, Hervorhebung im Original) Die Unterscheidung zwischen »lin
gual meaning« und »physical sample« (A 46) wird hier aufgelöst. Die Erzählerin muss 
sich gegen den Impuls weiterzulesen wehren. Hier zeigt sich das ganze pflanzliche Po
tenzial der Sprache, wie das Bild der fruchtbaren Erde verdeutlicht: »Already those in
itial phrases were infiltrating my mind in unexpected ways, finding fertile ground.« (A 
46) Die Beschreibung der Pflanzen-Wörter legt aber zugleich nahe, dies ganz konkret- 
wörtlich zu verstehen. Die Materialität der Buchstaben identifiziert die Biologin als Pilze 
bzw. Miniatur-Wald – oder Ökosystem (vgl. ebd.). Darin befinden sich auch Lebewesen 
»shaped like tiny hands« (A 47). Die Unwiderstehlichkeit der Narration wird der Erzähle
rin zum Verhängnis: »Someone tricked into thinking that words should be read.« (A 47) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

So kommt sie mit den Sporen in Berührung, die ihren Körper infiltrieren und sie infizie
ren: »I thought I had felt something enter my nose, experienced a pinprick of escalation 
in the smell of rotting honey.« (A 47) Danach richtet sie sich nach ihrem »natural instinct« 
(ebd.) und versucht, ihre Stimme zu kontrollieren (vgl. A 48) und somit ihre Menschlich
keit zu bewahren. Die Anthropologin vermutet ein Tier als Urheber der Worte (A 48). Das 
seltsame Gebäude selbst erscheint tierlich, als die Erzählerin »a kind of panic for a mo
ment, in which the walls suddenly had a fleshy aspect to them, as if we traveled inside of 
the gullet of a beast« (A 51) überfällt. 

Im selben Zug scheitern »entirely rational biological theories« (A 33) als Erklärungs
versuche: 

I found the psychologist’s faith in measurements and her rationalization for the tower’s 
absence from maps oddly … endearing? Perhaps she meant merely to reassure us, but 
I would like to believe she was trying to reassure herself. Her position, to lead and pos
sibly to know more than us, must have been difficult and lonely. (A 35) 

Die Psychologin als Expertin für das Menschliche hält fest an den anthropozentrischen 
Prinzipien der Welterklärung. 

Rationalität und Wahnsinn kehren sich um und offenbaren sich in ihrer Arbitrarität: 
»Without context, clinging to those numbers was a form of madness.« (A 41) Anthropo
zentrismus, »the narcissism of our human gaze« (A 342) gerät so in die Kritik, ebenso wie 
die Ausgangslage wissenschaftlicher Forschung: »[W]e still don’t know what questions to 
ask. Our instruments are useless, our methodology broken, our motivations selfish.« (A 
344) 

Der Versuch, eine Topographie von innen und außen, von Selbst und Umwelt auf
rechtzuerhalten, fällt zunehmend schwer: »[M]y thoughts turned inward. […] Then, after 
a time, the boar faded into the backdrop like all else that we had passed on our way from 
the border, and I was staring into the future again.« (A 33) Wie in Der Bau ist der Eintritt 
zum Turm/Tunnel schwer zu finden, sich an dieser Schwelle zu befinden, bedeutet für 
die Erzählerin die Notwendigkeit, sich ihrer menschlichen Willenskraft zu versichern: 
»It remained unremarkable, inert, in no way ominous … and yet it took an act of will to 
stand there, staring at the entry point.« (A 34) Dem »act of supreme control« (A 44) ge
genüber steht der Kontrollverlust der Biologin und die Übernahme ihrer Impulse beim 
Anblick der Pflanzen-Worte (vgl. ebd.). 

Die architektonische Zuordnung des Turms/Tunnels fällt schwer (vgl. A 15), seine ma
terielle Zusammensetzung ist unklar und schwankt zwischen Kultur und Natur, Zement 
und Muscheln (vgl. A 13). Auch sein Zweck ist nicht bestimmbar (vgl. A 41). Der Hinweis 
auf »local origin but not necessarily local construction« (A 15) legt außerdem die Vermu
tung nahe, der Turm/Tunnel sei aus seiner Umwelt gewachsen und zugleich aus außer
weltlichen Materialien. Diese Implikation springt auch in der Bemerkung der Erzählerin 
mit, sie könne sich den Erbauer der rätselhaften Struktur nicht vorstellen (vgl. A 40). Der 
Tunnel/Turm ist somit ebenfalls ein Hyperobjekt. Die Architektur legt den Vergleich zu 
den rätselhaften Raumfluchten bei Kafka nahe. Sich diese Struktur, die auffallend an den 
Turm in Lovecrafts Outsider erinnert, vorzustellen, ist eine Herausforderung. Das Prin

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 257 

zip der Metaphorik, ihre Bildhaftigkeit als Veranschaulichung, wird damit gestört – auch 
dies in vergleichbarer Manier zu Kafka und Lovecraft. 

Eine ähnliche Funktion der Wahrnehmungsstörung und Sinnbildung erfüllt die Be
schreibung des Leuchtturms: 

We assumed that the structure in question was a lighthouse because the map showed 
a lighthouse at that location and because everyone immediately recognized what 
a lighthouse should look like. In fact, the surveyor and anthropologist had both ex
pressed a kind of relief when they had seen the lighthouse. Its appearance on both the 
map and in reality reassured them, anchored them. Being familiar with its function 
further reassured them. (A 41) 

Auch öffnet er anhand von »a cool draft came from below« (A 13) eine Topographie des 
Unterirdischen. Die Expedition wird dann auch zur (vergeblichen) Suche nach dem Zen
trum (vgl. A 29). Der Turm/Tunnel stellt sich schließlich als lebender Organismus heraus 
(vgl. A 74), widerstrebt also seiner Wahrnehmung als Objekt, sondern rückt als agentisch 
handelndes Wesen ins menschliche Bewusstsein. 

Die Beziehung zwischen Area X und der Welt wird beschrieben als agencement – mit 
vergleichbaren Bildern, wie sie auch Deleuze/Guattari nutzen: 

Think of it as a thorn, perhaps, a long, thick thorn so large it is buried deep in the side 
of the world. Injecting itself into the world. Emanating from this giant thorn is an end
less, perhaps automatic, need to assimilate and to mimic. Assimilator and assimilated 
interact through the catalyst of a script of words, which powers the engine of transfor
mation. Perhaps it is a creature living in perfect symbiosis with a host of other crea
tures. Perhaps it is ›merely‹ a machine. But in either instance, if it has intelligence, that 
intelligence is far different from our own. It creates out of our ecosystem a new world, 
whose processes and aims are utterly alien – one that works through supreme acts of 
mirroring, and by remaining hidden in so many other ways, all without surrendering 
the foundations of its otherness as it becomes what it encounters. (A 341) 

Die Mimikry als Naturprinzip wird hier nicht nur thematisches, sondern auch erzähle
risches Prinzip durch die intertextuelle Annäherung an die Vorgängertexte. 

Die Grenze zur Area X ist für das menschliche Auge unsichtbar und kann nur un
ter Hypnose, also Ausschaltung des Bewusstseins, überwunden werden (vgl. A 20). Die 
Erzählerin beschreibt ihren Aufenthaltsort als »inside the border« (A 22), die Vorberei
tung als »transitional space« (30). Diese selbst erinnert in ihrer Unbeschreiblichkeit an 
die Lovecraft’schen Schilderungen von ungesehener Farbe oder unerhörter Musik: »It 
was hazy, indistinct, and already far behind us – perhaps a gate, perhaps a trick of the 
eye. Just a sudden impression of a fizzing block of light, fast fading.« (A 22) 

Übliche Geräte für die Vermessung von Zeit und Raum, nämlich Uhren und Kompas
se, sind auf der Expedition verboten, dafür erhalten die Wissenschaftlerinnen ein mys
teriöses Gerät, von dem sie nicht wissen, was es misst (vgl. A 9). Auch Karten sind hier 
nicht zuverlässig (vgl. A 13), genauso wenig wie zeitgenössische Kommunikations- oder 
Dokumentationsmedien (vgl. A 15). Dabei wird, wie bei Lovecraft, der Aufzeichnungs
modus im Feldforschungstagebuch klar und detailreich benannt (vgl. A 16), der Roman 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

erlangt somit Bericht-Struktur und legt seinen eigenen Status offen. Die Erzählerin be
nennt aber direkt selbst die Unmöglichkeit eines objektiven Berichts: »Nothing that lived 
and breathed was truly objective.« (A 16) Auch hier wird, vergleichbar zu Kafka und Love
craft, wissenschaftliche Sprache übernommen und zugleich ironisiert: »[A]ny preformed 
theories would affect my analysis of the evidence as we encountered it.« (A 24) Die Dis
kussion zwischen den Expeditionsteilnehmerinnen parodiert Forschungsdiskussionen 
und die ihnen inhärenten Vorurteile (vgl. z.B. A 25–27). Die Wissenschaftlerinnen beob
achten sich schließlich auch selbst und gegenseitig (vgl. A 28), die Erzählung wird somit 
auch zu einer Expedition ins Menschliche. 

Die Erzählung macht sich Prolepsen zunutze, um Spannung zu erzeugen (vgl. A 17). 
Wie in den Lovecraft’schen Redeflüssen bricht die Sprache aus der Protagonistin hervor: 
»All of my thoughts came spilling out of my mouth, some final discharge from the state 
that had overtaken me above.« (A 43) Dies geschieht aus der Angst vor der Stille und davor, 
dass »something might appear in the spaces between our words if we were not careful« 
(ebd.). Es zeigt sich hier die Furcht vor eben jenen Zwischenräumen von Zivilisation und 
Kultur, in die das Nichtmenschliche eindringen und sie damit zu Fall bringen kann. 

An Lovecraft erinnert auch der Fund von Überbleibseln menschlicher Zivilisation in 
der nun von der Natur beherrschten Zone, die Beunruhigung auslöst (vgl. A 11). Ebenso 
kündigt sich hier ein Grauen durch unerklärliche Geräusche an, die personifiziert und 
anthropomorphisiert als »low, powerful moaning« (A 12) beschrieben werden. Vermutet 
als Grund werden »natural causes« (A 29). In diesem seltsamen Ökosystem fließen Men
sch und Umwelt zusammen: »This water was so dark we could see our faces in it, and it 
never stirred, set like glass, reflecting the beards of gray moss that smothered the cypress 
trees.« (Ebd.) 

Beim Betreten des Ökosystems werden die Wissenschaftlerinnen anonym und lassen 
ihre Identität zurück, als würden sie gänzlich Teil ihrer neuen Umwelt: »Names belonged 
to where we had come from, not to who we were while embedded in Area X.« (A 18) Üb
rig bleibt nur die Beschreibung anhand ihrer Funktion in der Expedition – ein Verweis 
auf den ihr zugrunde liegenden Versuch menschlicher Beherrschung des nichtmensch
lichen Gebiets. Das Persönliche, das eigentlich verbannt sein soll, bricht jedoch immer 
wieder in die Erzählung hinein und verleiht dem vermeintlich wissenschaftlichen Be
richt literarische Qualität.161 

Dabei liegt eine besondere Emphase auf der verkörperten Empfindung dieses Phä
nomens: »The effect of this cannot be understood without being there. The beauty of it 
cannot be understood, either, and when you see beauty in desolation it changes some
thing inside you. Desolation tries to colonize you.« (A 12) Der Verweis auf den Kolonia
lismus dient hier zugleich der Öffnung der ökologischen Thematik in eine politische Di
mension. 

Zugleich wird diese Erfahrung mit Krankheit verglichen: »This presence manifes
ted like a low-grade fever, pressing down on all of us.« (A 18) Oder sie wird gar ganz 

161 Die Form des Berichts und die Thematik der abgeschlossenen Region und des isolierten Menschen 
erinnert auch an die Proto-Klimafiktion Die Wand von Marlen Haushofer. Zu Modellierungen von 
Tierwerden und Pflanzendenken im Zusammenhang mit Gender-Fragen bei Haushofer erfolgt an 
späterer Stelle in diesem Kapitel ein kurzer Exkurs. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 259 

unbeschreiblich: »An emotion that I could not quite identify surged through me, and for 
a moment I saw dark spots in my field of vision.« (A 39) Die Betonung von Emotionalität 
und Angst untergräbt gängige heroische Narrative von Expeditionen – wie bei Lovecraft. 
Die Erzählerin entwickelt durch die Infektion mit den Sporen eine »brightness« (A 151) 
– eine auffällige Ähnlichkeit zum Leuchten, das die Vegetation und schließlich auch die 
Gardners in Colour befällt.162 Bei ihren Untersuchungen entdeckt die Biologin, dass die 
Tierzellen, die sie gesammelt hat, in Wahrheit »modified human cells« (A 283) sind, wie 
es auch in Mountains zentrales Handlungselement ist. Sie bekommt dabei das Gefühl, 
»that the very act of observation changed everything« (ebd.) – ihre Position in der Ver
suchsanordnung wird also wieder markiert und betont. 

Die unerklärliche räumliche Erscheinung des Turms/Tunnels gibt der Erzählerin »a 
twinned sensation of vertigo and a fascination with structure. I could not tell which part 
I craved and which I feared, and I kept seeing the inside of nautilus shells and other nat
urally occurring patterns balanced against a sudden leap off a cliff into the unknown.« (A 
27) So wird die Nähe der Form zu natürlichen Mustern etabliert, die ihre Vorstellbarkeit 
plausibilisieren. 

Das Monster-Motiv ist auch in Annihilation von Bedeutung (vgl. A 17), ebenso wie das 
der Angst (vgl. A 34). Hinter der rätselhaften Schrift vermutet die Erzählerin ein intentio
nal handelndes Ungeheuer, das sie »Crawler« nennt (vgl. A 52). Diese Bezeichnung spielt 
mit eben den Assoziationen des Tierlich-Krabbelnden, die sich auch Kafka und Lovecraft 
zunutze machen. Zugleich wird die Nähe zum »scrawl« (A 91), dem Gekrakel, nahegelegt. 
Die Worte an der Wand erscheinen als genuin tierliches Schreiben. 

In einem Tidentümpel entdeckt die Biologin ein Cthulhu-ähnliches Monster, eine 

species of colossal starfish, six-armed, larger than a saucepan, that bled a dark gold 
color into the still water as if it were on fire. Most of us professionals eschewed its 
scientific name for the more apt ›destroyer of worlds.‹ It was covered in thick spines, 
and along the edges I could just see, fringed with emerald green, the most delicate of 
transparent cilia, thousands of them, propelling it along upon its appointed route as it 
searched for its prey: other, lesser starfish. […] But the longer I stared at it, the less com

prehensible the creature became. The more it became something alien to me, the more 
I had a sense that I knew nothing at all – about nature, about ecosystems. There was 
something about my mood and its dark glow that eclipsed sense, that made me see 
this creature, which had indeed been assigned a place in the taxonomy – catalogued, 
studied, and described – irreducible down to any of that. And if I kept looking, I knew 
that ultimately I would have to admit I knew less than nothing about myself as well, 
whether that was a lie or the truth. (A 312) 

162 Lee Rozelle bemerkt: »VanderMeer replicates and inverts the Gothic of […] Lovecraft’s ›The Colour 
Out of Space‹ to create a haunted ecosystem that is terrible because it is pristine.« (Rozelle, Lee: 
»Genre Tentacular. Area X and the Southern Neogothic«. Surreal Entanglements. Essays on Jeff Van
derMeer’s Fiction. Hg. von Louise Economides und Laura Shackelford. Routledge, 2021. S. 213, Her
vorhebung im Original) Dem würde ich nicht ganz zustimmen – ist das Ökosystem in Colour doch 
gerade nicht wegen seiner Unberührtheit unheimlich, sondern wegen seiner Veränderung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die Anknüpfung an das reale Naturphänomen bindet die Erzählung zurück an die mate
rielle Welt. Nach der Begegnung verliert die Erzählerin ihre Orientierung in der sie um
gebenden Umwelt: »I could not tell where the sky met the sea, whether I faced the water 
or the shore.« (A 313) Ihre Wahrnehmung des Crawlers ist synästhetisch und übersteigt 
zugleich alle Sinne: 

The sound that came to me now was like a crescendo of ice or ice crystals shattering 
to form an unearthly noise that I had mistaken earlier for buzzing, and which began 
to take on an intense melody and rhythm that filled my brain. Vaguely, from some far- 
off place, I realized that the words on the wall were being infused with sound as well, 
but that I had not had the capacity to hear it before. The vibration had a texture and 
a weight, and with it came a burning smell, as of late fall leaves or like some vast and 
distant engine close to overheating. The taste on my tongue was like brine set ablaze. 
No words can … no photographs could … (A 315) 

Auch die weitere Beschreibung erinnert an die der Lovecraft’schen Monster: 

As I adjusted to the light, the Crawler kept changing at a lightning pace, as if to mock 
my ability to comprehend it. It was a figure within a series of refracted panes of glass. It 
was a series of layers in the shape of an archway. It was a great sluglike monster ringed 
by satellites of even odder creatures. It was a glistening star. My eyes kept glancing off 
of it as if an optic nerve was not enough. […] It seemed now more like a kind of obstacle 
or wall or thick closed door blocking the stairs. Not a wall of light – gold, blue, green, 
existing in some other spectrum – but a wall of flesh that resembled light, with sharp, 
curving elements within it and textures like ice when it has frozen from flowing water. 
An impression of living things lazily floating in the air around it like soft tadpoles, but 
at the limits of my vision so I could not tell if this was akin to those floating dark motes 
that are tricks of the eye, that do not exist. (A 315–316) 

Es ist eine Kreatur im Werden, die nicht fixiert wahrgenommen werden kann, weil die 
menschlichen Sinne dazu nicht ausreichen (vgl. A 318). Auch Dokumentationsapparate 
und Sprache werden unzulänglich im Angesicht dieses »most beautiful, […] most terrible 
thing« (A 319): »What inadequate recording equipment I had brought with me and what 
an inadequate name I had chosen for it.« (Ebd.) Im selben Zug lösen sich Kategorien von 
Raum und Zeit auf (vgl. A 318f.), die Protagonistin befindet sich gefangen »at the thres
hold« (A 319), in einer Schwellensituation. Versöhnlichkeit liegt aber in der Erkenntnis 
des Crawlers als lebenden Organismus, als gleichgestellten Teil der natürlichen Umwelt: 

A complex, unique, intricate, awe-inspiring, dangerous organism. It might be inexpli
cable. It might be beyond the limits of my senses to capture – or my science or my intel
lect – but I still believed I was in the presence of some kind of living creature, one that 
practiced mimicry using my own thoughts. For even then, I believed that it might be 
pulling these different impressions of itself from my mind and projecting them back 
at me, as a form of camouflage. To thwart the biologist in me, to frustrate the logic left 
in me. (A 320) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 261 

Dann ändert sich auch die Wahrnehmungs- und damit Leserichtung: »Apparently, I was 
recognizable to the Crawler now. Apparently, I was words it could understand, unlike 
the anthropologist.« (A 325) So wird wiederum die Derrida’sche Szene der Beobachtung 
durch das Tier aufgerufen – hier möglicherweise bewusst. 

Die Beunruhigung angesichts der Natur liest sich dann auch als Allegorie für Klima- 
Angst: »[W]e might now be living in a kind of nightmare.« (A 54) Dies wird aus der um
gekehrten Perspektive der Area X thematisiert, wenn auch nicht direkt: 

The air was so clean, so fresh, while the world back beyond the border was what it had 
always been during the modern era: dirty, tired, imperfect, winding down, at war with 
itself. Back there, I had always felt as if my work amounted to a futile attempt to save 
us from who we are. (A 56) 

Economides/Shackelford argumentieren einleuchtend, dass VanderMeer die Erfahrung 
von Klimakrise und Klimaangst literarisch nachvollzieht: »Rather than deliberately dis
torting the real, VanderMeer’s fiction suggests that ontological reality in the 21st cen
tury is always already surreal.«163 Der Vergleich zu Kafka und Lovecraft zeigt aber auch, 
dass dies nicht nur eine Erscheinung des 21. Jahrhunderts ist – sondern mit jeglichen 
großen Paradigmenwechseln von Ordnungskategorien, Sinngebungsmustern und Welt
erklärungsmodellen einhergeht, von denen die Klimakrise sicherlich eines der neuesten 
und radikalsten ist. Zugleich wird dadurch auch deutlich, dass das Bewusstsein für die 
mögliche Gefahr durch klimatische Veränderungen schon lange vorhanden ist und Ängs
te auslöst, die literarisch aufgefangen werden. Was sich jedoch ändert, ist das Bewusst
sein für die menschliche agency bei diesen Vorgängen – die bei Kafka und Lovecraft noch 
nicht mitgedacht werden kann. 

In seiner Lesart von Annihilation betont Faassen VanderMeers Rezeption von New 
Materialism und OOO, die sich wiederum auf Lovecraft bezieht164 – und auf Kafka, wie 
ich ergänzend hinzufügen möchte. Er kritisiert im Anschluss an Boysen die »human- 
centred concerns in nonhuman theory’s engagement with the weird«165, die »do not con
stitute a constructive ethical reaction to climate change«166. Dem lässt sich zum einen 
entgegnen, dass Reaktionen auf den Klimawandel zwangsläufig immer anthropozen
trisch sind, zielen sie doch vorrangig auf ein Überleben der menschlichen Spezies ab. 
Zum anderen habe ich in der Analyse gezeigt, dass sich sowohl in der Theorie als auch der 
ihr zugrunde liegenden Literatur zahlreiche Ansätze für angemessene Antworten auf die 
Klimakrise finden – gerade durch Kombination wissenschaftlicher und soziologischer 
Aspekte. 

Somit erscheint Faassens Thesen, dass »[t]he attempts made in recent years to re
cover the concept of the ›weird‹ to denote a wholesome potential for attunement to the 
nonhuman do not find a basis in the weird literary tradition«167 und dass »both old and 

163 Vgl. Economides/Shackelford: »Introduction. Weird Ecology: VanderMeer’s Anthropocene Fic
tion«. S. 4. 

164 Vgl. Faassen: »Cthulhu Calling«. S. 260f. 
165 Ebd. S. 263. 
166 Ebd. 
167 Ebd. S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

new weird fiction revolve around the problem of human consciousness, and neither opt 
out of it by resorting to a convenient fantasy of ›radical empathy‹«168, nicht haltbar – erst 
recht, wenn man, wie mir naheliegend erscheint, Kafka mit unter die Weird Fiction zählt. 
Der Anteil an Empathie mit dem Nichtmenschlichen ist dort, wie gezeigt, noch höher als 
bei Lovecraft. Faassen fährt fort: 

The weird mode only thrives in the interstices of mind and thing, and by its very nature 
confronts us with the workings of our anthropocentric imagination. Attempting to rise 
above anthropocentrism means papering over the interstices, by which anthropocen
trism is not overcome but merely goes unacknowledged.169 

Auch das lässt sich mit der hier festgestellten Wichtigkeit einer betonten Beobachtungs
position in sowohl den literarischen Texten als auch in den theoretischen Ansätzen wi
derlegen. 

Es zeigt sich im Zusammenlaufen der von Kafka und Lovecraft angewandten lite
rarischen Verfahren hier also noch einmal ihre Vergleichbarkeit – und ihre Fruchtbar
keit für ökologisch interessierte Vorhaben. Ähnliche Mittel, deren intertextuelle Bezüg
lichkeit mit hoher Referentialität, Kommunikativität, Strukturalität und Dialogizität an
hand der Dichte, Häufigkeit und Anzahl der Verweise wie gezeigt stark angenommen 
werden kann, dient hier der Imagination eines unvorstellbaren, dynamischen Ökosys
tems, in dem der Mensch nicht willkommen ist. Es ist derweil nicht zu weit hergeholt 
zu vermuten, dass die Texte von Kafka und Lovecraft VanderMeer Inspiration geliefert 
haben: Die von ihm herausgegebene Anthologie The Weird enthält Texte beider Autoren. 

In einem Blog-Beitrag in der Weird Fiction Review leugnet VanderMeer selbst, dass 
Lovecraft Einfluss auf ihn gehabt habe – vielmehr hätten die Geschichten ihn gelang
weilt.170 Dies scheint angesichts der aufgezeigten offensichtlichen thematischen und 
formalen Ähnlichkeiten aber reichlich vereinfacht – so richtig und nachvollziehbar die 
inhaltliche Distanzierung von Lovecraft auch ist. Statt, wie auch im Fall von Haraway, 
diese Einflüsse schlichtweg zu verleugnen, erscheint es wesentlich lohnenswerter, ge
nauer in den Blick zu nehmen, welche Elemente von Lovecraft bleiben – und welche 
gefährlichen Tendenzen ihnen inhärent sind. VanderMeer selbst schreibt: 

The point isn’t to reject Lovecraft, but to see Lovecraft with clear eyes and to acknowl
edge that weird fiction should not and simply cannot begin and end with one vision, 
created by a man who passed away in 1937. […] This isn’t to say that Lovecraft hasn’t 
influenced many non-Anglo writers, or that this influence is a bad thing, but, again, 
that worshipping at the altar provided by Lovecraftianism can rob us of the ability to 
appreciate other approaches to story and to character.171 

168 Ebd. 
169 Ebd. S. 273f. 
170 Vgl. VanderMeer, Jeff: »Moving Past Lovecraft«. Weird Fiction Review. 1. September 2012. https://w 

eirdfictionreview.com/2012/09/moving-past-lovecraft/. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. O.P. 
171 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://weirdfictionreview.com/2012/09/moving-past-lovecraft/
https://weirdfictionreview.com/2012/09/moving-past-lovecraft/
https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://weirdfictionreview.com/2012/09/moving-past-lovecraft/
https://weirdfictionreview.com/2012/09/moving-past-lovecraft/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 263 

Die Ablehnung von Lovecraft als Primärquelle schließt zudem nicht den Einfluss über 
Umwege aus. VanderMeer nutzt die Metapher der Kartographie, um die aktuelle Weird 
Fiction in ihrem Verhältnis zu Lovecraft zu beschreiben: 

Maps of the world, maps of literature, are not unbiased creations. A map can tell you 
what the map’s creator valued and did not value. A map can also serve to tell a story 
in one particular way. […] Our maps are always in the process of being rewritten, and 
we do not always know our course, or what we may discover in the process of the map

ping…and that’s how it should be.172 

Dieses Kapitel soll eben aufzeigen, in welche Richtung die von Kafka und Lovecraft aus
gehenden unterirdischen Wege führen – und welche neuen Räume sie erschließen. Es 
erscheint aus literaturwissenschaftlicher Sicht dabei jedoch unerlässlich, auch die text
lichen Wurzeln im Blick zu haben, um einschätzen zu können, zu welchen (auch über
raschenden) rhizomatischen Austrieben sie in der Lage sind. Dies soll natürlich keine 
positive Umdeutung von rassistischem Gedankengut bedeuten – aber aufzeigen, welche 
Eigenmacht Gedanken zu Natur und Umwelt haben. 

Lee Rozelle argumentiert, dass »VanderMeer’s Neogothic moves beyond ecosickness 
and Lovecraftian eugenics into speculations of tentacular healing«173. Aus dem monströ
sen Motiv der Tentakeln wird, ähnlich wie bei Haraway, durch seine Umkehrung also ein 
Denkpotenzial für ökologischen Einklang – möglich wird dies eben durch die Naturbe
züglichkeit. 

Sicherlich nicht zufällig dient das Tentakel/Oktopus-Motiv etwa Luca Kieser im für 
den Deutschen Buchpreis nominierten Roman Weil da war etwas im Wasser (2023) oder 
Ray Nayler in The Mountain in the Sea (2022) zur Erkundung nichtmenschlicher Welten. 
Auch Dirk Rossmann nutzt es in Der Zorn des Oktopus (2021) zur Veranschaulichung der 
Klimakrise. Das Motiv der beunruhigenden, natürlichen Vielheit zeigt sich etwa in Frank 
Schätzings Öko-Thriller Der Schwarm (2004). Der New Materialism hält auch Einfluss in 
die aktuelle deutsche Literatur. Die Bezüglichkeit auf Kafka zeigt sich dabei, zum Bei
spiel bei Dalibor Markovics Pappel aus dem Jahr 2021, als produktiv für die Schnittstelle 
von ökologischen und politischen Fragestellungen. Ähnlich verfährt der Roman Miakro 
von Georg Klein (2018). Das von Kafka und Lovecraft maßgeblich mitgeprägte Genre des 
Öko-Horrors nimmt das Erleben (von Phänomenen) in der Klimakrise vorweg – das in 
literarischen Werken wie Ehrlichs explizit wird. Zugleich zeigt es dabei aber auch Ge
genentwürfe als Auswege aus der Krisenlage auf, die ein verbessertes Mensch-Umwelt- 
Verhältnis denkbar und umsetzbar machen könnten. 

Überraschenderweise werden die Konzepte von Tierwerden und Pflanzendenken ge
rade auch in Bezug auf den Gender-Aspekt produktiv, der in der bisherigen Analyse aus
gespart worden ist, weil er in den untersuchten Texten eine eher untergeordnete Rolle 
spielt. Meine These ist, dass dieser in neuerer ökologisch orientierter Literatur in sei
ner Verbindung zu Fragen von Natur und Umwelt an Wichtigkeit gewinnt. Dies schließt 
an die oben vorgenommenen Überlegungen zum ›Frauwerden‹ an. Rosi Braidotti etwa 

172 Ebd. 
173 Rozelle: »Genre Tentacular«. S. 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

nutzt Deleuzes und Guattaris Konzept des rhizomatischen Denkens als Grundlage für 
ihre Theorie der nomadischen Subjekte.174 Dieses ist laut ihr »a form of political resis
tance to hegemonic and exclusionary views of subjectivity«175. Sie argumentiert, dass 
»Deleuze’s concerns are both echoed and redesigned politically by contemporary fem
inist theory«176. Im Einklang mit den hier vorgestellten Analyse-Ergebnissen erweisen 
sich die Konzepte der Rhizomatik also als durchaus produktiv für feministische und que
ere Denkrichtungen. 

Marlen Haushofers Die Wand (1963) etwa erzählt von einer in der Natur gefangenen 
Protagonistin, die dort im Einklang mit den Tieren zugleich eine Befreiung von den 
Zwängen des menschlichen Lebens erfährt. Immer wieder klingen dabei die Angst 
vor der irreparablen Veränderbarkeit der Natur einerseits sowie die Vorstellung einer 
dezidiert weiblichen Naturbeobachtung und -interaktion andererseits an. Auslöser 
und Antrieb der Entwicklung der namenlosen Ich-Erzählerin ist das Schreiben ihres 
›Berichts‹. Was sie eigentlich davor bewahren soll, das Menschsein zu verlernen, wird 
zu einem Modus der Annäherung an ihre Umwelt. Zunächst ist das Tierwerden hier 
noch Unmöglichkeit: »Nicht dass ich fürchtete, ein Tier zu werden, das wäre nicht sehr 
schlimm, aber ein Mensch kann niemals ein Tier werden, er stürzt am Tier vorüber in 
einen Abgrund. […] Ich werde alles tun, um dieser Verwandlung zu entgehen.«177 Später 
dann nimmt im Schreiben das Pflanzendenken überhand, das zugleich ermöglicht, 
die Existenz als »Außenseiter«178, als »ein einzelnes, abgesondertes Ich […], ein klei
nes, blindes eigensinniges, Leben«179 abzulegen und sich »in die große Gemeinschaft 
[einzufügen]«180: 

Manchmal verwirren sich meine Gedanken, und es ist, als fange der Wald an, in mir 
Wurzeln zu schlagen und mit meinem Hirn seine alten, ewigen Gedanken zu denken. 
Und der Wald will nicht, dass die Menschen zurückkommen. Damals, im zweiten Som

mer, war es mit mir noch nicht so weit gekommen. Die Grenzen waren noch streng 
gezogen. Es fällt mir schwer, beim Schreiben mein früheres und mein neues Ich aus
einanderzuhalten, mein neues Ich, von dem ich nicht sicher bin, dass es nicht langsam 
von einem größeren Wir aufgesogen wird. Aber schon damals bahnte die Verwandlung 
sich an.181 

Der mit dem Deutschen Buchpreis 2022 prämierte Roman Blutbuch des:der nichtbinä
ren Autor:in Kim de l’Horizon macht sich die Schreibhaltungen von Tierwerden und 
Pflanzendenken zunutze, um Themen wie Queerness und Geschlechter-Nonbinarität 
zu verhandeln. Tierverwandlungen, die zugleich Sprachverwandlungen sind (vgl. BB 

174 Vgl. Braidotti, Rosi: Nomadic Subjects. Embodiment and Sexual Difference in Contemporary Feminist The
ory. Columbia University Press, 1994. S. 76. 

175 Ebd. S. 23. 
176 Ebd. S. 102. 
177 Haushofer, Marlen: Die Wand. Die gesammelten Romane und Erzählungen. Band 3. Hg. von Daniela 

Strigl. Claassen, 2023 [1963]. S. 55f. 
178 Ebd. S. 202. 
179 Ebd. S. 203. 
180 Ebd. 
181 Ebd. S. 202f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 265 

133), Frau- und Pflanzewerden hängen hier eng zusammen (vgl. BB 105). Die genderlose 
Existenz als Kind wird gleichgesetzt mit dem Pflanzendasein (vgl. BB 228). Der Titel 
unterstützt durch die Homonymie die Gleichsetzung von Literatur (Blutbuch) und 
Natur (Blutbuche) – die aber durch das fehlende E zugleich eine Verstümmelung der 
Natur beim Eintritt in die Sprache andeutet. 

Auch der Gedanke eines Cthulucene klingt hier mit Verweisen aus »Tintententakel« 
(BB 126) und expliziter Erwähnung (vgl. BB 262) an. Die Agentenhaftigkeit von Natur und 
Text sowie deren Darstellbarkeit gleichermaßen sind dabei explizite Themen: 

Wie sehen Texte aus, wenn ich ebenso Teil der Welt bin wie die Texte, wenn ich keinen 
Punkt ausserhalb von Text und Welt habe, aus dem ich, alles überblicken könnend, sie 
durchleuchte? Ich glaube nicht an die Menschen als souveräne Agent*innen. Ich glau
be daran, dass alle Materien ihre eigene Wirksamkeiten haben, dass Geschichte und 
Themen und Materien ebenso wie Sprachen und Medien immer auch ein Wörtchen 
mitzureden haben. (BB 155) 

Dies geht einher mit Reflektionen zur Fragmentarität von Texten, die der Text selbst 
durch die Fragmentarisierung mit Fußnoten (vgl. BB 153f.) zusätzlich formal abbildet, 
oder zur konkreten Schreibsituation (vgl. BB 279). Es entwickelt sich dadurch ein rhizo
matisches Erzählen, ein Erzählen als »Gewebe« (BB 248): 

Ich strebe keinen Punkt an, der einen Satz abschliesst, sondern ein Semikolon, das sagt: 
›Hier ist eine Grenze, aber es geht weiter‹, das den Satz weiterfliessen und doch zwi
schen seinen zwei Zeichen eine leere Stelle lässt; ich möchte diese schmale Spirale, auf 
der ich mich um das Loch im Zentrum bewege, weiterführen. […] Wir müssen Netze 
knüpfen, die uns in der Welt halten; in dieser, in eurer und in jenen, die noch möglich 
sein können. (ebd., vgl. auch BB 245 bzw. »The circle I wanted to draw is more of a spiral. 
The ending line misses the starting line.«, BB 297) 

Dies geschieht keineswegs zufällig: De l’Horizons Roman ist massiv theoretisch unter
füttert, so zitiert der:die Autor:in etwa Rosi Braidotti: »Das Frau-/Tier-/Insektwerden ist 
ein Affekt, der fließt, wie das Schreiben, es ist eine Komposition, ein Ort, der zusammen 
mit dem anderen konstruiert werden muss, d.h. in der Begegnung mit dem andern.« 
(BB 67). Ebenso zitiert werden Deleuze/Guattari (vgl. BB 7), denen de l’Horizon »pour 
devenir ma band de loups« (BB 303), genauso wie Donna Haraway »for them fabulous 
fabulations« (ebd., vgl. BB 67) dankt. 

Die Binarität und Hierarchisierung der Geschlechter erweist sich hier als eng ver
bunden mit Praktiken der Naturbeherrschung: 

Ich sehe die pure, gesamte Männlichkeit dieser Welt, die immer so tut, als wäre sie nur 
ein Körper, die immer so tut, als würde sie nur die Realität dieses einen Körpers for
men und nicht ständig alle Realitäten, auch die der Haarlosen, Pfotigen, Schuppigen, 
Schleimigen, Einzelligen. (BB 210) 

Das Tierwerden erweitert sich dann zu einem dialektischen Umwelt-Werden, einer sym
biotischen Ko-Existenz mit aller Materie, das utopische Denkmöglichkeiten eröffnet 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

und der sprachlichen Auflösung entspringt (vgl. BB 298). So ergeben sich Ausdruck
möglichkeiten für das Queere: »Maybe this is, what is inherently queer about autofiction: 
to start writing from a reality that repeats the fiction that we don’t exist.« (BB 270) Ein 
objektorientierter Zugriff zeigt sich hier also als keineswegs unpolitisch. 

So werden dann gerade in der Literatur die vollen Potenziale von Tierwerden und 
Pflanzendenken sichtbar, die gerade heute im Angesicht dringlicher ökologischer Frage
stellungen wie dem Klimawandel noch größer sind. So lässt sich dann auch die Gender- 
Komponente inkorporieren, die den Texten Kafkas und Lovecrafts noch fremd ist. 

Gerade als Schreibhaltung erweisen sich Tierwerden und Pflanzendenken als pro
duktiv – die Frage nach ihrem mimetischen Gehalt wird somit irrelevant. Denn das 
Tierwerden führt immer auch seine eigene Unmöglichkeit vor. Zeigt es das Tierliche 
als menschlich konstruiert, so führt es auch vor, dass ein Weg zurück als Befreiungsakt 
unmöglich ist – wie etwa am Beispiel von Rotpeter und Gregor Samsa, deren Umgebung 
ihre Rückkehr ins Tiersein verhindert. Bei Lovecraft ist der Gedanke an die Devolution 
mit Angst aufgeladen und wird stets von den herrschenden Institutionen aufgehalten – 
die Sprache fällt auf den Tierlaut zurück und wird unverständlich, in seiner Vollendung 
scheitert das Werden. Das Tierwerden ist damit zwangsläufig Schreibkonzept, denn 
nur in der Sprache wird die Gleichzeitigkeit von Aufzeigen der Perspektive und ihrer 
Negation möglich. Gerade das wichtigste Distinktionsmerkmal der Menschen als Homo 
Narrans wird auf diese Weise genutzt und untergraben. Ähnlich verhält es sich mit 
dem Pflanzendenken – das aber eine zusätzliche Dimension in sich trägt, nämlich die 
der Ähnlichkeit von pflanzlichen und sprachlichen Strukturen. Dies möchte ich im 
folgenden Kapitel weiter ausführen. 

6.2.2 Storied Matter: Vom Poststrukturalismus in den Ecocriticism, 
von der Literatur in die Theorie 

Es wäre möglich, bei diesen Erkenntnissen stehen zu bleiben und so einen gedanklichen 
Einfluss skizziert zu haben, der von Lovecrafts und Kafkas Literatur zu Deleuzes und 
Guattaris Philosophie und in spätere, angloamerikanische Ecocriticism-Theorie wie et
wa die von Graham Harman und Jane Bennett und von dort weiter in die neuere Climate 
Fiction führt. Es lässt sich jedoch auch noch ein weiterer Schritt vollziehen, der die Ver
wurzelung meiner Argumentation im Ecocriticism nutzt, um eine weitere Ebene hinzu
zufügen, die die materielle Natur als Akteur mit einbezieht und die Eignung von Litera
tur für ökologisches Denken hervorhebt. 

Interessant werden Tierwerden und Pflanzendenken meiner Meinung nach beson
ders dann, wenn man verbindende Glieder zwischen Poststrukturalismus, OOO und 
ökologischen Denkrichtungen in den Blick nimmt – insbesondere aus einer literatur
wissenschaftlichen Perspektive mit Blick auf ihre metaliterarischen Aussagen. Dafür ist 
meiner Meinung nach die poststrukturalistische Basis von Deleuzes und Guattaris Rhi
zom-Konzept besonders fruchtbar, eben weil sie ihren oben analysierten literarischen 
Bezugsrahmen mitdenkt und zum Teil der Konzeptionalisierung erhebt. 

In der Forschung ist die Frage nach dem diskursiven Potenzial von poststrukturalis
tischen Theorien auf verschiedene Arten behandelt worden. Gabriel Kuhn weist auf das 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 267 

aktivistische Potenzial des Poststrukturalismus182 und somit das politische Potenzial des 
Minoritär-Werdens183 als Konzept hin: »Alle revolutionären Prozesse sind Prozesse des 
Werdens und alles Werden ist revolutionär. Das Schaffen anderer Lebensformen als der 
herrschenden ist untrennbar mit dem Werden verbunden.«184 

Dieses Kapitel soll mithilfe von Serenella Iovinos und Serpil Oppermans Begriff der 
Storied Matter auf das Verhältnis von Literatur, Poststrukturalismus und Environmental 
Studies eingehen, um gedankliche Übergänge und Überschneidungen dazwischen zu 
fassen. Dabei möchte ich zeigen, dass zwischen dem poststrukturalistischen und dem 
ökokritischen Textbegriff eine auffällige Ähnlichkeit besteht – und die beiden Strömun
gen daher keineswegs widersprüchlich, sondern die eine die notwendige Voraussetzung 
der anderen ist. Diesen Verästelungen nachzugehen, gibt Aufschluss über das Wirken 
von sowohl Natur als auch Literatur – und ihren Gemeinsamkeiten. 

Iovino und Oppermann definieren ihr Konzept eines materiellen Ecocriticism fol
gendermaßen: »The conceptual argument of Material Ecocriticism is simple in its outlines: 
the world’s material phenomena are knots in a vast network of agencies, which can be 
›read‹ and interpreted as forming narratives, stories. […] All matter, in other words, is a 
›storied matter.‹«185 Sie verstehen agency als »a pervasive and inbuilt property of matter, 
as part and parcel of its generative dynamism«186 und somit »reality […] as an intertwined 
flux of material and discursive forces, rather than as complex of hierarchically organized 
individual players«187. So seien Natur und Kultur nicht einander gegenüberstehende Ein
heiten, sondern mesh bzw. natureculture.188 Dies stimmt mit den Erkenntnissen aus der 
Textanalyse überein, die sich in den vorhergehenden Kapiteln ergeben haben. 

Diese Auffassung von Materie als Text und Text als Materie hängt laut Iovino/ 
Oppermann eng zusammen mit generellen Fragen einer nicht-anthropozentrischen 
Weltwahrnehmung: 

What lies behind the nodes of the ecological crisis – pollution, mass extinctions, 
poverty, enslavement of humans and animals, and many other forms of oppression – 
are tangles of natures and cultures that can be unraveled only by interpreting them as 
narratives about the way humans and their agentic partners intersect in the making 
of the world.189 

Literatur sei folglich mehr als relevant für den Ecocriticism: »If ecocriticism has a 
grounding assumption at its origin, it is the tight connection between literature and 

182 Vgl. Kuhn, Gabriel: Tier-Werden, Schwarz-Werden, Frau-Werden. Eine Einführung in die politische Philo
sophie des Poststrukturalismus. Unrast, 2005. S. 21. 

183 Vgl. ebd. S. 178 
184 Ebd. S. 183. 
185 Iovino, Serenella/Oppermann, Serpil: »Introduction. Stories Come to Matter«. Material Ecocriticism. 

Hg. von Serenella Iovino und Serpil Oppermann. Indiana University Press, 2014. S. 1. 
186 Ebd. S. 3. 
187 Ebd. 
188 Vgl. ebd. S. 5. 
189 Ebd. S. 5f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

the natural-cultural dynamics of the world.«190 Auch in Kongruenz mit der hier vorge
nommenen Analyse beschreiben Iovino/Opperman menschliche und nichtmenschliche 
Körper als das Dazwischen von diskursiven Kräften und somit als Beispiele für Materie 
als Text.191 

Sie trainiere einen anderen Blick auf die Welt: 

Material ecocriticism, in this broad framework, is the study of the way material forms – 
bodies, things, elements, toxic substances, chemicals, organic and inorganic matter, 
landscapes, and biological entities – intra-act with each other and with the human di
mension, producing configurations of meanings and discourses that we can interpret 
as stories. […] We need to read through all these stories if we want to encourage new 
visions that have less harmful effects on the world of bodily natures. This form of ›ma

terial narrativity‹ also leads to a different and less human-centered idea of literature.192 

Serpil Oppermann weist im selben Band auf die Zusammenhänge zwischen Postmoder
nismus und Material Ecocriticism hin193 – und daraus, dass ersterer keineswegs das Dis
kursive dem Materiellen vorziehe.194 Sie argumentiert, dass »there are no boundaries 
between human semiotic processes, knowledge practices, and the very material world 
itself«195. Auch sie nutzt das Bild des Rhizoms für ihr Konzept von narrative agency: »Like 
entangled rhizomes, narrative agencies are coemergent and ontologically hybrid form 
of expressions, ensembles of many elements.«196 Diese offenbare »the world’s dynamic 
performativity«197. Daraus ergibt sich ihrer Meinung nach ein Potenzial für eine neue 
Epistemologie: 

Material ecocriticism is mainly concerned with amending artificially naturalized sys
tems of meaning that precipitated anthropocentric epistemologies. Discovering now 
how the world’s stories convey meanings and how the communication of bacteria or 
photons, among many other examples, would be helpful in rewriting our own narra
tives and reinterpreting the world itself in ways that can transform our discursive for
mations opens up multiple intersections between the processes of materiality and dis
cursive practices that shape social ideas, cultural artifacts, artworks, literature, ethics, 
and epistemology. This is worth striving for, because narratives and discourses have the 
power to change the world.198 

190 Ebd. S. 6. 
191 Vgl. ebd. 
192 Ebd. S. 7f. 
193 Vgl. Oppermann, Serpil: »From Ecological Postmodernism to Material Ecocriticism. Creative Ma

teriality and Narrative Agency«. Material Ecocriticism. Hg. von Serenella Iovino und Serpil Opper
mann. Indiana University Press, 2014. S. 21f. 

194 Vgl. ebd. S. 25. 
195 Ebd. S. 28. 
196 Ebd. S. 30. 
197 Ebd. S. 33. 
198 Ebd. S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 269 

Dabei ergibt sich natürlich eben das Spannungsverhältnis, das oben schon angeris
sen worden ist: Denn die Literatur ist als Disktinktionsmerkmal des Homo Narrans 
per se anthropozentrisch. Zugleich ist sie wegen ihrer Möglichkeiten und Freiheiten, 
ihrer Spielräume und doppelten Böden genau der Ort, an dem eine kritische Ausein
andersetzung mit eben den gängigen menschenfokussierten Wahrnehmungsmuster 
auseinanderzusetzen und Alternativen vorzuschlagen. 

David Abram stellt in Becoming Animal eine Wahrnehmungsmöglichkeit von Sprache 
vor, die diesen Widerspruch auflöst: 

But what if meaningful speech is not an exclusively human possession? What if the 
very language we now speak arose first in response to an animate, expressive world – 
as a stuttering reply not just to others of our species but to an enigmatic cosmos that 
already spoke to us in a myriad of tongues? What if thought is not born within the hu
man skull, but is a creativity proper to the body as a whole, arising spontaneously from 
the slippage between an organism and the folding terrain that it wanders? What if the 
curious curve of thought is engendered by the difficult eros and tension between our 
flesh and the flesh of the earth?199 

Genau die Rückbesinnung auf diesen Ursprung der Sprache regen die Texte von Kafka 
und Lovecraft an: Sie wieder zu verstehen als sinnlich-körperliche Reaktion auf Umwelt- 
Eindrücke – die in der Überwältigung manchmal scheitert und an ihre Grenzen kommt. 
Eben das darzustellen ist das spezifische Potenzial der Literatur. Nimmt man bei diesem 
Gedankengang die OOO zu Hilfe, ist es eben der Moment der Naturwahrnehmung der, 
dem in Abrams Konzeption die Sprachentwicklung entspringt. Zudem erscheinen Bü
cher als Objekte in diesem Zusammenhang, die agentisch daran mitwirken. Diese ge
trennt zu denken, hilft dabei, dennoch Unterschiede zwischen den Möglichkeiten von 
Literatur und Wissenschaft anzuerkennen. 

Hannes Bergthaller betont in seiner systemtheoretischen Lesart des Material Ecocri
ticism das Prinzip der Beobachter:innen-Abhängigkeit.200 Dieses ist verbindendes Ele
ment von New Materialism und OOO – und zudem tief in den literarischen Texten ver
ankert, wie die Analyse gezeigt hat. Auch die Betonung des Körpers arbeitet mit an ei
ner solchen Schärfung der Wahrnehmung für Umweltfragen in der Literatur, also daran, 
»die menschliche Sinnlichkeit überhaupt erst zu entwickeln,201 wie Gernot Böhme im 
Kontext seines Atmosphäre-Begriffs argumentiert: »Was wir das Umweltproblem nen
nen, ist primär ein Problem der menschlichen Leiblichkeit. Es wird überhaupt nur drän
gend, weil wir die Veränderungen, die wir in der äußeren Natur anrichten, am eigenen 
Leib spüren.«202 

199 Abram, David: Becoming Animal. An Earthly Cosmology. Vintage Books, 2010. S. 4. Hervorhebung im 
Original. 

200 Vgl. Bergthaller, Hannes: »Limits of Agency. Notes on the Material Turn from a Systems-Theoret

ical Perspective«. Material Ecocriticism. Hg. von Serenella Iovino und Serpil Oppermann. Indiana 
University Press, 2014. S. 45. 

201 Böhme: Atmosphäre. S. 16. 
202 Ebd. S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die Texte gehen aber noch weiter, nämlich indem sie trainieren, sich auch zu fragen, 
ob Naturzerstörung uns auch berühren würde, wenn sie uns nicht beträfe. Eben diese 
Frage wird durch die literarische Atmosphäre, die vom körperlichen Eingebundensein 
erzählt, aufgeworfen – indem ihre Fiktionalität dieses nämlich zugleich in Frage stellt. 
Timothy Morton nutzt für dieses Phänomen den Begriff der ambience: »Ecomimesis in
volves a poetics of ambience. Ambience denotes a sense of circumambient, or surround
ing, world.«203 Auch er beschreibt ein Paradox beim Versuch der Natur-Mimesis: »Am
bience is what environmental writing is after, and ambience is its ultimate nemesis.«204 
Ambience suggeriere die Existenz von Drinnen und Draußen, von Natur als Anderes – was 
Morton ablehnt.205 

Laura Shackelford schreibt über Jeff VanderMeers »complexly interwoven narrati
ves«206, sie seien mit dem New Materialism verwandt und würden so eine Auseinan
dersetzung mit dem Nichtmenschlichen und Relationalität in mehr-als-menschlichen 
Ökosystemen anregen207 bzw. die multi-agentischen Kräfte darin thematisieren, vor 
deren Hintergrund nur menschliches Wissen sich als unzureichend enttarnt.208 So 
seien sie ein »thought-experiment about the directions these emergent modes of topo
logical spacetimes and emergent kinds of posthumanist relationality may take, as they 
inflect and dispace liberal humanism’s, anthropocentric, Eclidean onto-epistemolo
gies«209. Vergleichbar argumentiert Dunja M. Mohr, die die Southern-Reach-Trilogie als 
Cthulucene-Geschichte liest,210 im selben Band, dass VanderMeers Bücher »weave a 
narrative web that stretches beyond the human, the narrative disseminates the con
ceptual shifts of material entanglement, sensitizing us to a worlding grounded in the 
interrelatedness of all materials.«211 Insbesondere gehe es dabei um Feedback-Schleifen 
zwischen wissenschaftlichen und literarischen Narrativen.212 Mit ihrem Widerstand 
gegenüber Linearität und vereindeutigender Interpretation eröffne die Trilogie »a pro
totype of future storytelling, reflecting entangled content via disruptive, equivocal, and 
contradictory storytelling«213. 

Sie folgert daraus: 

203 Morton: Ecology without Nature. S. 33. Hervorhebung im Original 
204 Ebd. S. 81. 
205 Vgl. ebd. S. 54. 
206 Shackelford, Laura: »Strange Matters. More-than-Human Entanglements and Topological Space

times«. Surreal Entanglements. Essays on Jeff VanderMeer’s Fiction. Hg. von Louise Economides und 
Laura Shackelford. Routledge, 2021. S. 125. 

207 Vgl. ebd. 
208 Vgl. ebd. S. 141. 
209 Ebd. S. 142. 
210 Vgl. Mohr, Dunja M.: »Tentacular Narrative Webs. Unthinking Humans in Jeff VanderMeer’s South

ern Reach Trilogy«. Surreal Entanglements. Essays on Jeff VanderMeer’s Fiction. Hg. von Louise Econo
mides und Laura Shackelford. Routledge, 2021. S. 171. Vgl. auch Rozelle: »Genre Tentacular«. S. 214, 
219. 

211 Mohr.: »Tentacular Narrative Webs«. S. 170. 
212 Ebd. 
213 Ebd. S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 271 

[A]cknowleding a reality of diffractive materiality may well be the first step toward con
sciously acting within the nonconscious cognitive assemblages we share. As the fantas
tic materiality VanderMeer creates resonates with both scientific discourse in a mode of 
estrangement and inversion, it critically upsets the reader’s ingrained cognitive schema 
of human exceptionalism and dualisms.214 

Diese Ansätze sind, wie die bisherige Analyse gezeigt hat, nicht neu – aber dadurch umso 
wirkmächtiger. Denn das intertextuelle Netz besteht so nicht nur zwischen den Roma
nen, sondern erstreckt sich über sie hinaus. Die Werke Kafkas und Lovecrafts machen 
auf ebendiese Vernetzung aller Texte miteinander und mit ihrer Umwelt aufmerksam, 
indem sie die Verbundenheit untereinander aufzeigen. Intertextualität enthält inhären
tes Potenzial für ökokritisches Denken, weil es eben ermöglicht, Verschränkungen von 
Diskursen zu begreifen. Zugleich bestärken sie dann auch die Rolle der Literatur in die
sem Netz und ihr Potenzial, genau dieses deutlich zu machen. 

Literatur kann somit eben die Leerstellen füllen, die durch die Differenzierung von 
Natur und Kultur entstehen. Hubert Zapf befindet: »As an ecological force within cul
ture, literature is a medium that represents the exclusions of the cultural system and 
symbolically reintegrates them into language and discourse.«215 Literatur wird so zum 
diskursiven Korrektiv. Karen Barad verfolgt eine ähnliche Strategie, indem sie mit li
terarischen Mitteln gegen gängige wissenschaftliche Narrative und deren Reduktivität 
anschreibt.216 

Natur dient im Fall der hier untersuchten Texte nicht als reine Inspirationsquel
le, sondern wird selbst zum Akteur, der literarische, philosophische und theoretische 
Diskurse grundlegend verändert. Latours Akteur-Netzwerk-Theorie versteht auch 
nichtmenschliche Entitäten als Akteure in einem Netzwerk, in dem sich reziproke Be
einflussungsbeziehungen ergeben.217 Latour benennt drei notwendige Schritte für die 
Entstehung einer »politische[n] Ökologie als Zusammenfügung von Ökologie und Poli
tik, Dingen und Menschen, Natur und Gesellschaft«218, die nichtmenschliche Elemente 
noch stärker in politische Prozesse einbinden, um somit ökologischere Entscheidungen 
zu treffen bzw. »eine gemeinsame Welt zu bilden«219: »Vermittlung der Wissenschaften, 
[…] Verzicht auf die Natur, […] Neudefinition des Politischen«220. Alle diese sprechen, 
wie gezeigt, auch schon Kafka und Lovecraft an. An diesem Prozess kann zudem dann 
auch die Literatur als Vehikel für nichtmenschliche Akteure mitwirken. 

214 Ebd. Hervorhebung im Original. 
215 Zapf, Hubert: »Creative Matter and Creative Mind. Cultural Ecology and Literary Creativity«. Ma

terial Ecocriticism. Hg. von Serenella Iovino und Serpil Oppermann. Indiana University Press, 2014. 
S. 66. 

216 Vgl. Barad: Verschränkungen. S. 77. 
217 Vgl. Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk- 

Theorie. Übers. von Gustav Roßler. Suhrkamp, 2007 [2005]. S. 15–18. 
218 Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie. Übers. on Gustav Roßler. 

Suhrkamp, 2001. S. 86. 
219 Ebd. S. 18. 
220 Ebd. S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Jeffrey T. Nealon betont die maßgebliche Rolle des Rhizoms als konkreter Pflanze 
für Deleuzes und Guattaris Werk: »But surely it’s not going to be difficult to demon
strate a foundational debt to plants in Deleuze and Guattari’s work: the rhizomatic life 
of plants is nothing less than the opening gambit and the virtual map to their most fa
mous work.«221 Nealon arbeitet dann heraus, dass die Forschung dazu tendiert hat, das 
Rhizom als Metapher für nahezu alles zu sehen, dabei aber davon abgerückt ist, es im 
Zusammenhang mit konkret-natürlicher Pflanzlichkeit zu verwenden.222 Dabei betont 
er auch Deleuzes und Guattaris eigene Ablehnung der Metapher,223 die auch ich wieder
holt hervorgehoben habe. Ich möchte mich im Folgenden Nealons Argumentation an
schließen, dass »rhizomatics is not useful or interesting because it’s a modality charac
terized by liberation from determination but precisely because it’s a novel modality of 
continuous individuation or striation of a territory for living«224. Es ist eben jene Impli
kation des interkonnektiven Ökosystems im Rhizome-Text – die, wie gezeigt, maßgeblich 
von Kafkas Werk übernommen wird – die eine ökokritische Lesart der Theorie befürwor
ten. Nealon liefert dann auch eine Erklärung dafür, warum Deleuze und Guattari Baum 
und Rhizom – beides schließlich nichtmenschliche, pflanzliche Entitäten – gegeneinan
der ausspielen: Er liest den Baum als Metapher für die Metapher selbst.225 Im Anschluss 
an die hier bisher verfolgte Argumentation erscheint das überzeugend. Er weist des Wei
teren auf Deleuzes und Guattaris Betonung der molekularen Ebene allen Lebens hin,226 
in der ein Gesamtzusammenhang erkannt werden kann, ohne dabei eine außenstehende 
Position zu erstreben.227 Genau diese Strategie hat sich bei der Analyse der Kafka-Tex
te offenbart, was diese Auslegung des Rhizom-Konzepts bestärkt. Es wird so auch das 
transdisziplinäre, ökologische Potenzial der Philosophie evident. 

So suchen die Texte stets auch nach besser geeigneten Ausdrucksformen – wie 
sich besonders in ihren selbstreferenziellen Anklängen und ihren Erkundungen in den 
Grenzbereichen der Sprache zeigt. Natur-Metaphorik und konkrete Natur fließen dabei 
stets zusammen. Salomon betont die »hovering presence of wilderness as fact and 
symbol«228 bei Lovecraft. 

Wendy Wheeler argumentiert aus biosemiotischer Sicht, dass 

[M]etaphor and metonymy, the means by which meanings grow in the meeting of 
reader and aesthetic text, are not simply interesting but unimportant literary devices, 

221 Nealon, Jeffrey T.: Plant Theory. Biopower and Vegetable Life. Stanford University Press, 2015. S. 84. 
222 Vgl. ebd. S. 84f. 
223 Vgl. ebd. S. 85. 
224 Ebd. S. 87. Vgl. auch S. 93–94, 97. 
225 Vgl. ebd. S. 92. 
226 Vgl. ebd. S. 94. 
227 Vgl. ebd. S. 95. 
228 Salomon: Mazes of the Serpent. S. 117. Sandra Poppe schreibt im Kafka-Handbuch in Bezug auf Die 

Verwandlung, dass dort »eine ›Metapher‹ zur innerfiktionalen Wirklichkeit [wird] und […] in ihrer 
Unwirklichkeit die Wahrheit zum Vorschein [bringt].« (»3.2.2 Die Verwandlung«. S. 170) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 273 

but are the real means by which both natural and cultural semiosis drives natural and 
cultural evolution and development.229 

Durch diese Erkenntnis könnten neue semiotische Objekte und Wege des Wissens mög
lich werden.230 Wie ich argumentieren möchte, trifft dies nicht unbedingt auf Metapher 
und Metonymie, wohl aber auf die Synekdoche zu – diese zeigt sich durch den Aufbau 
ihrer Bedeutungsherstellung als durch und durch von der Natur inspiriertes Stilmittel, 
dass die ökosystemische Verbundenheit des Kleinen und Großen nachvollzieht. Marder 
beschreibt die Synekdoche als Prinzip pflanzlichen Denkens.231 Im Gegensatz zur Meta
pher verbildlicht sie das Wirken von Natur und Literatur. 

Ähnlich verhält es sich mit dem Tierwerden, dessen mimetisches Potenzial ich oben 
diskutiert habe. John Berger beschreibt in seinem Essay »Warum sehen wir Tiere an?« 
Tiere als Vermittler zwischen den Menschen und ihrem Ursprung.232 Die Beziehung zwi
schen Mensch und Tier sei daher ein metaphorische, das Tier die erste Metapher.233 Er 
diagnostiziert eine kulturelle Verdrängung der Tiere,234 aufgrund derer Tier und Mensch 
sich zu Synonymen anglichen.235 Hier zeigt sich also auch die Gefahr, die mit übermä
ßiger Anthropomorphisierung einhergeht. Die Beobachtung von Menschen durch Tiere 
sei nicht mehr von Bedeutung.236 Berger geht insbesondere auf die Bedeutung der Zoos 
in diesem Zusammenhang ein und kommt zu dem Schluss: »Alle Orte des erzwungenen 
Rückzugs – Ghettos, Barackenstädte, Gefängnisse, Irrenhäuser, Konzentrationslager – 
haben etwas mit den Zoos gemeinsam.«237 Dort dem Blick des Tieres zu begegnen, sei 
unmöglich.238 Genau diese Begegnung machen die literarischen Texte wieder möglich 
und lösen die Tiere somit aus ihrem Metaphernstatus – und destabilisieren so die Ord
nung der genannten Ausgrenzungsorte und ihre Hierarchisierungsmechanismen auch 
für Menschen. 

Tabas schreibt: 

All of this calls for a rethinking of the problematic of the materiality of the signifier. Rec
ognizing the expressive vitality of matter implies that we ought to think of the material 
supports of any form of written matter or even elements involved in the act of reading 

229 Wheeler, Wendy: »Natural Play, Natural Metaphor, and Natural Stories. Biosemiotic Realism«. Ma
terial Ecocriticism. Hg. von Serenella Iovino und Serpil Oppermann. Indiana University Press, 2014. 
S. 70. 

230 Vgl. ebd. S. 78. 
231 Vgl. Marder: Plant-Thinking. S. 31, 120. 
232 Vgl. Berger, John: »Warum sehen wir Tiere an?«. Übers. von Lisa von Mengden. Das Leben der Bilder. 

Die Kunst des Sehens. Wagenbach, 1981 [1980]. S. 10. 
233 Vgl. ebd. Literaturwissenschaftlich nicht ganz akkurat schreibt Berger an anderer Stelle vom Tier 

als erstem Symbol (vgl. ebd. S. 12). Vgl. zum Verhältnis von Tier und Metapher auch Maye, Harun: 
»Tier und Metapher«. Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Hg. von Roland Borgards. J.B. Metz

ler Verlag, 2016. S. 37 -45. 
234 Vgl. Berger: »Warum sehen wir Tiere an?«. S. 16. 
235 Vgl. ebd. S. 19. 
236 Vgl. ebd. S. 17. 
237 Ebd. S. 24. 
238 Vgl. ebd. S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

– paper, pixels, inks, chairs, broadband cables and so forth as active, animate, and sig
nifying, contributing something meaningful to the expression of the text. It demands 
that we shift our attention away from the meaning-bestowing subject and towards a 
more ecological and interactive approach to the notion of reading, for the acknowl
edgment of material vitality implies that all meaning making occurs within a mesh of 
ecological entanglements.239 

Damit wird Natur hier umfassender verstanden, nicht im Sinne eines romantischen Ide
als einer in sich geschlossenen Idealwelt, die von subjektiven Autor:innen betreten und 
nutzbar gemacht werden kann, sondern im Sinne eines ökosystemischen Zusammen
hangs, in dessen reziproke Beeinflussungsstrukturen der Mensch unausweichlich ver
strickt ist. Ausgehend davon kann mithilfe poststrukturalistischer Ansätze argumentiert 
werden, dass auch literarische Texte Teil des Netzwerks sind und darin agieren – die 
Wahrnehmung von Literatur wirkt dabei, wie die OOO beschreibt, als Eintrittsmoment 
für solch natürlich inspiriertes Denken wie Tierwerden oder Pflanzendenken in theore
tische, philosophische und gesellschaftliche Diskurse. 

Bernhard J. Dotzler beschreibt Kafkas Erzählhaltung als eine »Vernetzung mit der 
Welt«240 durch das Schreiben selbst – dies lässt sich anhand des gemeinsamen Merk
mals eines in besonderer Weise interkonnektiven Werks auf Lovecraft übertragen. Die
se Vernetzung bleibt nicht bloß innerhalb der Diskurse, innerhalb der Literatur, sondern 
wendet sich zum einen auch zur Wissenschaft und zum anderen hin zur Natur, zu den 
Tieren, zu den Pflanzen, zu den unerklärlichen belebten Dingen. Dabei zeigt sich nicht 
nur, dass die Wissenschaften bei dem Versuch der Erkenntnis von Natur und ihrer Be
schreibung scheitern, sondern auch, dass diese Modelle anregen können, anders zu den
ken, anders zu schreiben und die herkömmliche Metaphorisierung zu unterwandern. 
Das bedeutet auch eine Abwendung vom Anthropozentrismus und Hinwendung zu ei
ner Anerkennung des Akteurstatus nichtmenschlicher Elemente und die Ermöglichung 
alternativen, fiktionalen Wissens. 

Es ergibt sich anhand meiner Analyseergebnisse somit ein intertextuelles Netzwerk, 
das sich nicht nur zwischen den Texten Kafkas und Lovecrafts entspinnt, sondern wei
terentwickelt wird durch die philosophischen Überlegungen Deleuzes und Guattaris, die 
gewissermaßen als Scharnier dienen, bis hin zu zeitgenössischer US-amerikanischer 
Ecocriticism-Theorie wie New Materialism und Object Oriented Ontology und zeitge
nössischer Literatur – und in dem auch die Natur selbst mitwirkt. Dabei unterwandern 
die entwickelten Ideen verschiedene diskursive, historische und sprachliche Kontexte 
und praktizieren so performativ eben jenes rhizomorphe, pflanzlich inspirierte Denk
modell, das sie vorschlagen. Damit regen sie auch ein Nachdenken über Metaphorik und 
ihr Verhältnis zu Materialität an. Besonders vor Augen führt das die Synekdoche. Lite
ratur – verstanden in einem weiten Sinne – arbeitet selbst nach dem ökosystemischen 
Prinzip des Zusammenwirkens kleiner Bestandteile im Großen, sodass ihr Potenzial vor 
Augen führt, auf welche Weisen organische Denkmodelle funktionieren, Einzug in ge
sellschaftliche Diskurse finden und die dort herrschenden Machtverhältnisse untergra

239 Tabas: »Reading in the Cthuhulucene«. O. P. 
240 Dotzler: »›Nur so kann geschrieben werden‹«. S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Rezeptionsuntersuchung: Wege von der Literatur in den Ecocriticism und zurück 275 

ben können – das Bild der rhizomorphen Wurzel, dessen sich Deleuze und Guattari be
dienen, ist so auch selbstreferenziell zu verstehen. 

Die Natur hat auf diese Weise einen Status als intellektuelle Akteurin, der ihr ge
meinhin aberkannt wird. Diese äußert sich auch in sprachlicher Hinsicht. Thermann 
beschreibt in Bezug auf den Bericht, wie die Sprache selbst sich ›in die Büsche‹ schlägt 
und pflanzlich wird: 

Durch den wörtlichen Sinn der Redewendung wird der Sprache und Kultur unterge
schoben, was sie ausgeschlossen hat: die Büsche der tropischen Heimat des Affen. Zu
gleich wuchern aber nun neue, sprachlich codierte, metaphorische Gewächse an Stelle 
der afrikanischen Büsche. Da Metapher, Metonymie und Ironie in der Rhetorik als Tro
pen bezeichnet werden, verdankt sich die Ironie der vermeintlichen Rückkehr in die 
Büsche nicht nur dem Wörtlich-Nehmen der Redewendung, sondern zusätzlich dem 
Wörtlich-Nehmen des Oberbegriffs für die Figuren uneigentlicher Rede. […] Das macht 
Sprache zu einem Gewächs, das auf der signifikanten Oberfläche wie die natürliche 
Heimat des Affen aussieht und somit einmal mehr die Differenz von Affe und Mensch 
storniert.241 

Somit gehe die Sprache in »einen verwucherten, aber für individuelle Auswege offenen 
Raum«242 über. Im Anschluss an Deleuze/Guattari lässt sich weiter gehen: Sprache wird 
hier nicht nur allgemein zu einem Gewächs, sondern ganz konkret zum Rhizom, wu
chert ebenso aus und untergräbt hierarchische Differenzkategorien. Analog lässt sich 
das Lovecraft’sche Tentakel-Motiv lesen: Sprache wird selbst zum Tier, das hierarchische 
Ordnungen unterwandert und dabei Fragen nach den Bedingungen unserer Wahrneh
mung und deren Änderbarkeit stellt. 

Statt eines »tissu«243 oder »mosaïque«244 möchte ich hier von einem rhizomorphen 
Wurzelsystem von Zitaten sprechen. Texte gerieren sich so als organische Gewächse, als 
menschlich-tierliche Zwischenwesen, zwischen denen sich Verwurzelungen und mole
kulare Vermischungen ergeben können und die auf diese Weise Diskurse unterwandern, 
subversiv stören und dabei auch beeinflussen können. So entfalten sich in Literatur, und 
ganz konkret in fiktionalen Texten, entwickeltes Wissen und alternative Denkmodelle 
weiter in Theorie und Philosophie und finden so auch Eingang in alltägliche Denk- und 
Ausdrucksweisen. Dabei nehmen auch wissenschaftliche Erkenntnisse Einfluss, wobei 
es der Literatur zugleich möglich wird, eben die Methoden zu kritisieren, mit denen sie 
erworben wurden und ihnen eigene epistemologische Entwürfe entgegenzusetzen. Da
mit findet das entwickelte fiktionale Wissen, das die Perspektive des ›Anderen‹ mit ein
bezogen hat und zugleich das Andere im Selbst und die Mechanismen von dessen Unter
drückung aufgezeigt hat, dann auch seinen Weg zurück in wissenschaftliche Diskurse. 
Dies zeigt sich besonders in den angeführten zeitgenössischen Beispielen. 

241 Thermann: Kafkas Tiere. S. 98. 
242 Ebd. S. 97. 
243 Barthes, Roland: »La mort de l’auteur«. Le bruissement de la langue. Essais critiques IV. Éditions du 

Seuil, 1984 [1968]. S. 65. 
244 Kristeva, Julia: »Le mot, le dialogue et le roman«. Recherches pour une sémanalyse. Éditions du Seuil, 

1969 [1966]. S. 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Naturerfahrung wird damit zur Inspiration für die textlichen Muster, die sich ge
genseitig inspirieren und neue diskursive Möglichkeiten eröffnen. Hier wird dann die 
OOO wichtig: Denn sie kann helfen zu beschreiben, wie eben diese Erfahrung wirkt und 
wie sie stattfinden muss, um neue Sichtweisen anzuregen. So haben die Texte auch ein 
pädagogisches Moment,245 indem sie Leser:innen dazu anregen, diese Perspektive selbst 
einzunehmen, ihre eigene Verstrickung zu begreifen und diese zum Anlass zum Umden
ken und Handeln zu nehmen. Auf diese Weise wird dann auch der notwendige anthro
pozentrische Anteil produktiv. 

Kafka und Lovecraft sprechen sich letztlich dafür aus zu fragen, wie wir die Welt se
hen, erkennen und erfahren können, wie sie wirklich ist. Dem Gefühl latenter Entfrem
dung steht in Kafkas und Lovecrafts Texten die ambivalente Idee eines Gesamtzusam
menhangs gegenüber, der im Falle Kafkas durch Widerstand gegen wissenschaftliche, 
gesellschaftliche und sprachliche Hierarchisierungen wiedererlangt werden kann und 
im Falle Lovecrafts zu einer bedrohlichen Perspektive, die zugleich aber auch für die Ge
fahren bestimmter ökologsicher Denkrichtungen sensibilisieren kann. Das schließt die 
Frage nach einer Forschung ohne Bias und Voreingenommenheit ein und umfasst al
le Disziplinen. Dies nehmen Gilles Deleuze und Félix Guattari bzw. Graham Harman in 
ihrer Philosophie auf und dies kann inspirierend sein für den Ecocriticism in all seinen 
multidisziplinären Facetten: Denn gerade in Umweltfragen sind einerseits ein Verständ
nis des Selbst als Teil eines sozio-naturellen Gesamtzusammenhangs sowie andererseits 
Kollaborationen zwischen Disziplinen unerlässlich – das führen die poststrukturalisti
schen Anklänge vor Augen, und so sind sie in besonderer Weise ergiebig. Nur so wer
den Antworten auf dringliche Fragen möglich, die vielleicht in nicht allzu ferner Zukunft 
über das Schicksal allen Lebens auf der Erde entscheiden werden. In Anschluss an Derri
da246 lässt sich also sagen: ›Il n’y a pas de hors-nature‹.247 Und erst, wenn wir das begrei
fen, werden gerechte gesellschaftliche, wissenschaftliche und sprachliche Verhältnisse 
in all ihren Spielarten möglich. 

245 Gaard, Greta: »Children’s Environmental Literature: From Ecocriticism to Ecopedagogy«. Neoheli
con. Nr. 36, 2009. S. 326. 

246 Derrida, Jacques: De la grammatologie. Les Éditions de Minuit, 1967. S. 227. 
247 Vgl. dazu auch Vicki Kirbys Unterfangen einer dekonstruktivistischen Analyse der Natur-Kultur- 

Distinktion in: Quantum Anthropologies. Life at Large. Duke University Press, 2011. S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007 - am 13.02.2026, 00:36:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

