
9 Fazit

MitmeinerAnalysehabe icheineEinordnungderHeiratspraktikenhetero-undhomose-

xueller Paare und der damit einhergehenden Inszenierungen von Liebe und Geschlecht

in den gesellschaftlichen Geschlechterverhältnissen und der Ordnung des Heiratens

der Schweiz vorgenommen.Dabei habe ich die »eigentümliche Verschlingung« (Simmel

1993: 353) folgender zwei Ebenen im »dynamische[n] Relais« (Arni 2004: 9) der Liebesehe

in den Blick genommen: die individuelle, allerpersönlichste Ebene der liebenden und

hochzeitfeiernden Paare und die überpersönliche Ebene der Ehe und eingetragenen

Partnerschaft, die in den Gesetzen und Statistiken zum Ausdruck kommt.

Indem meine Studie nicht nur den statistisch beschriebenen Bedeutungsrückgang

der Institution Ehe, sondern auch die emotional aufgeladenen Hochzeiten von hetero- und

homosexuellen Paaren untersucht, trägt sie zu einem vertieften Verständnis der Praxis

des Heiratens bei und liefert Anhaltspunkte zur Lösung des Rätsels (vgl. Cherlin 2004:

853), das sich der soziologischen Forschung zur Ehe um die Jahrtausendwende stellte.

Dieses Rätsel bestand darin, dass angesichts der Betonung desWandels der Ehe die zu-

gleich erstaunliche Kontinuität des Heiratens nicht genau erklärt werden konnte. Dabei

zeigte bereits der Blick in den soziologischen Forschungsstand, dass diesem Rätsel vor

allem ein alter Streit zwischen mikro- und makrosoziologischen Perspektiven auf das

Soziale zugrunde liegt, wobei interpretativen Studien neben der »Fülle statistisch-de-

mographischer Analysen« (Burkart 1998: 27) zu wenig Beachtung geschenkt wurde. Ent-

sprechend fehlten Antworten auf die Frage,wie genau die statistischen Zahlen zumHei-

ratsverhalten auf der Ebene der Individuen konkret zustande kommen und welche sub-

jektive Bedeutung derHeirat durch die Paare zugeschriebenwird.DiesemDesiderat bin

ich mit meiner ethnografisch-mikrosoziologischen Untersuchung begegnet. Durch die

Kombination von teilnehmender Beobachtung und Beschreibung der Hochzeiten von

zehn hetero- und vier homosexuellen Paaren und anschließenden leitfadengestützten

Interviews mit den frisch verheirateten Einzelpersonen habe ich untersucht, was die

Heirat für die Einzelnen bedeutet und wie genau die Paare ihre Heirat ausgestalten.

Durch den Blick in die Heiratsstatistiken konnten vielfältige und teilweise gegensätzli-

che Positionierungen der Heiratenden gegenüber der Heirat rekonstruiert und zugleich

gezeigt werden, was die gesellschaftliche Praxis des Heiratens strukturiert. Denn die

persönlichen Angelegenheiten der Paare sind nicht losgelöst von dem historisch-gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

schaftlichen Kontext, von den geltenden Gesetzen, vorherrschenden Geschlechternor-

men und kulturellen Liebesidealen zu verstehen. Vielmehr sind die Praktiken der Ein-

zelnen als unterschiedlich situierte, individuelle Interpretationen der gesellschaftlichen

Verhältnisse zu betrachten, die sie bedingen und prägen, ohne sie aber vollständig zu

determinieren.

Mittels subjekt- und affekttheoretischer Ansätze habe ich die mit qualitativen Me-

thoden der interpretativen Soziologie erfassten Heiratspraktiken in der Verschränkung

von Allerpersönlichstem und Überpersönlichem, von Freiheit und Abhängigkeit, von Liebe

und Recht analysiert. Dabei verstehe ich die Praxis des Heiratens als äußerst produktives

»Feld der Macht« (Butler 1991: 20), in dem – in Abhängigkeit von den herrschenden Ge-

schlechter- und Liebesnormen – emotional und normativ zum Ausdruck gebracht und

anerkannt wird, was gegenwärtig als glückliche und damit schützenswerte Liebe gilt.

Aufgrund der Einsicht, dass die hetero- und homosexuellen Liebessubjekte – entgegen

der neoliberalen Maxime der Autonomie und Unabhängigkeit – existenziell auf Aner-

kennung angewiesen sind, verändert sich das Nachdenken über die Heirat: Indem die

Praxis des Heiratens weiterhin die Form gesellschaftlicher und staatlicher Anerkennung

von Liebes- und Geschlechterbeziehungen darstellt, ist sie eine wirkmächtige staatliche

Regierungstechnologie geblieben. Allerdings regieren neoliberale Staaten heute kaum

noch durch repressive Verbote, sondern vielmehr durch »das Versprechen auf Freiheit«

(Maihofer 2018a: 33) oder, in Anlehnung an Ahmed formuliert, durch das Versprechen von

Glück (vgl. Ahmed 2010b), für dessen erfolgreiche Umsetzung die Einzelnen selbst ver-

antwortlich sind. Diese fortbestehende Dimension der Regierung der Bevölkerung (vgl.

Cadwallader/Riggs 2012) durch Versprechen von Freiheit undGlück aufzuzeigen ist um-

so wichtiger angesichts der aktuellen Tendenz zu einer allzu optimistischen Betonung

des emanzipatorischen Wandels – gerade aufgrund der Öffnung der Ehe für homose-

xuelle Paare. Gerät dadurch doch allzu leicht aus dem Blick, dass anderen Formen des

Zusammenlebens – oder auch des Alleinlebens – weiterhin etwas Defizitäres oder Ille-

gitimes anhaften kann (vgl. Butler 2009: 173f.). Aufgrund dessen verfolgte ich mit der

Analyse auch das Anliegen einer Entselbstverständlichung der gesellschaftlich vorherr-

schendenGeltung der Ehe als emotionaler Privatangelegenheit und frei wählbarer Opti-

onder Lebensgestaltung.Diese entselbstverständlichendeEinordnungderHeirat könn-

te nicht zuletzt auch für zukünftige politische Auseinandersetzungenmit demEhe- und

Familienrecht wesentlich sein.

Bevor ich im letzten Teil dieses Fazits darauf eingehe,welche Implikationen sich aus

der vorliegendenAnalyse für die politischeHandhabungderEhe ableiten ließen (vgl.Ka-

pitel 9.3),möchte ich die zentralen Erkenntnisse ausmeiner empirischen Rekonstrukti-

on der Praxis desHeiratens vorstellen: InKapitel 9.1 zeige ich auf,welcheEinsichten sich

aus der analytischen Trennung und gleichzeitigen Berücksichtigung von Eheschließung

undHochzeit bezüglichder anhaltendhohenBedeutungdesHeiratensgewinnen lassen.

In Kapitel 9.2 führe ich aus, warum eine vergleichende Betrachtung der Heiratsprakti-

ken hetero- undhomosexueller Paare unverzichtbar ist, umdie Selbstverständlichkeiten

des Heiratens und das Funktionieren sowie die Auswirkungen der darin eingewobenen

Geschlechternormen und -verhältnisse zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 287

9.1 Regierte Gefühle: Die Heirat ist zivilrechtlicher Akt
und Hochzeitszeremonie

Für das Verständnis der zunehmend feierlich und prunkvoll gestalteten Praxis des Hei-

ratens ist es ausschlaggebend, die zivilrechtliche Dimension der Eheschließung und die

feierliche Dimension der Hochzeit voneinander getrennt in den Blick zu nehmen.Denn

der zivilrechtliche Akt der Trauung/Beurkundung und der symbolische Akt der Hochzeits-

zeremonie, die in der kulturell vorherrschenden Praxis des Heiratensmiteinander kombiniert

werden, verweisen auf sehr unterschiedliche Bedürfnisse und Funktionen, die mit dem

Heiraten verknüpft sein können (vgl. Freeman 2002: 5). Entsprechend feiern nicht alle

Paare eine Hochzeit, die eine Ehe schließen/eine Partnerschaft eintragen, und nicht al-

le, die eine Hochzeit feiern, tun dies mit staatlicher Anerkennung und einem zivilrecht-

lichenStatuswechsel.DiesewesentlicheDifferenzierungder unterschiedlichenHeirats-

praktiken wird entsprechend der gesellschaftlich dominierenden Praxis, die zivilrecht-

lichen und feierlich-zeremoniellen Praktiken zu kombinieren, häufig nicht vorgenom-

men, was, wie ich im Folgenden aufzeige, weitreichende Implikationen hat. Die fehlen-

de Differenzierung führt dazu, dass oftmals nur eine der beiden Praktiken beleuchtet

wird, während die andere entweder stillschweigend vorausgesetzt oder aber vergessen

wird. Ersteres wird deutlich an denmakrosoziologischen Studien zur Ehe, die über den

statistischen Zugang lediglich den zivilrechtlichen Akt der Eheschließung erfassen und

messen können (vgl. Kapitel 2.3). Die Hochzeit ist in diesen Studien, die von der demo-

grafischen Statistik auf die gesellschaftliche Verfasstheit der Ehe schließen, nicht weiter

von Interesse, sie wird vielmehr als selbstverständlich oder aber unwichtig vernachläs-

sigt (vgl. Ingraham 2008: 3). Dabei ist es gerade diese Vernachlässigung der Hochzeit,

die die Soziologie zur Ehe um die Jahrtausendwende angesichts der anhaltend hohen

BedeutungderEhe vor einRätsel stellt.Umgekehrt verhält es sichmit der kulturellenRe-

präsentation des Heiratens in medialen Diskursen.Wie exemplarisch am Beispiel einer

Schweizer Fernsehsendung gezeigt wurde (vgl. Vignette 1), fokussiert sich die mediale

Thematisierung hauptsächlich auf die Hochzeit und die damit verbundenen Inszenie-

rungen von persönlichen Liebesbeziehungen. In diesen romantisierten Darstellungen

des Heiratens, die vollständig im Zeichen der durch die Hochzeit gefeierten Liebe ste-

hen, wird die zivilrechtliche Dimension der Ehe meist gänzlich ausgeblendet.

Durch diese fehlende analytische Differenzierung und gleichwertige Berücksichti-

gung der beiden Praktiken sowohl in der soziologischen Analyse wie auch in der kultu-

rellenRepräsentation vollzieht sich eine nichtweiter reflektierteGleichsetzung vonEhe-

schließung und Hochzeit im Begriff der Heirat. Durch diese Gleichsetzung, die die Di-

mensionendesRechts undder Liebe vermischt,ohne sie in ihrer jeweiligen, spezifischen

Wirkmächtigkeit zu analysieren, gerät leicht in Vergessenheit, dass die Praxis des Hei-

ratens auch im 21. Jahrhundert ein privilegiertes Instrument der Regierung der Bevöl-

kerung geblieben ist, wobei die Regierungstechnologie gerade durch das Zusammenfal-

len von Recht und Liebe äußerst erfolgreich ist.Wird die Praxis des Heiratens hingegen

in der Verschränkung der überpersönlichen, staatlich organisierten Institution, die durch

den rechtlich-formalen Akt der Eheschließung/Partnerschaftseintragung eingegangen

wird, mit der allerpersönlichsten, gleichwohl gesellschaftlich vermittelten Dimension der

Gefühle, die durch die Hochzeit ausgedrückt wird, analysiert, lässt sich das Funktionie-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

ren der Regierungstechnologie im Zusammenspiel von gesellschaftlichen »Gefühlsregi-

men« und privaten »Gefühlsweisen« erklären (Maihofer 2014b: 269). Durch diesen Blick

auf die Praxis desHeiratens lassen sich drei wesentliche Funktionen voneinander unter-

scheiden: die rechtliche Absicherung der Liebes- und späteren Familienbeziehung durch

die Jaworte auf dem Zivilstandsamt; die paarinterne Bestätigung der Liebesgefühle durch

den Heiratsantrag und das Sichanvertrauen in Form von persönlichen Bekenntnissen

oder Versprechen während der Trauzeremonie; und die soziale Anerkennung der glückli-

chen Liebe durch die freudige Teilnahme von Familie, Freund:innen und Bekannten am

Hochzeitstag.Diese Differenzierung der Funktionen der Absicherung, Bestätigung und

Anerkennung lieferte mir das Instrumentarium, um die Praxis des Heiratens zu analy-

sieren und aufzuzeigen, inwiefern dieHeirat erstens eineRechtsnormohne gleichwerti-

ge Alternativen ist (Kapitel 9.1.1). Zweitens wird deutlich, wie die Vorstellung der Heirat

mit kulturellenGeschlechterstereotypen verwoben ist unddiesedurchdieReduktionder

Heirat auf dieHochzeit reproduziert (Kapitel 9.1.2).Drittens lässt sich erkennen,welche

zentrale Bedeutung dem Sicht- und Spürbarwerden von Gefühlen in allen drei Funktio-

nen der Heirat zukommt (Kapitel 9.1.3).

9.1.1 Keine gleichwertigen Alternativen: Die Heirat bleibt ein rechtliches Privileg

Die Heirat wird durch die Gleichsetzung von Hochzeit und Eheschließung heute vor al-

lem als Ausdruck persönlicher Liebesgefühle verstanden. Die Paare in meinem Sample

haben jedoch alle auch eine zivilrechtliche Regelung ihrer Paarbeziehung vorgenommen

und in den Interviews stellten sie ihreHeirat nicht nur als Ausdruck ihrer Liebe, sondern

auch oder gar primär als rechtliche Absicherung dieser Liebe dar. Absicherungsbedürf-

nisse werden vor allem in Bezug auf die geplante Familie geäußert, aber auch hinsicht-

lich der Regelung von Besitz- und Eigentumsverhältnissen sowie von dauerhaften Auf-

enthaltsbewilligungen und einer gegenseitigen Absicherung im Fall von Krankheit oder

Tod.

Der zivilrechtliche Akt der Eheschließung bzw. Partnerschaftseintragung hat in der

Schweiz also eine weitreichende Bedeutung für die Absicherung als Paar und Familie. In

Bezug auf die Familie ebenso wie für den Erhalt der Schweizer Staatsbürgerschaft stellt

die Ehe gar einen grundlegenden Zugang oder eben Exklusionsmechanismus dar. Bei-

spielhaft zeigt sich das daran, dass in der Schweiz das Recht auf Fortpflanzungsmedizin

und Adoption an den Zivilstand des Paares geknüpft ist. So heißt es im Bundesgesetz

über diemedizinisch unterstützte Fortpflanzung: »Gespendete Samenzellen dürfen nur

bei Ehepaaren verwendet werden« (Art. 3 Abs. 3 FMedG). Angesichts dieser Vorausset-

zung der Ehe für die Gründung einer Familie mittels Adoption oder Fortpflanzungsme-

dizin wird deutlich, warum der Kampf um die Öffnung der Ehe für homosexuelle Paa-

re vor allem ein Kampf um die Öffnung der Familie für homosexuelle Eltern war. Zu-

dem zeigt sich, dass durch die erfolgreiche Öffnung der Ehe zugleich die Koppelung

von Ehe und Familie bestätigt wurde: So müssen lesbische Paare nun eine Ehe schlie-

ßen und eine Samenspende über eine Samenbank in der Schweiz in Anspruch nehmen,

um von der Anerkennung der originären Elternschaft der Ehefrau der Mutter zu profi-

tieren und komplizierte nachträgliche Stiefkindadoptionsverfahren zu vermeiden (vgl.

Schmaltz 2020). Angesichts dieser rechtlichen Privilegien, die Ehepaaren vorbehalten

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 289

sind, wird denn auch deutlich, inwiefern die staatliche Institution Ehe in bestimmten

Fällenweiterhin einen zwingendenCharakter haben kann,weil in der Schweiz ebensowie

in vielen anderenLändern (vgl.Chambers 2019) gleichwertige rechtlicheAlternativen zur

Absicherung und staatlichen Anerkennung von intimen und familialen Lebensformen

jenseits des ›Gesamtpakets‹ der Ehe fehlen.

Am Beispiel der Heirat lässt sich somit Maihofers Differenzierung des neolibera-

len Begriffs der Freiheit (vgl. Maihofer 2018a: 33) exemplarisch nachvollziehen: Bislang

existiert lediglich die negative Freiheit vom Zwang, heiraten zumüssen, nicht aber die po-

sitive Freiheit zu einer alternativen, gleichwertigen Absicherung und Anerkennung un-

terschiedlich ausgestalteter Liebes- und Geschlechterbeziehung. Aufgrund dieses Feh-

lens von Alternativen stehen die Menschen trotz der neoliberalen Versprechen von Frei-

heit und persönlichemGlück vor der Entscheidung, eine Ehe zu schließen oder aber auf

rechtliche Privilegien, Schutz und Sicherheit in der eigenverantwortlichen Gestaltung

ihres Lebens zu verzichten. Insofern bleibt die Ehe das privilegierte staatliche Instru-

ment zur Regierung der Bevölkerung (vgl. Foucault 2000: 60) und des intimen und fami-

lialen Zusammenlebens (vgl. auch Nay 2019). Damit die Heirat zu einer wirklich selbst-

bestimmt wählbaren Option auch im positiven Sinne der Freiheit würde, bräuchte es zu-

sätzlicher Formen der rechtlichen Absicherung von verschiedenen Lebensformen. Erst

nach der staatlichen Anerkennung von gleichwertigen Formen der rechtlichen Absiche-

rung ließe sichdennauch feststellen,obdieEhe »nachwie vor die vorherrschendeBezie-

hungsform« (Bundesrat 2015: 12) sei, wie das der Bundesrat, abgestützt allein auf demo-

grafische Statistiken undmakrosoziologische Analysen, konstatiert. Denn es sind nicht

nur solche statistischen Befunde, die zu wenig rechtlichen Reformen führen (vgl. auch

Lewis 2001: 11), es sindzugleich auchdie fehlenden rechtlichenReformen,dieumgekehrt

die statistischeHäufigkeit vonEheschließungenbegründen (vgl.Kapitel 2.3.2).Diesdes-

halb,weil dieKostenundUnsicherheiten für die individuelleUmsetzungalternativer Le-

bensformen angesichts fehlender alternativer Formen der rechtlichen Absicherung für

viele Paare zu hoch oder zu aufwendig sind. Aufgrund dieser Einsichten ist somit zu

überdenken, ob es in der Schweiz tatsächlich »keine radikalen Reformen« (vgl. Bundes-

rat 2017: 54) des Ehe- und Familienrechts braucht, wie das der Bundesrat angesichts der

statistischen Vorherrschaft der Ehe annimmt (vgl. Kapitel 9.3).

9.1.2 Fokus auf die Hochzeit: Die Heiratswilligkeit der Männer

gerät aus dem Blick

Durch die verbreitete Reduktion der Heirat auf die Hochzeit rückt nicht nur die recht-

liche Dimension der Praxis des Heiratens in den Hintergrund. Es wird zudem der

Eindruck erweckt, dass Frauen eher heiraten wollten als Männer. Dies liegt, wie meine

Analyse in den Kapiteln 4 und 5 zeigt, nicht daran, dass es tatsächlich nennenswerte

geschlechtsspezifische Unterschiede bezüglich des Willens zu heiraten gäbe, wie das

durch die kulturellen Geschlechterstereotype des »bindungsunwilligen Mannes« (Beth-

mann 2013: 49) und der heiratsversessenen Frau (vgl. Halberstam 2012: 115f.) suggeriert

wird.Der Unterschied liegt vielmehr in den verschiedenen Bezugnahmen auf die Praxis

des Heiratens: Während in den Darstellungen des Heiratswunsches mehrerer Frau-

en auf den seit der Kindheit gehegten Traum einer märchenhaften Hochzeit referiert

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

wird, stellen die Männer ihren Heiratswunsch nicht als Traum, sondern als Teil ihres

Lebensplans dar. Zu diesem ›männlichen‹ Lebensplan gehört neben der beruflichen Posi-

tionierung auch die Gründung einer Familie, wobei durch die Heirat die Vaterrechte und

die finanzielle Versorgung der Familie und der Ehefrau, die die Kinder bekommt und in

vielen Fällen primär betreut, abgesichert werden sollen.1 Damit verweisen diese männ-

lichen Darstellungen der Heirat zugleich darauf, dass die rechtliche Dimension der

Eheschließung auch für die Frauenwesentlich ist, die Kinder gebären und dadurch eine

Schlechterstellung im Berufsleben in Kauf nehmen müssen. Durch die Eheschließung

sind sie im Konfliktfall besser vor dem Abrutschen in die Sozialhilfe geschützt, wovon

alleinerziehende Mütter weiterhin am stärksten betroffen sind (vgl. Caritas Schweiz

2022). Diese unromantische ›männliche‹ Orientierung an den rationalen Gründen einer

Eheschließung, namentlich an der rechtlichen Regelung und ökonomischen Absiche-

rung von Familie und Besitz, die im Fall von Scheidung, Krankheit und Tod zum Tragen

kommen, wird durch den gesellschaftlichen Fokus auf die romantische Hochzeit und

das Glück der Liebe2 ausgeblendet – ebensowie die Tatsache, dass es inmehreren Fällen

die Männer sind, die früher als ihre meist etwas jüngere Frau heiraten wollen.3

Wiedurch die analytische Trennung vonEheschließungundHochzeit deutlichwird,

liegt der geschlechtsspezifische Unterschied, der diese kulturellen Geschlechterstereo-

type begründet, also nicht imHeiratswunsch, sondern in derWichtigkeit, die derHoch-

zeit zugeschrieben wird. Mit der Hochzeit in direktem Zusammenhang steht ein wei-

terer Unterschied zwischen den Geschlechtern, der im alltäglichen Zeigen und Ausdrü-

cken von Emotionalität und insbesondere Liebesgefühlen zum Tragen kommt. Indem

Männer, entsprechend den bürgerlichen Normen von Männlichkeit, in der Tendenz als

wenig(er) emotional und romantisch wahrgenommen werden, wird vorschnell auf eine

1 Gerade diese unterschiedlichen Formulierungen der (männlich konnotierten) Familiengründung

und des (weiblich konnotierten) Kinder-Bekommens verweisen darauf, dass die Heirat auch nach

der partnerschaftlichen Definition der Ehe im Schweizer Zivilgesetzbuch von 1988 weiterhin sehr

unterschiedliche geschlechtsspezifische Implikationen und Auswirkungen haben kann. Nicht sel-

ten bedeuten die Heirat und anschließende Familiengründung für die Ehefrauen eine Unterbre-

chung ihrer Erwerbsarbeit und beruflichen Laufbahn. Dies liefert nicht nur eine Erklärung dafür,

warum in mehreren Fällen die Frauen später heiraten wollen als die Männer (vgl. Kapitel 4.1). Es

zeigt auch, dass die Ehefrauen in diesem traditionellen Modell stärker von der Heirat abhängig

sind, weil sie ihrer ökonomischen Absicherung dient, woraus sich wiederum die stereotype Vor-

stellung speist, dass die Frauen eher von einer Heirat profitieren würden als Männer.

2 Wie die teilnehmende Beobachtung zeigt, dominiert dieser Fokus auf das Glück der Liebe selbst

auf den Zivilstandsämtern. Obwohl es sich bei Eheschließung und Partnerschaftseintragung um

eine rechtliche Praxis handelt, wird auch dort erwartet, dass Emotionen sichtbar werden (vgl.Wei-

bel 2016; Lavanchy 2014). Dabei ist das glaubhafte Zeigen von Liebe im Fall von binationalen Paa-

ren eine Voraussetzung, weil dadurch bewiesen wird, dass es sich bei der Eheschließung nicht um

eine sogenannte Scheinehe zur Erlangung einer Aufenthaltsbewilligung handelt (vgl. Lavanchy

2014). Bei Paaren mit Schweizer Staatsangehörigkeit wird die Liebe als Grund für die Eheschlie-

ßung hingegen selbstverständlich vorausgesetzt, obwohl es sein könnte, dass zwei Menschen aus

rein steuertechnischenGründen heiraten. Dadurch reproduziert die zivilstandsamtliche Praxis die

allgemeine Erwartung, dass Ehen aus Liebe geschlossen werden.

3 Bemerkenswert ist, dass der dominante, auch medial beförderte Fokus auf die Hochzeit selbst in

diesen Fällen dazu führt, dass das Stereotyp des weniger heiratswilligenMannes reproduziert und

auf dieser Grundlage argumentiert wird, dass der HeiratsantragMännersache sei (vgl. Kapitel 4.1).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 291

männliche Bindungsunwilligkeit geschlossen. Es zeigt sich hier die weiterhin bestehen-

de Dominanz einer Geschlechterordnung, wonach Frauen für das Emotionale und die

Liebe im Privaten zuständig sind, während die Männer in der Gesellschaft Stärke und

Rationalität unter Beweis stellen müssen und folglich zu »harten Burschen« (vgl. SRF

2013, auch Vignette 1) erzogen werden.Dabei wird gerade vor diesemHintergrund auch

deutlich, warum die theatrale Inszenierung des Hochzeitstages und weiterer Heirats-

praktiken wie des romantischen Heiratsantrags für viele Frauen einen großen Traum

darstellt: nicht nur,weil sie an diesemTag als schöne Braut imweißenKleid imZentrum

derAufmerksamkeit stehen,sondernauch,weil die außeralltäglicheSituationderHoch-

zeit die Männer dazu auffordert und es ihnen auch erlaubt, romantische Liebesgefühle

zu zeigen und im Angesicht der Schönheit ihrer Frau eine sanfte Männlichkeit an den

Tag zu legen. Insofern hat der Mädchentraum der Hochzeit wesentlich auch mit dem

Auftauchen eines Märchenprinzen zu tun, der seine schöne Braut bewundert und auf

Händen trägt und seine romantischen Gefühle dadurch spürbar werden lässt (vgl. Kapi-

tel 6.2). Diese Anforderung anMänner, romantische Gefühle zu zeigen und dadurch die

Existenz ihrer Liebe zu beweisen, ließ sich besonders gut amBeispiel desHeiratsantrags

rekonstruieren (vgl.Kapitel 4).Dabei zeigte sich in der Analyse der Antragspraktiken zu-

gleich, dass gerade dasVersprechenunddie Erwartungdes außeralltäglichen Sicht- und

Spürbarwerdens von romantischen Gefühlen die Praktiken des Heiratens auch für die

homosexuellen Paare attraktiv machen.

9.1.3 Gefühle zeigen: Herstellung von bewegenden Emotionen,

die in Zukunft binden

Steht die Heirat in der öffentlichenWahrnehmungmeist ganz im Zeichen der Liebe des

glücklichen Paares,wurde dieserDimension derHeirat in der soziologischen Forschung

zur Ehe – aufgrund von deren Tendenz, Emotionen und insbesondere Liebesgefühle zu

ignorieren (vgl. Smart 2007a: 54) – kaum Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Burkart 1998:

27).Wie meine Analyse zeigt, ist es für das Verständnis der anhaltenden Bedeutung der

Heirat jedoch ausschlaggebend, die Gefühle in den Blick zu nehmen, die durch die Prak-

tiken der Hochzeit – die jungen Mädchen als Traum nahegelegt wird – zum Ausdruck

kommen und hergestellt werden. So wird in den Interviews deutlich, dass die Heirat

für die befragten Personen immer auch ein bedeutsamer emotionaler Schritt ist, auch

dann, wenn rechtliche Bedürfnisse im Vordergrund stehen (vgl. Kapitel 5.2). Mit dem

persönlichen Entschluss zur Heirat bekennen sich die Brautleute nachmeistmehrjähri-

ger, erprobter Beziehung explizit undmit offizieller Anerkennung zueinander und stel-

len durch diese Unterstreichung der Zusammengehörigkeit die Beziehung auf eine hö-

here Stufe (vgl. Weibel 2018a). Für diese besondere paarinterne Bestätigung und Festi-

gung der (hoffentlich lebenslangen) Zusammengehörigkeit ist das Erleben des roman-

tischen Hochzeitstages zentral.Wie Reichertz vermutet, liegt der Grund für die zuneh-

mende Attraktivität dieser »Theatralisierungen von ›Liebe‹« in der Form des Hochzeits-

tages oder auch der Praktik des romantischen Heiratsantrags darin, dass die »Glaub-

würdigkeit des Liebesausdrucks« in der heutigen Zeit daran gemessen wird, »was Lie-

bende bereit sind, füreinander unter den Augen der Öffentlichkeit zu tun« (Reichertz

2009: 259). In diesem Sinne seien die Trauversprechen im Rahmen der theatralen Pra-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

xis der Hochzeit als Versuch zu verstehen, angesichts der hohen Scheidungsrate einen

»tragfähig(er)en ›Liebesbeweis‹« (ebd.) herzustellen.

Damit die theatrale Praxis des schönsten Tages sicher gelingt und sich das der Hoch-

zeit inhärente Versprechen von größtmöglichem Glück erfüllt (vgl. Ahmed 2010b: 29),

kommen besondereMittel undObjekte zumEinsatz, umEmotionen der Freude und der

Rührung herzustellen und zu teilen (vgl. Kapitel 6.1). Aufgrund der hohen Erwartungen

an das perfekte Genießen des happy object Hochzeit geht der Tag dabei immer auch mit

einer Angst des Nicht-Gelingens (vgl. Ahmed 2010b: 42) einher. Diesem Risiko der Ent-

täuschung begegnen die Paare mit einer minutiösen Planung des Tages und orientie-

ren sich dabei oft an demhegemonial gewordenen kulturellen Skript derweißenHochzeit

(vgl. Schäffler 2012: 74). Durch das perfekte Bespielen des standardisierten Skripts, das

alle kennen,wird das Glück des Paares inszeniert, wobei durch denWiedererkennungs-

effekt die Erzeugung der passenden Gefühle im richtigen Moment – etwa beim Einzug

in die Kirche – am besten gewährleistet werden kann. Dadurch bleiben sich die Hoch-

zeiten – auch in Zeiten der Individualisierung – zugleich erstaunlich ähnlich. Zwar sind

die einzelnenElemente individuell ausgestaltet und angeordnet,dennoch sind es immer

die gleichen Elemente, die den Festtag als Hochzeit kennzeichnen (vgl. Schäffler 2012).

Bemerkenswert ist zudem, dass von diesen Inszenierungen nach dem Skript der weißen

Hochzeit nicht nur ein romantisches, sondern auch ein historisch-märchenhaftes Flair

ausgeht. Durch die geschichtsträchtigen Kirchen, prunkvollen Zivilstandsämter, Bur-

genundSchlossgärtenmit den schmiedeeisernenToren,diemit abgewetztemKopfstein

gepflasterten Innenhöfe und die zum Einsatz kommenden Oldtimer-Fahrzeuge sowie

nicht zuletzt durch die außeralltäglich feierliche Kleidung der Hochzeitsgesellschaften

scheinen dieHochzeiten aus einer anderenZeit zu stammen.Für einenmöglichst tragfä-

higen Liebesbeweis und den Zukunftsentwurf, der mit der Heirat gemacht wird, scheint

somitweniger dieGegenwartmit all ihren unschönenErscheinungen, sondern vielmehr

dieGeschichte dengewünschtenReferenzrahmenzubieten–wobei dieseGeschichte als

Tradition der dauerhaften Liebesehe imaginiert und reproduziert wird (vgl. Kapitel 2).

Zusätzlich ist für die zukünftige Tragfähigkeit der Liebe auch das Festhalten des emo-

tional intensiven Erlebens des schönsten Tages durch professionelle Fotograf:innen und

teilweise auch Videoteams zentral. Denn die bewegenden Gefühle des Hochzeitstages

sollen, so die geteilte Hoffnung, in Zukunft die eheliche Gemeinschaft dauerhaft bin-

den, und die aufwendigen Dokumentationen bilden eine wesentliche Grundlage dafür,

dass der Tag in unvergesslicher Erinnerung bleibt.

Auch bei dieser allerpersönlichsten Funktion der Heirat, die darin besteht, sich durch

eine emotionale Zeremonie den gegenseitigenWillen zu bestätigen, aufgrund der Liebe

zueinandermöglichst das ganze Leben teilen zuwollen4, ist die überpersönlicheDimensi-

4 Zwar orientieren sich nicht alle Paare gleich stark am Ideal der Dauer der Ehe, wie die Analyse der

unterschiedlichen Formulierungen der persönlichen Trauversprechen und Bekenntnisse zueinan-

der zeigt (vgl. Kapitel 7.2). Trotzdem teilen letztlich alle heiratenden Paare die Hoffnung (nicht

aber die Gewissheit), dass die Scheidung, die zu einer gesellschaftlichen Normalität geworden

ist, nicht zur persönlichen Realität wird (vgl. Kapitel 7.1). Zugleich zeigen die unterschiedlichen

Deutungen der Scheidung durch die Brautleute aber auch, dass die Liberalisierung der Scheidung

eine wesentliche Voraussetzung dafür ist, dass weiterhin geheiratet wird (vgl. Kapitel 9.3).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 293

on der Heirat nicht zu vergessen. Denn die individuelle Sehnsucht der Brautleute nach

einer dauerhaft glücklichen Ehe deckt sich mit den gesellschaftspolitischen Interessen

des Staates. Wie meine Analyse der zivilstandsamtlichen Adressierung der Brautpaare

durchdieBeamt:innen zeigt (vgl.Weibel 2016), liegt auchdas staatliche Interesseweiter-

hin darin, »dass die Verhältnisse zwischen denMenschen geordnet unddauerhaft« (Arni

2004: 317) sind. Verspricht doch die dauerhafte Stabilität der Geschlechterbeziehungen,

dass die arbeitsteiligen Lebensgemeinschaften der Paare und ehelichen Kleinfamilien

füreinander Sorge tragen unddamit den Sozialstaat entlasten.5 Von geradezu unschätz-

barem Wert ist dabei auch die unbezahlte Care-Arbeit, die in den Familien (weiterhin

mehrheitlich von Frauen) geleistet wird, wodurch die Gesellschaft Kosten von enormem

Ausmaß spart.6 Wurde dieser Anspruch an die stabile, idealerweise lebenslange Dauer

der Ehe mit ihrer geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung (sprich Privatisierung der Ca-

re-Arbeit) um 1900noch »deklamatorisch« geäußert (Arni 2004: 33), formuliert sichdiese

Verschränkung des staatlichen Interesses mit den Sehnsüchten der Einzelnen heute in

Begriffen der persönlichenVerantwortung für das eigeneGlück der dauerhaftenZusam-

mengehörigkeit.

Dass die Heirat nicht nur eine persönliche Angelegenheit zwischen Liebenden ist,

sondern immer eine Verschränkung von Allerpersönlichstem und Überpersönlichem (vgl.

Simmel 1992: 109) bedeutet,wird auch anhand der dritten Funktion derHeirat – der An-

erkennung des glücklichen Paares durch das soziale Umfeld (vgl. Kapitel 5.3) – deutlich.

Mit der Einladung zum Hochzeitsfest, das das Paar anlässlich der Eheschließung bzw.

Partnerschaftseintragung feiert, wird das soziale Umfeld aufgefordert, sich zu freuen

und durch die freudige Reaktion die Hochzeit als Grund zur Freude anzuerkennen.

Diese Anerkennung ist für alle meine Interviewpartner:innen zentral. Auf die Frage,

was ihren Hochzeitstag zu einem besonderen, mitunter gar zum schönsten Tag ihres

Lebens machte, verweisen alle auf die kollektiv geteilte Freude, die an dem Tag spürbar

geworden sei. In diesem Verweis auf die hohe Bedeutung des Teilens des persönlichen

Glücks mit dem sozialen Umfeld kommt die relationale Bedingtheit von Glück zum

Ausdruck, die Ahmed beschrieben hat: Das individuelle Glück des Brautpaares wird

nicht nur durch gesellschaftliche Liebesideale und Geschlechternormen vorstrukturiert

und ist in diesem Sinne abhängig von der Anerkennung des Glücks durch die anderen

(vgl. Ahmed 2010b: 37). Das persönliche Glück vergrößert und vertieft sich auch durch

die kollektive Freude und Anteilnahme des sozialen Umfeldes. Denn durch das Teilen

von bewegenden Emotionen während der Hochzeit entsteht Bindung, wodurch nicht nur

die Zugehörigkeit zueinander, sondern auch zum sozialen Gefüge gefestigt wird. In

den Worten Ahmeds: »Was uns bewegt, was uns fühlen lässt, ist auch das, was uns an

Ort und Stelle hält oder uns eine Bleibe gibt« (Ahmed 2014a: 183). Diese Abhängigkeit

5 Wie die Schweizerische Konferenz für Sozialhilfe zeigt, akzentuiert sich das Armutsrisiko durch

eine Scheidung und das Alleinleben mit den Kindern in getrennten Haushalten (vgl. SKOS 2022).

Alleinerziehendemachen denn auch rund 20 Prozent der Sozialhilfebeziehenden aus (vgl. Caritas

Schweiz 2022) Vgl. hierzu auch die detaillierten Statistiken des Bundes zur Armut in der Schweiz

(BFS 2020a).

6 Wie den Berechnungen von economie feminist auf der Grundlage von Statistiken des Bundes zu ent-

nehmen ist, leisten Frauen etwa 60 Prozent der unbezahlten Haus- und Familienarbeit, wobei der

Wert dieser geleisteten Stunden bei über 200 Milliarden Franken liegt (vgl. Aggeler/Peter 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

von der sozialen Anerkennung der Liebesbeziehung als Grund zur Freude gilt dabei

grundsätzlich für alle Paare. Besonders deutlich tritt diese Funktion der Heirat aber

im Fall der homosexuellen Paare hervor (vgl. Kapitel 5.3). Indem deren Bleibe in der

Gesellschaft (noch) weniger gefestigt und die Anerkennung durch die Familie und die

Gesellschaft nicht gleich selbstverständlich ist, wird die Abhängigkeit von Anerkennung

zum einen spür- und wahrnehmbarer und zum anderen auch umso wichtiger (vgl.

Weibel 2021). Während ich dies im folgenden Kapitel ausführe, zeige ich auch auf,

inwiefern die fehlende Anerkennung aufgrund der Abweichung von gesellschaftlichen

Geschlechternormen zugleich einen größeren Freiraum für individuelle Praktiken

eröffnet.

9.2 Abhängigkeit und Freiheit: Die Heiratspraktiken hetero- und
homosexueller Paare

Neben der analytischen Trennung und gleichzeitigen Betrachtung von Hochzeit und

Eheschließung erweist sich auch die vergleichende Analyse der Situationen von hetero-

und homosexuellen Paaren als zentral für das Verständnis der Praxis des Heiratens.

Wie schon Giddens betont hat, sind intime Paarbeziehungen und deren Wandel oh-

ne das gesellschaftliche »›Coming-Out‹ der Homosexuellen« (Giddens 1993: 23) nicht

vollständig nachzuvollziehen, weswegen ihm der weitverbreitete Ausschluss homose-

xueller Erfahrungen aus der soziologischen Analyse »äußerst fragwürdig« (ebd.: 22)

erschien. Zugleich sind homosexuelle Männer und Frauen nicht einfach als subversive

Agent:innen des gesellschaftlichen Wandels zu verstehen (vgl. Roseneil 2002: 33). Denn

nicht-heterosexuelle Beziehungen können genauso »ordinary« sein wie heterosexuelle

Lebensformen (Weeks/Heaphy/Donovan 2001: 28). Das Außergewöhnliche ihrer Le-

bensformen ist nicht selten vielmehr eine Zuschreibung von außen – im Fall der Praxis

des Heiratens in Form des besonderen, von der Norm der Ehe abweichenden Rechts

der eingetragenen Partnerschaft, das von 2007 bis 2022 auf homosexuelle Paare in der

Schweiz angewendet wird. Insofern gilt es diese heteronormativen Zuschreibungen des

Abweichenden und Besonderen nicht von vornherein in die Forschung hineinzutragen

und Differenzkategorien unhinterfragt zu reifizieren (vgl. Buchen/Helfferich/Maier

2004), sondern vielmehr vergleichend zu rekonstruieren, worin die Unterschiede und

Gemeinsamkeiten der hetero- und homosexuellen Brautpaare liegen. Durch diese Ana-

lyse der Situationen der hetero- und homosexuellen Paare, die im Zeitraum meiner

Untersuchung durch die überpersönliche Ordnung des Heiratens in der Schweiz hier-

archisch differenziert in die Gesellschaft eingebettet sind, lassen sich nicht nur die

Auswirkungen dieser Ungleichheit auf die Realitäten der homosexuellen Paare und

ihre Bedürfnisse aufzeigen. Durch das Aufzeigen der gesellschaftlichen Positionie-

rung der homosexuellen Paare als besondere Abweichung wird zugleich sichtbar, was

die heteronormativen Geschlechterverhältnisse im Kern ausmacht und wie die durch

sie strukturierten, romantisierten und heteropatriarchalen Praktiken des Heiratens

und Hochzeitfeierns normalerweise funktionieren. Ohne diesen Vergleich bleiben die

geschlechtsspezifischen Ideale und Normen aufgrund ihrer Selbstverständlichkeit oft

unhinterfragt. Darüber hinaus kann nachvollzogen werden, inwiefern die hegemonia-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 295

len Normen der Heterosexualität und Ideale der Romantik zwar zumehr Anerkennung,

zugleich aber auch zu begrenzteren individuellen Handlungsspielräumen und Freihei-

ten für die heterosexuellen Paare und insbesondere für die heterosexuellen Männer

führen.

9.2.1 Weniger Anerkennung: Nicht nur das Wetter, auch die Stimmungslage

ist unsicher

Aufgrund ihrer Abweichung von derNormderHeterosexualität ist die Anerkennung der

Hochzeiten von homosexuellen Paaren als kollektiver Anlass zur Freude weniger selbst-

verständlich, als das bei heterosexuellen Paaren in der Regel der Fall ist. Deutlich wird

das an den verschiedenen Unsicherheiten, die hetero- und homosexuelle Paare bezüg-

lich des perfekten Gelingens der Hochzeit beschreiben: Neben dem Risiko, dass es zu Pan-

nen oder unerwünschten Überraschungen kommt (vgl. Schäffler 2012), zeigen sich die

Paare vor allemwegen desWetters besorgt. Ob es regnet oder die Sonne scheint, es sehr

kalt oder zu heiß ist, hat – wie die teilnehmende Beobachtung an den verschiedenen

Hochzeiten zeigte –einen beträchtlichenEinfluss auf die Stimmung derMenschen.Das

Wetter entzieht sich aber der Einflussnahme und wird damit zu einem zentralen Unsi-

cherheitsfaktor für den schönsten Tag. Wie Guy stellvertretend für viele sagt: »Dass das

Fest, so wie wir das geplant hatten, funktioniert, dass das perfekt ist, das wusste ich von

Anfang an. […]Die einzige Sorge, die ich an demTag hatte,warwirklich dasWetter.«Die

homosexuellen Paare benennen neben der Sorge um die Wetterlage einen zusätzlichen

Unsicherheitsfaktor,der sich ihrerBeeinflussung entzieht, für das perfekteGelingendes

Hochzeitstages aber zentral ist. Es handelt sich dabei umdie Gefühle derMenschen, die

in die Feier der Hochzeit involviert sind: Da die Vorstellung der Hochzeit eines homose-

xuellen Paares nach wie vor »schwierig« und »komisch« und eben nicht selbstverständ-

lich sein kann, liegt eine erste Ungewissheit darin, ob »wirklich alle« (Andrea) geladenen

Gäste zurHochzeit kommen.Die Teilnahmedes sozialenUmfeldes ist die erste grundle-

gende Voraussetzung für die Anerkennung des glücklichen Brautpaares, denn dadurch

bringen die Familienangehörigen und Bekannten zum Ausdruck, dass sie das homose-

xuelle Paar »endgültig akzeptieren und annehmen« (Deborah). Zur Anerkennung gehört

aber nicht nur die Anwesenheit, sondern auch das Teilen desGlücks des Paares durch die

Gäste, indem diese explizit Freude und Anteilnahme an der Hochzeit zeigen. Wenn al-

so nicht nur Akzeptanz, sondern auch die Freude der anderen spürbar ist, dann ist das

»das schönsteGefühl, dasmanhaben kann,wennmandiesen Schrittmacht« (Anja).Erst

durch die freudige Anerkennung wird die Heirat zum schönsten Tag und erfüllt sich das

Versprechen des großenGlücks.Wird dasGlück des Paares hingegen nicht oder nur ein-

geschränkt als kollektiver »Grund zur Freude« (Nay 2017: 158) anerkannt, dann weist die

Hochzeit einen »großen Schönheitsfehler« auf (Sarah).

Wie durch diesen exemplarischenVergleich der Beschreibungen der hetero- und ho-

mosexuellen Paare deutlich wird, ist für Letztere nicht nur die Wetterlage, sondern in

besondererWeise auch die Gefühlslage, die emotionale Atmosphäre (vgl. Ahmed 2010b:

40) amTag ihrerHochzeit ungewiss.Während diemeisten heterosexuellen Paare selbst-

verständlich davon ausgehen (können),dass ihr schönsterTag einenAnlass zur kollektiven

Freude darstellt, muss sich in den Fällen der von der Norm abweichenden homosexuel-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

len Brautpaare erst zeigen, ob der »normalisierende Einschluss« (Nay 2017: 158) in die

Gemeinschaft durch eine freudige Anerkennung gelingt oder nicht. Gerade dieses Po-

tenzial zumnormalisierenden Einschlussmacht die Heirat für die homosexuellen Paare

zugleich besonders erstrebenswert (vgl. ausführlich Weibel 2021). Denn aufgrund der

ungleichen Rechte und der gesellschaftlichen Zuschreibung des »komischen Besonde-

ren« (Moritz) ist bei den homosexuellen Paaren ein explizites Bedürfnis nach Anerken-

nung vorhanden. Dabei ist wesentlich zu verstehen, dass die homosexuellen Paare als

gleichwertige, nicht aber als gleicheHochzeitspaare anerkannt werden wollen. Das heißt,

sie definieren sich nicht über die für das heterosexuelle Brautpaar konstitutiveDifferenz

und Komplementarität von Mann und Frau, sondern betonen vielmehr ihre Gleichheit

als Frauen oder Männer und wollen in dieser Verschiedenheit gleichwertig anerkannt

werden. Aufgrund dieses affirmativen Bezugs zum Verschiedensein können die homo-

sexuellen Paare, wie ich im Folgenden zeige, die zutiefst heteronormativ strukturierten

Heiratspraktiken an ihre von der heterosexuellen Norm abweichenden Liebesbeziehun-

gen anpassen.

9.2.2 »Wie machen wir denn das?«: Mehr Freiheiten für

individuelle Anpassungen

Wie die Analyse sowohl der theatralen Praxis der Hochzeit (vgl. Kapitel 6.2) wie auch der

Praktik der überraschenden Antragstellung (vgl. Kapitel 4.1) und der als schön geltenden

Wahl eines der beiden Namen als Familienname (vgl. Kapitel 8.2) zeigt, stellen die

als romantisch geltenden, einseitig strukturierten Heiratspraktiken eine geschlechts-

spezifische Differenz her. Heteronormative Romantik beruht somit auf der Differenz

von Männlichkeit und Weiblichkeit sowie deren spezifischer Komplementarität, die

sich durch die Vereinigung der Gegensätze in der Form des Liebespaares ausdrückt.

Umgekehrt formuliert wird durch die Praxis des Heiratens eine heteronormative Ge-

schlechterdifferenz und -komplementarität romantisiert und damit auf symbolischer

Ebene eine »Matrix des heterosexuellen Begehrens« (McRobbie 2010: 97) abgesichert.

Dabei ist anzunehmen, dass die außeralltägliche Betonung von heteronormativerWeib-

lichkeit und Männlichkeit und die Inszenierung altmodischer Hochzeitspraktiken (vgl.

Heise 2012) gerade durch die zunehmende ökonomische und politische Unabhängig-

keit von Frauen und die sich wandelnden geschlechtlichen, sexuellen und familialen

Existenzweisen (vgl. Maihofer 1995) an neuer Attraktivität gewinnen.

Aufgrund dieser heteronormativen Struktur des Romantischen und der damit ein-

hergehenden Romantisierung von Geschlechterdifferenz stellt sich für die homosexuel-

len Brautpaare bei der konkreten Ausgestaltung ihrer Heirat die Frage »Wiemachenwir

denndas?«. Indemsie sichnicht bequemundnahtlos (vgl.Ahmed2014b: 148) in die hetero-

sexuellen Normen der Differenz und Komplementarität einfügen können, erhalten die

homosexuellen Paare die Möglichkeit, sich mit der Frage der für sie stimmigen Aneig-

nung der Heiratspraktiken auseinanderzusetzen und diese so anzupassen, dass sie ihr

persönliches Verständnis von Partnerschaftlichkeit und Zusammengehörigkeit ausdrü-

cken.SobemerktAnja: »Wäre ichheterosexuell,hätte ichmirwohlnieGedankendarüber

gemacht. Dann wäre ich einfach der gesellschaftlichen Norm nachgelaufen.« Marcel er-

achtet es zudem als Vorteil, dass sie als schwules Paar ihre Zusammengehörigkeit durch

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 297

die Inszenierung von Gleichheit – etwa durch das Tragen der gleichen Hochzeitsklei-

dung (vgl. Kapitel 6.2) – symbolisieren können: »Das kannman ja«, wie er lachend sagt,

»wiederum als Heteropaar dann schlecht machen«. Die homosexuellen Paare sind auf-

grund ihrer Abweichung von der Norm des heterosexuellen Brautpaares also mit einer

grundlegenden Unklarheit und Offenheit hinsichtlich der individuellen Übernahme der

heteronormativenPraktikenderHochzeit konfrontiert.Dadurchmüssenund können sich

die homosexuellen Paare Gedanken über die ansonsten oft selbstverständlich vorausge-

setztenPraktikenderHeiratmachen.Unklar ist somit nicht nur,wie das heteronormativ

geprägte Umfeld auf die Aneignung des Heiratens durch die homosexuellen Paare re-

agiert, sondern auch, in einem befreienden Sinn, wie genau das heteronormative Ritual

der Hochzeit angeeignet wird. Es entsteht also ein Raum für freiere Aushandlungspro-

zesse: Die homosexuellen Paare können sich für dieHerstellung vonGleichberechtigung

entscheiden, etwadurchdieVerdoppelungderAnträge (vgl.Kapitel 4.3). Sie könnenaber

auch Differenz herstellen, indem eine Person der anderen einen Heiratsantrag macht,

wobei die Zuweisung der einseitigen Praktiken aufgrund anderer Überlegungen als ei-

ner bereits entschiedenen geschlechtsspezifischen Rollenzuweisung erfolgt (vgl. Kapitel

4.1).

DieAnalyse dieser AneignungenderHeiratspraktikendurchdie homosexuellenPaa-

remacht zugleichdieheteronormativeStrukturierungderPraxisdesHeiratens sichtbar,

durchdiedieheterosexuellenPaare zwar selbstverständlicheAnerkennungerfahren,zu-

gleich aber auch weniger Spielräume für Umdeutungen haben. Dabei zeigen insbeson-

dere diejenigen Fälle, in denen die homosexuellen Paare die einseitigen Praktiken der

Antragstellung oderNamenswahl übernehmen,wie durch die heteronormativen Prakti-

ken Ungleichheits- undMachtverhältnisse zwischenMännern und Frauen reproduziert

werden. Besonders anschaulich ist das Beispiel der einseitigen Annahme des Namens:

Nach der Heirat trägt Selina ebenfalls Sarahs Nachnamen, heißt also auch Frau X, was

Sarah im Interview als »saukomisch« bezeichnet. Die einseitige Annahme des Namens

durch Selina erscheint Sarah komisch, weil der gemeinsame Name hier nicht eine Kom-

plementarität von Verschiedenen ausdrückt, wie das beim Ehepaar Herr X und Frau X

der Fall ist. Vielmehr führt er zu einer Gleichwerdung, indem nun beide Partnerinnen

Frau X heißen. Dabei verweist Sarahs Eindruck des Komischen aber auf eine generell

seltsame Logik, die in der einseitigen Bildung eines gemeinsamen Namens liegt: Denn

die Namensannahme führt in jedem Fall zu einem ungleichen, hierarchischen Verhält-

nis zwischen der namensgebenden Person und der zugehörigen, namenstragenden Per-

son. Aufgrund der Geschlechterdifferenz heterosexueller Paare ist dies einfach weniger

offensichtlich komisch als im Fall der homosexuellen Paare, weil die Frau durch die An-

nahme des Namens des Mannes nicht zu ihmwird, sondern zu seiner Ehefrau.7

Die Anrufungen durch die heteronormativen Symbole und Praktiken derHeirat und

damit auch die Möglichkeit zu einer individuellen Aneignung der romantisierten Prak-

tiken sind für die hetero- und homosexuellen Paare offensichtlich nicht die gleichen.

Denn die heterosexuellen Paare bewegen sich immer schon innerhalb der aufgrund ih-

rerSelbstverständlichkeit undvermeintlichenNatürlichkeit kaumwahrnehmbarenNor-

7 Wie im folgenden Kapitel 9.2.3 gezeigt wird, erscheint dies aber nur dann nicht seltsam, wenn die

Frau den Namen des Mannes annimmt, denn umgekehrt wäre dies sehr wohl äußerst komisch.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

men der heterosexuellen Geschlechterdifferenz –wobei sich das für die heterosexuellen

Paare wiederum mehr oder weniger behaglich anfühlen kann. So stört sich etwa Lukas

daran, dass er und seine Frau seit der Heirat automatisch als ganz normales Ehepaar an-

gesehen werden (vgl.Weibel 2021), obwohl das vorherrschende »Bild der Ehe nichts da-

mit zu tun hat,wie wir unsere Partnerschaft verstehen«. Insofern zeigt die Veränderung

der bestehenden Ordnung für hetero- und homosexuelle Paare aufgrund ihrer unter-

schiedlichen Situierung in verschiedene Richtungen: Für heterosexuelle Paare kann es

als widerständiger Akt gelten, sich der Anrufung der bürgerlichen Norm des Ehepaa-

res zu entziehen und nicht oder ganz anders als standardmäßig zu heiraten. Demgegen-

über kann es für homosexuelle Paare ein politischer Akt sein, durch die Aneignung des

Standards der weißen Hochzeit Konformität mit den ganz normalen Ehepaaren herzustel-

len und darüber die Anerkennung ihrer Gleichwertigkeit einzufordern. So ist es für Anja

im Unterschied zu Lukas »ein tolles Gefühl«, dass sie nun »vor dem Gesetz sagen kann,

das ist meine Frau«, das »gibt einfach nach außen nochmal ein klareres Zeichen, ich bin

jetzt verheiratet.«

Trotz dieser unterschiedlichen Ausgangslagen aufgrund der differenten Positionie-

rungen in der heteronormativenGeschlechterordnung ist es keineswegs so, dass dieUn-

terschiede in den individuellen Interpretationen der kulturellen Praxis des Heiratens

nur zwischendenhetero- undhomosexuellenPaaren verlaufenwürden.Vielmehr lassen

sich auch Differenzen innerhalb dieser beiden Gruppen sowie Gemeinsamkeiten über

die Gruppen hinweg rekonstruieren. So gibt es mehrere heterosexuelle Paare in mei-

nemSample,denendie heteronormativen,von vornhereinungleich strukturiertenPrak-

tiken nicht selbstverständlich erscheinen und die sich nicht an altmodischen Bräuchen

orientieren, sondern Egalität ausdrücken wollen. Im Unterschied zu den homosexuel-

len Paaren nehmen sie aber keine individuellen Adaptionen der Praktiken wie etwa die

Verdoppelung des Antrags vor. Vielmehr verzichten sie auf die romantisierten Praktiken

und damit auf eine romantische Geschichte (vgl. Kapitel 4.3), um ihre Gleichberechti-

gung auszudrücken, und vermeiden eine Überbetonung von Weiblichkeit und Männ-

lichkeit durch den Verzicht auf die theatrale Inszenierung einerweißenHochzeit. Auf der

anderen Seite gibt es homosexuelle Paare, die die romantischen Praktiken der einseiti-

gen Antragstellung oder der Entscheidung für einen der beiden Namen affirmativ an-

eignen, wobei sie allerdings die Frage der Rollenaufteilung über andere Differenzen als

die des Geschlechts entscheiden können. Darüber hinaus wird deutlich, dass selbst im

Fall von individuellen Anpassungen und Umdeutungen der Heiratspraktiken durch die

homosexuellenPaarediese letztlichnurModifikationenundkeineBrücheoder subversi-

ven Transformationen der hegemonialen Praxis darstellen. Schließlichmüssen auch die

Hochzeiten der homosexuellen Paare aufgrund ihres Bedürfnisses nach sozialer Aner-

kennung immer noch als Hochzeiten erkenn- und damit anerkennbar sein. Diese trotz

Abweichungen weitgehende Konformität und Normalität, die durch die homosexuellen

Paare angestrebt und hergestellt wird, ist dahingehend zu verstehen, dass sie zwar nicht

gleich sein wollen wie die heterosexuelle Brautpaare, aber auch auf keinen Fall »dieses

komische Besondere« (Moritz) sein wollen, das ihnen von der heteronormativen Gesell-

schaft teilweise zugeschriebenwird undweiter anhaften kann (vgl.Weibel 2021).Wie im

folgenden Kapitel gezeigt wird, leitet das Bedürfnis, die Zuschreibung des komischen

Besonderen zu vermeiden, aber nicht nur das Verhalten der homosexuellen Paare an.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 299

Zu erkennen ist es auch im Verhalten der heterosexuellen Männer, die in der vorherr-

schenden Geschlechterordnung das Allgemeine verkörpern und aufgrund dieser hierar-

chischen–sowohl gegenüber Frauenwie auchhomosexuellenPersonenübergeordneten

– Positionierung ammeisten soziale Anerkennung erhalten.

9.2.3 »Das komische Besondere«: Bedürfnis nach Normalität leitet

Konformität an

Anstelle von individuellen Anpassungen dominiert bei den heterosexuellen Brautpaaren

der Verzicht auf romantisierte Praktiken wie den Antrag, wenn sie die Herstellung von

Ungleichheit undDifferenz durch die einseitig strukturiertenHeiratspraktiken vermei-

den wollen. Auch wurde in der Analyse deutlich, dass eine offene Diskussion der Frage

»wie machen wir denn das?« selten ist. Denn diese Frage impliziert die Erwägung der

Möglichkeit einer Umkehr der geschlechtsspezifisch zugeordneten Praktiken, und das

ist kaum denkbar, weil eine Umkehr der Zuordnung einfach komisch wäre, wie ich an-

hand der Darstellungen der Namenswahl durch die heterosexuellen Paare rekonstruiert

habe (vgl. Kapitel 8). In diesenDarstellungenwerden dieDeterminationen der individu-

ellen Praktiken und Wahlmöglichkeiten aufgrund der hierarchisch angeordneten Nor-

men vonMännlichkeit undWeiblichkeit besonders sichtbar. Außerdem zeigt gerade die

Praktik der Namenswahl, dass der vermeintlich autonomen Individualität des befrei-

ten Subjekts nicht nur Grenzen in Form wirkmächtiger Geschlechternormen, sondern

weiterhin auch in Form rigider Rechtsnormen gesetzt werden. So ermöglicht das neue

Schweizer Namensrecht, das im Interesse der Gleichstellung der Geschlechter in der

Namenswahl 2013 eingeführt wurde, den heute heiratenden Paaren lediglich zwei Op-

tionen: das beidseitige Behalten der Geburtsnamen entsprechend der neuen Norm der

gleichberechtigten Individualität (vgl. Art. 160 Abs. 1 ZGB) oder alternativ die einseiti-

ge Bestimmung eines der beiden Namen zum gemeinsamenNamen (vgl. Art. 160 Abs. 2

ZGB) nach dem alten Prinzip des traditionellen Familiennamens. Die zuvor bestehende

Option eines Doppelnamens für die Ehefrauen wurde abgeschafft und nicht durch die

Möglichkeit des beidseitigen Tragens vonDoppelnamen (wie es etwa inÖsterreichmög-

lich ist) ersetzt (vgl. ausführlich Kapitel 8.1). Damit ermöglicht das neue Schweizer Na-

mensrecht die gleichberechtigte Beibehaltung der Individualität der Eheleute, nicht aber

das gleichberechtigte Ausdrücken der Zusammengehörigkeit als Ehepaar und Familie. Die

vom Gesetzgeber angestrebte Gleichstellung der Geschlechter in der Namenswahl wird

mit dieser »möglichst einfachen und klaren Regelung« (BBI 2009 403: 417) nur bedingt

gefördert.Dieshat zumeinendamit zu tun,dassdasRecht andenBedürfnissenderheu-

te heiratenden Paare vorbeizielt und zum anderen nicht berücksichtigt, dass die weiter-

hin tief verankertenGeschlechternormendieMänner und Frauenmit unterschiedlichen

Normalitätsvorstellungen konfrontieren. Zum Ausdruck kommen diese unterschiedli-

chen Normalitätsanforderungen in den Darstellungen der heterosexuellen Paare eben-

falls durch den Begriff des Komischen. Damit wird in den Interviews bezeichnet, was das

von der Normalität abweichende Seltsame wäre.

Die erste Diskrepanz zwischen dem Recht und den Bedürfnissen der heiratenden

Paare besteht darin, dass ein gemeinsamer Name für die große Mehrheit der Paare et-

was Schönes darstellt. So entscheiden sich fast zehn Jahre nach der Einführung der neu-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

en Norm der gleichberechtigten Beibehaltung beider Namen weiterhin rund 70 Prozent

der Paare gemäß dem zweiten Artikel des Namensrechts für einen gemeinsamen Na-

men, auch wenn dieser eine ungleiche Entscheidung für einen der beiden Geburtsna-

men verlangt. Denn viele fänden es wie Boris »kompliziert« und »komisch«, wenn man

als Ehepaar und Eltern nicht gleich heißt und deshalb »nicht weiß, wer zusammenge-

hört«. Die zweite Diskrepanz besteht darin, dass der Gesetzgeber bei der neuen Rege-

lungdavonausging,dass nur traditionsverbundenePersonen einenZusammengehörigkeit

ausdrückendenNamenwünschen,weswegen neben dem traditionellen Familiennamen

die Einführung von beidseitigen Doppelnamen, die gleichstellungsorientierten Paaren das

gleichberechtigte Ausdrücken ihrer Zusammengehörigkeit ermöglichen würden, nicht

in Erwägung gezogen wurde. Für die Praxis der Namenswahl der heterosexuellen Paare

bedeutet das Folgendes: Bei den traditionsverbundenenPaaren ist ohneDiskussion klar,

dass die Frau den Namen ihres Mannes annimmt, denn für die Männer ist klar, dass sie

ihren Namen weitergeben (vgl. Kapitel 8.2.1). Darüber hinaus zeigt sich aber noch et-

was Zweites: Es ist nicht nur für die traditionsverbundenenMänner, sondern für alle von

mir befragten Männer unvorstellbar und folglich auch nicht verhandelbar, dass sie den

Namen ihrer Frau als gemeinsamen Familiennamen annehmen. Es müsste schon eine

sehr gute Begründung geben, damit ihr Namenswechsel nicht einfach komischwäre,wie

die Männer es in den Interviews ausdrücken (vgl. Kapitel 8.2.3). Entsprechend nehmen

schweizweit lediglich 4 Prozent aller in der Schweiz heiratendenMänner denNamen ih-

rer Frau an (vgl. BFS 2019f). Im Unterschied zu den traditionsverbundenen Paaren ori-

entieren sich bei den gleichstellungsorientierten Paaren nun aber auch die Frauen an

der neuen Norm und behalten ihren ihre Individualität ausdrückendenNamen.Wie die

weitere Analyse zeigt, nehmen diese Frauen dadurch in Kauf, nicht den gleichenNamen

zu tragen wie ihre Kinder. Denn für eine Mehrheit der Männer ist nicht nur das Behal-

ten ihresNamens, sondern auchdieWeitergabe ihresNamens andieKinderweitgehend

selbstverständlich.

Durch den Verzicht auf die Regelung eines amtlichen Doppelnamens für beide Ehe-

leute kreiert das neue Namensrecht für die Ehefrauen damit eine »zwiespältige« (Kathi)

Entscheidungssituation – zwischen ihrer Individualität und der namentlichen Zugehö-

rigkeit zur Familie. Für die Männer gibt es bei genauerer Betrachtung überhaupt keine

Entscheidungsmöglichkeiten, auch wenn das Recht die zwei Optionen formal für beide

Geschlechter vorsieht. Um sich allerdings auf eine gleichberechtigte Aushandlung der

Namenswahl entlang der beiden Optionen einlassen zu können, müssten die Ehemän-

ner die Möglichkeit einräumen, dass sie ihren Geburtsnamen für den Namen ihrer Frau

aufgeben –und eben dies ist für diemeistenMänner unvorstellbar,weil es der allgemei-

nen Norm vonMännlichkeit widerspricht. Insofern bietet das neue Namensrecht in der

Praxis nur den Frauen zwei Optionen: Sie können sich an dermännlichen, zur allgemei-

nen gewordenenNormdes eigenenNamens orientieren, aber auch ihrenNamen für den

Familiennamen des Mannes abgeben, wie dies das alte Namensrecht für die Ehefrau in

jedem Fall vorsah (vgl. Kapitel 8.1). Die Männer hingegen wollen und können sich nicht

an dieser immer schonweiblich konnotierten und damit besonderen zweiten Norm ori-

entieren, dann das wäre fürMänner seltsam und begründungsbedürftig. Aufgrund die-

ser wirkmächtigenMännlichkeitsnorm bleibt es dabei, dass sich praktisch alle Ehemän-

ner in ihrer persönlichen Wahl an der allgemeinen Norm »jeder Ehegatte behält seinen

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 301

Namen« (Art. 160 Abs. 1 ZGB) orientieren (müssen), während die Option, »den Ledigna-

men der Braut oder des Bräutigams als gemeinsamen Familiennamen« (Art. 160 Abs. 2

ZGB) zu wählen, – trotz der geschlechtergerechten Formulierung – als Möglichkeit in-

terpretiert wird, die eigentlich nur die Ehefrau adressiert.

Deutlich wird, dass die Normen heterosexueller Männlichkeit, weil sie die überge-

ordneten Normen des Allgemeinen sind (vgl. Arni 2004: 43f.), keine oder kaum Abwei-

chungen und individuelle Interpretationen zulassen.Demgegenüber verkörpern die he-

terosexuellen Frauen, die schwulenMänner und die lesbischen Frauen in der herrschen-

den Geschlechterordnung das von der allgemeinen Norm heterosexueller Männlichkeit

abweichende und untergeordnete, abgeleitete Besondere. Aufgrund ihrer Abweichun-

gen von den Normen des Allgemeinen, sprich von der Norm der Männlichkeit und/oder

der Norm der Heterosexualität, haben sowohl heterosexuelle Frauen wie auch homose-

xuelle Männer und Frauenmehr Spielräume für individuelle Praktiken, wobei die lesbi-

schen Frauen die größten Freiheiten haben. Dies zeigt sich paradigmatisch an den viel-

fältigen Möglichkeiten der lesbischen Brautpaare bei der Kleiderwahl: Zunächst kann

jede für sich entscheiden, ob sie ein Kleid oder einen Anzug tragen will. Dadurch erge-

ben sich verschiedene Kombinationen: Beide tragen ein Kleid, beide tragen einen Anzug

(was inmeinem Sample nicht vorgekommen ist) oder eine trägt ein Kleid, die andere ei-

nenAnzug. Insofernhabendie lesbischenPaaremehrWahlmöglichkeiten sowohl gegen-

über den schwulen als auch gegenüber den heterosexuellen Paaren. Die heterosexuelle

Braut könnte zwar auch zwischen unterschiedlichen Formen von Kleidern wählen, ne-

ben dem Bräutigam auch einen Anzug zu tragen wäre allerdings höchst ungewöhnlich.

Im Fall des Männerpaares verhält es sich nochmals anders: Würde ein schwuler Bräu-

tigam ein Kleid – anstatt eines Anzugs – tragen, würde er seine Männlichkeit verlieren

und alsDragqueen erscheinen.Daswäre für eine queereHochzeit durchaus denkbar, im

Fall der an Normalität und Konformität interessierten homosexuellen Paare in meinem

Sample aber kaum vorstellbar. Gleichwohl ist es nicht dermaßen ausgeschlossen wie im

Fall des heterosexuellen Bräutigams, dem – ebenso wie im alltäglichen Leben – das Tra-

gen eines Kleides verwehrt ist, will er sich nicht der Lächerlichkeit preisgeben.

Diese Gefahr der Lächerlichkeit droht den heterosexuellen Männern offenbar auch

dann, wenn sie sich an der weiblich konnotierten Norm des Namenswechsels orientie-

ren würden, weswegen die Aufgabe des eigenen Namens für sie nur unter besonderen,

begründungsbedürftigenUmständendenkbarwäre.Demgegenüberkönnensichdiehe-

terosexuellen Frauen – aufgrund jahrzehntelanger emanzipatorischer Kämpfe für ih-

re Gleichberechtigung – inzwischen an der allgemeinen männlichen Norm, die eigene

Identität beizubehalten unddurch denNamen auszudrücken, orientieren.Damit bestä-

tigt das Beispiel der Namenswahl einmalmehr die Einsicht, dass formale Gleichstellung

im Recht aufgrund der tief verankerten und hierarchisch angeordneten Geschlechter-

normen nicht automatisch zu praktischer Gleichstellung der Geschlechter führt. Anstel-

le der Definition eines einzigen »Maßstabes« des Allgemeinen, sprich der Männlichkeit

und der Heterosexualität, bedürfte das Recht vielmehr einer »plurale[n] Logik«, um Ver-

schiedenheit in der Praxis zu ermöglichen und dieses Verschiedensein als »›gleichwer-

tig‹ anzuerkennen« (Maihofer 1991: 44f.; vgl. auch Maihofer 2013a: 42, Herv. i. O.). Wie

ich im Folgenden anhand der Bedeutungsverschiebung (aber nicht des Bedeutungsrück-

gangs) der Ehe durch einen Prozess der Liberalisierung der Institution zeige, wäre eine

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

solche plurale Logik auf der überpersönlichen Ebene der Gesetze nicht nur in Bezug auf

das Namensrecht, sondern generell für das Ehe- und Familienrecht zentral. Denn auch

die aktuelleNeuerfindung der heterosexuellen Ehe als Ehe für alle definiert letztlich nichts

anderes als einen einzigenMaßstab, an dem alle Lebensformen gemessen werden.

9.3 Flexible Normalisierung: Die Liberalisierung immunisiert die Ehe
gegen Kritik

Die Praxis des Heiratens ist im 21. Jahrhundert weiterhin durch zwingende Rechts-

normen festgelegt, die das Verhalten der Einzelnen beeinflussen und die individuellen

Handlungsspielräume begrenzen. Gleichwohl hat sich im Zuge des Prozesses der De-

institutionalisierung (vgl. Tyrell 1988) eine weitgehende Liberalisierung jener rigiden

Rechtsnormen vollzogen, die um 1900 im Schweizer Zivilgesetzbuch institutionalisiert

worden sind (vgl. Kapitel 2). Durch diesen Prozess hat sich eine »ambivalente Dynamik«

(Arni 2004: 329) entfaltet, die für das Verständnis der gegenwärtigen Bedeutung der

Praxis des Heiratens zwischen der Krise der Ehe und der Hochkonjunktur von Traum-

hochzeiten (vgl. Kapitel 1) wesentlich ist. So führte die schrittweise Liberalisierung von

Ehe- und Scheidungsrecht zwar zu einem »Schwinden von hegemonialer Stellung und

Dauerhaftigkeit« (Arni 2004: 329) der Institution Ehe und ihrer rigiden Normativität.

Zugleich aber wird damit das der Liebesehe zugrundeliegende Ideal, dass nämlich das

Glück der ehelichen Liebesbeziehung in ihrer Dauer und das Unglück in ihrer Scheidung

liege, »bestätigt und bekräftigt« (ebd.). So konstatiert Arni:

»Trägt […] die liberale Scheidungspraxis so zur Deinstitutionalisierung der Ehe bei, so

immunisiert sie diese umgekehrt wiederum auch gegen alles, was sie prinzipiell an-

ficht, gegen alle, die sie gerne gänzlich abgeschafft sähen […] eine liberale Scheidungs-

praxis nämlich passt die Institution Ehe an gewandelte FormenundPraktiken der Paar-

beziehung an – wieweit sie sich dabei selbst verliert oder gerade in der Transformati-

on ihrer Gestalt immer wieder gewinnt, dürfte eine offene Frage der Gegenwart sein.«

(Ebd.)

Wie in der heutigen Betrachtung des neuerlichen Krisendiskurses um die Institution

Ehe und der aktuellen Neuerfindung im Zeichen der Ehe für alle deutlich wird und ich im

folgendenKapitel 9.3.1 ausführe, sinddieseAnpassungenderüberpersönlichen Institution

an die allerpersönlichsten Bedürfnisse und Praktiken der Menschen insofern notwendig,

als sich die Ehe dadurch als weiterhin vorherrschendes Modell des intimen und fami-

lialen Zusammenlebens behaupten kann. Was dies wiederum für eine Kritik und Ver-

änderung der aktuellen Ordnung und Praxis des Heiratens in ihrer wirkmächtigen Ver-

schränkung von Recht und Liebe bedeutet, führe ich in Kapitel 9.3.2 aus.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 303

9.3.1 Das Versprechen von Glück: Regierung durch

normalisierende Anerkennung

Mit der inzwischen vollständigen Liberalisierung der Scheidung – durch die nicht nur

der Anfang, sondern auch das Ende der Ehe ganz in die Hände, sprich die Selbstverant-

wortung der einzelnen Eheleute gelegt worden ist – hat sich die Geltung der Ehe maß-

geblich verschoben: Statt als normative, einengende Institution (vgl. Burkart/Kohli 1992:

14), die derHerstellung und Aufrechterhaltung geordneter gesellschaftlicher Geschlech-

terverhältnisse dient, erscheint die Ehe nun primär als persönliche Liebesangelegenheit

der Paare. Gerade durch das Primat der emotionalen Qualität gegenüber der dauerhaf-

ten Stabilität der ehelichen Gemeinschaft und die daraus resultierende gesellschaftliche

Normalisierung der Scheidung (vgl. Kapitel 7) akzentuiert sich das Ideal der lebenslan-

gen Liebe.Denn die gesellschaftliche Brüchigkeit desGlücksversprechens der Ehe durch

die häufigen Scheidungen stellt nicht etwa das Ideal der lebenslangen Ehe in Frage.Viel-

mehr wird, wie Ahmed zeigt, das individuelle Scheitern an der Umsetzung der glücks-

versprechenden Ideale zum Problem:

»[T]he crisis in happiness has not put social ideals into question […]. The demand for

happiness is increasingly articulated as a demand to return to social ideals, as if what

explains the crisis of happiness is not the failure of these ideals but our failure to fol-

low them.« (Ahmed 2010b: 7)

IndemdasErreichendesGlücks inFormeinerdauerhaft erfüllendenEheunwahrschein-

licher und vor allem ungewisser geworden ist, vertieft sich paradoxerweise das Glücks-

versprechen und gewinnt die Hochzeit – mittels derer theatraler Praktiken die Liebe

hoffnungsvoll in die (ewige) Zukunft entworfen wird – an zusätzlicher Bedeutung. Das

Funktionieren des von Ahmed beschriebenen Glücksversprechens lässt sich dabei an-

schaulich anhand der Bewerbung von Eheringen in einerHochglanzbroschüre nachvoll-

ziehen, die an einer Hochzeitsmesse verteilt wurde (vgl. Vignette 3): Mit dem unmiss-

verständlichen Slogan »Zwei Herzen auf den Spuren des Glücks« wird darin »Schmuck

für Traumpaare« in Form vonVerlobungs- und Eheringen präsentiert und zumKauf an-

geboten. Diese Adressierung der Brautleute als zwei Herzen, die durch den Kauf von

»einzigartigen Trau(m)ringen« demGlück folgen, bringt die Logik des Versprechens von

Glück auf den Punkt. Das Liebesglück wird – so das Versprechen – durch die Nähe zu

Dingen wie Trauringen oder romantisierten Hochzeitspraktiken greifbar: »Doing x as

well as having x might be what promises us happiness. The promise of happiness takes

this form: if you have this or have that, or if you do this or do that, then happiness is what

follows« (Ahmed 2010b: 41).

Eben dieses kollektive Versprechen von individuellem Glück durch die Objekte und

Praktiken derHeiratwurde in der Schweiz im Juli 2022 nun auch für homosexuelle Paare

geöffnet.Diese Öffnung der Ehe ist nach demZur-Disposition-Stellen der Dauerhaftig-

keit der Institution und der Aufhebung ihrer patriarchalen Ordnung ein weiterer, be-

merkenswerter Schritt zur Liberalisierung eines der letzten institutionellen Grundpfei-

ler der Ehe und eine Schwächung ihres normativen Charakters. Vielleichtmehr noch als

die partnerschaftliche Neudefinition der Ehe in den 1980er Jahren – durch die die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

dürfnisse der Ehefrauen gegenüber jenen der Ehemänner gleichberechtigt und die Sta-

bilisierung der ehelichen Gemeinschaft durch die Vorherrschaft des männlichen Ober-

haupts aufgegeben wurde – stellt die Aufhebung der die Ehe seit jeher begründenden

heteronormativen Geschlechterdifferenz eine beträchtliche Erschütterung der hetero-

normativen Geschlechter- und Familienordnung8 dar. Zugleich aber wird die Ehe durch

die Integration homosexueller Paare weiter flexibilisiert und modernisiert (vgl. Ludwig

2016a: 421) und durch diese Anpassungen letztlich stabilisiert: Seit Ende des 20. Jahr-

hundertsmüssen heterosexuelle Paare nicht mehr heiraten und seit Beginn des 21. Jahr-

hunderts können homosexuelle Paare in immer mehr Ländern eine Ehe schließen. Auch

schreibt die Ehe durch ihre partnerschaftliche Definition keine patriarchal-hierarchi-

schen Geschlechterverhältnisse mehr vor, gleichwohl bietet die Heirat eine außeralltäg-

licheGelegenheit, durch die theatrale Praxis derHochzeit eine romantisierteGeschlech-

terdifferenzzubetonenundsymbolischabzusichern (vgl.Kapitel 6).ZudemkanndieEhe

auf individuellenWunsch hin jederzeit wieder geschieden werden. Dennoch verspricht

die Heirat durch das öffentliche Bekenntnis zueinander mehr Verbindlichkeit und Si-

cherheit für die Paarbeziehung, und dies gilt gerade in unsicheren Zeiten als besonderes

Glück (vgl. Kapitel 7). Es kann zu Beginn des 21. Jahrhunderts also nicht von einer Be-

deutungsabnahme der Ehe oder gar ihrer Zerstörung gesprochen werden, wie das insbe-

sondere von denjenigen befürchtet wird, die die Ehe als zentralen Stützpfeiler der hete-

ronormativenGeschlechterordnungaufrechterhaltenwollen (vgl.Abstimmungskomitee

›Nein zur Ehe für alle‹ 2021). Vielmehr hat sich die Ehe mit dem Wandel und den Per-

sistenzen in den intimen Lebensweisen (vgl. Maihofer 2014a) zu einer flexiblen, »multi-

funktionalen Institution« (Schneider/Rüger 2007: 146) entwickelt. Entsprechend setzen

neoliberale Staaten ihr keineswegs schwindendes »öffentliche[s] Interesse« (Arni 2004:

33) an der Ehe nicht mehr durch rigide Normen durch, sondern präsentieren die Ehe

für alle als beste Option (vgl. Ahmed 2010b: 6), um das eigene Lebensglück realisieren

zu können, nicht zumüssen. Durch diese Bedeutungsverschiebung – von der normativen

Regulierung ›natürlicher‹ Sexualität zur idealen Realisierung verbindlicher Liebe – gewinnt

die Ehe eine neue symbolische Attraktivität. Denn je mehr die Institution Ehe von ihrer

bürgerlich-heteropatriarchalen Normativität verliert, desto mehr wird die Heirat zum

Ausdruck einer individuell getroffenen Entscheidung hetero- und homosexueller Paare

für eine verbindliche Liebesbeziehung, und dies wiederum gilt sowohl auf allerpersön-

lichster wie auch überpersönlicher Ebene als das größte Glück im Leben – ja als das Leben

selbst [life itself] (vgl. Love 2007: 54).

Die schrittweise FlexibilisierungderEhe erweist sich somit alswesentlichesElement

neoliberaler Politiken, die mittels gouvernementaler Techniken der Führung zur Selbst-

führung (vgl. Foucault 1994, 2000) das sexuelle und geschlechtliche Verhalten der Be-

völkerung regieren. Dabei hat sich die »normative Grammatik« (Maihofer 2018b: 132)

der Regierung der persönlichen Praktiken im Verlauf weniger Jahrzehnte grundlegend

8 Entsprechend aggressiv gestaltete sich denn auchdieGegenwehr derGegner:innender Ehe für alle,

inklusive bewusst schockierender Plakatkampagnenmit weinenden Babys (vgl. Abstimmungsko-

mitee ›Nein zur Ehe für alle‹ 2021) und einerMumie –mit derÜberschrift »Kindermit einemToten«

(vgl. Pirskanen 2021) – im September 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 305

verändert: »Während der liberale Staat lange mit einer rigiden Heteronormativität re-

giert hat, trägt heute eine fluidere ›Heteronormalisierung‹ dazu bei, Regierungsweisen

in Selbsttechniken zu übersetzen und ein Begehren nach dem Staat anzuregen« (Lorey/

Ludwig/Sonderegger 2016: 11,Herv. FW).Regiert wird durch staatliche und gesellschaft-

liche Anerkennung, wobei es gerade das persönliche Begehren nach Anerkennung ist,

das die Einzelnen regierbar macht und sie sich selbst regieren lässt (vgl. Ludwig 2016a:

420). Auf diese ambivalenten Effekte der Anerkennung und Normalisierung von homo-

sexuellen Lebensweisen hat am Beispiel des Schweizer Partnerschaftsgesetzes bereits

SushilaMesquitahingewiesen.MesquitadefiniertNormalisierung indiesemKontext als

»einen Prozess, der vormals ausgeschlossene Subjektpositionen in ein Feld hegemonia-

ler gesellschaftlicher Normalitätsvorstellungen integriert« (Mesquita 2011: 13). Die Am-

bivalenz dieser (hierarchischen9) Normalisierung durch die eingetragene Partnerschaft

und die nun folgende Öffnung der Ehe liegt darin, dass den homosexuellen Paaren da-

durch der Zugang zu bislang verwehrten Rechten ermöglicht wird und diese Rechte et-

was sind, was die bisher von diesen Rechten ausgeschlossenen Paare, wieWendy Brown

mit Gayatri Chakravorty Spivak formuliert, »nicht nicht wollen können« (Spivak 1993,

zitiert in Brown 2011: 454). Zugleich setzen diese Normalisierungsprozesse jedoch An-

passungen an die bestehenden Normen voraus: »Normalisierbar ist, wer Anpassungs-

leistungen erbringen kann und/oder will, wer sich […] als passförmig gegenüber vorge-

gebenen Normen erweist« (Mesquita 2011: 14). Insofern hat sich nicht nur die Instituti-

on Ehe an die persönlichen Beziehungspraktiken und Liebesgefühle der Eheleute ange-

passt. Zugleichmüssen sich auch die Lebens- und Liebesweisen der Einzelnen an die für

den Staat erkennbare Form des Liebes- und Elternpaares anpassen, um anerkannt und

rechtlich geschützt zu werden. Gemäß der neuen normativenGrammatik des Heiratens –

die nicht mehr über rigide Normativität, sondern durch ein »spezifisches Gefühlsregime«

(Maihofer 2018b: 132, Herv. i. O.) funktioniert – tun dies die Einzelnen dabei aber vor

allem deshalb, so zumindest der allgemeine Eindruck, weil ihnen das Ideal der lebens-

langen Liebe, das mit der Hochzeit gefeiert wird, persönlich amHerzen liegt.

9.3.2 Entprivilegierung der Ehe: Die Reduktion der Heirat auf die Hochzeit

Durchdie Liberalisierungder InstitutionEhe imZeichenpersönlichen Liebesglücks und

den normalisierenden Einschluss abweichender Lebensstile ins »Normalitätskontinu-

um« der Gesellschaft (Ludwig 2016b: 28) wird die Ehe als vorherrschendes Modell der

Lebens- und Liebesgestaltung gefestigt (vgl. auch Mesquita 2011). Darüber hinaus ent-

zieht sich die Ehe durch die aktuelle Öffnung für vermeintlich allePaare zudem der Kri-

tik:DenndieEhewäre,wieHeather Love aus queer-feministischer Perspektive bemerkt,

»easier to dismiss if it simply promised to make us like everyone else – the problem is,

it also promises to make us happy« (Love 2007: 53). Dieses kollektive Versprechen in-

dividuellen Glücks erweist sich damit als effiziente Technologie der Macht, die nicht

9 Das Partnerschaftsgesetz (PartG 2004) stellt eine »hierarchisch differenzierte Integration« (Engel

2005: 136) homosexueller Paare dar. Erst durch die gleichwertige Anerkennung homo- und hetero-

sexueller Paare als Ehepaare durch dieÖffnungder Ehe ab Juli 2022 vollzieht sich eine vollständige

Normalisierung der homosexuellen Paare.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

nur dazu beiträgt, homosexuelle Lebensstile passförmig zu integrieren, sondern dabei

zugleich »heteronormative paradigms of happiness« (Ludwig 2016a: 421) reproduziert.

Durch diese Stabilisierung heteronormativer Paradigmen des Glücks immunisiert sich

die Ehe zumeinen gegen feministischeKritiken an der fortbestehendenmateriellenUn-

gleichheit der Geschlechter, die trotz formaler Gleichberechtigung der Ehefrauen und

Ehemänner andauert (vgl. Chambers 2019: 26). Zum anderen immunisiert sie sich auch

gegenüber den immer wieder gestellten Forderungen nach gleichwertigen Alternativen

neben oder auch anstelle der Institution Ehe (vgl. Burgsmüller et al. 1991; Mesquita 2011;

Schwenzer2013). IndemdieEhenun fürallealsGlücksversprechen fungiert, lässt sieFor-

derungennach rechtlichenAbsicherungsmöglichkeiten jenseits der Ehe obsolet erschei-

nen (vgl.Ludwig2016a: 425).Umeserneut indenWortenLovesauszudrücken: »Despite a

long history of criticism and ample evidence ofmarriage’s failures, it remains the golden

fleece of romantic fulfilment« (Love 2007: 53).

Aufgrund der normativen Grammatik des Heiratens, die inzwischen ganz im Zeichen

der Liebe steht,behält oder erhält dieEhe (wieder) eine große, romantisierteBedeutung.

Denn sie verspricht nicht nurNormalität, sondern auchZugehörigkeit zudem,was indi-

viduell und kollektiv als glücklich machendes happy object (vgl. Ahmed 2010a) und damit

gesellschaftlicher Anlass zur Freude gilt. Von herausragender Bedeutung ist dabei die

theatrale Praxis der Hochzeit. Es lässt sich gar die Vermutung aufstellen, dass die Prak-

tiken der Hochzeit innerhalb des gegenwärtigen neoliberalen Gefühlsregimes (vgl. Mai-

hofer 2018b, 2014b) wesentlich zur Herstellung und Absicherung der gesellschaftlichen

Liebes- und Geschlechterordnung beitragen. Währenddessen tritt die Institution Ehe

in den Hintergrund, auch wenn die mit ihr verbundenen rechtlichen Privilegien eben-

so maßgeblich an der Reproduktion der bestehenden Ordnung des Heiratens beteiligt

sind.

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang das Beispiel der Hochzeiten der ho-

mosexuellen Paare, die im Zeitraummeiner Untersuchung von der Ehe ausgeschlossen

sind und durch das besondere Rechtsinstitut der eingetragenen Partnerschaft lediglich

hierarchisch differenziert, sprich den heterosexuellen Ehepaaren untergeordnet aner-

kannt werden. Konfrontiert mit dieser ungleichen Anerkennung durch den Staat und

die Gesellschaft wird die Hochzeit von den homosexuellen Paaren auch als ein politi-

scher Akt verstanden (vgl. Kapitel 5.3): Durch die theatrale Praxis derHochzeit wird vom

sozialen Umfeld eine gleichwertige Anerkennung eingefordert, die auf staatlicher Ebe-

ne durch die hierarchisch differenzierten Rechtsinstitute nicht gegeben ist. Dabei kann

diese gleichwertigeAnerkennung durch das soziale Umfeld und damit der normalisieren-

de Einschluss des homosexuellen Paares (vgl. Bethmann 2013; Nay 2017) in die Gemein-

schaft durchaus gelingen (vgl.Weibel 2021). Insofern spielten die standardmäßig gefeier-

tenHochzeitenderhomosexuellenPaare inden letzten Jahren einewichtigeRolle indem

politischen Kampf um ihre Gleichberechtigung und dürften – aufgrund der normalisie-

renden Darstellungen homosexueller Liebe entlang der heteronormativen Paradigmen

des Glücks – auch zu der deutlichen Annahme der Ehe für alle 2021 beigetragen haben

(vgl. Vignette 2).

Wie ich abschließend ausführen möchte, greift das Verständnis der Heirat als po-

litisches Mittel zur Einforderung von Gleichberechtigung trotzdem zu kurz. Denn mit

Wendy Brown ist folgende Paradoxie zu beachten: Wenn soziale Bewegungen ihren

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9 Fazit 307

»Kampf gegen männliche Vorherrschaft, homophobe Praktiken und Rassismus […]

unumkehrbar in das Feld von Rechtsansprüchen« (Brown 2011: 454) verlagern, können

sie zwar zentrale Rechte für normativ untergeordnete Gruppen erkämpfen, mit diesem

Mittel aberweder die bestehende hierarchisch differenzierte »OrdnungnochdieMecha-

nismen ihrer Reproduktion« (ebd.: 456) überwinden. So bestätigt der normalisierende

Einschluss homosexueller Paare, der nun auch auf staatlicher Ebene erfolgen wird, jene

Rechtsordnung,die verheiratete Paare,nurweil sie verheiratet sind, gegenüber allen an-

deren Formen des intimen Zusammenlebens und füreinander Sorgens privilegiert (vgl.

Chambers 2019: 66; Mesquita/Nay 2013). Durch die Öffnung der Ehe für homosexuelle

Paare wird somit keine »wirkliche Gleichberechtigung« im Sinne der »gleichberech-

tigten Anerkennung« von Verschiedenheit (Maihofer 2013a: 42) hergestellt. Vielmehr

wird die Ehe als staatliches Instrument der Anerkennung und Privilegierung gleicher

oder zumindest ähnlicher, anpassungsfähiger Lebensweisen reproduziert. Dadurch

vollzieht sich lediglich eine Grenzverschiebung in der Ungleichbehandlung verschiede-

ner Lebens- und Liebesformen (vgl. Nay 2014; Butler 2009): Die Differenz besteht mit

der Öffnung der Ehe nicht mehr zwischen hetero- und homosexuellen Paaren, sondern

zwischen einer durch die Heirat als glücklich anerkannten und rechtlich privilegierten

Liebe und einer Liebe, die sich jenseits des kollektiven happy object Heirat artikuliert und

deshalb nicht anerkannt und abgesichert wird.

Für einewirklicheGleichberechtigung von verschiedenen geschlechtlichen, sexuellen

und familialen Lebensweisen bedürfte es, so das Fazit meiner Analyse, einer Entkoppe-

lung jener Verschränkung von Liebe und Recht, von allerpersönlichsterHochzeit und über-

persönlicher Eheschließung, die die hegemoniale Praxis des Heiratens seit über einem

Jahrhundert auszeichnet und weiterhin wirkmächtig macht. Durch die Trennung von

Liebe und Recht würde die Heirat tatsächlich auf die Praxis der Hochzeit reduziert (vgl.

Kapitel 9.1). Zugleich müsste die rechtliche Privilegierung von Ehepaaren gegenüber al-

len anderen Lebensweisen abgeschafft werden. Wegweisend für diese rechtliche »Ent-

privilegierung und/oder Abschaffung« der Ehe (Mesquita 2011: 267) ist Clare Chambers

philosophische Konzeption eines egalitären, ehefreien Staates: »Instead of basing regu-

lation on the ideal-type of amarried couple, an ideal-type that is neither ideal nor typical,

an egalitarian state should be marriage-free. Relationships should be regulated accord-

ing to their practices« (Chambers 2019: 203). Wie Chambers betont, handelt es sich bei

der Abschaffung der staatlich anerkannten Ehe keineswegs um eine »marriage-free so-

ciety« (ebd.: 6), also um eineGesellschaft ohneHeiratspraktiken.Hetero- und homosexu-

elle Paare (ebensowie alle anderenKonstellationen) könnten sichweiterhin romantisier-

te Heiratsanträge machen, mittels theatraler Praktiken symbolische und/oder religiöse

Hochzeitszeremonien feiern,Ringe tauschenundTorten anschneiden.Auchkönnten sie

in Form persönlicher Trauversprechen oder Bekenntnisse ihre Liebesbeziehung vor den

Augen ihrerAngehörigen indieZukunft entwerfenundsich fortan selbst alsEheleutede-

finieren – und damit so vielfältige Beziehungsformen bezeichnen, wie das beim Begriff

der Freundschaft heute schon üblich ist (vgl. ebd.: 2ff.). Diese emotionalen und sozialen

Praktiken der gegenseitigen Bestätigung und des öffentlichen Zeigens des Liebesglücks

würden aber nicht mehr zu einer staatlichen Anerkennung und rechtlichen Privilegie-

rung dieser Paare gegenüber nicht verheiratetenMenschen führen.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Nach der Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare, die zentral sein wird für die För-

derung der gesellschaftlichen Anerkennung der Gleichwertigkeit hetero- und homose-

xueller Paare und ihrer Familien, wird es in Zukunft folglich um die Abschaffung der

staatlichen Ehe für alle gehen. Denn nur durch den Verzicht auf die Definition eines

einzigen »Maßstabes« und stattdessen die Einführung einer »plurale[n] Logik« auf der

Ebene des Rechts (Maihofer 1991: 44f., Herv. i. O.), wie das von der Juristin Ingeborg

Schwenzer in Formeines statusunabhängigen Familienrechts vorgeschlagenwurde (vgl.

Schwenzer 2013), lässt sich eine Gleichberechtigung allerMenschen unabhängig von ih-

rer Beziehungs- und Familienform (vgl. Chambers 2019: 204) erreichen. Die Ehe »must

be neither prerequisite nor hinderance« (ebd.) – weder für den Zugang zu Aufenthalts-

rechten, Fortpflanzungsmedizin und Adoption, noch für die ökonomische Absicherung

der hinterbliebenen Person oder für die Anerkennung der diversen familialen Arrange-

ments,die heute aufgrund vonScheidungenundMehrelternschaften gelebtwerden (vgl.

Nay 2017; Maihofer 2018b, 2014a).

Liegt eine Abschaffung der Ehe oder ein statusunabhängiges Familienrecht in der

Schweiz noch in sehr ferner Zukunft, so zeigt doch ein Ende März 2022 erschienener

Bericht des Bundesrates, dass die Diskussion alternativer Formen der rechtlichen Rege-

lung von Paar- und Familienbeziehungen die Schweizer Politik in den nächsten Jahren

weiter beschäftigen wird. Zwar lehnt der Bundesrat eine Regelung »faktischer Lebens-

gemeinschaften« (Bundesrat 2022: 4) durch ein statusunabhängiges Familienrecht als

zu radikale Reform (vgl. Bundesrat 2017: 54) weiterhin ab. Jedoch anerkennt er, dass die

»Einführung eines neuen [weniger bindenden] Rechtsinstituts« neben der Ehe »disku-

tiert werden kann« (Bundesrat 2022: 4). Auch die Einführung eines solchen zusätzlichen

Rechtsinstituts, das eine gewisse Pluralisierung der geltenden Rechtsnormen bedeuten

würde, dürfte noch viel Zeit in Anspruch nehmen. Bis es so weit ist, werden weiterhin

zahlreiche Paare heiraten – seit der Öffnung der Ehe im Sommer 2022 möglicherweise

sogarmehr als in den Jahren davor.Ob die heiratenden Paare die rechtliche Absicherung

und staatliche Anerkennung ihrer Lebensgemeinschaft dabei auch als Anlass für die Fei-

er einer Hochzeit verstehen werden, bleibt abzuwarten.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

