9 Fazit

Mit meiner Analyse habe ich eine Einordnung der Heiratspraktiken hetero- und homose-
xueller Paare und der damit einhergehenden Inszenierungen von Liebe und Geschlecht
in den gesellschaftlichen Geschlechterverhiltnissen und der Ordnung des Heiratens
der Schweiz vorgenommen. Dabei habe ich die »eigentiimliche Verschlingung« (Simmel
1993: 353) folgender zwei Ebenen im »dynamische[n] Relais« (Arni 2004: 9) der Liebesehe
in den Blick genommen: die individuelle, allerpersinlichste Ebene der liebenden und
hochzeitfeiernden Paare und die iiberpersinliche Ebene der Ehe und eingetragenen
Partnerschaft, die in den Gesetzen und Statistiken zum Ausdruck kommt.

Indem meine Studie nicht nur den statistisch beschriebenen Bedeutungsriickgang
der Institution Ehe, sondern auch die emotional aufgeladenen Hochzeiten von hetero- und
homosexuellen Paaren untersucht, trigt sie zu einem vertieften Verstindnis der Praxis
des Heiratens bei und liefert Anhaltspunkte zur Losung des Ritsels (vgl. Cherlin 2004:
853), das sich der soziologischen Forschung zur Ehe um die Jahrtausendwende stellte.
Dieses Ritsel bestand darin, dass angesichts der Betonung des Wandels der Ehe die zu-
gleich erstaunliche Kontinuitit des Heiratens nicht genau erklirt werden konnte. Dabei
zeigte bereits der Blick in den soziologischen Forschungsstand, dass diesem Ritsel vor
allem ein alter Streit zwischen mikro- und makrosoziologischen Perspektiven auf das
Soziale zugrunde liegt, wobei interpretativen Studien neben der »Fiille statistisch-de-
mographischer Analysen« (Burkart 1998: 27) zu wenig Beachtung geschenkt wurde. Ent-
sprechend fehlten Antworten auf die Frage, wie genau die statistischen Zahlen zum Hei-
ratsverhalten auf der Ebene der Individuen konkret zustande kommen und welche sub-
jektive Bedeutung der Heirat durch die Paare zugeschrieben wird. Diesem Desiderat bin
ich mit meiner ethnografisch-mikrosoziologischen Untersuchung begegnet. Durch die
Kombination von teilnehmender Beobachtung und Beschreibung der Hochzeiten von
zehn hetero- und vier homosexuellen Paaren und anschliefienden leitfadengestiitzten
Interviews mit den frisch verheirateten Einzelpersonen habe ich untersucht, was die
Heirat fir die Einzelnen bedeutet und wie genau die Paare ihre Heirat ausgestalten.
Durch den Blick in die Heiratsstatistiken konnten vielfiltige und teilweise gegensitzli-
che Positionierungen der Heiratenden gegeniiber der Heirat rekonstruiert und zugleich
gezeigt werden, was die gesellschaftliche Praxis des Heiratens strukturiert. Denn die
personlichen Angelegenheiten der Paare sind nicht losgeldst von dem historisch-gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

schaftlichen Kontext, von den geltenden Gesetzen, vorherrschenden Geschlechternor-
men und kulturellen Liebesidealen zu verstehen. Vielmehr sind die Praktiken der Ein-
zelnen als unterschiedlich situierte, individuelle Interpretationen der gesellschaftlichen
Verhiltnisse zu betrachten, die sie bedingen und prigen, ohne sie aber vollstindig zu
determinieren.

Mittels subjekt- und affekttheoretischer Ansitze habe ich die mit qualitativen Me-
thoden der interpretativen Soziologie erfassten Heiratspraktiken in der Verschrinkung
von Allerpersonlichstem und Uberpersonlichem, von Freiheit und Abhingigkeit, von Liebe
und Recht analysiert. Dabei verstehe ich die Praxis des Heiratens als dufRerst produktives
»Feld der Macht« (Butler 1991: 20), in dem — in Abhingigkeit von den herrschenden Ge-
schlechter- und Liebesnormen — emotional und normativ zum Ausdruck gebracht und
anerkannt wird, was gegenwartig als gliickliche und damit schiitzenswerte Liebe gilt.
Aufgrund der Einsicht, dass die hetero- und homosexuellen Liebessubjekte — entgegen
der neoliberalen Maxime der Autonomie und Unabhingigkeit — existenziell auf Aner-
kennung angewiesen sind, verandert sich das Nachdenken tiber die Heirat: Indem die
Praxis des Heiratens weiterhin die Form gesellschaftlicher und staatlicher Anerkennung
von Liebes- und Geschlechterbeziehungen darstellt, ist sie eine wirkmachtige staatliche
Regierungstechnologie geblieben. Allerdings regieren neoliberale Staaten heute kaum
noch durch repressive Verbote, sondern vielmehr durch »das Versprechen auf Freiheit«
(Maihofer 2018a: 33) oder, in Anlehnung an Ahmed formuliert, durch das Versprechen von
Gliick (vgl. Ahmed 2010b), fiir dessen erfolgreiche Umsetzung die Einzelnen selbst ver-
antwortlich sind. Diese fortbestehende Dimension der Regierung der Bevélkerung (vgl.
Cadwallader/Riggs 2012) durch Versprechen von Freiheit und Gliick aufzuzeigen ist um-
so wichtiger angesichts der aktuellen Tendenz zu einer allzu optimistischen Betonung
des emanzipatorischen Wandels — gerade aufgrund der Offnung der Ehe fiir homose-
xuelle Paare. Geriat dadurch doch allzu leicht aus dem Blick, dass anderen Formen des
Zusammenlebens — oder auch des Alleinlebens — weiterhin etwas Defizitires oder Ille-
gitimes anhaften kann (vgl. Butler 2009: 173f.). Aufgrund dessen verfolgte ich mit der
Analyse auch das Anliegen einer Entselbstverstindlichung der gesellschaftlich vorherr-
schenden Geltung der Ehe als emotionaler Privatangelegenheit und frei wahlbarer Opti-
onder Lebensgestaltung. Diese entselbstverstindlichende Einordnung der Heirat konn-
te nicht zuletzt auch fir zukiinftige politische Auseinandersetzungen mit dem Ehe- und
Familienrecht wesentlich sein.

Bevor ich im letzten Teil dieses Fazits darauf eingehe, welche Implikationen sich aus
dervorliegenden Analyse fiir die politische Handhabung der Ehe ableiten liefRen (vgl. Ka-
pitel 9.3), mochte ich die zentralen Erkenntnisse aus meiner empirischen Rekonstrukti-
onder Praxis des Heiratens vorstellen: In Kapitel 9.1 zeige ich auf, welche Einsichten sich
aus der analytischen Trennung und gleichzeitigen Beriicksichtigung von Eheschliefung
und Hochzeit beziiglich der anhaltend hohen Bedeutung des Heiratens gewinnen lassen.
In Kapitel 9.2 fithre ich aus, warum eine vergleichende Betrachtung der Heiratsprakti-
ken hetero- und homosexueller Paare unverzichtbar ist, um die Selbstverstindlichkeiten
des Heiratens und das Funktionieren sowie die Auswirkungen der darin eingewobenen
Geschlechternormen und -verhiltnisse zu verstehen.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

9.1 Regierte Gefiihle: Die Heirat ist zivilrechtlicher Akt
und Hochzeitszeremonie

Fiir das Verstindnis der zunehmend feierlich und prunkvoll gestalteten Praxis des Hei-
ratens ist es ausschlaggebend, die zivilrechtliche Dimension der Eheschlieffung und die
feierliche Dimension der Hochzeit voneinander getrennt in den Blick zu nehmen. Denn
der zivilrechtliche Akt der Trauung/Beurkundung und der symbolische Akt der Hochzeits-
zeremonie, die in der kulturell vorherrschenden Praxis des Heiratens miteinander kombiniert
werden, verweisen auf sehr unterschiedliche Bediirfnisse und Funktionen, die mit dem
Heiraten verkniipft sein kénnen (vgl. Freeman 2002: 5). Entsprechend feiern nicht alle
Paare eine Hochzeit, die eine Ehe schliefien/eine Partnerschaft eintragen, und nicht al-
le, die eine Hochzeit feiern, tun dies mit staatlicher Anerkennung und einem zivilrecht-
lichen Statuswechsel. Diese wesentliche Differenzierung der unterschiedlichen Heirats-
praktiken wird entsprechend der gesellschaftlich dominierenden Praxis, die zivilrecht-
lichen und feierlich-zeremoniellen Praktiken zu kombinieren, hiufig nicht vorgenom-
men, was, wie ich im Folgenden aufzeige, weitreichende Implikationen hat. Die fehlen-
de Differenzierung fithrt dazu, dass oftmals nur eine der beiden Praktiken beleuchtet
wird, wihrend die andere entweder stillschweigend vorausgesetzt oder aber vergessen
wird. Ersteres wird deutlich an den makrosoziologischen Studien zur Ehe, die itber den
statistischen Zugang lediglich den zivilrechtlichen Akt der Eheschliefdung erfassen und
messen konnen (vgl. Kapitel 2.3). Die Hochzeit ist in diesen Studien, die von der demo-
grafischen Statistik auf die gesellschaftliche Verfasstheit der Ehe schliefRen, nicht weiter
von Interesse, sie wird vielmehr als selbstverstindlich oder aber unwichtig vernachlis-
sigt (vgl. Ingraham 2008: 3). Dabei ist es gerade diese Vernachlissigung der Hochzeit,
die die Soziologie zur Ehe um die Jahrtausendwende angesichts der anhaltend hohen
Bedeutung der Ehe vor ein Ritsel stellt. Umgekehrt verhilt es sich mit der kulturellen Re-
prasentation des Heiratens in medialen Diskursen. Wie exemplarisch am Beispiel einer
Schweizer Fernsehsendung gezeigt wurde (vgl. Vignette 1), fokussiert sich die mediale
Thematisierung hauptsichlich auf die Hochzeit und die damit verbundenen Inszenie-
rungen von personlichen Liebesbeziehungen. In diesen romantisierten Darstellungen
des Heiratens, die vollstindig im Zeichen der durch die Hochzeit gefeierten Liebe ste-
hen, wird die zivilrechtliche Dimension der Ehe meist ginzlich ausgeblendet.

Durch diese fehlende analytische Differenzierung und gleichwertige Beriicksichti-
gung der beiden Praktiken sowohl in der soziologischen Analyse wie auch in der kultu-
rellen Reprisentation vollzieht sich eine nicht weiter reflektierte Gleichsetzung von Ehe-
schlieRung und Hochzeit im Begriff der Heirat. Durch diese Gleichsetzung, die die Di-
mensionen des Rechts und der Liebe vermischt, ohne sie in ihrer jeweiligen, spezifischen
Wirkmaichtigkeit zu analysieren, gerit leicht in Vergessenheit, dass die Praxis des Hei-
ratens auch im 21. Jahrhundert ein privilegiertes Instrument der Regierung der Bevol-
kerung geblieben ist, wobei die Regierungstechnologie gerade durch das Zusammenfal-
len von Recht und Liebe duflerst erfolgreich ist. Wird die Praxis des Heiratens hingegen
in der Verschrinkung der iiberpersonlichen, staatlich organisierten Institution, die durch
den rechtlich-formalen Akt der EheschlieRung/Partnerschaftseintragung eingegangen
wird, mit der allerpersinlichsten, gleichwohl gesellschaftlich vermittelten Dimension der
Gefiihle, die durch die Hochzeit ausgedriickt wird, analysiert, lisst sich das Funktionie-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

287


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

ren der Regierungstechnologie im Zusammenspiel von gesellschaftlichen »Gefiihlsregi-
men« und privaten »Gefithlsweisen« erkliren (Maihofer 2014b: 269). Durch diesen Blick
auf die Praxis des Heiratens lassen sich drei wesentliche Funktionen voneinander unter-
scheiden: die rechtliche Absicherung der Liebes- und spiteren Familienbeziehung durch
die Jaworte auf dem Zivilstandsamt; die paarinterne Bestitigung der Liebesgefiihle durch
den Heiratsantrag und das Sichanvertrauen in Form von persénlichen Bekenntnissen
oder Versprechen wihrend der Trauzeremonie; und die soziale Anerkennung der gliickli-
chen Liebe durch die freudige Teilnahme von Familie, Freund:innen und Bekannten am
Hochzeitstag. Diese Differenzierung der Funktionen der Absicherung, Bestitigung und
Anerkennung lieferte mir das Instrumentarium, um die Praxis des Heiratens zu analy-
sieren und aufzuzeigen, inwiefern die Heirat erstens eine Rechtsnorm ohne gleichwerti-
ge Alternativen ist (Kapitel 9.1.1). Zweitens wird deutlich, wie die Vorstellung der Heirat
mit kulturellen Geschlechterstereotypen verwoben ist und diese durch die Reduktion der
Heirat auf die Hochzeit reproduziert (Kapitel 9.1.2). Drittens lisst sich erkennen, welche
zentrale Bedeutung dem Sicht- und Spiirbarwerden von Gefiihlen in allen drei Funktio-
nen der Heirat zukommt (Kapitel 9.1.3).

9.1.1 Keine gleichwertigen Alternativen: Die Heirat bleibt ein rechtliches Privileg

Die Heirat wird durch die Gleichsetzung von Hochzeit und EheschlieRung heute vor al-
lem als Ausdruck personlicher Liebesgefiihle verstanden. Die Paare in meinem Sample
haben jedoch alle auch eine zivilrechtliche Regelung ihrer Paarbeziehung vorgenommen
und in den Interviews stellten sie ihre Heirat nicht nur als Ausdruck ihrer Liebe, sondern
auch oder gar primir als rechtliche Absicherung dieser Liebe dar. Absicherungsbediirf-
nisse werden vor allem in Bezug auf die geplante Familie geduflert, aber auch hinsicht-
lich der Regelung von Besitz- und Eigentumsverhiltnissen sowie von dauerhaften Auf-
enthaltsbewilligungen und einer gegenseitigen Absicherung im Fall von Krankheit oder
Tod.

Der zivilrechtliche Akt der Eheschliefiung bzw. Partnerschaftseintragung hat in der
Schweiz also eine weitreichende Bedeutung fiir die Absicherung als Paar und Familie. In
Bezug auf die Familie ebenso wie fiir den Erhalt der Schweizer Staatsbiirgerschaft stellt
die Ehe gar einen grundlegenden Zugang oder eben Exklusionsmechanismus dar. Bei-
spielhaft zeigt sich das daran, dass in der Schweiz das Recht auf Fortpflanzungsmedizin
und Adoption an den Zivilstand des Paares gekniipft ist. So heif3t es im Bundesgesetz
tiber die medizinisch unterstiitzte Fortpflanzung: »Gespendete Samenzellen diirfen nur
bei Ehepaaren verwendet werden« (Art. 3 Abs. 3 FMedG). Angesichts dieser Vorausset-
zung der Ehe fiir die Gritndung einer Familie mittels Adoption oder Fortpflanzungsme-
dizin wird deutlich, warum der Kampf um die Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paa-
re vor allem ein Kampf um die Offnung der Familie fiir homosexuelle Eltern war. Zu-
dem zeigt sich, dass durch die erfolgreiche Offnung der Ehe zugleich die Koppelung
von Ehe und Familie bestitigt wurde: So miissen lesbische Paare nun eine Ehe schlie-
3en und eine Samenspende iiber eine Samenbank in der Schweiz in Anspruch nehmen,
um von der Anerkennung der originiren Elternschaft der Ehefrau der Mutter zu profi-
tieren und komplizierte nachtrigliche Stiefkindadoptionsverfahren zu vermeiden (vgl.
Schmaltz 2020). Angesichts dieser rechtlichen Privilegien, die Ehepaaren vorbehalten

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

sind, wird denn auch deutlich, inwiefern die staatliche Institution Ehe in bestimmten
Fillen weiterhin einen zwingenden Charakter haben kann, weil in der Schweiz ebenso wie
invielen anderen Lindern (vgl. Chambers 2019) gleichwertige rechtliche Alternativen zur
Absicherung und staatlichen Anerkennung von intimen und familialen Lebensformen
jenseits des >Gesamtpakets< der Ehe fehlen.

Am Beispiel der Heirat ldsst sich somit Maihofers Differenzierung des neolibera-
len Begriffs der Freiheit (vgl. Maihofer 2018a: 33) exemplarisch nachvollziehen: Bislang
existiert lediglich die negative Freiheit vom Zwang, heiraten zu miissen, nicht aber die po-
sitive Freiheit zu einer alternativen, gleichwertigen Absicherung und Anerkennung un-
terschiedlich ausgestalteter Liebes- und Geschlechterbeziehung. Aufgrund dieses Feh-
lens von Alternativen stehen die Menschen trotz der neoliberalen Versprechen von Frei-
heit und personlichem Gliick vor der Entscheidung, eine Ehe zu schliefien oder aber auf
rechtliche Privilegien, Schutz und Sicherheit in der eigenverantwortlichen Gestaltung
ihres Lebens zu verzichten. Insofern bleibt die Ehe das privilegierte staatliche Instru-
ment zur Regierung der Bevolkerung (vgl. Foucault 2000: 60) und des intimen und fami-
lialen Zusammenlebens (vgl. auch Nay 2019). Damit die Heirat zu einer wirklich selbst-
bestimmt wihlbaren Option auch im positiven Sinne der Freiheit wiirde, briuchte es zu-
satzlicher Formen der rechtlichen Absicherung von verschiedenen Lebensformen. Erst
nach der staatlichen Anerkennung von gleichwertigen Formen der rechtlichen Absiche-
rung liefde sich denn auch feststellen, ob die Ehe »nach wie vor die vorherrschende Bezie-
hungsform« (Bundesrat 2015: 12) sei, wie das der Bundesrat, abgestiitzt allein auf demo-
grafische Statistiken und makrosoziologische Analysen, konstatiert. Denn es sind nicht
nur solche statistischen Befunde, die zu wenig rechtlichen Reformen fithren (vgl. auch
Lewis 2001:11), es sind zugleich auch die fehlenden rechtlichen Reformen, die umgekehrt
die statistische Hiufigkeitvon EheschliefSungen begriinden (vgl. Kapitel 2.3.2). Dies des-
halb, weil die Kosten und Unsicherheiten fiir die individuelle Umsetzung alternativer Le-
bensformen angesichts fehlender alternativer Formen der rechtlichen Absicherung fir
viele Paare zu hoch oder zu aufwendig sind. Aufgrund dieser Einsichten ist somit zu
iiberdenken, ob es in der Schweiz tatsichlich »keine radikalen Reformen« (vgl. Bundes-
rat 2017: 54) des Ehe- und Familienrechts braucht, wie das der Bundesrat angesichts der
statistischen Vorherrschaft der Ehe annimmt (vgl. Kapitel 9.3).

9.1.2 Fokus auf die Hochzeit: Die Heiratswilligkeit der Manner
gerat aus dem Blick

Durch die verbreitete Reduktion der Heirat auf die Hochzeit riickt nicht nur die recht-
liche Dimension der Praxis des Heiratens in den Hintergrund. Es wird zudem der
Eindruck erweckt, dass Frauen eher heiraten wollten als Minner. Dies liegt, wie meine
Analyse in den Kapiteln 4 und s zeigt, nicht daran, dass es tatsichlich nennenswerte
geschlechtsspezifische Unterschiede beziiglich des Willens zu heiraten gibe, wie das
durch die kulturellen Geschlechterstereotype des »bindungsunwilligen Mannes« (Beth-
mann 2013: 49) und der heiratsversessenen Frau (vgl. Halberstam 2012: 115f.) suggeriert
wird. Der Unterschied liegt vielmehr in den verschiedenen Bezugnahmen auf die Praxis
des Heiratens: Wihrend in den Darstellungen des Heiratswunsches mehrerer Frau-
en auf den seit der Kindheit gehegten Traum einer mirchenhaften Hochzeit referiert

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

289


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

wird, stellen die Minner ihren Heiratswunsch nicht als Traum, sondern als Teil ihres
Lebensplans dar. Zu diesem >minnlichen«< Lebensplan gehort neben der beruflichen Posi-
tionierung auch die Griindung einer Familie, wobei durch die Heirat die Vaterrechte und
die finanzielle Versorgung der Familie und der Ehefrau, die die Kinder bekommt und in
vielen Fillen primir betreut, abgesichert werden sollen.’ Damit verweisen diese minn-
lichen Darstellungen der Heirat zugleich darauf, dass die rechtliche Dimension der
EheschliefSung auch fiir die Frauen wesentlich ist, die Kinder gebiren und dadurch eine
Schlechterstellung im Berufsleben in Kauf nehmen miissen. Durch die Eheschlief3ung
sind sie im Konfliktfall besser vor dem Abrutschen in die Sozialhilfe geschiitzt, wovon
alleinerziehende Miitter weiterhin am stirksten betroffen sind (vgl. Caritas Schweiz
2022). Diese unromantische >minnliche« Orientierung an den rationalen Griinden einer
EheschliefSung, namentlich an der rechtlichen Regelung und 6konomischen Absiche-
rung von Familie und Besitz, die im Fall von Scheidung, Krankheit und Tod zum Tragen
kommen, wird durch den gesellschaftlichen Fokus auf die romantische Hochzeit und
das Gliick der Liebe” ausgeblendet — ebenso wie die Tatsache, dass es in mehreren Fillen
die Minner sind, die frither als ihre meist etwas jiingere Frau heiraten wollen.?

Wie durch die analytische Trennung von Eheschliefung und Hochzeit deutlich wird,
liegt der geschlechtsspezifische Unterschied, der diese kulturellen Geschlechterstereo-
type begriindet, also nicht im Heiratswunsch, sondern in der Wichtigkeit, die der Hoch-
zeit zugeschrieben wird. Mit der Hochzeit in direktem Zusammenhang steht ein wei-
terer Unterschied zwischen den Geschlechtern, der im alltiglichen Zeigen und Ausdrii-
cken von Emotionalitit und insbesondere Liebesgefithlen zum Tragen kommt. Indem
Minner, entsprechend den biirgerlichen Normen von Minnlichkeit, in der Tendenz als
wenig(er) emotional und romantisch wahrgenommen werden, wird vorschnell auf eine

1 Gerade diese unterschiedlichen Formulierungen der (ménnlich konnotierten) Familiengriindung
und des (weiblich konnotierten) Kinder-Bekommens verweisen darauf, dass die Heirat auch nach
der partnerschaftlichen Definition der Ehe im Schweizer Zivilgesetzbuch von 1988 weiterhin sehr
unterschiedliche geschlechtsspezifische Implikationen und Auswirkungen haben kann. Nicht sel-
ten bedeuten die Heirat und anschliefende Familiengriindung fiir die Ehefrauen eine Unterbre-
chung ihrer Erwerbsarbeit und beruflichen Laufbahn. Dies liefert nicht nur eine Erklarung dafiir,
warum in mehreren Féllen die Frauen spater heiraten wollen als die Manner (vgl. Kapitel 4.1). Es
zeigt auch, dass die Ehefrauen in diesem traditionellen Modell starker von der Heirat abhingig
sind, weil sie ihrer 6konomischen Absicherung dient, woraus sich wiederum die stereotype Vor-
stellung speist, dass die Frauen eher von einer Heirat profitieren wiirden als Manner.

2 Wie die teilnehmende Beobachtung zeigt, dominiert dieser Fokus auf das Gliick der Liebe selbst
auf den Zivilstandsamtern. Obwohl es sich bei Eheschliefung und Partnerschaftseintragung um
eine rechtliche Praxis handelt, wird auch dort erwartet, dass Emotionen sichtbar werden (vgl. Wei-
bel 2016; Lavanchy 2014). Dabei ist das glaubhafte Zeigen von Liebe im Fall von binationalen Paa-
ren eine Voraussetzung, weil dadurch bewiesen wird, dass es sich bei der EheschlieRung nicht um
eine sogenannte Scheinehe zur Erlangung einer Aufenthaltsbewilligung handelt (vgl. Lavanchy
2014). Bei Paaren mit Schweizer Staatsangehorigkeit wird die Liebe als Grund fiir die Eheschlie-
Bung hingegen selbstverstiandlich vorausgesetzt, obwohl es sein konnte, dass zwei Menschen aus
rein steuertechnischen Griinden heiraten. Dadurch reproduziert die zivilstandsamtliche Praxis die
allgemeine Erwartung, dass Ehen aus Liebe geschlossen werden.

3 Bemerkenswert ist, dass der dominante, auch medial beférderte Fokus auf die Hochzeit selbst in
diesen Fallen dazu fiihrt, dass das Stereotyp des weniger heiratswilligen Mannes reproduziert und
aufdieser Grundlage argumentiert wird, dass der Heiratsantrag Mannersache sei (vgl. Kapitel 4.1).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

mannliche Bindungsunwilligkeit geschlossen. Es zeigt sich hier die weiterhin bestehen-
de Dominanz einer Geschlechterordnung, wonach Frauen fir das Emotionale und die
Liebe im Privaten zustindig sind, wihrend die Minner in der Gesellschaft Stirke und
Rationalitit unter Beweis stellen miissen und folglich zu »harten Burschen« (vgl. SRF
2013, auch Vignette 1) erzogen werden. Dabei wird gerade vor diesem Hintergrund auch
deutlich, warum die theatrale Inszenierung des Hochzeitstages und weiterer Heirats-
praktiken wie des romantischen Heiratsantrags fiir viele Frauen einen grofen Traum
darstellt: nicht nur, weil sie an diesem Tag als schone Braut im weiflen Kleid im Zentrum
der Aufmerksamkeit stehen, sondern auch, weil die auf3eralltigliche Situation der Hoch-
zeit die Minner dazu auffordert und es ihnen auch erlaubt, romantische Liebesgefiihle
zu zeigen und im Angesicht der Schonheit ihrer Frau eine sanfte Minnlichkeit an den
Tag zu legen. Insofern hat der Midchentraum der Hochzeit wesentlich auch mit dem
Auftauchen eines Mirchenprinzen zu tun, der seine schone Braut bewundert und auf
Hinden trigt und seine romantischen Gefithle dadurch spiirbar werden lasst (vgl. Kapi-
tel 6.2). Diese Anforderung an Minner, romantische Gefiihle zu zeigen und dadurch die
Existenz ihrer Liebe zu beweisen, lie sich besonders gut am Beispiel des Heiratsantrags
rekonstruieren (vgl. Kapitel 4). Dabei zeigte sich in der Analyse der Antragspraktiken zu-
gleich, dass gerade das Versprechen und die Erwartung des auf3eralltiglichen Sicht- und
Spiirbarwerdens von romantischen Gefithlen die Praktiken des Heiratens auch fiir die
homosexuellen Paare attraktiv machen.

9.1.3 Gefiihle zeigen: Herstellung von bewegenden Emotionen,
die in Zukunft binden

Steht die Heirat in der 6ffentlichen Wahrnehmung meist ganz im Zeichen der Liebe des
gliicklichen Paares, wurde dieser Dimension der Heirat in der soziologischen Forschung
zur Ehe — aufgrund von deren Tendenz, Emotionen und insbesondere Liebesgefiihle zu
ignorieren (vgl. Smart 2007a: 54) — kaum Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Burkart 1998:
27). Wie meine Analyse zeigt, ist es fiir das Verstindnis der anhaltenden Bedeutung der
Heiratjedoch ausschlaggebend, die Gefiihle in den Blick zu nehmen, die durch die Prak-
tiken der Hochzeit — die jungen Midchen als Traum nahegelegt wird — zum Ausdruck
kommen und hergestellt werden. So wird in den Interviews deutlich, dass die Heirat
fiir die befragten Personen immer auch ein bedeutsamer emotionaler Schritt ist, auch
dann, wenn rechtliche Bediirfnisse im Vordergrund stehen (vgl. Kapitel 5.2). Mit dem
personlichen Entschluss zur Heirat bekennen sich die Brautleute nach meist mehrjihri-
ger, erprobter Beziehung explizit und mit offizieller Anerkennung zueinander und stel-
len durch diese Unterstreichung der Zusammengehorigkeit die Beziehung auf eine ho-
here Stufe (vgl. Weibel 2018a). Fiir diese besondere paarinterne Bestitigung und Festi-
gung der (hoffentlich lebenslangen) Zusammengehorigkeit ist das Erleben des roman-
tischen Hochzeitstages zentral. Wie Reichertz vermutet, liegt der Grund fiir die zuneh-
mende Attraktivitit dieser »Theatralisierungen von sLiebe« in der Form des Hochzeits-
tages oder auch der Praktik des romantischen Heiratsantrags darin, dass die »Glaub-
wiirdigkeit des Liebesausdrucks« in der heutigen Zeit daran gemessen wird, »was Lie-
bende bereit sind, fiireinander unter den Augen der Offentlichkeit zu tun« (Reichertz
2009: 259). In diesem Sinne seien die Trauversprechen im Rahmen der theatralen Pra-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

291


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

xis der Hochzeit als Versuch zu verstehen, angesichts der hohen Scheidungsrate einen
»tragfihig(er)en >Liebesbeweis« (ebd.) herzustellen.

Damit die theatrale Praxis des schonsten Tages sicher gelingt und sich das der Hoch-
zeit inhirente Versprechen von grofitmoglichem Gliick erfiillt (vgl. Ahmed 2010b: 29),
kommen besondere Mittel und Objekte zum Einsatz, um Emotionen der Freude und der
Rithrung herzustellen und zu teilen (vgl. Kapitel 6.1). Aufgrund der hohen Erwartungen
an das perfekte GeniefRen des happy object Hochzeit geht der Tag dabei immer auch mit
einer Angst des Nicht-Gelingens (vgl. Ahmed 2010b: 42) einher. Diesem Risiko der Ent-
tduschung begegnen die Paare mit einer minutidsen Planung des Tages und orientie-
ren sich dabei oft an dem hegemonial gewordenen kulturellen Skript der weifSen Hochzeit
(vgl. Schiffler 2012: 74). Durch das perfekte Bespielen des standardisierten Skripts, das
alle kennen, wird das Gliick des Paares inszeniert, wobei durch den Wiedererkennungs-
effekt die Erzeugung der passenden Gefithle im richtigen Moment — etwa beim Einzug
in die Kirche — am besten gewihrleistet werden kann. Dadurch bleiben sich die Hoch-
zeiten — auch in Zeiten der Individualisierung — zugleich erstaunlich dhnlich. Zwar sind
die einzelnen Elemente individuell ausgestaltet und angeordnet, dennoch sind es immer
die gleichen Elemente, die den Festtag als Hochzeit kennzeichnen (vgl. Schiffler 2012).
Bemerkenswert ist zudem, dass von diesen Inszenierungen nach dem Skript der weif3en
Hochzeit nicht nur ein romantisches, sondern auch ein historisch-mirchenhaftes Flair
ausgeht. Durch die geschichtstrichtigen Kirchen, prunkvollen Zivilstandsimter, Bur-
gen und Schlossgirten mit den schmiedeeisernen Toren, die mit abgewetztem Kopfstein
gepflasterten Innenhéfe und die zum Einsatz kommenden Oldtimer-Fahrzeuge sowie
nicht zuletzt durch die auReralltiglich feierliche Kleidung der Hochzeitsgesellschaften
scheinen die Hochzeiten aus einer anderen Zeit zu stammen. Fiir einen méglichst tragfi-
higen Liebesbeweis und den Zukunftsentwurf, der mit der Heirat gemacht wird, scheint
somit weniger die Gegenwart mit all ihren unschénen Erscheinungen, sondern vielmehr
die Geschichte den gewiinschten Referenzrahmen zu bieten — wobei diese Geschichte als
Tradition der dauerhaften Liebesehe imaginiert und reproduziert wird (vgl. Kapitel 2).
Zusitzlich ist fiir die zukiinftige Tragfihigkeit der Liebe auch das Festhalten des emo-
tional intensiven Erlebens des schinsten Tages durch professionelle Fotografiinnen und
teilweise auch Videoteams zentral. Denn die bewegenden Gefiihle des Hochzeitstages
sollen, so die geteilte Hoffnung, in Zukunft die eheliche Gemeinschaft dauerhaft bin-
den, und die aufwendigen Dokumentationen bilden eine wesentliche Grundlage dafiir,
dass der Tag in unvergesslicher Erinnerung bleibt.

Auch bei dieser allerpersonlichsten Funktion der Heirat, die darin besteht, sich durch
eine emotionale Zeremonie den gegenseitigen Willen zu bestitigen, aufgrund der Liebe
zueinander moglichst das ganze Leben teilen zu wollen?, ist die iiberpersinliche Dimensi-

4 Zwar orientieren sich nicht alle Paare gleich stark am Ideal der Dauer der Ehe, wie die Analyse der
unterschiedlichen Formulierungen der persénlichen Trauversprechen und Bekenntnisse zueinan-
der zeigt (vgl. Kapitel 7.2). Trotzdem teilen letztlich alle heiratenden Paare die Hoffnung (nicht
aber die Cewissheit), dass die Scheidung, die zu einer gesellschaftlichen Normalitat geworden
ist, nicht zur personlichen Realitat wird (vgl. Kapitel 7.1). Zugleich zeigen die unterschiedlichen
Deutungen der Scheidung durch die Brautleute aber auch, dass die Liberalisierung der Scheidung
eine wesentliche Voraussetzung dafiir ist, dass weiterhin geheiratet wird (vgl. Kapitel 9.3).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

on der Heirat nicht zu vergessen. Denn die individuelle Sehnsucht der Brautleute nach
einer dauerhaft gliicklichen Ehe deckt sich mit den gesellschaftspolitischen Interessen
des Staates. Wie meine Analyse der zivilstandsamtlichen Adressierung der Brautpaare
durch die Beamt:innen zeigt (vgl. Weibel 2016), liegt auch das staatliche Interesse weiter-
hin darin, »dass die Verhiltnisse zwischen den Menschen geordnet und dauerhaft« (Arni
2004: 317) sind. Verspricht doch die dauerhafte Stabilitit der Geschlechterbeziehungen,
dass die arbeitsteiligen Lebensgemeinschaften der Paare und ehelichen Kleinfamilien
fiireinander Sorge tragen und damit den Sozialstaat entlasten.® Von geradezu unschitz-
barem Wert ist dabei auch die unbezahlte Care-Arbeit, die in den Familien (weiterhin
mehrheitlich von Frauen) geleistet wird, wodurch die Gesellschaft Kosten von enormem
Ausmaf spart.® Wurde dieser Anspruch an die stabile, idealerweise lebenslange Dauer
der Ehe mit ihrer geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung (sprich Privatisierung der Ca-
re-Arbeit) um 1900 noch »deklamatorisch« geduflert (Arni 2004: 33), formuliert sich diese
Verschrinkung des staatlichen Interesses mit den Sehnsiichten der Einzelnen heute in
Begriffen der personlichen Verantwortung fir das eigene Gliick der dauerhaften Zusam-
mengehorigkeit.

Dass die Heirat nicht nur eine personliche Angelegenheit zwischen Liebenden ist,
sondern immer eine Verschrinkung von Allerpersonlichstem und Uberpersinlichem (vgl.
Simmel 1992:109) bedeutet, wird auch anhand der dritten Funktion der Heirat — der An-
erkennung des gliicklichen Paares durch das soziale Umfeld (vgl. Kapitel 5.3) — deutlich.
Mit der Einladung zum Hochzeitsfest, das das Paar anlisslich der EheschliefSung bzw.
Partnerschaftseintragung feiert, wird das soziale Umfeld aufgefordert, sich zu freuen
und durch die freudige Reaktion die Hochzeit als Grund zur Freude anzuerkennen.
Diese Anerkennung ist fiir alle meine Interviewpartner:innen zentral. Auf die Frage,
was ihren Hochzeitstag zu einem besonderen, mitunter gar zum schénsten Tag ihres
Lebens machte, verweisen alle auf die kollektiv geteilte Freude, die an dem Tag spiirbar
geworden sei. In diesem Verweis auf die hohe Bedeutung des Teilens des persdnlichen
Gliicks mit dem sozialen Umfeld kommt die relationale Bedingtheit von Gliick zum
Ausdruck, die Ahmed beschrieben hat: Das individuelle Gliick des Brautpaares wird
nicht nur durch gesellschaftliche Liebesideale und Geschlechternormen vorstrukturiert
und ist in diesem Sinne abhingig von der Anerkennung des Gliicks durch die anderen
(vgl. Ahmed 2010b: 37). Das personliche Gliick vergrofRert und vertieft sich auch durch
die kollektive Freude und Anteilnahme des sozialen Umfeldes. Denn durch das Teilen
von bewegenden Emotionen wihrend der Hochzeit entsteht Bindung, wodurch nicht nur
die Zugehorigkeit zueinander, sondern auch zum sozialen Gefiige gefestigt wird. In
den Worten Ahmeds: »Was uns bewegt, was uns fithlen lisst, ist auch das, was uns an
Ort und Stelle hilt oder uns eine Bleibe gibt« (Ahmed 2014a: 183). Diese Abhingigkeit

5 Wie die Schweizerische Konferenz fiir Sozialhilfe zeigt, akzentuiert sich das Armutsrisiko durch
eine Scheidung und das Alleinleben mit den Kindern in getrennten Haushalten (vgl. SKOS 2022).
Alleinerziehende machen denn auch rund 20 Prozent der Sozialhilfebeziehenden aus (vgl. Caritas
Schweiz 2022) Vgl. hierzu auch die detaillierten Statistiken des Bundes zur Armut in der Schweiz
(BFS 20204).

6 Wie den Berechnungen von economie feminist auf der Grundlage von Statistiken des Bundes zu ent-
nehmen ist, leisten Frauen etwa 60 Prozent der unbezahlten Haus- und Familienarbeit, wobei der
Wert dieser geleisteten Stunden bei iber 200 Milliarden Franken liegt (vgl. Aggeler/Peter 2021).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

293


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

von der sozialen Anerkennung der Liebesbeziehung als Grund zur Freude gilt dabei
grundsitzlich fiir alle Paare. Besonders deutlich tritt diese Funktion der Heirat aber
im Fall der homosexuellen Paare hervor (vgl. Kapitel 5.3). Indem deren Bleibe in der
Gesellschaft (noch) weniger gefestigt und die Anerkennung durch die Familie und die
Gesellschaft nicht gleich selbstverstindlich ist, wird die Abhingigkeit von Anerkennung
zum einen spitr- und wahrnehmbarer und zum anderen auch umso wichtiger (vgl.
Weibel 2021). Wihrend ich dies im folgenden Kapitel ausfiihre, zeige ich auch auf,
inwiefern die fehlende Anerkennung aufgrund der Abweichung von gesellschaftlichen
Geschlechternormen zugleich einen groferen Freiraum fir individuelle Praktiken
eréfinet.

9.2 Abhéangigkeit und Freiheit: Die Heiratspraktiken hetero- und
homosexueller Paare

Neben der analytischen Trennung und gleichzeitigen Betrachtung von Hochzeit und
EheschliefSung erweist sich auch die vergleichende Analyse der Situationen von hetero-
und homosexuellen Paaren als zentral fiir das Verstindnis der Praxis des Heiratens.
Wie schon Giddens betont hat, sind intime Paarbeziehungen und deren Wandel oh-
ne das gesellschaftliche »Coming-Out« der Homosexuellen« (Giddens 1993: 23) nicht
vollstindig nachzuvollziehen, weswegen ihm der weitverbreitete Ausschluss homose-
xueller Erfahrungen aus der soziologischen Analyse »3duferst fragwiirdig« (ebd.: 22)
erschien. Zugleich sind homosexuelle Manner und Frauen nicht einfach als subversive
Agent:innen des gesellschaftlichen Wandels zu verstehen (vgl. Roseneil 2002: 33). Denn
nicht-heterosexuelle Beziehungen kénnen genauso »ordinary« sein wie heterosexuelle
Lebensformen (Weeks/Heaphy/Donovan 2001: 28). Das Auflergewdhnliche ihrer Le-
bensformen ist nicht selten vielmehr eine Zuschreibung von aufen — im Fall der Praxis
des Heiratens in Form des besonderen, von der Norm der Ehe abweichenden Rechts
der eingetragenen Partnerschaft, das von 2007 bis 2022 auf homosexuelle Paare in der
Schweiz angewendet wird. Insofern gilt es diese heteronormativen Zuschreibungen des
Abweichenden und Besonderen nicht von vornherein in die Forschung hineinzutragen
und Differenzkategorien unhinterfragt zu reifizieren (vgl. Buchen/Helfferich/Maier
2004), sondern vielmehr vergleichend zu rekonstruieren, worin die Unterschiede und
Gemeinsamkeiten der hetero- und homosexuellen Brautpaare liegen. Durch diese Ana-
lyse der Situationen der hetero- und homosexuellen Paare, die im Zeitraum meiner
Untersuchung durch die iiberpersonliche Ordnung des Heiratens in der Schweiz hier-
archisch differenziert in die Gesellschaft eingebettet sind, lassen sich nicht nur die
Auswirkungen dieser Ungleichheit auf die Realititen der homosexuellen Paare und
ihre Bediirfnisse aufzeigen. Durch das Aufzeigen der gesellschaftlichen Positionie-
rung der homosexuellen Paare als besondere Abweichung wird zugleich sichtbar, was
die heteronormativen Geschlechterverhiltnisse im Kern ausmacht und wie die durch
sie strukturierten, romantisierten und heteropatriarchalen Praktiken des Heiratens
und Hochzeitfeierns normalerweise funktionieren. Ohne diesen Vergleich bleiben die
geschlechtsspezifischen Ideale und Normen aufgrund ihrer Selbstverstindlichkeit oft
unhinterfragt. Dariiber hinaus kann nachvollzogen werden, inwiefern die hegemonia-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

len Normen der Heterosexualitit und Ideale der Romantik zwar zu mehr Anerkennung,
zugleich aber auch zu begrenzteren individuellen Handlungsspielriumen und Freihei-
ten fiir die heterosexuellen Paare und insbesondere fiir die heterosexuellen Minner
fithren.

9.2.1 Weniger Anerkennung: Nicht nur das Wetter, auch die Stimmungslage
ist unsicher

Aufgrund ihrer Abweichung von der Norm der Heterosexualitit ist die Anerkennung der
Hochzeiten von homosexuellen Paaren als kollektiver Anlass zur Freude weniger selbst-
verstindlich, als das bei heterosexuellen Paaren in der Regel der Fall ist. Deutlich wird
das an den verschiedenen Unsicherheiten, die hetero- und homosexuelle Paare beziig-
lich des perfekten Gelingens der Hochzeit beschreiben: Neben dem Risiko, dass es zu Pan-
nen oder unerwiinschten Uberraschungen kommt (vgl. Schiffler 2012), zeigen sich die
Paare vor allem wegen des Wetters besorgt. Ob es regnet oder die Sonne scheint, es sehr
kalt oder zu heif ist, hat — wie die teilnehmende Beobachtung an den verschiedenen
Hochzeiten zeigte — einen betrichtlichen Einfluss auf die Stimmung der Menschen. Das
Wetter entzieht sich aber der Einflussnahme und wird damit zu einem zentralen Unsi-
cherheitsfaktor fir den schonsten Tag. Wie Guy stellvertretend fuir viele sagt: »Dass das
Fest, so wie wir das geplant hatten, funktioniert, dass das perfekt ist, das wusste ich von
Anfangan. [...] Die einzige Sorge, die ich an dem Tag hatte, war wirklich das Wetter.« Die
homosexuellen Paare benennen neben der Sorge um die Wetterlage einen zusitzlichen
Unsicherheitsfaktor, der sich ihrer Beeinflussung entzieht, fiir das perfekte Gelingen des
Hochzeitstages aber zentral ist. Es handelt sich dabei um die Gefithle der Menschen, die
in die Feier der Hochzeit involviert sind: Da die Vorstellung der Hochzeit eines homose-
xuellen Paares nach wie vor »schwierig« und »komisch« und eben nicht selbstverstind-
lich sein kann, liegt eine erste Ungewissheit darin, ob »wirklich alle« (Andrea) geladenen
Giste zur Hochzeit kommen. Die Teilnahme des sozialen Umfeldes ist die erste grundle-
gende Voraussetzung fir die Anerkennung des gliicklichen Brautpaares, denn dadurch
bringen die Familienangehérigen und Bekannten zum Ausdruck, dass sie das homose-
xuelle Paar »endgiiltig akzeptieren und annehmen« (Deborah). Zur Anerkennung gehért
aber nicht nur die Anwesenheit, sondern auch das Teilen des Gliicks des Paares durch die
Giste, indem diese explizit Freude und Anteilnahme an der Hochzeit zeigen. Wenn al-
so nicht nur Akzeptanz, sondern auch die Freude der anderen spiirbar ist, dann ist das
»das schénste Gefiihl, das man haben kann, wenn man diesen Schritt macht« (Anja). Erst
durch die freudige Anerkennung wird die Heirat zum schonsten Tag und erfillt sich das
Versprechen des groRen Gliicks. Wird das Gliick des Paares hingegen nicht oder nur ein-
geschrinke als kollektiver »Grund zur Freude« (Nay 2017: 158) anerkannt, dann weist die
Hochzeit einen »grofRen Schonheitsfehler« auf (Sarah).

Wie durch diesen exemplarischen Vergleich der Beschreibungen der hetero- und ho-
mosexuellen Paare deutlich wird, ist fiir Letztere nicht nur die Wetterlage, sondern in
besonderer Weise auch die Gefithlslage, die emotionale Atmosphire (vgl. Ahmed 2010b:
40) am Tag ihrer Hochzeit ungewiss. Wihrend die meisten heterosexuellen Paare selbst-
verstindlich davon ausgehen (kénnen), dass ihr schinster Tag einen Anlass zur kollektiven
Freude darstellt, muss sich in den Fillen der von der Norm abweichenden homosexuel-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

295


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

len Brautpaare erst zeigen, ob der »normalisierende Einschluss« (Nay 2017: 158) in die
Gemeinschaft durch eine freudige Anerkennung gelingt oder nicht. Gerade dieses Po-
tenzial zum normalisierenden Einschluss macht die Heirat fir die homosexuellen Paare
zugleich besonders erstrebenswert (vgl. ausfithrlich Weibel 2021). Denn aufgrund der
ungleichen Rechte und der gesellschaftlichen Zuschreibung des »komischen Besonde-
ren« (Moritz) ist bei den homosexuellen Paaren ein explizites Bediirfnis nach Anerken-
nung vorhanden. Dabei ist wesentlich zu verstehen, dass die homosexuellen Paare als
gleichwertige, nicht aber als gleiche Hochzeitspaare anerkannt werden wollen. Das heif3t,
sie definieren sich nicht iiber die fiir das heterosexuelle Brautpaar konstitutive Differenz
und Komplementaritit von Mann und Frau, sondern betonen vielmehr ihre Gleichheit
als Frauen oder Minner und wollen in dieser Verschiedenheit gleichwertig anerkannt
werden. Aufgrund dieses affirmativen Bezugs zum Verschiedensein kénnen die homo-
sexuellen Paare, wie ich im Folgenden zeige, die zutiefst heteronormativ strukturierten
Heiratspraktiken an ihre von der heterosexuellen Norm abweichenden Liebesbeziehun-
gen anpassen.

9.2.2 »Wie machen wir denn das?«: Mehr Freiheiten fiir
individuelle Anpassungen

Wie die Analyse sowohl der theatralen Praxis der Hochzeit (vgl. Kapitel 6.2) wie auch der
Praktik der iiberraschenden Antragstellung (vgl. Kapitel 4.1) und der als schon geltenden
Wahl eines der beiden Namen als Familienname (vgl. Kapitel 8.2) zeigt, stellen die
als romantisch geltenden, einseitig strukturierten Heiratspraktiken eine geschlechts-
spezifische Differenz her. Heteronormative Romantik beruht somit auf der Differenz
von Minnlichkeit und Weiblichkeit sowie deren spezifischer Komplementaritit, die
sich durch die Vereinigung der Gegensitze in der Form des Liebespaares ausdriickt.
Umgekehrt formuliert wird durch die Praxis des Heiratens eine heteronormative Ge-
schlechterdifferenz und -komplementaritit romantisiert und damit auf symbolischer
Ebene eine »Matrix des heterosexuellen Begehrens« (McRobbie 2010: 97) abgesichert.
Dabei ist anzunehmen, dass die aufieralltigliche Betonung von heteronormativer Weib-
lichkeit und Mannlichkeit und die Inszenierung altmodischer Hochzeitspraktiken (vgl.
Heise 2012) gerade durch die zunehmende 6konomische und politische Unabhingig-
keit von Frauen und die sich wandelnden geschlechtlichen, sexuellen und familialen
Existenzweisen (vgl. Maihofer 1995) an neuer Attraktivitit gewinnen.

Aufgrund dieser heteronormativen Struktur des Romantischen und der damit ein-
hergehenden Romantisierung von Geschlechterdifferenz stellt sich fiir die homosexuel-
len Brautpaare bei der konkreten Ausgestaltung ihrer Heirat die Frage »Wie machen wir
denn das?«. Indem sie sich nicht bequem und nahtlos (vgl. Ahmed 2014b:148) in die hetero-
sexuellen Normen der Differenz und Komplementaritit einfiigen konnen, erhalten die
homosexuellen Paare die Moglichkeit, sich mit der Frage der fir sie stimmigen Aneig-
nung der Heiratspraktiken auseinanderzusetzen und diese so anzupassen, dass sie ihr
personliches Verstindnis von Partnerschaftlichkeit und Zusammengehorigkeit ausdrii-
cken. So bemerkt Anja: »Wire ich heterosexuell, hitte ich mir wohl nie Gedanken dariiber
gemacht. Dann wire ich einfach der gesellschaftlichen Norm nachgelaufen.« Marcel er-
achtet es zudem als Vorteil, dass sie als schwules Paar ihre Zusammengehérigkeit durch

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

die Inszenierung von Gleichheit — etwa durch das Tragen der gleichen Hochzeitsklei-
dung (vgl. Kapitel 6.2) — symbolisieren kénnen: »Das kann man ja«, wie er lachend sagt,
»wiederum als Heteropaar dann schlecht machen«. Die homosexuellen Paare sind auf-
grund ihrer Abweichung von der Norm des heterosexuellen Brautpaares also mit einer
grundlegenden Unklarheit und Offenheit hinsichtlich der individuellen Ubernahme der
heteronormativen Praktiken der Hochzeit konfrontiert. Dadurch miissen und kinnen sich
die homosexuellen Paare Gedanken iiber die ansonsten oft selbstverstindlich vorausge-
setzten Praktiken der Heirat machen. Unklar ist somit nicht nur, wie das heteronormativ
gepragte Umfeld auf die Aneignung des Heiratens durch die homosexuellen Paare re-
agiert, sondern auch, in einem befreienden Sinn, wie genau das heteronormative Ritual
der Hochzeit angeeignet wird. Es entsteht also ein Raum fiir freiere Aushandlungspro-
zesse: Die homosexuellen Paare konnen sich fiir die Herstellung von Gleichberechtigung
entscheiden, etwa durch die Verdoppelung der Antrige (vgl. Kapitel 4.3). Sie konnen aber
auch Differenz herstellen, indem eine Person der anderen einen Heiratsantrag macht,
wobei die Zuweisung der einseitigen Praktiken aufgrund anderer Uberlegungen als ei-
ner bereits entschiedenen geschlechtsspezifischen Rollenzuweisung erfolgt (vgl. Kapitel
4.1).

Die Analyse dieser Aneignungen der Heiratspraktiken durch die homosexuellen Paa-
re macht zugleich die heteronormative Strukturierung der Praxis des Heiratens sichtbar,
durch die die heterosexuellen Paare zwar selbstverstindliche Anerkennung erfahren, zu-
gleich aber auch weniger Spielriume fiir Umdeutungen haben. Dabei zeigen insbeson-
dere diejenigen Fille, in denen die homosexuellen Paare die einseitigen Praktiken der
Antragstellung oder Namenswahl iibernehmen, wie durch die heteronormativen Prakti-
ken Ungleichheits- und Machtverhiltnisse zwischen Mannern und Frauen reproduziert
werden. Besonders anschaulich ist das Beispiel der einseitigen Annahme des Namens:
Nach der Heirat trigt Selina ebenfalls Sarahs Nachnamen, heifit also auch Frau X, was
Sarah im Interview als »saukomisch« bezeichnet. Die einseitige Annahme des Namens
durch Selina erscheint Sarah komisch, weil der gemeinsame Name hier nicht eine Kom-
plementaritit von Verschiedenen ausdriickt, wie das beim Ehepaar Herr X und Frau X
der Fall ist. Vielmehr fithrt er zu einer Gleichwerdung, indem nun beide Partnerinnen
Frau X heiffen. Dabei verweist Sarahs Eindruck des Komischen aber auf eine generell
seltsame Logik, die in der einseitigen Bildung eines gemeinsamen Namens liegt: Denn
die Namensannahme fithrt in jedem Fall zu einem ungleichen, hierarchischen Verhilt-
nis zwischen der namensgebenden Person und der zugehérigen, namenstragenden Per-
son. Aufgrund der Geschlechterdifferenz heterosexueller Paare ist dies einfach weniger
offensichtlich komisch als im Fall der homosexuellen Paare, weil die Frau durch die An-
nahme des Namens des Mannes nicht zu ihm wird, sondern zu seiner Ehefrau.”

Die Anrufungen durch die heteronormativen Symbole und Praktiken der Heirat und
damit auch die Moglichkeit zu einer individuellen Aneignung der romantisierten Prak-
tiken sind fiir die hetero- und homosexuellen Paare offensichtlich nicht die gleichen.
Denn die heterosexuellen Paare bewegen sich immer schon innerhalb der aufgrund ih-
rer Selbstverstindlichkeit und vermeintlichen Natiirlichkeit kaum wahrnehmbaren Nor-

7 Wie im folgenden Kapitel 9.2.3 gezeigt wird, erscheint dies aber nur dann nicht seltsam, wenn die
Frau den Namen des Mannes annimmt, denn umgekehrt wire dies sehr wohl duflerst komisch.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

297


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

men der heterosexuellen Geschlechterdifferenz — wobei sich das fiir die heterosexuellen
Paare wiederum mehr oder weniger behaglich anfiithlen kann. So stort sich etwa Lukas
daran, dass er und seine Frau seit der Heirat automatisch als ganz normales Ehepaar an-
gesehen werden (vgl. Weibel 2021), obwohl das vorherrschende »Bild der Ehe nichts da-
mit zu tun hat, wie wir unsere Partnerschaft verstehen«. Insofern zeigt die Verinderung
der bestehenden Ordnung fiir hetero- und homosexuelle Paare aufgrund ihrer unter-
schiedlichen Situierung in verschiedene Richtungen: Fiir heterosexuelle Paare kann es
als widerstindiger Akt gelten, sich der Anrufung der biirgerlichen Norm des Ehepaa-
res zu entziehen und nicht oder ganz anders als standardmdfSig zu heiraten. Demgegen-
tiber kann es fiir homosexuelle Paare ein politischer Akt sein, durch die Aneignung des
Standards der weifden Hochzeit Konformitit mit den ganz normalen Ehepaaren herzustel-
len und dariiber die Anerkennung ihrer Gleichwertigkeit einzufordern. So ist es fiir Anja
im Unterschied zu Lukas »ein tolles Gefithl«, dass sie nun »vor dem Gesetz sagen kann,
das ist meine Fraux, das »gibt einfach nach aufien nochmal ein klareres Zeichen, ich bin
jetzt verheiratet.«

Trotz dieser unterschiedlichen Ausgangslagen aufgrund der differenten Positionie-
rungen in der heteronormativen Geschlechterordnung ist es keineswegs so, dass die Un-
terschiede in den individuellen Interpretationen der kulturellen Praxis des Heiratens
nur zwischen den hetero- und homosexuellen Paaren verlaufen wiirden. Vielmehr lassen
sich auch Differenzen innerhalb dieser beiden Gruppen sowie Gemeinsamkeiten iiber
die Gruppen hinweg rekonstruieren. So gibt es mehrere heterosexuelle Paare in mei-
nem Sample, denen die heteronormativen, von vornherein ungleich strukturierten Prak-
tiken nicht selbstverstindlich erscheinen und die sich nicht an altmodischen Briuchen
orientieren, sondern Egalitit ausdriicken wollen. Im Unterschied zu den homosexuel-
len Paaren nehmen sie aber keine individuellen Adaptionen der Praktiken wie etwa die
Verdoppelung des Antrags vor. Vielmehr verzichten sie auf die romantisierten Praktiken
und damit auf eine romantische Geschichte (vgl. Kapitel 4.3), um ihre Gleichberechti-
gung auszudriicken, und vermeiden eine Uberbetonung von Weiblichkeit und Minn-
lichkeit durch den Verzicht auf die theatrale Inszenierung einer weifSen Hochzeit. Auf der
anderen Seite gibt es homosexuelle Paare, die die romantischen Praktiken der einseiti-
gen Antragstellung oder der Entscheidung fiir einen der beiden Namen affirmativ an-
eignen, wobei sie allerdings die Frage der Rollenaufteilung iiber andere Differenzen als
die des Geschlechts entscheiden kénnen. Dariiber hinaus wird deutlich, dass selbst im
Fall von individuellen Anpassungen und Umdeutungen der Heiratspraktiken durch die
homosexuellen Paare diese letztlich nur Modifikationen und keine Briiche oder subversi-
ven Transformationen der hegemonialen Praxis darstellen. Schlieflich miissen auch die
Hochzeiten der homosexuellen Paare aufgrund ihres Bediirfnisses nach sozialer Aner-
kennung immer noch als Hochzeiten erkenn- und damit anerkennbar sein. Diese trotz
Abweichungen weitgehende Konformitit und Normalitit, die durch die homosexuellen
Paare angestrebt und hergestellt wird, ist dahingehend zu verstehen, dass sie zwar nicht
gleich sein wollen wie die heterosexuelle Brautpaare, aber auch auf keinen Fall »dieses
komische Besondere« (Moritz) sein wollen, das ihnen von der heteronormativen Gesell-
schaft teilweise zugeschrieben wird und weiter anhaften kann (vgl. Weibel 2021). Wie im
folgenden Kapitel gezeigt wird, leitet das Bediirfnis, die Zuschreibung des komischen
Besonderen zu vermeiden, aber nicht nur das Verhalten der homosexuellen Paare an.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

Zu erkennen ist es auch im Verhalten der heterosexuellen Minner, die in der vorherr-
schenden Geschlechterordnung das Allgemeine verkorpern und aufgrund dieser hierar-
chischen - sowohl gegeniiber Frauen wie auch homosexuellen Personen tibergeordneten
— Positionierung am meisten soziale Anerkennung erhalten.

9.2.3 »Das komische Besondere«: Bediirfnis nach Normalitét leitet
Konformitat an

Anstelle von individuellen Anpassungen dominiert bei den heterosexuellen Brautpaaren
der Verzicht auf romantisierte Praktiken wie den Antrag, wenn sie die Herstellung von
Ungleichheit und Differenz durch die einseitig strukturierten Heiratspraktiken vermei-
den wollen. Auch wurde in der Analyse deutlich, dass eine offene Diskussion der Frage
»wie machen wir denn das?« selten ist. Denn diese Frage impliziert die Erwigung der
Moglichkeit einer Umkehr der geschlechtsspezifisch zugeordneten Praktiken, und das
ist kaum denkbar, weil eine Umkehr der Zuordnung einfach komisch wire, wie ich an-
hand der Darstellungen der Namenswahl durch die heterosexuellen Paare rekonstruiert
habe (vgl. Kapitel 8). In diesen Darstellungen werden die Determinationen der individu-
ellen Praktiken und Wahlméglichkeiten aufgrund der hierarchisch angeordneten Nor-
men von Mannlichkeit und Weiblichkeit besonders sichtbar. Auflerdem zeigt gerade die
Praktik der Namenswahl, dass der vermeintlich autonomen Individualitit des befrei-
ten Subjekts nicht nur Grenzen in Form wirkmichtiger Geschlechternormen, sondern
weiterhin auch in Form rigider Rechtsnormen gesetzt werden. So ermdglicht das neue
Schweizer Namensrecht, das im Interesse der Gleichstellung der Geschlechter in der
Namenswahl 2013 eingefithrt wurde, den heute heiratenden Paaren lediglich zwei Op-
tionen: das beidseitige Behalten der Geburtsnamen entsprechend der neuen Norm der
gleichberechtigten Individualitit (vgl. Art. 160 Abs. 1 ZGB) oder alternativ die einseiti-
ge Bestimmung eines der beiden Namen zum gemeinsamen Namen (vgl. Art. 160 Abs. 2
ZGB) nach dem alten Prinzip des traditionellen Familiennamens. Die zuvor bestehende
Option eines Doppelnamens fiir die Ehefrauen wurde abgeschafft und nicht durch die
Méglichkeit des beidseitigen Tragens von Doppelnamen (wie es etwa in Osterreich még-
lich ist) ersetzt (vgl. ausfithrlich Kapitel 8.1). Damit ermdglicht das neue Schweizer Na-
mensrecht die gleichberechtigte Beibehaltung der Individualitit der Eheleute, nicht aber
das gleichberechtigte Ausdriicken der Zusammengehdorigkeit als Ehepaar und Familie. Die
vom Gesetzgeber angestrebte Gleichstellung der Geschlechter in der Namenswahl wird
mit dieser »mdglichst einfachen und klaren Regelung« (BBI 2009 403: 417) nur bedingt
gefordert. Dieshat zum einen damit zu tun, dass das Recht an den Bediirfnissen der heu-
te heiratenden Paare vorbeizielt und zum anderen nicht beriicksichtigt, dass die weiter-
hin tief verankerten Geschlechternormen die Minner und Frauen mit unterschiedlichen
Normalititsvorstellungen konfrontieren. Zum Ausdruck kommen diese unterschiedli-
chen Normalititsanforderungen in den Darstellungen der heterosexuellen Paare eben-
falls durch den Begriff des Komischen. Damit wird in den Interviews bezeichnet, was das
von der Normalitit abweichende Seltsame wire.

Die erste Diskrepanz zwischen dem Recht und den Bediirfnissen der heiratenden
Paare besteht darin, dass ein gemeinsamer Name fiir die grofe Mehrheit der Paare et-
was Schones darstellt. So entscheiden sich fast zehn Jahre nach der Einfithrung der neu-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

299


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

en Norm der gleichberechtigten Beibehaltung beider Namen weiterhin rund 70 Prozent
der Paare gemif dem zweiten Artikel des Namensrechts fiir einen gemeinsamen Na-
men, auch wenn dieser eine ungleiche Entscheidung fir einen der beiden Geburtsna-
men verlangt. Denn viele finden es wie Boris »kompliziert« und »komisch«, wenn man
als Ehepaar und Eltern nicht gleich heif3t und deshalb »nicht weif3, wer zusammenge-
hért«. Die zweite Diskrepanz besteht darin, dass der Gesetzgeber bei der neuen Rege-
lung davon ausging, dass nur traditionsverbundene Personen einen Zusammengehorigkeit
ausdriickenden Namen wiinschen, weswegen neben dem traditionellen Familiennamen
die Einfithrung von beidseitigen Doppelnamen, die gleichstellungsorientierten Paaren das
gleichberechtigte Ausdriicken ihrer Zusammengehorigkeit erméglichen wiirden, nicht
in Erwigung gezogen wurde. Fiir die Praxis der Namenswahl der heterosexuellen Paare
bedeutet das Folgendes: Bei den traditionsverbundenen Paaren ist ohne Diskussion klar,
dass die Frau den Namen ihres Mannes annimmt, denn fiir die Minner ist klar, dass sie
ihren Namen weitergeben (vgl. Kapitel 8.2.1). Dariiber hinaus zeigt sich aber noch et-
was Zweites: Es ist nicht nur fiir die traditionsverbundenen Minner, sondern fiir alle von
mir befragten Minner unvorstellbar und folglich auch nicht verhandelbar, dass sie den
Namen ihrer Frau als gemeinsamen Familiennamen annehmen. Es miisste schon eine
sehr gute Begriindung geben, damit ihr Namenswechsel nicht einfach komisch wire, wie
die Manner es in den Interviews ausdriicken (vgl. Kapitel 8.2.3). Entsprechend nehmen
schweizweit lediglich 4 Prozent aller in der Schweiz heiratenden Manner den Namen ih-
rer Frau an (vgl. BFS 2019f). Im Unterschied zu den traditionsverbundenen Paaren ori-
entieren sich bei den gleichstellungsorientierten Paaren nun aber auch die Frauen an
der neuen Norm und behalten ihren ihre Individualitit ausdriickenden Namen. Wie die
weitere Analyse zeigt, nehmen diese Frauen dadurch in Kauf, nicht den gleichen Namen
zu tragen wie ihre Kinder. Denn fiir eine Mehrheit der Minner ist nicht nur das Behal-
tenihres Namens, sondern auch die Weitergabe ihres Namens an die Kinder weitgehend
selbstverstandlich.

Durch den Verzicht auf die Regelung eines amtlichen Doppelnamens fiir beide Ehe-
leute kreiert das neue Namensrecht fiir die Ehefrauen damit eine »zwiespiltige« (Kathi)
Entscheidungssituation — zwischen ihrer Individualitit und der namentlichen Zugeho-
rigkeit zur Familie. Fiir die Manner gibt es bei genauerer Betrachtung iiberhaupt keine
Entscheidungsmoglichkeiten, auch wenn das Recht die zwei Optionen formal fiir beide
Geschlechter vorsieht. Um sich allerdings auf eine gleichberechtigte Aushandlung der
Namenswahl entlang der beiden Optionen einlassen zu konnen, miissten die Ehemén-
ner die Moglichkeit einrdumen, dass sie ihren Geburtsnamen fiir den Namen ihrer Frau
aufgeben - und eben dies ist fiir die meisten Minner unvorstellbar, weil es der allgemei-
nen Norm von Mannlichkeit widerspricht. Insofern bietet das neue Namensrecht in der
Praxis nur den Frauen zwei Optionen: Sie konnen sich an der mannlichen, zur allgemei-
nen gewordenen Norm des eigenen Namens orientieren, aber auch ihren Namen fiir den
Familiennamen des Mannes abgeben, wie dies das alte Namensrecht fiir die Ehefrau in
jedem Fall vorsah (vgl. Kapitel 8.1). Die Madnner hingegen wollen und kénnen sich nicht
an dieser immer schon weiblich konnotierten und damit besonderen zweiten Norm ori-
entieren, dann das wire fiir Manner seltsam und begriindungsbediirftig. Aufgrund die-
ser wirkmichtigen Mannlichkeitsnorm bleibt es dabei, dass sich praktisch alle Ehemin-
ner in ihrer persénlichen Wahl an der allgemeinen Norm »jeder Ehegatte behilt seinen

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

Namenc (Art. 160 Abs. 1 ZGB) orientieren (miissen), wihrend die Option, »den Ledigna-
men der Braut oder des Briutigams als gemeinsamen Familiennamenc« (Art. 160 Abs. 2
ZGB) zu wihlen, — trotz der geschlechtergerechten Formulierung — als Moglichkeit in-
terpretiert wird, die eigentlich nur die Ehefrau adressiert.

Deutlich wird, dass die Normen heterosexueller Mannlichkeit, weil sie die iiberge-
ordneten Normen des Allgemeinen sind (vgl. Arni 2004: 43f.), keine oder kaum Abwei-
chungen und individuelle Interpretationen zulassen. Demgegeniiber verkdrpern die he-
terosexuellen Frauen, die schwulen Manner und die lesbischen Frauen in der herrschen-
den Geschlechterordnung das von der allgemeinen Norm heterosexueller Mannlichkeit
abweichende und untergeordnete, abgeleitete Besondere. Aufgrund ihrer Abweichun-
gen von den Normen des Allgemeinen, sprich von der Norm der Minnlichkeit und/oder
der Norm der Heterosexualitit, haben sowohl heterosexuelle Frauen wie auch homose-
xuelle Minner und Frauen mehr Spielrdume fiir individuelle Praktiken, wobei die lesbi-
schen Frauen die grofiten Freiheiten haben. Dies zeigt sich paradigmatisch an den viel-
faltigen Moglichkeiten der lesbischen Brautpaare bei der Kleiderwahl: Zunichst kann
jede fuir sich entscheiden, ob sie ein Kleid oder einen Anzug tragen will. Dadurch erge-
ben sich verschiedene Kombinationen: Beide tragen ein Kleid, beide tragen einen Anzug
(was in meinem Sample nicht vorgekommen ist) oder eine tragt ein Kleid, die andere ei-
nen Anzug. Insofern haben die lesbischen Paare mehr Wahlméglichkeiten sowohl gegen-
tiber den schwulen als auch gegeniiber den heterosexuellen Paaren. Die heterosexuelle
Braut konnte zwar auch zwischen unterschiedlichen Formen von Kleidern wihlen, ne-
ben dem Brautigam auch einen Anzug zu tragen wire allerdings hochst ungewdhnlich.
Im Fall des Midnnerpaares verhilt es sich nochmals anders: Wiirde ein schwuler Briu-
tigam ein Kleid — anstatt eines Anzugs — tragen, wiirde er seine Mannlichkeit verlieren
und als Dragqueen erscheinen. Das wire fiir eine queere Hochzeit durchaus denkbar, im
Fall der an Normalitit und Konformitit interessierten homosexuellen Paare in meinem
Sample aber kaum vorstellbar. Gleichwohl ist es nicht dermaflen ausgeschlossen wie im
Fall des heterosexuellen Briutigams, dem — ebenso wie im alltiglichen Leben — das Tra-
gen eines Kleides verwehrt ist, will er sich nicht der Licherlichkeit preisgeben.

Diese Gefahr der Licherlichkeit droht den heterosexuellen Mannern offenbar auch
dann, wenn sie sich an der weiblich konnotierten Norm des Namenswechsels orientie-
ren wiirden, weswegen die Aufgabe des eigenen Namens fiir sie nur unter besonderen,
begriindungsbediirftigen Umstinden denkbar wire. Demgegeniiber konnen sich die he-
terosexuellen Frauen — aufgrund jahrzehntelanger emanzipatorischer Kimpfe fiir ih-
re Gleichberechtigung — inzwischen an der allgemeinen minnlichen Norm, die eigene
Identitit beizubehalten und durch den Namen auszudriicken, orientieren. Damit besti-
tigt das Beispiel der Namenswahl einmal mehr die Einsicht, dass formale Gleichstellung
im Recht aufgrund der tief verankerten und hierarchisch angeordneten Geschlechter-
normen nicht automatisch zu praktischer Gleichstellung der Geschlechter fithrt. Anstel-
le der Definition eines einzigen »Maf3stabes« des Allgemeinen, sprich der Mannlichkeit
und der Heterosexualitit, bediirfte das Recht vielmehr einer »plurale[n] Logik«, um Ver-
schiedenheit in der Praxis zu ermdglichen und dieses Verschiedensein als »gleichwer-
tig« anzuerkennen« (Maihofer 1991: 44f; vgl. auch Maihofer 2013a: 42, Herv. i. O.). Wie
ich im Folgenden anhand der Bedeutungsverschiebung (aber nicht des Bedeutungsriick-
gangs) der Ehe durch einen Prozess der Liberalisierung der Institution zeige, wire eine

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

301


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

solche plurale Logik auf der iiberpersonlichen Ebene der Gesetze nicht nur in Bezug auf
das Namensrecht, sondern generell fiir das Ehe- und Familienrecht zentral. Denn auch
die aktuelle Neuerfindung der heterosexuellen Ehe als Ehe fiir alle definiert letztlich nichts
anderes als einen einzigen Maf3stab, an dem alle Lebensformen gemessen werden.

9.3 Flexible Normalisierung: Die Liberalisierung immunisiert die Ehe
gegen Kritik

Die Praxis des Heiratens ist im 21. Jahrhundert weiterhin durch zwingende Rechts-
normen festgelegt, die das Verhalten der Einzelnen beeinflussen und die individuellen
Handlungsspielriume begrenzen. Gleichwohl hat sich im Zuge des Prozesses der De-
institutionalisierung (vgl. Tyrell 1988) eine weitgehende Liberalisierung jener rigiden
Rechtsnormen vollzogen, die um 1900 im Schweizer Zivilgesetzbuch institutionalisiert
worden sind (vgl. Kapitel 2). Durch diesen Prozess hat sich eine »ambivalente Dynamik«
(Arni 2004: 329) entfaltet, die fiir das Verstindnis der gegenwirtigen Bedeutung der
Praxis des Heiratens zwischen der Krise der Ehe und der Hochkonjunktur von Traum-
hochzeiten (vgl. Kapitel 1) wesentlich ist. So fithrte die schrittweise Liberalisierung von
Ehe- und Scheidungsrecht zwar zu einem »Schwinden von hegemonialer Stellung und
Dauerhaftigkeit« (Arni 2004: 329) der Institution Ehe und ihrer rigiden Normativitat.
Zugleich aber wird damit das der Liebesehe zugrundeliegende Ideal, dass niamlich das
Gliick der ehelichen Liebesbeziehung in ihrer Dauer und das Ungliick in ihrer Scheidung
liege, »bestitigt und bekriftigt« (ebd.). So konstatiert Arni:

»Tragt [...] die liberale Scheidungspraxis so zur Deinstitutionalisierung der Ehe bei, so
immunisiert sie diese umgekehrt wiederum auch gegen alles, was sie prinzipiell an-
ficht, gegenalle, die sie gerne ganzlich abgeschafft sihen [..] eine liberale Scheidungs-
praxis ndmlich passt die Institution Ehe an gewandelte Formen und Praktiken der Paar-
beziehung an — wieweit sie sich dabei selbst verliert oder gerade in der Transformati-
on ihrer Gestalt immer wieder gewinnt, diirfte eine offene Frage der Gegenwart sein.«
(Ebd.)

Wie in der heutigen Betrachtung des neuerlichen Krisendiskurses um die Institution
Ehe und der aktuellen Neuerfindung im Zeichen der Ehe fiir alle deutlich wird und ich im
folgenden Kapitel 9.3.1ausfiihre, sind diese Anpassungen der iiberpersonlichen Institution
an die allerpersonlichsten Bediirfnisse und Praktiken der Menschen insofern notwendig,
als sich die Ehe dadurch als weiterhin vorherrschendes Modell des intimen und fami-
lialen Zusammenlebens behaupten kann. Was dies wiederum fiir eine Kritik und Ver-
anderung der aktuellen Ordnung und Praxis des Heiratens in ihrer wirkmichtigen Ver-
schrinkung von Recht und Liebe bedeutet, fithre ich in Kapitel 9.3.2 aus.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

9.3.1 Das Versprechen von Gliick: Regierung durch
normalisierende Anerkennung

Mit der inzwischen vollstindigen Liberalisierung der Scheidung — durch die nicht nur
der Anfang, sondern auch das Ende der Ehe ganz in die Hinde, sprich die Selbstverant-
wortung der einzelnen Eheleute gelegt worden ist — hat sich die Geltung der Ehe maf3-
geblich verschoben: Statt als normative, einengende Institution (vgl. Burkart/Kohli 1992:
14), die der Herstellung und Aufrechterhaltung geordneter gesellschaftlicher Geschlech-
terverhiltnisse dient, erscheint die Ehe nun primir als personliche Liebesangelegenheit
der Paare. Gerade durch das Primat der emotionalen Qualitit gegeniiber der dauerhaf-
ten Stabilitit der ehelichen Gemeinschaft und die daraus resultierende gesellschaftliche
Normalisierung der Scheidung (vgl. Kapitel 7) akzentuiert sich das Ideal der lebenslan-
gen Liebe. Denn die gesellschaftliche Briichigkeit des Gliicksversprechens der Ehe durch
die hiufigen Scheidungen stellt nicht etwa das Ideal der lebenslangen Ehe in Frage. Viel-
mehr wird, wie Ahmed zeigt, das individuelle Scheitern an der Umsetzung der glicks-
versprechenden Ideale zum Problem:

»[Tlhe crisis in happiness has not put social ideals into question [..]. The demand for
happiness is increasingly articulated as a demand to return to social ideals, as if what
explains the crisis of happiness is not the failure of these ideals but our failure to fol-
low them.« (Ahmed 2010b: 7)

Indem das Erreichen des Gliicks in Form einer dauerhaft erfiillenden Ehe unwahrschein-
licher und vor allem ungewisser geworden ist, vertieft sich paradoxerweise das Gliicks-
versprechen und gewinnt die Hochzeit — mittels derer theatraler Praktiken die Liebe
hoffnungsvoll in die (ewige) Zukunft entworfen wird — an zusitzlicher Bedeutung. Das
Funktionieren des von Ahmed beschriebenen Gliicksversprechens lisst sich dabei an-
schaulich anhand der Bewerbung von Eheringen in einer Hochglanzbroschiire nachvoll-
ziehen, die an einer Hochzeitsmesse verteilt wurde (vgl. Vignette 3): Mit dem unmiss-
verstindlichen Slogan »Zwei Herzen auf den Spuren des Gliicks« wird darin »Schmuck
fiir Traumpaare« in Form von Verlobungs- und Eheringen prasentiert und zum Kauf an-
geboten. Diese Adressierung der Brautleute als zwei Herzen, die durch den Kauf von
»einzigartigen Trau(m)ringen« dem Gliick folgen, bringt die Logik des Versprechens von
Gliick auf den Punkt. Das Liebesgliick wird — so das Versprechen — durch die Nihe zu
Dingen wie Trauringen oder romantisierten Hochzeitspraktiken greifbar: »Doing x as
well as having x might be what promises us happiness. The promise of happiness takes
this form: if you have this or have that, or if you do this or do that, then happiness is what
follows« (Ahmed 2010b: 41).

Eben dieses kollektive Versprechen von individuellem Gliick durch die Objekte und
Praktiken der Heirat wurde in der Schweiz im Juli 2022 nun auch fiir homosexuelle Paare
gedffnet. Diese Offnung der Ehe ist nach dem Zur-Disposition-Stellen der Dauerhaftig-
keit der Institution und der Aufhebung ihrer patriarchalen Ordnung ein weiterer, be-
merkenswerter Schritt zur Liberalisierung eines der letzten institutionellen Grundpfei-
ler der Ehe und eine Schwichung ihres normativen Charakters. Vielleicht mehr noch als
die partnerschaftliche Neudefinition der Ehe in den 1980er Jahren — durch die die Be-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

303


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

diirfnisse der Ehefrauen gegeniiber jenen der Eheminner gleichberechtigt und die Sta-
bilisierung der ehelichen Gemeinschaft durch die Vorherrschaft des mannlichen Ober-
haupts aufgegeben wurde — stellt die Authebung der die Ehe seit jeher begriindenden
heteronormativen Geschlechterdifferenz eine betrichtliche Erschiitterung der hetero-
normativen Geschlechter- und Familienordnung® dar. Zugleich aber wird die Ehe durch
die Integration homosexueller Paare weiter flexibilisiert und modernisiert (vgl. Ludwig
2016a: 421) und durch diese Anpassungen letztlich stabilisiert: Seit Ende des 20. Jahr-
hunderts miissen heterosexuelle Paare nicht mehr heiraten und seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts kinnen homosexuelle Paare in immer mehr Lindern eine Ehe schliefien. Auch
schreibt die Ehe durch ihre partnerschaftliche Definition keine patriarchal-hierarchi-
schen Geschlechterverhiltnisse mehr vor, gleichwohl bietet die Heirat eine auf3eralltig-
liche Gelegenheit, durch die theatrale Praxis der Hochzeit eine romantisierte Geschlech-
terdifferenz zu betonen und symbolisch abzusichern (vgl. Kapitel 6). Zudem kann die Ehe
auf individuellen Wunsch hin jederzeit wieder geschieden werden. Dennoch verspricht
die Heirat durch das 6ffentliche Bekenntnis zueinander mehr Verbindlichkeit und Si-
cherheit fir die Paarbeziehung, und dies gilt gerade in unsicheren Zeiten als besonderes
Gliick (vgl. Kapitel 7). Es kann zu Beginn des 21. Jahrhunderts also nicht von einer Be-
deutungsabnahme der Ehe oder gar ihrer Zerstorung gesprochen werden, wie das insbe-
sondere von denjenigen befiirchtet wird, die die Ehe als zentralen Stiitzpfeiler der hete-
ronormativen Geschlechterordnung aufrechterhalten wollen (vgl. Abstimmungskomitee
»Nein zur Ehe fiir alle 2021). Vielmehr hat sich die Ehe mit dem Wandel und den Per-
sistenzen in den intimen Lebensweisen (vgl. Maihofer 2014a) zu einer flexiblen, »multi-
funktionalen Institution« (Schneider/Riiger 2007: 146) entwickelt. Entsprechend setzen
neoliberale Staaten ihr keineswegs schwindendes »offentliche[s] Interesse« (Arni 2004:
33) an der Ehe nicht mehr durch rigide Normen durch, sondern prisentieren die Ehe
fiir alle als beste Option (vgl. Ahmed 2010b: 6), um das eigene Lebensgliick realisieren
zu konnen, nicht zu miissen. Durch diese Bedeutungsverschiebung — von der normativen
Regulierung snatiirlicher« Sexualitit zur idealen Realisierung verbindlicher Liebe — gewinnt
die Ehe eine neue symbolische Attraktivitit. Denn je mehr die Institution Ehe von ihrer
biirgerlich-heteropatriarchalen Normativitit verliert, desto mehr wird die Heirat zum
Ausdruck einer individuell getroffenen Entscheidung hetero- und homosexueller Paare
fir eine verbindliche Liebesbeziehung, und dies wiederum gilt sowohl auf allerpersin-
lichster wie auch iiberpersonlicher Ebene als das grofite Gliick im Leben — ja als das Leben
selbst [life itself] (vgl. Love 2007: 54).

Die schrittweise Flexibilisierung der Ehe erweist sich somit als wesentliches Element
neoliberaler Politiken, die mittels gouvernementaler Techniken der Fithrung zur Selbst-
fithrung (vgl. Foucault 1994, 2000) das sexuelle und geschlechtliche Verhalten der Be-
volkerung regieren. Dabei hat sich die »normative Grammatik« (Maihofer 2018b: 132)
der Regierung der personlichen Praktiken im Verlauf weniger Jahrzehnte grundlegend

8 Entsprechend aggressiv gestaltete sich denn auch die Cegenwehr der Gegner:innen der Ehe fiiralle,
inklusive bewusst schockierender Plakatkampagnen mit weinenden Babys (vgl. Abstimmungsko-
mitee>Nein zur Ehe firallec2021) und einer Mumie —mit der UberschriftsKinder mit einem Toten«
(vgl. Pirskanen 2021) —im September 2021.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

verindert: »Wihrend der liberale Staat lange mit einer rigiden Heteronormativitit re-
giert hat, trigt heute eine fluidere >Heteronormalisierung< dazu bei, Regierungsweisen
in Selbsttechniken zu iibersetzen und ein Begehren nach dem Staat anzuregen« (Lorey/
Ludwig/Sonderegger 2016: 11, Herv. FW). Regiert wird durch staatliche und gesellschaft-
liche Anerkennung, wobei es gerade das personliche Begehren nach Anerkennung ist,
das die Einzelnen regierbar macht und sie sich selbst regieren lisst (vgl. Ludwig 2016a:
420). Auf diese ambivalenten Effekte der Anerkennung und Normalisierung von homo-
sexuellen Lebensweisen hat am Beispiel des Schweizer Partnerschaftsgesetzes bereits
Sushila Mesquita hingewiesen. Mesquita definiert Normalisierung in diesem Kontext als
»einen Prozess, der vormals ausgeschlossene Subjektpositionen in ein Feld hegemonia-
ler gesellschaftlicher Normalititsvorstellungen integriert« (Mesquita 2011: 13). Die Am-
bivalenz dieser (hierarchischen®) Normalisierung durch die eingetragene Partnerschaft
und die nun folgende Offnung der Ehe liegt darin, dass den homosexuellen Paaren da-
durch der Zugang zu bislang verwehrten Rechten erméglicht wird und diese Rechte et-
was sind, was die bisher von diesen Rechten ausgeschlossenen Paare, wie Wendy Brown
mit Gayatri Chakravorty Spivak formuliert, »nicht nicht wollen kénnen« (Spivak 1993,
zitiert in Brown 2011: 454). Zugleich setzen diese Normalisierungsprozesse jedoch An-
passungen an die bestehenden Normen voraus: »Normalisierbar ist, wer Anpassungs-
leistungen erbringen kann und/oder will, wer sich [...] als passférmig gegeniiber vorge-
gebenen Normen erweist« (Mesquita 2011: 14). Insofern hat sich nicht nur die Instituti-
on Ehe an die personlichen Beziehungspraktiken und Liebesgefiihle der Eheleute ange-
passt. Zugleich miissen sich auch die Lebens- und Liebesweisen der Einzelnen an die fiir
den Staat erkennbare Form des Liebes- und Elternpaares anpassen, um anerkannt und
rechtlich geschiitzt zu werden. Gemif? der neuen normativen Grammatik des Heiratens —
die nicht mehr tber rigide Normativitit, sondern durch ein »spezifisches Gefiihlsregime«
(Maihofer 2018b: 132, Herv. i. O.) funktioniert — tun dies die Einzelnen dabei aber vor
allem deshalb, so zumindest der allgemeine Eindruck, weil ihnen das Ideal der lebens-
langen Liebe, das mit der Hochzeit gefeiert wird, personlich am Herzen liegt.

9.3.2 Entprivilegierung der Ehe: Die Reduktion der Heirat auf die Hochzeit

Durch die Liberalisierung der Institution Ehe im Zeichen persénlichen Liebesgliicks und
den normalisierenden Einschluss abweichender Lebensstile ins »Normalititskontinu-
um« der Gesellschaft (Ludwig 2016b: 28) wird die Ehe als vorherrschendes Modell der
Lebens- und Liebesgestaltung gefestigt (vgl. auch Mesquita 2011). Dariiber hinaus ent-
zieht sich die Ehe durch die aktuelle Offnung fiir vermeintlich alle Paare zudem der Kri-
tik: Denn die Ehe wire, wie Heather Love aus queer-feministischer Perspektive bemerkt,
»easier to dismiss if it simply promised to make us like everyone else — the problem is,
it also promises to make us happy« (Love 2007: 53). Dieses kollektive Versprechen in-
dividuellen Gliicks erweist sich damit als effiziente Technologie der Macht, die nicht

9 Das Partnerschaftsgesetz (PartG 2004) stellt eine »hierarchisch differenzierte Integration« (Engel
2005:136) homosexueller Paare dar. Erst durch die gleichwertige Anerkennung homo- und hetero-
sexueller Paare als Ehepaare durch die Offnung der Ehe abJuli 2022 vollzieht sich eine vollstindige
Normalisierung der homosexuellen Paare.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

305


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

nur dazu beitrigt, homosexuelle Lebensstile passformig zu integrieren, sondern dabei
zugleich »heteronormative paradigms of happiness« (Ludwig 2016a: 421) reproduziert.
Durch diese Stabilisierung heteronormativer Paradigmen des Gliicks immunisiert sich
die Ehe zum einen gegen feministische Kritiken an der fortbestehenden materiellen Un-
gleichheit der Geschlechter, die trotz formaler Gleichberechtigung der Ehefrauen und
Eheminner andauert (vgl. Chambers 2019: 26). Zum anderen immunisiert sie sich auch
gegeniiber den immer wieder gestellten Forderungen nach gleichwertigen Alternativen
neben oder auch anstelle der Institution Ehe (vgl. Burgsmiiller et al. 1991; Mesquita 2011;
Schwenzer 2013). Indem die Ehe nun fiir alle als Gliicksversprechen fungiert, lisst sie For-
derungen nach rechtlichen Absicherungsmoglichkeiten jenseits der Ehe obsolet erschei-
nen (vgl. Ludwig 2016a:425). Um es erneut in den Worten Loves auszudriicken: »Despite a
long history of criticism and ample evidence of marriage’s failures, it remains the golden
fleece of romantic fulfilment« (Love 2007: 53).

Aufgrund der normativen Grammatik des Heiratens, die inzwischen ganz im Zeichen
der Liebe steht, behilt oder erhilt die Ehe (wieder) eine grof3e, romantisierte Bedeutung.
Denn sie verspricht nicht nur Normalitit, sondern auch Zugehorigkeit zu dem, was indi-
viduell und kollektiv als gliicklich machendes happy object (vgl. Ahmed 2010a) und damit
gesellschaftlicher Anlass zur Freude gilt. Von herausragender Bedeutung ist dabei die
theatrale Praxis der Hochzeit. Es lisst sich gar die Vermutung aufstellen, dass die Prak-
tiken der Hochzeit innerhalb des gegenwirtigen neoliberalen Gefiihlsregimes (vgl. Mai-
hofer 2018b, 2014b) wesentlich zur Herstellung und Absicherung der gesellschaftlichen
Liebes- und Geschlechterordnung beitragen. Wihrenddessen tritt die Institution Ehe
in den Hintergrund, auch wenn die mit ihr verbundenen rechtlichen Privilegien eben-
so maf’geblich an der Reproduktion der bestehenden Ordnung des Heiratens beteiligt
sind.

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang das Beispiel der Hochzeiten der ho-
mosexuellen Paare, die im Zeitraum meiner Untersuchung von der Ehe ausgeschlossen
sind und durch das besondere Rechtsinstitut der eingetragenen Partnerschaft lediglich
hierarchisch differenziert, sprich den heterosexuellen Ehepaaren untergeordnet aner-
kannt werden. Konfrontiert mit dieser ungleichen Anerkennung durch den Staat und
die Gesellschaft wird die Hochzeit von den homosexuellen Paaren auch als ein politi-
scher Akt verstanden (vgl. Kapitel 5.3): Durch die theatrale Praxis der Hochzeit wird vom
sozialen Umfeld eine gleichwertige Anerkennung eingefordert, die auf staatlicher Ebe-
ne durch die hierarchisch differenzierten Rechtsinstitute nicht gegeben ist. Dabei kann
diese gleichwertige Anerkennung durch das soziale Umfeld und damit der normalisieren-
de Einschluss des homosexuellen Paares (vgl. Bethmann 2013; Nay 2017) in die Gemein-
schaft durchaus gelingen (vgl. Weibel 2021). Insofern spielten die standardmifSig gefeier-
ten Hochzeiten der homosexuellen Paare in den letzten Jahren eine wichtige Rolle in dem
politischen Kampf um ihre Gleichberechtigung und diirften - aufgrund der normalisie-
renden Darstellungen homosexueller Liebe entlang der heteronormativen Paradigmen
des Gliicks — auch zu der deutlichen Annahme der Ehe fiir alle 2021 beigetragen haben
(vgl. Vignette 2).

Wie ich abschliefiend ausfithren méchte, greift das Verstindnis der Heirat als po-
litisches Mittel zur Einforderung von Gleichberechtigung trotzdem zu kurz. Denn mit
Wendy Brown ist folgende Paradoxie zu beachten: Wenn soziale Bewegungen ihren

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Fazit

»Kampf gegen minnliche Vorherrschaft, homophobe Praktiken und Rassismus [...]
unumbkehrbar in das Feld von Rechtsanspriichen« (Brown 2011: 454) verlagern, konnen
sie zwar zentrale Rechte fiir normativ untergeordnete Gruppen erkimpfen, mit diesem
Mittel aber weder die bestehende hierarchisch differenzierte »Ordnung noch die Mecha-
nismen ihrer Reproduktion« (ebd.: 456) iiberwinden. So bestitigt der normalisierende
Einschluss homosexueller Paare, der nun auch auf staatlicher Ebene erfolgen wird, jene
Rechtsordnung, die verheiratete Paare, nur weil sie verheiratet sind, gegeniiber allen an-
deren Formen des intimen Zusammenlebens und fiireinander Sorgens privilegiert (vgl.
Chambers 2019: 66; Mesquita/Nay 2013). Durch die Offnung der Ehe fiir homosexuelle
Paare wird somit keine »wirkliche Gleichberechtigung« im Sinne der »gleichberech-
tigten Anerkennung« von Verschiedenheit (Maihofer 2013a: 42) hergestellt. Vielmehr
wird die Ehe als staatliches Instrument der Anerkennung und Privilegierung gleicher
oder zumindest dhnlicher, anpassungsfihiger Lebensweisen reproduziert. Dadurch
vollzieht sich lediglich eine Grenzverschiebung in der Ungleichbehandlung verschiede-
ner Lebens- und Liebesformen (vgl. Nay 2014; Butler 2009): Die Differenz besteht mit
der Offnung der Ehe nicht mehr zwischen hetero- und homosexuellen Paaren, sondern
zwischen einer durch die Heirat als gliicklich anerkannten und rechtlich privilegierten
Liebe und einer Liebe, die sich jenseits des kollektiven happy object Heirat artikuliert und
deshalb nicht anerkannt und abgesichert wird.

Fiir eine wirkliche Gleichberechtigung von verschiedenen geschlechtlichen, sexuellen
und familialen Lebensweisen bediirfte es, so das Fazit meiner Analyse, einer Entkoppe-
lung jener Verschrinkung von Liebe und Recht, von allerpersinlichster Hochzeit und iiber-
personlicher Eheschliefdung, die die hegemoniale Praxis des Heiratens seit iiber einem
Jahrhundert auszeichnet und weiterhin wirkmichtig macht. Durch die Trennung von
Liebe und Recht wiirde die Heirat tatsichlich auf die Praxis der Hochzeit reduziert (vgl.
Kapitel 9.1). Zugleich miisste die rechtliche Privilegierung von Ehepaaren gegeniiber al-
len anderen Lebensweisen abgeschafft werden. Wegweisend fiir diese rechtliche »Ent-
privilegierung und/oder Abschaffung« der Ehe (Mesquita 2011: 267) ist Clare Chambers
philosophische Konzeption eines egalitiren, ehefreien Staates: »Instead of basing regu-
lation on the ideal-type of a married couple, an ideal-type that is neither ideal nor typical,
an egalitarian state should be marriage-free. Relationships should be regulated accord-
ing to their practices« (Chambers 2019: 203). Wie Chambers betont, handelt es sich bei
der Abschaffung der staatlich anerkannten Ehe keineswegs um eine »marriage-free so-
ciety« (ebd.: 6), also um eine Gesellschaft ohne Heiratspraktiken. Hetero- und homosexu-
elle Paare (ebenso wie alle anderen Konstellationen) konnten sich weiterhin romantisier-
te Heiratsantrige machen, mittels theatraler Praktiken symbolische und/oder religiose
Hochzeitszeremonien feiern, Ringe tauschen und Torten anschneiden. Auch kénnten sie
in Form personlicher Trauversprechen oder Bekenntnisse ihre Liebesbeziehung vor den
Augen ihrer Angehdrigen in die Zukunft entwerfen und sich fortan selbst als Eheleute de-
finieren — und damit so vielfiltige Beziehungsformen bezeichnen, wie das beim Begriff
der Freundschaft heute schon iiblich ist (vgl. ebd.: 2f.). Diese emotionalen und sozialen
Praktiken der gegenseitigen Bestitigung und des 6ffentlichen Zeigens des Liebesgliicks
wiirden aber nicht mehr zu einer staatlichen Anerkennung und rechtlichen Privilegie-
rung dieser Paare gegeniiber nicht verheirateten Menschen fithren.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}

307


https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Nach der Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare, die zentral sein wird fiir die Fér-
derung der gesellschaftlichen Anerkennung der Gleichwertigkeit hetero- und homose-
xueller Paare und ihrer Familien, wird es in Zukunft folglich um die Abschaffung der
staatlichen Ehe fiir alle gehen. Denn nur durch den Verzicht auf die Definition eines
einzigen »Maf3stabes« und stattdessen die Einfithrung einer »plurale[n] Logik« auf der
Ebene des Rechts (Maihofer 1991: 44f., Herv. i. O.), wie das von der Juristin Ingeborg
Schwenzer in Form eines statusunabhingigen Familienrechts vorgeschlagen wurde (vgl.
Schwenzer 2013), lisst sich eine Gleichberechtigung aller Menschen unabhingig von ih-
rer Beziehungs- und Familienform (vgl. Chambers 2019: 204) erreichen. Die Ehe »must
be neither prerequisite nor hinderance« (ebd.) — weder fiir den Zugang zu Aufenthalts-
rechten, Fortpflanzungsmedizin und Adoption, noch fiir die 6konomische Absicherung
der hinterbliebenen Person oder fiir die Anerkennung der diversen familialen Arrange-
ments, die heute aufgrund von Scheidungen und Mehrelternschaften gelebt werden (vgl.
Nay 2017; Maihofer 2018b, 2014a).

Liegt eine Abschaffung der Ehe oder ein statusunabhingiges Familienrecht in der
Schweiz noch in sehr ferner Zukunft, so zeigt doch ein Ende Mirz 2022 erschienener
Bericht des Bundesrates, dass die Diskussion alternativer Formen der rechtlichen Rege-
lung von Paar- und Familienbeziehungen die Schweizer Politik in den nichsten Jahren
weiter beschiftigen wird. Zwar lehnt der Bundesrat eine Regelung »faktischer Lebens-
gemeinschaften« (Bundesrat 2022: 4) durch ein statusunabhingiges Familienrecht als
zu radikale Reform (vgl. Bundesrat 2017: 54) weiterhin ab. Jedoch anerkennt er, dass die
»Einfithrung eines neuen [weniger bindenden] Rechtsinstituts« neben der Ehe »disku-
tiert werden kann« (Bundesrat 2022: 4). Auch die Einfiihrung eines solchen zusitzlichen
Rechtsinstituts, das eine gewisse Pluralisierung der geltenden Rechtsnormen bedeuten
wiirde, diirfte noch viel Zeit in Anspruch nehmen. Bis es so weit ist, werden weiterhin
zahlreiche Paare heiraten - seit der Offnung der Ehe im Sommer 2022 méglicherweise
sogar mehr als in den Jahren davor. Ob die heiratenden Paare die rechtliche Absicherung
und staatliche Anerkennung ihrer Lebensgemeinschaft dabei auch als Anlass fiir die Fei-
er einer Hochzeit verstehen werden, bleibt abzuwarten.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-010 - am 13.02.2026, 17:32:34. B -}



https://doi.org/10.14361/9783839471524-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

