
V. Die Deduktion der Freiheit

„Der Gedanke ich bin nicht kann 
gar nicht existiren-, denn bin ich 
nicht, so kann ich mir auch nicht be­
wußt werden, daß ich nicht bin. 
Ich kann wohl sagen: ich bin nicht 
gesund, u. d. g. Prädicata von mir 
selbst verneinend denken (wie es 
bei allen verbis geschieht); aber in 
der ersten Person sprechend das 
Subjekt selbst verneinen, wobei als­
dann dieses sich selbst vernichtet, 
ist ein Widerspruch.“ (Anthropolo­
gie § 27, VII 16713_18)

1. Das Begründungsverfahren -
deduktiver Beweis oder transzendentale Deduktion

Ist Freiheit als Spontaneität und Autonomie1 Bedin­
gung dafür, daß der Mensch Zweck an sich selbst ist 
und eine Würde besitzt, dann muß, um dieses Men­
schenwürdekonzept zu sichern, ein verläßliches Argu­
ment für jene Freiheit beigebracht werden können. 
Damit stellen sich aber zuvor methodische Fragen da­

1 NF 132225f : „Unter welcher Bedingung kann ein freies Wesen 
Zweck an sich selbst seyn? Daß die Freiheit sich selbst ein Gesetz 
sey.“

356

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach, welcher Grad an Verläßlichkeit für ein Argu­
ment sinnvollerweise beansprucht und erwartet wer­
den kann, wie ein entsprechendes Argument beschaf­
fen sein muß und welches Beweisziel mit ihm verfolgt 
wird, und schließlich, welches Verfahren ein solches 
Argument zu liefern und die gesuchte Gewißheit zu 
erzeugen imstande ist.
Die Verläßlichkeitsansprüche, wie wir sie im ersten 
Kapitel diagnostiziert haben, waren unbescheiden: 
nichts minder als absolute Verläßlichkeit wurde einge­
fordert. Das legt es nahe, auch hinsichtlich des Beweis­
ziels und bei der Wahl des Argumenttyps hoch zu grei­
fen und die gedankliche Sicherung der Menschenwür­
de einzig einer absoluten Begründung oder Letztbe­
gründung zuzutrauen. Eine Letztbegründung liefert, 
falls es sie gibt, und d. h. falls die für sie vorgeschlage­
nen Verfahren zulässig sind, einen Grund, der keiner 
weiteren Begründung fähig ist noch seiner bedarf, 
weil er - so die ,klassische* Version der Letztbegrün­
dung - sich selber begründet.2 Welches Verfahren 

2 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 322: „Die eindrückliche Formulierung einer Letztbe­
gründung bezeichnet der Sache nach eine Begründung, die keiner 
weiteren Begründung mehr bedarf, sondern evidentermaßen den 
letzten Begründungsschritt darstellt, insofern sie sich selber begrün­
det. Die intendierte Begründung heißt also nicht deshalb die letzte, 
weil die Nachfrage nach weiteren Begründungen faktisch aufhört 
oder weil der mögliche Regreß an beliebiger Stelle abgebrochen 
wird.“ Durch das Programm einer Selbstbegründung sucht Bubner 
das Projekt Letztbegründung gegen die unter dem Namen Münch­
hausen-Trilemma bekannt gewordenen Einwände - zumindest vor­
übergehend - zu verteidigen. Nach Albert, Traktat über kritische 
Vernunft (1968) 13 zwingt jeder Versuch einer Letztbegründung zu 
unlösbaren Schwierigkeiten, denen zu entkommen sich nur drei 

357

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber leistet Letztbegründungen, die, falls die hier vor­
genommene Charakterisierung zutrifft,3 Selbstbe­
gründungen sind?
Das Problem stellt sich uns jedoch noch einmal an­
ders. Kant - darauf haben wir hingewiesen - verlagert 
den Begründungsanspruch, der mit dem Programm 
einer Letztbegründung erhoben wird, und depoten- 
ziert ihn. Er schickt sich nicht an, der Freiheit eine ob­
jektive Realität, nämlich eine Realität, die sich an Ob­
jekten dartun läßt, nachzuweisen. Vielmehr gehört es 
gerade zu den bedeutsamen Ergebnissen einer Kritik 
der reinen praktischen Vernunft, wie der dritte Ab­
schnitt der Grundlegungsschrift sie, vorbereitet 

Wege anbieten, welche mit Redlichkeit gleichermaßen ungangbar 
sind: 1) der regressus in infinitum, weil für jeden Grund wiederum 
eine Begründung verlangt werden kann, so daß sich das Begrün­
dungsverfahren unentrinnbar in Metaebenen verliert, 2) der logi­
sche Zirkel, bei welchem von dem, was in einem unüberholbaren 
Sinne begründet werden soll, im Begründungsverfahren bereits Ge­
brauch gemacht wird, und 3) der willkürliche, bei Aufrechterhal­
tung des Letztbegründungsanspruchs dogmatische Abbruch des 
Begründungsverfahrens. 1) läßt sich praktisch nicht durchführen, 
2) ist logisch fehlerhaft und 3) zwar durchführbar, doch für Albert 
lediglich eine „Resignationslösung“ (ebd. 15). - Letztbegründun­
gen, die eine Selbstbegründung zu leisten beanspruchen, hätten sich 
nach Bubner nur dem Einwand 2) oder dem einerpetitio principii zu 
stellen. Für Albert jedoch stellt die Selbstbegründung lediglich die 
maskierte Spielart eines Abbruchs des Begründungsverfahrens und 
somit einen Dogmatismus dar (cf. ebd. 13-15).
3 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 332 Anm. 27 weist auf die Herkunft dieser Charakteri­
sierung einer Letztbegründung im Umkreis des Neukantianismus 
hin (cf. Hönigswald, Philosophie und Sprache (1937) 38). In Kant 
sieht Bubner keinen Vertreter eines Programms philosophischer 
Letztbegründung (cf. ebd. 322).

358

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die dritte Antinomie, durchführt,4 daß es für 
endliche vernünftige Wesen prinzipiell keine Möglich­
keit gibt, die Realität der Freiheit theoretisch einzuse­
hen oder abzustreiten und diesbezügliche Behauptun­
gen zu verifizieren oder zu falsifizieren.5 Die Ver­
nunft wurde, wie die transzendentale Methodenlehre 
es vorsieht, durch ihre Kritik genötigt,

„ihre zu hoch getriebenen Anmaßungen im spekulativen 
Gebrauch aufzugeben, und sich innerhalb die Grenzen 
ihres eigentümlichen Bodens, nämlich praktischer Grund­
sätze, zurückzuziehen.“ (KrV B 822)

Freiheit, wie Kant sie in der praktischen Philosophie 
seiner kritischen Periode traktiert, ist ein solcher prak­
tischer Grundsatz, „nur eine Idee der Vernunft, deren 
objective Realität an sich zweifelhaft ist“ (GMS 
45524f ). Als Idee besitzt der Begriff der Freiheit keine 
konstitutive, sondern ausschließlich regulative Funk­
tion. Er ist somit

„kein Erfahrungsbegriff und kann es auch nicht sein, weil er 
immer bleibt, obgleich die Erfahrung das Gegentheil von 
denjenigen Forderungen zeigt, die unter Voraussetzung der­
selben als nothwendig vorgestellt werden.“ (GMS 45513_16)

Herrschende Unmoral und erfahrene Freiheitsbe­
schränkungen widerlegen den Freiheitsbegriff in sei­

4 Cf. Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 57 f. u. 60 f. 
- Wie Kant am Schluß der dritten Antinomie (cf. KrV B 585 f.) be­
merkt, läßt sich weder die Wirklichkeit der Freiheit noch deren 
Möglichkeit beweisen.
5 GMS 4568 f , 458J6-4592, 46132_35.

359

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner regulativen Funktion nicht. Vielmehr gibt es Ein­
sicht in solche Unmoral allein auf dem Hintergrund 
moralischer Forderungen, die ihrerseits erst durch die 
Präsupposition der Freiheit vorstellbar werden. Eine 
Idee läßt sich nicht empirisch widerlegen (weder 
durch einzelne empirische Sachverhalte noch durch 
deren induktive Verallgemeinerung), sofern sie - wie 
Letztbegründungstheoretiker geltend machen - noch 
die Möglichkeitsbedingung der empirischen Aussage 
ist, von der sie bestritten wird.6
Freiheit ist aber auch kein „Verstandesbegriff'y 
welcher „seine Realität an Beispielen der Erfahrung 
beweiset und nothwendig beweisen muß.“ (GMS 
45525-27) Ein deskriptiver Zugang zur Freiheit scheint 
der Vernunft versagt zu sein, wenn sich ihr Begriff ge­
gen Bestätigungen wie gegen Widerlegungen aus der 
Erfahrung als gleichermaßen immun erweist, was für 
eine Regel, wie der Verstandesbegriff sie darstellt, un­
denkbar wäre. Stattdessen bezieht sich die Vernunft 
im Fall der Freiheit auf eine Idee, die sie selber hervor­
gebracht hat. Es kann daher in der Freiheitsdebatte, 
die Kants praktische Philosophie führt, nicht um 
einen Beweis für die Realität eines Vermögens, son­
dern nur um die Klärung der Frage gehen, ob die Ver­
nunft zu Recht Anspruch auf die Geltung eines Grenz­
begriffs menschlicher Welt-und Selbstverständigung 
oder, sofern er in eine Regel umformuliert wurde, auf 
die Geltung eines synthetischen apriorischen bzw. 
transzendentalen Grundsatzes erhebt. Nicht über ob­
jektive Realität, sondern über „objektive Gültigkeit“ 

6 Cf. Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 336.

360

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhandelt der Grenzdiskurs als ein ,,oberste[r] Ge­
richtshof“ (KrV B 697).
Die Terminologie ist verwirrend und bedarf der Erläu­
terung. Objektivität meint als Prädikat der Realität 
keineswegs dasselbe wie in Verbindung mit Gültig­
keit. Die Objektivität der Realität wird an Objekten 
nachgewiesen. Nachdem Kant diese Möglichkeit für 
die Freiheit bestritten hat, wäre es ungereimt, wenn 
er die Geltung der Freiheitsidee dann doch an einem 
Objekt festmachen wollte. ,Objektiv4 ist stattdessen 
das Prädikat für den Geltungsmodus, nicht für den 
Geltungs- oder Verifikationsbereich der Freiheits­
idee. Sie gilt objektiv, das meint: universell, für Subjek­
te als solche.7
Freiheit ist

„eine bloße Idee, deren objective Realität auf keine Weise 
nach Naturgesetzen, mithin auch nicht in irgend einer mög­
lichen Erfahrung dargethan werden kann, die also darum, 
weil ihr selbst niemals nach irgend einer Analogie ein Bei­
spiel untergelegt werden mag, niemals begriffen, oder auch 
nur eingesehen werden kann. Sie gilt nur als nothwendige 
Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich eines 
Willens (...) bewußt zu sein glaubt. Wo aber Bestimmung 
nach Naturgesetzen aufhört, da hört auch alle Erklärung 
auf, und es bleibt nichts übrig als Verth eidigung, d. i. Abtrei­
bung der Einwürfe derer, die tiefer in das Wesen der Dinge 
geschaut zu haben vorgeben und darum die Freiheit dreust 
für unmöglich erkären.“ (GMS 4595_18)

Damit wandelt sich nach Maßgabe der Vernunftkritik 
nicht nur der Gegenstand und das Ziel der gesuchten 

7 Cf. GMS 4292_9; cf. auch Kap. IV, 4.1.

361

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründung. Das verlangt auch nach einem anderen 
Begründungstyp. Realitätsbehauptungen sind zu be­
weisen, Geltungsansprüche hingegen zu rechtfertigen 
(logon didonai\ rationem re ädere) und gegebenenfalls 
gegen skeptische Einwände zu verteidigen.8 
Transzendentalphilosophie, so sagten wir, hat es we­
sentlich mit Geltungsfragen hinsichtlich letzter Re­
geln zu tun. Sie sucht die Inanspruchnahme und Gel­
tungsansprüche transzendentaler (Grenz-)Begriffe 
zu rechtfertigen und die Grenzen ihres gerechtfertig­
ten Gebrauchs zu bestimmen. Zu rechtfertigen ist im 
Fall der Freiheitsidee die Inanspruchnahme der Frei­
heitshypothese. Rechtfertigung in transzendentalem 
Sinne erweist sich dabei als Stärkstmögliche Form 
einer Rechtfertigung, indem sie für den Fall ihres Ge­
lingens nicht allein die Erlaubnis einer solchen Hypo­
these, sondern deren Notwendigkeit in Aussicht stellt:

„Freiheit muß als Eigenschaft des Willens aller vernünftigen 
Wesen vorausgesetzt werden.“ (GMS 44726 f_; Herv. v. mir. 
Cf. GMS 449.)

Das sieht danach aus, als werde am Programm einer 
Letztbegründung insoweit festgehalten, als doch zu­
mindest die Durchführung von so etwas wie einer 
Letztrechtfertigung für möglich gehalten wird, mit 

8 KrV B 810: „Die Beweise transzendentaler und synthetischer Sät­
ze haben das Eigentümliche, unter allen Beweisen einer syntheti­
schen Erkenntnis a priori, an sich, daß die Vernunft bei jenen vermit­
telst ihrer Begriffe sich nicht geradezu an den Gegenstand wenden 
darf, sondern zuvor die objektive Gültigkeit der Begriffe und die 
Möglichkeit der Synthesis derselben a priori dartun muß.“

362

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der die Idee der Freiheit so verteidigt werden kann, 
daß skeptische Einwände gegen ihre Inanspruchnah­
me nicht nur faktisch Mal für Mal ausgeräumt wer­
den, sondern prinzipiell und ein für allemal keiner die­
ser Einwände mehr zum Tragen kommen kann.9 Vom 
Ausgang solch einer Rechtfertigung der Inanspruch­
nahme transzendentaler Grenzbegriffe hängt auch 
der Status des Grenzdiskurses selbst ab. Die Rechtfer­
tigung der Grenzbegriffe gerät so (auch) zur Selbst­
rechtfertigung des Grenzdiskurses. Scheitert jene und 
ist dieses Scheitern nicht lediglich faktisch, sondern 
ein prinzipielles, dann muß auch das Projekt eines 
transzendentalen Grenzdiskurses für gescheitert ange­
sehen werden, insofern er mehr als eine pragmatische 
Notwendigkeit der Annahme von Transzendentalien 
nachzuweisen beansprucht, mehr geltend machen 

9 Im klassischen Fall letztgültiger Rechtfertigung geschieht dies 
durch den Versuch des Nachweises, daß der Skeptiker seinen Ein­
wand nur unter der Voraussetzung der Geltung des Prinzips, das er 
bestreitet, vortragen kann, womit er sich einer petitio tollendi schul­
dig macht. Dies gilt, wie Pothast, Die Unzulänglichkeit der Frei­
heitsbeweise (1980) 257 für die Rickertsche Version eines solchen 
Versuchs gezeigt hat, nur dann, wenn bereits Urteilsfreiheit als eine 
Form von Willensfreiheit gehandelt wird. Cf. Rickert, System der 
Philosophie I (1921) 303: „aus dem Erkannthaben der Unfreiheit 
kann niemals gefolgert werden, daß ich nicht frei zu erkennen ver­
mag, oder aus der vollzogenen Wirklichkeit des Erkennens heraus 
läßt sich nicht die Möglichkeit des Erkennens bezweifeln (...) Falls 
er [der Theorie Betreibende] nicht frei ist, kann er nicht behaupten, 
erkannt zu haben, er sei unfrei. Um die Unfreiheit zu erkennen, 
braucht er Freiheit der Erkenntnis (...) Schon die Urteilsfreiheit ist 
Willensfreiheit im weitesten Sinn (...) Die Willensfreiheit ist Vor­
aussetzung jeder Theorie (...) Wenn wir frei sind, ist der Determi­
nismus sicher falsch. Sind wir aber unfrei, kann es ebenfalls keinen 
Determinismus als wahre wissenschaftliche Erkenntnis geben.“

363

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möchte als die Berufung auf ein philosophisches Be­
dürfnis, sich über die Grenzen allen möglichen Ver­
ständnisses auch noch verständigen zu wollen, über 
die Grenzen und Regeln sinnvollen Redens auch noch 
(sinnvoll) reden zu wollen. Dies ist ein Bedürfnis, das 
der Skeptiker unterdrücken muß, obgleich auch er im­
plizit solche Grenzen in Anspruch nimmt und sie in 
Anspruch nehmen muß.10
Kant hat das Verfahren, von dem er sich eine Rechtfer­
tigung transzendentaler Grenzbegriffe im angezeig­
ten starken Sinn verspricht und mit dem sich zugun­
sten synthetisch apriorischer Grundsätze, die kein di­
rektes Beweisverfahren zu sichern vermag, argumen­
tieren lassen soll - wie das der Justifikation der reinen 
Verstandesbegriffe - transzendentale Deduktion ge­
nannt.

„Man kann sich eines Begriffs a priori mit keiner Sicherheit 
bedienen, ohne seine transzendentale Deduktion zustande 

10 Zu einer pragmatischen Verwendung transzendentaler Begriffe - 
im Anschluß an Rorty - cf. Lauener, Transzendentale Argumente 
pragmatisch relativiert (1990) 230-233, 244 f., 247 f. Ebd. 228 f.: 
„Obschon der pragmatische Transzendentalist zugibt, dass zu jeder 
Zeit fest verankerte Annahmen ins Wanken geraten können, lehnt 
er die Haltung der totalen Skepsis als unfruchtbar ab, indem er emp­
fiehlt, nur solche Zweifel zu berücksichtigen, für die sich berechtig­
te praktische Gründe anführen lassen.“ Die ,,[o]ffene Transzenden­
talphilosophie“ (ebd. 244), die Lauener vertritt, ist offen, insofern 
sie gegenüber transzendentalen Begriffen noch frei ist und einen 
Standpunkt einnimmt, von dem sie sich nach pragmatischen Erwä­
gungen einsetzen lassen. Welches Recht ein solches Vorgehen für 
sich reklamieren kann, bleibt von daher jedoch ungeklärt. Der vage 
Hinweis auf eine Erfolgsorientiertheit (cf. ebd. 242), deren Krite­
rien nicht genannt werden, genügt, wie ich es sehe, nicht.

364

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebracht zu haben. Die Ideen der reinen Vernunft verstatten 
zwar keine Deduktion von der Art, als die Kategorien; sol­
len sie aber im mindesten einige, wenn auch nur unbestimm­
te, objektive Gültigkeit haben, und nicht bloße leere Gedan­
kendinge (entia rationis ratiocinatis) vorstellen, so muß 
durchaus eine Deduktion derselben möglich sein, gesetzt, 
daß sie auch weit von derjenigen abwiche, die man mit den 
Kategorien vornehmen kann. Das ist die Vollendung des kri­
tischen Geschäfts der reinen Vernunft“ (KrV B 697 f.).

Vom Schluß der transzendentalen Dialektik aus be­
trachtet, gibt es demnach zwei gleichermaßen bedeut­
same Typen transzendentaler Deduktion, einen für 
die Kategorien und einen für die Ideen oder, wie wir 
einschränkend vorsichtiger sagen: für die Idee der 
Freiheit. Beide haben zumindest soviel miteinander 
gemein, daß Kant ihnen denselben Namen gibt. Sie 
weisen die Befugnis nach, sich bestimmter nichtempi­
rischer Begriffe zu bedienen, und bestimmen dieser 
Befugnis ihre Grenzen. Daß die Deduktion der reinen 
Verstandesbegriffe in der Rezeption der Kantschen 
Philosophie das prominentere Lehrstück wurde, 
rührt unter anderem von einem lange bestimmenden 
Interesse an erkenntnistheoretischer Grundlegung 
der Naturwissenschaften her und ist ein historisches, 
kontingentes Faktum, das quer zu Äußerungen Kants 
über die Einheit von theoretischer und praktischer 
Vernunft unter dem Primat der praktischen steht.
Was unter dem Verfahren transzendentaler Deduk­
tion zu verstehen ist, welche Struktur es besitzt, wel­
cher Begründungsart es sich bedient, ja selbst, wel­
ches Begründungsziel es verfolgt, - darüber besteht in 
der Literatur keineswegs Einhelligkeit, gleich ob sie 
das Problem bewußtseinsphilosophisch unter dem 

365

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kantschen Titel einer transzendentalen Deduktion 
oder analytisch unter dem transzendentaler Argumen­
te diskutiert.11 Umstritten ist bereits, ob transzenden­
tale Konzeptionen lediglich eine Begründung theoreti­
scher Erkenntnis oder, wie wir es zeigen wollen, eine 
Begründung des Handelns anstreben, was für manche 
der Frage gleichkommt, ob es auch eine praktische Er­
kenntnis gibt.12 Ebensowenig herrscht Einigkeit dar­
über, ob eine Begründung transzendentaler Prinzi­
pien im Rückgang auf Subjektivität oder auf Regeln 
der Sprache zu bewerkstelligen ist13 und ob Theorie­
stücke subjektivitätsphilosophischen Ursprungs sich 
überhaupt mit Gewinn sprachphilosophisch rekon­
struieren lassen. Diesseits tiefgreifender Divergenzen 

11 Cf. Benton, Kants Second Critique and the Problem of Transcen- 
dental Arguments (1977) 3. Einen instruktiven Forschungsbericht 
zur Diskussion über transzendentale Argumente im Ausgang von 
Strawsons Individuals (1959) bis Mitte der 70er Jahre gibt Aschen­
berg, Uber transzendentale Argumente (1978). Auseinandersetzun­
gen mit den wichtigsten Positionen der angelsächsischen analyti­
schen wie der kontinentalen Kantforschung finden sich bei Aschen­
berg, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie (1982) und 
Niquet, Transzendentale Argumente (1991).
12 In dieser Frage pro: Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht 
(1973) und contra: Niquet, Transzendentale Argumente (1991) 106 
Fn. 45, der die Ansicht vertritt, daß „stricto sensu gar nicht von ,Er­
kenntnissen' einer praktischen Vernunft die Rede sein kann“.
13 Kants eigene Bemerkungen über eine „transcendentale Gramma­
tik, die den Grund der menschlichen Sprache enthält“ (Metaphysik 
L2, XXVIII, 2.1 57635f.; cf. Prol § 39, 32233-3239) sind rar und eher 
kryptisch geblieben, die Einsicht, daß wir „uns auch zu Urtheilen, 
die wir nicht für Sätze ausgeben, in Gedanken der Worte bedienen“ 
(Über eine Entdeckung, VIII 19427 f. Fn.) müssen, bleibt unausge­
führt. Zu letzterem cf. Enskat, Logische Funktionen und logische 
Fähigkeiten (1986) 238 Fn. 24.

366

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezüglich der Auffassung dessen, was eine transzen­
dentale Deduktion leistet und wie sie es tut, kann als 
schmaler Konsens allein für ausgemacht gelten, daß 
von ihr eine Begründung transzendentaler Prinzipien 
verlangt wird, wenn auch mit dieser Auskunft das Be­
gründungsziel insofern noch vage bleibt, als der Be­
gründungstyp weiterhin auslegungsbedürfig ist und 
keine Einstimmigkeit darüber zu erwarten ist, was 
wir uns unter einem transzendentalen Prinzip zu den­
ken haben.14
Der Ausdruck ,Deduktion4 zeigt indes an, daß die in 
Aussicht gestellte Sicherung der Freiheitsidee diskur­
siv, mithin mittels eines Arguments zu bewerkstelligen 
ist.15 Philosophie kann - im Unterschied zur Mathema­
tik - nicht auf Evidenzerlebnisse setzen.16 Sie verfährt 
nicht intuitiv. Gewißheit bezüglich transzendentaler 
Prinzipien stellt sich nicht unmittelbar ein.17 Ein

„synthetischer Grundsatz bloß aus Begriffen [kann] nie­
mals unmittelbar gewiß sein (...) Die Philosophie hat also 

14 Cf. die Problematisierung des Begriffs und meinen Interpreta­
tionsvorschlag in Kap. III, 4.3.2.
15 Cf. Crawford, Kants Theory of Philosophical Proof (1961/62) 
260 f.
16 Cf. Röd, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 7.
17 KrV B 761: „Diskursive Grundsätze sind also etwas ganz ande­
res als intuitive, d. i. Axiomen. Jene erfordern jederzeit noch eine 
Deduktion, deren die letzteren ganz und gar entbehren können, 
und, da diese eben um desselben Grundes willen evident sind, wel­
ches die philosophischen Grundsätze, bei aller ihrer Gewißheit, 
doch niemals vorgeben können, so fehlt unendlich viel daran, daß 
irgendein synthetischer Satz der reinen und transzendentalen Ver­
nunft so augenscheinlich sei (wie man sich trotzig auszudrücken 
pflegt), als der Satz: daß zweimal zwei vier geben“

367

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine Axiomen und darf niemals ihre Grundsätze a priori so 
schlechthin gebieten, sondern muß sich dazu bequemen, 
ihre Befugnis wegen derselben durch gründliche Deduktion 
zu rechtfertigen.“ (KrV B 761 f.)

Sieht Kant weder in induktiv empirischen noch in in­
tuitiven Verfahren eine Möglichkeit, sich über Frei­
heit als transzendentales Prinzip Gewißheit zu ver­
schaffen, dann liegt es nahe, unter einer Deduktion 
der Freiheit nunmehr deren formal logische Ablei­
tung zu verstehen. Doch auch dem hat er einen Riegel 
vorgeschoben.
Wir haben die Idee der Freiheit als einen Grenzbegriff 
menschlicher Selbst- und Weltverständigung ausge­
legt, der sowohl für unser Denken und Handeln als 
auch für deren Deutung eine letzte, aus keiner weite­
ren mehr ableitbare Regel darstellt (cf. Prol § 23, 
30517_19). Der Begriff eines Grundvermögens fungiert 
als Grundsatz.

„Nun ist aber alle menschliche Einsicht zu Ende, so bald wir 
zu Grundkräften oder Grundvermögen gelangt sind; denn 
deren Möglichkeit kann durch nichts begriffen, darf aber 
auch eben so wenig beliebig erdichtet und angenommen 
werden.“ (KpV 4637-473)

Wird die Annahme eines Grundvermögens mit der 
einer fundamentalen Regel unseres Denkens und Han­
delns identifiziert, dann wird auch dessen Nichtableit­
barkeit offenbar. Denn gilt, daß eine Regel nur Kon­
klusion eines Schlusses sein kann, dessen Prämissen 
mindestens einen präskriptiven Satz enthalten,18 dann 

18 Cf. Hare, The Language of Morals (1967) 28/(1972) 50.

368

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgte für den Fall, daß eine logisch formale Ableitung 
der Freiheit gelingt, etwas ganz anderes als das, was 
man ursprünglich zu beweisen hoffte. Es hätte sich ge­
zeigt, daß Freiheit überhaupt kein transzendentales 
Prinzip, keine letzte, weil unableitbare Regel ist. So­
mit würde auf diesem Wege auch kein transzendenta­
les Prinzip begründet, und die Deduktion wäre mit­
hin auch keine transzendentale. Eine solche kann auf­
grund der genannten Ableitungsregel auch nicht auf 
einer Metaebene gleich welcher Stufe gefunden wer­
den, denn dies könnte nur mit Hilfe einer unzulässi­
gen Setzung eines transzendent-dogmatischen Prin­
zips geschehen. Transzendentale Deduktionen sind 
keine Ableitungen und damit auch keine Letzxbegrün- 
dungenS*
Kants Charakterisierung einer transzendentalen De­
duktion orientiert sich darum nicht am logisch deduk­
tiven Beweisverfahren, sondern am juristischen 
Sprachgebrauch, der unter einer Deduktion die Recht­
fertigung eines Rechtsanspruchs versteht.19 20 Der locus 
classicus hierzu lautet:

„Die Rechtslehrer, wenn sie von Befugnissen und Anmaßun­
gen reden, unterscheiden in einem Rechtshandel die Frage 
über das, was Rechtens ist, (quid juris) von der, die die Tatsa­
che angeht, (quid facti) und indem sie von beiden Beweis for­

19 Cf. Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Arguments 
(1974) 26 u. ders., Transcendental Arguments and the Problem of 
Deduction (1974/75) 466.
20 Aschenberg, Sprachanalyse und Transzendentalphilsosophie 
(1982) 21 hat darauf hingewiesen, daß die Unterscheidung zwi­
schen quaestio facti und quaestio juris Transzendentalphilosophie 
auf Geltungstheorie festlegt. So werde erstmalig „ein hinreichend 

369

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern, so nennen sie den ersteren, der die Befugnis, oder den 
Rechtsanspruch dartun soll, die Deduktion (...) Unter den 
mancherlei Begriffen (...), die das sehr vermischte Gewebe 
der menschlichen Erkenntnis ausmachen, gibt es einige, die 
auch zum reinen Gebrauch a priori (völlig unabhängig von 
aller Erfahrung) bestimmt sind, und dieser ihre Befugnis be­
darf jederzeit einer Deduktion; weil zu der Rechtmäßigkeit 
eines solchen Gebrauchs Beweise aus der Erfahrung nicht 
hinreichend sind, man aber doch wissen muß, wie diese Be­
griffe sich auf Objekte beziehen können, die sie doch aus kei­
ner Erfahrung hernehmen. Ich nenne daher die Erklärung 
der Art, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstände beziehen 
können, die transzendentale Deduktion derselben“ (KrV B 
116f.).21

Ob Freiheit eine objektive Realität besitzt, kann so­
mit nicht Gegenstand einer transzendentalen Deduk­

präziser Vorbegriff von der Idee der Transzendentalphilosophie ge­
wonnen: die Idee der Transzendentalphilosophie ist die Idee von 
einer subjektivitätstheoretisch ansetzenden Konzeption, die eine af­
firmative Begründung der Geltung von Erkenntnis anstrebt. Ob die 
Kantische Transzendentalphilosophie selbst auch schon als eine 
konsequente Entfaltung dieser Idee angesehen werden kann, das ist 
eine andre Frage“. - Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur tran­
szendentaler Argumente (1982) 307: „Der juristische Zusammen­
hang ändert auf wesentliche Weise das Verfahren, was der überwie­
gende Teil der Kant-Literatur nicht beachtet, der Deduktion wie ein 
Äquivalent für Demonstration behandelt.“ Cf. Mehrtens, Deduk­
tion (1990) 483.
21 Cf. Metaphysik Volckmann, XXVIII, 1 399h_18: „Die Erklärung 
der Möglichkeit solcher Erkentniße nennen wir Deduction und dies 
behält hier dieselbe Bedeutung, die es beym Jus hat, nehmlich ich 
frage: quid juris? oder, mit welchem Recht könnt ihr behaupten, 
daß diese Begriffe a priori, und daß sie auch von Gegenständen der 
Erfahrung können gebraucht werden, denn sonst kan ich es streitig 
machen, daß diese Erkentniß a priori sey, und daß die Erfahrung un­
ter diesen Begriffen stehe.“

370

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion sein, weil das eine quaestionem facti betrifft, wie 
empirische Deduktionen sie stellen (cf. KrV B 117 u. 
119). Gegenstand einer Deduktion ist der Geltungsan­
spruch eines regulativen Begriffs, im Falle der Ideen 
der einer letzten, unableitbaren Regel oder eines (prak­
tischen) Grundsatzes. Wer eine Regel der Prüfung 
ihrer Rechtfertigung unterzieht, möchte wissen, ob er 
befugt ist, sich dieser Regel zu bedienen, ja ob er sich 
ihrer gegebenenfalls bedienen, d. h. ihr nicht nur fol­
gen kann und darf, sondern sogar folgen muß bzw. 
soll. Verhält sich das so, dann ist das Prädikat,begrün­
det* im Rahmen einer Deduktion als ein mindestens 
vierstelliges zu rekonstruieren:22

(D) ,Der Proponent P begründet mittels des Ver­
fahrens D die Geltung der Regel R für alle Sub­
jekte S.‘

Geschieht dies gegenüber einem Opponenten, der ein 
Skeptiker oder sonst jemand sein mag, der eine Be­
gründung verlangt, so kommt eine fünfte Stelle hinzu.

(D*) ,Der Proponent P begründet gegenüber dem 
Opponenten O mittels des Verfahrens D die 
Geltung der Regel R für alle S.‘

Der transzendental Argumentierende würde hier ger­
ne O als S identifizieren. Die Regel soll sich dabei für 
S als so fundamental erweisen, daß kein S, das sich als 
S verstehen will, sich der Regel R entziehen kann.

22 Cf. Gethmann, Letztbegründung vs. lebensweltliche Fundie­
rung des Wissens und Handelns (1987) 271.

371

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Formale Bestimmungen und 
materiale Voraussetzungen 
des transzendentalen Deduktionsverfahrens

2.1 Grundzüge

Da es um Geltungsansprüche geht, kann die Konklu­
sion eines durch die quaestio juris eröffneten Deduk­
tionsverfahrens nicht irgendein wahrer Satz über die 
Welt sein. Sie muß vielmehr einen Satz normativer Art 
enthalten.23 Die Konklusion transzendentaler Bewei­
se ist, analog der schillernden Figur eines syntheti­
schen Urteils a priori, über das sie befindet, ein Norm­
satz, der unter folgenden Zusatzbedingungen als 
Norm unterschiedlicher Kraft fungiert.
1) Passiert der Begriff menschlicher Selbstverständi­
gung, den wir auf die Probe stellen, das Verfahren sei­
ner Deduktion erfolgreich, dann sind wir befugt, uns 
seiner zu bedienen.

„Es drängt sich also die Einsicht auf, dass der transzendenta­
le Begriff einer notwendigen Bedingung kein rein logischer 
ist, sondern auf praktische Fragen geht, die die Rechtferti­
gung von methodischen Entscheidungen betreffen, so dass 
transzendentale Argumente letztlich nichts anderes leisten, 
als dass sie die Gewähr für die Richtigkeit von normativen 
Überlegungen liefern. Sie dienen somit nicht der Festlegung 
der Wahrheit von theoretischen Prinzipien, sondern der 
Rechtfertigung der Wahl von intellektuellen Werkzeugen“.24

23 Cf. Lauener, Transzendentale Argumente pragmatisch relati­
viert (1990) 224.
24 Ebd. 225.

372

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Läßt sich nun mittels einer transzendentalen De­
duktion zeigen, daß der Begriff, den wir zu gebrau­
chen befugt sind, der für ein konsistentes Selbstver­
ständnis  einzig legitime ist, dann sind wir für den 
Fall, daß wir uns über uns selbst verständigen wollen, 
gehalten, uns dieses Begriffs, dieser Regel zu bedie­
nen. Die Konklusion einer transzendentalen Deduk­
tion ist dann eine Norm für unser Denken, die unter 
der Anwendungsbedingung gilt, daß wir uns über uns 
selbst verständigen wollen.

25

3) Läßt sich darüber hinaus zeigen, daß wir gar nicht 
denken oder handeln können, ohne dabei zugleich 
den nach 1) gebotenen Begriff mitzudenken oder die 
nach 2) gebotene Regel zu befolgen (oder auf irgend­
eine sonstige Weise zu aktualisieren), dann steht die 
Norm nicht mehr unter Anwendungsbedingungen, 
sondern gebietet kategorisch und unabweisbar. Das 
Subjekt unseres Denkens und Handelns bedarf dann, 
um seine Identität im Zuge seiner Synthesisleistungen 
zu sichern, nicht nur der gelegentlichen Selbstzu­
schreibung dieses Denkens und Handelns, sondern 
der permanenten Selbstzurechnung.
Das Hauptcharakteristikum, das eine transzendentale 
Deduktion von einem logisch deduktiven Beweis und 
einen Grundsatz von einem Lehrsatz unterscheidet, 
ist, daß der zu rechtfertigende Grundsatz, sofern er 
aus einem reinen Verstandesbegriff hervorgeht,

25 Cf. Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982) 308.

373

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„die besondere Eigenschaft hat, daß er seinen Beweisgrund, 
nämlich Erfahrung, selbst zuerst möglich macht, und bei die­
ser immer vorausgesetzt werden muß.“ (KrV B 765)

Analoges gilt für die Deduktion der Freiheit, wenn 
sie, wie der Schluß (Smt*) geltend macht, vom Faktum 
der Praxis ausgeht. Genauer ist hier vom Faktum 
eines Bewußtseins zu reden, „sich zum Handeln als In­
telligenz, mithin nach Gesetzen der Vernunft unab­
hängig von Naturinstincten zu bestimmen“ (GMS 
45912_14).
Von einem solchen Faktum wird nun behauptet, daß 
es nur dann bestehen kann, wenn ein bestimmtes Prin­
zip gilt, das es ermöglicht. Eigentümlich ist dem De­
duktionsverfahren, wie Kant es beschreibt, daß es das 
noch erst zu Rechtfertigende als Ermöglichungs­
grund seines eigenen Rechtfertigungsgrundes in An­
spruch nimmt. Das Prinzipiierte wird zum Rechtferti­
gungsgrund des Prinzips, das sich der Sache nach als 
Ermöglichungsgrund des Prinzipiierten bewähren 
soll, obwohl gerade dieses Verhältnis von Prinzip und 
Prinzipiiertem in Frage steht. Und zum Zweck der 
Deduktion ist genau dieses Wechselverhältnis zu ex­
ponieren. Das weckt, selbst wenn wir Kants Selbstbe­
züglichkeitsformel, nach der „die Vernunft nur das 
einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe hervor­
bringt“ (KrV B XIII), gelten lassen, den Verdacht, 
„Kant erhebe ein Verfahren von der Struktur einer pe- 
titio principii zur beweistheoretischen Maxime seiner 
Philosophie.“26

26 Aschenberg, Über transzendentale Argumente (1978) 336.

374

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist das Vorgehen der transzendentalen Deduktion zu­
lässig, dann stellt sie ein nicht formallogisches Schluß­
verfahren dar, das sich selbst noch über die Wahrheit 
seiner Prämissen Gewißheit zu verschaffen vermag, 
weil der Gegenstand des Beweises sie gleichsam selber 
wahr macht. Und das ist etwas, was in der Tat kein lo­
gisch deduktives Beweisverfahren leistet, freilich 
auch nicht zu leisten beansprucht.27
Damit ein Prinzip Geltung für ein Faktum besitzt und 
das Faktum zu Recht als sein Prinzipiiertes gedacht 
wird, muß gezeigt werden, daß das Prinzip das einzig 
mögliche ist, mit dem das Faktum erklärt werden 
kann. Gelingt dieser Nachweis, dann ist die Inan­
spruchnahme für den Fall, daß wir uns das Faktum er­
klären wollen, nicht nur erlaubt, sondern auch not­
wendig. Verhält sich das so, kommt der schwächste 
Normativitätsgrad einer Konklusion transzendenta­
ler Deduktion gar nicht unabhängig vor. Wir fragen 
nach einer Erlaubnis und erhalten eine Vorschrift.
Um der Vernunft hinsichtlich ihrer transzendentalen 
Beweise eine strenge Disziplin oder Diskursordnung 
aufzuerlegen, hat die Transzendentale Methodenlehre 
sie unter drei Regeln gebracht:

27 Albert, Traktat über kritische Vernunft (1968) 12: „Ein gültiges 
deduktives Argument sagt nichts über die Wahrheit seiner Kompo­
nenten, das heißt genauer: In einem solchen Argument können alle 
Komponenten falsch sein, es können auch die Prämissen alle oder 
teilweise falsch und die Konklusionen wahr oder auch falsch sein 
(...) Ein gültiges deduktives Argument garantiert nur: a) den Trans­
fer des positiven Wahrheits wertes - der Wahrheit - von der Prämis- 
sen-Menge auf die Konklusion; und damit auch: b) den Rücktrans­
fer des negativen Wahrheitswertes - der Falschheit - von der Kon­
klusion auf die Prämissen-Menge.“

375

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) das Deduktionsgebot: alle Grundsätze (cf. KrV B 
814 f.), insbesondere solche, die - wie sie uns betref­
fen - von reinen Vernunftbegriffen ausgehen, müssen 
gerechtfertigt werden,28
2) das ,Einzigkeitsgebot‘ für Deduktionen: „daß zu je­
dem transzendentalen Satz nur ein einziger Beweis ge­
funden werden könne“ (KrV B 815),  und29
3) das Apagogieverbot (cf. KrV B 817):

„Ein jeder muß seine Sache vermittelst eines durch transzen­
dentale Deduktion der Beweisgründe geführten rechtlichen 
Beweises, d. i. direkt, führen, damit man sehe, was seine Ver­
nunftansprüche für sich selbst anzuführen haben.“ (KrV B 822)

Das erste Gebot läßt sich billigerweise einfordern, in­
sofern wir - naiv gesagt - für alles, was sich problema­
tisieren läßt, eine Begründung verlangen können. 
Beim zweiten Gebot ist nicht immer klar, ob Kant 
ihm selber tatsächlich folgt. Das berührt jedoch die Be­
weisform nicht, sondern stellt eine Herausforderung 
an den Rekonstrukteur Kantscher transzendentaler 
Beweise dar. Bei der dritten Regel stellt sich indes die 
Frage, ob es überhaupt möglich ist, ihr zu folgen, ob 
es möglich ist, Geltungsansprüche für unhintergeh­
bare Grundsätze affirmativ zu begründen.30

28 KrV B 812: „Ist aber der Satz, über den ein Beweis geführt wer­
den soll, eine Behauptung der reinen Vernunft, und will ich sogar 
vermittelst bloßer Ideen über meine Erfahrungsbegriffe hinausge­
hen, so müßte derselbe noch vielmehr die Rechtfertigung eines sol­
chen Schrittes der Synthesis (wenn er anders möglich wäre) als eine 
notwendige Bedingung seiner Beweiskraft in sich enthalten.“
29 Cf. KrV B 815 f.
30 Cf. Aschenberg, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie 
(1982) 265 f.

376

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehen wir Kants Durchführungen transzendentaler Ar­
gumentationen an, so finden wir - entgegen der metho­
dologischen Vorschrift des Apagogieverbots - regressi­
ve Beweise, die mit dem widerlegenden Verfahren 
einer reductio ad absurdum arbeiten.31 Zwar gibt Kant 
mit dem Apagogieverbot eben jene Regel progressiver 
Beweise, der er nach Auskunft der Prolegomena in der 
Kritik der reinen Vernunft gefolgt ist, doch ist es ange­
sichts der Struktur der Beweise, die er tatsächlich 
durchgeführt hat, möglich, daß er sich darüber ge­
täuscht hat. Darum ist zu prüfen, ob dort, wo - wie er 
sagt - „nichts übrig [bleibt] als Verth eidigung“ (GMS 
45915f),32 nicht eher indirekte Begründungsverfahren 
Anspruch auf Transzendentalität erheben können.
Transzendentalphilosophie tritt, wie wir es in Kapitel 
III nachgezeichnet haben, in einer Verteidigungshal­
tung auf. Sie vertritt und verteidigt Geltungsansprü­
che gegen den Skeptizismus und markiert ihre Diffe­
renz zum Dogmatismus gerade durch das Geschäft 
der Rechtfertigung der Inanspruchnahme bestimmter 
Begriffe, d. h. durch Kritik. Und sie tritt schließlich ge­
gen einen dritten Gegner auf, dessen Projektionen 
nach außen die beiden ersten darstellen: gegen die 
Selbstanfechtungen der Vernunft, die unter dem Na­

31 KrV B 131 f.: „denn sonst würde etwas in mir vorgestellt wer­
den, was garnicht gedacht werden könnte“. GMS 44813_15: „Nun 
kann man sich unmöglich eine Vernunft denken, die mit ihrem 
eigenen Bewußtsein in Ansehung ihrer Urtheile anderwärts her 
eine Lenkung empfinge“.
32 KrV B 804: „Ich verstehe aber unter Verteidigung nicht die Ver­
mehrung der Beweisgründe seiner Behauptungen, sondern die blo­
ße Vereitlung der Scheineinsichten des Gegners, welche unserem be­
haupteten Satze Abbruch tun sollen.“

377

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men,natürliche Dialektik* firmieren. Daß Geltungsan­
sprüche gerechtfertigt werden müssen und daß sie ge­
rechtfertigt werden, zeigt bereits an, daß es Befürch­
tungen geben muß, solche Ansprüche ließen sich auch 
bestreiten.
Nun ist es aber einfacher und erfolgversprechender, in 
einem regressiven Verfahren solange zurückzugehen, 
bis ein Punkt erreicht ist, den auch ein Opponent ent­
weder nicht mehr bestreiten will oder nicht mehr be­
streiten kann, als in einem progressiven Verfahren Be­
gründung auf Begründung aufbauen zu müssen und 
bereits beim ersten Schritt erst weitergehen zu dürfen, 
wenn ein Beweis gegeben ist, der unbestreitbar ist, so 
daß ein möglicher Opponent ihm zustimmt oder 
doch zustimmen muß.
Das Programm der Rechtfertigung als kritisches Pro­
gramm spricht für ein regressives Verfahren, ebenso 
das Einzigkeitsgebot, da der Regreß mit dem ersten 
zu akzeptierenden Beweis abschließt. Er erfüllt das 
zweite Gebot transzendentaler Beweise, während ein 
progressives Verfahren, das Erkenntnis auf Erkennt­
nis gründet, eine Regel für den Abschluß des Verfah­
rens benötigt.
Für das regressive Verfahren spricht aufgrund des Ein­
zigkeitsgebots des weiteren der Kandidat einer tran­
szendentalen Deduktion. Es gibt, soweit es darum 
geht, daß sie sich eines höchsten Punkts - Ich denke, 
Ich will - versichert, ausschließlich einen: Subjektivität.

„In transscendentalen Erkentnissen ist nur ein einziger Be­
weis möglich, nemlich aus dem Begrif des subiects.“ (R 5002 
(1776-78), XVIII 574f)

378

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transzendentalphilosophie ist Subjektivitätsphiloso­
phie und greift konsequenterweise auch bei den Be­
weisen, die sie führt, auf den Subjektivitätsbegriff zu­
rück. Sie rekurriert auf ein einziges wesentliches 
Merkmal von Subjektivität: auf Selbstbezüglichkeit 
und genauer auf Selbstbewußtsein.
Selbstbezüglichkeit ist Bedingung der Möglichkeit 
von Transzendentalphilosophie, nichts was sie bewei­
sen könnte, ohne auf sich selbst zu verweisen und sich 
auf sich selbst zu berufen. Sie wird nicht ostensiv be­
wiesen. Stattdessen operiert der transzendentale Be­
weis mit den möglichen Konsequenzen ihres Fehlens 
und zeigt, daß jeder Gedanke, jede Handlung, jedes 
Selbstverständnis sie voraussetzen muß. Selbstbezüg­
lichkeit als Subjektivität von Subjekten ist etwas, das 
Subjekte nicht ohne Selbstwiderspruch negieren, was 
sie aber auch nicht ohne petitio principii argumentativ 
beweisen können.
Als Rekonstruktion der transzendentalen Deduktion 
unter dem Aspekt der Reflexivität kann Apels tran­
szendentale Sprachpragmatik gelesen werden.

2.2 Sinnkritische Transformation der Deduktion?

Apel geht es in seinem Ansatz um die Regeln einer 
von ihm so genannten transzendentalen Sprachprag­
matik, die erstens voraussetzt, daß jeder sinnvolle 
Sprachgebrauch ein Argumentieren ist oder doch we­
nigstens sein sollte,33 und zweitens dieses Argumentie­

33 Cf. Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982) 327.

379

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren für ein kommunikatives Handeln erklärt. In Wahr­
heit deutet er jedoch - anders als Habermas34 - umge­
kehrt alles Handeln als ein Argumentieren (kommuni­
katives Handeln), weil es „mit Anspruch auf Selbstver­
ständnis“35 geschieht. Dies ist das Sinnvolle am sinn­
vollen Handeln.
Da es Apel nicht darum geht, bestimmte Selbstver­
ständnisse aufzutun, die ein bestimmtes Handeln als 
sinnvoll ausweisen, sondern darum, das schlechthinni- 
ge Selbstverständnis darzulegen, das allem argumenta­
tiven Handeln unhintergehbar zugrundeliegt, hat er 
konsequenterweise auch schlechthinnige Regeln allen 
argumentativen Sprachgebrauchs aufzuweisen. Dies 
werde, wie er gegen Wittgensteins These von der Fa­
milienähnlichkeit36 behauptet, möglich, weil

„es so etwas wie ein philosophisches Sprachspiel gibt, in des­
sen Rahmen über alle Sprachspiele im vorhinein mit univer­
salem Geltungsanspruch geredet werden kann.“37

34 Habermas, Entgegnung (1986) 346: „Kommunikative Rationali­
tät hat (...) in dem Sinne einen ,normativen* Gehalt, wie jene prag­
matischen Regeln normativ sind, die allgemein für die Praxis der 
Verständigung von sprach- und handlungsfähigen Subjekten über 
etwas in der Welt eine konstitutive Rolle spielen. Sie ähneln den tran­
szendentalen Bedingungen insofern, als wir uns beim verständi­
gungsorientierten Sprachgebrauch gewissen allgemeinen Präsuppo- 
sitionen nicht entziehen können. Andererseits sind sie nicht im 
strengen Sinne transzendental, weil wir (a) auch anders als kommu­
nikativ handeln können und weil (b) die Unausweichlichkeit ideali­
sierter Unterstellungen nicht auch schon deren faktische Erfüllung 
impliziert.“ Das läßt sich als Zurückweisung des normativen An­
spruchs der von uns so klassifizierten Typen 2) und 3) lesen. Cf. 
Kap. V, 2.1.
35 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 414.
36 Cf. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 65-67.
37 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung 

380

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses ,Super-SprachspieF zu spielen, heiße nun, im 
Sinne einer „sinnkritisch e\n\ Transformation der Tran­
szendentalphilosophie“ transzendental zu argumentie­
ren.38 Solches Argumentieren sei nicht mehr logisch 
deduktiv, sondern ein reflexives Offenlegen der unhin­
tergehbaren Präsuppositionen allen Argumentierens, 
das ihrer Letztbegründung gleichkomme.39 Erforder- 

(1976) 69. Cf. dagegen Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur tran­
szendentaler Argumente (1982) 326.
38 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 411. Ebd. II 
410 f.: Faßt man die „kantische Fragestellung als heuristischen An­
satz indirekter philosophischer Letzt-Begründung auf, so folgt 
m. E., daß das eigentliche Geschäft philosophischer Grundlegung in 
dem Versuch bestehen muß, die notwendigen Bedingungen der 
menschlichen Argumentation möglichst vollständig zu rekonstruie­
ren.“ - Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982) 326 hat in einer Note zu Apel darauf hingewie­
sen, daß Wittgensteins Weigerung, den Zusammenhang der Sprach­
spiele strikter als durch den Verweis auf Familienähnlichkeit zwi­
schen den besonderen Einzelspielen zu bestimmen, der grundlegen­
den Einsicht Rechnung trage, daß ein umfassender „Rahmen, inner­
halb dessen die Spiele gespielt werden, seinerseits nicht nach dem 
Vorbild des von ihm ermöglichten Sprachgebrauchs zu denken“ sei. 
„Die Bedingung der Möglichkeit konkreten Sprachgebrauchs kann 
nicht so etwas wie konkreter Sprachgebrauch in denkbar allgemei­
ner Fassung sein; denn noch das angenommene ,Spiel aller Spiele' 
setzt jene Bedingung voraus, um gespielt werden zu können“. Auch 
das umfassendste, teilnehmerreichste, ja - falls eine Wertung dieser 
Art gestattet wäre - bedeutsamste Spiel, bleibt ein Spiel unter Spie­
len.
39 Darum kann Apel behaupten, das Albertsche Münchhausen-Tri­
lemma tangiere seinen Ansatz nicht. Wie Gethmann/Hegselmann, 
Das Problem der Begründung zwischen Dezisionismus und Funda­
mentalismus (1977) 345, 363 zeigen, können die Konsequenzen des 
Trilemmas nicht nur als Verbot deduktiver Letztbegründung gele­
sen werden, sondern, da das Albertsche Trilemma nur deduktive Be­
gründungen trifft, zugleich als Aufforderung zu nicht-deduktiver 
letztgültiger Begründung.

381

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh werde ein solches Vorgehen zur Sicherung eines 
Standpunktes der Gewißheit, der auch aller Kritik zu­
grundeliege. Auch die Kritik und nicht erst die Affir­
mation bedürfe im letzten eines unhintergehbaren 
und unkritisierbaren archimedischen Punktes.40

„Wenn wir im Kontext einer philosophischen Grundlagen­
diskussion feststellen, daß etwas deshalb prinzipiell nicht be­
gründet werden kann, weil es die Bedingung der Möglich­
keit aller Begründung ist, so haben wir nicht lediglich eine 
Aporie im Deduktionsverfahren festgestellt, sondern eine 
Einsicht im Sinne transzendentaler Reflexion gewonnen.“41

So gewinnt Apel aus einem beweistheoretischen Di­
lemma ein Argument zur Identifizierung von Letztbe­
gründetem.42

„Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch be­
streiten kann und zugleich nicht ohne formallogische peti- 
tio principii deduktiv begründen kann, dann gehört es eben 

40 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 411, spricht von 
einem „nicht zu hintergehenden quasi-kartesischen Ansatzpunkt“.
41 Ebd. II 406.
42 Dagegen Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives 
Handeln (1983) 106: „Daß Apel gleichwohl hartnäckig am Letztbe­
gründungsanspruch der Transzendentalpragmatik festhält, erklärt 
sich, wie ich meine, aus einer inkonsequenten Rückkehr zu Denkfi­
guren, die er mit dem energisch vollzogenen Paradigmenwechsel 
von der Bewußtseins- zur Sprachphilosophie selber entwertet hat. 
In dem interessanten Aufsatz über das Apriori der Kommunika­
tionsgemeinschaft erinnert er nicht zufällig an Fichte, der das Fak­
tum der Vernunft durch ,einsichtigen Mit- und Nachvollzug' nach 
und nach ,in seiner bloßen Faktizität auflösen möchte'. Obwohl 
Apel von Fichtes ,metaphysischem Restdogmatismus' spricht, 
stützt er, wenn ich recht sehe, den Letztbegründungsanspruch der 

382

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu jenen transzendentalpragmatischen Voraussetzungen 
der Argumentation, die man immer schon anerkannt haben 
muß, wenn das Sprachspiel der Argumentation seinen Sinn 
behalten soll. Man kann daher diese transzendentalpragmati­
sche Argumentationsweise auch die sinnkritische Form der 
Letztbegründung nennen.“43

Auf das Kantsche Argument übertragen, sähe das fol­
gendermaßen aus: Wer der Vernunft die Autonomie 
abspricht, besitzt nicht nur kein Rechtsbewußtsein 
hinsichtlich eines legitimen Anspruchs der Vernunft 
auf eine von ihr hervorgebrachte und ihr eigene Idee, 
wie sie in einem bestimmten Kontext wirksam wird. 
Er muß die Vernunft, wenn es nicht möglich ist, eine 
Vernunft zu denken, die nicht autonom wäre, über­
haupt leugnen. Tut er dies argumentativ mit dem An­
spruch auf Erkenntnis - und das tut er nach Apel eo 
ipso -, so ist sein Argument selbstwidersprüchlich, da 
es dazu eben der Vernunft bedarf, die er auszuhebeln 
trachtet. Argumentiert er dagegen für die Freiheit der 
Vernunft, so bedient er sich bereits einer durch Frei­

Transzendentalpragmatik genau auf jene Identifikation von Aussa­
genwahrheit und Gewißheitserlebnis, die nur im reflexiven Nach­
vollzug einer vorgängig intuitiv vollzogenen Leistung, d. h. nur un­
ter Bedingungen der Bewußtseinsphilosophie vorgenommen wer­
den kann. Sobald wir uns auf der analytischen Ebene der Sprach­
pragmatik bewegen, ist uns diese Identifikation verwehrt.“
43 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung 
(1976) 72 f. Ebd. 71: „Als philosophische Letztbegründung auf nicht­
deduktivem Wege erweist sich die transzendentalpragmatische Frei­
legung dieses ,Systems' der Argumentation insofern, als seine para­
digmatischen Evidenzen genau diejenigen sind, die weder ohne 
Selbstwiderspruch durch Kritik in Frage gestellt werden können 
noch ohne Voraussetzung ihrer selbst deduktiv begründet werden 
können“

383

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit qualifizierten Vernunft. Folglich ist die Freiheit 
der Vernunft letztbegründet.
Wie Schönrich demonstriert hat, ruht dieses Modell 
positiver sinnkritischer Letztbegründungsindikation 
einem Fehlschluß auf.44 Apel gewinnt es im Ausgang 
von der herrschenden Einschätzung des Letztbegrün­
dungsproblems, für die ihm Stegmüller Pate steht:45 Je­
der Versuch letztgültiger Begründung führt zu einer 
petitio principif jeder Versuch der Bestreitung des zu 
Begründenden zum Selbstwiderspruch. Daraus je­
doch läßt sich korrekterweise nur schließen:

„Wenn kein Selbstwiderspruch und keine petitio principii 
entstehen, dann handelt es sich auch nicht um eine Form der 
Letztbegründung.“46

Keineswegs aber: Wenn ein Selbstwiderspruch und 

44 Cf. Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumente 
(1981) 188-190.
45 Stegmüller, Metaphysik. Skepsis. Wissenschaft (1969) 168 f.: 
„Denn alle Argumente für die Evidenz stellen einen circulus vitiosus 
dar und alle Argumente gegen sie einen Selbstwiderspruch (...) Wer 
für die Evidenz argumentiert, begeht einen Zirkel, denn er will be­
weisen, daß es Evidenz gibt; das zu Beweisende soll also das Ender­
gebnis der Überlegungen darstellen, während er vom ersten Augen­
blick seiner Argumentation an Evidenz bereits voraussetzen muß. 
Wer gegen sie argumentiert, begeht einen Selbstwiderspruch; denn 
er muß ebenfalls voraussetzen, daß seine Argumentationen evident 
sind.“
46 Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumente (1981)
190. Ebd.: „Apel müßte, wenn er die übliche Redeweise (wenn X, 
dann Y) zu der Formel umwandelt, die positive Kriterien liefert 
(wenn Y, dann X), korrekterweise auch den modus mit ändern: es 
gilt nicht Y; also gilt nicht X - ein Bedingungsverhältnis, das jedoch 
nur negative Kriterien erschließbar macht.“

384

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine petitio principii entstehen, so handelt es sich um 
eine Form der Letztbegründung.47
Das Kriterium, das mit dem korrekten Schluß gewon­
nen wird, kann stets nur indizieren, was keine Letztbe­
gründung ist. Schönrich schlägt darum vor, sich an ein 
Verfahren zu halten, das von jener Figur Gebrauch 
macht, die Lenk petitio tollendi getauft hat: Führt ein 
deduktiver Begründungsversuch zu einer petitio prin­
cipii und kann das zu Begründende nicht ohne Selbst­
widerspruch bestritten werden, dann scheitert dieser 
Bestreitungsversuch, weil er, um durchgeführt wer­
den zu können, die Geltung des Bestrittenen voraus­
setzen muß. So wird die Inanspruchnahme bestimm­
ter (bei Lenk konsequenzenlogischer) Regeln durch 
den Nachweis ihrer Nichtverwerfbarkeit gerechtfer­
tigt.48 Solche Regeln sind nicht verwerfbar, die auf der 
Metaebene, die den Nachweis ihrer Suspendierbar- 
keit führt, für eben diesen Nachweis unverzichtbar 
sind.49 Dasselbe gilt für den Satz vom zu vermeiden­
den Widerspruch, auf den sich Apels Letztbegrün­
dungsregel im Bestreitungsfall stützt. Auch hier kann 
nur Unverzichtbarkeit demonstriert werden, nicht 

47 Gethmann/Hegselmann, Das Problem der Begründung zwi­
schen Dezisionismus und Fundamentalismus (1977) 348 haben die 
Beliebigkeit von Letztbegründungen und ihre „kritische Impo­
tenz“ für den Fall der Geltung dieses Satzes am Beispiel einer kohä­
renten Aristokratenwelt demonstriert. Cf. Gethmann, Letztbegrün­
dung vs. lebensweltliche Fundierung des Wissens und Handelns 
(1987)282 f.
48 Cf. Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln 
(1983) 105.
49 Cf. Lenk, Philosophische Logikbegründung und rationaler Kriti­
zismus (1970) 203. Cf. Kap. IV, 3.2, Fn. 89.

385

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber begründet werden, warum dieser Satz gilt - 
schon gar nicht mit Hilfe einer Selbstanwendung der 
Apelschen Letztbegründungsregel, da sie das Pro­
blem nur in infinitum prolongierte.50
Daß die Operation mit der petitio tollendi keine Letzt­
begründung, sondern ein wesentlich schwächeres Be­
gründungsmodell darstellt, folgt erstens daraus, daß 
ihr Schluß auch dann gilt, wenn die (der Probe halber) 
bestrittene Aussage selbst falsch ist, und zweitens dar­
aus, daß die ihr zugrundeliegende Regel nicht katego­
risch gebietet, d. h. das Selbstverständnis des Argu­
mentierenden nicht in der unabkehrbaren und unhin­
tergehbaren Weise festlegt, auf die Apel es abgesehen 
hatte. Begründungs- wie Widerlegungsansprüche 
können aufgegeben werden.51

„Um das Positivitätsdefizit der sinnkritischen Argumenta­
tionsform zu beheben, muß der Anspruch selbst - und 
nicht nur das Verhältnis von Anspruch und Aufhebungsver­
such - als etwas unhintergehbar Notwendiges ausgewiesen 
werden.“52

Dieser Forderung hat Bubner mit einer Rekonstruk­
tion transzendentaler Argumente als Instrumente des 
Nachweises unhintergehbarer Reflexivität nachzu­
kommen gesucht. Daß ein Begriff menschlicher 

50 Cf. Gethmann/Hegselmann, Das Problem der Begründung zwi­
schen Dezisionismus und Fundamentalismus (1977) 347. Cf. Luka- 
siewicz, Über den Satz vom Widerspruch bei Aristoteles (1910) 
36f./(1988) 73 f.
51 Cf. Habermas, Entgegnung (1986) 346.
52 Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumente (1981)
191. Ebd. 193: „Was mit Hilfe des sinnkritischen Argumentes in der

386

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverständigung der einzig legitime ist, so daß wir 
uns seiner bedienen müssen, wenn wir uns über uns 
selbst verständigen wollen, soll mit Hilfe eines Verfah­
rens gezeigt werden, das das reflexive Moment mit 
dem regressiven kombiniert: alternative Möglichkei­
ten menschlicher Selbstverständigung werden nicht 
nur faktisch, sondern prinzipiell zurückgewiesen.

2.3 Transzendentale Deduktion als Nachweis 
unhintergehbarer Reflexivität?

Bubner, der transzendentales Argumentieren nicht an 
Beispielen vorführt, sondern seine Strukturen be­
schreibt, hat das Hauptcharakteristikum des Tran­
szendentalen in seiner Selbstbezüglichkeit gesehen.53 

Form des Nachweises einer petitio tollendi nicht ausgeräumt wer­
den kann, ist also der Zweifel des Skeptikers, der sich gegen den Sta­
tus der zu begründenden Regeln richtet. Widerlegt wird aber - und 
das bezeichnet die Grenzen dieser Argumentationsweise positiv - 
der Zweifel des Skeptikers, der sich gegen den Gehalt der zu begrün­
denden Regeln richtet.“ - Apel, Transformation der Philosophie 
(1973) II 411 sucht dagegen den Status seiner Argumentationsre­
geln dogmatisch zu sichern, indem er setzt, daß von einem „apriori­
schen Faktum der Argumentation als einem nichthintergehbaren 
quasi-kartesischen Ansatzpunkt“ auszugehen sei. Das ist mögli­
cherweise ein Reflex auf die Tatsache, daß es unmöglich ist, jeman­
den argumentativ auf das Argumentieren überhaupt zu verpflich­
ten, ebensowenig wie auf ein irgendwie zu artikulierendes Selbstver­
ständnis, das allem Handeln als solchem zugrundeliegen soll. Cf. 
Kuhlmann, Diskursethik - Probleme der Begründung und Anwen­
dung (1990) 108.
53 Erstmals in: Bubner, Kant, Transcendental Arguments and the 
Problem of Deduction (1974/75) 460. Zum Folgenden cf. Bubner, 
Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente 
(1982) 311-314.

387

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transzendentalphilosophie dient, wie er es deutet, der 
Legitimation unseres (empirischen) Wissens von der 
Welt als eines wirklichen, nicht bloß angemaßten Wis­
sens. Dazu kann sie weder bloß auf das Faktum ver­
weisen, daß wir solches Wissen besitzen, da unser An­
spruch darauf illegitim sein könnte, noch ist ihr der 
Rückgriff auf eine Sphäre jenseits solchen faktischen 
Wissens gestattet. Unser Wissen ist als solches weder 
empirisch noch dogmatisch zu rechtfertigen.
Der einzige Weg, mit dem sich die Rechtmäßigkeit un­
seres Anspruchs auf gültige Erkenntnis zeigen lasse, 
bestehe in einer transzendentalen Reflexion, die den 
Nachweis der Alternativenlosigkeit des vorhandenen 
Wissens führe.54 Nun kann die Alternativenlosigkeit 
eines Wissens paradoxerweise nur in Verteidigung ge­
gen Alternativen, nur gegen konkurrierende Ansprü­
che aufgezeigt werden.55 Solche Alternativen sind als 
bloß vermeintliche und deren Ansprüche als unbe­
gründet zu entlarven, indem nachgewiesen wird, daß 
sie entweder a) überhaupt kein Wissen darstellen, weil 
sie selbstwidersprüchlich sind, oder b) „die vorge­
brachte Alternative als solche überhaupt nur zu verste­
hen ist“, wenn dazu das vorhandene Wissen, zu dem 
sie eine Alternative darstellen sollte, in Anspruch ge­
nommen werden muß. Denn, so Bubner weiter:

54 Röd, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 8 u. 10 behauptet, Kant 
selbst habe die Annahme transzendentaler Grundsätze aufgrund 
ihrer tatsächlichen oder vermeintlichen Alternativenlosigkeit für ge­
rechtfertigt angesehen. Einen Textbeleg bei Kant bleibt er allerdings 
schuldig.
55 Cf. Körner, The Impossibility of Transcendental Deductions 
(1969) 234.

388

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Wenn die Alternative zu ihrem Verständnis (...) wesent­
licher Elemente des vorhandenen Wissens bedarf, ist sie kei­
ne echte Alternative.“56

Daß eine behauptete Alternative, die „den Begriff des 
Wissens selbst auf löst“,57 den Anspruch auf die Gültig­
keit unseres vorhandenen Wissens nicht erschüttern 
kann, leuchtet ein. Das zweite Kriterium für Alternati- 
venlosigkeit scheint dagegen im vorhinein schon jedes 
beliebige vorherige Wissen als alternativenloses zu sal- 
vieren. Denn dürfen wir vom vorhandenen Wissen, 
das das einzige ist, worüber wir verfügen, keinen Ge­
brauch machen, um eine Alternative „als solche“ zu 
verstehen, so werden wir entweder die echten Alter­
nativen nicht als solche erkennen und nicht erkennen 
können oder, im Fall der Übertretung dieses Verbots, 
alle Alternativen als bloß vermeintliche unserem vor­
handenen Wissen einverleiben.

„Not only does it so happen that there are no alternatives, 
one cannot in principle conceive of such a thing as an alter­
native.“58

In Wahrheit geht es immer wieder um ein Methoden­
wissen. Wir haben nur dann einen Zugang zu einem 

56 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 311. Cf. Quine, Ontological Relativity (1969) 
3/(1975) 7 u. Geuss, Quine und die Unbestimmtheit der Ontologie 
(1975) 45.
57 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 311.
58 Bubner, Kant, Transcendental Arguments and the Problem of 
Deduction (1974/75) 465.

389

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen, das mit Hilfe anderer Regeln als den unsrigen 
erzeugt ist, wenn wir es mit Hilfe unserer Regeln als 
ein Wissen nach unseren Regeln rekonstruieren kön­
nen. Gelingt dies, ist die fremde Regel überflüssig, 
und weil sie dasselbe wie unsere leistet, stellt sie keine 
attraktive Alternative dar. Gelingt es nicht, fehlt uns je­
des Kriterium dafür, überhaupt von einem Wissen zu 
sprechen.
Was wir verstehen, kann keine grundsätzliche Alter­
native zu unserem Wissen sein, und was wir nicht ver­
stehen, werden wir nicht einmal als Alternative wahr­
nehmen. Dazu aber bedarf es keines Nachweises 
mehr. Wir entnehmen es einfach der Struktur des Argu­
ments. Das wird möglich, weil Bubner niemals von be­
stimmten Alternativen spricht, Alternativen und de­
ren Ausschluß vielmehr einzig abstrakt verhandelt. - 
Wollten wir der Rede von Alternativen gegen Bubners 
Deutung für uns noch einen Sinn abgewinnen, hätten 
wir, vom vorhandenen Wissen ausgehend, bestimmte 
Gegenmodelle in den Blick zu nehmen, die, gegen Bub­
ners Wörtlichkeit und minder radikal, lediglich Varia­
tionen zum konventionellen Modell darstellen.59
Von hieraus betrachtet, wird auch das erste Kriterium 
für Alternativenlosigkeit problematisch. Denn ob 

59 In Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Arguments 
(1974) 25 heißt es dagegen noch: „Es muß stets ein allgemeiner Rah­
men unterstellt werden, damit eine Alternative überhaupt zu begrei­
fen ist. Auf diese Weise besteht zwischen der vorgeschlagenen Alter­
native und der faktischen Erkenntnisform ein unaufgebbares Mini­
mum an gemeinsamen Elementen.“ Das ist zunächst in etwa auch 
Davidsons Argument in: On the Very Idea of a Conceptual Scheme 
(1984 a) 196 f./(l986 a) 280 f.; dann aber abweichend ebd. 198/281 f.

390

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine vermeintliche Alternative widersprüchlich ist, 
kann gleichfalls nur mittels der Regeln geprüft wer­
den, die das vorhandene Wissen mitbringt, das die lo­
gischen umfaßt. So scheint denn das Argument weni­
ger selbstbezüglich denn zirkulär zu sein. Der Begriff 
der Kohärenz, der zur Überprüfung und Zurückwei­
sung vermeintlicher Alternativen gebraucht wird, ge­
hört zum Regelwerk des vorhandenen Wissens, das 
erst durch das Überprüfungsverfahren als legitimes 
ausgewiesen werden soll.60
Bubner aber besteht auf der Selbstbezüglichkeit und 
rechnet sie einem transzendentalen Argumentieren 
zu, das nicht bloß faktische, sondern prinzipielle Al- 
ternativenlosigkeit zu demonstrieren beansprucht.

„Die Selbstbezüglichkeit transzendentaler Argumente 
reicht weiter: sie betrifft die Möglichkeit des Nachdenkens 
über Alternativen selber.“61

Sie besteht darin,

„daß ihr Reden über Alternativenlosigkeit sich innerhalb 
desselben sinnvollen Sprechens vollzieht, mit dem wir uns 
auch über die Welt verständigen. Wer transzendental argu­
mentiert, bezieht sich und sein Tun in sein Argument stets 
ein. Er argumentiert nicht einfach für oder gegen etwas von 
einem Standpunkt außerhalb. Er argumentiert bei der Er­
örterung möglicher Alternativen zu der vorhandenen Form 
sprachlicher Verständigung über die Welt zugleich mit 

60 Cf. Aschenbergs Zirkularitätsvorwurf gegen Strawson in: 
Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 355.
61 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 312.

391

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rücksicht auf sein Argumentieren (...) Wenn nämlich jene 
Ausflucht verbaut ist, im Argumentieren über die Gültig­
keit der vorhandenen Sprachform bzw. möglicher Alternati­
ven ein dem Typ nach anderes Sprechen zu entdecken, ist 
mehr gelungen als die faktische Abweisung einer weiteren 
Alternative, die in der Reihe der bisher erwogenen Alternati­
ven mit auftaucht. Das Einbeziehen des Redens über Alter­
nativen in die Debatte um Alternativen eröffnet (...) keine 
bloß faktische, sondern eine grundsätzlich differente Mög­
lichkeit des Argumentierens. Die Selbstbezüglichkeit ver­
mag kein Schritt in den Regreß der Metaebenen mehr hinter 
sich zu lassen.“

Und am Schluß noch einmal programmatisch:

„Das transzendentale Argumentieren ist somit mehr als ein 
Reden über Alternativen, es ist ein Reden ohne Alternati­
ven.“62

Bubners Ansatz, mit dem er, weil an einer transzen­
dentalen Deduktion orientiert, den Kern der Kant- 
schen Transzendentalphilosophie, obgleich nicht 
kantphilologisch penibel, berücksichtigt zu haben be­
ansprucht, ist häufig und zum Teil scharf kritisiert, 
von ihm immer wieder verteidigt worden.63 Ich werde 
mich auf diese Debatte nicht weiter einlassen, son­
dern die dargestellte Theorie als Hintergrund für eine 

62 Ebd. 313 f.
63 Cf. Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 345 f.; 
Rorty, Transcendental Arguments, Self-Reference, and Pragmatism 
(1979) 78-83; Hartmann, Transzendentale Argumentation (1984) 
34 f.; Baumgartner, Zur methodischen Struktur der Transzendental­
philosophie Immanuel Kants. Bemerkungen zu Rüdiger Bubners 
Beitrag (1984) u. Geuss, Bemerkungen zu Bubners Beitrag (1984).

392

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diskussion des Begründungsstatus der Freiheitsde­
duktion nutzen.
Bubner hat das Modell des Nachweises von Alternati- 
venlosigkeit als Interpretament der Kantschen Deduk­
tion genutzt und diesen Nachweis das Neue an ihr ge­
nannt. Dabei versteht er - wie es sich bereits bei der 
Diskussion transzendentaler Argumente ankündigt - 
unter einer Deduktion eher den Beleg der Validität 
von Erkenntnis als den der Validität der Instrumente 
und Verfahren der Erkenntnisgewinnung.64
Die Bedeutsamkeit der Alternativenlosigkeit liegt 
nun darin, daß eine Erkenntnis dann gültig ist, wenn

„sich zeigen läßt, daß wir gar nicht anders können, als sie so 
zu machen, wie wir sie machen. Den Rechtsgrund dafür 
muß ein jeder anerkennen, der überhaupt ein Bewußtsein 
von sich als Subjekt beansprucht.“65

(D**) ,Der Gebrauch der Regel R ist für alle Subjekte 
S in einem letztgültigen Sinn genau dann ge­
rechtfertigt, wenn S sich ohne R nicht als S ver­
stehen kann/

Das bedeutet, daß die Notwendigkeit, ein Wissen als 
gerechtfertigt anzusehen, von unserem Selbstver­
ständnis als Subjekt abhängt. „Die Deduktion“, lautet 
Bubners These,

64 Cf. dagegen Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Argu­
ments (1974) 24 f.: „Erkenntnisform“.
65 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 308.

393

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„zieht ihre Kraft (...) aus dem drohenden Verlust der Konsi­
stenz des Selbstverständnisses, so daß jeder, der sich selber 
richtig versteht, die Zustimmung nicht versagen kann.“66

Doch diese Behauptung verwischt im Grunde, daß es 
nicht um die Konsistenz irgendwelcher verschiedener 
Selbstverständnisse geht. Selbstverständnisse können 
unter nicht-transzendentalphilosophischen Bedin­
gungen konsistent sein und trotzdem Alternativen zu­
lassen, da es Selbstverständnisse sind, die an bestimm­
te Eigenheiten geknüpft sind. Das Selbstverständnis, 
um das es der Deduktion geht, kann jedoch nur ein 
einziges und universelles sein, das Subjekten als sol­
chen zukommt.
Der Rechtsgrund, der Subjekte zwingt, einen be­
stimmten Begriff als alternativenlos für ein konsisten­
tes Selbstverständnis zu akzeptieren und darum, so­
fern sie sich über sich selbst verständigen, auch zu ge­
brauchen, kann nur die Subjektivität dieser Subjekte 
selbst sein. Das Verfahren des Alternativenlosigkeits­
nachweises muß einen Begriff dadurch legitimieren 
können, daß es zeigt, daß Subjekte, die ihn nicht ak­
zeptieren, nicht nur nicht in der Lage sind, ein be­
stimmtes konsistentes Selbstverständnis zu entwik- 
keln, sondern überhaupt kein Selbstverständnis mehr 
besitzen können, weil die Alternative Subjektivität als 
solche antastet. Sie verunmöglicht es, daß Subjekte 
sich als Subjekte zu begreifen vermögen, unterbindet 
Selbstreflexivität überhaupt.
In einer transzendentalen Deduktion sind die Struk­
tur des Arguments und die des Kandidaten, für den 

66 Ebd.

394

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


argumentiert wird, analog verfaßt. Ein Beweisverfah­
ren, das sich einer selbstbezüglichen Beweisart be­
dient, beweist die Unverzichtbarkeit der Selbstbezüg­
lichkeit als Konsistenzbedingung eines Selbstver­
ständnisses solcher Kandidaten, deren wesentliche 
Eigenschaft Subjektivität als Selbstbezüglichkeit ist. 
Andernfalls gibt es überhaupt kein Selbstverständnis, 
da sich das Bewußtsein eines Selbstverhältnisses nicht 
herstellen läßt.
Daß es, geht es um das Selbstverständnis von Subjek­
ten als solchen, nur ein Selbstverständnis und folglich 
auch nur eine gibt, sich über sich selbst zu ver­
ständigen und richtig zu verstehen, ist, wie Bubner 
zeigt, durch die Deduktion zwangsläufig vorgegeben. 
Dabei entdeckt er jedoch zugleich - contre coeur, wie 
mir scheint -, daß eine solche Verpflichtung aufs rich­
tige Selbstverständnis nur noch appellativen Charak­
ter haben kann. Damit fußt die gesamte Deduktion 
auf einer Entscheidung, die nicht mehr argumentativ 
begründet ist, von letztgültiger Begründung nicht zu 
reden.
Bubner noch einmal wörtlich:

„Die Ersetzung des Beweises im Sinne wissenschaftlicher 
Theorie durch eine Deduktion im Stile eingeübter Rechts­
praxis hat zur Folge, daß der Rückgriff auf die Synthesis­
leistung des Selbstbewußtseins an ein Plädoyer gemahnt. 
Freilich wird dabei nicht an irgend etwas appelliert, das man 
bestreiten oder akzeptieren kann; diesem Plädoyer vermag 
sich kein Subjekt, das Subjekt heißen will, zu entziehen.“67 

67 Cf. Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982) 308.

395

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier kehrt das kat’anthröpon-Argurnent in der Kant- 
schen Fassung wieder. Es wird ad hominem genau mit 
dem Anspruch argumentiert, daß das Argument für 
alle Menschen bzw. für alle vernünftigen Wesen gilt. 
Dazu bedient man sich einer selbstreflexiven Argu­
mentationstruktur. Die Advokaten transzendentaler 
Überlegungen betrachten dies als Stärke. Das mag in­
des ,von außen‘ gesehen genau die Schwäche der 
Rechtfertigung ausmachen. Jede transzendentale De­
duktion ist hintergehbar, weil ihre ontologischen Vor­
aussetzungen, soll nicht - idealistisch statt transzen­
dental argumentierend - die Selbstreflexivität eines 
Absoluten bemüht werden, hintergehbar sind.
Es liegt nahe, daß Wesen, die sich bereits so verstehen, 
dazu tendieren, dieses Selbstverständnis zum Kriteri­
um der Gültigkeit des Deduktionsverfahrens zu ma­
chen. Die Verpflichtung darauf, daß Menschen sich 
als Subjekte auszulegen und zu verstehen haben, müß­
te jedoch noch argumentativ ausgewiesen werden, 
wenn sich nicht der Verdacht des Appellativen bestäti­
gen und das Ganze als Sache für „gutgesinnte Seelen" 
(GMS 4539) erweisen soll. In letzterem Fall vermag 
auch der Grenzdiskurs seine Grenzbegriffe und mit 
ihnen den der Menschenwürde lediglich zu etablie­
ren, nicht aber in einem letztgültigen und unüberhol­
baren Sinn zu deduzieren.
Dagegen muß das Verfahren einer transzendentalen 
Deduktion der Freiheit sich so darstellen lassen, daß 
ihre Konklusion die Stärkstmögliche normative Kraft 
besitzt und nicht mehr unter einer Anwendungsbedin­
gung eines sich denken Wollens steht. Das Bewußt­
sein der Freiheit muß in jeder Handlung als Selbstver­

396

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständnis eines Subjekts präsent sein. Die Regel des Ich 
will muß universell gelten, damit eine Person die Iden­
tität besitzt, die sie von Handlung zu Handlung, von 
moralischem Urteil zu moralischem Urteil fortschrei­
ten läßt, ohne sich abhanden zu kommen. Nach die­
sem starken Regelbegriff ist das Subjekt ein „Wesen, 
das nicht anders als unter der Idee der Freiheit han­
deln kann“ (GMS 4484f.).68 

3. Rechtfertigung der Freiheitsidee
durch Kritik des Subjekts

Dieter Henrich hat vorgeschlagen, nicht nur den 
deduktiven Beweis von einer transzendentalen De­
duktion, sondern auch letztere noch einmal nach 
einem a) starken und einem b) schwachen Deduk­
tionstyp zu unterscheiden.69
a) Deduktionen des starken Typs rechtfertigen nicht­
empirische Prinzipien direkt im Rückgriff auf Ver­
nunft, ohne daß solche Prinzipien zuvor irgendwie 
durch ihren Gebrauch belegt oder bewährt sein müs­
sen. Das entspricht in etwa dem in den Prolegomena 

68 Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 1483i3_15: ,,[W]enn er [der 
Mensch] frey ist, so muß er eine Regel haben, diese Regel ist aber 
der weesentliche Zweck der Menschheit.“
69 Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 81 f. Kant 
aber hat, worauf Henrich (ebd. 109) ebenfalls hinweist, weder in der 
Grundlegung noch in der Kritik der praktischen Vernunft selber 
eine solche Differenzierungsmöglichkeit thematisiert. Stattdessen 
dient Kant, was Henrich eine starke Form der Deduktion nennt, 
eigenem Bekunden nach einer „Vorbereitung“ (GMS 44722_25).

397

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Jäsche-Logik synthetisch oder progressiv ge­
nannten Vorgehen.
Nach dieser Bestimmung ist eine Deduktion als pro­
gressive zu klassifizieren, wenn sie keines Rekurses 
auf ein Faktum bedarf. Eine Deduktion der Freiheit 
dürfte sich demnach nicht auf das Faktum Praxis beru­
fen. Sie enthält nur insofern auch ein regressives Mo­
ment, als sie innerhalb der Vernunft auf einen Punkt 
zurückgehen muß, der Freiheit unleugbar macht.
b) Die Deduktion in ihrer schwachen Variante nimmt 
dagegen zunächst im Rekurs auf ein hinreichend be­
legtes Faktum zuverlässig Bekanntes in Augenschein, 
um von dort aus auf seine Möglichkeitsbedingungen 
in der Vernunft zurückzugehen. Dies kommt in etwa 
mit dem analytischen oder regressiven Verfahren, wie 
es die Prolegomena für sich beanspruchen, überein.70 
Kant zielt nach eigenem Bekunden auf eine Deduk­
tion vom Typ a), eine „Deduction des Begriffs der 
Freiheit aus der reinen praktischen Vernunft“ (GMS 
44722f). Dies wäre ein Forschen in ebendieser Ver­
nunft, das „noch nichts als gegeben zum Grunde legt 
außer die Vernunft selbst“ (Prol § 4, 27432f.).71 Es kann 
nur gelingen, wenn (und weil) die Freiheit zur Ver­
nunft gehört, da sie eine Idee der Vernunft ist. Die 
Notwendigkeit, sie anzunehmen, besteht, weil diese 
Vernunft selbst (vernünftigerweise) nicht geleugnet 

70 Cf. Prol § 4, 27427-2757; § 5, 2 7633f; Jäsche-Logik §117, IX 
1494_10).
71 Bereits Ende des Jahres 1773 berichtet Kant in einem Brief an 
Marcus Herz von seiner Arbeit an einem „Verfahren der sich selbst 
isolirenden Vernunft“ (X 14417f ).

398

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden kann. - Die Vernunft müßte dazu selbstaffir­
mativ darauf bestehen können, daß es vernünftig ist, 
sich an die Vernunft zu halten.

Die Deduktion der Freiheit ist „eine ,Rechtfertigung4 auf 
Grund der Einsicht der Vernunft in ihre eigene vernünftige 
Tätigkeit.“72

Eine solche Einsicht der Vernunft in sich selbst ist nur 
möglich, wenn der Vernunft ein Selbstverhältnis un­
terstellt wird, d. h. wenn Vernunft, statt ein Werkzeug 
des Denkens zu sein, selbst die Struktur von Subjekti­
vität besitzt. Die Deduktion der Freiheit firmiert dar­
um zu Recht unter dem Titel „Kritik des Subjects“ 
(GMS 44025).
Mit dem Gelingen einer Deduktion der Freiheitsidee 
ist nach dem Konzept der Grundlegung sowohl die 
Idee der Menschenwürde als auch die des Moralgeset­
zes, das die Würde unter ihren Schutz stellt, gesichert. 
Sie bedürfen keiner gesonderten Rechtfertigung 
mehr, da ihre Möglichkeit wie ihre Notwendigkeit 
durch eine Analyse des Freiheitsbegriffs einsichtig ge­
macht werden kann.73 Kant arbeitet eine Rechtferti­
gung der Freiheitsidee in zwei Argumentationsab­
schnitten aus. Im ersten (GMS 44726-44822) sucht er zu 
zeigen, daß vernünftige, mit einem Willen begabte We­
sen zu einem konsistenten Selbstverständnis74 in prak­

72 Paton, The Categorical Imperative (1971) 203/(1962) 251.
73 Zum Verhältnis von Freiheit und Sittlichkeit cf. GMS 4472_4, 
4478_10, 44732f.
74 Cf. Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982) 308.

399

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischer Rücksicht die Freiheit ihres Willens vorausset­
zen müssen. Ein konsistentes Selbstverständnis ist da­
bei identisch mit dem Bewußtsein der Bedingung 
eines Selbstverständnisses überhaupt. Vernünftige, 
mit einem Willen begabte Wesen, d. h. Subjekte, 
müssen sich als Subjekte denken. Der zweite (GMS 
44823-45315) widmet sich dem Nachweis, daß und wie 
Menschen zum Geltungsbereich dieser Präsupposi- 
tionsregel gehören.

3.1 Die Unabweisbarkeit der Autonomie
der Vernunft

Der erste Deduktionsabschnitt gelangt in fünf Schrit­
ten an sein Ziel.
1) Eingangs erweitert Kant, wie es auf den ersten 
Blick den Anschein hat, Geltungsanspruch und Gel­
tungsbereich der geforderten Deduktion vom Willen 
des Menschen auf den Willen aller vernünftigen We­
sen. Vernünftige Wesen sind solche, deren maßgeb­
liche ontologische Bestimmung Vernunft ist. Wir kön­
nen auch sagen: Solche Wesen heißen vernünftige We­
sen, die Vernunft bzw. Vernunftbestimmtheit zum 
Wesen haben. Darin kommen Menschen als vernünfti­
ge Wesen mit allen vernünftigen Wesen überein, so 
daß eine Regel, die „für uns bloß als vernünftige We­
sen zum Gesetze dient“, da es eine Regel für die Ver­
nunft ist, „auch für alle vernünftigen Wesen gelten“ 
(GMS 44731 f.) muß. Soll nun der Nachweis angetreten 
werden, daß Freiheit zur Tätigkeit vernünftiger, wil­
lensbegabter Wesen überhaupt gehört, und ist dieser 
als eine Kritik des Subjekts zu führen, dann prüft hier,

400

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach der berühmten Formel, derzufolge Wendungen 
mit dem Wort Kritik plus Genitiv sowohl als geniti- 
vus subjectivus als auch als genitivus objectivus zu le­
sen sind, praktische Vernunft sich selbst im Hinblick 
auf die Notwendigkeit einer Freiheitssupposition ab. 
Die Rede von allen vernünftigen Wesen meint mithin 
nicht, daß der Freiheitsbegriff als noch nicht auf Men­
schen restringiert zu deduzieren wäre,75 und sie läßt 
auch nicht, wie Schopenhauer spottete, „ein wenig an 
die lieben Engelein“ denken.76 Vielmehr bringt sie den 
Geltungsbereich der beabsichtigten Deduktion mit 
der Klasse aller möglichen Kompetenten einer sol­
chen Deduktion zur Deckung, indem sie den Gel­
tungsbereich konzeptualisiert. Der Allquantor zielt 
nicht auf eine Generalisierung, sondern auf Universel­
les. Universalität ist Definiens der Freiheitsdeduk­
tion, wie es bereits Definiens der Moralphilosophie 
Kants war, nichts, was innerhalb ihrer noch gerechtfer­
tigt werden könnte.
2) Auf diesen die Deduktion präparierenden Schritt 
folgt Kants These:

„Ein jedes Wesen, das nicht anders als unter der Idee der 
Freiheit handeln kann, ist eben darum in praktischer Rück­
sicht wirklich frei“ (GMS 4484_6).

Das meint nicht, daß das Gefühl der Freiheit tatsäch­
liche Freiheit verbürgt, so wie dann auch das Gefühl 
der Unfreiheit Unfreiheit verbürgte. Es geht nicht um 

75 So Wenzel, Anthroponomie (1992) 167.
76 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 488.

401

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Faktum, auf das sich so oder so berufen läßt, son­
dern um ein Prinzip von universeller Geltung. Immer 
wenn ein solches Wesen handelt, so handelt es unter 
der Idee der Freiheit.
Dieser Schritt und die dazu gehörige Fußnote ent­
lasten die Deduktion von einem theoretischen Beweis 
und bestimmen ihren Status als kat’anthröpon-KrQi- 
ment. Daß im Falle ihrer Geltung eine Notwendigkeit 
aufgezeigt ist, weist zugleich den Verdacht ab, sie 
rechtfertige statt der Freiheit eine bloße Fiktion. Da­
gegen spricht die Modalität der transzendentalen 
Überlegung. Der Gebrauch der Idee der Freiheit gilt 
für letztgültig gerechtfertigt, wenn ihre Annahme für 
jede Selbstverständigung und jedwedes Selbstver­
ständnis eines Wesens - „from a practical point of 
view“77 - unabweisbar ist.
3) Im dritten Schritt behauptet Kant, die Bedingung, 
sich als Handelnde nicht anders als unter der Idee der 
Freiheit denken zu können, sei durch die vernünfti­
gen Wesen, die über einen Willen verfügen, erfüllt. Ih­
nen müsse notwendig der Gebrauch der Freiheitsidee 
zugestanden werden, unter der sie handeln, weil sie 
ihrem Begriff nach als Wesen gedacht werden, die Kau­
salitätsketten spontan initiieren können. Sie besitzen 
praktische Vernunft.
Es folgt Kants Hauptargument.

4) „Nun kann man sich unmöglich eine Vernunft denken, 
die mit ihrem eigenen Bewußtsein in Ansehung ihrer Urthei- 

77 Patons Übersetzung von GMS 4486 in: ders., Immanuel Kant: 
Groundwork of the Metaphysic of Morals (1964). Paton über­
nimmt die Paginierung der Akademie-Ausgabe.

402

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le anderwärts her eine Lenkung empfinge, denn alsdann 
würde das Subject nicht seiner Vernunft, sondern einem An­
triebe die Bestimmung der Urtheilskraft zuschreiben.“ 
(GMS 44813_16)78

Kant argumentiert hier nicht analytisch, geradewegs 
im Rückgriff auf die Semantik des Vernunftbegriffs. 
Er sagt nicht, wie an anderer Stelle überliefert:79 Weil 
eine Heteronomie der Vernunft dem Vernunftbegriff 
widerstreitet (contradictio in adjecto), ist die Freiheit 
vernünftiger Wesen als Autonomie bereits durch die 
Vernunft belegt. Dann wäre Autonomie einfach ein 
Definiens des Vernunftbegriffs.80 Hätte Kant dies im 
Sinn gehabt, er hätte auf eine Deduktion verzichten 
können. Eine solche wird indes erforderlich, wenn für 
bestimmte fundamentale Optionen menschlicher 
Selbstverständigung selbstreflexiv argumentiert wird, 
d. h. wenn gerechtfertigte und rechtfertigende Ver­
nunft dieselbe sind.
In Kants Hauptargument geht es im wesentlichen um 

78 Henrichs Ansicht, dieses Argument werde allein für einen theo­
retischen Vernunftbegriff angeführt, scheint mir am Kantschen 
Wortlaut vorbeizugehen, weil er sich an seinem praktizistischen Ver­
nunftbegriff versieht. Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht 
(1973) 245-247 u. ders., Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 
65. Cf. dagegen Benton, The Transcendental Argument in Kants 
Groundwork of the Metaphysic of Morals (1978) 230 f. und schließ­
lich Kant selbst. Geht es um praktische Vernunft in Ansehung ihrer 
Urteile, und geht es um ein Selbstbewußtsein dieser praktischen Ver­
nunft, dann stets in praktischer Absicht. - ,,[W]enn reine Vernunft 
für sich praktisch sein kann und es wirklich ist (...), so ist es doch im­
mer nur eine und dieselbe Vernunft, die, es sei in theoretischer oder 
praktischer Absicht, nach Principien a priori urtheilt“ (KpV 1212_6).
79 Cf. Wiener Logik, XXIV, 1.2 8664_7.
80 So Wenzel, Anthroponomie (1992) 172.

403

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Nachweis der prinzipiellen Denkunmöglichkeit 
einer alternativen Position zu einer sich selbst als frei 
denkenden Vernunft durch eine reductio ad absur­
dum. Das gleicht der bewußtseinstheoretischen Trans­
formation, die Kant in der Anthropologie (§ 27, VII 
16713_18) der Lehre Epikurs, daß der Tod uns nichts an­
gehe, angedeihen läßt. (Ich habe sie diesem Kapitel als 
Motto vorangestellt.)
Kant denkt der Vernunft ein Selbstbewußtsein zu81 
und behauptet:
Es ist unmöglich, eine Vernunft zu denken, deren 
Selbstbewußtsein Zeuge der Fremdbestimmung die­
ser Vernunft würde. Denn entweder a) könnte dieses 
Selbstbewußtsein als zu der Vernunft gehörig, deren 
Selbstbewußtsein es ist, selbst fremdbestimmt sein. 
Diese Einsicht ist jedoch nur kraft eines Selbstbewußt­
seins möglich, was auf ein Iterationsmodell hinaus­
läuft, das aber gleichfalls, um als solches verständlich 
werden zu können, eingeklammert und von einem 
Ich denke aus betrachtet werden muß. b) Oder die Ver­
nunft hat sogleich gerade dadurch, daß sie ihre Fremd­
bestimmung zum Gegenstand eines eigenen Bewußt­
seins machen kann, ihre Autonomie bewiesen. Die 
Geltung des cartesianischen Arguments muß freilich, 
wie von aller neuzeitlichen Subjektivitätsphilosophie, 
vorausgesetzt werden.
Die Parallelen mit der zwei Jahre später publizierten 
Deduktion aus der zweiten Auflage der Kritik der rei­
nen Vernunft (1787), auf die wir schon hinwiesen, rei­
chen bis in die Wortwahl.

81 Cf. R 5440 (1776-78), XVIII 18216_19.

404

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das: Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten 
können', denn sonst würde etwas in mir vorgestellt werden, 
was garnicht gedacht werden könnte, welches ebensoviel 
heißt, als die Vorstellung würde entweder unmöglich, oder 
wenigstens für mich nichts sein.“ (KrV B 131 f.)

Wenn Vernunft, wie Kant sie denkt, sich aber in prakti­
scher Absicht selbst betrachtet und überhaupt Alter­
nativen erwägt, ja wenn sie sich, wie es in der zweiten 
Kritik heißt, „bei uns in der That praktisch [nicht: als 
praktisch] beweiset“ (KpV 426f), muß sie sich dazu 
auch als autonom und damit als frei denken. Der Ge­
danke der heteronomen Vernunft stellt keine wirkli­
che Alternative dar, wenn selbst die Prüfung auf Auto­
nomie oder Heteronomie Sache autonomer Vernunft 
ist, während an ein Selbstbewußtsein oder eine Selbst­
prüfung heteronomer Vernunft gar nicht zu denken 
ist. So ist

Unpraktischer Absicht der Fußsteig der Freiheit der einzige, 
auf welchem es möglich ist, von seiner Vernunft bei unse­
rem Thun und Lassen Gebrauch zu machen; daher wird es 
der subtilsten Philosophie eben so unmöglich, wie der ge­
meinsten Menschenvernunft, die Freiheit wegzuvernünf­
teln“ (GMS 455j3-4563),

da dieses Wegvernünfteln nicht ohne Rekurs auf eine 
Vernunft durchführbar ist, die Freiheit für sich rekla­
mieren muß, damit ihr Tun zurechenbar wird. So ist 
auch hier entweder autonome oder gar keine Ver­
nunft am Werk.
Vernunft ist ohne Autonomie undenkbar. Da Kant un­
ter Autonomie eine spontane Selbstbestimmung nach 

405

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstgegebenen Gesetzen versteht, folgt aus ihrem 
Nachweis analytisch, daß
5) Vernunft sich als „Urheberin ihrer Principien“ 
(GMS 44817) oder „Selbsthalterin ihrer Gesetze“ 
(GMS 42535) betrachten muß;

„folglich muß sie als praktische Vernunft, oder als Wille 
eines vernünftigen Wesens von ihr selbst als frei angesehen 
werden“ (GMS 448I8f).

Mit dem weiteren sind wir bereits vertraut. Der Wille 
eines vernünftigen Wesens

„kann nur unter der Idee der Freiheit ein eigener Wille sein 
und muß also in praktischer Absicht allen vernünftigen We­
sen beigelegt werden.“ (GMS 44820_22)

Wir haben im ersten Kapitel Kants Ethik als eine Ko­
härenztheorie der Moral gedeutet. Im vierten Kapitel 
entdeckte sich die Lehre vom Zweck an sich selbst als 
eine Kohärenztheorie der menschlichen Würde. Hier 
haben wir nun eine Kohärenztheorie der Freiheit.
Reine praktische Vernunft präsupponiert dem An­
spruch der transzendentalen Deduktion nach mit der 
Idee der Freiheit nicht allein die Bedingung für irgend­
ein Selbstverständnis, sondern - die Formulierung ge­
rät der Sache wegen massiv - die Bedingung der Mög­
lichkeit der Verständigung des Subjekts über sich 
selbst als solches überhaupt. Es geht um die Notwen­
digkeit eines bestimmten menschlichen Selbstver­
ständnisses, das von der Idee der Freiheit notwendig 
Gebrauch macht und als solches in eins die Bedingung 
der Möglichkeit aller menschlichen Selbstverständi­

406

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung enthält und sich als diese reflektiert. Nicht ir­
gendeine Regel wird auf diese Weise gerechtfertigt, 
sondern die Regel für alle Regelhaftigkeit überhaupt. 
Bestimmt die „reine Vernunft (...) durch die blo­
ße Form der praktischen Regel den Willen" (KpV 
2435_39), so handelt es sich um das „Gesetz der Frei­
heit" (KpV 68! f). Die Regel aller Regelhaftigkeit, die 
nichts als die Form einer Regel überhaupt zum Inhalt 
hat, ist mit dem Gesetz der Freiheit identisch.
Vor dieser Regel gibt es innerhalb dieses Diskurses 
kein Ausweichen. Als Geltungsdiskurs versucht er, 
jede mögliche Außenperspektive als unzulässig auszu­
grenzen. Die Regel legt, wie Kant sie denkt, das Selbst­
verständnis vernünftiger Wesen fest, weil sie bloß for­
mal die Regel aller Selbstverständigung überhaupt ist 
und zugleich fordert, daß ein so geartetes Selbstver­
ständnis in allem Wollen und Denken mit präsent ist. 
Es versteht sich von selbst, daß eine solche Regel, die 
jede andere Regel auf Kompatibilität mit dem univer­
sellen Regelbegriff prüft und somit erst zur Regel 
macht, es - nach dem damit begründeten starken Re­
gelmodell - verunmöglicht, sich alternative Regeln 
auszudenken und alternative Selbstverständnisse zu 
entwickeln. Die Normativität der Konklusion einer 
transzendentalen Deduktion zeigt sich hier in ihrer 
stärksten Variante.
Dafür, daß dieses Ergebnis nicht nur für rein vernünf­
tige Wesen, sondern auch für Menschen gilt, sucht, 
wie ich ihn lese, der zweite Deduktionsabschnitt Ar­
gumente beizubringen.

407

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2 Die Berufung auf die gemeine Menschenvernunft

Damit ein zweiter Deduktionsschritt überhaupt noch 
als erforderlich betrachtet werden kann, sich durch­
führen läßt und sinnvoll wird, sind bei der Einschät­
zung der Begründungskraft des ersten Abstriche zu 
machen. Die Berufung auf Subjektivität als Selbstbe­
züglichkeit der Vernunft gilt nicht mehr für hinrei­
chend, wenn es um Menschen als Wesen geht, die 
nicht ausschließlich rein vernünftige Wesen sind. Die 
notwendige Präsupposition wird wieder auf eine blo­
ße Voraussetzung heruntergestuft (cf. GMS 44924_27). 
Infolgedessen ist die Legitimität der Berufung auf 
eine Würde des Menschen weiterhin in Frage gestellt 
und müssen auch das Sittengesetz und die Möglich­
keit eines kategorischen Imperativs, die aus dem Be­
griff der Freiheit folgen sollen, für unsicher gelten.
Kant äußert einen Zirkelverdacht:

„Wir nehmen uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen 
als frei an, um uns in der Ordnung der Zwecke unter sitt­
lichen Gesetzen zu denken, und wir denken uns nachher als 
diesen Gesetzen unterworfen, weil wir uns die Freiheit des 
Willens beigelegt haben“ (GMS 45019_23).

Wir unterstellen unsere Unabhängigkeit von der Na­
turkausalität, um unsere Finalität Gesetzen zu unter­
stellen. Und wir unterstellen unsere Finalität Geset­
zen, weil wir unsere Unabhängigkeit von der Natur­
kausalität unterstellt haben.
Das sieht freilich zunächst eher nach Äquivalenz als 
nach Zirkelhaftigkeit aus.

408

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir präsupponieren P, damit Q.
Q, weil wir P präsupponiert haben.

Die Gesetzgebung setzt in beiden Fällen Freiheit vor­
aus. Sie ist in beiden Folge und in keinem Grund der 
Freiheit.82 Es bleibt eindeutig beim Primat der Frei­
heit, wenn es um die Begründung von Moral und Men­
schenwürde geht. Worin besteht dann der Zirkel?
Sehe ich richtig, so betrifft der Zirkelverdacht den Sta­
tus der Begründung, ihre Begründungskraft. Das deu­
tet sich im Wechsel der Begründungspartikel von 
einem finalen ,um ... zu‘ zu einem kausalen ,weil‘ an. 
Darum muß es heißen: Wir können nicht zunächst in 
heuristischer Absicht P unterstellen, um uns Q ver­
ständlich machen zu können, und dann Q bloß auf­
grund einer Unterstellung von P, die uns lediglich 
eine hermeneutische Möglichkeit eröffnete, schon für 
hinreichend belegt halten.83 Wir dürfen nicht ein re­

82 Paton, The Categorical Imperative (1971) 225/(1962) 279: „Kant 
hat niemals vom kategorischen Imperativ auf die Freiheit geschlos­
sen“. Es gibt aber auch keinen Grund, an dieser Stelle eine Antizipa­
tion der Deutung der Freiheit als ratio essendi des Sittengesetzes, 
das seinerseits ratio cognoscendi der Freiheit ist, zu sehen. Cf. KpV 
^28-33 Fn.
83 Gestützt wird diese Lesart von dem Resümee, das Kant gibt, so­
bald er den Zirkelverdacht für ausgeräumt ansieht. GMS 4533_H: 
„Nun ist der Verdacht, den wir oben rege machten, gehoben, als 
wäre ein geheimer Cirkel in unserem Schlüsse aus der Freiheit auf 
die Autonomie und aus dieser aufs sittliche Gesetz enthalten, daß 
wir nämlich vielleicht die Idee der Freiheit nur um des sittlichen Ge­
setzes willen zum Grunde legten, um dieses nachher aus der Frei­
heit wiederum zu schließen, mithin von jenem gar keinen Grund an­
geben könnten, sondern es nur als Erbittung eines Princips, das uns 
gutgesinnte Seelen wohl gerne einräumen werden, welches wir aber 
niemals als einen erweislichen Satz aufstellen können.“

409

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gressives Argument in ein progressives ummünzen, 
um dann daraus positive Schlüsse zu ziehen. Für der­
gleichen positive Schlüsse hält Kant sich nicht mehr 
für befugt, die Freiheitshypothese als eine notwendi­
ge anzusehen. Die Regel, Freiheit in praktischer Ab­
sicht zu unterstellen, gebietet für diesen Fall nicht 
mehr kategorisch. Nur wenn wir uns ein vernünfti­
ges, mit einem Willen begabtes und als solches sei­
ner selbst bewußtes Wesen denken wollen, müssen 
wir ihm auch eine Freiheit zugestehen (cf. GMS 
44827-4496). Wir können aber sowohl den Anspruch 
auf Geltung des kategorischen Imperativs als auch 
den auf die Notwendigkeit der Freiheitsidee aufge­
ben, und nichts verpflichtet uns auf ein bestimmtes 
Selbstverständnis, solange uns seine Unhintergeh- 
barkeit nicht demonstriert wurde - auch nicht die 
Drohung mit dem Kohärenzverlust.

„Warum aber soll ich mich denn diesem Princip unterwer­
fen und zwar als vernünftiges Wesen überhaupt, mithin 
auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte Wesen?“ 
(GMS 44911_13)

Fehlt, wie das Zirkelargument anmahnt, die Verbind­
lichkeit der Freiheitshypothese, stellt sich das Deduk­
tionsproblem zugleich als Motivationsproblem.84 
Um ein verbindliches Selbstverständnis dennoch gel­
tend machen zu können und den Gebrauch der Idee 
der Freiheit bei Menschen als, obgleich beschränkt 
gültig, so doch als gerechtfertigt auszuweisen, bedient 

84 Cf. Wenzel, Anthroponomie (1992) 173.

410

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Kant des Arguments von der doppelten Perspekti­
ve, des empirischen und des intelligiblen Standpunkts 
in ein und demselben Subjekt. Auf diesem Weg soll ge­
zeigt werden, daß die Idee der Freiheit auch für ein 
Wesen, das nicht rein vernünftig ist, samt ihrer Konse­
quenzen Verbindlichkeit besitzt.
Die dem Grenzdiskurs Kantschen Typs zugrundelie­
gende Ontologie des Menschen wird zu verteidigen 
gesucht. Bemerkenswert ist, wie häufig Kant sich zum 
Zweck dieser Verteidigung auf die „gemeine Men­
schenvernunft“ (GMS 45420, 4562, 4574) oder den „ge­
meinsten Verstand“ (GMS 45037, 452lf.) beruft. Die 
Gültigkeit der Deduktion soll dadurch beglaubigt 
werden, daß selbst die natürliche Vernunft transzen­
dentale Überlegungen anstelle, eine Sinnen- und eine 
Verstandeswelt, Erscheinung und Dinge an sich 
selbst, empirisches und transzendentales Ich unter­
scheide (cf. GMS 451), so daß der Mensch bereits 
durch das natürliche Bewußtsein auf den Weg ge­
bracht werde, sich als reines Ich oder „eigentliche[s] 
Selbst“ (GMS 45734) einer intelligiblen Welt zuzurech­
nen. In dieser Welt gilt ohne Einschränkung die Frei­
heitsidee, und darum muß der Mensch, insofern er in 
der Lage ist, den intelligiblen Standpunkt einzuneh­
men, als frei betrachtet werden. Es ist mithin kein Wi­
derspruch, sich in der Verstandeswelt als frei, in der 
Sinnenwelt aber verpflichtet zu denken, wenn durch 
die Intelligibilität dieser (Selbst-)Verpflichtung eine 
Rückbindung auch der Sinnenwelt an die Verstandes­
welt statthat. Da beide Titel Standpunkte der Ver­
nunft sind, bleibt über die Differenzierung hinweg 
die Einheit des Subjekts gewährleistet.

411

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verstandeswelt ist jedoch nur der Name für einen 
Standpunkt der Vernunft, den sie einnehmen muß, 
um sich selbst als praktisch und den Menschen, inso­
fern er ihn einzunehmen versteht, als frei denken zu 
können (cf. GMS 45819_25). Menschen müssen, um als 
frei angesehen werden zu können, eine Perspektive zu 
sich einnehmen können, in der gilt, was der erste Ab­
schnitt der Deduktion für gesichert annehmen konn­
te: Sie müssen kraft ihrer Intelligibilität ein Selbstver­
hältnis denken und ein Selbstverständnis etablieren 
können, das die Geltung der Freiheitshypothese zu 
seiner Möglichkeitsbedingung hat.

„Als ein vernünftiges, mithin zur intelligibelen Welt gehöri­
ges Wesen kann der Mensch die Causalität seines eigenen 
Willens niemals anders als unter der Idee der Freiheit den­
ken; denn Unabhängigkeit von den bestimmenden Ursa­
chen der Sinnenwelt (dergleichen die Vernunft jederzeit sich 
selbst beilegen muß) ist Freiheit.“ (GMS 45231_35)

Diese Argumentation knüpft an den ersten Deduk­
tionsabschnitt an. Insofern ist sie eine transzendenta­
le. Sie zeigt, daß bestimmte Bedingungen erfüllt sein 
müssen, wenn dem Begriff des Menschen praktische 
Vernunft nicht abgesprochen werden können soll. Es 
muß ihm ein eigentliches Selbst zugedacht werden, 
das den ganzen Menschen als Sinnen- und Vernunft­
wesen repräsentiert und dies dennoch eindeutig ledig­
lich als intelligibles Wesen tut.
Dieses Argument entwickelt eine bestimmte Konzep­
tion des Menschen, mit dem die von Kant veranschlag­
ten epistemologischen Anforderungen praktischer 
Philosophie erfüllt werden können. Zu fragen bleibt, 

412

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob der Menschenbegriff, der Kantschen Verläßlich­
keitserwartungen nachkommt, lebendigen Men­
schen4 gerecht wird und ob es ein Argument gibt, das 
uns zwingt, uns diesem Begriff gemäß zu verstehen. 
Ein solches Argument aber steht aus. Kant zeigt nicht, 
daß wir uns so verstehen müssen, sondern behauptet, 
wir verstünden uns bereits so.
Die Argumente, die Kant in der Grundlegung dafür 
anführt, daß Menschen sich immer schon, „obzwar 
rohe“ (GMS 45117f.) und fehlerhaft, in einem tran­
szendentalphilosophischen Sinne verstehen, besitzen 
selbst keinerlei transzendentalen Status,85 sondern 
sind allesamt empirisch. Die Frage, ob Menschen Kan­
didaten für Freiheit sind, nimmt sich so wie eine quae- 
stio facti, nicht aber wie eine quaestio juris aus. Das 
gilt, darauf deutet manches hin, auch für das zentrale 
Selbstunterscheidungsargument, mit dem Kant die 
Vernunft als Instanz der Grenzziehung zwischen Ver­
stand und Sinnlichkeit auch für das gewöhnliche Be­
wußtsein zu etablieren sucht.

„Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermögen, da­
durch er sich von allen andern Dingen, ja von sich selbst, so 
fern er durch Gegenstände afficirt wird, unterscheidet, und 
das ist die Vernunft. Diese, als reine Selbstthätigkeit, ist so­
gar (...) noch über den Verstand erhoben (...) [D]ie Ver­
nunft [zeigt] unter dem Namen der Ideen eine so reine Spon­
taneität (...), daß sie dadurch weit über alles, was ihr Sinn­
lichkeit nur liefern kann, hinausgeht und ihr vornehmstes 
Geschäfte darin beweiset, Sinnenwelt und Verstandeswelt 
von einander zu unterscheiden, dadurch aber dem Verstän­
de selbst seine Schranken vorzuzeichnen.“ (GMS 4527_22) 

85 Cf. Wenzel, Anthroponomie (1992) 176.

413

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist dieser Fund des Menschen in sich selbst in der Tat 
ein empirischer, hieße das, daß sich die Freiheits­
deduktion, zumindest was ihren Geltungsbereich 
und dessen mögliche Kandidaten angeht, zuletzt em­
pirisch absicherte. Das wäre in eins auch ein empiri­
scher Verweis auf Wirklichkeit und Notwendigkeit 
eines transzendentalen Grenzdiskurses. Um seine 
Freiheitspräsupposition anwenden zu können, 
braucht der Grenzdiskurs unter den Bedingungen der 
Grundlegung ein „Wesen, das sich eines Willen (...) 
bewußt zu sein glaubt“ (GMS 45910_i4), unter denen 
der Kritik der praktischen Vernunft solche Wesen, die 
das Sittengesetz „als für sie verbindend erkennen“ 
(KpV 4730).
Doch der Grenzdiskurs ist wie sein Gegenstand ein 
philosophischer Entwurf. Die Behauptung, es gäbe 
die Möglichkeit eines empirischen Einblicks in das 
Vermögen der Grenzziehung, ist unsinnig. Dagegen 
setzt die Behauptung, es gäbe die Möglichkeit eines 
nichtempirischen Einblicks in selbiges Vermögen, 
den transzendentalen Ansatz schon voraus. So ver­
lagert sich die Frage der Begründung auf die Ebene 
der Frage nach den Begründungsregeln des Grenzdis­
kurses selbst.
Geht das Programm der Bestimmung und Rechtferti­
gung einer Regel aller Regelhaftigkeit auf, kommen 
wir nicht umhin, uns als Subjekte nach dem starken 
Modell von Regelhaftigkeit mit starker normativer 
Kraft zu denken. Dann ist auch menschliche Würde 
so zu denken, wie Kant es vorexerziert. Die Wissen­
schaftlichkeit der praktischen Philosophie ist durch 
Alternativenlosigkeit und Selbstreflexivität auf der 

414

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebene eines Grenzdiskurses gesichert. Problematisch 
wird dadurch der Grenzdiskurs als solcher. Gibt es 
nichts, wogegen etwas abgegrenzt werden muß, er­
schöpft sich die Begründungskraft eines Geltungs­
diskurses im Selbstverweis und in der Berufung auf 
sich selbst, ist die Metapher der Grenze für ihn sinn­
los geworden.86’ 87 Ein System, das vergißt, daß es 
begrenzt ist, wird auch keinen Diskurs über seine 
Grenze führen. Deshalb ist gegen das idealistische88 
ein schwächeres Modell der Regelhaftigkeit zu etablie­
ren, das es auch erlaubt, die Würde des Menschen 
anders zu denken, als Kant es tut.

86 Wegen dieser Konsequenz erklärt Rorty jedes Selbstbezüglich­
keitsargument für ein ad-hominem-Argument. Cf. Rorty, Transcen- 
dental Arguments, Self-Reference, and Pragmatism (1979) 89, 99.
87 Prol § 57, 35228 f: „So lange die Erkenntniß der Vernunft gleich­
artig ist, lassen sich von ihr keine bestimmte Grenzen denken.“
88 Cf. Hegel, Vorlesungen über Geschichte der Philosophie, XX 
403.

415

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Begründungsverfahren - deduktiver Beweis oder transzendentale Deduktion
	2. Formale Bestimmungen und materiale Voraussetzungen des transzendentalen Deduktionsverf ährens
	2.1 Grundzüge
	2.2 Sinnkritische Transformation der Deduktion?
	2.3 Transzendentale Deduktion als Nachweis unhintergehbarer Reflexivität?

	3. Rechtfertigung der Freiheitsidee durch Kritik des Subjekts
	3.1 Die Unabweisbarkeit der Autonomie der Vernunft
	3.2 Die Berufung auf die gemeine Menschenvernunft


