V. Die Deduktion der Freiheit

,Der Gedanke ich bin nicht kann
gar nicht existiren; denn bin ich
nicht, so kann ich mir auch nicht be-
wuflt werden, dafl ich nicht bin.
Ich kann wohl sagen: ich bin nicht
gesund, u. d. g. Pradicata von mir
selbst verneinend denken (wie es
bei allen verbis geschieht); aber in
der ersten Person sprechend das
Subjekt selbst verneinen, wobei als-
dann dieses sich selbst vernichtet,
ist ein Widerspruch. (Anthropolo-
gie § 27, VII 167,; )

1. Das Begriindungsverfahren —
deduktiver Beweis oder transzendentale Deduktion

Ist Fretheit als Spontaneitit und Autonomie' Bedin-
gung dafiir, dafl der Mensch Zweck an sich selbst ist
und eine Wiirde besitzt, dann muf}, um dieses Men-
schenwiirdekonzept zu sichern, ein verlifiliches Argu-
ment fir jene Freiheit beigebracht werden konnen.
Damit stellen sich aber zuvor methodische Fragen da-

I NF 1322,: ,Unter welcher Bedingung kann ein freies Wesen
Zweck an sich selbst seyn? Dafl die Freiheit sich selbst ein Gesetz

«

sey.

356

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach, welcher Grad an Verlafilichkeit fir ein Argu-
ment sinnvollerweise beansprucht und erwartet wer-
den kann, wie ein entsprechendes Argument beschaf-
fen sein muf} und welches Beweisziel mit ihm verfolgt
wird, und schliellich, welches Verfahren ein solches
Argument zu liefern und die gesuchte Gewiflheit zu
erzeugen imstande ist.

Die Verlafllichkeitsanspriiche, wie wir sie im ersten
Kapitel diagnostiziert haben, waren unbescheiden:
nichts minder als absolute Verlafllichkeit wurde einge-
fordert. Das legt es nahe, auch hinsichtlich des Beweis-
ziels und bei der Wahl des Argumenttyps hoch zu grei-
fen und die gedankliche Sicherung der Menschenwiir-
de einzig einer absoluten Begrindung oder Letztbe-
grindung zuzutrauen. Eine Letztbegriindung liefert,
falls es sie gibt, und d. h. falls die fir sie vorgeschlage-
nen Verfahren zulissig sind, einen Grund, der keiner
weiteren Begriindung fihig ist noch seiner bedarf,
weil er — so die ,klassische Version der Letztbegriin-

dung - sich selber begriindet.? Welches Verfahren

2 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 322: , Die eindriickliche Formulierung einer Letztbe-
griindung bezeichnet der Sache nach eine Begriindung, die keiner
weiteren Begriindung mehr bedarf, sondern evidentermaflen den
letzten Begriindungsschritt darstellt, insofern sie sich selber begriin-
det. Die intendierte Begriindung heifit also nicht deshalb die letzte,
weil die Nachfrage nach weiteren Begriindungen faktisch aufhort
oder weil der mogliche Regref an beliebiger Stelle abgebrochen
wird.“ Durch das Programm einer Selbstbegriindung sucht Bubner
das Projekt Letztbegrindung gegen die unter dem Namen Miinch-
hausen-Trilemma bekannt gewordenen Einwinde — zumindest vor-
ibergehend - zu verteidigen. Nach Albert, Traktat tiber kritische
Vernunft (1968) 13 zwingt jeder Versuch einer Letztbegriindung zu
unlosbaren Schwierigkeiten, denen zu entkommen sich nur drei

357

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber leistet Letztbegriindungen, die, falls die hier vor-
genommene Charakterisierung zutrifft,> Selbstbe-
grindungen sind?

Das Problem stellt sich uns jedoch noch einmal an-
ders. Kant — darauf haben wir hingewiesen — verlagert
den Begriindungsanspruch, der mit dem Programm
einer Letztbegrindung erhoben wird, und depoten-
ziert thn. Er schickt sich nicht an, der Freiheit eine ob-
jektive Realitt, nimlich eine Realitit, die sich an Ob-
jekten dartun 1aflt, nachzuweisen. Vielmehr gehort es
gerade zu den bedeutsamen Ergebnissen einer Kritik
der reinen praktischen Vernunft, wie der dritte Ab-
schnitt der Grundlegungsschrift sie, vorbereitet

Wege anbieten, welche mit Redlichkeit gleichermaflen ungangbar
sind: 1) der regressus in infinitum, weil fur jeden Grund wiederum
eine Begriindung verlangt werden kann, so daf sich das Begriin-
dungsverfahren unentrinnbar in Metaebenen verliert, 2) der logi-
sche Zirkel, bei welchem von dem, was in einem uniiberholbaren
Sinne begriindet werden soll, im Begriindungsverfahren bereits Ge-
brauch gemacht wird, und 3) der willkiirliche, bei Aufrechterhal-
tung des Letztbegriindungsanspruchs dogmatische Abbruch des
Begriindungsverfahrens. 1) lifit sich praktisch nicht durchfiihren,
2) ist logisch fehlerhaft und 3) zwar durchfiihrbar, doch fiir Albert
lediglich eine ,Resignationslosung” (ebd. 15). — Letztbegriindun-
gen, die eine Selbstbegriindung zu leisten beanspruchen, hitten sich
nach Bubner nur dem Einwand 2) oder dem einer petitio principii zu
stellen. Fiir Albert jedoch stellt die Selbstbegriindung lediglich die
maskierte Spielart eines Abbruchs des Begriindungsverfahrens und
somit einen Dogmatismus dar (cf. ebd. 13-15).

3 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 332 Anm. 27 weist auf die Herkunft dieser Charakteri-
sierung einer Letztbegriindung im Umkreis des Neukantianismus
hin (cf. Honigswald, Philosophie und Sprache (1937) 38). In Kant
sieht Bubner keinen Vertreter eines Programms philosophischer
Letztbegriindung (cf. ebd. 322).

358

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die dritte Antinomie, durchfiihrt,* daf} es fiir
endliche verniinftige Wesen prinzipiell keine Méglich-
keit gibt, die Realitat der Freiheit theoretisch einzuse-
hen oder abzustreiten und diesbeziigliche Behauptun-
gen zu verifizieren oder zu falsifizieren.® Die Ver-
nunft wurde, wie die transzendentale Methodenlehre
es vorsieht, durch ihre Kritik genétigt,

sihre zu hoch getriebenen Anmaflungen im spekulativen
Gebrauch aufzugeben, und sich innerhalb die Grenzen
ihres eigentiimlichen Bodens, nimlich praktischer Grund-
satze, zuriickzuziehen.“ (KrV B 822)

Freiheit, wie Kant sie in der praktischen Philosophie
seiner kritischen Periode traktiert, ist ein solcher prak-
tischer Grundsatz, ,nur eine /dee der Vernunft, deren
objective Realitit an sich zweifelhaft ist“ (GMS
455,). Als Idee besitzt der Begriff der Freiheit keine
konstitutive, sondern ausschliefllich regulative Funk-
tion. Er 1st somit

»kein Erfahrungsbegriff und kann es auch nicht sein, weil er
immer bleibt, obgleich die Erfahrung das Gegentheil von
denjenigen Forderungen zeigt, die unter Voraussetzung der-
selben als nothwendig vorgestellt werden.“ (GMS 455,;_,,)

Herrschende Unmoral und erfahrene Freiheitsbe-
schrinkungen widerlegen den Freiheitsbegriff in sei-

4 Cf. Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 57 f. u. 60 f.
— Wie Kant am Schluf der dritten Antinomie (cf. KrV B 585 f.) be-
merkt, 1aft sich weder die Wirklichkeit der Freiheit noch deren
Moglichkeit beweisen.

5 GMS 4564, 458,,—459,, 461, 5.

359

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ner regulativen Funktion nicht. Vielmehr gibt es Ein-
sicht in solche Unmoral allein auf dem Hintergrund
moralischer Forderungen, die ihrerseits erst durch die
Prasupposition der Freiheit vorstellbar werden. Eine
Idee liflt sich nicht empirisch widerlegen (weder
durch einzelne empirische Sachverhalte noch durch
deren induktive Verallgemeinerung), sofern sie — wie
Letztbegriindungstheoretiker geltend machen - noch
die Moglichkeitsbedingung der empirischen Aussage
ist, von der sie bestritten wird.®

Freiheit ist aber auch kein |, Verstandesbegriff*,
welcher ,seine Realitit an Beispielen der Erfahrung
beweiset und nothwendig beweisen mufl.“ (GMS
455, ) Ein deskriptiver Zugang zur Freiheit scheint
der Vernunft versagt zu sein, wenn sich ihr Begriff ge-
gen Bestitigungen wie gegen Widerlegungen aus der
Erfahrung als gleichermaflen immun erweist, was fur
eine Regel, wie der Verstandesbegriff sie darstellt, un-
denkbar wire. Stattdessen bezieht sich die Vernunft
im Fall der Freiheit auf eine Idee, die sie selber hervor-
gebracht hat. Es kann daher in der Freiheitsdebatte,
die Kants praktische Philosophie fiithrt, nicht um
einen Beweis fiir die Realitit eines Vermogens, son-
dern nur um die Klirung der Frage gehen, ob die Ver-
nunft zu Recht Anspruch auf die Geltung eines Grenz-
begriffs menschlicher Welt-und Selbstverstindigung
oder, sofern er in eine Regel umformuliert wurde, auf
die Geltung eines synthetischen apriorischen bzw.
transzendentalen Grundsatzes erhebt. Nicht iiber ob-
jektive Realitat, sondern tber ,objektive Giltigkeit*

6 Cf. Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 336.

360

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhandelt der Grenzdiskurs als ein ,oberste[r] Ge-
richtshof“ (KrV B 697).

Die Terminologie ist verwirrend und bedarf der Erldu-
terung. Objektivitit meint als Priadikat der Realitit
keineswegs dasselbe wie in Verbindung mit Gultig-
keit. Die Objektivitdt der Realitit wird an Objekten
nachgewiesen. Nachdem Kant diese Moglichkeit fiir
die Freiheit bestritten hat, wire es ungereimt, wenn
er die Geltung der Freiheitsidee dann doch an einem
Objekt festmachen wollte. ,Objektiv’ ist stattdessen
das Pradikat fiir den Geltungsmodus, nicht fir den
Geltungs- oder Verifikationsbereich der Freiheits-
idee. Sie gilt objektiv, das meint: universell, fiir Subjek-
te als solche.”

Freiheit ist

seine blofle Idee, deren objective Realitit auf keine Weise
nach Naturgesetzen, mithin auch nicht in irgend einer mog-
lichen Erfahrung dargethan werden kann, die also darum,
well ihr selbst niemals nach irgend einer Analogie ein Bei-
spiel untergelegt werden mag, niemals begriffen, oder auch
nur eingesehen werden kann. Sie gilt nur als nothwendlge
Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich eines
Willens (...) bewufit zu sein glaubt. Wo aber Bestimmung
nach Naturgesetzen aufhort, da hort auch alle Erklirung
auf, und es bleibt nichts uibrig als Vertheidigung, d.1. Abtrei-
bung der Einwiirfe derer, die tiefer in das Wesen der Dinge
geschaut zu haben vorgeben und darum die Freiheit dreust
fir unmoglich erkiren.“ (GMS 459;_,,)

Damit wandelt sich nach Mafigabe der Vernunftkritik
nicht nur der Gegenstand und das Ziel der gesuchten

7 Cf. GMS 429,_; cf. auch Kap. IV, 4.1.

361

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begrindung. Das verlangt auch nach einem anderen
Begrindungstyp. Realititsbehauptungen sind zu be-
weisen, Geltungsanspriiche hingegen zu rechtfertigen
(logon didonai; rationem reddere) und gegebenenfalls
gegen skeptische Einwinde zu verteidigen.®

Transzendentalphilosophie, so sagten wir, hat es we-
sentlich mit Geltungsfragen hinsichtlich letzter Re-
geln zu tun. Sie sucht die Inanspruchnahme und Gel-
tungsanspriche transzendentaler (Grenz-)Begriffe
zu rechtfertigen und die Grenzen ihres gerechtfertig-
ten Gebrauchs zu bestimmen. Zu rechtfertigen ist im
Fall der Freiheitsidee die Inanspruchnahme der Frei-
heitshypothese. Rechtfertigung in transzendentalem
Sinne erweist sich dabei als stirkstmogliche Form
einer Rechtfertigung, indem sie fiir den Fall ihres Ge-
lingens nicht allein die Erlaubnis einer solchen Hypo-
these, sondern deren Notwendigkeit in Aussicht stellt:

»Freiheit muf§ als Eigenschaft des Willens aller verniinftigen
Wesen vorausgesetzt werden.“ (GMS 447,,;; Herv. v. mir.

Cf. GMS 449,)

Das sieht danach aus, als werde am Programm einer
Letztbegriindung insoweit festgehalten, als doch zu-
mindest die Durchfiihrung von so etwas wie einer
Letztrechtfertigung fir moglich gehalten wird, mit

8 KrV B 810: ,,Die Beweise transzendentaler und synthetischer Sat-
ze haben das Eigentiimliche, unter allen Beweisen einer syntheti-
schen Erkenntnis a priori, an sich, dafl die Vernunft bei jenen vermit-
telst ihrer Begriffe sich nicht geradezu an den Gegenstand wenden
darf, sondern zuvor die objektive Giiltigkeit der Begriffe und die
Maéglichkeit der Synthesis derselben a priori dartun muf3.“

362

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der die Idee der Freiheit so verteidigt werden kann,
daf} skeptische Einwinde gegen ihre Inanspruchnah-
me nicht nur faktisch Mal fir Mal ausgerdumt wer-
den, sondern prinzipiell und ein fiir allemal keiner die-
ser Einwande mehr zum Tragen kommen kann.® Vom
Ausgang solch einer Rechtfertigung der Inanspruch-
nahme transzendentaler Grenzbegriffe hingt auch
der Status des Grenzdiskurses selbst ab. Die Rechtfer-
tigung der Grenzbegriffe gerit so (auch) zur Selbst-
rechtfertigung des Grenzdiskurses. Scheitert jene und
ist dieses Scheitern nicht lediglich faktisch, sondern
ein prinzipielles, dann mufl auch das Projekt eines
transzendentalen Grenzdiskurses fiir gescheitert ange-
sehen werden, insofern er mehr als eine pragmatische
Notwendigkeit der Annahme von Transzendentalien
nachzuweisen beansprucht, mehr geltend machen

9 Im klassischen Fall letztgiiltiger Rechtfertigung geschieht dies
durch den Versuch des Nachweises, daf} der Skeptiker seinen Ein-
wand nur unter der Voraussetzung der Geltung des Prinzips, das er
bestreitet, vortragen kann, womit er sich einer petitio tollend: schul-
dig macht. Dies gilt, wie Pothast, Die Unzulinglichkeit der Frei-
heitsbeweise (1980) 257 fiir die Rickertsche Version eines solchen
Versuchs gezeigt hat, nur dann, wenn bereits Urteilsfreiheit als eine
Form von Willensfreiheit gehandelt wird. Cf. Rickert, System der
Philosophie I (1921) 303: ,aus dem Erkannthaben der Unfreiheit
kann niemals gefolgert werden, dafl ich nicht frei zu erkennen ver-
mag, oder aus der vollzogenen Wirklichkeit des Erkennens heraus
13fit sich nicht die Moglichkeit des Erkennens bezweifeln (.. .) Falls
er [der Theorie Betreibende] nicht frei ist, kann er nicht behaupten,
erkannt zu haben, er sei unfrei. Um die Unfreiheit zu erkennen,
braucht er Freiheit der Erkenntnis (. ..) Schon die Urteilsfreiheit ist
Willensfreiheit im weitesten Sinn (...) Die Willensfreiheit ist Vor-
aussetzung jeder Theorie (...) Wenn wir frei sind, ist der Determi-
nismus sicher falsch. Sind wir aber unfrei, kann es ebenfalls keinen
Determinismus als wahre wissenschaftliche Erkenntnis geben.

363

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mochte als die Berufung auf ein philosophisches Be-
diirfnis, sich uber die Grenzen allen moglichen Ver-
stindnisses auch noch verstindigen zu wollen, tiber
die Grenzen und Regeln sinnvollen Redens auch noch
(sinnvoll) reden zu wollen. Dies ist ein Bediirfnis, das
der Skeptiker unterdriicken muf}, obgleich auch er im-
plizit solche Grenzen in Anspruch nimmt und sie in
Anspruch nehmen muf3.!

Kant hat das Verfahren, von dem er sich eine Rechtfer-
tigung transzendentaler Grenzbegriffe im angezeig-
ten starken Sinn verspricht und mit dem sich zugun-
sten synthetisch apriorischer Grundsitze, die kein di-
rektes Beweisverfahren zu sichern vermag, argumen-
tieren lassen soll — wie das der Justifikation der reinen
Verstandesbegriffe — transzendentale Deduktion ge-
nannt.

»Man kann sich eines Begriffs a priori mit keiner Sicherheit
bedienen, ohne seine transzendentale Deduktion zustande

10 Zu einer pragmatischen Verwendung transzendentaler Begriffe —
im Anschluff an Rorty — cf. Lauener, Transzendentale Argumente
pragmatisch relativiert (1990) 230-233, 244f., 247f. Ebd. 228f.:
»Obschon der pragmatische Transzendentalist zugibt, dass zu jeder
Zeit fest verankerte Annahmen ins Wanken geraten konnen, lehnt
er die Haltung der totalen Skepsis als unfruchtbar ab, indem er emp-
fiehlt, nur solche Zweifel zu beriicksichtigen, fiir die sich berechtig-
te praktische Griinde anfiihren lassen.“ Die ,[0]ffene Transzenden-
talphilosophie“ (ebd. 244), die Lauener vertritt, ist offen, insofern
sie gegeniiber transzendentalen Begriffen noch frei ist und einen
Standpunkt einnimmt, von dem sie sich nach pragmatischen Erwi-
gungen einsetzen lassen. Welches Recht ein solches Vorgehen fiir
sich reklamieren kann, bleibt von daher jedoch ungeklirt. Der vage
Hinweis auf eine Erfolgsorientiertheit (cf. ebd. 242), deren Krite-
rien nicht genannt werden, gentigt, wie ich es sehe, nicht.

364

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gebracht zu haben. Die Ideen der reinen Vernunft verstatten
zwar keine Deduktion von der Art, als die Kategorien; sol-
len sie aber im mindesten einige, wenn auch nur unbestimm-
te, objektive Giiltigkeit haben, und nicht blofle leere Gedan-
kendinge ( entia rationis ratiocinatis) vorstellen, so mufl
durchaus eine Deduktion derselben moglich sein, gesetzt,
dafl sie auch weit von derjenigen abwiche, die man mit den
Kategorien vornehmen kann. Das ist die Vollendung des kri-
tischen Geschifts der reinen Vernunft“ (KrV B 6971.).

Vom Schluff der transzendentalen Dialektik aus be-
trachtet, gibt es demnach zwei gleichermaflen bedeut-
same Typen transzendentaler Deduktion, einen fur
die Kategorien und einen fiir die Ideen oder, wie wir
einschrinkend vorsichtiger sagen: fir die Idee der
Freiheit. Beide haben zumindest soviel miteinander
gemein, dafl Kant ihnen denselben Namen gibt. Sie
weisen die Befugnis nach, sich bestimmter nichtempi-
rischer Begriffe zu bedienen, und bestimmen dieser
Befugnis ihre Grenzen. Daf die Deduktion der reinen
Verstandesbegriffe in der Rezeption der Kantschen
Philosophie das prominentere Lehrstick wurde,
rithrt unter anderem von einem lange bestimmenden
Interesse an erkenntnistheoretischer Grundlegung
der Naturwissenschaften her und ist ein historisches,
kontingentes Faktum, das quer zu Auferungen Kants
tiber die Einheit von theoretischer und praktischer
Vernunft unter dem Primat der praktischen steht.

Was unter dem Verfahren transzendentaler Deduk-
tion zu verstehen ist, welche Struktur es besitzt, wel-
cher Begriindungsart es sich bedient, ja selbst, wel-
ches Begriindungsziel es verfolgt, — dartiber besteht in
der Literatur keineswegs Einhelligkeit, gleich ob sie
das Problem bewufitseinsphilosophisch unter dem

365

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kantschen Titel einer transzendentalen Deduktion
oder analytisch unter dem transzendentaler Argumen-
te diskutiert."! Umstritten ist bereits, ob transzenden-
tale Konzeptionen lediglich eine Begriindung theoreti-
scher Erkenntnis oder, wie wir es zeigen wollen, eine
Begrindung des Handelns anstreben, was fiir manche
der Frage gleichkommt, ob es auch eine praktische Er-
kenntnis gibt."? Ebensowenig herrscht Einigkeit dar-
tber, ob eine Begriindung transzendentaler Prinzi-
pien im Rickgang auf Subjektivitit oder auf Regeln
der Sprache zu bewerkstelligen ist"> und ob Theorie-
stiicke subjektivitatsphilosophischen Ursprungs sich
tberhaupt mit Gewinn sprachphilosophisch rekon-
struieren lassen. Diesseits tiefgreifender Divergenzen

11" Cf. Benton, Kant’s Second Critique and the Problem of Transcen-
dental Arguments (1977) 3. Einen instruktiven Forschungsbericht
zur Diskussion iiber transzendentale Argumente im Ausgang von
Strawsons Individuals (1959) bis Mitte der 7Qer Jahre gibt Aschen-
berg, Uber transzendentale Argumente (1978). Auseinandersetzun-
gen mit den wichtigsten Positionen der angelsichsischen analyti-
schen wie der kontinentalen Kantforschung finden sich bei Aschen-
berg, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie (1982) und
Niquet, Transzendentale Argumente (1991).

12 In dieser Frage pro: Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht
(1973) und contra: Niquet, Transzendentale Argumente (1991) 106
Fn. 45, der die Ansicht vertritt, dafl ,,stricto sensu gar nicht von ,Er-
kenntnissen® einer praktischen Vernunft die Rede sein kann®.

13 Kants eigene Bemerkungen uber eine ,transcendentale Gramma-
tik, die den Grund der menschlichen Sprache enthalt“ (Metaphysik
L,, XXVIII, 2.1 5764 ; cf. Prol § 39, 322,,—323,) sind rar und eher
kryptisch geblieben, die Einsicht, daf8 wir ,uns auch zu Urtheilen,
die wir nicht fiir Sitze ausgeben, in Gedanken der Worte bedienen
(Uber eine Entdeckung, VIII 194, Fn.) miissen, bleibt unausge-
fihrt. Zu letzterem cf. Enskat, Logische Funktionen und logische
Fihigkeiten (1986) 238 Fn. 24.

366

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beztiglich der Auffassung dessen, was eine transzen-
dentale Deduktion leistet und wie sie es tut, kann als
schmaler Konsens allein fiir ausgemacht gelten, daf}
von ihr eine Begriindung transzendentaler Prinzipien
verlangt wird, wenn auch mit dieser Auskunft das Be-
grindungsziel insofern noch vage bleibt, als der Be-
grundungstyp weiterhin auslegungsbediirfig ist und
keine Einstimmigkeit dariiber zu erwarten ist, was
wir uns unter einem transzendentalen Prinzip zu den-
ken haben.!

Der Ausdruck ,Deduktion® zeigt indes an, daf} die in
Aussicht gestellte Sicherung der Freiheitsidee diskur-
siv, mithin mittels eines Arguments zu bewerkstelligen
ist."” Philosophie kann — im Unterschied zur Mathema-
tik — nicht auf Evidenzerlebnisse setzen.' Sie verfihrt
nicht intuitiv. Gewiflheit bezuglich transzendentaler
Prinzipien stellt sich nicht unmittelbar ein.”” Ein

»synthetischer Grundsatz blof aus Begriffen [kann] nie-
mals unmittelbar gewif} sein (...) Die Philosophie hat also

14 Cf. die Problematisierung des Begriffs und meinen Interpreta-
tionsvorschlag in Kap. 111, 4.3.2.

15 Cf. Crawford, Kant’s Theory of Philosophical Proof (1961/62)
260f.

16 Cf. Rod, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 7.

17 KrV B 761: ,Diskursive Grundsitze sind also etwas ganz ande-
res als intuitive, d.1. Axiomen. Jene erfordern jederzeit noch eine
Deduktion, deren die letzteren ganz und gar entbehren konnen,
und, da diese eben um desselben Grundes willen evident sind, wel-
ches die philosophischen Grundsitze, bei aller ihrer Gewif$heit,
doch niemals vorgeben kdnnen, so fehlt unendlich viel daran, daff
irgendein synthetischer Satz der reinen und transzendentalen Ver-
nunft so augenscheinlich sei (wie man sich trotzig auszudriicken
pflegt), als der Satz: daf zweimal zwei vier geben.“

367

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keine Axiomen und darf niemals ihre Grundsitze a priori so
schlechthin gebieten, sondern muf sich dazu bequemen,
ihre Befugnis wegen derselben durch griindliche Deduktion
zu rechtfertigen. (KrV B 7611.)

Sieht Kant weder in induktiv empirischen noch in in-
tuitiven Verfahren eine Moglichkeit, sich tber Frei-
heit als transzendentales Prinzip Gewif$heit zu ver-
schaffen, dann liegt es nahe, unter einer Deduktion
der Freiheit nunmehr deren formal logische Ablei-
tung zu verstehen. Doch auch dem hat er einen Riegel
vorgeschoben.

Wir haben die Idee der Freiheit als einen Grenzbegriff
menschlicher Selbst- und Weltverstindigung ausge-
legt, der sowohl fiir unser Denken und Handeln als
auch fir deren Deutung eine letzte, aus keiner weite-
ren mehr ableitbare Regel darstellt (cf. Prol § 23,
305,,15). Der Begriff eines Grundvermdgens fungiert
als Grundsatz.

,Nun ist aber alle menschliche Einsicht zu Ende, so bald wir
zu Grundkriften oder Grundvermogen gelangt sind; denn
deren Moglichkeit kann durch nichts begriffen, darf aber
auch eben so wenig beliebig erdichtet und angenommen
werden.“ (KpV 46,,-47,)

Wird die Annahme eines Grundvermdgens mit der
einer fundamentalen Regel unseres Denkens und Han-
delns identifiziert, dann wird auch dessen Nichtableit-
barkeit offenbar. Denn gilt, daf} eine Regel nur Kon-
klusion eines Schlusses sein kann, dessen Pramissen
mindestens einen praskriptiven Satz enthalten,'® dann

18 Cf. Hare, The Language of Morals (1967) 28/(1972) 50.

368

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgte fiir den Fall, daf} eine logisch formale Ableitung
der Freiheit gelingt, etwas ganz anderes als das, was
man urspriinglich zu beweisen hoffte. Es hitte sich ge-
zeigt, daf} Freiheit tiberhaupt kein transzendentales
Prinzip, keine letzte, weil unableitbare Regel ist. So-
mit wiirde auf diesem Wege auch kein transzendenta-
les Prinzip begriindet, und die Deduktion wire mit-
hin auch keine transzendentale. Eine solche kann auf-
grund der genannten Ableitungsregel auch nicht auf
einer Metaebene gleich welcher Stufe gefunden wer-
den, denn dies konnte nur mit Hilfe einer unzulissi-
gen Setzung eines transzendent-dogmatischen Prin-
zips geschehen. Transzendentale Deduktionen sind
keine Ableitungen und damit auch keine Letztbegrin-
dungen."

Kants Charakterisierung einer transzendentalen De-
duktion orientiert sich darum nicht am logisch deduk-
tiven Beweisverfahren, sondern am juristischen
Sprachgebrauch, der unter einer Deduktion die Recht-
fertigung eines Rechtsanspruchs versteht.? Der locus
classicus hierzu lautet:

»Die Rechtslehrer, wenn sie von Befugnissen und Anmaflun-
gen reden, unterscheiden in einem Rechtshandel die Frage
tiber das, was Rechtens ist, (q#id juris) von der, die die Tatsa-
che angeht, (qu#id facti) und indem sie von beiden Beweis for-

19 Cf. Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Arguments
(1974) 26 u. ders., Transcendental Arguments and the Problem of
Deduction (1974/75) 466.

20 Aschenberg, Sprachanalyse und Transzendentalphilsosophie
(1982) 21 hat darauf hingewiesen, daf die Unterscheidung zwi-
schen guaestio facti und quaestio juris Transzendentalphilosophie
auf Geltungstheorie festlegt. So werde erstmalig ,ein hinreichend

369

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern, so nennen sie den ersteren, der die Befugnis, oder den
Rechtsanspruch dartun soll, die Deduktion (...) Unter den
mancherlei Begriffen (...), die das sehr vermischte Gewebe
der menschlichen Erkenntnis ausmachen, gibt es einige, die
auch zum reinen Gebrauch a priori (vollig unabhingig von
aller Erfahrung) bestimmt sind, und dieser ihre Befugnis be-
darf jederzeit einer Deduktion; weil zu der Rechtmifigkeit
eines solchen Gebrauchs Beweise aus der Erfahrung nicht
hinreichend sind, man aber doch wissen muff, wie diese Be-
griffe sich auf Objekte beziehen konnen, die sie doch aus kei-
ner Erfahrung hernehmen. Ich nenne daher die Erklirung
der Art, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstinde beziehen
konnen, die transzendentale Deduktion derselben” (KrV B
116£).2!

Ob Freiheit eine objektive Realitit besitzt, kann so-
mit nicht Gegenstand einer transzendentalen Deduk-

praziser Vorbegriff von der Idee der Transzendentalphilosophie ge-
wonnen: die Idee der Transzendentalphilosophie ist die Idee von
einer subjektivititstheoretisch ansetzenden Konzeption, die eine af-
firmative Begriindung der Geltung von Erkenntnis anstrebt. Ob die
Kantische Transzendentalphilosophie selbst auch schon als eine
konsequente Entfaltung dieser Idee angesehen werden kann, das ist
eine andre Frage“. — Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur tran-
szendentaler Argumente (1982) 307: ,Der juristische Zusammen-
hang andert auf wesentliche Weise das Verfahren, was der iiberwie-
gende Teil der Kant-Literatur nicht beachtet, der Deduktion wie ein
Aquivalent fiir Demonstration behandelt.“ Cf. Mehrtens, Deduk-
tion (1990) 483.

21 Cf. Metaphysik Volckmann, XXVIII, 1 399,,_: ,,Die Erklarung
der Moglichkeit solcher Erkentnifle nennen wir Deduction und dies
behalt hier dieselbe Bedeutung, die es beym Jus hat, nehmlich ich
frage: quid juris? oder, mit welchem Recht kénnt ihr behaupten,
dafl diese Begriffe a priori, und daf} sie auch von Gegenstinden der
Erfahrung kénnen gebraucht werden, denn sonst kan ich es streitig
machen, daf diese Erkentnif§ a priori sey, und dafl die Erfahrung un-
ter diesen Begriffen stehe.”

370

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion sein, weil das eine guaestionem facti betrifft, wie
empirische Deduktionen sie stellen (cf. KrV B 117 u.
119). Gegenstand einer Deduktion ist der Geltungsan-
spruch eines regulativen Begriffs, im Falle der Ideen
der einer letzten, unableitbaren Regel oder eines (prak-
tischen) Grundsatzes. Wer eine Regel der Priifung
ihrer Rechtfertigung unterzieht, mochte wissen, ob er
befugt ist, sich dieser Regel zu bedienen, ja ob er sich
ihrer gegebenenfalls bedienen, d.h. ihr nicht nur fol-
gen kann und darf, sondern sogar folgen mufl bzw.
soll. Verhilt sich das so, dann ist das Pradikat ,begriin-
det’ im Rahmen einer Deduktion als ein mindestens
vierstelliges zu rekonstruieren:?

(D) ,Der Proponent P begriindet mittels des Ver-
fahrens D die Geltung der Regel R fiir alle Sub-
jekte S.¢

Geschieht dies gegeniiber einem Opponenten, der ein
Skeptiker oder sonst jemand sein mag, der eine Be-
grundung verlangt, so kommt eine fiinfte Stelle hinzu.

(D*) ,Der Proponent P begriindet gegeniiber dem
Opponenten O mittels des Verfahrens D die
Geltung der Regel R fiir alle S.¢

Der transzendental Argumentierende wiirde hier ger-
ne O als S identifizieren. Die Regel soll sich dabei fiir
S als so fundamental erweisen, daf kein S, das sich als
S verstehen will, sich der Regel R entziehen kann.

22 Cf. Gethmann, Letztbegriindung vs. lebensweltliche Fundie-
rung des Wissens und Handelns (1987) 271.

371

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Formale Bestimmungen und
materiale Voraussetzungen
des transzendentalen Deduktionsverfahrens

2.1 Grundziige

Da es um Geltungsanspriiche geht, kann die Konklu-
sion eines durch die guaestio juris erdffneten Deduk-
tionsverfahrens nicht irgendein wahrer Satz iber die
Welt sein. Sie muf vielmehr einen Satz normativer Art
enthalten.”? Die Konklusion transzendentaler Bewei-
se ist, analog der schillernden Figur eines syntheti-
schen Urteils a priori, iber das sie befindet, ein Norm-
satz, der unter folgenden Zusatzbedingungen als
Norm unterschiedlicher Kraft fungiert.

1) Passiert der Begriff menschlicher Selbstverstindi-
gung, den wir auf die Probe stellen, das Verfahren sei-
ner Deduktion erfolgreich, dann sind wir befugt, uns
seiner zu bedienen.

»Es dringt sich also die Einsicht auf, dass der transzendenta-
le Begriff einer notwendigen Bedingung kein rein logischer
ist, sondern auf praktische Fragen geht, die die Rechtferti-
gung von methodischen Entscheidungen betreffen, so dass
transzendentale Argumente letztlich nichts anderes leisten,
als dass sie die Gewihr fiir die Richtigkeit von normativen
Uberlegungen liefern. Sie dienen somit nicht der Festlegung
der Wahrheit von theoretischen Prinzipien, sondern der
Rechtfertigung der Wahl von intellektuellen Werkzeugen“.2*

23 Cf. Lauener, Transzendentale Argumente pragmatisch relati-
viert (1990) 224.
24 Ebd. 225.

372

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) Laflt sich nun mittels einer transzendentalen De-
duktion zeigen, daf} der Begriff, den wir zu gebrau-
chen befugt sind, der fiir ein konsistentes Selbstver-
staindnis® einzig legitime ist, dann sind wir fir den
Fall, dafl wir uns tiber uns selbst verstindigen wollen,
gehalten, uns dieses Begriffs, dieser Regel zu bedie-
nen. Die Konklusion einer transzendentalen Deduk-
tion ist dann eine Norm fiir unser Denken, die unter
der Anwendungsbedingung gilt, dafl wir uns tiber uns
selbst verstindigen wollen.

3) Laflt sich dariiber hinaus zeigen, dafl wir gar nicht
denken oder handeln kénnen, ohne dabei zugleich
den nach 1) gebotenen Begriff mitzudenken oder die
nach 2) gebotene Regel zu befolgen (oder auf irgend-
eine sonstige Weise zu aktualisieren), dann steht die
Norm nicht mehr unter Anwendungsbedingungen,
sondern gebietet kategorisch und unabweisbar. Das
Subjekt unseres Denkens und Handelns bedarf dann,
um seine Identitit im Zuge seiner Synthesisleistungen
zu sichern, nicht nur der gelegentlichen Selbstzu-
schreibung dieses Denkens und Handelns, sondern
der permanenten Selbstzurechnung.

Das Hauptcharakteristikum, das eine transzendentale
Deduktion von einem logisch deduktiven Beweis und
einen Grundsatz von einem Lehrsatz unterscheidet,
ist, dafl der zu rechtfertigende Grundsatz, sofern er
aus einem reinen Verstandesbegriff hervorgeht,

25 Cf. Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982) 308.

373

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»die besondere Eigenschaft hat, daf§ er seinen Beweisgrund,
niamlich Erfahrung, selbst zuerst moglich macht, und bei die-
ser immer vorausgesetzt werden muff.“ (KrV B 765)

Analoges gilt fur die Deduktion der Freiheit, wenn
sie, wie der Schluf} (S,..*) geltend macht, vom Faktum
der Praxis ausgeht. Genauer ist hier vom Faktum
eines Bewuf3tseins zu reden, ,,sich zum Handeln als In-
telligenz, mithin nach Gesetzen der Vernunft unab-
hingig von Naturinstincten zu bestimmen® (GMS
45912714)-

Von einem solchen Faktum wird nun behauptet, daf}
es nur dann bestehen kann, wenn ein bestimmtes Prin-
zip gilt, das es ermoglicht. Eigentimlich ist dem De-
duktionsverfahren, wie Kant es beschreibt, dafl es das
noch erst zu Rechtfertigende als Ermoglichungs-
grund seines eigenen Rechtfertigungsgrundes in An-
spruch nimmt. Das Prinzipiierte wird zum Rechtferti-
gungsgrund des Prinzips, das sich der Sache nach als
Ermoglichungsgrund des Prinzipiierten bewihren
soll, obwohl gerade dieses Verhaltnis von Prinzip und
Prinzipiiertem in Frage steht. Und zum Zweck der
Deduktion ist genau dieses Wechselverhaltnis zu ex-
ponieren. Das weckt, selbst wenn wir Kants Selbstbe-
zuiglichkeitsformel, nach der ,die Vernunft nur das
einsieht, was sie selbst nach threm Entwurfe hervor-
bringt (KrV B XIII), gelten lassen, den Verdacht,
»Kant erhebe ein Verfahren von der Struktur einer pe-
titio principii zur beweistheoretischen Maxime seiner

Philosophie.“?

26 Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 336.

374

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist das Vorgehen der transzendentalen Deduktion zu-
lassig, dann stellt sie ein nicht formallogisches Schluf3-
verfahren dar, das sich selbst noch tiber die Wahrheit
seiner Pramissen Gewiflheit zu verschaffen vermag,
weil der Gegenstand des Beweises sie gleichsam selber
wahr macht. Und das ist etwas, was in der Tat kein lo-
gisch deduktives Beweisverfahren leistet, freilich
auch nicht zu leisten beansprucht.”

Damit ein Prinzip Geltung fiir ein Faktum besitzt und
das Faktum zu Recht als sein Prinzipiiertes gedacht
wird, muf} gezeigt werden, dafl das Prinzip das einzig
mogliche ist, mit dem das Faktum erklirt werden
kann. Gelingt dieser Nachweis, dann ist die Inan-
spruchnahme fiir den Fall, dafl wir uns das Faktum er-
kliren wollen, nicht nur erlaubt, sondern auch not-
wendig. Verhilt sich das so, kommt der schwichste
Normativititsgrad einer Konklusion transzendenta-
ler Deduktion gar nicht unabhingig vor. Wir fragen
nach einer Erlaubnis und erhalten eine Vorschrift.
Um der Vernunft hinsichtlich ihrer transzendentalen
Beweise eine strenge Disziplin oder Diskursordnung
aufzuerlegen, hat die Transzendentale Methodenlehre
sie unter drei Regeln gebracht:

27 Albert, Traktat Giber kritische Vernunft (1968) 12: ,Ein giltiges
deduktives Argument sagt nichts tiber die Wahrheit seiner Kompo-
nenten, das heiflt genauer: In einem solchen Argument konnen alle
Komponenten falsch sein, es konnen auch die Primissen alle oder
teilweise falsch und die Konklusionen wahr oder auch falsch sein
(...) Ein giiltiges deduktives Argument garantiert nur: a) den Trans-
fer des positiven Wahrheitswertes — der Wahrbeit — von der Primis-
sen-Menge auf die Konklusion; und damit auch: b) den Riicktrans-
fer des negativen Wahrheitswertes — der Falschheit — von der Kon-
klusion auf die Primissen-Menge.“

375

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) das Deduktionsgebot: alle Grundsitze (cf. KrV B
8141.), insbesondere solche, die — wie sie uns betref-
fen — von reinen Vernunftbegriffen ausgehen, miissen
gerechtfertigt werden,?

2) das ,Einzigkeitsgebot* fiir Deduktionen: ,dafl zu je-
dem transzendentalen Satz nur ein einziger Beweis ge-
funden werden konne“ (KrV B 815),° und

3) das Apagogieverbot (cf. KrV B 817):

»Ein jeder muf} seine Sache vermittelst eines durch transzen-
dentale Deduktion der Beweisgriinde gefiihrten rechtlichen
Beweises, d.i. direkt, fithren, damit man sehe, was seine Ver-
nunftanspriiche fiir sich selbst anzufithren haben.“ (KrV B 822)

Das erste Gebot 1afit sich billigerweise einfordern, in-
sofern wir — naiv gesagt — fiir alles, was sich problema-
tisieren laflt, eine Begriindung verlangen konnen.
Beim zweiten Gebot ist nicht immer klar, ob Kant
thm selber tatsichlich folgt. Das bertihrt jedoch die Be-
weisform nicht, sondern stellt eine Herausforderung
an den Rekonstrukteur Kantscher transzendentaler
Beweise dar. Bei der dritten Regel stellt sich indes die
Frage, ob es iiberhaupt méglich ist, ihr zu folgen, ob
es moglich ist, Geltungsanspriiche fiir unhintergeh-
bare Grundsitze affirmativ zu begriinden.*

28 KrV B 812: ,Ist aber der Satz, tiber den ein Beweis gefithrt wer-
den soll, eine Behauptung der reinen Vernunft, und will ich sogar
vermittelst blofler Ideen iiber meine Erfahrungsbegriffe hinausge-
hen, so miifite derselbe noch vielmehr die Rechtfertigung eines sol-
chen Schrittes der Synthesis (wenn er anders méglich wire) als eine
notwendige Bedingung seiner Beweiskraft in sich enthalten.“

29 Cf. KrV B 815 1.

30 Cf. Aschenberg, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie
(1982) 265 1.

376

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sehen wir Kants Durchfithrungen transzendentaler Ar-
gumentationen an, so finden wir — entgegen der metho-
dologischen Vorschrift des Apagogieverbots — regressi-
ve Beweise, die mit dem widerlegenden Verfahren
einer reductio ad absurdum arbeiten.>! Zwar gibt Kant
mit dem Apagogieverbot eben jene Regel progressiver
Beweise, der er nach Auskunft der Prolegomena in der
Kritik der reinen Vernunft gefolgt ist, doch ist es ange-
sichts der Struktur der Beweise, die er tatsichlich
durchgefihrt hat, moglich, dafl er sich dariiber ge-
tiuscht hat. Darum ist zu priifen, ob dort, wo — wie er
sagt — ,nichts iibrig [bleibt] als Vertheidigung“ (GMS
459,5:),2 nicht eher indirekte Begriindungsverfahren
Anspruch auf Transzendentalitit erheben konnen.

Transzendentalphilosophie tritt, wie wir es in Kapitel
III nachgezeichnet haben, in einer Verteidigungshal-
tung auf. Sie vertritt und verteidigt Geltungsansprii-
che gegen den Skeptizismus und markiert ihre Diffe-
renz zum Dogmatismus gerade durch das Geschaft
der Rechtfertigung der Inanspruchnahme bestimmter
Begriffe, d. h. durch Kritik. Und sie tritt schlief8lich ge-
gen einen dritten Gegner auf, dessen Projektionen
nach auflen die beiden ersten darstellen: gegen die
Selbstanfechtungen der Vernunft, die unter dem Na-

31 KrV B 131f.: ,denn sonst wiirde etwas in mir vorgestellt wer-
den, was garnicht gedacht werden konnte“. GMS 448,,_,: ,Nun
kann man sich unméglich eine Vernunft denken, die mit ihrem
eigenen Bewufltsein in Ansehung ihrer Urtheile anderwirts her
eine Lenkung empfinge“.

32 KrV B 804: ,Ich verstehe aber unter Verteidigung nicht die Ver-
mehrung der Beweisgriinde seiner Behauptungen, sondern die blo-
e Vereitlung der Scheineinsichten des Gegners, welche unserem be-
haupteten Satze Abbruch tun sollen.”

377

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men ,natirliche Dialektik® firmieren. Dafl Geltungsan-
spriche gerechtfertigt werden mussen und daf sie ge-
rechtfertigt werden, zeigt bereits an, daf} es Befiirch-
tungen geben muf, solche Anspriiche lielen sich auch
bestreiten.

Nun ist es aber einfacher und erfolgversprechender, in
einem regressiven Verfahren solange zuriickzugehen,
bis ein Punkt erreicht ist, den auch ein Opponent ent-
weder nicht mehr bestreiten will oder nicht mehr be-
streiten kann, als in einem progressiven Verfahren Be-
grindung auf Begriindung aufbauen zu missen und
bereits beim ersten Schritt erst weitergehen zu dirfen,
wenn ein Beweis gegeben ist, der unbestreitbar ist, so
dafl ein moglicher Opponent ihm zustimmt oder
doch zustimmen mufi.

Das Programm der Rechtfertigung als kritisches Pro-
gramm spricht fiir ein regressives Verfahren, ebenso
das Einzigkeitsgebot, da der Regreff mit dem ersten
zu akzeptierenden Beweis abschliefit. Er erfillt das
zweite Gebot transzendentaler Beweise, wihrend ein
progressives Verfahren, das Erkenntnis auf Erkennt-
nis griindet, eine Regel fiir den Abschlufl des Verfah-
rens benotigt.

Fiir das regressive Verfahren spricht aufgrund des Ein-
zigkeitsgebots des weiteren der Kandidat einer tran-
szendentalen Deduktion. Es gibt, soweit es darum
geht, dafl sie sich eines hochsten Punkts — Ich denke,
Ich will - versichert, ausschliefflich einen: Subjektivitit.

»In transscendentalen Erkentnissen ist nur ein einziger Be-
weis moglich, nemlich aus dem Begrif des subiects.“ (R 5002
(1776-78), XVIII 57,¢)

378

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transzendentalphilosophie ist Subjektivititsphiloso-
phie und greift konsequenterweise auch bei den Be-
weisen, die sie fihrt, auf den Subjektivititsbegriff zu-
rick. Sie rekurriert auf ein einziges wesentliches
Merkmal von Subjektivitit: auf Selbstbeziiglichkeit
und genauer auf Selbstbewufitsein.
Selbstbeziiglichkeit ist Bedingung der Maglichkeit
von Transzendentalphilosophie, nichts was sie bewei-
sen konnte, ohne auf sich selbst zu verweisen und sich
auf sich selbst zu berufen. Sie wird nicht ostensiv be-
wiesen. Stattdessen operiert der transzendentale Be-
weis mit den moglichen Konsequenzen ihres Fehlens
und zeigt, dafl jeder Gedanke, jede Handlung, jedes
Selbstverstandnis sie voraussetzen mufi. Selbstbeziig-
lichkeit als Subjektivitit von Subjekten ist etwas, das
Subjekte nicht ohne Selbstwiderspruch negieren, was
sie aber auch nicht ohne petitio principii argumentativ
beweisen konnen.

Als Rekonstruktion der transzendentalen Deduktion
unter dem Aspekt der Reflexivitit kann Apels tran-
szendentale Sprachpragmatik gelesen werden.

2.2 Sinnkritische Transformation der Deduktion?

Apel geht es in seinem Ansatz um die Regeln einer
von thm so genannten transzendentalen Sprachprag-
matik, die erstens voraussetzt, dafl jeder sinnvolle
Sprachgebrauch ein Argumentieren ist oder doch we-
nigstens sein sollte,* und zweitens dieses Argumentie-

33 Cf. Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982) 327.

379

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren fir ein kommunikatives Handeln erklart. In Wahr-
heit deutet er jedoch — anders als Habermas* — umge-
kehrt alles Handeln als ein Argumentieren (kommuni-
katives Handeln), weil es ,,mit Anspruch auf Selbstver-
standnis“?* geschieht. Dies ist das Sinnvolle am sinn-
vollen Handeln.

Da es Apel nicht darum geht, bestimmte Selbstver-
standnisse aufzutun, die ein bestimmtes Handeln als
sinnvoll ausweisen, sondern darum, das schlechthinni-
ge Selbstverstindnis darzulegen, das allem argumenta-
tiven Handeln unhintergehbar zugrundeliegt, hat er
konsequenterweise auch schlechthinnige Regeln allen
argumentativen Sprachgebrauchs aufzuweisen. Dies
werde, wie er gegen Wittgensteins These von der Fa-
miliendhnlichkeit® behauptet, moglich, weil

»€S S0 etwas wie ein philosophisches Sprachspiel gibt, in des-
sen Rahmen tber alle Sprachspiele im vorhinein mit univer-
salem Geltungsanspruch geredet werden kann.“%’

34 Habermas, Entgegnung (1986) 346: »Kommunikative Rationali-
tat hat (...) in dem Sinne einen ,normativen‘ Gehalt, wie jene prag-
matischen Regeln normativ sind, die allgemein fiir die Praxis der
Verstindigung von sprach- und handlungsfahigen Subjekten iiber
etwas in der Welt eine konstitutive Rolle spielen. Sie zhneln den tran-
szendentalen Bedingungen insofern, als wir uns beim verstindi-
gungsorientierten Sprachgebrauch gewissen allgemeinen Prisuppo-
sitionen nicht entziehen konnen. Andererseits sind sie nicht im
strengen Sinne transzendental, weil wir (a) auch anders als kommu-
nikativ handeln konnen und weil (b) die Unausweichlichkeit ideali-
sierter Unterstellungen nicht auch schon deren faktische Erfiillung
impliziert.“ Das lifit sich als Zuriickweisung des normativen An-
spruchs der von uns so klassifizierten Typen 2) und 3) lesen. Cf.
Kap. V, 2.1.

35 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 414.

36 Cf. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 65-67.

37 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung

380

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses ,Super-Sprachspiel‘ zu spielen, heifle nun, im
Sinne einer ,,sinnkritische[n] Transformation der Tran-
szendentalphilosophie“ transzendental zu argumentie-
ren.’® Solches Argumentieren sei nicht mehr logisch
deduktiv, sondern ein reflexives Offenlegen der unhin-
tergehbaren Prisuppositionen allen Argumentierens,
das ihrer Letztbegriindung gleichkomme.” Erforder-

(1976) 69. Cf. dagegen Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur tran-
szendentaler Argumente (1982) 326.

38 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 411. Ebd. II
410f.: Faft man die ,kantische Fragestellung als heuristischen An-
satz indirekter philosophischer Letzt-Begriindung auf, so folgt
m. E., daff das eigentliche Geschift philosophischer Grundlegung in
dem Versuch bestehen muff, die notwendigen Bedingungen der
menschlichen Argumentation méglichst vollstindig zu rekonstruie-
ren.“ — Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982) 326 hat in einer Note zu Apel darauf hingewie-
sen, daf} Wittgensteins Weigerung, den Zusammenhang der Sprach-
spiele strikter als durch den Verweis auf Familienahnlichkeit zwi-
schen den besonderen Einzelspielen zu bestimmen, der grundlegen-
den Einsicht Rechnung trage, daf} ein umfassender ,Rahmen, inner-
halb dessen die Spiele gespielt werden, seinerseits nicht nach dem
Vorbild des von ihm erméglichten Sprachgebrauchs zu denken® sei.
»Die Bedingung der Moglichkeit konkreten Sprachgebrauchs kann
nicht so etwas wie konkreter Sprachgebraunch in denkbar allgemei-
ner Fassung sein; denn noch das angenommene ,Spiel aller Spiele*
setzt jene Bedingung voraus, um gespielt werden zu kénnen“. Auch
das umfassendste, teilnehmerreichste, ja — falls eine Wertung dieser
Art gestattet wire — bedeutsamste Spiel, bleibt ein Spiel unter Spie-
len.

39 Darum kann Apel behaupten, das Albertsche Miinchhausen-Tri-
lemma tangiere seinen Ansatz nicht. Wie Gethmann/Hegselmann,
Das Problem der Begriindung zwischen Dezisionismus und Funda-
mentalismus (1977) 345, 363 zeigen, konnen die Konsequenzen des
Trilemmas nicht nur als Verbot deduktiver Letztbegriindung gele-
sen werden, sondern, da das Albertsche Trilemma nur deduktive Be-
grindungen trifft, zugleich als Aufforderung zu nicht-deduktiver
letztgiiltiger Begriindung.

381

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich werde ein solches Vorgehen zur Sicherung eines
Standpunktes der Gewiflheit, der auch aller Kritik zu-
grundeliege. Auch die Kritik und nicht erst die Affir-
mation bedirfe im letzten eines unhintergehbaren
und unkritisierbaren archimedischen Punktes.*

»Wenn wir im Kontext einer philosophischen Grundlagen-
diskussion feststellen, daf etwas deshalb prinzipiell nicht be-
griindet werden kann, weil es die Bedingung der Moglich-
keit aller Begriindung ist, so haben wir nicht lediglich eine
Aporie im Deduktionsverfahren festgestellt, sondern eine
Einsicht im Sinne transzendentaler Reflexion gewonnen.“*!

So gewinnt Apel aus einem beweistheoretischen Di-
lemma ein Argument zur Identifizierung von Letztbe-
griindetem.*

»Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch be-
streiten kann und zugleich nicht ohne formallogische peti-
tio principii deduktiv begriinden kann, dann gehort es eben

40 Apel, Transformation der Philosophie (1973) II 411, spricht von
einem ,,nicht zu hintergehenden quasi-kartesischen Ansatzpunkt®.
41 Ebd. IT 406.

42 Dagegen Habermas, Moralbewufitsein und kommunikatives
Handeln (1983) 106: ,,Daf} Apel gleichwohl hartnickig am Letztbe-
grindungsanspruch der Transzendentalpragmatik festhalt, erklart
sich, wie ich meine, aus einer inkonsequenten Riickkehr zu Denkfi-
guren, die er mit dem energisch vollzogenen Paradigmenwechsel
von der Bewufltseins- zur Sprachphilosophie selber entwertet hat.
In dem interessanten Aufsatz iiber das Apriori der Kommunika-
tionsgemeinschaft erinnert er nicht zufillig an Fichte, der das Fak-
tum der Vernunft durch ,einsichtigen Mit- und Nachvollzug® nach
und nach ,in seiner bloflen Faktizitit aufldsen mochte‘. Obwohl
Apel von Fichtes ,metaphysischem Restdogmatismus® spricht,
stiitzt er, wenn ich recht sehe, den Letztbegriindungsanspruch der

382

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu jenen transzendentalpragmatischen Voraussetzungen
der Argumentation, die man immer schon anerkannt haben
muf}, wenn das Sprachspiel der Argumentation seinen Sinn
behalten soll. Man kann daher diese transzendentalpragmati-
sche Argumentationsweise auch die sinnkritische Form der
Letztbegriindung nennen.“*

Auf das Kantsche Argument tibertragen, sahe das fol-
gendermaflen aus: Wer der Vernunft die Autonomie
abspricht, besitzt nicht nur kein Rechtsbewufitsein
hinsichtlich eines legitimen Anspruchs der Vernunft
auf eine von ihr hervorgebrachte und ihr eigene Idee,
wie sie in einem bestimmten Kontext wirksam wird.
Er muf} die Vernunft, wenn es nicht moglich ist, eine
Vernunft zu denken, die nicht autonom wire, tiber-
haupt leugnen. Tut er dies argumentativ mit dem An-
spruch auf Erkenntnis — und das tut er nach Apel eo
1pso —, so ist sein Argument selbstwiderspriichlich, da
es dazu eben der Vernunft bedarf, die er auszuhebeln
trachtet. Argumentiert er dagegen fiir die Freiheit der
Vernunft, so bedient er sich bereits einer durch Frei-

Transzendentalpragmatik genau auf jene Identifikation von Aussa-
genwahrheit und Gewif$heitserlebnis, die nur im reflexiven Nach-
vollzug einer vorgingig intuitiv vollzogenen Leistung, d. h. nur un-
ter Bedingungen der Bewufitseinsphilosophie vorgenommen wer-
den kann. Sobald wir uns auf der analytischen Ebene der Sprach-
pragmatik bewegen, ist uns diese Identifikation verwehrt.“

43 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung
(1976) 72 f. Ebd. 71: , Als philosophische Letztbegriindung auf nicht-
deduktivem Wege erweist sich die transzendentalpragmatische Frei-
legung dieses ,Systems* der Argumentation insofern, als seine para-
digmatischen Evidenzen genau diejenigen sind, die weder obne
Selbstwiderspruch durch Kritik in Frage gestellt werden kinnen
noch ohne Voraussetzung ihrer selbst deduktiv begriindet werden
konnen.“

383

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit qualifizierten Vernunft. Folglich ist die Freiheit
der Vernunft letztbegriindet.

Wie Schonrich demonstriert hat, ruht dieses Modell
positiver sinnkritischer Letztbegriindungsindikation
einem Fehlschlufl auf.* Apel gewinnt es im Ausgang
von der herrschenden Einschitzung des Letztbegriin-
dungsproblems, fiir die ihm Stegmiiller Pate steht:* Je-
der Versuch letztgiltiger Begriindung fithrt zu einer
petitio principii, jeder Versuch der Bestreitung des zu
Begriindenden zum Selbstwiderspruch. Daraus je-
doch a8t sich korrekterweise nur schlieflen:

»Wenn kein Selbstwiderspruch und keine petitio principii
entstehen, dann handelt es sich auch nicht um eine Form der
Letztbegriindung.“*®

Keineswegs aber: Wenn ein Selbstwiderspruch und

4 Cf. Schonrich, Kategorien und transzendentale Argumente
(1981) 188-190.

45 Stegmiiller, Metaphysik. Skepsis. Wissenschaft (1969) 168f.:
»Denn alle Argumente fiir die Evidenz stellen einen circulus vitiosus
dar und alle Argumente gegen sie einen Selbstwiderspruch (...) Wer
fir die Evidenz argumentiert, begeht einen Zirkel, denn er will be-
weisen, dafl es Evidenz gibt; das zu Beweisende soll also das Ender-
gebnis der Uberlegungen darstellen, wihrend er vom ersten Augen-
blick seiner Argumentation an Evidenz bereits voraussetzen mufi.
Wer gegen sie argumentiert, begeht einen Selbstwiderspruch; denn
er mufl ebenfalls voraussetzen, daff seine Argumentationen evident
sind.“

46 Schonrich, Kategorien und transzendentale Argumente (1981)
190. Ebd.: ,,Apel miifite, wenn er die iibliche Redeweise (wenn X,
dann Y) zu der Formel umwandelt, die ihm positive Kriterien liefert
(wenn Y, dann X), korrekterweise auch den modus mit indern: es
gilt nicht Y; also gilt nicht X - ein Bedingungsverhiltnis, das jedoch
nur negative Kriterien erschliefbar macht.”

384

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine petitio principii entstehen, so handelt es sich um
eine Form der Letztbegriindung.”

Das Kriterium, das mit dem korrekten Schlufl gewon-
nen wird, kann stets nur indizieren, was keine Letztbe-
grindung ist. Schonrich schligt darum vor, sich an ein
Verfahren zu halten, das von jener Figur Gebrauch
macht, die Lenk petitio tollend: getauft hat: Fithrt ein
deduktiver Begriindungsversuch zu einer petitio prin-
cipii und kann das zu Begriindende nicht ohne Selbst-
widerspruch bestritten werden, dann scheitert dieser
Bestreitungsversuch, weil er, um durchgefithrt wer-
den zu konnen, die Geltung des Bestrittenen voraus-
setzen mufl. So wird die Inanspruchnahme bestimm-
ter (bei Lenk konsequenzenlogischer) Regeln durch
den Nachweis ihrer Nichtverwerfbarkeit gerechtfer-
tigt.*® Solche Regeln sind nicht verwerfbar, die auf der
Metaebene, die den Nachweis ihrer Suspendierbar-
keit fihrt, fir eben diesen Nachweis unverzichtbar
sind.* Dasselbe gilt fiir den Satz vom zu vermeiden-
den Widerspruch, auf den sich Apels Letztbegriin-
dungsregel im Bestreitungsfall stiitzt. Auch hier kann
nur Unverzichtbarkeit demonstriert werden, nicht

47 Gethmann/Hegselmann, Das Problem der Begriindung zwi-
schen Dezisionismus und Fundamentalismus (1977) 348 haben die
Beliebigkeit von Letztbegriindungen und ihre ,kritische Impo-
tenz*“ fiir den Fall der Geltung dieses Satzes am Beispiel einer kohi-
renten Aristokratenwelt demonstriert. Cf. Gethmann, Letztbegriin-
dung vs. lebensweltliche Fundierung des Wissens und Handelns
(1987) 282f.

48 Cf. Habermas, Moralbewuf§tsein und kommunikatives Handeln
(1983) 105.

49 Cf. Lenk, Philosophische Logikbegriindung und rationaler Kriti-
zismus (1970) 203. Cf. Kap. IV, 3.2, Fn. 89.

385

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber begriindet werden, warum dieser Satz gilt -
schon gar nicht mit Hilfe einer Selbstanwendung der
Apelschen Letztbegrindungsregel, da sie das Pro-
blem nur in infinitum prolongierte.*®

Daf} die Operation mit der petitio tollendi keine Letzt-
begriindung, sondern ein wesentlich schwicheres Be-
grindungsmodell darstellt, folgt erstens daraus, dafl
ihr Schluf auch dann gilt, wenn die (der Probe halber)
bestrittene Aussage selbst falsch ist, und zweitens dar-
aus, daf} die ihr zugrundeliegende Regel nicht katego-
risch gebietet, d.h. das Selbstverstindnis des Argu-
mentierenden nicht in der unabkehrbaren und unhin-
tergehbaren Weise festlegt, auf die Apel es abgesehen
hatte. Begriindungs- wie Widerlegungsanspriiche
konnen aufgegeben werden.”!

»Um das Positivitatsdefizit der sinnkritischen Argumenta-
tionsform zu beheben, mufl der Anspruch selbst - und
nicht nur das Verhiltnis von Anspruch und Aufhebungsver-
such - als etwas unhintergehbar Notwendiges ausgewiesen
werden.“3?

Dieser Forderung hat Bubner mit einer Rekonstruk-
tion transzendentaler Argumente als Instrumente des
Nachweises u#nhintergehbarer Reflexivitit nachzu-
kommen gesucht. Daf} ein Begriff menschlicher

50 Cf. Gethmann/Hegselmann, Das Problem der Begriindung zwi-
schen Dezisionismus und Fundamentalismus (1977) 347. Cf. Luka-
siewicz, Uber den Satz vom Widerspruch bei Aristoteles (1910)
36£./(1988) 73 1.

51 Cf. Habermas, Entgegnung (1986) 346.

52 Schonrich, Kategorien und transzendentale Argumente (1981)
191. Ebd. 193: ,Was mit Hilfe des sinnkritischen Argumentes in der

386

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstverstindigung der einzig legitime ist, so dafl wir
uns seiner bedienen miussen, wenn wir uns uber uns
selbst verstandigen wollen, soll mit Hilfe eines Verfah-
rens gezeigt werden, das das reflexive Moment mit
dem regressiven kombiniert: alternative Moglichkei-
ten menschlicher Selbstverstindigung werden nicht
nur faktisch, sondern prinzipiell zuriickgewiesen.

2.3 Transzendentale Deduktion als Nachweis
unhintergehbarer Reflexivitit?

Bubner, der transzendentales Argumentieren nicht an
Beispielen vorfiihrt, sondern seine Strukturen be-
schreibt, hat das Hauptcharakteristikum des Tran-
szendentalen in seiner Selbstbezuglichkeit gesehen.

Form des Nachweises einer petitio tollendi nicht ausgeraumt wer-
den kann, ist also der Zweifel des Skeptikers, der sich gegen den Sta-
tus der zu begriindenden Regeln richtet. Widerlegt wird aber — und
das bezeichnet die Grenzen dieser Argumentationsweise positiv —
der Zweifel des Skeptikers, der sich gegen den Gebalt der zu begriin-
denden Regeln richtet.“ — Apel, Transformation der Philosophie
(1973) 1I 411 sucht dagegen den Status seiner Argumentationsre-
geln dogmatisch zu sichern, indem er setzt, daff von einem ,,apriori-
schen Faktum der Argumentation als einem nichthintergehbaren
quasi-kartesischen Ansatzpunkt“ auszugehen sei. Das ist mogli-
cherweise ein Reflex auf die Tatsache, daf} es unméglich ist, jeman-
den argumentativ auf das Argumentieren tberhaupt zu verpflich-
ten, ebensowenig wie auf ein irgendwie zu artikulierendes Selbstver-
stindnis, das allem Handeln als solchem zugrundeliegen soll. Cf.
Kuhlmann, Diskursethik — Probleme der Begriindung und Anwen-
dung (1990) 108.

53 Erstmals in: Bubner, Kant, Transcendental Arguments and the
Problem of Deduction (1974/75) 460. Zum Folgenden cf. Bubner,
Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente
(1982) 311-314.

387

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transzendentalphilosophie dient, wie er es deutet, der
Legitimation unseres (empirischen) Wissens von der
Welt als eines wirklichen, nicht blof} angemafiten Wis-
sens. Dazu kann sie weder blof} auf das Faktum ver-
weisen, daf§ wir solches Wissen besitzen, da unser An-
spruch darauf illegitim sein konnte, noch ist ihr der
Riickgriff auf eine Sphire jenseits solchen faktischen
Wissens gestattet. Unser Wissen ist als solches weder
empirisch noch dogmatisch zu rechtfertigen.

Der einzige Weg, mit dem sich die Rechtmafligkeit un-
seres Anspruchs auf giiltige Erkenntnis zeigen lasse,
bestehe in einer transzendentalen Reflexion, die den
Nachweis der Alternativenlosigkeit des vorhandenen
Wissens fithre.* Nun kann die Alternativenlosigkeit
eines Wissens paradoxerweise nur in Verteidigung ge-
gen Alternativen, nur gegen konkurrierende Ansprii-
che aufgezeigt werden.®® Solche Alternativen sind als
blof vermeintliche und deren Anspriiche als unbe-
grindet zu entlarven, indem nachgewiesen wird, dafl
sie entweder a) iiberhaupt kein Wissen darstellen, weil
sie selbstwiderspriichlich sind, oder b) ,die vorge-
brachte Alternative als solche tiberhaupt nur zu verste-
hen ist“, wenn dazu das vorhandene Wissen, zu dem
sie eine Alternative darstellen sollte, in Anspruch ge-
nommen werden mufl. Denn, so Bubner weiter:

54 Rod, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 8 u. 10 behauptet, Kant
selbst habe die Annahme transzendentaler Grundsitze aufgrund
ihrer tatsichlichen oder vermeintlichen Alternativenlosigkeit fir ge-
rechtfertigt angesehen. Einen Textbeleg bei Kant bleibt er allerdings
schuldig.

55 Cf. Korner, The Impossibility of Transcendental Deductions
(1969) 234.

388

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wenn die Alternative zu ihrem Verstindnis (...) wesent-
licher Elemente des vorhandenen Wissens bedarf, ist sie kei-
ne echte Alternative.“>®

Dafl eine behauptete Alternative, die ,,den Begriff des
Wissens selbst auflost“,”” den Anspruch auf die Gultig-
keit unseres vorhandenen Wissens nicht erschiittern
kann, leuchtet ein. Das zweite Kriterium fir Alternati-
venlosigkeit scheint dagegen im vorhinein schon jedes
beliebige vorherige Wissen als alternativenloses zu sal-
vieren. Denn diirfen wir vom vorhandenen Wissen,
das das einzige ist, woriiber wir verfiigen, keinen Ge-
brauch machen, um eine Alternative ,als solche“ zu
verstehen, so werden wir entweder die echten Alter-
nativen nicht als solche erkennen und nicht erkennen
konnen oder, im Fall der Ubertretung dieses Verbots,
alle Alternativen als bloff vermeintliche unserem vor-
handenen Wissen einverleiben.

»Not only does it so happen that there are no alternatives,
one cannot in principle conceive of such a thing as an alter-
native.“8

In Wahrheit geht es immer wieder um ein Methoden-
wissen. Wir haben nur dann einen Zugang zu einem

56 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 311. Cf. Quine, Ontological Relativity (1969)
3/(1975) 7 u. Geuss, Quine und die Unbestimmtheit der Ontologie
(1975) 45.

57 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 311.

58 Bubner, Kant, Transcendental Arguments and the Problem of
Deduction (1974/75) 465.

389

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissen, das mit Hilfe anderer Regeln als den unsrigen
erzeugt ist, wenn wir es mit Hilfe unserer Regeln als
ein Wissen nach unseren Regeln rekonstruieren kon-
nen. Gelingt dies, ist die fremde Regel tberflissig,
und weil sie dasselbe wie unsere leistet, stellt sie keine
attraktive Alternative dar. Gelingt es nicht, fehlt uns je-
des Kriterium dafiir, iberhaupt von einem Wissen zu
sprechen.

Was wir verstehen, kann keine grundsitzliche Alter-
native zu unserem Wissen sein, und was wir nicht ver-
stehen, werden wir nicht einmal als Alternative wahr-
nehmen. Dazu aber bedarf es keines Nachweises
mehr. Wir entnehmen es einfach der Struktur des Argu-
ments. Das wird moglich, weil Bubner niemals von be-
stimmten Alternativen spricht, Alternativen und de-
ren Ausschluf vielmehr einzig abstrakt verhandelt. —
Wollten wir der Rede von Alternativen gegen Bubners
Deutung fiir uns noch einen Sinn abgewinnen, hitten
wir, vom vorhandenen Wissen ausgehend, bestimmte
Gegenmodelle in den Blick zu nehmen, die, gegen Bub-
ners Wortlichkeit und minder radikal, lediglich Varia-
tionen zum konventionellen Modell darstellen.>®

Von hieraus betrachtet, wird auch das erste Kriterium
fur Alternativenlosigkeit problematisch. Denn ob

59 In Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Arguments
(1974) 25 heifit es dagegen noch: , Es mufl stets ein allgemeiner Rah-
men unterstellt werden, damit eine Alternative tiberhaupt zu begrei-
fen ist. Auf diese Weise besteht zwischen der vorgeschlagenen Alter-
native und der faktischen Erkenntnisform ein unaufgebbares Mini-
mum an gemeinsamen Elementen.“ Das ist zunichst in etwa auch
Davidsons Argument in: On the Very Idea of a Conceptual Scheme
(1984 a) 196 £./(1986 a) 280 f.; dann aber abweichend ebd. 198/281 {.

390

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine vermeintliche Alternative widerspriichlich ist,
kann gleichfalls nur mittels der Regeln gepriift wer-
den, die das vorhandene Wissen mitbringt, das die lo-
gischen umfafit. So scheint denn das Argument weni-
ger selbstbeztiglich denn zirkulir zu sein. Der Begriff
der Kohirenz, der zur Uberpriifung und Zuriickwei-
sung vermeintlicher Alternativen gebraucht wird, ge-
hort zum Regelwerk des vorhandenen Wissens, das
erst durch das Uberpriifungsverfahren als legitimes
ausgewiesen werden soll.*®°

Bubner aber besteht auf der Selbstbeziiglichkeit und
rechnet sie einem transzendentalen Argumentieren
zu, das nicht blof faktische, sondern prinzipielle Al-
ternativenlosigkeit zu demonstrieren beansprucht.

wDie Selbstbeziiglichkeit transzendentaler Argumente
reicht weiter: sie betrifft die Moglichkeit des Nachdenkens
iiber Alternativen selber.“®!

Sie besteht darin,

»dafl ihr Reden tber Alternativenlosigkeit sich innerhalb
desselben sinnvollen Sprechens vollzieht, mit dem wir uns
auch tber die Welt verstindigen. Wer transzendental argu-
mentiert, bezieht sich und sein Tun in sein Argument stets
ein. Er argumentiert nicht einfach fiir oder gegen etwas von
einem Standpunkt auflerhalb. Er argumentiert bei der Er-
orterung moglicher Alternativen zu der vorhandenen Form
sprachlicher Verstindigung tber die Welt zugleich mit

60 Cf. Aschenbergs Zirkularititsvorwurf gegen Strawson in:
Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 355.

61 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 312.

391

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riicksicht auf sein Argumentieren (...) Wenn nimlich jene
Ausflucht verbaut ist, im Argumentieren sber die Giiltig-
keit der vorhandenen Sprachform bzw. moglicher Alternati-
ven ein dem Typ nach anderes Sprechen zu entdecken, ist
mehr gelungen als die faktische Abweisung einer weiteren
Alternative, die in der Reihe der bisher erwogenen Alternati-
ven mit auftaucht. Das Einbeziehen des Redens sber Alter-
nativen in die Debatte um Alternativen eroffnet (...) keine
blof§ faktische, sondern eine grundsitzlich differente Mog-
lichkeit des Argumentierens. Die Selbstbeziglichkeit ver-
mag kein Schritt in den Regrefl der Metaebenen mehr hinter
sich zu lassen.“

Und am Schluf} noch einmal programmatisch:

»Das transzendentale Argumentieren ist somit mehr als ein

Reden iiber Alternativen, es ist ein Reden ohne Alternati-
«62

ven.

Bubners Ansatz, mit dem er, weil an einer transzen-
dentalen Deduktion orientiert, den Kern der Kant-
schen Transzendentalphilosophie, obgleich nicht
kantphilologisch penibel, bertcksichtigt zu haben be-
ansprucht, ist haufig und zum Teil scharf kritisiert,
von thm immer wieder verteidigt worden.®> Ich werde
mich auf diese Debatte nicht weiter einlassen, son-
dern die dargestellte Theorie als Hintergrund fiir eine

62 Ebd. 313 f.

63 Cf. Aschenberg, Uber transzendentale Argumente (1978) 345f.;
Rorty, Transcendental Arguments, Self-Reference, and Pragmatism
(1979) 78-83; Hartmann, Transzendentale Argumentation (1984)
341{.; Baumgartner, Zur methodischen Struktur der Transzendental-
philosophie Immanuel Kants. Bemerkungen zu Riidiger Bubners
Beitrag (1984) u. Geuss, Bemerkungen zu Bubners Beitrag (1984).

392

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diskussion des Begriindungsstatus der Freiheitsde-
duktion nutzen.

Bubner hat das Modell des Nachweises von Alternati-
venlosigkeit als Interpretament der Kantschen Deduk-
tion genutzt und diesen Nachweis das Neue an ihr ge-
nannt. Dabei versteht er — wie es sich bereits bei der
Diskussion transzendentaler Argumente ankiindigt —
unter einer Deduktion eher den Beleg der Validitit
von Erkenntnis als den der Validitit der Instrumente
und Verfahren der Erkenntnisgewinnung.¢

Die Bedeutsamkeit der Alternativenlosigkeit liegt
nun darin, daff eine Erkenntnis dann giiltig ist, wenn

»sich zeigen 1afdt, dafl wir gar nicht anders konnen, als sie so
zu machen, wie wir sie machen. Den Rechtsgrund dafur
mufl ein jeder anerkennen, der iiberhaupt ein Bewuftsein
von sich als Subjekt beansprucht.“®®

(D**) ,Der Gebrauch der Regel R ist fiir alle Subjekte
S in einem letztgiiltigen Sinn genau dann ge-
rechtfertigt, wenn S sich ohne R nicht als S ver-
stehen kann.

Das bedeutet, dafl die Notwendigkeit, ein Wissen als
gerechtfertigt anzusehen, von unserem Selbstver-
standnis als Subjekt abhingt. ,,Die Deduktion®, lautet
Bubners These,

64 Cf. dagegen Bubner, Zur Struktur eines transzendentalen Argu-
ments (1974) 24 f.: , Erkenntnisform*.

65 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 308.

393

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»zieht ihre Kraft (...) aus dem drohenden Verlust der Konsi-
stenz des Selbstverstindnisses, so dafl jeder, der sich selber
richtig versteht, die Zustimmung nicht versagen kann.“%

Doch diese Behauptung verwischt im Grunde, daf} es
nicht um die Konsistenz irgendwelcher verschiedener
Selbstverstindnisse geht. Selbstverstindnisse konnen
unter nicht-transzendentalphilosophischen Bedin-
gungen konsistent sein und trotzdem Alternativen zu-
lassen, da es Selbstverstindnisse sind, die an bestimm-
te Eigenheiten gekniipft sind. Das Selbstverstindnis,
um das es der Deduktion geht, kann jedoch nur ein
einziges und universelles sein, das Subjekten als sol-
chen zukommt.

Der Rechtsgrund, der Subjekte zwingt, einen be-
stimmten Begriff als alternativenlos fiir ein konsisten-
tes Selbstverstindnis zu akzeptieren und darum, so-
fern sie sich tber sich selbst verstandigen, auch zu ge-
brauchen, kann nur die Subjektivitit dieser Subjekte
selbst sein. Das Verfahren des Alternativenlosigkeits-
nachweises mufl einen Begriff dadurch legitimieren
konnen, dafl es zeigt, dafl Subjekte, die ihn nicht ak-
zeptieren, nicht nur nicht in der Lage sind, ein be-
stimmtes konsistentes Selbstverstindnis zu entwik-
keln, sondern tiberhaupt kein Selbstverstindnis mehr
besitzen konnen, weil die Alternative Subjektivitit als
solche antastet. Sie verunmoglicht es, daff Subjekte
sich als Subjekte zu begreifen vermogen, unterbindet
Selbstreflexivitit iberhaupt.

In einer transzendentalen Deduktion sind die Struk-
tur des Arguments und die des Kandidaten, fiir den

66 Ebd.

394

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

argumentiert wird, analog verfafit. Ein Beweisverfah-
ren, das sich einer selbstbeziiglichen Beweisart be-
dient, beweist die Unverzichtbarkeit der Selbstbeztig-
lichkeit als Konsistenzbedingung eines Selbstver-
stindnisses solcher Kandidaten, deren wesentliche
Eigenschaft Subjektivitat als Selbstbeziiglichkeit ist.
Andernfalls gibt es tiberhaupt kein Selbstverstindnis,
da sich das Bewufitsein eines Selbstverhaltnisses nicht
herstellen lafit.

Daf es, geht es um das Selbstverstindnis von Subjek-
ten als solchen, nur ein Selbstverstandnis und folglich
auch nur eine Weise gibt, sich Gber sich selbst zu ver-
stindigen und richtig zu verstehen, ist, wie Bubner
zeigt, durch die Deduktion zwangsliufig vorgegeben.
Dabei entdeckt er jedoch zugleich - contre coeur, wie
mir scheint —, daf§ eine solche Verpflichtung aufs rich-
tige Selbstverstindnis nur noch appellativen Charak-
ter haben kann. Damit fuflt die gesamte Deduktion
auf einer Entscheidung, die nicht mehr argumentativ
begriindet ist, von letztgiltiger Begriindung nicht zu
reden.

Bubner noch einmal woértlich:

»Die Ersetzung des Beweises im Sinne wissenschaftlicher
Theorie durch eine Deduktion im Stile eingeiibter Rechts-
praxis hat zur Folge, daf} der Ruckgriff auf die Synthesis-
leistung des Selbstbewufitseins an ein Plidoyer gemahnt.
Freilich wird dabei nicht an irgend etwas appelliert, das man
bestreiten oder akzeptieren kann; diesem Plidoyer vermag
sich kein Subjekt, das Subjekt heiflen will, zu entziehen.“®”

67 Cf. Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982) 308.

395

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hier kehrt das kat’anthropon-Argument in der Kant-
schen Fassung wieder. Es wird ad hominem genau mit
dem Anspruch argumentiert, dafl das Argument fiir
alle Menschen bzw. fiir alle verniinftigen Wesen gilt.
Dazu bedient man sich einer selbstreflexiven Argu-
mentationstruktur. Die Advokaten transzendentaler
Uberlegungen betrachten dies als Stirke. Das mag in-
des ,von auflen‘ gesehen genau die Schwiche der
Rechtfertigung ausmachen. Jede transzendentale De-
duktion ist hintergehbar, weil ihre ontologischen Vor-
aussetzungen, soll nicht — idealistisch statt transzen-
dental argumentierend — die Selbstreflexivitit eines
Absoluten bemiiht werden, hintergehbar sind.

Es liegt nahe, dafl Wesen, die sich bereits so verstehen,
dazu tendieren, dieses Selbstverstindnis zum Kriteri-
um der Giiltigkeit des Deduktionsverfahrens zu ma-
chen. Die Verpflichtung darauf, dafl Menschen sich
als Subjekte auszulegen und zu verstehen haben, mif3-
te jedoch noch argumentativ ausgewiesen werden,
wenn sich nicht der Verdacht des Appellativen bestiti-
gen und das Ganze als Sache fiir ,gutgesinnte Seelen“
(GMS 453,) erweisen soll. In letzterem Fall vermag
auch der Grenzdiskurs seine Grenzbegriffe und mit
ithnen den der Menschenwiirde lediglich zu etablie-
ren, nicht aber in einem letztgiiltigen und uniiberhol-
baren Sinn zu deduzieren.

Dagegen mufl das Verfahren einer transzendentalen
Deduktion der Freiheit sich so darstellen lassen, daf}
ithre Konklusion die stirkstmogliche normative Kraft
besitzt und nicht mehr unter einer Anwendungsbedin-
gung eines sich denken Wollens steht. Das Bewuf3t-
sein der Freiheit muf} in jeder Handlung als Selbstver-

396

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stindnis eines Subjekts prisent sein. Die Regel des Ich
will mufl universell gelten, damit eine Person die Iden-
titit besitzt, die sie von Handlung zu Handlung, von
moralischem Urteil zu moralischem Urteil fortschrei-
ten liflt, ohne sich abhanden zu kommen. Nach die-
sem starken Regelbegriff ist das Subjekt ein ,,Wesen,
das nicht anders als unter der Idee der Freiheit han-

deln kann“ (GMS 448, ).

3. Rechtfertigung der Freibeitsidee
durch Kritik des Subjekts

Dieter Henrich hat vorgeschlagen, nicht nur den
deduktiven Beweis von einer transzendentalen De-
duktion, sondern auch letztere noch einmal nach
einem a) starken und einem b) schwachen Deduk-
tionstyp zu unterscheiden.®’

a) Deduktionen des starken Typs rechtfertigen nicht-
empirische Prinzipien direkt im Rickgriff auf Ver-
nunft, ohne dafl solche Prinzipien zuvor irgendwie
durch ihren Gebrauch belegt oder bewihrt sein miis-
sen. Das entspricht in etwa dem in den Prolegomena

68 Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 1483,,_,: ,[W]enn er [der
Mensch] frey ist, so muf} er eine Regel haben, diese Regel ist aber
der weesentliche Zweck der Menschheit.“

69 Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 81{. Kant
aber hat, worauf Henrich (ebd. 109) ebenfalls hinweist, weder in der
Grundlegung noch in der Kritik der praktischen Vernunft selber
eine solche Differenzierungsmoglichkeit thematisiert. Stattdessen
dient Kant, was Henrich eine starke Form der Deduktion nennt,
eigenem Bekunden nach einer ,,Vorbereitung” (GMS 447,, ).

397

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der Jasche-Logik synthetisch oder progressiv ge-
nannten Vorgehen.

Nach dieser Bestimmung ist eine Deduktion als pro-
gressive zu klassifizieren, wenn sie keines Rekurses
auf ein Faktum bedarf. Eine Deduktion der Freiheit
diirfte sich demnach nicht auf das Faktum Praxis beru-
fen. Sie enthalt nur insofern auch ein regressives Mo-
ment, als sie innerhalb der Vernunft auf einen Punkt
zuriickgehen mufl, der Freiheit unleugbar macht.

b) Die Deduktion in ihrer schwachen Variante nimmt
dagegen zunichst im Rekurs auf ein hinreichend be-
legtes Faktum zuverlissig Bekanntes in Augenschein,
um von dort aus auf seine Moglichkeitsbedingungen
in der Vernunft zuriickzugehen. Dies kommt in etwa
mit dem analytischen oder regressiven Verfahren, wie
es die Prolegomena fir sich beanspruchen, tiberein.”
Kant zielt nach eigenem Bekunden auf eine Deduk-
tion vom Typ a), eine ,Deduction des Begriffs der
Freiheit aus der reinen praktischen Vernunft“ (GMS
447,,¢). Dies wire ein Forschen in ebendieser Ver-
nunft, das ,noch nichts als gegeben zum Grunde legt
aufler die Vernunft selbst“ (Prol § 4, 274,,().”" Es kann
nur gelingen, wenn (und weil) die Freiheit zur Ver-
nunft gehort, da sie eine Idee der Vernunft ist. Die
Notwendigkeit, sie anzunehmen, besteht, weil diese
Vernunft selbst (verniinftigerweise) nicht geleugnet

70 Cf. Prol §4, 274,,-275; §5, 2765; Jasche-Logik §117, IX
149, ,0).

71 Bereits Ende des Jahres 1773 berichtet Kant in einem Brief an
Marcus Herz von seiner Arbeit an einem ,,Verfahren der sich selbst
isolirenden Vernunft“ (X 144,,).

398

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden kann. — Die Vernunft miifite dazu selbstaffir-
mativ darauf bestehen konnen, dafl es verniinftig ist,
sich an die Vernunft zu halten.

Die Deduktion der Freiheit ist ,eine ,Rechtfertigung’ auf
Grund der Einsicht der Vernunft in ihre eigene verniinftige
Tatigkeit.“72

Eine solche Einsicht der Vernunft in sich selbst ist nur
moglich, wenn der Vernunft ein Selbstverhiltnis un-
terstellt wird, d. h. wenn Vernunft, statt ein Werkzeug
des Denkens zu sein, selbst die Struktur von Subjekti-
vitdt besitzt. Die Deduktion der Freiheit firmiert dar-
um zu Recht unter dem Titel ,Kritik des Subjects”
(GMS 440,).

Mit dem Gelingen einer Deduktion der Freiheitsidee
ist nach dem Konzept der Grundlegung sowohl die
Idee der Menschenwiirde als auch die des Moralgeset-
zes, das die Wiirde unter ihren Schutz stellt, gesichert.
Sie bediirfen keiner gesonderten Rechtfertigung
mehr, da ihre Moglichkeit wie ihre Notwendigkeit
durch eine Analyse des Freiheitsbegriffs einsichtig ge-
macht werden kann.”> Kant arbeitet eine Rechtferti-
gung der Freiheitsidee in zwei Argumentationsab-
schnitten aus. Im ersten (GMS 447,,-448,,) sucht er zu
zeigen, daf} verniinftige, mit einem Willen begabte We-
sen zu einem konsistenten Selbstverstaindnis™ in prak-

72 Paton, The Categorical Imperative (1971) 203/(1962) 251.

73 Zum Verhiltnis von Freiheit und Sittlichkeit cf. GMS 447,_,,
44787]0) 447)1 f.

74 Cf. Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982) 308.

399

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tischer Riicksicht die Freiheit ihres Willens vorausset-
zen mussen. Ein konsistentes Selbstverstindnis ist da-
bei identisch mit dem Bewufitsein der Bedingung
eines Selbstverstindnisses tberhaupt. Verniinftige,
mit einem Willen begabte Wesen, d.h. Subjekte,
miussen sich als Subjekte denken. Der zweite (GMS
448,,-453,;) widmet sich dem Nachweis, daff und wie
Menschen zum Geltungsbereich dieser Prisupposi-
tionsregel gehoren.

3.1 Die Unabweisbarkeit der Autonomie
der Vernunft

Der erste Deduktionsabschnitt gelangt in fiinf Schrit-
ten an sein Ziel.

1) Eingangs erweitert Kant, wie es auf den ersten
Blick den Anschein hat, Geltungsanspruch und Gel-
tungsbereich der geforderten Deduktion vom Willen
des Menschen auf den Willen aller verniinftigen We-
sen. Verniinftige Wesen sind solche, deren mafigeb-
liche ontologische Bestimmung Vernunft ist. Wir kon-
nen auch sagen: Solche Wesen heiflen verniinftige We-
sen, die Vernunft bzw. Vernunftbestimmtheit zum
Wesen haben. Darin kommen Menschen als verniinfti-
ge Wesen mit allen verniinftigen Wesen iberein, so
daf eine Regel, die ,fir uns blof} als verninftige We-
sen zum Gesetze dient“, da es eine Regel fiir die Ver-
nunft ist, ,auch fir alle verniinftigen Wesen gelten®
(GMS 447,,;) muf. Soll nun der Nachweis angetreten
werden, dafl Freiheit zur Tatigkeit verniinftiger, wil-
lensbegabter Wesen tiberhaupt gehort, und ist dieser
als eine Kritik des Subjekts zu fihren, dann prift hier,

400

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach der berihmten Formel, derzufolge Wendungen
mit dem Wort Kritik plus Genitiv sowohl als genati-
vus subjectivus als auch als genitivus objectivus zu le-
sen sind, praktische Vernunft sich selbst im Hinblick
auf die Notwendigkeit einer Freiheitssupposition ab.
Die Rede von allen verniinftigen Wesen meint mithin
nicht, daf} der Freiheitsbegriff als noch nicht auf Men-
schen restringiert zu deduzieren wire,”> und sie lifit
auch nicht, wie Schopenhauer spottete, ,ein wenig an
die lieben Engelein® denken.” Vielmehr bringt sie den
Geltungsbereich der beabsichtigten Deduktion mit
der Klasse aller moglichen Kompetenten einer sol-
chen Deduktion zur Deckung, indem sie den Gel-
tungsbereich konzeptualisiert. Der Allquantor zielt
nicht auf eine Generalisierung, sondern auf Universel-
les. Universalitit ist Definiens der Freiheitsdeduk-
tion, wie es bereits Definiens der Moralphilosophie
Kants war, nichts, was innerhalb ihrer noch gerechtfer-
tigt werden konnte.

2) Auf diesen die Deduktion priparierenden Schritt
folgt Kants These:

»Ein jedes Wesen, das nicht anders als unter der Idee der
Freiheit handeln kann, ist eben darum in praktischer Riick-
sicht wirklich frei“ (GMS 448, _,).

Das meint nicht, dafl das Gefiihl der Freiheit tatsich-
liche Freiheit verbiirgt, so wie dann auch das Gefiihl
der Unfreiheit Unfreiheit verbiirgte. Es geht nicht um

75 So Wenzel, Anthroponomie (1992) 167.

76 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 488.

401

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein Faktum, auf das sich so oder so berufen lifit, son-
dern um ein Prinzip von universeller Geltung. Immer
wenn ein solches Wesen handelt, so handelt es unter
der Idee der Freiheit.

Dieser Schritt und die dazu gehorige Fufinote ent-
lasten die Deduktion von einem theoretischen Beweis
und bestimmen ihren Status als kat’anthropon-Argu-
ment. Daf} im Falle ihrer Geltung eine Notwendigkeit
aufgezeigt ist, weist zugleich den Verdacht ab, sie
rechtfertige statt der Freiheit eine blofle Fiktion. Da-
gegen spricht die Modalitit der transzendentalen
Uberlegung. Der Gebrauch der Idee der Freiheit gilt
fur letztgiiltig gerechtfertigt, wenn ihre Annahme fiir
jede Selbstverstindigung und jedwedes Selbstver-
standnis eines Wesens — ,from a practical point of
view“”” — unabweisbar ist.

3) Im dritten Schritt behauptet Kant, die Bedingung,
sich als Handelnde nicht anders als unter der Idee der
Freiheit denken zu konnen, sei durch die verniunfti-
gen Wesen, die Uber einen Willen verfiigen, erfullt. Ih-
nen musse notwendig der Gebrauch der Freiheitsidee
zugestanden werden, unter der sie handeln, weil sie
ihrem Begriff nach als Wesen gedacht werden, die Kau-
salitatsketten spontan initiieren konnen. Sie besitzen
praktische Vernunft.

Es folgt Kants Hauptargument.

4) ,Nun kann man sich unmoglich eine Vernunft denken,
die mit ithrem eigenen Bewuftsein in Ansehung ihrer Urthei-

77 Patons Ubersetzung von GMS 448, in: ders., Immanuel Kant:
Groundwork of the Metaphysic of Morals (1964). Paton uber-
nimmt die Paginierung der Akademie-Ausgabe.

402

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le anderwirts her eine Lenkung empfinge, denn alsdann
wiirde das Subject nicht seiner Vernunft, sondern einem An-
triecbe die Bestimmung der Urtheilskraft zuschreiben.”
(GMS 448, )7

Kant argumentiert hier nicht analytisch, geradewegs
im Riickgriff auf die Semantik des Vernunftbegriffs.
Er sagt nicht, wie an anderer Stelle tiberliefert:”> Weil
eine Heteronomie der Vernunft dem Vernunftbegriff
widerstreitet (contradictio in adjecto), ist die Freiheit
verniinftiger Wesen als Autonomie bereits durch die
Vernunft belegt. Dann wire Autonomie einfach ein
Definiens des Vernunftbegriffs.®* Hatte Kant dies im
Sinn gehabt, er hitte auf eine Deduktion verzichten
konnen. Eine solche wird indes erforderlich, wenn fiir
bestimmte fundamentale Optionen menschlicher
Selbstverstindigung selbstreflexiv argumentiert wird,
d.h. wenn gerechtfertigte und rechtfertigende Ver-
nunft dieselbe sind.

In Kants Hauptargument geht es im wesentlichen um

78 Henrichs Ansicht, dieses Argument werde allein fiir einen theo-
retischen Vernunftbegriff angefiihrt, scheint mir am Kantschen
Wortlaut vorbeizugehen, weil er sich an seinem praktizistischen Ver-
nunftbegriff versieht. Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht
(1973) 245-247 u. ders., Die Deduktion des Sittengesetzes (1975)
65. Cf. dagegen Benton, The Transcendental Argument in Kant’s
Groundwork of the Metaphysic of Morals (1978) 230 f. und schlief3-
lich Kant selbst. Geht es um praktische Vernunft in Ansehung ihrer
Urteile, und geht es um ein Selbstbewufitsein dieser praktischen Ver-
nunft, dann stets in praktischer Absicht. — ,,[W]enn reine Vernunft
fur sich praktisch sein kann und es wirklich ist (. . .), so ist es doch im-
mer nur eine und dieselbe Vernunft, die, es sei in theoretischer oder
praktischer Absicht, nach Principien a priori urtheilt“ (KpV 121,_,).
79 Cf. Wiener Logik, XXIV, 1.2 866,_,.

80 So Wenzel, Anthroponomie (1992) 172.

403

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Nachweis der prinzipiellen Denkunmoglichkeit
einer alternativen Position zu einer sich selbst als frei
denkenden Vernunft durch eine reductio ad absur-
dum. Das gleicht der bewufitseinstheoretischen Trans-
formation, die Kant in der Anthropologie (§ 27, VII
167,,_5) der Lehre Epikurs, daf} der Tod uns nichts an-
gehe, angedeihen lifit. (Ich habe sie diesem Kapitel als
Motto vorangestellt.)

Kant denkt der Vernunft ein Selbstbewufltsein zu®!
und behauptet:

Es ist unmoglich, eine Vernunft zu denken, deren
Selbstbewufltsein Zeuge der Fremdbestimmung die-
ser Vernunft wiirde. Denn entweder a) konnte dieses
Selbstbewufltsein als zu der Vernunft gehorig, deren
Selbstbewufitsein es ist, selbst fremdbestimmt sein.
Diese Einsicht ist jedoch nur kraft eines Selbstbewuf3t-
seins moglich, was auf ein Iterationsmodell hinaus-
lauft, das aber gleichfalls, um als solches verstandlich
werden zu konnen, eingeklammert und von einem
Ich denke aus betrachtet werden mufi. b) Oder die Ver-
nunft hat sogleich gerade dadurch, daf} sie ihre Fremd-
bestimmung zum Gegenstand eines eigenen Bewufit-
seins machen kann, thre Autonomie bewiesen. Die
Geltung des cartesianischen Arguments muf freilich,
wie von aller neuzeitlichen Subjektivititsphilosophie,
vorausgesetzt werden.

Die Parallelen mit der zwei Jahre spater publizierten
Deduktion aus der zweiten Auflage der Kritik der rei-
nen Vernunft (1787), auf die wir schon hinwiesen, rei-
chen bis in die Wortwahl.

81 Cf. R 5440 (1776-78), X VIII 182,, .

404

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das: Ich denke, mufl alle meine Vorstellungen begleiten
konnen; denn sonst wiirde etwas in mir vorgestellt werden,
was garnicht gedacht werden konnte, welches ebensoviel
heiflt, als die Vorstellung wiirde entweder unmoglich, oder
wenigstens fir mich nichts sein.“ (KrV B 1311.)

Wenn Vernunft, wie Kant sie denket, sich aber in prakti-
scher Absicht selbst betrachtet und tiberhaupt Alter-
nativen erwagt, ja wenn sie sich, wie es in der zweiten
Kritik heifit, ,bei uns in der That praktisch [nicht: als
praktisch] beweiset (KpV 42,;), mufl sie sich dazu
auch als autonom und damit als frei denken. Der Ge-
danke der heteronomen Vernunft stellt keine wirkli-
che Alternative dar, wenn selbst die Priifung auf Auto-
nomie oder Heteronomie Sache autonomer Vernunft
ist, wihrend an ein Selbstbewufitsein oder eine Selbst-
prifung heteronomer Vernunft gar nicht zu denken
1st. So 1st

»in praktischer Absicht der Fufisteig der Freiheit der einzige,
auf welchem es moglich ist, von seiner Vernunft bei unse-
rem Thun und Lassen Gebrauch zu machen; daher wird es
der subtilsten Philosophie eben so unmoglich, wie der ge-

meinsten Menschenvernunft, die Freiheit wegzuverninf-
teln® (GMS 455,,-456,),

da dieses Wegverniinfteln nicht ohne Rekurs auf eine
Vernunft durchfiihrbar ist, die Freiheit fiir sich rekla-
mieren muf}, damit ihr Tun zurechenbar wird. So ist
auch hier entweder autonome oder gar keine Ver-
nunft am Werk.

Vernunft ist ohne Autonomie undenkbar. Da Kant un-
ter Autonomie eine spontane Selbstbestimmung nach

405

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbstgegebenen Gesetzen versteht, folgt aus ithrem
Nachweis analytisch, dafl

5) Vernunft sich als ,Urheberin ihrer Principien”
(GMS 448,,) oder ,Selbsthalterin ihrer Gesetze“
(GMS 425,,) betrachten muf3;

Jfolglich mufl sie als praktische Vernunft, oder als Wille
eines verniinftigen Wesens von ihr selbst als frei angesehen
werden® (GMS 448,,).

Mit dem weiteren sind wir bereits vertraut. Der Wille
eines verniinftigen Wesens

»kann nur unter der Idee der Freiheit ein eigener Wille sein
und muf also in praktischer Absicht allen verniinftigen We-
sen beigelegt werden.“ (GMS 448, ,,)

Wir haben im ersten Kapitel Kants Ethik als eine Ko-
hirenztheorie der Moral gedeutet. Im vierten Kapitel
entdeckte sich die Lehre vom Zweck an sich selbst als
eine Kohirenztheorie der menschlichen Wiirde. Hier
haben wir nun eine Kohirenztheorie der Freiheit.

Reine praktische Vernunft prisupponiert dem An-
spruch der transzendentalen Deduktion nach mit der
Idee der Freiheit nicht allein die Bedingung fiir irgend-
ein Selbstverstindnis, sondern — die Formulierung ge-
rit der Sache wegen massiv — die Bedingung der Mog-
lichkeit der Verstindigung des Subjekts iber sich
selbst als solches iberhaupt. Es geht um die Notwen-
digkeit eines bestimmten menschlichen Selbstver-
standnisses, das von der Idee der Freiheit notwendig
Gebrauch macht und als solches in eins die Bedingung
der Moglichkeit aller menschlichen Selbstverstindi-

406

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung enthalt und sich als diese reflektiert. Nicht ir-
gendeine Regel wird auf diese Weise gerechtfertigt,
sondern die Regel fiir alle Regelhaftigkeit tiberhaupt.
Bestimmt die ,reine Vernunft (...) durch die blo-
e Form der praktischen Regel den Willen“ (KpV
24,_,), so handelt es sich um das ,,Gesetz der Frei-
heit“ (KpV 68, (). Die Regel aller Regelhaftigkeit, die
nichts als die Form einer Regel iberhaupt zum Inhalt
hat, ist mit dem Gesetz der Freiheit identisch.

Vor dieser Regel gibt es innerhalb dieses Diskurses
kein Ausweichen. Als Geltungsdiskurs versucht er,
jede mogliche Auflenperspektive als unzulissig auszu-
grenzen. Die Regel legt, wie Kant sie denkt, das Selbst-
verstandnis verniinftiger Wesen fest, weil sie bloff for-
mal die Regel aller Selbstverstindigung iiberhaupt ist
und zugleich fordert, dafl ein so geartetes Selbstver-
stindnis in allem Wollen und Denken mit prisent ist.
Es versteht sich von selbst, dafl eine solche Regel, die
jede andere Regel auf Kompatibilitit mit dem univer-
sellen Regelbegriff prift und somit erst zur Regel
macht, es — nach dem damit begriindeten starken Re-
gelmodell - verunmoglicht, sich alternative Regeln
auszudenken und alternative Selbstverstindnisse zu
entwickeln. Die Normativitit der Konklusion einer
transzendentalen Deduktion zeigt sich hier in ihrer
starksten Variante.

Datiir, dafl dieses Ergebnis nicht nur fiir rein verntinf-
tige Wesen, sondern auch fir Menschen gilt, sucht,
wie ich ihn lese, der zweite Deduktionsabschnitt Ar-
gumente beizubringen.

407

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die Berufung auf die gemeine Menschenvernunft

Damit ein zweiter Deduktionsschritt tiberhaupt noch
als erforderlich betrachtet werden kann, sich durch-
fihren 1aft und sinnvoll wird, sind bei der Einschat-
zung der Begriindungskraft des ersten Abstriche zu
machen. Die Berufung auf Subjektivitit als Selbstbe-
zliglichkeit der Vernunft gilt nicht mehr fir hinrei-
chend, wenn es um Menschen als Wesen geht, die
nicht ausschliefllich rein verniinftige Wesen sind. Die
notwendige Prasupposition wird wieder auf eine blo-
e Voraussetzung heruntergestuft (cf. GMS 449, ,,).
Infolgedessen ist die Legitimitit der Berufung auf
eine Wiirde des Menschen weiterhin in Frage gestellt
und miissen auch das Sittengesetz und die Moglich-
keit eines kategorischen Imperativs, die aus dem Be-
griff der Freiheit folgen sollen, fir unsicher gelten.
Kant duflert einen Zirkelverdacht:

»Wir nehmen uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen
als frei an, um uns in der Ordnung der Zwecke unter sitt-
lichen Gesetzen zu denken, und wir denken uns nachher als
diesen Gesetzen unterworfen, weil wir uns die Freiheit des

Willens beigelegt haben“ (GMS 450, _,,).

Wir unterstellen unsere Unabhingigkeit von der Na-
turkausalitit, um unsere Finalitit Gesetzen zu unter-
stellen. Und wir unterstellen unsere Finalitit Geset-
zen, weil wir unsere Unabhingigkeit von der Natur-
kausalitit unterstellt haben.

Das sieht freilich zunichst eher nach Aquivalenz als
nach Zirkelhaftigkeit aus.

408

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir prasupponieren P, damit Q.
Q, weil wir P prasupponiert haben.

Die Gesetzgebung setzt in beiden Fillen Freiheit vor-
aus. Sie ist in beiden Folge und in keinem Grund der
Freiheit.®? Es bleibt eindeutig beim Primat der Frei-
heit, wenn es um die Begriindung von Moral und Men-
schenwiirde geht. Worin besteht dann der Zirkel?

Sehe ich richtig, so betrifft der Zirkelverdacht den Sta-
tus der Begriindung, ihre Begriindungskraft. Das deu-
tet sich im Wechsel der Begriindungspartikel von
einem finalen ,um ... zu‘ zu einem kausalen ,weil‘ an.
Darum muf} es heiflen: Wir konnen nicht zunichst in
heuristischer Absicht P unterstellen, um uns Q ver-
standlich machen zu konnen, und dann Q blof§ auf-
grund einer Unterstellung von P, die uns lediglich
eine hermeneutische Moglichkeit eroffnete, schon fiir
hinreichend belegt halten.®® Wir diirfen nicht ein re-

82 Paton, The Categorical Imperative (1971) 225/(1962) 279: , Kant
hat niemals vom kategorischen Imperativ auf die Freiheit geschlos-
sen“. Es gibt aber auch keinen Grund, an dieser Stelle eine Antizipa-
tion der Deutung der Freiheit als ratio essend: des Sittengesetzes,
das seinerseits ratio cognoscendi der Freiheit ist, zu sehen. Cf. KpV
4.5 Fn.

83 Gestiitzt wird diese Lesart von dem Restimee, das Kant gibt, so-
bald er den Zirkelverdacht fiir ausgeriumt ansieht. GMS 453,_,;:
»Nun ist der Verdacht, den wir oben rege machten, gehoben, als
wire ein geheimer Cirkel in unserem Schlusse aus der Freiheit auf
die Autonomie und aus dieser aufs sittliche Gesetz enthalten, daf§
wir namlich vielleicht die Idee der Freiheit nur um des sittlichen Ge-
setzes willen zum Grunde legten, um dieses nachher aus der Frei-
heit wiederum zu schlieflen, mithin von jenem gar keinen Grund an-
geben konnten, sondern es nur als Erbittung eines Princips, das uns
gutgesinnte Seelen wohl gerne einriumen werden, welches wir aber
niemals als einen erweislichen Satz aufstellen konnen.“

409

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gressives Argument in ein progressives ummunzen,
um dann daraus positive Schlisse zu ziehen. Fiir der-
gleichen positive Schliisse hilt Kant sich nicht mehr
fur befugt, die Fretheitshypothese als eine notwendi-
ge anzusehen. Die Regel, Freiheit in praktscher Ab-
sicht zu unterstellen, gebietet fiir diesen Fall nicht
mehr kategorisch. Nur wenn wir uns ein verniinfti-
ges, mit einem Willen begabtes und als solches sei-
ner selbst bewufites Wesen denken wollen, miissen
wir ithm auch eine Freiheit zugestehen (cf. GMS
448,,—449,). Wir konnen aber sowohl den Anspruch
auf Geltung des kategorischen Imperativs als auch
den auf die Notwendigkeit der Freiheitsidee aufge-
ben, und nichts verpflichtet uns auf ein bestimmtes
Selbstverstindnis, solange uns seine Unhintergeh-
barkeit nicht demonstriert wurde — auch nicht die
Drohung mit dem Kohirenzverlust.

»Warum aber soll ich mich denn diesem Princip unterwer-
fen und zwar als verniinftiges Wesen tberhaupt, mithin
auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte Wesen?“
(GMS 449,, ;)

Fehlt, wie das Zirkelargument anmahnt, die Verbind-
lichkeit der Freiheitshypothese, stellt sich das Deduk-
tionsproblem zugleich als Motivationsproblem.?*

Um ein verbindliches Selbstverstindnis dennoch gel-
tend machen zu konnen und den Gebrauch der Idee
der Freiheit bei Menschen als, obgleich beschrankt
giiltig, so doch als gerechtfertigt auszuweisen, bedient

84 Cf. Wenzel, Anthroponomie (1992) 173.

410

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich Kant des Arguments von der doppelten Perspekti-
ve, des empirischen und des intelligiblen Standpunkts
in ein und demselben Subjekt. Auf diesem Weg soll ge-
zeigt werden, dafl die Idee der Freiheit auch fir ein
Wesen, das nicht rein verniinftig ist, samt threr Konse-
quenzen Verbindlichkeit besitzt.

Die dem Grenzdiskurs Kantschen Typs zugrundelie-
gende Ontologie des Menschen wird zu verteidigen
gesucht. Bemerkenswert ist, wie haufig Kant sich zum
Zweck dieser Verteidigung auf die ,gemeine Men-
schenvernunft“ (GMS 454,,, 456,, 457,) oder den ,,ge-
meinsten Verstand“ (GMS 450,,, 452,;) beruft. Die
Giiltigkeit der Deduktion soll dadurch beglaubigt
werden, daff selbst die natiirliche Vernunft transzen-
dentale Uberlegungen anstelle, eine Sinnen- und eine
Verstandeswelt, Erscheinung und Dinge an sich
selbst, empirisches und transzendentales Ich unter-
scheide (cf. GMS 451), so dafl der Mensch bereits
durch das natirliche Bewufltsein auf den Weg ge-
bracht werde, sich als reines Ich oder ,eigentliche[s]
Selbst“ (GMS 457,,) einer intelligiblen Welt zuzurech-
nen. In dieser Welt gilt ohne Einschrinkung die Frei-
heitsidee, und darum mufl der Mensch, insofern er in
der Lage ist, den intelligiblen Standpunkt einzuneh-
men, als frei betrachtet werden. Es ist mithin kein Wi-
derspruch, sich in der Verstandeswelt als frei, in der
Sinnenwelt aber verpflichtet zu denken, wenn durch
die Intelligibilitit dieser (Selbst-)Verpflichtung eine
Riickbindung auch der Sinnenwelt an die Verstandes-
welt statthat. Da beide Titel Standpunkte der Ver-
nunft sind, bleibt uber die Differenzierung hinweg
die Einheit des Subjekts gewahrleistet.

411

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstandeswelt ist jedoch nur der Name fiir einen
Standpunkt der Vernunft, den sie einnehmen muf,
um sich selbst als praktisch und den Menschen, inso-
fern er ihn einzunehmen versteht, als frei denken zu
konnen (cf. GMS 458,,_,;). Menschen miissen, um als
frei angesehen werden zu kdnnen, eine Perspektive zu
sich einnehmen konnen, in der gilt, was der erste Ab-
schnitt der Deduktion fiir gesichert annehmen konn-
te: Sie mussen kraft ithrer Intelligibilitat ein Selbstver-
hiltnis denken und ein Selbstverstindnis etablieren
konnen, das die Geltung der Freiheitshypothese zu
seiner Moglichkeitsbedingung hat.

»Als ein verniinftiges, mithin zur intelligibelen Welt gehori-
ges Wesen kann der Mensch die Causalitit seines eigenen
Willens niemals anders als unter der Idee der Freiheit den-
ken; denn Unabhingigkeit von den bestimmenden Ursa-
chen der Sinnenwelt (dergleichen die Vernunft jederzeit sich
selbst beilegen muf) ist Freiheit.“ (GMS 452, ;)

Diese Argumentation kniipft an den ersten Deduk-
tionsabschnitt an. Insofern ist sie eine transzendenta-
le. Sie zeigt, daf} bestimmte Bedingungen erfillt sein
missen, wenn dem Begriff des Menschen praktische
Vernunft nicht abgesprochen werden koénnen soll. Es
muf} ihm ein eigentliches Selbst zugedacht werden,
das den ganzen Menschen als Sinnen- und Vernunft-
wesen reprasentiert und dies dennoch eindeutig ledig-
lich als intelligibles Wesen tut.

Dieses Argument entwickelt eine bestimmte Konzep-
tion des Menschen, mit dem die von Kant veranschlag-
ten epistemologischen Anforderungen praktischer
Philosophie erfiillt werden konnen. Zu fragen bleibt,

412

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ob der Menschenbegriff, der Kantschen Verlfilich-
keitserwartungen nachkommt, ,lebendigen Men-
schen‘ gerecht wird und ob es ein Argument gibt, das
uns zwingt, uns diesem Begriff gemif} zu verstehen.
Ein solches Argument aber steht aus. Kant zeigt nicht,
dafl wir uns so verstehen miissen, sondern behauptet,
wir verstiinden uns bereits so.

Die Argumente, die Kant in der Grundlegung dafir
anfiithrt, dal Menschen sich immer schon, ,,obzwar
rohe“ (GMS 451,,;) und fehlerhaft, in einem tran-
szendentalphilosophischen Sinne verstehen, besitzen
selbst keinerlei transzendentalen Status,®® sondern
sind allesamt empirisch. Die Frage, ob Menschen Kan-
didaten fiir Freiheit sind, nimmt sich so wie eine guae-
stio facti, nicht aber wie eine guaestio juris aus. Das
gilt, darauf deutet manches hin, auch fiir das zentrale
Selbstunterscheidungsargument, mit dem Kant die
Vernunft als Instanz der Grenzziehung zwischen Ver-
stand und Sinnlichkeit auch fiir das gewohnliche Be-
wuftsein zu etablieren sucht.

»Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermégen, da-
durch er sich von allen andern Dingen, ja von sich selbst, so
fern er durch Gegenstinde afficirt wird, unterscheidet, und
das ist die Vernunft. Diese, als reine Selbstthatigkeit, ist so-
gar (...) noch tber den Verstand erhoben (...) [Dlie Ver-
nunft [zeigt] unter dem Namen der Ideen eine so reine Spon-
taneitit (...), daff sie dadurch weit tiber alles, was ihr Sinn-
lichkeit nur liefern kann, hinausgeht und ihr vornehmstes
Geschifte darin beweiset, Sinnenwelt und Verstandeswelt
von einander zu unterscheiden, dadurch aber dem Verstan-
de selbst seine Schranken vorzuzeichnen.“ (GMS 452, ,,)

85 Cf. Wenzel, Anthroponomie (1992) 176.

413

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist dieser Fund des Menschen in sich selbst in der Tat
ein empirischer, hiefle das, daf sich die Freiheits-
deduktion, zumindest was ihren Geltungsbereich
und dessen mogliche Kandidaten angeht, zuletzt em-
pirisch absicherte. Das wire in eins auch ein empiri-
scher Verweis auf Wirklichkeit und Notwendigkeit
eines transzendentalen Grenzdiskurses. Um seine
Freiheitsprasupposition anwenden zu konnen,
braucht der Grenzdiskurs unter den Bedingungen der
Grundlegung ein ,Wesen, das sich eines Willen (...)
bewufit zu sein glaubt“ (GMS 459, ,), unter denen
der Kritik der praktischen Vernunft solche Wesen, die
das Sittengesetz ,als fiir sie verbindend erkennen
(KPV 4730).

Doch der Grenzdiskurs ist wie sein Gegenstand ein
philosophischer Entwurf. Die Behauptung, es gibe
die Moglichkeit eines empirischen Einblicks in das
Vermogen der Grenzziehung, ist unsinnig. Dagegen
setzt die Behauptung, es gibe die Moglichkeit eines
nichtempirischen Einblicks in selbiges Vermogen,
den transzendentalen Ansatz schon voraus. So ver-
lagert sich die Frage der Begriindung auf die Ebene
der Frage nach den Begriindungsregeln des Grenzdis-
kurses selbst.

Geht das Programm der Bestimmung und Rechtferti-
gung einer Regel aller Regelhaftigkeit auf, kommen
wir nicht umhin, uns als Subjekte nach dem starken
Modell von Regelhaftigkeit mit starker normativer
Kraft zu denken. Dann ist auch menschliche Wiirde
so zu denken, wie Kant es vorexerziert. Die Wissen-
schaftlichkeit der praktischen Philosophie ist durch
Alternativenlosigkeit und Selbstreflexivitit auf der

414

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebene eines Grenzdiskurses gesichert. Problematisch
wird dadurch der Grenzdiskurs als solcher. Gibt es
nichts, wogegen etwas abgegrenzt werden muf}, er-
schopft sich die Begriindungskraft eines Geltungs-
diskurses im Selbstverweis und in der Berufung auf
sich selbst, ist die Metapher der Grenze fiir ihn sinn-
los geworden.®¥ Ein System, das vergifit, daf} es
begrenzt ist, wird auch keinen Diskurs tiber seine
Grenze fiihren. Deshalb ist gegen das idealistische®®
ein schwicheres Modell der Regelhaftigkeit zu etablie-
ren, das es auch erlaubt, die Wiirde des Menschen
anders zu denken, als Kant es tut.

86 Wegen dieser Konsequenz erklirt Rorty jedes Selbstbeziiglich-
keitsargument fiir ein ad-hominem-Argument. Cf. Rorty, Transcen-
dental Arguments, Self-Reference, and Pragmatism (1979) 89, 99.
87 Prol § 57, 352,: ,,So lange die Erkenntnif} der Vernunft gleich-
artig ist, lassen sich von ihr keine bestimmte Grenzen denken.“

88 Cf. Hegel, Vorlesungen tiber Geschichte der Philosophie, XX
403.

415

https://dol.org/10.5771/9783495096737-356 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996737-356
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Begründungsverfahren - deduktiver Beweis oder transzendentale Deduktion
	2. Formale Bestimmungen und materiale Voraussetzungen des transzendentalen Deduktionsverf ährens
	2.1 Grundzüge
	2.2 Sinnkritische Transformation der Deduktion?
	2.3 Transzendentale Deduktion als Nachweis unhintergehbarer Reflexivität?

	3. Rechtfertigung der Freiheitsidee durch Kritik des Subjekts
	3.1 Die Unabweisbarkeit der Autonomie der Vernunft
	3.2 Die Berufung auf die gemeine Menschenvernunft


