Vorwort

»Indem das Denken den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen«
durch die Sprache als dem »Haus des Seins« vollbringt!, ldsst es sich
vom Sein in Anspruch nehmen, »um die Wahrheit des Seins« zu sa-
gen. Das Denken bleibt dadurch nicht passiv, sondern stellt im hochs-
ten MafSe ein Handeln dar: »Das Denken ist I'engagement durch und
fiir die Wahrheit des Seins«.?

Wenn Heidegger klagt, dass das Denken durch seine technische
Auslegung des Seins zu lange »auf dem Trockenen sitzt« und die
Sprache aus der bloffen Grammatik einer rigiden Begriffslogik in
ein »urspriinglicheres Wesensgefiige«® gefithrt werden muss, so
spricht er diese Aufgaben dem Denken und dem Dichten zu, um die
Seinsvergessenheit, die Heimatlosigkeit zu tiberwinden.*

Die Akademien bieten einem solchen offenen und freiheitlichen
Denken Raum und Heimat, weisen auf die »Wahrheit des Seins« hin,
und zwar gewissermafSen auf das Zu-Denkende wie auf das Zu-Den-
kende.® Der Ort der Wahrheit des Seins tragt den Mut zur Weite der
Vernunft in sich (Benedikt XVI.); Akademien wagen die Freiheit
»zwecklosen Denkens und unverzweckten Gesprichs« (Kardinal Karl
Lehmann).

So hat sich der Erbacher Hof, die Akademie des Bistums Mainz, immer
wieder der Aufgabe gestellt, wirkmichtige philosophische und theo-
logische Denkergestalten zu thematisieren, der Vergessenheit zu ent-
reiflen und ihre Bedeutung fiir das heutige Tun und Denken heraus-
zustellen, besonders auch im Blick auf die jiingeren Generationen.

! Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den
Humanismus, 3. Aufl., Bern [1947] 1975.
Ebd,, S. 54.
Ebd.
Vgl. M. Heidegger, »... dichterisch wohnet der Mensch ..., in: Vortrige und
Aufsitze, Pfullingen 1954, S. 181-199.
5 Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, S. 92,103.

ENENE

Poetik des Glaubens A-

- am 23.01.2026, 22:23:07.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Paul Ricceur gehort genauso wie Maurice Blondel und Emma-
nuel Levinas zu den wirkmachtigen franzosischen Denkergestalten,
denen ein besonderer Briickenschlag zwischen der deutschen und der
franzosischen Philosophie wichtig war.

In diesem Sinne veranstaltete die Akademie des Bistums Mainz am
23. und 24. Mai 2003 anlédsslich des 90. Geburtstages und unter Teil-
nahme Paul Ricceurs eine vielbeachtete Akademietagung, die in der
Veroffentlichung »Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexion auf den Menschen« (Verlag Alber, Freiburg 2004) Nieder-
schlag fand. So wichtig es auch Paul Ricoeur selbst war, Philosophie
und Theologie gegeneinander abzugrenzen, und ungeachtet dessen,
dass seine eigene Position als Denker im christlichen Glauben — bei
ihm als reformierter Christ — verankert blieb, so wichtig war ihm der
oft von ihm auch problematisch angesehene enge Bezug der beiden
Disziplinen.

Ricceur hat sich gerade in Zeiten, als in der Philosophie noch
nicht von einer Renaissance der Religion die Rede war, intensiv mit
dem Verhiltnis von Vernunft und Glaube beschiftigt. Wihrend sei-
nes Denkweges waren die religiosen Uberzeugungen der Menschen
fiir ihn wichtige Ausgangspunkte und Wegmarken philosophischer
Reflexion. Zu allen Phasen seines Schaffens traten neben philosophi-
schen Werken mit einer Fiille von religiosen Implikationen kleinere
Arbeiten, in denen er mit seinen Thesen auch das Gespriach mit der
Theologie gesucht hat. Zudem hat er in unzihligen Beitrigen seine
philosophischen Uberlegungen als Ausgangspunkt fiir die Interpre-
tation biblischer Texte gewihlt (vgl. den Beitrag von Knut Wenzel in
diesem Band).

Wie nun das Weiterbedenken des Ansatzes Ricoeurs im vorlie-
genden Buch belegt, ist die Theologie selbst in Ricceurs Denken in
vielfacher Weise aufgenommen: Angefangen von seiner Phanome-
nologie der Schuld tiber die Auseinandersetzung mit der Religions-
kritik Sigmund Freuds, der Metapherntheorie, der These von der nar-
rativen Identitit und seiner biblischen Hermeneutik bis hin zu seinen
Ausfithrungen iiber Erinnern, Vergessen und Vergeben haben sich
beachtenswerte Vertreter beider Konfessionen und so gut wie aller
theologischer Disziplinen von Paul Ricceur inspirieren lassen. So ver-
mochte es Ricoeur, der Theologie ein Konzept anzubieten, das einem
Ineinander von Glaube und zweifelndem Denken oder Fragen eine
hermeneutische Tiefenschirfe zu geben vermochte (Jiirgen Wer-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495860328-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

bick). Eine Hermeneutik des Sinns er6ffnet einer phinomenologisch
aufgeklarten »Sorge um das Objekt« breiten Raum (Werbick).

Immer wieder hat Ricceur gezeigt, wie man Offenbarung den-
ken und welcher Bezug zur biblischen Offenbarung hergestellt wer-
den kann (Veronika Hoffmann). »Wird Offenbarung (...) mit Hilfe
der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche Ver-
ankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar« (Hoffmann).
Gerade die Kategorie des Zeugnisses lebt in der Spannung von Be-
zeugung und Bestreitung und weist auf die Wahrheitsfahigkeit des
Zeugen wie des Bezeugten hin. Ricceur unterstreicht gerade die Poly-
phonie der biblischen Offenbarung (Hoffmann). Dadurch wird der
Zugang zur Welt, zum Anderen und zu uns selbst und zum Gott-
lichen stets als vermittelter verstanden.

Gerade als Philosoph gibt Paul Ricceur auf diese Weise der
Theologie Anstofe fiir ihr eigenes Tun. Sie beschrinken sich keines-
wegs auf die systematisch-theologische Reflexion des Verhiltnisses
von Theologie und Philosophie, sondern betreffen so gut wie alle
theologischen Disziplinen: Mit der Besinnung auf den Kern der bib-
lischen Botschaft, wie in den einschligigen Methodendiskussionen
tber die angemessene Hermeneutik der Schrift derzeit bedacht, ha-
ben nicht zuletzt Ricceurs Ausfithrungen iiber Metaphern fiir das
Verstindnis religioser Rede mafigebliche Bedeutung. Genauso wie
seine Gleichnistheorie zum Standardrepertoire neutestamentlicher
Exegeten gehort (Wenzel).

Die Kirchengeschichtler mégen sich bisher am wenigsten mit
Ricceur auseinandergesetzt haben: Aber angefangen von seinen frii-
hen geschichtsphilosophischen Aufsitzen tber seine Erzihltheorie
und der breiten Auseinandersetzung mit der Geschichtstheorie bis
hin zu seinen Thesen »Erinnern und Vergessen« bietet Ricceur gera-
de fiir den Historiker reiche Anregung zur Kldrung von Methode und
Ziel der eigenen Arbeit (Michael Bohnke). Das Vergangene muss als
Gewesenes rekonstruiert werden und in seiner Unwiederholbarkeit
und Unwiderruflichkeit anerkannt werden. Dadurch muss sich das
Subjekt von der Vergangenheit distanzieren (Bohnke).

In der Systematischen Theologie ist die Relevanz der philoso-
phischen Thesen Ricceurs von der Beschiftigung mit dem Béosen
(Bernd J. Claret) iiber die Uberlegungen zum Subjekt des Glaubens
(Knut Wenzel), zum Offenbarungsbegriff (Hoffmann), der Gottes-
frage und der Religionskritik (Werbick) bis zur Frage nach Ver-
gebung und Verzeihung am augenscheinlichsten.

Poetik des Glaubens A-



https://doi.org/10.5771/9783495860328-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Das gilt seit dem Erscheinen von Ricceurs »kleiner Ethik« in
»Das Selbst als ein Anderer« verstirkt auch fiir die theologische
Ethik, ob nun in der Moraltheologie oder in der christlichen Gesell-
schaftslehre beziehungsweise Sozialethik (Maureen Junker-Kenny,
Christof Mandry). Nicht zuletzt in den praktischen Fichern wurde
Ricceur rezipiert, weil angefangen von seiner Symbolhermeneutik
(Wolfgang W. Miiller) iiber die Uberlegungen zur religiésen Sprache
bis hin zu seiner Identititstheorie auch wesentliche Fragen der
Grundlegung von Liturgiewissenschaft bis zur Religionspddagogik
(Miiller) angeschnitten worden sind. Die Religionspadagogik kann
durch Ricceurs theoretisches Instrumentarium eine selbstkritische
Fundierung finden.

Insbesondere fiir das Verhiltnis von Fundamentaltheologie und
Asthetik bringt Ricceurs Werk mit den Leitkategorien Zeitdiagnos-
tik, Subjekttheorie, Glaubens- und Offenbarungshermeneutik eine
fundamentaltheologische Programmatik hinein (Gerhard Larcher).
Gerade fiir die Fundamentaltheologie ist eine dsthetische Dimension
angesichts eines elaborierten begrifflichen Diskurses und eines
ethisch-politischen Pathos vonnéten. Gelingt es, »eine neue phino-
menologische Ontologie zu bedenken, die nach dem Scheitern des
begrifflichen Systemdenkens, wie es auch Heidegger angesprochen
hat, wichtig ist? Eine solche Poetik miisste fiir eine theologische As-
thetik der Sprache und Bilder offen sein« (Larcher). Denn »eine Her-
meneutik der Prasenz der erschienenen Giite und Menschenfreund-
lichkeit (Gnade) Gottes gilt in der Moderne als konstitutiv und
unverzichtbar« (Larcher).

Welche philosophischen Einsichten und religionsphilosophischen
Uberlegungen Ricceurs im Einzelnen sind fiir die Theologie beson-
ders fruchtbar? Wo wurden sie, vor allem wie wurden sie rezipiert
und wie wurden sie weiter gedacht? Wo sind aus theologischer Sicht
Grenzen der jeweiligen philosophischen Thesen? Diesen Fragen wid-
met sich der folgende Band.

Stefan Orth, Freiburg
Peter Reifenberg, Mainz

Im Januar 2009

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495860328-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

