V. Die Komddie der reformierten Strafen und das Ende des Dramas

All dies fithrt zu einem weiteren Schritt: Die Psychologisierung des Ver-
brechers und der damit verbundene Verlust der Einheit von Téater und Tat
sind in Uberwachen und Strafen namlich ein Grund nicht nur fiir das Ende der
Tragddie des Strafens, sondern auch, konkreter, fiir thre Ablésung durch
die Komdédie. Noch einmal:

Die alten Mitspieler des Straf-Prunks, der Koérper und das Blut, rdumen den Platz.
Auf die Biihne tritt eine neue Figur — maskiert. Eine gewisse Tragodie ist zu Ende, es
beginnt eine Komaédie mit schattenhaften Silhouetten, gesichtslosen Stimmen, unbe-
tastbaren Wesen. (US 26)

Schlagwortartig und wie nebenbei ruft Foucault den Topos vom Ende der
Tragédie und ihrer Ablésung durch die Komédie sowie eine ganze Reihe
zentraler Punkte des tragédien- und komédientheoretischen Diskurses auf,
ohne sie naher zu verfolgen — jedenfalls nicht explizit. Dartiber hinaus liest
sich diese kurze Passage wie ein indirektes und etwas eklektisches Zitat von
Gattungsbeziigen nicht nur bei Hegel, sondern auch bei Marx und — etwas
entfernter — Nietzsche. Im Folgenden wird gezeigt, daf} die Unterscheidung
von Tragddie und Komddie, bei allem Eklektizismus, eine gezielte Unter-
scheidung ist. Zwar bestimmt Foucault die Komédie nicht explizit und
systematisch, sondern implizit und verstreut, und die Elemente der Bestim-
mung liberschneiden sich und gehen ineinander iiber. Dennoch weist er der
Komaodie spezifische Eigenschaften, Funktionen und Techniken zu. Er ord-
net sie historisch ein, bestimmt sie als didaktische Gattung, betrachtet sie
unter zeichentheoretischen Gesichtspunkten, weist ihr eine rechtstheoreti-
sche und praktische rechtliche Funktion zu und bestimmt sie inhaltlich tiber
ithr Figureninventar sowie dramaturgisch tiber ihre Blickfithrung.

Die Komddie in den Dramentheorien und die Bestrafung in den
Straftheorien der Aufklarung

Zunichst einmal ist der Ubergang, den Foucault unter Zuhilfenahme der
Kategorien von Tragddie und Komédie beschreibt, historisch verortbar. Er

findet mit der Aufkldrung und infolge der auf Cesare Beccaria und andere
zuriickgehenden  strafrechtsreformatorischen Uberlegungen des 18. Jahr-

89

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hunderts statt. Mit der Reform des Strafrechts verwandelt sich Foucaults
tragische Justizbiihne in eine komische Justizbithne.

In der dramentheoretischen Diskussion der Aufklarung ist der Nutzen des
Schauspiels und insbesondere der der Komddie von zentraler Bedeutung.
Johann Christoph Gottsched schreibt 1730 in seinem Versuch einer Critischen
Duchtkunst: »Die Comodie ist nichts anders, als eine Nachahmung einer
lasterhaften Handlung, die durch ihr licherliches Wesen den Zuschauer
belustigen, aber auch zugleich erbauen kann.«! Denis Diderot, auf den sich
Foucault in seinen Texten wiederholt bezieht, schreibt 1758 in Von der
dramatischen Dichtkunst: »Ein jedes Volk hat Vorurteile zu bestreiten, Laster
zu verfolgen, Lacherlichkeiten verdchtlich zu machen. Ein jedes Volk muf}
also Schauspiele [...] haben.« Aus der Notwendigkeit moralischer Besserung
leitet Diderot also die Notwendigkeit von Schauspielen ab. In seiner Unter-
scheidung der dramatischen Gattungen? hat die »ernsthafte Komddie« »die
Tugend und die Pflichten des Menschen zum Gegenstande«® und die Auf-
gabe, »uns die Tugend liebenswiirdig und das Laster verhafit zu machen«;*
Diderot spricht also insbesondere ihr die Fahigkeit zum Bewirken mora-
lischer Besserung zu. Auch die von Diderot herausgegebene und mitver-
falte Encyclopédie bezeichnet als »1’objet ou la fin de la comédie« »de faire servir
la malice humaine a corriger les autres vices de ’humanité«.> Wie Diderot,
dessen »Unterredungen« tber den Natiirlichen Sokn er ins Deutsche tiber-

1 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Anderer Beson-
derer Theil (= Ausgewidhlte Werke, hg. von Joachim Birke und Brigitte Birke, Berlin/
New York 1968-1987, Bd. 6.2), Berlin 1973, S. 348.

Diderot schldgt Abstufungen der dramatischen Gattung zwischen Tragédie und Ko-

modie vor. Zwischen Tragédie und Komddie soll die »ernsthafte Gattung« stehen,

zwischen »ernsthafter Gattung« und Tragddie das »Trauerspiel« und zwischen »ernst-
hafter Gattung« und Komédie die »ernsthafte Komoédie«. Es ist nicht eindeutig, ob

Diderot damit fiinf dramatische Untergattungen vorsieht oder vier, wobei in letzterem

Fall »Trauerspiel« und »ernsthafte Komédie« gemeinsam unter die »ernsthafte Gat-

tung« fielen. Denis Diderot: Von der dramatischen Dichtkunst, in: Asthetische Schrif-

ten, tibers. von Friedrich Bassenge und Theodor Liicke, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1968,

S. 239-333, hier S. 245f.

3 Ebd., S. 246.

4 Ebd,, S. 250.

5 Jean-Francois Marmontel: Comédie, in: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, hg. von Denis Diderot u.a., Bd. 3, Paris 1753,
S. 665-669. Hier geht es nicht um die comédie in der im Franzosischen weiteren
Bedeutung des Schauspiels tiberhaupt, sondern spezifisch um die Komédie im Gegen-
satz zur Tragédie: »Elle differe particulierement de la tragédie dans son principe, dans
ses moyens & dans sa fin.« (Ebd., S. 665)

90

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

setzte,5 stellt Lessing in seinen Abhandlungen von dem weinerlichen oder riikrenden
Lustsprele (1754) der Tragodie bzw. dem Trauerspiel und der Komddie bzw.
dem Lustspiel zwei neue »Untergattung(en]«’ zur Seite: das »buirgerliche
Trauerspiel« und das »rithrende« bzw. »weinerliche Lustspiel«.8 Das »riih-
rende Lustspiel« »will nur rithrens, so wie, als anderes Extrem, das »Possen-
spiel« »nur zum Lachen bringen will«. Zwischen diesen beiden aber steht die
»wahre Komodie«. Sie »will beides«, also rihren und zum Lachen bringen.
»Die wahre Komddie allein« — und hier greift Lessing den zeitgendssischen
Diskurs tber die niitzliche Funktion der Komddie auf — »ist fiir das Volk,
und allein fihig einen allgemeinen Beifall zu erlangen, und folglich auch
einen allgemeinen Nutzen zu stiften.« Dieser »allgemeine[ ] Nutzen« besteht
in »Befrung«.® In der Hamburgischen Dramaturgie (1767-1769) halt Lessing
dementsprechend fest: »Die Komaodie will durch Lachen bessern«.1? Und
vermag sie nicht zu »bessern, so ist ihre Aufgabe, vorzubeugen: »Ihr ist
genug, wenn sie keine verzweifelte Krankheit heilen kann, die Gesunden in
threr Gesundheit zu befestigen. [...] Ein Praservativ ist auch eine schitzbare
Arznei; und die ganze Moral hat kein kraftigers, wirksamers, als das La-
cherliche.«!! In der Aufkliarung verfolgt die poetologische Theoriebildung
zum franzosischen Riithrstiick und seinen Verwandten, zu Diderots »ernst-
hafter Komédie«, Lessings »wahrer Komdédie« und anderen Untergattun-
gen, demnach weitgehend wirkungs- und rezeptionsésthetische Argumen-
te.12 Dasselbe tut die juristische Theoriebildung dieser Zeit: Wirkungs- und

6 Vgl. Gotthold Ephraim Lessing: Theater des Herrn Diderot. Vorrede des Uber-
setzers, in: Werke, hg. von Herbert G. Gopfert, Miinchen 1973, Bd. 4,
S. 147-151; Denis Diderot: Dorval und ich [frz.: Entretiens sur le fils naturel], in:
Asthetische Schriften, Bd. 1, S. 159-238. Der Titel Dorval und ich stammt von den
Ubersetzern.

Gotthold Ephraim Lessing: Abhandlungen von dem weinerlichen oder rithrenden

Lustspiele, in: Werke, Bd. 4, S. 12-58, hier S. 57.

8 Ebd.

9 Ebd.

10" Ders.: Hamburgische Dramaturgie, in: Werke, Bd. 4, S. 231-707, hier S. 363.

11" Ebd.

12 Der poetologischen Beschreibung und Entwicklung neuer dramatischer Untergat-
tungen entspricht die strafrechtstheoretische Differenzierung und Festschreibung der
Gattungen und Untergattungen von Verbrechen und Strafen im 18. Jahrhundert. Die
Gattungstheorien der Aufklirung versuchen u.a., das rithrende Lustspiel bzw. die
ernste Komédie innerhalb der Gattungspoetik als Untergattungen zu >legitimierenc
(vgl. Ulrich Profitlich: Von der frithen Aufklarung bis zur Weimarer Klassik, in: ders.
[Hg.]: Komédientheorie. Texte und Kommentare. Vom Barock bis zur Gegenwart,
Reinbek bet Hamburg 1998, S. 35-42, hier S. 35, 40), und zwar mit Blick auf ihre

91

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rezeptionsasthetik der Komédie haben ithr Pendant im Zweck der Beleh-
rung und Besserung der reformierten Strafen, die »auf den Geist der Straffil-
ligen wirken« sollen (US 150) und die den Regeln des belehrenden Schau-
spiels und »ernsthaften Theaters« (»théatre sérieux«) (US 146; SP 133)
folgen. Das »Theater der Ziichtigungen« (US 135) stimmt in dieser Hinsicht
also mit Diderots »genre sérieux« bzw. seiner »ernsthaften Komédie«, der
»comédie sérieuse« iiberein. Wie Diderot das Schauspiel als eine »Art[ ] des
offentlichen Unterrichts« betrachtet,!3 schreibt Foucault tiber die reformier-
ten Strafen, in Abgrenzung zu den Martern: »Die Ziichtigungen sollten eher
eine Schule sein als ein Fest«. (US 143) Lessings »Priservativ« der Komédie
entspricht der Pravention der reformierten Strafen. Komédientheorien und
Straftheorien des 18. Jahrhunderts sind eng verwandt.

Die Lektion der reformierten Strafen

In diese implizite diskursgeschichtliche Argumentation, der zufolge der
komédienpoetische Diskurs und der strafrechtstheoretische Diskurs der
Aufklarung konvergieren, gehort noch ein drittes Element: der epistemische
Diskurs. Zuvor wurde die These formuliert, dafl die in Die Ordnung der Dinge
beschriebenen Epistemen den in Uberwachen und Strafen untersuchten Straf-
formen korrespondieren. Dafl die Martern der Episteme der Ahnlichkeit
folgen, ist bereits gezeigt worden. Das Ende der Tragodie der Marter be-
deutet damit auch das Ende der >mythischen< Ahnlichkeitsbeziehung zwi-
schen Verbrechen und Strafe, also den Ubergang vom Mythos zum Logos,
vom Blut zum Zeichen, vom Kérper zur Seele, von der Episteme der Ahn-
lichkeit zu der der Reprisentation.!*

niitzliche Wirkung. Das gleiche gilt fiir die Strafrechtstheorien der Aufklirung: Sie
versuchen, die neue Form der Bestrafung zu legitimieren — ebenfalls unter Verweis
auf ihre niitzliche Wirkung. Es handelt sich also zum einen um den Versuch einer
Legitimierung der rithrenden Komddie innerhalb der Gattungspoetik und zum an-
deren um den Versuch einer Legitimierung der Strafgewalt innerhalb des Strafrechts
(als Nachweis ihrer Gesetmafiigkeit).

13 Denis Diderot: Von der dramatischen Dichtkunst, S. 308f.

14 Dieser Ubergang (vom Mythos zum Logos, vom Blut zum Zeichen, vom Kérper zur
Seele) als die Ablésung der Marter durch die Guillotine und schlieBlich durch das
Gefingnis ist oben als Beleg fiir die tragische Struktur der Subjektwerdung in Uber-
wachen und Strafen insgesamt angefiihrt worden, und es wurde gesagt, die Tragodie
inszeniere eben diesen Ubergang — woraus folgen wiirde, dafl die Tragédie erst mit

92

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wihrend in der Renaissance Worter und Dinge einander dhnlich sind bzw.
einander entsprechen, haben die Wérter in der Klassik keine direkte Ver-
bindung mehr zu den Dingen und bilden ein eigenes, in sich geschlossenes
Feld. Dies gilt auch fiir die Strafpraxis: Wahrend Verbrechen und Strafe
einander in den Martern entsprechen, stehen die Strafen in den Reform-
konzepten des spéten 18. Jahrhunderts nicht mehr in direkter und kérper-
licher Beziehung zum Verbrechen. Das bedeutet auch, dafl der Kérper des
Verurteilten nicht mehr spiegelbildlich zu dem Schaden, den er dem Kdrper
des Souverans durch seinen Rechtsbruch zugefugt hat, bestraft wird. Er ist
nicht mehr durch Ahnlichkeit mit dem Verbrechen verbunden, so daf}
durch die Vernichtung dieses Korpers nicht mehr das Verbrechen selbst
vernichtet werden kann. Es geht in den Strafen namlich nicht mehr um den
Korper des Verbrechers und den des Konigs, nicht mehr um das Recht des
Souverins, sondern um das Recht der Gesellschaft. Dieses neue Recht der
Gesellschaft basiert auf dem Gesellschaftsvertrag, und es ist dieser Gesell-
schaftsvertrag, den der Rechtsbrecher verletzt. In der reformierten Bestra-
fung soll daher nicht der Koérper des Konigs, sondern die Geltung des
Gesellschaftsvertrags und der damit verbundenen Gesetze wiederhergestellt
werden. »In der Bestrafung ist nicht mehr der Souveran gegenwirtig, die
Gesetze selber werden lesbar.« (US 141) Die korperliche Wirksamkeit der
Marter wird durch eine zeichenhafte Lesbarkeit der reformierten Strafen
ersetzt. Zum Zwecke dieser »Zeichentechnik« (US 127) wird die Strafgesetz-
gebung gemifl dem epistemischen Prinzip der Reprisentation entworfen
und basiert auf der Aufstellung einer »T'axonomie der Arten« von Verbre-

dem vollzogenen Ubergang zu Ende wire. Genau diesen tragischen Ubergang selbst
bezeichnet Foucault hier nun aber als das Ende der Tragddie. Wenn es also heif3t, mit
dem Abtreten des Korpers sei die Tragédie zu Ende, greift auch hier wieder die bereits
aus Wahnsinn und Gesellschafi bekannte und oben im Zusammenhang mit Nietzsches
Geburt der Tragidie beschriebene widerspriichliche Doppeldeutigkeit der Tragik als
tragischer Zustand einer- und tragischer Trennung andererseits. Das Tragische, als
Zustand, ist an die Korperlichkeit gebunden, wihrend die Ablésung von der Kérper-
lichkeit ein Ende des Tragischen bedeutet, dabei zugleich aber selbst erst der Vollzug
des seinerseits tragischen Ubergangs vom Mythos zum Logos ist, vom mimetischen
Abbild zum Zeichen (vgl. Cassirers Ubergang von einer »naiven Abbildtheorie der
Erkenntnis« zu einer >Symboltheorie« in: Ernst Gassirer: Philosophie der symbolischen
Formen I, S. 3), vom Kérper zur Seele. Genaugenommen miifite man sogar drei
Ebenen unterscheiden: Zum einen steht das Tragische auf der Seite des Mythos, als
dem Korperlichen, zum anderen vollzieht die Tragodie selbst den Ubergang vom
Mythos zum Logos, und zum dritten bedeutet erst die Ablésung der Tragédie diesen
Ubergang als vollzogenen. Zum tragischen Ende der Tragodie vgl. GT 75.

93

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chen und Strafen. (US 127) Foucault zitiert aus einem strafrechtsreforma-
torischen Text aus dem Jahre 1784, wonach das »Tableau aller Gattungen
von Verbrechen [...] so beschaffen sein [mufi], daf} es auf ein anderes
Tableau, namlich das der Strafen, abgestimmt ist und die beiden einander
genau entsprechen.« (US 127) Die »Semiotik des Strafsystems« (US 125)
und seine »Kodifizierung« (US 126) gewihrleistet also die Ablesbarkeit des
Gesetzes in der Strafe. Dabeti spielt Foucault mit dem Begriff des Codes und
macht sich dessen zweifache Bedeutung als Regel der Verkniipfung von
Zeichen einerseits und als Strafgesetzbuch andererseits zunutze, um klassi-
sche Episteme und reformiertes Strafrecht zu parallelisieren.!® Die Kodifi-
zierung des Strafrechts bedeutet damit zweierlei: zum einen eine Recht-
setzung durch Verschriftlichung und zum anderen die strukturelle
Anpassung dieser Verschriftlichung an die Episteme des klassischen Zeit-
alters, die Reprisentation. Schrift statt Korper, Zeichen statt Blut. Die
Struktur, die den strafrechtlichen Code in eine »T'axonomie« ordnet und
als »Tableau« fafit (US 127) — das Projekt der Strafrechtsreformer —, ist die
Grundlage fiir die »Zeichentechnik der Bestrafungen« (US 131), die die
Ablesbarkeit des Gesetzes in der Strafe regelt. Die Schriften der Strafrechts-
reformer heben die direkte materielle Beziehung zwischen Verbrechen,
Strafe und Korper weitgehend auf und kniipfen statt dessen eine Zeichen-
bezichung zwischen Verbrechen, Strafe und Gesetz, genauer: Gesetzestext.
Sie errichten eine Ordnung der Strafzeichen, in der die Strafe nicht mehr
dem Verbrechen entspricht oder dhnlich ist, sondern das Gesetz reprasen-
tiert. Wie die Sprache der Klassik nicht mehr mit den — kérperlichen —
Dingen verbunden ist, bezieht und richtet sich die reformierte Strafe nicht
mehr direkt auf den Korper, und wie in der Sprache der Klassik Dinge und
Weérter oder Zeichen getrennt sind, die Sprache also reines Zeichen ist, sind
auch die neuen Strafen reine Zeichen, die der Schuldige »von sich gibt«. (US
141) Verbrechen und Strafe sind nun nicht mehr durch eine Ahnlichkeits-
beziehung miteinander verbunden, sondern iiber ein Reprisentations- und
Zeichenverhiltnis aufeinander bezogen — das sich allerdings weiterhin ge-
wisser Ahnlichkeiten bedient, wie das auch fiir die Episteme der Klassik
tiberhaupt gilt (vgl. OD 102f.). Insbesondere die korperlichen Strafen wei-
sen zum Teil weiterhin Ahnlichkeit mit dem jeweiligen Verbrechen auf, so
dafl Verbrechen und Strafe zwar noch durch »eine Verbindung von Gleich-

15 Eine Doppeldeutigkeit, die Seitter in seiner Ubersetzung gelegentlich deutlich macht,
indem er das franzgsische »Code« durch »Codex/Code« tbersetzt. (US 142, 145)

94

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

heit, Analogie, Ahnlichkeit« verkniipft sind (US 134), diese Ahnlichkeit
jedoch keine korperliche mehr ist, sondern eine zeichenhafte. »Die ideale
Bestrafung wird auf das von ihr sanktionierte Verbrechen hin vollkommen
transparent sein. Fur den, der sie betrachtet, wird sie unfehlbar das Zeichen
des bestraften Vergehens sein.« (US 134) Das ist die Tableaustruktur, die
Foucault in Die Ordnung der Dinge beschreibt.

Jetzt ist der Trager des Exempels die Lektion, der Diskurs, das lesbare Zeichen, die
Inszenierung und Abbildung [la mise en scéne et en tableau; Gw.E.] der 6ffentlichen
Moralitdt. Die Zeremonie der Ziichtigung beruht nicht mehr auf der schreckenerre-
genden Wiederherstellung der Souverdnitit, sondern auf der Wiedereinsetzung des
Strafgesetzbuches [du Code; Gw.E.], auf der kollektiven Festigung des Bandes zwi-
schen der Idee des Verbrechens und der Idee der Strafe. In der Bestrafung ist nicht
mehr der Souverdn gegenwirtig, die Gesetze selber werden lesbar. [...] Sobald nun
ein Verbrechen begangen worden ist, tritt unverziiglich die Bestrafung ein, die den
Diskurs des Gesetzes verwirklicht und beweist, dafy der Code, der die Ideen ver-
bindet, auch die Wirklichkeit verbindet. Der unmittelbaren Verkntpfung im Text
mufl eine unmittelbare Verkniipfung in den Taten entsprechen. [...] Die 6ffentliche
Bestrafung ist die Zeremonie der unmittelbaren Recodierung.16 (US 141£.; SP 130)

Es geht nicht mehr um den Souverin, sondern um die Gesetze, und nicht
mehr um korperliche Gegenwirtigkeit, sondern um Lesbarkeit — um die
Lesbarkeit des Strafgesetzbuches oder besser: des Codes. Das Gesetz ist, in
seiner Kodifizierung, in der Strafe lesbar, und zwar ganz nach den episte-
mischen Regeln der Reprisentation. Zwar haben auch die Martern »zei-
chenhafte Bedeutung«, doch ist der Schmerz des Verurteilten »vieldeutig
und kann sowohl die Wahrheit des Verbrechens wie den Irrtum der Rich-
ter, die Gute oder die Bosheit des armen Stunders, die Ubereinstimmung
oder den Gegensatz zwischen dem menschlichen und dem gottlichen Urteil
bedeuten.« (US 62) Das Urteil, das in der Marter vollstreckt wird, muf} also
interpretiert werden — wie die Ahnlichkeiten in der Welt der Renaissance.
Dagegen offenbart sich das Gesetz, in der Eindeutigkeit des Gesetzestextes,
in der reformierten Strafe. Wie gesagt: Es ist nicht die Marter, die »prizise
dem System der Reprisentation« entspricht (Gehring), sondern vielmehr
die reformierte Strafe des 18. Jahrhunderts. Die Parallelisierung funktioniert
insbesondere durch die erwihnte Doppeldeutigkeit des Code-Begriffs. Der
Code als Sprach- oder Wissenscode verkniipft die Ideen; der Code als

16 Ubersetzung des letzten Satzes verindert, Gw.E. (»La punition publique est la céré-
monie du recodage immédiat.« [SP 130]).

95

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gesetzbuch verkniipft die Wirklichkeit des Verbrechens mit der Wirklich-
keit der Strafe.

In den Abschreckungsstrafen also »ist der Tréager des Exempels die Lektion,
der Diskurs, das lesbare Zeichen, die Inszenierung und Abbildung der
offentlichen Moralitit.« (US 141) Die »Lektion« als zu lernende moralische
Lektion, die das Strafschauspiel erteilt, trifft mit der »Lektion« als lectio, als
Lesen, zusammen, und tatsachlich werden die reformierten Strafen von
schriftlichen Erlduterungen begleitet:

Anschlagzettel, Schrifttafeln, Zeichen, Symbole missen in grofier Zahl jedem die
Bedeutung des Geschehens erkliren. Die Offentlichkeit der Bestrafung darf keine
physische Schreckenswirkung verbreiten; sie mufl ein Buch aufschlagen, das zu lesen
ist. [...] Diese lesbare Lektion,!7 diese rituelle Recodierung, muf} so oft wie méoglich
wiederholt werden. Die Ziichtigungen sollten eher eine Schule sein als ein Fest, eher
ein stindig aufgeschlagenes Buch als eine Zeremonie. (US 142f.)

Mit »Exempel« und »Lektion« der reformierten Strafen!8 fallen Stichworter,
die auch wieder auf die Komddie der Aufklarung verweisen. Diese soll
niitzen, belehren, bessern; sie inszeniert eine Lektion und »prisentier|t]«,
so Ulrich Profitlich, »moralische Exempel«.!9 Und in der Tat erweist sich
die »Zeichentechnik« (US 131) der reformierten Strafen, die dafiir sorgt, daf}
in ihnen das Gesetz »ablesbar« (US 141) ist, nun zugleich als eine dramati-
sche Technik. In der Komoédie der Bestrafung liest der Zuschauer das
Tableau der Gesetze und der Strafen. Auf diese Weise laufen nicht nur
reformierte Strafen und Reprisentation sowie, wie zuvor gezeigt wurde,
reformierte Strafen und Komddie zusammen, sondern, folgerichtig, auch
Reprisentation und Komédie.

17" Seitter {ibersetzt »sichtbare Lektion«, Foucault schreibt »lecon lisible«. (SP 131)

18 Foucault erweist sich in dieser Hinsicht als ein Vorldufer der sogenannten Law-and-
Literature-Bewegung. In diesem Punkt stellt sich die Problematik méglicher subjekt-
oder geschichtsphilosophischer Implikationen des Gattungsdiskurses (siche dazu Teil
IIT dieser Arbeit) nicht, weil die Parallelen zwischen Dramentheorie und Rechts-
theorie hier eindeutig nicht spekulativer, subjekt- oder geschichtsphilosophischer,
sondern diskursanalytischer Natur sind.

19 Ulrich Profitlich: Von der frithen Aufklirung bis zur Weimarer Klassik, S. 35.

96

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Komédie der Reprasentation

Foucaults Beschreibung der reformierten Strafen als »Inszenierung und
Abbildung der offentlichen Moralitit«, im Original: »la mise en sceéne et
en tableau« (SP 130), spielt daher noch auf eine andere Bedeutung von
»Tableau« an: nicht nur auf das wissenschaftliche Tableau, sondern auch
auf das dramatische Tableau, das Diderot in seiner Dramentheorie entwik-
kelt.?0 Bei Diderot geht es dabei um das Tableau als Gemilde und als
Bithnengemailde, also um die Verkniipfung von Malerei und Schauspiel-
kunst.2! Hierauf ebenso wie auf die Mode der Tableaux vivants im
18. Jahrhundert iiberhaupt verweist Foucault, wenn er die zahlreichen Ex-
empel, die in der »Straf-Gesellschaft« »vorgestellt« werden, als »lebende] ]
Bilder[ J« (»scénes vivantes«) (US 145; SP 133) oder »lebende Lektion«
(»lecon vivante«) (US 144; SP 132) bezeichnet. Foucault verkniipft also
das Paradigma der Episteme der Reprisentation, das Tableau des Wissens,
mit der Inszenierung im Wortsinne des Schauspiels, der Bithnenauffiih-
rung: »Jetzt ist der Trager des Exempels die Lektion, der Diskurs, das
lesbare Zeichen, die Inszenierung und Abbildung [la mise en scéne et en
tableau; Gw.E.] der 6ffentlichen Moralitdt.« Mit dieser Ineinssetzung von
epistemischem Tableau und dramatischem Tableau schliefit sich der Kreis
der komdédientheoretischen Argumentation, die Foucaults Darstellung der
reformierten Strafen implizit zugrunde liegt. Dabei macht Foucault sich die
Mehrdeutigkeit des franzésischen Wortes représentation zunutze, das neben
der spezifischen Bedeutung, die er ihm zur Bezeichnung der epistemischen
Strukturen des klassischen Zeitalters und der Aufklarung gibt (und die in
der deutschen Ubersetzung mit »Reprisentation« wiedergegeben wird),
auch die szenische Auffithrung, die Theatervorstellung bedeutet.?? Auf

20 Denis Diderot: Dorval und ich, S. 172f., 217f. Vgl. dazu Peter Szondi: Die Theorie
des biirgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1977, Kap. II:
»Denis Diderot: Theorie und dramatische Praxis«, S. 91-147; zum Tableau S. 100,
1144t

Vgl. dazu Annette Graczyk: Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissen-

schaft, Minchen 2004, Kap. II: »Stillgestellte Szenen: Diderots Transfer des Tableaus

von der Malerei ins Theater«, S. 77-116.

22 Seit Erika Fischer-Lichtes Semiotik des Theaters, Tiibingen 1983, sind zahlreiche
Publikationen zu Reprisentation und Performativitdt des Theaters erschienen; vgl.
etwa dies. (Hg.): Theatralitdt und die Krisen der Reprisentation, Stuttgart/Weimar
2001. Trotz einiger Verweise auf Foucault wird dort die Beziehung von Reprasen-
tation im Sinne Foucaults und dem Theater nicht niher in den Blick genommen.

21

97

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Bithne der reformierten Strafen wird also ein dramatisch-epistemisches
Tableau in Form der Komddie gespielt. Wie funktioniert diese im zweifa-
chen Sinne verstandene Représentation, und wieso entspricht sie der Ko-
modie?

Diderots Konzeption des Tableaus bezieht sich auf das Schauspiel im all-
gemeinen und nicht auf die Komddie im besonderen. Foucault dagegen
konzipiert das — epistemische und dramatische — Tableau und seine Repréa-
sentation als Komddie, und das Komische liegt dabei in der Struktur der
Reprisentation selbst, wie Foucault sie in der Ordnung der Dinge beschreibt:
Das Wissen der Renaissance ist ternér organisiert; es gibt Zeichen, Bezeich-
netes und, als drittes, die Ahnlichkeit, die Zeichen und Bezeichnetes mitein-
ander verbindet. Das epistemische Reprasentationssystem des klassischen
Zeitalters dagegen funktioniert bindr; es gibt Zeichen und Bezeichnetes,
doch keine Verbindung zwischen diesen beiden. Das Zeichen wird nur
dadurch zu dieser »reine[n] Dualitét«, »dafl es unter anderem die Bezichung
manifestiert, die es mit dem verbindet, was es bezeichnet. Es muf} repré-
sentieren, aber diese Reprisentation mufl ihrerseits in ithm reprisentiert
sein.« Diese Eigenschaft nennt Foucault verdoppelte oder »reduplizierte
Reprisentation«. (OD 98)

Am Anfang des siebzehnten Jahrhunderts [...] hort das Denken auf, sich in dem
Element der Ahnlichkeit zu bewegen. [...] Es ist die privilegierte Zeit des trompe-l’zil,
der komischen Illusion, des Theaters, das sich verdoppelt und ein Theater repra-
sentiert, des Quiproquo, der Traume und Visionen. (OD 83)

Foucault stellt hier eine direkte Beziehung zwischen der fiir die Episteme der
Reprisentation charakteristischen Dopplung, dem Komischen und dem
Theater her. Das Komische der »komischen Illusion« besteht dabei darin,
dafl sie ihren Illusionscharakter offenlegt und die Illusion bricht, dhnlich wie
in der Komodie die Parabase oder das Spiel im Spiel:?3 ein »Theater| ], das

23 Ralf Simon bezeichnet das Spiel im Spiel als »Gattungskonstituens« der Komédie.
Ralf Simon: Vorwort. Theorie der Komédie — Poetik der Komédie, in: ders. (Hg.):
Theorie der Komddie — Poetik der Komédie, Bielefeld 2001, S. 7-12, hier S. 8. Vgl.
Bernhard Greiner: Die Komédie. Eine theatralische Sendung: Grundlagen und Inter-
pretationen, Tiibingen 1992, S. 6ff.

98

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich verdoppelt und ein Theater reprisentiert«.?* In dieser Transparenz
thres Zeichencharakters und dem verdoppelnden Herausstellen ihrer eige-
nen Verweisungsstruktur (Spiel im Spiel) erweist sich die Episteme der
Reprisentation als strukturell selbstreflexiv und funktioniert wie eine Ko-
modie. Auch das »Quiproquo«ist, als komische Verwechslung von Figuren,
ein typisches Element der Komddie. Diesen Anspielungen auf die Repri-
sentation als Komédie stellt Foucault sogleich kontrastierend die »schénen,
strengen und zwingenden Figuren der Ahnlichkeit« (OD 84) entgegen, die
der klassischen Asthetik der Tragodie angehoren.

Der Schauspieler als Zeichen statt als Kérper

Die strukturell komische Dopplungsstruktur der Reprisentation spiegelt
sich auch im Schauspielcharakter der Komddie der reformierten Strafen
wider, der sich von dem der Tragédie der Marter wesentlich unterscheidet.
Zwar hatte Foucault zu Beginn von Uberwachen und Strafen geschrieben: »Das
Verschwinden der Martern ist also das Ende des Schauspiels, es ist aber
auch die Lockerung des Zugriffs auf den Kérper.« (US 17f) Die Aussage
vom Ende des Schauspiels schrinkt er aber an spiterer Stelle ein und
prazisiert: »Der Korper verschwindet als Subjekt der Strafe, aber nicht
unbedingt als Element in einem Schauspiel.« (US 121) Fiir die Strafen des
reformjuristischen Konzepts ist ithr Schauspielcharakter also weiterhin von
zentraler Bedeutung. Nicht nur die Todesstrafe wird nach wie vor 6ffentlich
vollzogen, sondern auch die anderen reformierten Strafen (Schande, Demii-
tigung) sind entschieden 6ffentlichen Charakters, und zwar weil ihre prak-
tische Zielsetzung die Abschreckung und Belehrung der Bevélkerung ist. Es
geht in der reformierten Bestrafung zwar nicht mehr um den Kérper des
Verbrechers, sondern um das Publikum, das belehrt wird, doch bedarf es
zur dramatischen Vermittlung dieser »Lektion« weiterhin des Korpers, der
korperlichen Anwesenheit, des Verbrechers. Die Wirkung des Strafschau-
spiels auf das Publikum setzt die wirkliche Bithnenprasenz des Schauspielers

24 Fine ganz dhnliche Strukturbeziehung zwischen Komédie und Dopplung sieht Grei-
ner in seiner Monographie iiber die Komédie. Zwar sagt er, »[ijm Prinzip der Dopp-
lung erschliefit sich das Wesen des Theaters« (ebd., S. 5), also das Wesen von
Tragodie und Komodie gleichermaflen, doch gelte das fiir die Komédie in héherem
Mafe als fir die Tragodie. Vgl. dazu genauer ebd., S. 6f.

99

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

voraus. Die erforderliche Lesbarkeit der zu lernenden Lektion begriindet
daher die Eigenschaft des Bestraften, Schauspieler und als solcher Zeichen zu
sein. »Nicht die korperliche Wirklichkeit?> der Strafe also muf} auf ein
Hochstmaf} gesteigert werden, sondern die Vorstellung davon.« (US 121)
»Vorstellung« iibersetzt hier das franzésische »représentation«, womit eine
weitere Bedeutung von >représentation: ins Spiel kommt, so dafd gleichzeitig
zeichenhafte Représentation, szenische Auffithrung und, drittens, gedank-
liche Vorstellung, Imagination, also der wirkungsasthetische Vorgang im
Zuschauer, aufgerufen werden. Fir die Steigerung dieser Vorstellung der
Strafe bedarf es, wie gesagt, weiterhin des Theaters —jedoch nicht mehr des
tragischen Theaters der Marter, sondern des komischen Theaters der re-
formierten Strafen, in dem der Schauspieler bzw. der Verbrecher selbst zum
Signifikat des Strafzeichens wird (vgl. weiter unten; US 165f.). Entscheidend
fur die reformierten Strafen ist also die Beziehung zwischen Korper und
Zeichen: »[W]enn sich die Ziichtigung seines [d.i. des Individuums; Gw.E.]
Korpers bemichtigt [...], so geschieht dies in dem Mafle, in welchem der
Korper — fir den Strifling und fiir die Zuschauer — ein Gegenstand der
Vorstellung ist.« (US 166)

In den Martern also ist der Korper des Verbrechers das zentrale Element, da
in ihm und seiner Vernichtung das Verbrechen vernichtet wird. In den
reformierten Strafen dagegen bedarf es zwar der korperlichen Prisenz des
Schauspielers bzw. des Bestraften auf der Biithne, zentral ist aber sein Zei-
chencharakter: Der bestrafte Korper ist lesbares Zeichen der Verbindung
von Gesetz und Strafe. Wiahrend die Marter die korperliche Wiederher-
stellung der Gerechtigkeit ist und also performativ funktioniert, ist die
reformierte Bestrafung Zeichen der Strafe und funktioniert semiotisch.

Die komische Maske (I): Als Zeichen der Zeichenhaftigkeit

Das zeigt sich auch darin, daf} die Figuren der komischen Biithne »maskiert«
sind: »Auf die Biihne tritt eine neue Figur — maskiert.« (US 26) Seitter
tibersetzt »verschleiert« statt »maskiert«26 und fahrt die >Maskierung« damit

25 Korrektur der Ubersetzung, Gw.E. Seitter tbersetzt »Wirksamkeit«, Foucault
schreibt »réalité« (vgl. SP 112).
26 »[M]asqué, SP 24.

100

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

direkt auf die Verschleierung der zum Tode Verurteilten zuriick, die bei
Hinrichtungen eine Zeitlang tiblich war und die Foucault wenige Seiten
zuvor beschreibt (vgl. US 22). Obwohl dies Foucaults urspriinglicher inhalt-
licher Bezugspunkt sein mag, hat es durchaus seinen Grund, daf} er hier
nicht »verschleiert«, sondern »maskiert« verwendet. Die Maskierung macht
deutlich, dafl der Bestrafte nicht mehr in erster Linie Korper, als tragische
Einheit von Schauspieler und Charakter, sondern Zeichen ist. Die Maske
reprasentiert den Repriasentationscharakter des komischen Strafschauspiels,
womit dieses Foucaults Definition der epistemischen Reprisentation und
des Tableaus entspricht: Der Zeichencharakter ist im Zeichen, die Repri-
sentation in der Reprisentation représentiert.

Die Maskierung des Schauspielers ist bei Foucault klar der Komddie zuge-
ordnet. Fur seine Tragodie der Marter gilt, dafl der Schauspieler bzw.
Verbrecher tatsichlich der Held ist, den er vorstellt. Der Verbrecher tragt
also insofern keine Maske, als er mit seiner Maske oder seiner Rolle iden-
tisch ist. Er ist der Verbrecher, der Kénigsmérder, und nur dies — so wie
Hegels tragische Charaktere das sind, »was sie sind, und ewig dies«. (A III,
546) Daf} in der Komddie der reformierten Strafe »maskiert[e]« Figuren
auftreten, bedeutet daher, dafl in ihr die Dopplung aus Schauspieler oder
Mensch und Maske herausgestellt wird. Dementsprechend erfolgt in der
griechischen Komddie, anders als in der Tragddie, ein Abnehmen der
Maske durch die Schauspieler, wodurch der gleiche Effekt der Distanz-
nahme oder die Betonung der Zweiheit von Schauspieler und Maske/Figur
erreicht wird, die Betonung des Représentationscharakters (in allen erwihn-
ten Bedeutungen). Mit der Maske ruft Foucault also einen zentralen Be-
standteil der antiken Bithnendramatik auf und integriert ihn in seine Dar-
stellung der modernen Strafjustiz als Komddie.

Schauspieler und Maske in Hegels Phdnomenologie des Geistes

In der Theoretisierung der Maske hat Foucault einen Vorldufer in — auch
hier wieder — Hegel, der die Funktion der dramatischen Maske im Kunst-
religionskapitel der Phinomenologie des Geistes betrachtet. Episches, tragisches
und komisches Selbstbewuf3tsein unterscheiden sich dort — wie auch sonst
die verschiedenen Stufen in der Phdnomenologie — nach dem Grad ihres
Bewufdtseins. Demnach zeichnet sich der dramatische Held, unabhingig
davon, ob er in einer Tragddie oder einer Komédie spielt, gegeniiber

101

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem besungenen Helden des Epos durch die Dopplung aus Mensch und
Rolle, Schauspieler und Maske, wirklichem Selbst und (dramatischer) Per-
son aus:

So wesentlich es der Bildséule ist, von Menschenhidnden gemacht zu sein, ebenso
wesentlich ist der Schauspieler seiner Maske, — nicht als dufierliche Bedingung, von
der die Kunstbetrachtung absehen miisse; oder insofern davon in ihr allerdings zu
abstrahieren ist, so ist eben dies damit gesagt, dafl die Kunst das wahre eigentliche
Selbst noch nicht in ihr enthilt. (PG 535)

»[NJicht als duflerliche Bedingung, von der die Kunstbetrachtung absehen
miisse«: Die Tatsache, dafy der Schauspieler auf der Biithne nicht wirklich
der vorgestellte Held ist, ist nicht etwa ein hinzunehmender Mangel, son-
dern vielmehr dasjenige, das den hoheren Bewufltseinsgrad des Dramas
gegeniiber dem Epos ausmacht — das Wissen darum, »daf} die Kunst das
wahre eigentliche Selbst noch nicht in ihr enthélt.« In der Tragédie kommt
dieses gedoppelte Bewuf3tsein jedoch nur dem Schauspieler zu: »[D]er Held,
der vor dem Zuschauer auftritt, zerfallt in seine Maske und in den Schau-
spieler, in die Person und in das wirkliche Selbst.« Die Zuschauer hingegen
erliegen der Illusion der Identitdt von Schauspieler und Maske und fiirchten
um den dargestellten Helden und leiden mit ihm — ein Ergebnis der »Hy-
pokrisie« des Schauspielers. Die Konsequenz des Bewufitseins des Trago-
dienschauspielers um seine Dopplung ist die Auflésung dieser seiner »Hy-
pokrisie«: »Das Selbstbewufitsein der Helden mufl aus seiner Maske
hervortreten«. (PG 541) Dies geschieht aber nicht in der Tragddie, sondern
erst in der Komédie.?” In der Tragodie »zerfillt« der Held — passiv — in

27 Christoph Menke (Tragédie im Sittlichen, S. 184f.) liest diese Stelle anders. Thm
zufolge geschieht das Ablegen der Maske bereits am Ende der Tragodie, womit
die »Subjektkonstitution« vollzogen wird. Text und Textbild der Phanomenologie spre-
chen aber fiir eine andere Lektiire. Hegel schreibt:

»[D]er Held, der vor dem Zuschauer auftritt, zerfillt in seine Maske und in den
Schauspieler, in die Person und in das wirkliche Selbst.

Das Selbstbewufitsein der Helden muf} aus seiner Maske hervortreten und sich
darstellen, wie es sich als das Schicksal der Gotter sowohl des Chors als der absoluten
Michte selbst weil und von dem Chore, dem allgemeinen Bewufitsein, nicht mehr
getrennt ist.

Die Komdidie hat also vorerst die Seite, dafy das wirkliche Selbstbewuf3tsein sich als das
Schicksal der Gétter darstellt.« (PG 541)

Das »also« macht deutlich, daf} sich der vorstehende kurze Abschnitt bereits nicht
mehr auf die Tragodie, sondern auf die Komédie bezieht. Schulte positioniert sich in
dieser Frage nicht eindeutig, doch ist seine Lesart dieses Abschnitts hiermit immerhin

102

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maske und Schauspieler, allerdings, den Zuschauern nicht sichtbar, nur in
seiner eigenen Erfahrung, wihrend er fiir die Zuschauer die Einheit von
Charakter und Maske bildet. In der Komddie dagegen tritt« er — aktiv — »aus
seiner Maske hervor«.28 Das Abnehmen der Maske in der Komodie macht
die Spaltung von Schauspieler und Maske offenbar und auch dem Zu-
schauer sichtbar. Dennoch, oder vielmehr gerade dadurch, fallt in der
Komédie »das eigentliche Selbst des Schauspielers [...] mit seiner Person
[und d.h.: mit seiner Maske; Gw.E.] zusammen, so wie der Zuschauer][, der]
in dem, was ithm vorgestellt wird, vollkommen zu Hause ist und sich selbst
spielen sieht.«?¥ (PG 544) Gerade durch das Hervortreten aus der Maske

28

29

vereinbar, wenn er das Hervortreten aus der Maske als »Ubergang, der von der
Tragodie zur Komédie fithrt«, bezeichnet. (Michael Schulte: Hypokrisie und Maske.
Zum Verhiltnis von Tragédien- und Komédientheorie in Hegels rechtsphilosophischer
Schrift »Uber die Behandlungsarten des Naturrechts« und im Religionskapitel der
»Phinomenologie des Geistes«, in: Klaus Detering [Hg.]: Wahrnehmungen im poeti-
schen All, Heidelberg 1993, S. 207-253, hier S. 240) Schulte sicht richtig, daf3 bei Hegel
»die Geburt des Selbst, die Geburt freier Subjektivitit« im »komischen Bewufitsein« und
nicht im Bewufitsein der Tragddie stattfindet (vgl. ebd. S. 243). Dagegen griindet
Menkes gesamte Argumentation von der »Gegenwart der Tragddie« auf der Pramisse
von der wesentlichen Reflexivitit der Tragodie im Spiel (Schlegels fiir die Komédie
beschriebene Parekbase), die Menke auf Hegel zurtckfithrt: »Es war Hegel, der diese
romantische Figur dsthetischer Selbstreflexion in der Komdédie in der Phanomenologe des
Geistes auch auf die Tragédie angewendet hat«. (Christoph Menke: Die Gegenwart der
Tragédie. Versuch iiber Urteil und Spiel, S. 238. Vgl. auch ders.: Tragédie im Sittlichen,
S. 53-73; sowie ders.: Ethischer Konflikt und ésthetisches Spiel)

Es ist interessant — und paradigmatisch fiir die Systematik der Phdnomenologiec —, wie
Hegel hier das Bewufitsein des Schauspielers der Tragtdie als eine kontinuierliche
Einheit mit dem Bewufitseins des Schauspielers der Komédie betrachtet: Weil in der
Tragodie »der Held, der vor dem Zuschauer auftritt, [...] in seine Maske und in den
Schauspieler, in die Person und in das wirkliche Selbst [zerféllt]«, »mufl« das »Selbst-
bewufitsein der Helden [...] aus seiner Maske hervortreten« — und zwar in der
Komédie. (PG 541) Das Bewufitsein des Komédienschauspielers setzt das Bewufit-
sein des Tragodienschauspielers fort.

Die Herausgeber Michel und Moldenhauer entscheiden sich hier gegen die Version
des Erstdrucks der Phénomenologie von 1807, der ihre Ausgabe ansonsten folgt, und fiir
die Gberarbeitete Version der Werke von 1832 (hg. von Johannes Schulze). Sie schrei-
ben: »[...] das eigentliche Selbst des Schauspielers fallt mit seiner Person zusammen,
so wie der Zuschauer in dem, was thm vorgestellt wird, vollkommen zu Hause ist und
sich selbst spielen sieht.« (PG 544) Der Erstdruck lautet, wie bereits im obigen Flief3-
text hinzugefiigt: »[...] das eigentliche Selbst des Schauspielers fallt mit seiner Person
zusammen, so wie der Zuschauer, der in dem, was ihm vorgestellt wird, vollkommen
zu Hause ist und sich selbst spielen sieht.« Der Unterschied ist wesentlich. Denn
anders als in der Gberarbeiteten Fassung lafit sich im Erstdruck der Satz frither
beenden: »[...] das eigentliche Selbst des Schauspielers fillt mit seiner Person zusam-

103

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

also wird der Schauspieler mit ihr eins — indem er das, wofiir die Maske
steht, die gottliche Substanz, nicht ernst nimmt, dadurch aber die Maske
selbst, in ithrer Eigenschaft als Maske, ernst nimmt: Indem er sie in dem
Wissen anlegt, daf} sie blofi eine Maske ist, bejaht er sie in ithrer thr wesent-
lichen Maskenhaftigkeit. Auch die Identifikation der Zuschauer mit dem
Schauspieler (und nicht mit dem Charakter, den er darstellt, d.h. seiner
Maske) funktioniert tiber dieses Durchbrechen der dramatischen Illusion:
»Das Selbstbewufitsein der Helden muf} aus seiner Maske hervortreten und
sich darstellen, wie es [...] von dem Chore, dem allgemeinen Bewufitsein,
nicht mehr getrennt ist.« (PG 541) Das heifit auch: von den Zuschauern
nicht mehr getrennt ist. Statt des Helden sehen die Zuschauer den Schau-
spieler, den Menschen in seiner »Nacktheit« und »Gewohnlichkeit« auf der
Buihne, ununterschieden von sich selbst (PG 542), und sehen damit in
seinem Spiel mit der Maske auch sich selbst spielen. Das komische Bewufit-
sein des Komodienschauspielers ist damit, anders als das tragische des
Tragodienschauspielers, der hinter seiner Maske verbleibt, ebenso das Be-
wufitsein der Zuschauer.

Das Verhiltnis des Schauspielers zu seiner Rolle einerseits und des Publi-
kums zur Biihnenfigur andererseits, jeweils veranschaulicht im Verhéltnis
von Schauspieler und Maske, gelten Hegel also als die entscheidenden
dramaturgischen wie subjektphilosophischen Unterschiede zwischen Tra-
godie und Komdodie. Weiter schreibt Hegel iiber die Komédie, in Abgren-
zung zur Tragodie:

Die Komidie hat also vorerst die Seite, dafl das wirkliche Selbstbewuftsein sich als das
Schicksal der Gétter darstellt. Diese elementarischen Wesen sind, als allgemeine Mo-
mente, kein Selbst und nicht wirklich. Sie sind zwar mit der Form der Individualitit

men, so wie der Zuschauer«, was die Syntax der iiberarbeiteten Fassung nicht zulaflt
und womit ihr eine wichtige Aussage verlorengeht: Wie das Selbst des Schauspielers
mit seiner Person zusammenfillt, so fillt, angesichts des Schauspiels, auch der Zu-
schauer mit seiner Person zusammen. (Bei Michel und Moldenhauer hingegen lautet
die Aussage, daf} der Schauspieler mit seiner Maske zusammenfillt und der Zu-
schauer sich selbst im Schauspieler spielen sieht, sich also, vermittelt, mit seiner
Maske zusammentfallen sieht, aber nicht selbst mit ihr zusammenfllt.)

Im vorliegenden Interpretationszusammenhang und tibertragen auf Foucaults Komé-
die der Bestrafung bedeutet das, dafl nicht nur der Verbrecher wieder zum Rechts-
subjekt, sondern auch die Zuschauer dieses Strafschauspiels wieder zu Rechtssubjekten
gemacht werden oder ihr Status als Rechtssubjekte gefestigt wird — dies die Bedeutung
der >Aktualisierung« der Représentation, der >Aktualisierung< des »Signifikanten-
system[s] des Gesetzes« (US 166), von der im folgenden noch die Rede sein wird.

104

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ausgestattet, aber diese ist thnen nur eingebildet und kommt thnen nicht an und fir
sich selbst zu; das wirkliche Selbst hat nicht ein solches abstraktes Moment zu seiner
Substanz und Inhalt. Es, das Subjekt, ist daher tiber ein solches Moment als iiber eine
einzelne Eigenschaft erhoben, und angetan mit dieser Maske spricht es die Ironie
derselben aus, die fiir sich etwas sein will. Das Aufspreizen der allgemeinen Wesen-
heit ist an das Selbst verraten; es zeigt sich hier in seiner Wirklichkeit gefangen und
1af3¢t die Maske fallen, eben indem es etwas Rechtes sein will. Das Selbst, hier in seiner
Bedeutung als Wirkliches auftretend, spielt es mit der Maske, die es einmal anlegt,
um seine Person zu sein; aber aus diesem Scheine tut es sich ebenso bald wieder in
seiner eigenen Nacktheit und Gewohnlichkeit hervor, die es von dem eigentlichen
Selbst, dem Schauspieler, sowie von dem Zuschauer nicht unterschieden zu sein

zeigt. (PG 541f.)

Das »wirkliche Selbstbewufitsein« ist der Schauspieler der Komdodie. Er
sstellt sich< »als das Schicksal der Gotter« >dar<, die »zwar mit der Form
der Individualitit ausgestattet« sind, welche ithnen aber »nicht an und fiir
sich selbst zu[kommt]«. Die »Form der Individualitit« besteht darin, daf3 sie,
wie Hegel im Abschnitt zum Epos geschrieben hatte, »bestimmte Elemente,
besondere Gotter« sind. (PG 533) Dafl sich der Komédienschauspieler »als das
Schicksal der Gotter darstellt«, bedeutet, dafl er deren individualisierte
Maske trégt, die ihn als ein >besonderes< und >bestimmtes Element< ausweist.
Das »wirkliche Selbst« aber, der Schauspieler, »hat nicht ein solches abstrak-
tes Moment zu seiner Substanz und Inhalt«; es »ist daher tiber ein solches
Moment als iiber eine einzelne Eigenschaft erhoben, und angetan mit dieser
Maske«, d.h. mit der Maske, die eine einzelne Eigenschaft darstellt, »spricht
es die Ironie derselben aus, die fur sich etwas sein will.« >Fur sich etwas sein
zu wollen« ist das »Aufspreizen der allgemeinen Wesenheit«, oder, wie es
zuvor iiber die Gotter im Epos hieff, deren »zufilliges leeres Aufspreizen.
(PG 533) Dieses »Aufspreizen« ist nun auf der komischen Bithne »an das
Selbst«, d.h. an den komischen Schauspieler, »verraten; es zeigt sich hier in
seiner Wirklichkeit gefangen« und laft die Maske fallen, eben indem es
etwas Rechtes sein will.« Das »Aufspreizen« in der »Form der Individuali-
tat, das Hegel immer wieder mit dem Komischen assoziiert,3 ist also
Gegenstand des ironischen Maskenspiels des Komédienschauspielers. Die
gottliche Substanz ist in der Wirklichkeit der kérperlichen Darstellung
durch den Schauspieler »gefangen und lafit die Maske fallen«, um sich
dementgegen als Substanz zu zeigen, ist dabei aber an den Schauspieler

30 Vgl. etwa auch A I, 251f.

105

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»verraten«, weil dieser eben damit das komische Maskenspiel beginnt und
die Gotter gerade dadurch in ihrer Substanzlosigkeit blof3stellt.

Die komische Maske (Il): Als Rechtsperson

Das »Aufspreizen« besteht aber nicht nur darin, »fiir sich etwas sein« zu
wollen. Noch einmal:

Das Aufspreizen der allgemeinen Wesenheit ist an das Selbst verraten; es zeigt sich
hier in seiner Wirklichkeit gefangen und 1afit die Maske fallen, eben indem es etwas
Rechtes sein will. Das Selbst, hier in seiner Bedeutung als Wirkliches auftretend,
spielt es mit der Maske, die es einmal anlegt, um seine Person zu sein; aber aus
diesem Scheine tut es sich ebenso bald wieder in seiner eigenen Nacktheit und
Gewohnlichkeit hervor, die es von dem eigentlichen Selbst, dem Schauspieler, sowie
von dem Zuschauer nicht unterschieden zu sein zeigt. (PG 541f.)

Kommentare zu dieser Textstelle ignorieren in aller Regel das grammati-
sche Objekt »es« im zweiten Satz (»spielt es mit der Maske«) und enthalten
sich seiner Interpretation.3! Dabei ist das Satzobjekt durchaus von Bedeu-
tung: Es verweist auf »etwas Rechtes« aus dem vorherigen Satz, so daf} der
vollstindige Satz lauten wiirde: >Das Selbst, hier in seiner Bedeutung als
Wirkliches auftretend, spielt das Rechte mit der Maske, die es einmal anlegt,

um seine Person zu sein<32 Der Schauspieler spielt das Rechte, »um seine

31 Schulte zitiert die Textstelle gar nicht. Friedrich zitiert sie zwar und greift dieses

»Rechte« auch noch einmal auf, erlautert es aber nicht bzw. fafit es nicht in seinem
spezifischen Wortsinn auf. Andere Kommentare ignorieren das Satzobjekt »es« und
argumentieren, als lautete der Satz >Das Selbst, hier in seiner Bedeutung als Wirk-
liches auftretend, spielt mit der Maskes, so etwa bei Hamacher und auch bei Kraft, wo
der vorangehende Satz nicht zitiert wird und also der Bezugspunkt des Satzobjekts
»es« wegfillt. Vgl. Michael Schulte: Hypokrisie und Maske; Lars Friedrich: Der
Achill- Komplex, S. 234; Werner Hamacher: (Das Ende der Kunst mit der Maske),
S. 133f.; Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 281.

32" Auch Lars Friedrich: Der Achill-Komplex, S. 234, liest diese Stelle so. Das Satzobjekt
»es« kann zwar ebenso auf das »Aufspreizen« verweisen. Damit wiirde auch die
ironische Haltung des Schauspielers gegentiber der »allgemeinen Wesenheit« der
Gotter in der »Form der Individualitit« gestitzt, die »fiir sich etwas sein [...] wollen,
so wie das Selbst mit der Maske spielt, »indem es etwas Rechtes sein will«. So bei
Christoph Menke: Tragddie im Sittlichen, S. 185, der den Teilsatz »es zeigt sich hier

106

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Person zu sein« — und zwar mit der Maske, d.h. mit Hilfe der Maske.33
Wenn also das Rechte zu spielen, der Weg ist, Person zu sein, wird deutlich,
dafl es sich bei dieser Person um die Rechtsperson handelt. Das in der Komo-
die verspottete »Aufspreizen«, »fiir sich etwas sein« zu wollen, bezieht sich
also auf das »Aufspreizen«, »etwas Rechtes sein« zu wollen. Im komischen
Spiel mit der Maske, dem An- und Ablegen der Rechtsperson, ironisiert das
komische Bewufitsein den Anspruch, etwas Rechtes zu sein, ironisiert tiber-
haupt das Rechte, oder das Recht, als Substanz. Es ist »iiber ein solches
Moment als tiber eine einzelne Eigenschaft«, wie es die tragische Zugehorig-
keit zu einer sittlichen Substanz war und wie es die Gotter sind, »erhoben.
(PG 542) Scheinbar problematisch wird Hegels Text dann dort, wo es heifit,
daf} das komische Bewufitsein, »das eigentliche Selbst des Schauspielers«,
mit seiner Maske, »seiner Person« und also seiner Rechtsperson >zusammen-
fallt. (PG 544) Denn die komische Ironie besteht ja gerade im Spiel, die
Maske an- und abzulegen; in dem Moment jedoch, wo der Schauspieler mit
thr >zusammenfallt¢, endet dieses Spiel. Tatséchlich aber ist das Zusammen-
fallen mit der Maske die notwendige Konsequenz des ironischen Spiels mit
ithr, weil, wie bereits gesagt, diese Ironie die Maske als — blofie — Maske ernst
nimmt. Das ironische Maskenspiel triagt sein Ende also notwendig in sich.
Das komische Bewufitsein kann sich den »Leichtsinn« erlauben, mit der
Maske zusammenzufallen, weil es weif3, dafd nichts Substantielles dahinter-
steckt (die gottlichen Substanzen wurden ja >aufgeldst« [PG 542]) — bzw.
vielmehr weil es weil}, daf} nur es selbst, als »wirkliches Selbst«, dahinter-
steckt. In diesem Zusammenfallen als der »Riickkehr alles Allgemeinen in
die Gewifiheit seiner selbst« (PG 544) ist daher der »vollkommen gliickliche«
Zustand des »Wohlsein[s] und Sichwohlseinlassen[s]« erreicht. (PG 544)
Doch gleichzeitig bedeutet das Zusammenfallen mit der Maske das Ende
dieses heiteren Maskenspiels. Trotz allen Ironisierens des Bestrebens, etwas
Rechtes sein zu wollen, und trotz allen Wohlseins im >Zuhause« der »Gewif3-
heit seiner selbst« fiihrt dieses Maskenspiel, indem es im Zusammenfallen
des Selbst mit seiner Maske endet, letztlich in den Rechtszustand. Infolge des

in seiner Wirklichkeit gefangen und lafit die Maske fallen, eben indem es etwas
Rechtes sein will« aus seinem Zitat gleich ganzlich ausklammert. Die Verbindung
von Maske und Rechtsperson, die in der vorliegenden Argumentation im folgenden
noch weiter belegt wird, geht auf diese Weise verloren.

33 Zur Tradition des »Spiel[s] mit den Termen >Maske« und >Person« vgl. Werner
Hamacher: (Das Ende der Kunst mit der Maske), S. 133f. — hier allerdings ohne
Hinweis auf den Zusammenhang von Maske und Rechtsperson.

107

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

komischen Spiels mit der Maske wird der Schauspieler, der natiirliche
Mensch (rechtlich gesprochen: die natiirliche Person), zur Rechtsperson.
Im Rechtszustand ndmlich findet kein Maskenspiel mehr statt, sondern das
Selbst wird zur Maske und bleibt diese Maske, dergestalt, daf} es nur noch
Maske, nur noch Rechtsperson ist, und sein »wirkliche[s] Selbst« >verliert«.
Hatten die Entleerung der Maske, also der Verlust der géttlichen Substanz,
die sich vormals hinter der Maske verbarg, und infolgedessen die Verabso-
lutierung des Selbst zum »vollkommen gliicklichen« komischen Bewuf3tsein
gefiihrt, zieht dieses nun das »ungliickliche« Bewufltsein« nach sich (PG
547): Das »ungliickliche Bewuf3tsein« ist das Bewuf3tsein des Verlusts der
Gotter ebenso wie des Verlusts des Selbst. Komisches und ungliickliches
Bewufitsein gemeinsam machen das Bewufitsein des Rechtszustands aus:
»Im Rechtszustande ist also die sittliche Welt und die Religion derselben in
dem komischen Bewufitsein versunken und das ungliickliche das Wissen
dieses ganzen Verlustes.« (PG 547) Dieser »vollkommene[ ] Verlust« (PG
547) des >Wirklichen< bedeutet die Abstraktion des Selbst. Der Satz des
komischen Bewufitseins, »das Selbst ist das absolute Wesen« (PG 545), wird
im Rechtszustand zu dem Satz: »[D]ie abstrakte Person ist absolutes We-
sen«. (PG 546) Ebenso hatte Hegel im Kapitel tiber den Rechtszustand das
Rechtsbewufdtsein als »abstrakte Form, »abstrakte[ ] Wirklichkeit« und als
»gestaltlos« bezeichnet, als »das lere Eins der Person« (PG 356) »ohne ei-
gentiimlichen Inhalt«, als »abstrakte Allgemeinheit« und »wesenlose Wirk-
lichkeit«. (PG 357)34

Historisch entspricht der Rechtszustand in Hegels System dem Rémertum.
Dieses zeichnet sich gegentiber der griechischen Sittlichkeit dadurch aus,
daf} keine vermittelte Einheit mehr von Familie und Staat (oder Weiblich-
keit und Mannlichkeit oder géttlichem und menschlichem Recht) besteht. In
der Verabsolutierung des Selbst im komischen Bewufitsein (»das Selbst ist
das absolute Wesen«) und seiner Abstraktion im positiven Recht, das sich
historisch als romisches Privatrecht ausbildet, besteht der Einzelne nur noch
als Rechtsperson und findet seine Anerkennung allein im Privateigentum —
eine Anerkennung, die, jeden lebendigen und natiirlichen sittlichen Verhalt-
nisses bar, rein formell und unerfullt bleibt.5 In seinen Vorlesungen zur Phi-

34 Die Idee der Abstraktion des Rechtssubjekts zieht sich durch Hegels Werk; im
Naturrechtsaufsatz ist »wesenlos« beinahe stets das Attribut zu »Abstraktion«.

35 Vgl. G.W.F. Hegel: Kapitel »Die rémische Welt«, in: Vorlesungen iiber die Philoso-
phie der Geschichte, S. 339-412, insbes. S. 350f., 383f., 3871.

108

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

losophie der Geschichte sagt Hegel iiber die »Personlichkeit im Privatrecht, sie
sei »die individuelle Abstraktion, die Person, welche die Bestimmung ent-
hilt, dal das Individuum an sich etwas set1, nicht nach seiner Lebendigkeit,
nach einer erfillten Individualitit, sondern als abstraktes Individuum.«36
Darin unterscheidet sich das >Rechtsbewuf3tsein< vom sittlichen Bewuf3tsein
der Tragodie:

Im sittlichen Leben ist das Selbst in dem Geiste seines Volkes versenkt, es ist die
erfiillte Allgemeinheit. Die emfache Einzelheit aber erhebt sich aus diesem Inhalte, und
ithr Leichtsinn reinigt sie zur Person, zur abstrakten Allgemeinheit des Rechts. In
dieser ist die Realitiit des sittlichen Geistes verloren, die inhaltsleeren Geister der
Volkerindividuen sind in ezz Pantheon versammelt, [...] in ein Pantheon der abstrak-
ten Allgemeinheit, des reinen Gedankens, der sie entleibt und dem geistlosen Selbst,
der einzelnen Person, das Anundfiirsichsein erteilt. Aber dies Selbst hat durch seine
Leerheit den Inhalt freigelassen; das Bewufitsein ist nur @ sich das Wesen; sein
eigenes Dasein, das rechtliche Anerkanntsein der Person, ist die unerfillte
Abstraktion [...]. (PG 546)

Hier wird noch einmal deutlich, dafl der Weg von der (griechischen) Sitt-
lichkeit zum (rémischen) Rechtszustand die Komddie ist. Denn sie ist es, ithr
komischer »Leichtsinn«,37 der das Individuum »zur Person, zur abstrakten
Allgemeinheit des Rechts [reinigtl«. Die komische »Reinigung«®® und die
zunichst nur ironische Vereinigung mit der Maske miindet in eine Entlee-
rung und >Entleibung: des sittlichen Selbst. Von ihm und seiner wirklichen
Korperlichkeit bleibt nur die abstrakte Form, die Maske — die Rechtsperson.
Werner Hamacher spricht daher auch von der »Rechtsperson als absoluter
Maske«.39

Eine »absolute[ ] Maske« in diesem Sinne tragt auch die »Figur«, die Fou-
caults komische Strafbithne betritt. Oben ist gesagt worden, dafl die Mas-
kierung der Figuren in der reformierten Strafe deren Dasein als Schauspie-
ler, getrennt von ithren Masken, herausstellt, die Maske also Zeichen der
Zeichenhaftigkeit oder Reprisentation der Reprasentation ist. Sie steht aber
auch mit der Rechtsperson im soeben beschriebenen Sinne in Zusammen-

36 Ebd., S. 384.

37 Zum »Leichtsinn« der Komédie vgl. Werner Hamacher: (Das Ende der Kunst mit
der Maske), S. 138f.

38 Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, S. 342: »Die
Entwicklung besteht in der Reinigung der Innerlichkeit zur abstrakten Personlichkeit,
welche im Privateigentum sich die Realitét gibt«.

39 Werner Hamacher: (Das Ende der Kunst mit der Maske), S. 148.

109

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hang; Hegels Verkniipfung von komischer Maske und abstraktem Rechts-
subjekt findet sich daher bei Foucault wieder.

Wie Hegels komisches Bewufitsein bzw. das Rechtsbewufitsein, in dem es
aufgeht, »entleibt« und »inhaltsleer« (PG 546), »die vollkommene Entdufle-
rung der Substanz« (PG 547) ist, so ist auch Foucaults komische Figur eine
»kérperlose| ] Realitit«. (US 26) Und wie das Bewufitsein in Hegels Rechts-
zustand der Verlust des »wirkliche[n] Selbst[s]« ist und zu einer »abstrakte[n]
Person« wird (PG 546), also nicht mehr der wirkliche Schauspieler, sondern
nur noch seine Maske auf der Biithne steht, so verliert auch die tragische
Figur von Foucaults tragischer Bithne der Marter ihren Koérper und wird
zur »maskiert[en]« Figur der komischen Bithne der reformierten Strafe, zur
»schattenhaften Silhouette[ ], gesichtlosen Stimme[ ]« und zum »unbetast-
baren Wesen«. (US 26) Diese seine Korperlosigkeit (oder, mit Hegel ge-
sprochen, seine »Unwesentlichkeit«, »wesenlose Wirklichkeit« [PG 357],
»Unwesenheit« [PG 359]) liegt, wie bereits gezeigt wurde, im Zeichencha-
rakter und der Reprdsentation des Gesetzes in der reformierten Strafe be-
griindet, deren Zielsetzung Abschreckung und Besserung ist. Mit dem Re-
prasentationscharakter héngt nun auch bei Foucault noch eine weitere
»Zielsetzung« zusammen, namlich die Restitution des Gesellschaftsvertrags
durch Restitution des Verbrechers als »Rechtssubjekt«: Es geht um die
»Wiederherstellung eines Rechtssubjekts innerhalb eines Gesellschaftsver-
trags«. (US 167) »Zielpunkt« der reformierten Strafjustiz ist damit das ab-
strakte »Rechtssubjekt eines idealen Vertrags« (US 291) und dessen »Wie-
dereinbiirgerung [..] durch die Strafe«. (US 287) »Die individuelle
Besserung mufy [...] das Individuum wieder zu einem Rechtssubjekt ma-
chen: durch die Wiederaufwertung der Zeichensysteme und der durch sie
in Umlauf gesetzten Vorstellungen.« (US 166) Dies erfolgt durch das ko-
mische Strafschauspiel und die Maskierung. Das straffillige Individuum,
das durch seinen Gesetzesbruch aus dem Gesellschaftsvertrag herausgetre-
ten ist, wird im komischen Strafschauspiel wieder zum Subjekt dieses Gesell-
schaftsvertrags — und zwar, wie in Hegels Komddie, in der »das eigentliche
Selbst des Schauspielers [...] mit seiner Person zusammen/[fillt]« (PG 544),
indem es eine Maske trigt — die persona, auch hier in spezifischer Bedeutung
der Rechtsperson. Die Maske ist die Rechtsperson, die der Verbrecher
wieder anlegen muf, um in den Gesellschaftsvertrag reintegriert zu werden:
In der Parabase der »Schafott-Diskurse« tritt der Verbrecher an den Rand
der Schafottbiihne und wendet sich an die Zuschauer, dabei als Mensch
ununterschieden von den Menschen im Publikum, um dann in der darauf-

110

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

folgenden Bestrafung mit seiner Maske wiedervereint und erneut zu einem
Rechtssubjekt des Gesellschaftsvertrags zu werden. Wie bei Hegel wird auf
Foucaults komischer Biihne der Mensch in den Status als Person, als Rechts-
subjekt, tberfithrt.40

Anders jedoch als bei Hegel »fillt« der Verbrecher nicht »leichtsinnig« mit
dieser Maske zusammen, sondern wird in der Bestrafung (gewaltsam) mit
ithr vereint. Ein ironisches Spiel mit der Maske findet hier nicht statt, wie
Foucaults Koméodie der reformierten Strafen tiberhaupt die Ironie des Biih-
nengeschehens fehlt. Der Status der Maske entspricht hier also demjenigen
der »absoluten Maske« bei Hegel, zu der sich die komische Maske im Uber-
gang zum Rechtszustand verhirtet, womit Foucaults Komdédie sozusagen
der Spitform oder dem Ende der Komédie, im oder nach dem Ubergang
zum Rechtszustand, entspricht.

Zwischenbilanz: Komdodie und Bestrafung

In Uberwachen und Strafen fafit Foucault die Technik der reformierten Be-
strafung wie folgt zusammen:

Worauf zielt die Strafe, wodurch verschafft sie sich ihren Zugriff aufs Individuum?
Es sind die Vorstellungen: Vorstellungen seiner Interessen, Vorstellungen seiner
Vorteile, Vorstellungen von Nachteilen, Vorstellungen seines Vergniigens und Mif3-
vergniigens. Und wenn sich die Ziichtigung seines Kérpers beméchtigt, wenn sie thn
mit Techniken bearbeitet, die den alten peinlichen Strafen nicht nachstehen, so
geschieht dies in dem Mafle, in welchem der Kérper — fir den Strafling und far
die Zuschauer — ein Gegenstand der Vorstellung ist. Mit welchem Instrument wirkt
man auf die Vorstellungen ein? Mit anderen Vorstellungen oder vielmehr mit Vor-
stellungspaaren (Verbrechen/Strafe, eingebildeter Vorteil des Verbrechens/wahr-
genommener Nachteil der Ziichtigungen); diese Paarungen kénnen nur im Element
der Offentlichkeit ihre Funktion erfiillen: Straf-Szenen machen sie dem Blick aller
deutlich und eindringlich; Diskurse setzen sie in Umlauf und werten jederzeit das
Spiel der Zeichen auf. Die Rolle des Verbrechers in der Bestrafung ist es, gegentiber
den Codes/den Gesetzen und den Verbrechen wieder die wirkliche Gegenwart des

40 Uber die Guillotine im reformierten Strafrecht hatte Foucault zu Beginn von Uber-
wachen und Strafen geschrieben, sie »soll das Gesetz weniger an einem wirklichen,
schmerzempfindlichen Kérper vollstrecken als vielmehr an einem juristischen Sub-
jekt, das unter anderem das Recht auf Existenz innehat. Sie muf so abstrakt sein wie
das Gesetz selber.« (US 21f.) Man kénnte ergénzen: Nicht nur die reformierte Strafe
mufl »so abstrakt sein wie das Gesetz selber«, sondern auch das Rechtssubjekt, an
dem sie vollzogen wird.

111

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Signifikats einzufithren — das heiflt jene Strafe, die laut Code unlésbar mit dem
Vergehen verkniipft sein mufl.#! Ausgiebig und uniibersehbar dieses Signifikat vor-
stellen, damit das Signifikantensystem des Gesetzes immer wieder aktualisieren, die
Idee des Verbrechens als ein Zeichen der Bestrafung zur Geltung bringen — das ist die
Wihrung, mit welcher der Missetiter der Gesellschaft seine Schuld abzahlt. Die
individuelle Besserung muf} also das Individuum wieder zu einem Rechtssubjekt
machen: durch die Wiederaufwertung der Zeichensysteme und der durch sie in
Umlauf gesetzten Vorstellungen. (US 165f.)

Es lassen sich hier drei Charakteristika der reformierten Bestrafung unter-
scheiden, die im vorangehenden Kapitel bereits erlautert wurden und die
sich gleichermaflen als Charakteristika der Komddie erwiesen: erstens das
»Ziel« der Bestrafung (»Worauf zielt die Strafe [...] P«), das im »Zugriff aufs
Individuums, also in der Einwirkung der Strafe auf die Seele des Verbre-
chers ebenso wie auf die der Zuschauer besteht. Wie in den Komdédien-
theorien der Aufkldrung geht es um Abschreckung und Besserung. Zwei-
tens die Funktionsweise der Bestrafung (»[W]odurch verschafft sie sich
ihren Zugriff aufs Individuum?«): »Es sind die Vorstellungen« (représentati-
ons), tiber die die Strafe auf das Individuum >einwirkenc soll. »Vorstellung«
meint hier zum einen die konkrete Imagination des Zuschauers (»Vorstel-
lungen seiner Interessen, Vorstellungen seiner Vorteile, Vorstellungen von
Nachteilen, Vorstellungen seines Vergniigens und Mifivergniigens«) — das
entspricht der Seite der psychologischen Mechanismen der Wirkungsasthe-
tik der Komédie. »Vorstellung« meint zum anderen die epistemische Re-
prasentation des Gesetzes, die Zeichenbeziehung zwischen Strafe und Ge-
setz. Die jeweiligen Elemente der »Vorstellungspaare« »Verbrechen/Strafe,
eingebildeter Vorteil des Verbrechens/wahrgenommener Nachteil der
Ziichtigungen« sind aufeinander hin »vollkommen transparent« (US 134)
— das entspricht der Seite des Prinzips der Reprasentation als »Instrument

4 Ubersetzung verindert, Gw.E. Seitter iibersetzt: »Angesichts des Gesetzes und der
Verbrechen hat der Verbrecher in der Bestrafung die wirkliche Gegenwart des
Signifikats vorzufiihren, die wirkliche Gegenwart der Strafe, die nach den Buchstaben
des Gesetzes mit dem Vergehen unmittelbar verkniipft sein mufl«; das Original
lautet: »Le réle du criminel dans la punition c’est de réintroduire, en face des codes
et des crimes, la présence réelle du signifié — c’est-a-dire de cette peine qui selon les
termes du code doit étre infailliblement associée a 'infraction.« (SP 151) Man beachte
hier wieder die Doppeldeutigkeit des franzésischen code/Code, deutsch Code/Codex,
auf die oben bereits hingewiesen wurde und die noch einmal die Zusammengehorig-
keit von Episteme der Reprisentation einerseits und reformierten Strafen und deren
Gesetzes- und Schriftbezug andererseits deutlich macht.

112

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Einwirkung« auf die »Vorstellung«. Weiterhin setzt dieses »Instrument«
der Vorstellungspaarungen das »Element der Offentlichkeit« voraus. Hier-
mit ist noch einmal der Zusammenhang von Wissenstableau und Schau-
spieltableau angesprochen; das Funktionieren der Représentation in den
reformierten Strafen ist an deren Schauspielcharakter gebunden, daran,
daf} ein wirklicher Korper auf der Bithne, der Korper des Verurteilten,
»Gegenstand der Vorstellung« (»objet de représentation« [SP 151]) und
Zeichen ist. Drittens der Zweck der Bestrafung: die Restitution eines Rechts-
subjekts. Auch diese Restitution erfolgt tiber Reprisentation der Zeichen,
und auch dies wieder in den Vorstellungen der Zuschauer wie des Bestraf-
ten. Zum zusammenfassenden Vergleich seien hier noch einmal die jewei-
ligen Gegenstiicke in der Marter genannt: erstens die Einwirkung auf den
Korper (statt auf die Seele), zweitens die korperliche Beziehung zwischen
Verbrechen und Strafe (statt einer reprasentativen Beziehung der Vorstel-
lungen) und der Schauspielcharakter, der iiber die Ahnlichkeit von Dar-
stellendem und Dargestellten funktioniert (statt tiber Tableau und Repra-
sentation), drittens die Restitution des Rechts und des Korpers des Konigs
(statt des abstrakten Rechtssubjekts). Foucault prasentiert die reformierte
Strafjustiz des 18. Jahrhunderts also in didaktischer Hinsicht als belehrende
und bessernde Komddie der Aufkldrung, in zeichentheoretischer Hinsicht
als schauspielerisch-epistemisches Tableau und in rechtstheoretischer Hin-
sicht als Komddie des modernen Rechtssubjekts.

Die neuen Figuren auf der Buhne der Justiz: Die »kleine Delinquenz«

Neben diesen funktionalen oder strukturellen Gemeinsamkeiten zwischen
den reformierten Strafen und der Komaodie gibt es auch inhaltliche Paralle-
len, und zwar bei den Figuren. Foucault beschreibt ihr Auftreten, es sei hier
noch einmal zitiert, wie folgt:

Die alten Mitspieler des Straf-Prunks, der Koérper und das Blut, rdumen den Platz.
Auf die Bithne tritt eine neue Figur — maskiert. Eine gewisse Tragédie ist zu Ende, es
beginnt eine Komaédie mit schattenhaften Silhouetten, gesichtslosen Stimmen, unbe-
tastbaren Wesen. Der Apparat der Strafjustiz hat es nun mit dieser korperlosen
Realitit zu tun. (US 26)

Hier ist zunichst deutlich, dafl Foucault die Ablosung der Tragddie durch

die Komédie als einen Niedergang betrachtet: »Der Apparat der Strafjustiz

113

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hat es nun mit dieser kdrperlosen Realitdt zu tun«, er mufy sich mit ihr
herumschlagen — das Original lautet »L’appareil de la justice doit mordre
maintenant sur cette réalité sans corps.« (SP 24) Auch trigt Foucaults Ko-
modie mit ithren »schattenhaften Silhouetten, gesichtslosen Stimmen, unbe-
tastbaren Wesen« alle Attribute, die seit Platon mit der blofen Scheinhaftig-
keit und Unwahrheit der Kunst verbunden sind. Die Komddie als im
Vergleich zur Tragddie niedere Gattung zu betrachten, hat eine lange Tra-
dition. Neben dem »mehrmals« gefiithrten Streit tiber die Hoherwertigkeit
von Tragddie oder Komédie?? wurden seit der sogenannten Querelle des
Anciens et des Modernes aber auch antike und moderne (namentlich die klas-
sische franzosische) Komodie vergleichend diskutiert, wobei nicht die ari-
stophanische, sondern stets die neu(er)e griechische Komédie (Menander)
und in deren Folge die romische Komédie (Plautus, Terenz) Bezugspunkt
der Diskussion war, die der aristophanischen gemeinhin als tiberlegen
galt.®3 Die Komodie des Aristophanes tritt erst bei Friedrich und August
Wilhelm Schlegel prominent auf und gilt fortan, u.a. bei Schelling und
Hegel, als die wahre Komddie.* Theorien der Komddie unterscheiden
von da an in der Regel alte, d.h. aristophanische Komddie einerseits und
neue, d.h. neue griechische, rémische und moderne Komdédie andererseits,
die nicht mehr als Fortschritt, sondern als Ausdruck eines Verfalls der
Gattung begriffen wird; eine Wertung, die auch Hegel in seinen Vorlesungen
iiber die Asthetik vornimmt.4> Die Differenzierungen, die seit Ende des
18. Jahrhunderts in die Diskussionen um Tragédie und Komédie sowie
alte und moderne Komdédie eingefiihrt wurden, lassen jedoch nicht die
tiblicherweise vorgenommene allgemeine Hoherbewertung der Tragddie

42 Friedrich Schiller: Uber naive und sentimentalische Dichtung, in: ders.: Simtliche
Werke, hg. von Peter-André Alt u.a., Bd. 5, Miinchen 2004, S. 694-780, hier S. 724:
»Es ist mehrmals dariiber gestritten worden, welche von beiden, die Tragddie oder
die Komédie, vor der andern den Rang verdiene.«

43 Vgl. Peter-André Alt: Barock. Einleitung, in: Ulrich Profitlich (Hg.): Koméddientheo-
rie, S. 19-21, hier S. 19; Michael Schulte: Von der Romantik bis zum Realismus.
Einleitung, in: Ulrich Profitlich (Hg.): Komddientheorie, S. 87-96, hier S. 88.

4 Vgl. ebd., S. 89f.

45 Dort reiht er die Komédie Shakespeares sowie den modernen satirischen/komischen
Roman (Hippel, Sterne [Jean Paul hingegen goutiert Hegel weniger]) in die Tradition
der alten Komédie ein, wogegen er die moderne Komddie in der Nachfolge der
neuen griechischen bzw. der rémischen Komédie (sowie der rémischen Satire) sieht
—und ebenso schlecht bewertet. Eine Ausnahme bildet Raupachs Die Bekehrten; vgl.
dazu das Kap. mit dem schénen Titel »Ein vergessener Flirt: Hegel und die Komédie
seiner Zeit«, in: Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 244-261.

114

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gegeniiber der Komédie verschwinden. Zudem fithren sie dazu, dafy in der
Rede tiber oder in Bezugnahmen auf die Komddie oftmals unterschiedliche
Argumente der jeweils unterschiedlichen Diskussionen (Tragodie vs. Ko-
modie, alte Komddie [verstanden als neue griechische und rémische] vs.
moderne Komédie, alte Komédie [verstanden als aristophanische] vs. mo-
derne Komoédie) durcheinandergeraten bzw. zum Zwecke der jeweiligen
Argumentation gezielt aus threm Zusammenhang herausgel6st werden. In
der Folge ist haufig nicht ganz klar, wovon die Rede ist, wenn tber die
Komdédie gesprochen wird.*6 Das gilt auch fiir Foucaults Komddienbeziige.
Klar bleibt aber ein Hauptunterschied zwischen Tragédie und Komdédie:
das Figureninventar.

Aristoteles bestimmt die Komédie als »Nachahmung von schlechteren Men-
schen« und die Tragodie als »Nachahmung guter Menschen«;*” aufierdem
nennt er als Gegenstand der Tragddie Figuren, »die grofies Ansehen und
Gliick genieflen, wie Odipus und Thyestes und andere hervorragende
Minner aus derartigen Geschlechtern.«*8 Er unterscheidet die Figuren also
zum einen in moralischer Hinsicht und zum anderen, wiewohl nicht ganz
getrennt davon, in sozialer Hinsicht, im engeren Sinne des Standes.

Auch Hegel zufolge »sind die Zustdnde und Charaktere aus diesen Kreisen
[d.h. »aus untergeordneten Stinden«; Gw.E.] geeigneter fur das Lustspiel
und das Komische iiberhaupt.« (A I, 252)49 Seine Kritik an der Komodie
richtet sich also nicht darauf, daf§ darin Biirger und einfaches Volk anstelle

46 Weniger klar auch als bei der Tragddie; was zum einen daran liegt, dafl dort die

Differenzierung zwischen antiker und moderner Tragtdie eindeutiger ist, zum ande-
ren aber auch daran, daf} die Theoriebildung zur Tragddie ausfithrlicher stattfindet
und die Komddie meist nur als Kontrastfolie zur Tragédie diskutiert wird. Bei Hegel
erfolgt die Vermischung zweier Argumentationsstriange reflektiert, als strukturelle
Wiederholung: »Dasselbe Prinzip, welches uns den Grund fiir die Scheidung der
dramatischen Kunst in Tragédie und Komddie gab, liefert nun auch die wesentlichen
Haltpunkte fiir die Entwicklungsgeschichte derselben.« (A III, 534)

47 Aristoteles: Poetik, S. 17 (1449a 31f.); vel. auch S. 9 (1448a 18f.).

48 Ebd., S. 39 (1453a 10f.).

49 Seine Begriindung ist interessant. Er argumentiert keineswegs, dafl Personen des
untersten Standes der tragischen Bithne nicht wiirdig oder per se zu groflen Taten
nicht fihig wiren, sondern, dafl die Umstdnde ihnen keine Moglichkeit zu eigentli-
chem Handeln geben: »Den Figuren aus untergeordneten Stinden dagegen, wenn sie
innerhalb ihrer beschriankten Verhiltnisse zu handeln unternehmen, sehen wir tiber-
all die Gedriicktheit an; denn in ausgebildeten Zustinden sind sie in der Tat nach
allen Seiten hin abhingig, eingeengt und kommen mit ihren Leidenschaften und
Interessen durchweg ins Gedringe und in die Not der ihnen dufleren Notwendigkeit,

115

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Helden und Filirsten auftreten, sondern wie sie und welche ihrer Ei-
genschaften und Tatigkeiten dargestellt werden. »Die Laster der Menschen
z.B. sind nichts Komisches.« »[E]igenniitzige Biirger«, »streitsiichtig, leicht-
sinnig, aufgeblasen, ohne Glauben und Erkenntnis, schwatzhaft, prahlerisch
und eitel«, sind daher Hegel zufolge Gegenstand der Satire, nicht aber der
wahren Komédie. (A I, 527) Deswegen kritisiert er auch die moderne
Komodie, die

tberhaupt Privatinteressen und die Charaktere dieses Kreises [d.h. Bedienten oder
Kammerzofen; Gw.E.] in zufilligen Schiefheiten, Lécherlichkeiten, abnormen An-
gewohnungen und Torheiten fir den Zuschauer teils in Charakterschilderung, teils
in komischen Verwicklungen der Situationen und Zustinde dar[stellt]. (A IIT, 571)

Auf dhnliche Weise wirft Nietzsche Euripides als dem letzten der drei
groflen griechischen Tragiker vor, die Tragédie u.a. dadurch zugrunde
gerichtet und zugleich der neueren attischen Komdédie den Weg bereitet
zu haben, dafl er den »Mensch[en] des alltdglichen Lebens« und »das all-
gemeine, allbekannte, alltigliche Leben und Treibens, iiberhaupt »Alltdg-
lichkeit« und »biirgerliche Mittelméfligkeit« auf die Bithne brachte. (GT
761.)°0 Euripides’ Figuren haben »nichts Schweres zu verantworten, nichts
Grosses zu erstreben«. (GT 78) Analog dazu zeichnet sich Foucaults neue,
nunmehr komische »Bithne der Justiz« gegentiber der tragischen u.a. da-
durch aus, unbedeutende, einzelne Schicksale zu zeigen: »Eine sorgfaltigere
und genauere Justizpraxis beginnt nun, auch eine kleine Delinquenz zu
erfassen«.5! (US 97) Die reformierte Strafjustiz befafit sich fortan nicht mehr
mit bedeutenden »Heldentaten« (US 248) und grofRer Schuld, die ebenso
grof} gestthnt werden muf}, wie das noch in den Martern — und der Tragédie
— der Fall ist. Was Foucault eine Ablosung der Tragodie durch die Komddie
nennt, bedeutet, dafl »niedrige, alltigliche Kampfe« (US 87), »das alltigliche
Verhalten der Individuen, ihre Identitdt, ithre Tétigkeit, thre scheinbar be-

da hinter ithnen gleich die uniiberwindliche Macht der biirgerlichen Ordnung steht,
gegen welche sie nicht ankommen kénnen und selbst der Willkiir der Hoheren, wo
diese gesetzlich berechtigt ist, ausgesetzt bleiben. An dieser Beschrankung durch
bestehende Verhiltnisse wird alle Unabhingigkeit zuschanden.« (A I, 251f)

Auch Hegel bemerkt tiber die Dramen des Euripides, daf3 sie, verglichen mit denen
Aischylos’ und Sophokles’, »nicht mehr denselben plastischen sittlichen Charakter an
sich tragen« und sich in ihnen »schon mehr das Prinzip des Verderbens zu erkennen
gibt.« G.W.F. Hegel: Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, S. 318.

51 Seitter setzt »kleine« in Anfithrungszeichen; im Original stehen keine, vgl. SP 91.

50

116

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deutungslosen Gesten« (US 99), »geringfiigige[ ] Dinge« (US 274), daf} statt
Kénigsmérdern »kleine[ ] Kriminelle[ J« (US 367) in den Fokus der Justiz
treten, »absolut ruhmlose[ | Leute«, »das Banale«. Von nun an »[erscheinen]
Bettler, arme oder einfach nur mittelmiflige Leute auf einer seltsamen
Buhne«.? Die Alltaglichkeit greift damit auf das Justizsystem insgesamt
tiber, der »Straf-Prunk« der Martern wird zum »Theater der alltiglichen
Ziichtigung« (US 146), das ehrwiirdige Schauspiel der Souverinitit zum
»Theater des Alltdglichen«,5® der tragische Verbrecher wird durch den
komischen Delinquenten ersetzt. In dieser Komédie nimmt »das Normale
den Platz des Altehrwiirdigen ein«. (US 249) Das »Normale« ist dabei, auf
einer zweiten Bedeutungsebene, nicht nur das Alltagliche, sondern auch
Ausdruck eines Normbewufitseins, das tiblicherweise als eine Vorausset-
zung der Komodie angesehen wird, indem das Komische u.a. in der Ab-
weichung von einer (sozialen, moralischen etc.) Norm besteht.?* Es wird
noch zu sehen sein, daf} die fortschreitende Orientierung am Normalen und
der Norm Foucault zufolge schliefSlich das Ende des Dramas und den Uber-
gang zum Roman einleitet.

Neben dem Figureninventar selbst 1af3t sich bei Aristoteles noch ein weiterer
Unterschied zwischen Tragodie und Komédie ausmachen, der ebenfalls die
Figuren betrifft: Die Tragodie ist Nachahmung einer Handlung, wihrend
die Komédie, wiewohl ebenfalls Nachahmung einer Handlung, tiberwie-
gend Nachahmung von Charakteren ist. Die Figuren spielen in der Komoé-
die also eine grofiere Rolle als in der Tragodie.”> Unter Riickgriff auf

52" Michel Foucault: Das Leben der infamen Menschen (1977), in: S III, S. 309-332, hier
S. 328.

53 Ebd., S. 319.

54 Rainer Warning: Komik/Komédie, in: Fischer Lexikon Literatur, hg. von Ulfert
Ricklefs, Frankfurt a.M. 1996, Bd. 2, S. 897-936, hier S. 925. Vgl. auch Eckehard
Catholy: Das deutsche Lustspiel vom Mittelalter bis zum Ende der Barockzeit, Darm-
stadt 1968, S. 8-12; Karl Hillebrand: Die klassische Komédie und ihre Vorausset-
zungen, in: Norbert Altenhofer (Hg.): Komédie und Gesellschaft, Frankfurt a.M.
1973, S.25-126, hier S. 90; Bernhard Greiner: Die Komdédie, S. 971f. (unter Bezug auf
Hans Robert Jaufy’ »Komik der Herabsetzung«); Andrea Bartl: Die deutsche Komo-
die. Metamorphosen des Harlekin, Stuttgart 2009, Kap. I.a: »Kulturelle Selbstwahr-
nehmung und Abweichung von der Norm: Was heifit komisch?«, S. 11-22.

55 Vgl. Aristoteles: Poetik, Kap. 5 und 6, S. 17-25 (1149a 30-1450b 20). Vgl. dazu Ralf
Simon: Theorie der Komédie, in: ders. (Hg.): Theorie der Komédie — Poetik der
Komédie, S. 47-66, hier S. 47f.; Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 19. Dies
zumindest die tibliche Lesart. Differenzierter neuerdings Arbogast Schmitt in seinem
Kommentar zu Aristoteles: Poetik, Berlin 2008.

117

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aristoteles schreibt auch Lessing in seiner Hamburgischen Dramaturgie tiber
das Verfassen von Dramen, in der Komodie seien »die Charaktere das
Hauptwerk, die Situationen aber nur die Mittel«. Es geht demnach weniger
um das, was die Protagonisten getan haben (Hegels tragische Einheit von
Tat und Titer), als um das, was sie sind. Dafl man Lessing zufolge in der
Komédie »die Charaktere in Betrachtung ziehen« muf3, 6 gilt nun ebenso fiir
das Fallen von Urteilen der reformierten Strafjustiz. Wahrend sich Tragodie
und Marter auf die Tat richten und in ihnen also »die Charaktere weniger
wesentlich« sind,?” beginnen sich Komddie und reformierte Strafen auf den
Charakter bzw. den Titer und seine Seele zu richten. Daher sind mit dem
Wandel des Figureninventars von Tragodie zu Komédie auch Individuali-
sierung und Psychologisierung der Figuren verbunden.

Die mit der genaueren »Charakterschilderungf J« (A III, 571) meist einher-
gehende Zwiespiltigkeit und fehlende Geschlossenheit der Charaktere, die
Hegel an der modernen Tragddie kritisiert hatte, kehrt auch in Nietzsches
Kritik an Euripides’ Tragodie und, in deren Folge, der neueren Komédie
wieder.?® So bemingelt Nietzsche nicht nur, dafl Euripides eine Art Stin-
deklausel verletzt, indem er das Volk auf die Bithne bringt, sondern dartiber
hinaus, und das ist wichtiger, dal er ein verstirkt psychologisiertes und
damit zersplittertes Bild seiner Figuren zeichnet. Diese Individualisierung
und Psychologisierung ist auch ihm zufolge nicht mit der Tragédie und der
»Deutlichkeit und Festigkeit« (GT 64) ihrer Figuren vereinbar; sie fithrt zur
Komédie:

Es hat ich weiss nicht wer behauptet, dass alle Individuen als Individuen komisch
und damit untragisch seien: woraus zu entnehmen wire, dass die Griechen tber-
haupt Individuen auf der tragischen Bithne nicht ertragen konnten. In der That
scheinen sie so empfunden zu haben. (GT 71)

»[W]dhrend noch Sophokles ganze Charactere malt« (GT 113), setzt mit
Euripides, der »die treue Maske der Wirklichkeit« (GT 76) und »heftige] ]
Leidenschaften« abbildet, ein »Ueberhandnehmen der Charakterdarstel-
lung und des psychologischen Raffinements« ein. »Der Charakter soll [...]
durch kiinstliche Nebenziige und Schattirungen, durch feinste Bestimmtheit

56 Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 470.

57 Ebd.

58 Auch Hegel sieht in Euripides bereits eine friihe Form jenes Mangels an »Festigkeit«
der Charaktere: »Euripides verldfit auch bereits die abgerundete Plastik der Cha-
raktere«. (A III, 562)

118

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aller Linien individuell wirken«. (GT 113) »[D]er Spiegel, in dem frither nur
die grossen und kithnen Ziige zum Ausdruck kamen, zeigte jetzt jene pein-
liche Treue, die auch die misslungenen Linien der Natur gewissenhaft
wiedergiebt.« (GT 76)% Das geschieht auch in den reformierten Strafpro-
zessen, wie Foucault sie beschreibt: Hatten die Martern noch >ganze< Ver-
brecher, sozusagen »die grossen und kithnen Ziige« der »Helden« vor-
gefuhrt, beginnen die Strafreformen durch Psychologisierung der
Individuen »die beliebige, die gemeine Individualitit« (US 246) hervor-
zubringen, die »kleine[ ] Seele des Kriminellen« (US 327), die »Niedrigkeit
der Angelegenheiten«® und die »kleinliche Schamhaftigkeit der Absich-
ten«é! zu beleuchten und banale, kleine und kleinliche Taten zu zeigen,
die aus Liisten, Trieben und Begierden hervorgegangen sind. Man

urteilt [...] iber Leidenschaften, Instinkte, Anomalien, Schwéchen, Unangepafithei-
ten, Milieu- oder Erbschidden; man bestraft Aggressionen, aber durch sie hindurch
Aggressivititen; Vergewaltigungen, aber zugleich Perversionen; Morde, die auch
Triebe und Begehren sind. (US 27)62

Sophokles’ Zeichnung »ganze[r] Charactere« (Nietzsche) bzw. »plastische[r]«
oder »gediegene[r] Charaktere« (Hegel) zersplittert im modernen Urteils-
verfahren zu Psychogrammen der Delinquenten. Vorhin ist gezeigt worden,
wie die Tragddie durch die Psychologisierung ihrer Figuren zu Ende geht,
dadurch, dafl weniger nach der Tat denn nach der Seele des Titers gefragt
wird. Eben dies tun die mit den Strafreformen aufkommenden Disziplin-
artechniken, und Foucaults Komddie der reformierten Strafjustiz besteht
genau darin, dafl durch Psychologisierung und Individualisierung des Ver-
brechers der Delinquent und damit die »Seele [...] auf die Bithne der Justiz
[tritt}«. (US 34) Seiner Charakterisierung dieser »neue[n] Figur« (US 26)
liegen daher wiederum konkrete gattungstheoretische Uberlegungen zum

59 Auch bei Hegel kommt in der modernen Komédie, »als Ersatz« fiir die ihr fehlende
Komik, »die fein ausgebildete Geschicklichkeit in genauer Zeichnung der Charakte-
re« zum Zug. (A III, 570)

60 Michel Foucault: Das Leben der infamen Menschen, S. 319.

61 Ebd., S. 326.

62 Zum »Trieb« vgl. auch Hegel, dem zufolge in der modernen Komédie der »sittliche
Trieb« und nicht, wie in der alten Komédie, »die bewufite absolute sittliche Natur [...]
spielt«. G.W.F. Hegel: Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Natur-
rechts, seine Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhiltnis zu den Rechts-
wissenschaften, in: Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M. 42000, S. 434530, hier S. 498 (im
folgenden per Sigle N im laufenden Text zitiert).

119

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ende der Tragédie in der Moderne und zur Komdédie zugrunde: Der
komische Delinquent unterscheidet sich vom tragischen Verbrecher genau
darin, daf§ in thm die Einheit von Tat und Téter aufgeldst ist. Foucault
macht sich auch hier wieder Nietzsches und Hegels dsthetische Argumen-
tation zu eigen und driickt seine Kritik an den Techniken moderner Straf-
justiz indirekt tiber das klassische dsthetische Argument fehlender Einheit
aus: In den psychologisierenden Gerichtsverfahren geht die Ganzheit des
Verbrechens als Tat verloren; sie kénnen es in dieser Hinsicht nicht mit
dem blutigen Strafschauspiel der Martern aufnehmen.

Die komische Maske (Il1): Kodifizierung und Typisierung, Individualisierung
und Psychologisierung

Hiertiber erklart sich die >Maskierung« der »neue[n] Figur[en]« auf Foucaults
Justizbithne der Komddie, anders als oben, wo die Maske als Zeichen des
Zeichencharakters bzw. als abstrakte Rechtsperson interpretiert wurde, auf
noch eine dritte Weise: als Ausdruck von Individualisierung und Psycho-
logisierung des Delinquenten (héngt dabei aber gleichzeitig noch mit der
Rechtsmaske zusammen, indem sie Ergebnis der Kodifizierung des Straf-
rechts und der dazu notwendigen Typisierung und Individualisierung von
Verbrechen und Strafen ist).

In der Geburt der Tragidie unterscheidet Nietzsche zwei Arten von Maskie-
rung. Die Maskierung der alten Tragodie geht auf die »Urtragddie« (GT 60)
zuriick, auf die »Tragodie in ihrer iltesten Gestalt«, in der Dionysos der
»einzig vorhandene Bithnenheld« war. Bei Aischylos und Sophokles sind die
Figuren »nur Masken jenes urspriinglichen Helden Dionysos«, der weiter-
hin als der eigentliche »tragische Held« »hinter allen diesen Masken [...]
steckt«. (GT 71) Das Dionysische wird durch den schénen Schein und
durch »das Apollinische der Maske« verhiillt dargestellt (GT 65), das Biih-
nengeschehen zeigt die schreckliche »dionysische Wahrheit« apollinisch
maskiert. Anders verhilt es sich mit der Maskierung bei Euripides und in
der neueren Komddie:

[W]ahrend noch Sophokles ganze Charactere malt und zu ihrer raffinirten Entfal-
tung den Mythus ins Joch spannt, malt Euripides bereits nur noch grosse einzelne
Charakterziige, die sich in heftigen Leidenschaften zu dussern wissen; in der neuern
attischen Komédie giebt es nur noch Masken mit einem Ausdruck, leichtsinnige Alte,
geprellte Kuppler, verschmitzte Sclaven in unermiidlicher Wiederholung. (GT 113)

120

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Maske bei Euripides ist nur mehr leere Nachahmung: Seine »Helden
haben nur nachgeahmte maskirte Leidenschaften und sprechen nur nach-
geahmte maskirte Reden« (GT 75), denen kein Dionysisches mehr zu-
grunde liegt. Anders als hinter den Masken der alten tragischen Helden
verbirgt sich hinter den Masken der alltdglichen Figuren des Euripides nicht
mehr Dionysos, und die apollinische Maske des schénen Scheins wird
durch die »treue Maske der Wirklichkeit« (GT 76) ersetzt. Diese hebt
einzelne, besondere Charakterziige hervor, statt wie bei Aischylos und
Sophokles weniger charakteristische Ziige zu zeigen, die sich dadurch
zum »ewigen Typus« (GT 113) erweitern lassen.®3 Nietzsche beobachtet
ein »Ueberhandnehmen der Charakterdarstellung und des psychologischen
Raffinements in der Tragédie von Sophokles ab«; »[d]er Charakter soll [...]
durch kiinstliche Nebenziige und Schattirungen, durch feinste Bestimmtheit
aller Linien individuell wirken«. (GT 113) Er stellt diese Entwicklung als das
Ergebnis einer analytischen Verwissenschaftlichung dar:

Auch hier gewahren wir den Sieg der Erscheinung tiber das Allgemeine und die Lust
an dem einzelnen gleichsam anatomischen Priparat, wir athmen bereits die Luft
einer theoretischen Welt, welcher die wissenschaftliche Erkenntnis hoher gilt als die
kiinstlerische Wiederspiegelung einer Weltregel. Die Bewegung auf der Linie des
Charakteristischen geht schnell weiter (GT 113),

die Psychologisierung der euripideischen Figuren fiihrt zu einer Typisie-
rung der Figuren der neuen Komddie, in der es »nur noch Masken mit enem
Ausdruck« gibt. Nietzsche beklagt sowohl das »psychologische[ ]
Raffinement| ]« und die »Schattirungen« und »feinste Bestimmtheit aller
Linien« der euripideischen Masken einerseits als auch den »eine/n/ Aus-
druck« der Masken der neueren Komédie (GT 113f.), die also wiederum
nicht fein genug gezeichnet sind, andererseits.®* Er zeichnet eine Entwick-
lungslinie vom umfassenden >mythischen Allgemeinen« der alten Tragodie
iiber das psychologisierte Besondere der euripideischen Tragédie hin zum
reduzierten typisierten Allgemeinen der neuen attischen Komédie. Diese
Linie mag gattungsgeschichtlich nicht korrekt sein, doch weist sie auf eine

63 Tatsichlich zeigten die Masken der alten griechischen Tragddie zunichst eine neu-
trale Mimik, weder lachende noch weinende oder greinende Gesichtsziige. Typisierte
Charaktermasken kamen erst spiter auf.

64 Diese Spannung zwischen Individualisierung und Typisierung ist ein Problem wis-
senschaftlicher Klassifizierung tiberhaupt, mit der Nietzsche die Maske ja auch in
Zusammenhang bringt.

121

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Problematik hin, der auch die Strafrechtsreformen bei Foucault unterliegen:
die der wissenschaftlichen Klassifikation.

Nietzsche begreift die Abkehr von der Darstellung des mythischen »All-
gemeine[n]« durch die typisierte Maske der neueren Komédie als Ausdruck
einer analytischen Verwissenschaftlichung, deren Bemiihen seierseits ei-
nem nun nicht mehr mythischen, sondern wissenschaftlich-objektiven All-
gemeinen gilt. Die Klassifikation der Figuren ist gattungsgeschichtlich in der
Tat ein Merkmal der Komédie — man denke an die Charaktermaske der
Typenkomdédie: »Figurenklassifikationen waren von der Typenkomddie
her bekannt«;% diese stellt sozusagen Charaktertableaus auf. Die der Ko-
modie demnach eigene schematische >wissenschaftliche Klassifikation< von
Figuren und ihren Handlungsweisen 143t sich daher bei Foucault mit der
von den Strafreformern angestrebten Klassifikation und Taxonomisierung
von Verbrechen und Verbrecher kurzschlieflen. In den reformierten Strafen
richtet sich der Blick auf die Seele des Verbrechers, seine individualisierende
Psychologisierung, im Dienste der taxonomischen Klassifizierung bzw. juri-
dischen Kodifizierung von Verbrechen und Strafen. Auch die Strafreformen
der Aufkldarung »athmen [...] die Luft einer theoretischen Welt«, und die
Maske der reformierten Strafen ist Element einer Rationalisierung und
Verwissenschaftlichung des Strafverfahrens: »Mit der Notwendigkeit einer
parallelen Klassifizierung von Verbrechen und Strafen entsteht gleichzeitig
die Notwendigkeit einer Individualisierung der Strafen, die dem besonderen
Charakter eines jeden Verbrechers gerecht wird.« (US 126) Untrennbar von
der Individualisierung und taxonomischen Klassifizierung der Strafen ist
daher die Individualisierung und taxonomische Klassifizierung der Straf-
tiater, die in ihrer Maskierung Ausdruck finden. Im Zusammenhang der
Bemithungen der Strafreformer um ein allgemeingiiltiges System der Be-
strafungen ist die wissenschaftlich typisierte Maske ein notwendiges Ele-
ment des aufzustellenden Straftableaus — und also des Strafschauspiels.

Die Verbindung zwischen Kodifizierung und Individualisierung [und d.h. auch:
zwischen Typisierung und Individualisierung; Gw.E.] wird in den wissenschaftli-
chen Modellen der Zeit gesucht. Das geeignetste Schema wurde zweifellos von der
Naturgeschichte angeboten: die Taxonomie der Arten in einer kontinuierlichen
Abstufung. Gesucht wird ein Linné der Verbrechen und Strafen dergestalt, dafi jede
einzelne Gesetzestibertretung und jedes straffillige Individuum ohne irgendeine
Willkiir unter ein allgemeines Gesetz fallen kénnen. (US 127)

65 Fotis Jannidis: Figur, literarische, in: Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie,

hg. von Ansgar Ninning, Stuttgart/Weimar 1998, S. 149.

122

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ergebnis der Strafrechtsreformen und deren Streben nach Allgemeingiiltig-
keit und Objektivitit ist demnach der genaue Blick auf »jedes straffillige
Individuum« — das Erscheinen also der »kleinen Delinquenz«, der alltdg-
lichen Figuren auf der Justizbithne. Das Auftreten eben dieser »kleinen
Delinquenz« stellt die Rechtstheorie dann aber vor ein Problem. Der All-
gemeinheitsanspruch der juridischen Kodifizierung bzw. der wissenschaft-
lichen Klassifizierung der Straftdter gerat in Konflikt mit dem Streben nach
groftmoglicher Genauigkeit und der dazu notwendigen Individualisierung
der Verbrechen und der Verbrecher. Der Anspruch auf Universalitit des
Gesetzes und Allgemeingiiltigkeit der Verbrechen und Strafen fithrt zu einer
immer feineren Typisierung und Individualisierung der Verbrecher, die
schliefilich mit genau diesem Universalititsanspruch kollidieren. Sie miin-
det in eine Psychologisierung, die letztlich nicht mehr mit den »legalisti-
schen« Prinzipien der Universalitit des Rechts vereinbar ist. Die Maskie-
rung laflt sich daher dhnlich wie bei Nietzsche als der Beginn einer
Psychologisierung der >dramatischen Figur<auf der Bithne der Strafen lesen.
Wie Euripides und die neuere Komddie ihre Figuren mit psychologisierten
bzw. typisierten Masken versehen, klassifizieren die modernen Strafverfah-
ren den Delinquenten gemafl psychologisch typisierten Analyserastern. Die
von Foucault beschriebenen Phanomene der Individualisierung und Psy-
chologisierung finden damit wiederum auf den drei Ebenen der Episteme,
des Strafrechts und der Dramen-/Komédien-/Gattungstheorie statt — auf
epistemegeschichtlicher Ebene Individualisierung und Psychologisierung
der Wissenschaften und Diskurse, auf strafrechtsgeschichtlicher Ebene
die des Delinquenten und auf dramentheoretischer Ebene die der dramati-
schen Figuren. Die Maske steht dann fiir die »Seele« des Delinquenten, d.h.
fur die Anwendung psychologischer Erkenntnisse auf oder fiir das erlangte
psychologische Wissen tiber ihn. Die abstrakte Rechtsmaske verwandelt
sich tiber die, urspriinglich der Kodifizierung dienenden, individualisierte
und typisierte Charaktermaske hin zu einer psychologisierten Darstellung
der Figur, der letztlich keine Maske mehr gentigen kann.%6 Sie fithrt zum
Ende der legalistischen Theorie ebenso wie zum Ende der Komddie, zum
»Ende der Kunst mit der Maske«. Die komische Figur verliert durch fort-

66 Vgl. Hegel iiber das »moderne][ ] Schauspiel«: »Hier nimlich fallen die Masken und
die Musikbegleitung fort, und an deren Stelle tritt das Mienenspiel, die Mannigfaltig-
keit der Gebirde und die reichhaltig nuancierte Deklamation.« (A III, 513f.)

123

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schreitende Individualisierung und Psychologisierung ihren dramatischen
Figurencharakter.67

Komische Schatten und Gespenster

Maskierung und Psychologisierung gehen daher mit einer Geisterhaftigkeit
der Figuren auf der neuen »Biithne der Justiz« einher. Die »schattenhaften
Silhouetten, gesichtslosen Stimmen, unbetastbaren Wesen« (US 26) wirken
gespenstisch — auch dies eine indirekte Anspielung auf Hegels Ende der
Tragddie und deren Ablésung durch die Komédie bzw. die Unterscheidung
von antiker und moderner Tragddie. So bemingelt Hegel in seiner Asthetik
das »Jenseitige[ | und Gespensterhafte[ ]« moderner dramatischer Figuren,
wie er Uberhaupt die fehlende »Einheit und Festigkeit des Charakters« und
»die Nichtigkeit und Halbheit im Schwanken und Ubergehen« »gespenstig«
nennt. (A I, 315f.) »Gespenstig« ist also eine Figur, die keine Einheit mit ihrer
Tat bildet, die nicht in ihrer Tat aufgeht, die verschiedene und womdglich
widerstreitende Eigenschaften aufweist und in Hegels Sinne charakterlos
und daher untragisch ist.%® Die gespenstische Schattenhaftigkeit und We-
senlosigkeit der komischen Figur auf der reformierten Strafbithne verweisen
mithin nicht nur auf die Abstraktheit des Rechtssubjekts, sondern auch auf
die Unkorperlichkeit und Ungreifbarkeit der auftretenden Seele, auf das,
was Hegel als mangelnde Plastizitdt der modernen dramatischen Figuren
bezeichnet. Hier wie auch anderswo wiederholt sich bei Hegel der Unter-
schied zwischen Tragédie und Komédie, variiert, als Unterschied zwischen
antiker und moderner Schauspielkunst. Bei den Griechen »verbindet sich
[...] die redende Kunst mit der Skulptur; das handelnde Individuum tritt als
objektives Bild in totaler Kérperlichkeit heraus«; »die Statue belebt [sich]«.
Dagegen legt die moderne Schauspielkunst Wert auf die Darstellung der
»Eigentiimlichkeit des Charakters in den feinsten Schattierungen«, und
zwar, neben Gebérden und Mienenspiel, »im Ton und Ausdruck der Stim-

67 Riickgebunden an die Gattungsgeschichte der Komédie bedeutet das das Verschwin-
den der Typenkomddie zugunsten der psychologisierten ernsten Komddie und ihrer
Verwandten im 18. Jahrhundert, die schlieflich, so kénnte man sagen, dem noch
entschiedener psychologisierenden Roman weicht.

68 Vgl. oben, Kap. IV, Unterkap. »Die Trennung der tragischen Einheit von Titer und
Tate

124

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

me«. (A III, 511) Die statuenhafte Korperlichkeit wird durch die Modulie-
rung der koérperlosen Stimme ersetzt, das »objektive Bild« des tragischen
Charakters durch die gespenstischen »Schattierungen« des untragischen
oder komischen Individuums — man denke hier auch noch einmal an die
»Schattirungen« der Charaktere, die Nietzsche an der Tragodie des Euripi-
des bemingelt. (GT 113) Die »schattenhaften Silhouetten«, die die Bithne
betreten, sind also Ausdruck und Ergebnis der Psychologisierung der Figu-
ren, deren Zersplitterung und Unkdrperlichkeit sich, wie gesagt, nicht mit
der Tragodie vertragen.

Auch Marx bringt die Komédie und ihre Figuren mit Gespenstern in Zu-
sammenhang. Er schreibt tiber die Revolution von 1848, die er insgesamt
als Komodie bzw. Farce charakterisiert: »Menschen und Ereignisse erschei-
nen als umgekehrte Schlemihle, als Schatten, denen der Kérper abhanden
gekommen ist.«89 Nicht nur die dramatischen Figuren (»Menschen«) der
Komédie, sondern auch der dramatische Konflikt (»Ereignisse«) ist also
schattenhaft und substanzlos. Wieder ist es Hegel, der hierfiir das Vorbild
liefert, wenn er in seinem Naturrechtsaufsatz in bezug auf die Konflikte der
Komoédie von »Schattenbildern« spricht. (N 499) Die »alte oder gottliche,
d.h. aristophanische, Komodie zeigt »Schattenbilder von Konflikten«, die
moderne Komédie »Schattenbilder von Selbstdndigkeit und Absolutheit«.
(N 496)70 Hegels Komodienkonzeption verdndert sich in der Folge in man-
cherlei Hinsicht, doch bleibt die Schattenhaftigkeit oder die »Wesenlosig-
keit« der »Zwecke« (A I, 527) auch in den Vorlesungen iiber die Asthetik noch
ein Charakteristikum der Komodie, deren »Zwecke und Charaktere an und
fiir sich substanzlos« sind. (A III, 528) In der Enzpklopédic findet sich eine
entsprechende Gegeniiberstellung der »substantiellen Zwecke« der Tragé-
die und der »nichtigen Zwecke« der Komadie.”! Wihrend also die Konflikte
der Komédie schattenhaft, wesen- und substanzlos sind, verkdrpern die Pro-

69 Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: ders./Friedrich Engels:
Werke, Bd. 8, hg. vom Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Berlin
81972, S. 115-207, hier S. 119 (im folgenden per Sigle MEW sowie Band- und
Seitenangabe zitiert). Die MEW folgen der zweiten, von Marx tiberarbeiteten Aus-
gabe des Achtzehnten Brumaire von 1869. In der MEGA ist der entsprechende Band (I,
21) noch nicht erschienen; dort liegt bisher nur die Erstveroffentlichung von 1852 vor
(Bd. I, 11).

70 Siehe dazu Michael Schulte: Tragddie im Sittlichen. Zur Dramentheorie Hegels,
Minchen 1992; ders.: Hypokrisie und Maske, S. 216-219; Stephan Kraft: Zum Ende
der Komodie, S. 2171f.

71 G.W.F. Hegel: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften III, S. 114.

125

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tagonisten der Tragddie die »beiden Zonen des Sittlichen« und stehen »in
leibhafter Beziehung« zueinander. (N 499) Diese »leibhafte[ ] Beziehung« ist
fur den frithen Hegel der Jenaer Zeit ein Grund dafiir, daf} »das absolute
Verhiltnis« »im Trauerspiel aufgestellt« ist (N 499); gegentiber der >schat-
tenhaften Beziehung« der Komddie ist sie in dieser (dsthetischen) Hinsicht
hoherwertig.”? Ebenso werden in Foucaults Komddie nicht nur die Figuren,
sondern wird auch das dramatische Geschehen seiner Tragik beraubt:

Es sind diese Schatten hinter den Tatsachen des Verfahrens, die in Wirklichkeit
beurteilt und bestraft werden. Beurteilt werden sie vermittels der >mildernden Um-
stande, die in den Wahrspruch ja nicht nur die >Umstdnde« der Tat eintreten lassen,
sondern etwas ganz anderes, rechtlich gar nicht Kodifizierbares: die Erkenntnisse
und Einschétzungen betreffend den Verbrecher, [...] all die Begriffe [...], die unter
dem Vorwand, eine Tat zu erkliren, ein Individuum qualifizieren. (US 27)

Fortan stehen im Zentrum des Verfahrens der Urteilsfindung nicht mehr
der Konlflikt, sondern sein Schatten, d.h., nicht mehr die Tat, sondern ihre
Umstidnde. Eine »leibhafte Beziehung« dagegen besteht in der Marter und
ithrer direkten und korperlichen Konfrontation des Verurteilten mit dem
Kénig. Ahnlich wie bei Hegel ist diese tragische Konfrontation der Marter
der komischen Konfrontation der reformierten Strafe unter dsthetischen
Gesichtspunkten implizit tiberlegen.

72 Die Forschung diskutiert, wie es sich mit dem Status von Tragddie und Komédie bei
Hegel insgesamt verhilt. Lange ging man von einer eindeutigen Hoherwertigkeit der
Tragtdie aus, wogegen in jiingerer Zeit vielfach die gegenteilige Meinung vertreten
wurde. Gustav-H. H. Falke bezeichnet die Hoherwertigkeit der Tragtdie gegeniiber
der Komoédie bei Hegel als »unselige[ ] Annahme«. (Gustav-H. H. Falke: Begriffne
Geschichte. Das historische Substrat und die systematische Anordnung der Bewusst-
seinsgestalten in Hegels Phanomenologie des Geistes. Interpretation und Kommen-
tar, Berlin 1996, S. 43) Zumindest fiir den Naturrechtsaufsatz ist sie aber nicht falsch.
Es mag helfen, zwischen &sthetischer und spekulativer oder systematischer Bedeu-
tung der Gattungen zu unterscheiden. In dsthetischer Hinsicht ist die Tragodie voll-
kommener als die Komédie, in systematischer und spekulativer Hinsicht dagegen ist
die Komodie, als Ausdruck eines entwickelteren BewufYtseins, die im Vergleich zur
Tragédie fortgeschrittenere Gattung.

126

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hoéhepunkt und Ende der Komédie: Sokrates

In der Korperlosigkeit und Schattenhaftigkeit der Figuren auf der Bithne
kiindigt sich ebenso wie in der fortschreitenden Individualisierung und
Psychologisierung das Ende der Komédie an. Kérperlose Schatten sind
eigentlich nicht bithnentauglich, und durchpsychologisierte Figuren eignen
sich nicht als dramatische Charaktere.

Bei Hegel beginnt das Ende der Komddie da, wo ihre Charakteristika sich
»in ihre Extreme« (N 497) entwickeln, wo also das, was die Komdodie aus-
macht, in einem Mafle ausgestaltet wird, daf} es ihren Rahmen sprengt. Das
wire bei Hegels Tragddie nicht moglich; eine Verstirkung ithrer Charak-
teristika wiirde nicht in Extreme und entstellende Ubertreibung fithren,
sondern zu noch engerer Geschlossenheit und »Gediegenheit«. Bei der
Komodie dagegen ist die Ausbildung ihrer Charakteristika »in ihre Extre-
mex« bereits in den Charakteristika selbst, insbesondere der Individualisie-
rung, angelegt. Die Komddie tragt immer bereits ihr Ende und das Ende des
Dramas tiberhaupt in sich, und ihre Entwicklung fithrt in ihre Aufldsung.
Das erhellt aus der Analogie zwischen Komédie und attischer Demokratie,
die Hegel im Naturrechtsaufsatz herstellt: Die Polis kann sich erlauben, »mit
absolute[m] Leichtsinn« »thre mannigfaltigen Seiten und Momente sich zur
vollkommenen Individualitit ausgebédren« zu lassen, weil sie »eine zum
Bewundern starke Natur« hat. (N 496)

Eine solche sittliche Organisation wird so z.B. ohne Gefahr und Angst oder Neid
einzelne Glieder zu Extremen des Talents in jeder Kunst und Wissenschaft und
Geschicklichkeit hinaustreiben und sie darin zu etwas Besonderem machen, — ihrer
selbst sicher, daf3 solche gottlichen Monstruosititen der Schonheit ihrer Gestalt nicht
schaden, sondern komische Ziige sind, die einen Moment ihrer Gestalt erheitern. Als
solche heitere Erhohungen einzelner Ziige werden wir, um ein bestimmtes Volk
anzufiihren, den Homer, Pindar, Aischylos, Sophokles, Platon, Aristophanes usw.
ansehen kénnen, [werden] aber auch sowohl in der ernsthaften Reaktion gegen die
ernsthafter werdende Besonderung des Sokrates und vollends in der Reue dariiber,
als [auch] in der pullulierenden Menge und hohen Energie der zugleich aufkeimen-
den Individualisierungen nicht verkennen, daf} die innere Lebendigkeit damit in thre
Extreme herausgetreten [war], in der Reife dieser Samenkérner ihre Kraft, aber auch
die Néhe des Todes dieses Korpers, der sie trug, ankiindigte und die Gegensitze, die
sie tiberhaupt hervorrief und vorher selbst in threm ernsthafteren und weitgreifen-
deren Ausschen, wie Kriege, als Zufilligkeiten und mit gleichem Leichtsinn erregen
und betreiben konnte, nicht mehr fiir Schattenbilder, sondern fiir ein tiberméchtig
werdendes Schicksal nehmen mufite. (N 497f.)

127

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Komédie individualisierte Figuren ausbildet, treibt die Polis »ein-
zelne Glieder zu Extremen des Talents« hinaus, zu »komische[n] Ziige[n]
[...], die einen Moment ihrer Gestalt erheitern«. Diese »Individualisierun-
gen« der Polis sind Homer (der zeitlich nicht eigentlich dazugehoért), Pindar,
dann Aischylos, Sophokles, Platon, Aristophanes und, schlieflich, Sokrates.
Auch er ist ein Ergebnis der leichtsinnig-heiteren Ausbildung des Besonde-
ren, doch seine »Besonderung« erweist sich als »ernsthafter« als die der
Vorgenannten. Hegel kommt im Naturrechtsaufsatz nicht noch einmal
auf Sokrates zu sprechen, fithrt dessen Rolle aber an anderen Stellen vielfach
aus. Sokrates verkorpert »die aufgehende mnnere Welt der Subjektivitite,
und dieses »Prinzip des Sokrates erweist sich als revolutionir gegen den
athenischen Staat«, indem es die Trennung des Einzelnen von der Polis und
also die Trennung der charakteristischen Einheit von Biirger und Staat
bewirkt: »Viele Biirger schieden jetzt vom praktischen Leben, von Staats-
geschiften ab, um in der idealen Welt zu leben.«”® Mit Sokrates halt ein
Wissen Einzug, das das Bestehende und Bekannte in Frage stellt, indem es
sich thm gegentiber ironisch verhélt. Daher bedeutet Sokrates den Hohe-
punkt der attischen Demokratie sowie der Komddie (man denke an seinen
Autftritt in Aristophanes’ Wolken, auf die Hegel an entsprechender Stelle in
der Phinomenologie anspielt [vgl. PG 543]) und zugleich den Umschlagspunkt
in ihrer beider Niedergang.

Innerlichkeit, Fleischlosigkeit, Ironie und Positivitat

In nuce findet sich das Bild des modernen komischen Subjekts bei Foucault
bereits in Psychologie und Geisteskrankheit von 1962.7* Dort spricht er von
einem »neuen psychologischen Dramal |«, das durch die »psychoanaly-

73 G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, S. 329.

7 Psychologie und Geisteskrankheit ist Foucaults iiberarbeitete Fassung eines seiner friihe-
sten Texte, Maladie mentale et personnalité (1954). Diese erste Fassung ist nicht ins
Deutsche tibersetzt. Die ersten zwei Drittel der zweiten Fassung, Maladie mentale et
psychologie (1962), sind bis auf kleinere Anderungen und Korrekturen mit der ersten
Fassung identisch; dagegen wurden Kapitel 5 und 6 sowie der Schluf} (durch Um-
numerierung in der deutschen Ubersetzung entsprechend den Kapiteln 4 und 5 sowie
dem Schluff) vollstindig durch neuen Text ersetzt. Dabei tauchen insbesondere die

Beziige zum Drama und Dramatischen sowie zum Tragischen erst in der Neufassung
auf. Vgl. Michel Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 115, 118, 132.

128

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tische[ ] Intervention« hervorgebracht wird’> und dem Tragischen ent-
gegengesetzt ist,”6 also dem »Drama des Ausschlusses« aus Wahnsinn und
Gesellschaft. (WG 167) Liest man die folgende kurze Passage mit den ent-
sprechenden Stellen aus Uberwachen und Strafen zusammen, 1afit sich dieses
»neue[ | psychologische[ ] Dramal J« ndher bestimmen, ndmlich als Komo-
die, als Komddie der Psychologisierung des modernen Menschen. Sie be-
steht im

Verhiltnis, das vor fast zweihundert Jahren der Mensch des Okzidents zu sich selbst
hergestellt hat. Dieses Verhaltnis ist [...] das Hervortreten — in den Formen des
Wissens — eines fomo psychologicus, dem es aufgegeben ist, die innere, fleischlose,
ironische und positive Wahrheit alles Selbstbewufitseins und aller méglichen Er-
kenntnis in sich zu versammeln.””

Der moderne Mensch tritt in ein Verhéltnis zu sich selbst. Das setzt eine
Distanznahme voraus, wie sie laut Hegel in der Komédie erfolgt, im ko-
mischen Selbstbewufitsein, das um seine Dopplung aus Schauspieler und
Figur weifl. Die vier Charakteristika dieses modernen Selbstbezugs, die
Foucault hier nennt — Innerlichkeit, Fleischlosigkeit, Ironie und Positivitit
— sind Charakteristika, mittels deren er in Uberwachen und Strafen die Komo-
die von der Tragodie des Strafens abgrenzt.

Das Wort »innere« deutet auf die Verinnerlichung von Machtstrukturen
hin, die Verinnerlichung einer Erkenntnis, eines wissenschaftlichen Wis-
sens oder Diskurswissens, als dessen Ergebnis sich das moderne Selbst-
bewufltsein erweist. Eben diese Innerlichkeit machte ja Hegel zufolge den
Unterschied zwischen Tragédie und Komédie (bzw. zwischen der antiken
und der modernen Tragddie) aus.”® »Innere« meint aber auch >psychisch<im

75 Ders.: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 130.

76 Vgl. ebd., S. 132.

77 Ebd., S. 131.

78 Vgl. ATII, 555. Ludwig Siep schreibt in seinem Stellenkommentar zur Phéinomenologie:
»Hegel parallelisiert offenbar die Zerstérung der naiven Polis-Sittlichkeit durch den
Sokratischen >Individualismus< mit der Komédie bzw. dem Satyrspiel.« (Ludwig Siep:
Der Weg der Phinomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt
a.M. 2000, S. 309) Er bezieht sich dabei auf die folgende Hegelpassage: »Die Voll-
endung der Sittlichkeit zum freien Selbstbewufitsein und das Schicksal der sittlichen
Welt ist daher die in sich gegangene Individualitit, der absolute Leichtsinn des sittlichen
Geistes«. (PG 513; Hervorhebung Gw.E.) Leider erlautert Siep seinen Kommentar
nicht weiter; er stimmt aber mit der obigen Lesart tiberein, die Hegel nah an Nietz-
sche und dessen Kritik an der neueren Komodie riickt, die ja ebenfalls Ausdruck der
sokratischen Individuierung ist.

129

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegensatz zu >korperlich¢, meint die Psychologisierung der Figuren. Daher
hingt mit der Innerlichkeit sowie der Verinnerlichung des dramatischen
Konflikts auch die »fleischlose« Wahrheit dieses Selbstbewufltseins zusam-
men, die Foucault spdter an der bereits mehrfach zitierten Stelle in Uber-
wachen und Strafen wieder aufgreift — in bezug auf den Ubergang von der
Tragodie zur Komodie der Justiz, die es mit »schattenhaften Silhouetten,
gesichtslosen Stimmen, unbetastbaren Wesen«, kurz, mit »kdrperlosel[r]
Realitit« zu tun hat und damit ebenso »fleischlos« ist. Zum einen ist das
Fleischlose das Unblutige und von daher nicht mehr zur Tragédie (und zur
Marter) gehérig. Zum anderen klingt in der Fleisch- und also Kérperlosig-
keit auch die Schattenhaftig- und Substanzlosigkeit der komischen Figuren
an, also das, was Hegel »gespenstig« nennt. Diese >Gespenstigkeit« ist Hegel
zufolge Ergebnis des »Prinzip[s] der neueren Ironie« in der Dramatik. Ge-
meint ist die Ironie der Frithromantiker, namentlich Schlegels und Tiecks:
»Diese falsche Theorie hat die Dichter verfuhrt, in die Charaktere eine
Verschiedenheit hineinzusetzen, welche in keine Einheit zusammengeht,
so dafd sich jeder Charakter als Charakter zerstért.« (A I, 315) Jenseits dieses
engen und pejorativen Ironiebegriffs bei Hegel ist die ironische Haltung
tiberhaupt ein zentrales Merkmal der Komdodie, das in Techniken ironischer
Selbstbeziiglichkeit wie Hervortreten aus der Rolle etwa durch Abnehmen
der Maske, Parabase, Illusionsdurchbrechung, Spiel im Spiel Ausdruck
findet.” Drittens schliefllich ist die sokratische Ironie angesprochen, die
Hegel mit der Komdédie — bzw. ithrem Ende — verkniipft. Entscheidender
dirfte hier aber Nietzsches Identifikation des Sokratischen — und also der
sokratischen Ironie — mit der modernen Vernunft und Wissenschaft sein,
die sich bei Euripides ankiindigt, das Ende der Tragddie besiegelt und in die
geringgeschitzte neuere Komdodie tiberleitet. So bezeichnet Nietzsche Euri-
pides’ Stiicke und deren »naturalistische« Tendenz als Ergebnisse des »aes-
thetischen Sokratismus« und als »Product jenes eindringenden kritischen
Prozesses, jener verwegenen Verstandigkeit«, als »Beispiel fiir die Produc-
tivitdt jener rationalistischen Methode.« (GT 85)

Uber Sokrates ist das Ironische mit dem Positiven verkniipft. Das, was
Foucault »positiv« nennt, entspricht dem, was Nietzsche in der Geburt der
Tragidie »optimistisch« nennt, wenn er von der »in ihrem tiefsten Wesen
optimistische[n] Wissenschaft, mit ihrem Ahnherrn Sokrates an der Spitzes,
spricht. (GT 103) Die »positive« Wahrheit des modernen Selbstbezugs ist

79 Vgl. Bernhard Greiner: Die Komédie, S. 6ff.

130

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Wahrheit der modernen Wissenschaft als der Humanwissenschaft, in
diesem Falle der Psychologie. Ironisch ist sie zum einen, weil der Mensch
sich darin selbst zum Gegenstand seines eigenen Wissens wird (wie der
Zuschauer sich selbst auf der Biihne sieht), und zum anderen, weil sie
Anspruch auf eine Positivitit erhebt, die es nicht geben kann — weil man
eben, mit Sokrates, nichts wissen kann. Vor dem Hintergrund des Gattungs-
diskurses erweist sich die »innere, fleischlose, ironische und positive Wahr-
heit alles SelbstbewufYtseins« als das Selbstverhiltnis des modernen Men-
schen, zu dem sich das Selbstverhéltnis des komischen Subjekts entwickelt.
Foucaults »homo psychologicus«, die moderne Seele, geht damit aus der iro-
nischen Subjektivitit der Komdédie, dem ironischen komischen Subjekt
hervor.

Der Zuschauer betritt die Bihne: Die Komddie der Hoffraulein und das
Ende des Dramas

Foucaults Argumentation kntipft noch in anderer Hinsicht an die gattungs-
theoretische Unterscheidung zwischen Tragédie und Komédie an. Die
inhaltliche Neuerung der Komédie gegeniiber der Tragddie, die darin liegt,
daf} das Volk die Bithne betritt, bedeutet auf struktureller und dramaturgi-
scher Ebene eine weitere Verdnderung, ndmlich die Umkehrung der Blick-
verhiltnisse. Es steht nicht mehr der einzelne Held auf der Biihne, sondern
der Durchschnittsbiirger, und damit riickt sozusagen die ganze Gesellschaft,
riicken die Vielen ins Zentrum des Blicks, blicken ihrerseits ins Publikum —
und sehen sich selbst auf der Bithne. Daf} sich die (aristophanische) Komo-
die bei Hegel dadurch auszeichnet, dafl der Zuschauer »sich selbst spielen
sieht« (PG 544), wurde oben gezeigt; das machte die Weiterentwicklung des
komischen gegeniiber dem tragischen Bewufltsein aus. Auch Nietzsche
nimmt diese Entwicklung in den Blick, allerdings nicht in bezug auf Aristo-
phanes, sondern auf die durch Euripides vorbereitete »neuere Koméodie« —
und daher mit anderer Bewertung. Er schreibt, dafl »der Zuschauer von
Euripides auf die Bithne gebracht worden ist. [...] Der Mensch des alltag-
lichen Lebens drang durch ihn aus den Zuschauerraumen auf die Scene«.
(GT 76) »Im Wesentlichen«, so Nietzsche, »sah und horte jetzt der Zu-
schauer seinen Doppelginger auf der euripideischen Bithne«8 (GT 77)

80 Statt sich, wie in der »Urtragddie«, im Satyrchor gespiegelt zu sehen (vgl. GT 59f.).

131

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei Foucault ist dieses Charakteristikum der Komédie der Beginn dessen,
was im Panopticon und der modernen Gesellschaft tiberhaupt geschieht.
U.a. vor dem Hintergrund dieser Blickverschiebung schreibt Foucault, den
Mediziner und Gefingnisreformator Nikolaus Heinrich Julius (1783-1862)

zitierend:

81

82

83

Die Antike war eine Zivilisation des Schauspiels. »... der Menge den Anblick und die
Uberschauung Weniger verschaffen« — diesem Problem wurde die Architektur der
Tempel, der Theater, der Zirkusse gerecht. Mit dem Schauspiel dominierten die
»offentliche Lebensweise«, die Intensitit der Feste, die sinnliche Nahe. In diesen von
Blut triefenden Ritualen gewann die Gesellschaft thre Kraft und bildete fiir einen
Augenblick gleichsam einen einzigen grofien Korper. Die neuere Zeit stellt das
umgekehrte Problem: »Wenigen oder einem Einzelnen die Ubersicht Vieler zu
gewihren«. In einer Gesellschaft, in der die Hauptelemente nicht mehr die Gemein-
schaft und das 6ffentliche Leben sind, sondern die privaten Individuen einerseits und
der Staat andererseits, konnen die Beziehungen nur in einer Form geregelt werden,
die dem Schauspiel genau entgegengesetzt ist. [...] Unsere Gesellschaft ist nicht eine
des Schauspiels, sondern eine Gesellschaft der Uberwachung.8! [...] Die schéne
Totalitit des Individuums® wird von unserer Gesellschaftsordnung nicht verstiim-
melt, unterdriickt, entstellt; vielmehr wird das Individuum darin geméaf} einer Taktik
der Krifte und der Koérper fabriziert. Wir sind weit weniger Griechen, als wir
glauben. Wir sind nicht auf den Rédngen und nicht auf der Biithne, sondern in der
panoptischen Maschine, die wir selber in Gang halten, indem wir ein Réddchen davon
sind.8 (US 278f.)

Diese Beobachtung macht Foucault bereits in Die Wahrheit und die juristischen Formen,
wo er ebenfalls N.H. Julius zitiert und vom »Problem einer Architektur nicht mehr
des Schauspiels, wie bei den Griechen, sondern der Uberwachung« (WjF 104) sowie
von einer »Wende vom Schauspiel zur Uberwachung« (WjF 105) spricht.
Bei Hegel findet sich die »schoéne Individualitit« des »griechischen Charakters«
(G.W.F. Hegel: Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, S. 293f)) und
dlC »freie Totalitit« des Klassischen (G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik
II (= Werke, Bd. 14), Frankfurt a.M. 62004, S. 13, 18 [im folgenden per Sigle ATlim
laufenden Text zitiert]), nicht aber die »schone Totalitidt«. Man darf annehmen, daf}
Foucault sich hier vermittelt tiber seinen Lehrer Jean Hyppolite auf Hegel bezicht
(vgl. Jean Hyppolite: Introduction a la philosophie de I'histoire de Hegel, Paris 1968,
S. 68; ders.: Genese et structure de la Phénoménologie de I'Esprit de Hegel, Paris
1946, S. 528). Hyppolite schreibt hier, kursiviert, von der »belle totalité de l'individus,
ohne diesen Begriff direkt bei Hegel nachzuweisen.
Ubersetzung verandert, Gw.E.; vgl. SP 253: »Nous ne sommes ni sur les gradins ni
sur la scéne, mais dans la machme panoptique, investis par ses effets de pouvoir que
nous reconduisons nous-mémes puisque NOUS €N SOMIMES UN rouage.«

132

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Foucault tiberspringt hierbei allerdings einen Schritt seiner eigenen Argu-
mentation. Er geht vom »Anblick und [der] Uberschauung Weniger« zur
»Ubersicht Vieler« durch »Wenige[ ] oder eine[n] Einzelnenc iiber, von der
antiken »Zivilisation des Schauspiels« zur heutigen »Gesellschaft der Uber-
wachung«. Tatsichlich ist aber die »Ubersicht Vieler« durch »Wenige] ]
oder eine[n] Einzelnen« noch nicht die panoptische Gesellschaft, wie Fou-
cault hier schreibt, sondern die Gesellschaft, die sich am Ubergang vom
Absolutismus zum Panoptismus befindet: Es ist der Souverdn, aber nicht
mehr der, auf den alle Blicke gerichtet sind, sondern der, der als einzelner
den Uberblick tiber die Vielen hat — es wird gleich noch zu sehen sein, daf}
Napoleon diese Figur verkorpert. Im Empire sind die Blickverhiltnisse
tatsdchlich »dem Schauspiel genau entgegengesetzt«; der Staat, verkorpert
im einzelnen Souverin, tberblickt die Vielen, »die privaten Individuen«. Im
Panopticon schliefilich wird der Blickwechsel noch weiter entwickelt: Der
Gefangene »internalisiert das Machtverhaltnis, in welchem er gleichzeitig
beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.« (US
260) Indem der Gefangene den Blick des Aufsehers verinnerlicht und von
innen gegen sich selbst kehrt, »spielt« er »beide Rollen«. Diese panoptische
Identitdt von Beobachtetem und Beobachter, von Schauspieler und Zu-
schauer fihrt das dramatische Konzept des Schauspiels tiberhaupt ad absur-
dum.

Auf das Ende der Tragddie folgt also die Komddie, und die Komédie geht
threrseits zu Ende, indem die gesamte Gattung des Dramas zu Ende geht.
Denn die komische Umkehrung der Blickverhadltnisse durch das Betreten
der Bithne durch den Biirger geht noch weiter und fithrt geradezu zu einer
Auflésung der Blickverhaltnisse insofern, als alles Blick wird und dadurch
die Blicke selbst aufgehoben werden. Im Panopticon finden gar keine wirk-
lichen Blicke mehr statt, es gibt nur noch die antizipierten, angenommenen,
verinnerlichten und gegen sich selbst gekehrten Blicke. Hierin erst besteht
die panoptische Disziplinargesellschaft. Hier sind »die Hauptelemente nicht
mehr die Gemeinschaft und das 6ffentliche Lebens, aber auch nicht mehr,
wie Foucault nahelegt, »die privaten Individuen einerseits und der Staat
andererseits«. (US 278) In der Folge wird namlich auch der Staat als »Haupt-
element« der Gesellschaft abgelost, was zu einer uniiberschaubaren Diver-
sifizierung der Blicke und Blickrichtungen fiihrt. Die Gesellschaft struktu-
riert sich nicht mehr {iber die Polaritit von Individuen und Staat, sondern
formiert sich aus dem unentwirrbaren Gemenge von Individuen und Dis-
ziplin, in dem jeder Einzelne »der Sichtbarkeit unterworfen« (US 260) ist

133

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und sich ihr unterwirft. Diese differenziertere oder abgestufte Argumenta-
tion erst laf3t sich auf Foucaults Begrifflichkeit vom Schauspiel und auf seine
Unterscheidung von Tragédie und Komédie sowie — wie zu sehen sein wird
— Schauspiel und Roman riickspiegeln. Foucault klassifiziert auf diese Weise
sowohl die griechische Antike als auch das klassische Zeitalter als Gesell-
schaft des Schauspiels. Der Schauspielcharakter des Absolutismus zeigt sich
im Prunk der monarchischen Reprisentation, aber auch im »Straf-Prunk«
der Martern; gleichzeitig beginnen sich disziplinare Strukturen herauszubil-
den, die gegen Ende des 18. Jahrhunderts zu dem fithren, was Foucault eine
»Komodie« des Strafens nennt. Die Komddie vereint also den alten Schau-
spielcharakter der absolutistischen Gesellschaft mit ihren panoptischen An-
fangen — indem das banale Individuum die Bithne betritt. Noch blicken hier
die Vielen auf die Wenigen, doch sind diese Wenigen keine Helden mehr,
sondern Durchschnittsmenschen. Indem sich der Biirger nun aber plétzlich
selbst auf der Buihne stehen sieht, blickt er auch von dieser Buhne zurtick ins
Publikum; und je mehr sich auf diese Weise die Blickrichtungen diver-
sifizieren und die Blicke vervielfachen, desto weniger 1afit sich dieses Blick-
geschehen noch als Schauspiel, auch nicht mehr als Komédie, fassen. Daf}
der Koérper abtritt und statt dessen die korperlose Seele die Buhne betritt,
macht die Bithne selbst schliefllich obsolet und beendet das Drama.

Der gleiche Ubergang vollzieht sich auf dem Gebiet der Epistemen. Im
ersten Kapitel von Die Ordnung der Dinge beschreibt Foucault Veldzquez’
Hoffrdulein als Reprasentation der Reprisentation (vgl. OD 45), als Darstel-
lung also der Episteme der Klassik. Mit der Interpretation dieses Geméldes
(fableau) taucht, wie bei Diderot, auch bei Foucault die Verbindung von
Schauspiel und Gemélde auf: Die Blicke im und auf das Gemalde bezeichnet
er als »Schauspiel« (spectacle), den oder die Betrachter in der Regel als »Zu-
schauer« (»spectateur[s]«). (OD 311f.)8 Hier sei noch einmal an die Dop-
peldeutigkeit des franzésischen Begriffs représentation erinnert: Imagination
und Theaterauffiihrung. Und auch hier ist der Schauspielcharakter der
Blickfithrung zunéchst an den Souverin gebunden, daran, dafl der Souve-
ran im Zentrum des Blicks und also auf der Buihne steht: »Dieses Schauspiel,
das da im Blick ist, bilden [...] die Herrscher.« (OD 43) Dieser Blick auf das
Konigspaar entsprache noch der Tragédienstruktur des >Blicks auf die
Wenigen«. Die Besonderheit an den Hoffréulein ist aber ja, dafl das Konigs-
paar auf dem Bild eigentlich gar nicht zu sehen ist, sondern sich auflerhalb

84 Vel. Michel Foucault: Les mots et les choses, S. 19ff.

134

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des reprasentierten Bildraums befindet, dort, wo auch der Betrachter des
Bildes steht. Diese Tatsache selbst findet sich im Spiegel reprasentiert, der
im Zentrum des Bildes zu sehen ist. Nur durch den Spiegel ist Veldzquez’
Gemalde »reduplizierte Reprasentation« (OD 98) und damit Repriasentation
der Reprisentation. Er zeigt die »Gestalten«, »die der Maler betrachtet (der
Maler in seiner reprisentierten, objektiven Wirklichkeit als der eines arbei-
tenden Malers)«, d.h. der auf dem Bild reprasentierte Maler. Diese Gestalten
sind das Konigspaar. Der Spiegel zeigt »aber auch die Gestalten, die den
Maler anschauen (in jener materiellen Realitdt, die die Linien und Farben
auf der Leinwand niedergelegt haben)«, d.h. den Betrachter des Gemaldes.
(OD 36) Das »Spiel der Reprasentation besteht [darin], von den beiden
Formen der Unsichtbarkeit die eine in einer beweglichen Uberlagerung
an die Stelle der anderen zu setzen«. (OD 37) »Der Platz, auf dem der Konig
mit seiner Gattin thront, ist ebenso der des Kiinstlers und der des Zuschau-
ers.« (OD 44) Einerseits findet damit im Schauspiel der Hoffrdulein die Ein-
nahme des Platzes des Kénigs durch den Zuschauer statt, gewissermafien
das Betreten der Bithne durch den Zuschauer — ganz so, wie Hegel und
Nietzsche es als ein Charakteristikum der Komédie beschreiben. Dafy Zu-
schauer und Koénig denselben Platz einnehmen, ist zudem so etwas wie der
komische Rollentausch des »Quiproquo« (OD 83), und das Gemélde im
Gemaélde der Hoffrdulein entspricht dem koméodientypischen Spiel im Spiel,
dem »Theater, das sich verdoppelt und ein Theater reprasentiert«. (OD 83)
»Das Bild in seiner Géanze blickt auf eine Szene, fiir die es seinerseits eine
Szene ist.« (OD 42) Die Hoffrdulein ist also eine Komodie, die Komédie der
Reprisentation. »Vielleicht, schreibt Foucault. (OD 45) Denn andererseits
beginnt hier die panoptische Multiplikation der Blicke. Wie die Komddie
dadurch, dal der Zuschauer von der Bithne zuriickblickt, in den Panoptis-
mus der Prosa tibergeht, so findet sich im Falle der Hoffréulein in der Tat-
sache, daf} der Betrachter des Bildes gleichzeitig Betrachteter ist, das Ende
des Dramas durch Diversifikation und Multiplikation der Blicke ebenfalls
bereits angekiindigt — und damit auch die Ablésung der Représentation des
klassischen Zeitalters durch die moderne Episteme, die Humanwissenschaf-
ten.85

Zusammengefaflt ist dieser Schematisierung zufolge das klassische Zeitalter,
wie die griechische Antike, eine Zivilisation des Schauspiels, eine Gesell-

85 Dieser Aspekt wird in Kap. VI ausfiihrlicher behandelt, vgl. Unterkap. »Der human-
wissenschaftliche Panoptismus der Erzihltechniken.

135

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access


https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schaft der Tragodie, und entspricht der Episteme der Ahnlichkeit; der
Ubergang von der absolutistischen zur panoptischen Gesellschaft entspricht
der Komdédie und der Episteme der Reprasentation;®6 und die panoptische
Gesellschaft bedeutet, durch die Multiplikation der Blicke und die Verinner-
lichung der Machtstrukturen und d.h. der Konflikte, das Ende des Schau-
spiels, das Ende der dramatischen Gattung tiberhaupt, und entspricht der
Episteme der Humanwissenschaften.

Napoleon und die Guillotine (Il): Grenze des Schauspiels

Als exemplarisch fiir den Ubergang von der absolutistischen zur panopti-
schen Gesellschaft fithrt Foucault Napoleon an. Ahnlich wie die Komddie
vereint er in sich die Momente der Gleichzeitigkeit und [jbergéinglichkeit
von Souveranitit und Disziplin.8” Napoleon

steht am Punkt, wo sich die monarchische und rituelle Ausiibung der Souverénitit
mit der hierarchischen und steten Austibung der unbegrenzten Disziplin trifft. Er ist
derjenige, der alles mit einem einzigen Blick tiberragt, aber dem kein Detail, wie
winzig es auch sein mag, jemals entkommt. [...] Im Augenblick ihres Hervortretens
tibernimmt die Disziplinargesellschaft mit dem Kaiser noch den Aspekt der Herr-
schaft des Schauspiels. Als Monarch, der gleichzeitig den alten Thron usurpiert und
den neuen Staat organisiert, rafft er in einer symbolischen und letzten Gestalt den
ganzen langen Prozef} zusammen, mit dem der Prunk der Souverinitit, die notwen-
digerweise spektakuldren Kundgebungen der Macht allmahlich in eine alltigliche

86 Der Ubergangscharakter der Komédie zeigt sich bei Foucault auch in ihrer Nihe zum
komischen bzw. pikaresken Roman: zu Cervantes’ Don Quichotte, der ebenfalls, dem
Zeitalter der Représentation angehérend, bereits tiber die Reprasentation hinaus-
weist. Auch bei Hegel gibt es bereits diese Affinitat zwischen Komédie und Roman:
Bei ihm tritt der moderne komische Roman (auch hier Don Quichotte, aber auch Jean
Paul) die Nachfolge der alten griechischen Komédie an. Vgl. zu Hegel ausfuhrlicher
Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 2571f.

87 Als ein friiheres Beispiel nennt Foucault zuvor bereits eine Medaille zur ersten Militér-
parade Ludwigs XIV., die »den Augenblick [bezeugt], da sich auf paradoxe aber
bezeichnende Weise die prunkendste Gestalt der souveranen Macht mit dem Her-
aufkommen der fiir die Disziplinarmacht charakteristischen Rituale verbindet. Die
kaum auszuhaltende Sichtbarkeit des Monarchen wendet sich in die unerbittliche
Sichtbarkeit der >Subjekte«. Und diese Umkehrbarkeit der Sichtbarkeit im Funktio-
nieren der Disziplinen sollte die Austibung der Macht bis in die feinsten Details hinein
sicherstellen. Man tritt ins Zeitalter der unbegrenzten Uberpriifung und der zwin-
genden Objektivierung ein.« (US 243)

136

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausitbung der Uberwachung, in einen Panoptismus verléschen, in dem die Wach-
samkeit der einander kreuzenden Blicke den Adler wie die Sonne bald tiberfliissig
machen wird. (US 279)88

Die Zuordnung der Souverdnitit zum Schauspiel und, genauer, zur Trago-
die wird hier noch einmal sehr deutlich. Im »Prunk der Souverénitit« und
thren »notwendigerweise spektakuldren« Machtkundgebungen — spektaku-
lar hier auch im Wortsinne begriffen, als zum Spektakel, zum Schauspiel
gehorig — zeigt sich die »Herrschaft des Schauspiels«. Eine Form jenes
»Prunk[s] der Souverinitit« ist der »Straf-Prunk« (US 26), den Foucault
zu Beginn von Uberwachen und Strafen mit der Tragddie identifiziert hatte
und der ebenfalls zu Ende geht. Ersetzt wird die spektakuldre und prunk-
volle Souverinitit durch eine »alltigliche Ausiibung der Uberwachung« —
hier wieder ein Hinweis auf das Alltégliche der Komédie als Ubergang zum
Ende des Theatralen. Napoleon nimmt eine Ubergangsposition zwischen
Souverinitits- und Disziplinarmacht ein; er verkdrpert damit einerseits
noch den Souverin und seinen mythischen Korper, steht andererseits aber
bereits fiir die Disziplinarmacht, die alles sieht: »Der Kaiser ist das univer-
selle Auge, das auf die gesamte Gesellschaft gerichtet ist.« (WjF 106) Dieser
eine Blick des napoleonischen Adlers und der Sonne der absoluten Souve-
ranitit ist aber nicht mehr der »géttlich-gelassene[ ] Blick[ ] auf das Treiben
der Menschen« aus der »Vogelperspektive« der Komddie,3? sondern bereits
ein disziplinierender Blick, der in der Folge von den zahllosen panoptischen
Blicken abgeldst werden wird. Wie die Komddie leitet Napoleon von der

88 Ubersetzung veriandert und korrigiert, Gw.E. Das Original lautet: »[T]] est au point de
jonction de I'exercice monarchique et rituel de la souveraineté et de I'exercice hiér-
archique et permanent de la discipline indéfinie. Il est celui qui surplombe tout d’un
seul regard, mais auquel aucun détail, aussi infime qu’il soit, n’échappe jamatis. [...] La
société disciplinaire, au moment de sa pleine éclosion, prend encore avec I'Empereur
le vieil aspect du pouvoir de spectacle. Gomme monarque a la fois usurpateur de
I’ancien tréne et organisateur du nouvel Etat, il a ramassé en une figure symbolique et
derniere tout le long processus par lequel les fastes de la souveraineté, les mani-
festations nécessairement spectaculaires du pouvoir, se sont éteints un a un dans
I'exercice quotidien de la surveillance, dans un panoptisme ot la vigilance des regards
entrecroisés va bientdt rendre inutile I'aigle comme le soleil.« (SP 253) Seitter tiber-
setzt »Prunkherrschaft« statt »Herrschaft des Schauspiels«, dafur aber »Feste der
Souverinitit« statt »Prunk der Souveranitit«. Insbesondere seine Ubersetzung des
letzten Satzes ist in ihrer groflen Abweichung vom Original irritierend. Er schreibt,
»im Panoptismus, in dem die Wachsamkeit der einander kreuzenden Beobachtungen
den Blick des Adler-Sonnen-Auges bald iiberfliissig machen wird«. (US 279)

89 Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 221.

137

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Souverdnitit zu Disziplin und Panoptismus und damit vom Zeitalter des
Schauspiels ins Zeitalter des Romans™ tiber.

Die Guillotine nimmt die gleiche Zwischenstellung ein und steht wie Na-
poleon und wie die Komédie an der Grenze des Schauspiels. Oben war
gesagt worden, der Ubergang von den Martern zur Guillotine stelle, indem
diese sich nicht mehr Vorrangig auf den Korper richte, eine Vorstufe oder
eine Variante des tragischen Ubergangs vom Mythos zum Logos und vom
Kérper zur Seele dar. Mit diesem vollzogenen Ubergang bedeutet die Guil-
lotine aber zugleich auch wieder das Ende der Tragédie und des Schauspiels
tiberhaupt. Das, was an der dufleren Form der Guillotinierung noch dem
Schauspiel angehort, ist von den alten Martern iibernommen: das Schafott
etwa und die theatrale Situation im Sinne der Blicke Vieler auf Wenige bzw.
den Einzelnen. Und tatsichlich war die Hinrichtung durch Enthauptung
»die Strafe der Vornehmen« (US 21) und blieb lange Zeit den Adligen
vorbehalten, wie es mit der Stindeklausel auch die tragische Bithne war.
Erst spat wurde die Enthauptung auch fir Nichtadlige tiblich, und 1791
wird sie in Frankreich zur einzigen Vollstreckungsart von Todesurteilen
bestimmt®! — ab 1792 durch die Guillotine. Die Guillotine ist auch deshalb
ganz faktisch der Ubergang von der souverinen zur Disziplinarmacht, weil
ihr in der Franzésischen Revolution zunéchst die Adligen zum Opfer fallen.
Mit der ferreur beginnen dann ab Juni 1793 die Guillotinierungen, denen das
Volk massenhaft zum Opfer fillt."? Der Einzelne auf dem Schafott ist damit
kein tragischer Held mehr, sondern banaler Delinquent, steht also fiir die
Vielen, so daf} sich die Blicke der Zuschauenden, wie in der Komddie,
eigentlich auf die Vielen und d.h. auf sich selbst richten. Das Schafott der
Guillotine wird dadurch zur komischen Bithne. Doch unter theatralen und
dramaturgischen Gesichtspunkten bedeutet die Guillotinierung noch einen
weiteren Ubergang, und zwar den von der Komédie zum Ende des Schau-
spiels: Zwar wird sie noch, wie die tragischen Martern, »vor den Augen
aller« (US 60) vollzogen, doch geschieht die Hinrichtung selbst schneller, als
es der Blick verfolgen kann, sie ist »auf eine einzige Geste und einen einzigen
Augenblick reduziert« (US 46) und eignet sich also eigentlich nicht mehr

9 Vgl. dazu Kap. VL

a1 Val. US 20; Code pénal (1791), 1. Teil, 1. Abschnitt, Art. 3: »Tout condamné aura la
téte tranchée. «; Daniel Arasse: Die Guillotine. Die Macht der Maschine und das
Schauspiel der Gerechtigkeit, Reinbek bei Hamburg 1988, S. 30-34.

9285 Prozent der Guillotinierten der ‘erreur gehorten dem Dritten Stand an; vgl. Albert
Soboul (Hg.): Dictionnaire historique de la Révolution frangaise, Paris 2005, S. 1023.

138

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zum Schauspiel. Bei Foucault erfolgen das Ende der Tragddie und der
Ubergang zur Komédie demnach parallel zum Ubergang von der souveri-
nen zur disziplinaren Gesellschaft; die ausgebildete Disziplinargesellschaft
aber gehorcht auch den Regeln der Komédie nicht mehr — weil sie den
Regeln des Schauspiels nicht mehr gehorcht. Drama und Panoptismus
erweisen sich als unvereinbar.

Das Ende des Dramas im Ende des Rechts

Neben der Psychologisierung der Figuren und der panoptischen Verschie-
bung der Blicksituation gibt es ein weiteres Argument fiir den Zusammen-
hang von Disziplin und Ende des Dramas, das auf Foucaults eingangs
zitierter Beobachtung der »Zusammengehdrigkeit« von Tragédie und Recht
basiert. In Uberwachen und Strafen hatte er konstatiert, dafl »das Rechtliche im
Riickgang ist«. Es verliert durch die »Formierung der Disziplinargesell-
schaft« (US 246, 269) und das Aufkommen des Panoptismus seine zentrale
Bedeutung; die Disziplinen funktionieren nicht mehr iiber juridische Kate-
gorien, »[vollziehen] eine Suspension des Rechts« (US 286) und I6sen die
Ordnung des Rechtlichen tiberhaupt ab. Foucault erklért das damit, daf§ das
Recht der Neuzeit urspriinglich und wesentlich das Recht des Souverins
war und ausgebildet wurde, um dessen Herrschaft zu legitimieren. Mit der
Ablésung des Absolutismus verliert auch das Recht als Recht des Souveréns
seine zentrale Bedeutung und wird, zundchst, durch das Recht der Gesell-
schaft ersetzt. Das ist oben bereits als Grund fur die Abkehr von der Marter
und den kérperlichen Strafen angefiihrt worden. In der Idee eines Gesell-
schaftsvertrags trifft die Strafe nicht mehr den Korper des Verurteilten, wie
dieser in seinem Verbrechen den Kérper des Konigs getroffen hatte, son-
dern es tritt »ein Individuum dem gesamten Gesellschaftskdrper« (US 114)
gegeniiber. Der Verbrecherkorper des Souverinititsprinzips wandelt sich
zum korperlosen Rechtssubjekt der Vertragstheorie — der oben beschrie-
bene Ubergang von der Tragddie der Marter zur Komédie der reformierten
Strafen. Allerdings ist diese Betrachtungsweise laut Foucault auf die »poli-
tische Theorie« beschrankt und damit zu abstrakt. Der These, der zufolge
eine »Gesellschaft, die wesentlich aus Individuen bestehe«, auf »die abstrak-
ten Rechtsformen des Vertrags«, also auf eine »vertragliche Vereinigung
von isolierten Rechtssubjekten« zuriickgehe, stellt er daher die These ent-
gegen, das Individuum in der modernen Gesellschaft sei eben genau nicht

139

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mehr in erster Linie auf jenes abstrakte Rechtssubjekt zuriickzufiihren. Das
moderne Individuum ist zwar moglicherweise auch, aber keinesfalls mehr
nur »das fiktive Atom einer »ideologischen« Vorstellung der Gesellschaft,
sondern das praktische Erzeugnis der individualisierenden Macht der Dis-
ziplin. (US 249f.)

Das Recht geht also zu Ende, und mit ihm das Rechtssubjekt, und zwar
sowohl das tragische Subjekt des Rechts der Souveranitit, der Kérper des
Verbrechers, als auch das komische, abstraktere Rechtssubjekt des Gesell-
schaftsvertrags. Das Rechtssubjekt wird durch das Disziplinarindividuum
ersetzt, und das bedeutet sowohl das Ende der Tragddie der Marter als auch
das Ende der Komédie der reformierten Strafen. Was Foucault in Uber-
wachen und Strafen beztiglich der Verbindung von Drama und Recht nur
andeutet, formuliert er kurz darauf, das wurde bereits zitiert, in seiner
Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft (1975/76) explizit — wiewohl ohne
Erwihnung der Komdédie: »Mir scheint, dafl es eine grundlegende und
entscheidende Zusammengehdrigkeit von Tragdédie und Recht, von Tra-
godie und offentlichem Recht gibt« (VG 208), und (hier allerdings mit
speziellem Bezug auf Racine): »Die Racinesche Tragddie wirft eher ein
rechtliches als ein psychologisches Problem auf.« (VG 210)%

Unvereinbarkeit von Recht und Psychologisierung

Damit wird der Grundsatz, die Tragodie sei mit der Psychologisierung ihrer
Charaktere nicht vereinbar, von einer zweiten Seite her argumentativ ge-
stitzt. Denn der Psychologie steht in der Tragodie nicht nur der (nach
Hegel einseitige) tragische Charakter,” sondern auch das Recht entgegen.
In der mit Disziplin und Panoptismus einhergehenden Psychologisierung
liegt daher ein weiterer Grund fir das Ende der Tragddie. Die Psychologie
nimlich, die Einzug in die Rechtsprechung halt, ist ein »rechtlich gar nicht
Kodifizierbares« (US 27); das psychologische Wissen wird also in ein ihm
fremdes Wissen integriert und bildet auf diese Weise einen neuen, psycho-
juridischen Diskurs. Wenn nun die Rechtsproblematik der Tragddie zuge-
ordnet, die Psychologie aber rechtlich nicht kodifizierbar ist (denn das Recht

9 Vel. in diesem Zusammenhang zu Racines Phidra Friedrich Balke: Figuren der
Souverinitit, Miinchen 2009, Kap. VII: »Das Subjekt des Souverans«, S. 335-396.
9 Vel. G.W.F. Hegel: A I1L, S. 454f., 479.

140

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

folgt universellen und allgemeinen, die Psychologie aber individuellen und
besonderen Normen, vgl. weiter unten), so kann die Psychologie auch aus
diesem Grund nicht in der Tragodie verhandelt werden. Dem tragt der
oben beschriebene Ubergang zur Komédie Rechnung, die sich, indem sie
sich auf die Seele des Verbrechers und die Seele der Zuschauer richtet, der
Psychologie zuzuwenden beginnt. Insofern Psychologisierung und Einfiih-
rung mildernder Umstdnde der Strafbemessung und juristischen Urteils-
findung dienen, gelingt der Komédie der reformierten Strafen die Vereini-
gung von Psychologie und Recht bis zu einem gewissen Grad. Auch in der
Psychologisierung im Dienste der fiir die Komédie charakteristischen Wir-
kungsésthetik, d.h. der Besserung von Straftiter und Zuschauern, scheinen
Recht und Psychologie vereint zu sein. Zudem verbleibt die Komédie der
reformierten Strafen im System des Rechts, weil es in ihr ja um die Resti-
tution eines Rechtssubjekts geht (vgl. US 166). Sie verfolgt also zwei sehr
verschiedene Ziele: Zum einen die streng rechtliche und formale Restitution
eines Rechtssubjekts — dies ihr rein performativer Charakter, worin sie noch
Ahnlichkeiten zum Ritualcharakter der Tragddie der Marter aufweist —,
und zum anderen die psychologische Besserung von Straftiter und Zu-
schauern. Man konnte sagen, die Komédie scheitere schliefflich an dieser
zweifachen Zielsetzung — wie auch die Strafreformen am Widerspruch
zwischen allgemeinen und abstrakten Rechtsnormen und den individuellen
und besonderen Normen der Psychologie scheitern. Die Komédie der re-
formierten Strafen geht dann auch aufgrund der ihr wesentlichen und
inhdrenten gattungs- und rechtstheoretischen Widerspriiche zu Ende.%

9 Damit wire auch eine Antwort auf Foucaults Frage gegeben, warum das Gefingnis,
das in den Strafreformen gar nicht vorgesehen war, sich schliefilich durchsetzt (vgl.
WjF 121, US 169f).

141

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:53:09. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216584-89 - am 13.01.2026, 08:

Access


https://doi.org/10.5771/9783968216584-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die Komödie in den Dramentheorien und die Bestrafung in den Straftheorien der Aufklärung
	Die Lektion der reformierten Strafen
	Die Komödie der Repräsentation
	Der Schauspieler als Zeichen statt als Körper
	Die komische Maske (I): Als Zeichen der Zeichenhaftigkeit
	Schauspieler und Maske in Hegels Phänomenologie des Geistes
	Die komische Maske (II): Als Rechtsperson
	Zwischenbilanz: Komödie und Bestrafung
	Die neuen Figuren auf der Bühne der Justiz: Die »kleine Delinquenz«
	Die komische Maske (III): Kodifizierung und Typisierung, Individualisierung und Psychologisierung
	Komische Schatten und Gespenster
	Höhepunkt und Ende der Komödie: Sokrates
	Innerlichkeit, Fleischlosigkeit, Ironie und Positivität
	Der Zuschauer betritt die Bühne: Die Komödie der Hoffräulein und das Ende des Dramas
	Napoleon und die Guillotine (II): Grenze des Schauspiels
	Das Ende des Dramas im Ende des Rechts
	Unvereinbarkeit von Recht und Psychologisierung

