
https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gül N. Dükan

Innere Erfahrung und Ritual

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne präsentiert die moderne Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, diemit demEnde des

Hegel’schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel’schen Erbes den ersten philo-

sophischen Begriff derModernemit sich führt; zum anderen als Form des Philoso-

phierens, in dem die Modernität der Zeit selbst immer stärker in den Vordergrund

der philosophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten rückt – bis hin zu

ihrer »postmodernen« Überbietung.

GülN.Dükan, geb. 1984,promovierte anderGoethe-Universität Frankfurt amMain

und war Mitglied des Graduiertenkollegs »Theologie als Wissenschaft«.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gül N. Dükan

Innere Erfahrung und Ritual

Georges Batailles Religionstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siegelziffer D.30

Die vorliegende Publikation ist die gekürzte Fassung der Dissertationsschrift

»Innere Erfahrung und Ritual. Georges Batailles Religionstheorie«. Diese Arbeit

ist hervorgegangen aus dem Projekt »GRK 1728: Theologie als Wissenschaft. For-

mierungsprozesse der Reflexivität von Glaubenstraditionen in historischer und

systemischer Analyse«, gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft

(DFG), Projektnummer 179901502. Die Open-Access-Publikation dieses Buches

wurde durch den Open-Access-Publikationsfonds der Goethe-Universität Frank-

furt amMain unterstützt.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https

://dnb.dnb.de/ abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebi-
ge Zwecke, auch kommerziell.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2024 im transcript Verlag, Bielefeld

© Gül N. Dükan

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH,Wetzlar

https://doi.org/10.14361/9783839472965

Print-ISBN: 978-3-8376-7296-1

PDF-ISBN: 978-3-8394-7296-5

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://doi.org/10.14361/9783839472965


Inhalt

I. Einleitung .......................................................................7

1. Ziel und Fragestellungen ......................................................... 12

2. Aufbau der Arbeit ................................................................ 13

II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie .............................. 15

1. Die soziologische Dimension – Émile Durkheim ................................... 18

2. Die sakralsoziologische Dimension – Georges Bataille ............................ 29

3. Die ethnologische Dimension – Marcel Mauss ..................................... 41

3.1 Robert Hertz – Ambiguität des Sakralen ..................................... 50

3.2 Roger Caillos – Theorie des Festes ......................................... 55

III. Innere Erfahrung ............................................................. 65

1. Die mystische Erfahrung ....................................................... 69

1.1 Die Erotik .................................................................. 74

1.2 Verbot und Überschreitung ................................................. 75

1.3 Gewalt ......................................................................81

2. Souveränität .................................................................... 85

IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers .......................................... 99

1. Die Evolution des Opfers ........................................................102

1.1 Prähistorisch-archaisch ................................................... 103

1.2 Vernünftig-militärisch ......................................................109

1.3 Industriell-politisch......................................................... 116

1.4 Mystisch-souverän ......................................................... 121

2. Die Ritual- und Religionstheorie Batailles ........................................125

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee ..................................................................... 135

Dank .............................................................................. 147

Literatur ..........................................................................149

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung

Als die JournalistinMadeleineChapsal den Psychoanalytiker Jacques Lacan für

ein Interviewaufsuchte,entgegneteman ihrbei derBegrüßungüberraschend:

»Sie sollten […] [Bataille] aufsuchen. Er hat seltsame und schöne Dinge zu sagen. […]

Niemand kommt ihn besuchen. Und dabei ist es doch phantastisch, was er geschrie-

ben hat!«1 Tatsächlich erlangte Georges Bataille (1897–1962) als Denker, Autor

und Publizist zu seinen Lebzeiten keine öffentliche Aufmerksamkeit für seine

Werke wie beispielsweise sein geschätzter Freund Jacques Lacan, dessen um-

strittene Deutung der Psychoanalyse auch in den Medien kontrovers disku-

tiert wurde. Georges Bataille war Bibliothekar an der französischen National-

bibliothek und absolvierte als Zweitbester seines Jahrgangs die Prüfung zum

Altertumskundler. Zeit seines Lebens beschäftige er sich mit theologischen,

philosophischen und soziologischen Fragen.Heutewird er in literaturwissen-

schaftlichen Kreisen zu den Pionieren der surrealistischen Kunstbewegung in

Frankreich gezählt. Sein Schaffen hinterlässt viele interessante und vielfältige

Werke für die akademische Nachwelt. Diese reichen von lyrisch-experimen-

tellen Texten bis hin zu wissenschaftlichen Auseinandersetzungen. Doch un-

schwer zu erkennen ist auch,dass sich sein ganzesDenkenumein bestimmtes

Thema drehte: die Religion.

Aus der Sicht der aktuellen Religionsforschung besteht sein besonderes

Verdienst darin, dass er die Relevanz der religionssoziologischen Durkheim-

Thesen für die Moderne in einem neuen Licht hervorhebt und die Funktion

von Religion als gemeinschaftsstiftenden Faktor im Spannungsfeld von pro-

fan und heilig mit Blick auf ursprüngliche und moderne Ordnungsprinzipi-

en aufzeigt. Auch veranschaulichen seine Texte die spannende und diskursive

Auseinandersetzungmit demReligionsbegriff in den 20er und 30er Jahren, in

1 Chapsal 1989, S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

welchen sich ein radikaler Umbruch im vorherrschenden Religionsverständ-

nis der europäischen Wissenschaftler ablesen lässt. Denn zu Beginn des 20.

Jh. ist es nicht die innertheologische Krise, sondern die Entdeckung von Le-

bens-undSozialformen indigenerBevölkerungen,die zu einerwissenschaftli-

chen Hinterfragung der Religionswahrnehmung führen. Die Komplexität der

Frage, wie die Religion als Gegenstand zu erfassen ist, ob als unmittelbares

Gefühl, Bewusstsein, kollektives Phänomen oder Ritual, steigt mit dem Wis-

sen um andere Kulturformen exorbitant an. Mit der Entdeckung ursprüng-

licher Lebensformen wird auch die Frage nach der Aktualität von religiösen

Funktionen in sich säkularisierenden Gesellschaften aufgeworfen. Besonders

in Frankreich stößt dies auf Interesse: Soziologien wie Émile Durkheim und

Marcel Mauss etablieren eine Art erste Soziologie mit dem Fundament reli-

gionswissenschaftlicher Fragestellungen. Sie verfolgen die Spuren religiösen

Lebens in ihren elementarenFormen inursprünglichenGemeinschaftsformen

und davon ausgehend analysieren sie die Transformation religiöser Elemente

in modernen und industriell organisierten Gesellschaften.

DieseparadigmatischeWendezurReligionssoziologie stellt die Fragenach

der Bedeutung des Religionsbegriffs neu. Durkheim erkennt als Soziologe in

Religionen die Solidaritätsquelle einer Gemeinschaft, weswegen er sie als so-

ziale Tatsache verifiziert. An die Durkheim’scheThese anschließend wird der-

zeit die Frage diskutiert, ob die Säkularisierung tatsächlich auch Verlust von

Religion oder ob die schwindende, soziale Funktion von Religion auch ein Ver-

lust anSakralität bedeutet, oder obdie Profanisierung vonGesellschaft sakrale

Kräfte nicht vielmehr in andere Lebensbereiche verschiebt. Die neueren Reli-

gionsthesen zeigen im letzteren Sinne an,dass nach der Abnahmeder Einflüs-

se von institutionalisierten Religionen andere gesellschaftliche Bereiche von

religiösen Kräften bedient werden. Damit stellt die Betrachtung der Religion

als vermittelnde Funktion zwischen Individuum und Kollektiv nach wie vor

eine wichtige Kategorie in der Erforschung von gemeinschaftsbildenden Pro-

zessen.

Alle diese angeführten Problemhorizonte und Diskurse werden in der

Arbeit von Georges Bataille, der sich selbst durch eine vielfältige Literatur zu

Religion bildet, in der Tiefe analysiert und abgehandelt. Zu seinen Lektüren

zählen Nietzsche, Heidegger, Kierkegaard, Freud, Durkheim, Mauss, Otto,

Weber,mystischeWerke und ethnologische Schriften, die zu seiner Zeit durch

die regen Religionsdiskurse prominent werden. In weiten Teilen schließt sich

Bataille den gängigen Religionsthesen an und geht auch davon aus, dass die

Religion im Anbruch des 20. Jh. nicht mehr als ein objektiv geltendes System

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 9

oder als Ort reiner Glaubensvermittlung gewertet werden kann. Im Mittel-

punkt seiner Religionsuntersuchungen stehen die Spannungsverhältnisse von

sakralen und profanen Elementen innerhalb einer Gesellschaft, die sich als

soziale, unterschwellige Kräfte auch jenseits von religiös konnotierten Feldern

ausdrücken. So gründet Bataille gemeinsammit den surrealistischen Autoren

und Ethnologen Roger Caillois und Michel Leiris im Jahr 1937 das Collège de

Sociologie, um im Rahmen einer sakralsoziologischen Untersuchung diese

unbewussten Mechanismen zu erforschen, welche moderne Gesellschaften

unterhalb rational nicht erfassbarer Prozesse steuern und beeinflussen. Der

Forschung des Collège geht es darum, im Anschluss an Durkheims religions-

theoretischeÜberlegungen die Bedeutung der Religionmit der Frage nach der

einheitsstiftenden Funktion des Heiligen auf der Grundlage kollektiver und

menschlicher Erfahrungen neu zu bestimmen. Batailles Beitrag am Collège

zur Frage nach der Bedeutung vonReligion in derModerne hat dieTheorie der

Heterologie zum Zentrum, in der es hauptsächlich um die These geht, dass

säkulare Prozesse die religiösen Kräfte nicht einfach transformieren, sondern

verschieben, verfemen oder verdrängen. Diese verschobenen Kräfteverhält-

nisse fördern ein viel komplizierteres Gesellschaftssystem als man zunächst

annehmen mag. Während Durkheim glaubt, dass die Homogenisierung von

Gemeinschaften sich durch die religiös erlebte Bindungskraft rituell verfestigt

und sich in der Moderne durch gemeinsam geteilte moralische Überzeugun-

gen innerhalb einer Gruppe weiterentwickelt, geht Bataille davon aus, dass

sich religiöse Kräfte nicht in selbstorganisierende Rationalisierungen trans-

formieren. Das »Religiöse« beschreibt er als einen subliminalen Unterbau, als

eine sakrale Zone, die selbst durch Säkularisierungen und Rationalisierungen

nicht einfach zu transformieren oder gar zu verdrängen ist. In diesem Sin-

ne behauptet er weiter, dass die Religion als eine genuine und vorrationale

Erfahrungskategorie zu untersuchen ist und nicht, wie einige Säkularisie-

rungsthesen nahelegen, als eine produktive Vergemeinschaftungsinstanz. In

der religionswissenschaftlichenPerspektive erscheint dieDarstellungder reli-

giösenBindungsfunktion reduziert.Häufigwirdmit ihr die identifikatorische

Transzendenzfähigkeit gedeutet: So erscheint die integrative Funktion von

Religion als Ersatzfunktion für allemöglichen Identifikationsprozesse, auf de-

ren Basis eine Integration in eine Gruppe geleistet werden soll. Damit werden

identifikatorische Selbstbezüge zu allen denkbarenGruppenwie zumBeispiel

die Identifikation mit einer Nation oder Ethnie als religiöse Leistungen inter-

pretiert. Auch wenn gemeinhin der spezifische Transzendenzcharakter der

Religion die Welt des Jenseitigen zum Diesseitigen abgrenzt, ist selbst dieser

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

metaphysische Bezug für Bataille nicht länger der Ort religiöser Sinnbildung.

Er weist in seinem Religionskonzept auf das hin, was seines Erachtens in den

klassischen Religionsanalysen übersehen wird: Es geht nicht um die Tran-

szendenz, sondern um die Immanenz des religiösen Selbsterlebens. Das, was

im religiös-unbewussten Bereich des menschlichen Erfahrungsraums aufbe-

wahrt ist, ist nicht durch eine Transzendenz, sondern durch eine Rückkehr

zur Immanenz und der Wiederherstellung der Intimität zu erreichen. Diese

Überlegungen haben eine quasi-mystische Grundlage, deren subjektivierte

Perspektivität zu einer sozioökonomisch relevanten Perspektive erweitert

wird.

Es ist ein typisches Merkmal von Bataille, die Leser/innen seiner Texte

zumUmdenken zu nötigen. So tut er dies auch in seinen Texten zu den Fragen

der Transzendenz und Immanenz, derMystik und der Rationalität, der Profa-

nität und Sakralität. In der Religionsgeschichte beschreibt er die historischen

Verlustmomente von vergemeinschafteten Religionen als Revitalisierungs-

momente der inneren Dimension von Religion, die sich aufbauenden und

wachsenden Strukturen von Religionen hingegen als Verlustmomente der

religiösen Kräfte. Aus den zwei spannungsgeladenen, geschichtlichen Ent-

wicklungen von Rationalität und Religion, die eine Parallelität bewahren,

erfolgt im Prinzip nie eine Versöhnung, sondern ein die Menschheit bewe-

gendes Reibungsverhältnis. Wie für den Religionssoziologen Durkheim, so

ist auch für Bataille das menschliche Leben durch eine Reihe grundlegender

Gegensätze geprägt. Die Polaritäten von Leben und Tod, Wissen und Nicht-

wissen, Sakralität und Profanität sowie Heterogenität und Homogenität sind

als wesentliche Elemente seiner Konzeptionen die tragenden Säulen seiner

Religionstheorie. Seine Religionsthesen stellen die klassischen Definitionen

von Religion in Frage, verkehren die Bedeutung gängiger Religionsdefini-

tionen ins Gegenteil. Die viel grundlegendere Seite der Religion ist für ihn

die subjektive Dimension, die den äußeren Formen einer Religion entgegen-

gesetzt ist. Als innere Kraft fordert das religiöse Prinzip die Auflösung und

Aufhebung von selbstbeschreibenden Strukturierungen: »Ich bin davon über-

zeugt, dass Religion ihrem Wesen nach etwas niederreißt, sie rennt an gegen Normen.

Religion verlangt zumindest Maßüberschreitung, Transgression zum Heiligen, […]

Opfer, sie verlangt Feste, die in der Ekstase gipfeln.«2 Was Bataille in diesem Zitat

andeutet, ist die emanzipative Kraft der Religion, die sich nicht unbedingt für

eine Verfestigung vonNormen und Regeln hinsichtlich einer Konstitution von

2 Bataille 2004, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 11

Gemeinschaften nutzen lässt. Vielmehr beschreibt er das religiöse Prinzip als

eine Souveränitätsquelle der Selbstbehauptung, die aus einer tieferen Ebene

des Seins heraus entspringt. Religiöse Bewegungen in der Geschichte zei-

gen deswegen auch diesen doppelten Ausgang: Auf der einen Seite scheinen

sie durch die Verbindung zum souveränen Handeln als kritisches Element

in gemeinschafts- und gesellschaftsbildenden Prozessen gewirkt zu haben,

auf der anderen Seite ist jedoch auch der offensichtlich explosive Charakter

religiös entbrannter Leidenschaften nicht von der Hand zu weisen. In seinen

religionshistorischen Analysen zieht Bataille diesbezüglich eine Verbindung

zwischen »kritischem Individuum«, »religiösemKollektiv« und »Gesellschaft«

und so erscheint in seinem Religionsmodell eine Emanzipationsbewegung

immer als Konflikt mit dem Gesetz und der Norm, welcher nicht selten in ei-

nem Entgrenzungsverhalten von Gruppen und Individuen ausgetragen wird

(z.B. in gewaltsamen Demonstrationen und Vandalismus). So greift er auf

die Religion als eine Vorstellung von vermittelnder, kollektiver Praxis zurück,

die in der Moderne trotz veränderter Bedingungen durch Individualisierung

immer noch eine Rolle spielt. Der häufig zitierte und markante Satz von

Bataille, die Religion ist »die Suche nach der verlorenen Intimität«3, meint daher

die religiös angelegte Sehnsucht nach einem ursprünglichen Zustand des

Selbst in einem größeren Ganzen. Dies lässt sich nur dadurch verwirklichen,

wenn die alltäglich praktizierte Selbstentfremdung durch Funktionsdenken

(zeitweise) wieder aufgehoben ist. An diese Idee der Wiederanbindung an

einen utopischen Ursprung ist auch seine Interpretation der Kulturpraktik

des Opfers gekoppelt. Mithilfe von Opferritualen wurde seines Erachtens

erstrebt, einen »heiligen« (ganzen) Zustand wiederherzustellen, indem die

differenzierende Funktionalisierung des Alltäglichen ausgeschaltet wird. In

anderen Worten: Alles, was sich objektiviert (rationalisiert), schafft Distanz.

Folglich muss das »Ding«, das sich uns zeigt, sich hergeben und opfern. Das,

was bleibt, ist ein innerer Sinn, der das Ding ausgezeichnet hat. Dieser innere

Sinn ist für Bataille gleichbedeutendmit der Intimität des Seins.Das religiöse

Prinzip der Rückanbindung an die Immanenz des eigenen Seins und das

Aufgehobensein im größeren Ganzen wird seines Erachtens ein Bedürfnis

sein, das sich zukünftig sogar noch verstärken wird, weil in technisch fort-

entwickelten Gesellschaften die Distanzen zwischen den Menschen durch die

Erhöhung vonRationalisierungen größerwerden.Distanzenwerden aber laut

3 Bataille 1997, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Bataille sicher nicht mehr anachronistisch in der Form rituell getätigter Op-

ferungen abgebaut, sondern im verinnerlichten Selbstopfer des mystischen

Wahrnehmens. Daher glaubt er mit Blick auf die Zukunft der sich indivi-

dualisierenden Gesellschaften, dass nicht mehr so sehr die Etablierung von

institutionalisierten Religionsgemeinschaften und die Fortführung traditio-

neller Praktiken undRituale den Sinn vonReligion auszeichnenwird, sondern

die gelebte, individualisierte Kollektiverfahrung im Schnittpunkt zwischen

Individualität und Kollektivität. Die Selbstverwirklichung des Kollektiven im

Individuellen ist für ihn die folgerechte Weiterentwicklung des religiösen

Grundgefühls innerhalb der Menschheitswerdung. Sieht manmit Bataille die

Religion als Ressource für Kollektivität und als einen wesentlichen, konsti-

tutiven Teil der Gesellschaft selbst an, können kritische Momente zwischen

Individuum und Gesellschaft als religiös relevante Bruchstellen erkannt wer-

den. In der Gesamtbetrachtung lässt Bataille dem religiösen Prinzip eine dem

rationalen Prinzip entgegenwirkende, aber ergänzende Stellung zukommen:

Während das rationale Prinzip als Stifter von Sinnordnungen fungiert, leistet

das religiöse Prinzip die kritische Infragestellung dieser Ordnungen durch

Ursprungsdenken. So liefert Bataille eine interessante Idee davon, wie wir

als Subjekte im Spannungsgefälle der Polarität zwischen rational gesteuer-

tem Funktionsdenken und sozial-religiöser Selbstwahrnehmung »vergessen,

dass unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie

transzendieren«.4

1. Ziel und Fragestellungen

Es liegt bis heute keine systematische Herausarbeitung der Religionstheorie

von Georges Bataille vor, die alle Aspekte seines Denkens berücksichtigt und

seine Schlüsselkonzeptionen in ihren Zusammenhängen untersucht. Daher

werden die zu untersuchenden Religionsthesen von Bataille umfassend be-

trachtet und analysiert. Leitend ist stets die Frage, in welcher Weise er zu

einem der Sache angemesseneren Verständnis von Religion beiträgt und wie

sich die verschiedenen Aspekte seines Denkens über die Religion in seiner

Religionstheorie vereinen. Wenn Religion, wie Durkheim es formuliert, eine

soziale Tatsache ist, so stellt sich auch die Frage, wie der Religionsbegriff in

der sakralsoziologischen Perspektive Batailles erweitert wird. Im Zentrum

4 Bataille 2015, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 13

der Hauptuntersuchungen steht die Analyse seiner Schlüsselkategorien wie

»sakral und profan«, »Transzendenz und Immanenz«, »Homogenität und

Heterogenität« sowie die Konzepte der »Atheologie« und »Mystik« als auch

die Begriffe »Intimität«, »Verausgabung« und »Opfer«. Das Ziel dieser Arbeit

wäre erreicht, wenn es sich erwiese, dass die zahlreichen, in verschiedenen

Werken ausgeführten Arbeiten zu den Konzeptionen des Sakralen, Hetero-

genen und der religiösen Erfahrung systematisch zusammenhängende Ideen

über die Religion aufweisen.

2. Aufbau der Arbeit

Das zweite Kapitel dieser Arbeit untersucht das Konzept der »Sakralsozio-

logie« des Collège de Sociologie als Kreuzungspunkt von ethnologischen,

surrealistischen und phänomenologischen Diskursen und zeigt Unterschiede

in den kulturtheoretischen Reflexionen über das »Heilige« und die »Religion«

bei Durkheim, Mauss, Hertz, Caillois und Bataille. In diesem Kapitel wer-

den auch die verschiedenen Religionsbegriffe in ihrer Mehrdimensionalität

dargestellt. Diese reichen von soziologischen Auffassungen wie denjenigen

von Durkheim und Mauss, religionspsychologischen und -ethnologischen

wie denjenigen von Hertz und Bataille bis hin zur ökonomischen Perspektive.

Die Berücksichtigung diskursiver Kontexte dient dazu, die ersten Skizzen zu

den Hauptkonzeptionen Batailles herauszustellen und diese in den folgenden

Kapiteln weiterzuverfolgen.

Das dritte Kapitel wechselt die Perspektive und geht der Frage nach, wel-

cher Stellenwert subjektiver Erfahrung von Religion in Batailles Werken zu-

kommt. Die Kategorie des Sakralen wird bei Bataille als transgressiv gedacht

und entzieht sich in diesem Sinne der ausschließlich strukturfunktionalisti-

schen Bestimmung der Religion von Durkheim. Die religiöse Erfahrung wird

zur Kategorie der negierenden Erfahrung, durch die Normierungen der Ge-

sellschaft überboten werden. Grundsätzliche Erfahrungen des Selbstverlustes

zeichnen die religiös-mystischenErfahrungen aus, die zugleich als universelle

Grundlagender innerenDimensionderReligiondargestelltwerden.Indiesem

Kapitel wird auch die religiöse Intention zwischenVerbot undÜbertretung er-

läutert. Bataille unterscheidet in diesemKontext auch zwischen transzenden-

ter und immanenter Gewalt und zeigt auf, warum die Entfesselung religiöser

Anlagen im Subjekt auch eine Entfesselung von innerer Gewalt evoziert. Ein

daran anknüpfender Abschnitt beschäftigt sich mit der Souveränitätstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Batailles, welche er in Auseinandersetzung mit Hegels philosophischem Sys-

tem entwickelt und die auch als das Zentrum seiner lebensökonomischen Re-

ligions- und Opfertheorie gesehen werden kann.

Das vierte Kapitel wird die religiöse Bedeutung des Opfers untersuchen

und die Erkenntnisse aus den vorhergehenden Kapiteln berücksichtigen. Da-

zu wird eine evolutionäre Interpretation des Motivs des Opfers nachgezeich-

net, in der die Verschiebung von religiösen Kräften in gemeinschaftsbilden-

den Prozessen, beginnend im archaischen Stammesleben, weiterverfolgend

in monotheistischen Religionssystemen, gipfelnd in der Moderne, beschrie-

ben werden. Zum Schluss erfolgt eine Zusammenfassung der Ritual- und Re-

ligionstheorie Batailles. Diese wird zeigen, wie sich die rituelle Erfahrung zu

einer inneren Erfahrung in der Moderne transformiert und Gemeinschaften

mitgestaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie

Im Jahr 1937 gründet Georges Bataille mit den surrealistischen Autoren Roger

Caillos und Michel Leiris die französische Religionsakademie Collège de So-

ciologie, deren Anliegen es ist, die Bedeutung der Religion in der Moderne zu

erforschen. Die religionstheoretischen Überlegungen beziehen sich primär

auf das Heilige als gesellschaftlich-religiöse Kraft. Die ethnologisch inspi-

rierten Arbeiten nehmen die soziale, nationalistische Krise in Europa zum

Anlass, umnach den unbewusstenMechanismen einer Gesellschaft zu fragen,

die das soziale Verhalten unter der Oberfläche von Rationalitäten steuern.

Den Collègian geht es darum, eine Sakralsoziologie zu etablieren, die sich an

den Durkheim’schen Religionsthesen orientiert.1 Die Religion definiert Émile

Durkheim in seinem Werk »Die elementaren Formen des religiösen Lebens«

als ein System von Glaubensüberzeugen und Ritualen, die sich im mensch-

lichen Leben im Spannungsfeld zwischen dem »Profanen« und »Sakralen«

konstituieren. Die Prämisse von Durkheim basiert auf der Idee, dass sich

durch dieses Spannungsfeld die kohäsive Kraft des Religiösen entfaltet, die

menschliche Gemeinschaften stiften und erhalten kann. Allerdings erweitern

Bataille und weitere Autoren diese religionssoziologischen Überlegungen um

weitere Thesen mithilfe interdisziplinärer Untersuchungen. Die oberste Ziel-

setzung des Collège ist demzufolge, eine Hybridisierung der verschiedenen

Bereiche von Wissenschaft, Kunst, Politik und Soziologie vorzunehmen und

ein ganzheitliches Instrument zur Beschreibung sozialer Wirklichkeiten zu

entwickeln. Die subversive Neuorientierung des Collège ruft damit ein neues

Wissenschaftsverständnis hervor, das sich von der klassischen Religionsso-

ziologie unterscheidet.2 Stephan Moebius hat als Soziologe und Experte die

1 Vgl. Hollier 2012, S. 20–30.

2 Vgl. Moebius 2018, S. 135f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Geschichte des Collège de Sociologie im Werk »Die Zauberlehrlinge« aufge-

arbeitet und schreibt, dass die Methode des wissenschaftlichen Prinzips am

Collège vom Ziel geprägt ist,

»sich niemals gegen Elemente abzuschließen oder sich zu homogenisieren;

vielmehr geht es um eine ständige, rückhaltlose Überschreitung in Richtung

heterogener Elemente des Sozialen oder sozialer Sinnsysteme, so dass auch

die Soziologie selbst nicht mehr als identitätslogische oder selbstreferen-

tielle Disziplin begriffen wird. Es sind die Randerscheinungen, die Wider-

sprüchlichkeiten oder der Nicht-Sinn sozialer Sinnsysteme, die für eine all-

gemeine Wissenschaft interessant werden«3.

Die Bestrebung, diese interdisziplinäre, surrealistisch-soziologische Denkart

auch in das praktische Leben zu verankern, wird schon im Vorfeld bei poli-

tischen Zusammenschlüssen der Collège-Mitglieder wie dem Contre-Attaque

und Acéphale ersichtlich. Im Jahr 1935 initiieren Georges Bataille und André

Breton eine revolutionär-intellektuelle Bewegung unter dem Namen Contre-

Attaque, umgegendie bürgerlicheMoral der Linkenundden Faschismus sowie

Nationalismus zu agieren.4 Auch die eben erwähnte Zeitschrift Acéphale, die

zusammen mit dem Maler André Masson im darauffolgenden Jahr publiziert

wird, soll die subversive Kraft von selbst gewähltenGemeinschaften propagie-

ren. Denn mit Acéphalewird neben der Zeitschrift auch auf praktischer Ebene

eine Gruppe gegründet, die sich vornimmt, die Grenzen zwischen Religion,

Politik, Kunst und Gesellschaft verschmelzen zu lassen, um den allgemeinen

und nicht separierten Charakter des menschlichen Lebens zu betonen. Ur-

sprünglich als Geheimbund konzipiert, setzt sich die Autorengruppe Acéphale

mit den drei Hauptmitgliedern Bataille, Leiris und Caillois und weiteren wie

Georges Ambrosino und Pierre Klossowski zum Ziel, sakrale Elemente in

Form von Ritualen, Regeln und Weisungen als gemeinschaftsstiftende Kraft

wieder einzuholen, um »wilde« Elemente des Lebens zu regenerieren.5 Die

erste Ausgabe von Acéphale trägt den Haupttitel »Die heilige Verschwörung«.

Hierin wird vor allem eine Selbstpositionierung der Protagonisten vorgelegt

und laut Stephan Moebius wollen sich die Macher von Acéphale mit dieser

Ankündigung als Eingeweihte dem »Ideal der Sakralisierung« nähern. Diese

3 Moebius 2018, S. 168.

4 Vgl. Moebius 2018, S. 16 und S. 239ff.

5 Vgl. Moebius 2018, S. 32 und S. 253ff.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 17

politischen Bemühungen finden schließlich in der Gründung des Collège

einen wissenschaftstheoretischen Eingang,welcher auch die resignativen An-

teile einer sich selbst als gescheitert ansehenden surrealistischen Bewegung

als Kunstform widerspiegelt. So schreibt Masson an Bataille über Acéphale:

»Nichts scheint da künstlerisch und literarisch, politisch oder wissenschaftlich – etwas

ganz anderes endlich! Als das, wasman gewöhnlich zu sehen bekommt.«6 Das Projekt

Acéphale soll sich nicht künstlerisch, literarisch oder politisch verwirklichen,

sondern jenseits von Einzeldisziplinen das ganz Andere hervorbringen. Die-

sen Anspruch wollen die Collège-Mitglieder mit einem ganzheitlichen Blick

und ohne Fokussierung auf nur eine Wissenschaftsdisziplin erfüllen. Das

Programm der insgesamt zweieinhalb Jahre dauernden Forschung stellt die

zentralen Thesen und Institutionalisierungsschritte dar. Die Vortragsrei-

hen und Sitzungen geben Einblicke in die Selbstdefinition der Gruppe und

bieten zugleich jedeMenge Diskussionsmaterial für weiterführende Untersu-

chungen im Themenfeld der Religion. Außerdem werden im Rahmen dieser

Sitzungen auch soziale Beziehungen und die Einbindung weiterer Akteure

wie Alexandre Kojève, JeanWahl und Pierre Klossowski gefördert.Maßgeblich

für die Gründung ist sicherlich auch der zeitgeschichtliche Hintergrund. In

Frankreich wird der Niedergang der »France populaire« (Volksfront unter

Leitung von Leon Blum) in den Jahren 1936–1938 als politisches Ohnmachtser-

eignis des Kommunismus erlebt. Zugleich toben die Bürgerkriege in Spanien,

Deutschland beginnt Österreich zu annektieren und nicht zuletzt gewin-

nen die politischen Kräfte in Europa, der Faschismus und Bolschewismus, an

Macht. Inmittendieser Zeit undangesichts desZerfalls demokratisch geschei-

terter Gesellschaften versuchen Bataille und seine Kollegen, diese Phänomene

außerhalb rationaler und positivistischer Erklärungsmodelle zu untersu-

chen, und fragen umso mehr nach Alternativen, die einen Zusammenhalt

von Gemeinschaften auch fern von homogenen Strukturen zu konstituieren

in der Lage sind. Die Hauptziele des Collège werden von Moebius wie folgt

zusammengefasst:

»Erstens wollte das Collège de Sociologie mit seiner Sakralsoziologie eine

andere Perspektive der gesellschaftlichen Wirklichkeit aufzeigen. Zweitens

stellte es inAnlehnung andieUntersuchungenprimitiverGesellschaften von

Durkheim, Mauss und Hertz die gemeinschaftsbildende Kraft des Sakralen

6 Hollier 2012, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

in denMittelpunkt seiner Analysen. Bataille und seine Freunde wollten drit-

tens mit Hilfe der Sakralsoziologie die kulturellen Unterschiede zwischen

den Praktiken der fremden Kulturen und der eigenen Kultur aufheben.«7

Die gemeinsamen Arbeiten des Collège werden im Laufe ihrer dreijährigen

Präsentationen zunehmend gesplittet. Die Meinungsverschiedenheiten zwi-

schen Caillois, Leiris und Bataille führen schließlich dazu, dass das Collège im

Jahr 1939 aufgelöst wird.

Die Entwicklungen einzelner Religionstheorien unddie unterschiedlichen

Positionen sollen in den folgendenKapiteln dargestellt werden.Zunächstwer-

den die wichtigsten Prämissen der Religionstheorie von Durkheim dargelegt,

da diese den Rahmen für die Etablierung einer Sakralsoziologie bilden. Die

Thesen von Durkheim sind zwar wichtige Bausteine für die Entwicklung der

religionstheoretischen Auffassungen des Collège, dennoch wird im Laufe der

Arbeit auch ersichtlich werden, dass die Arbeiten des Collège keine direkte

Fortentwicklung seiner Religionstheorie präsentieren. Bataille entwickelt

eine eigenständige Theorie, die er als ein Modell der Heterologie schon vor

der Gründung des Collège entwirft. In der Konzeption seines heterologi-

schen Gesellschaftsentwurfs sind die wesentlichen Rahmenbedingungen

und die Forschungsziele einer Sakralsoziologie formuliert, weswegen sie im

Kommenden ebenfalls erläutert werden. Im Anschluss daran wird die ethno-

logische Dimension analysiert, indem das Werk von Marcel Mauss mit dem

Titel »Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs« sowie seine Arbeiten zur

Funktion des Opfers vorgestellt werden.Die ethnologischen Ideen des Collège

referieren im Besonderen auf die Arbeit des Feldforschers Robert Hertz, der

mit seiner Theorie von der Ambiguität des Heiligen und seinen Forschungen

zu den Phänomenen von »Tod« und »Sünde« in außerchristlichen Kulturen

Vorschub für die Entwicklung des sakralsoziologischen Religionsbegriffs leis-

tet. Auch Roger Caillois’Theorie des Festes mit dem Aspekt der Verausgabung

wird in ihren Grundzügen präsentiert.

1. Die soziologische Dimension – Émile Durkheim

Das Werk »Die elementaren Formen des religiösen Lebens« von Émile Durk-

heim wird im Jahr 1917 veröffentlicht und gilt heute als Standardwerk der Re-

7 Moebius 2006, S. 3256.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 19

ligionssoziologie. In dieser Schrift erarbeitet Durkheim eine Religionstheo-

rie auf der Basis einer ethnologischen Fallstudie, in der die Lebensgewohn-

heiten und Praktiken der australischen Ureinwohner ausführlich dargestellt

sind. Er versucht, anhand der genauen Untersuchung von ältesten menschli-

chen Gemeinschaften die konkrete Realität von Religionen zu erforschen und

diese auch für die Analysen moderner Gesellschaften fruchtbar zu machen.

Durkheim schließt aus seinen Untersuchungen, dass der Religion eine sozia-

le und bindende Kraft innewohnt, die Gemeinschaften zusammenschweißen

und stabilisieren kann. So glaubt er, den komplexen Mechanismus religiöser

Funktionalisierungen inderModerne schon inursprünglicherenFormationen

religiöser Gemeinschaften in vereinfachten Strukturen wiederzufinden.Weit

davon entfernt, die Religion als bloße geistige Denkprozesse oder Projektio-

nen darzustellen, hebt er die Potenziale hervor, welche sie als Vermittlungs-

ort sozialer Kontrolle bietet. Religionen dienen in seinem Modell als Quelle

der Solidarität und Identität. Darüber hinaus, so Durkheim, stärken sie Mo-

ral und soziale Normen, die in einem Kollektiv gemeinsam geteilt und vertre-

ten werden. Seines Erachtens müssen wissenschaftliche Beschreibungen der

moralischen Realität von Religion entsprechen und festhalten, was sie wirk-

lich leistet. So wird die Religion nach Durkheim nicht durch einen metaphy-

sischen Transzendenzbezug gekennzeichnet. Eine vertiefende Untersuchung

seines Religionsbegriffs erfolgt nun im Folgenden mit der Wiedergabe seiner

wichtigstenThesen.

Aus religiösenÜberzeugungen resultierendeHandlungenwie Rituale,Ge-

bete oderPraktiken sinddie entscheidendenElemente,dieDurkheimsAnsicht

nach die Religion charakterisieren. Religiöse Handlungen sind also funktio-

naler Natur und ermöglichen die Konstitution einer Gemeinschaft überhaupt

erst. Als wichtig stuft Durkheim noch vor religiösen Handlungen die religiöse

Mentalität ein, die sich in Ideen,Weltbildern oder Anschauungen des Subjekts

und einer Gemeinschaft ausdrücken und den wesentlichen Deutungsrahmen

des menschlichen Lebensraums bestimmen. Den Kern eines religiösen Welt-

bildes sieht Durkheim in der folgenden fundamentalen Idee begründet:

»Alle bekannten religiösen Überzeugungen, wie einfach oder komplex sie

auch seien, haben den gleichen Zug: sie setzen eine Klassifizierung der rea-

len oder idealen Dinge, die sich die Menschen vorstellen, in zwei Klassen,

in zwei entgegengesetzte Gattungen voraus, die man im allgemeinen durch

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

zwei unterschiedliche Ausdrücke bezeichnet hat, nämlich durch profan und

heilig.«8

Neben der Kategorisierung von profan und heilig nimmt er eine weitere Klas-

sifizierung vor. Zum einen stellt er die Kategorie der religiösen Überzeugun-

gen auf, demgegenüber verortet er den Bereich der religiösen Handlungen.

Der erste Bereich umfasst alle Vorstellungen, Dogmen und Glaubensinhalte,

die von der Gemeinschaft geteilt werden. Religiöse Handlungen sind Ritua-

le und Praktiken. Praktiken entstehen dementsprechend im Spannungsfeld

der Sphären von »sakral« und »profan«. Sakral ist alles, was von Verboten ge-

schützt und isoliert wird. Das Sakrale konstituiert daher den Bereich des Pro-

fanen durch Verbote. Die heiligen und profanen Dinge sind wesentlich für die

Konstitution einer religiösenGemeinschaft,da »religiöseÜberzeugungen […]Vor-

stellungen [sind], die die Natur der heiligen Dinge und ihre Beziehungen ausdrücken,

die sie […]mit den profanenDingen halten«9.Die Beziehungen zu heiligen Dingen

bringenVerhaltenserwartungen hervor und zeigen denMitgliedern des Stam-

mes,»wie […] [es] sichdenheiligenDingengegenüber zubenehmenhat«10.Esbesteht,

so Durkheim, eine strikte Trennung zwischen heilig und profan und er erläu-

tert dazu, dass Rituale vordergründig dazu dienen, Verwandlungen vom Pro-

fanen zumHeiligen zu durchlaufen:

»Da aber diese Verbindungsaufnahme [zwischen Heilig und Profan] an sich

schon sehr diffizil ist und Vorsichtsmaßnahmen und eine mehr oder weni-

ger komplizierte Initiation verlangen, ist sie nur möglich, wann das Profane

seinen spezifischen Charakter verliert, wenn es in einem bestimmten Maß

selber heilig wird. Die beiden Gattungen können sich nicht nähern und zu

gleicher Zeit ihre eigene Natur bewahren.«11

Die Unterscheidung zwischen heilig und profan ist notwendige, aber nicht

hinreichende Voraussetzung für die Entwicklung der Religion. Darüber

hinaus sind auch die daraus abgeleiteten religiösen Überzeugungen und

Handlungen nötig, um eine Gemeinschaft zu konstituieren. Aus diesen

Überlegungen kommt Durkheim zur folgenden Definition:

8 Durkheim 2007, S. 61–62.

9 Durkheim 2007, S. 67.

10 Ebd.

11 Durkheim 2007, S. 66–67.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 21

»Eine Religion ist ein solidarisches System von Überzeugungen und Prakti-

ken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Überzeu-

gungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselbenmoralischen Ge-

meinschaft, die man Kirche nennt, alle vereint, die ihr angehören.«12

Seine terminologische Verwendung der »Kirche« als Generalbegriff für alle

Formen religiöser Systeme ist zunächst einmal problematisch, weil die Kir-

che ein spezifisches Merkmal der christlichen Religionsgeschichte darstellt.

Doch Durkheim verwendet die Terminologie »Kirche«, um die Ausmaße der

Kohäsionskraft religiöser Beziehungen zu illustrieren. Er veranschaulicht

damit, wie religiöse Beziehungen sich in den Spannungsfeldern von profan

und sakral gestalten und wie dadurch ein starkes Kollektivbewusstsein in-

nerhalb der Gemeinschaft erzeugt wird. Dieses Bewusstsein, so Durkheim,

materialisiert sich dann zu einem religiösen Körper. Daraus schlussfolgert er,

dass Religionenmaterialisierte und soziale Tatsachen sind.

FürDurkheim ist der einheitsstiftende Aspekt der Religion der eigentliche

Katalysator für jede Art von Gemeinschaftsformation. Das Funktionieren ei-

nes allgemein sozialen Lebens hängtmaßgeblich davon ab, inwieweitGemein-

schaften eine gemeinsame Realität, ein gemeinsames Bewusstsein schaffen.

Für die Religionssoziologie ist es daher wichtig, den Unterschied zwischen ei-

nem kollektiven Bewusstsein und der individuellen Psyche zu erkennen:

»Zweifellos kann keine kollektive Erscheinung entstehen, wenn kein Ein-

zelbewußtsein vorhanden ist; doch ist diese notwendige Bedingung allein

nicht ausreichend. Die einzelnen Psychen müssen noch assoziiert, kom-

biniert und in einer bestimmten Art kombiniert sein; das soziale Leben

resultiert also aus dieser Kombination und kann nur aus ihr erklärt werden.

Indem sie zusammentreten, sich durchdringen und verschmelzen, bringen

die individuellen Psychen ein neues, wenn man will psychisches Wesen

hervor, das jedoch eine psychische Individualität neuer Art darstellt. […]

Die Gruppe denkt, fühlt und handelt ganz anders, als es ihre Glieder tun

würden, wären sie isoliert.«13

DieGesellschaft zeichnet sich alsodurchein eigenesWesenmit eigenemWirk-

lichkeitsbereich aus, das sich von einem individuellen Bewusstsein streng un-

terscheidet. Daraus bezieht Durkheim seine Hauptthese, dass Religion eine

12 Durkheim 2007, S. 74.

13 Durkheim 1984, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

»eminent soziale Angelegenheit«14 ist. Die kollektive Kraft erschafft eine Mach-

terfahrung, die das Subjekt nun in sich selbst als eine autoritative Kraft an-

erkennt:

»Aber von dem Augenblick an, als man erkannt hatte, daß über dem Indi-

viduum die Gesellschaft steht und daß sie kein nominales und vernunfter-

dachtesWesen ist, sondern ein System von handelnden Kräften, wurde eine

neue Art möglich, den Menschen zu erklären. Um ihm seine wesentlichen

Attribute zu erhalten, braucht man ihn jetzt nicht mehr außerhalb der Er-

fahrung anzusiedeln.«15

Die Erfahrung des Subjekts bildet die Schnittstelle zwischen dem Selbst

und dem Kollektiv. Doch diese Kollektiverfahrung ist eine eigentümliche und

spezifische FormvonErfahrung,die sich zu anderenErfahrungendeutlich ab-

grenzt. Durkheim bezeichnet diese Erfahrungsweise als Efferveszenz, die man

aus dem französischen Verb ableitend als »aufschäumen« oder »sprudeln«

übersetzt. Im Deutschen ist das Wort »Erregung« oder »Gärung« anstelle von

Efferveszenz zu finden. Die Efferveszenz als genuine Erfahrungsqualität steht

DurkheimsErachtens gegenüber derAlltagserfahrungundgewinnt erst durch

diese Polarität an Kraft und Spannung. Am Beispiel der Totemgesellschaft

der Australier skizziert er die zwei Grundzustände wie folgt: In der profanen

Phase beschäftigen sich die Stammesangehörigen mit ökonomischen Tätig-

keiten. In dieser Zeitperiode werden sie nur als Einzelpersonen angetroffen,

weil der Stamm durch die Arbeit voneinander getrennt ist. Die heilige Phase

dagegen ist von einer Verdichtung und Versammlung des Stamms geprägt.

Die Ansammlung zu feierlichen Ereignissen gestalten sich genau entgegen-

gesetzt: Nun geht es darum, Gemeinsamkeit zu erleben. Dabei »wirkt aber die

Ansammlung allein schon wie ein besonders mächtiges Reizmittel. Sind die Individuen

einmal versammelt, so entlädt sich auf Grund dieses Tatbestands eine Art Elektrizität,

die sie rasch in einen Zustand außerordentlicher Erregung versetzt«16. Die Phase

des Zusammentreffens von einzelnen Stammesangehörigen wird von auf-

schäumenden Leidenschaften und entfesselten Gefühlsausbrüchen begleitet

und »[…] so geschieht es, daß […] [der Teilnehmer] sich in eine fremde, völlig andere

Welt versetzt glaubt, […] in eine Umwelt voller intensiver Kräfte, die ihn überfluten

14 Durkheim 2007, S. 25.

15 Durkheim 2007, S. 653.

16 Durkheim 2007, S. 320.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 23

und verwandeln«17. Durkheim beschreibt in dieser vorangegangen Sequenz

anschaulich die Zeremonie »corrobori«18, ein Ritual aus der australischen To-

temgemeinschaft. In dieser traditionellen Zeremonie wird bis heute durch

Tanz, Musik, Gesang und wilde Körperrhythmik eine Kommunikation zur

Anderswelt aufgenommen, um die Fruchtbarkeit der Tier- und Pflanzenwelt

aufrechtzuerhalten. Nach Durkheim wird dieses Ritual für die Entstehung

eines Totemtiers als ein Symbol für das Kollektive undHeilige gebraucht: »Nun

ist das Totem die Fahne des Clans. Es ist nur natürlich, daß sich die Eindrücke, die der

Clan [imKollektiverleben] imBewußtsein jedes einzelnen erweckt, […] vielmehrmit der

Idee des Totems alsmit der Idee desClans verbinden.«19Durkheim setzt voraus, dass

die Clanangehörigen kein Bewusstsein davon haben,wie sehr die äußerlichen

Eindrücke durch Tänze und rituelle Gesänge gemeinschaftliche Kräfte freiset-

zen undwie sehr sie davon beeinflusst werden. So glaubt der Clanangehörige,

dass diese außerordentlichen Gefühlserregungen durch das Totem verursacht

werden. Solche ekstatischen Gruppengefühle sind für Durkheim per se eine

grundlegende Selbsterfahrung des Kollektivs.

Darüber hinaus beschreibt er die Ekstase als normative Wirklichkeit. Er

beschildert die außerordentliche Erregung, die sich während eines Rituals ge-

fühlsmäßig entwickelt, als eineMachterfahrung, die sich vom alltäglichen Er-

leben unterscheidet. In einem ekstatischen Zustand fühlt sich der Ritualteil-

nehmer dazu gezwungen, ganz anders zu handeln und zu denken. Diese ek-

statische Gegenwelt ist für Durkheim keine belanglose und selbsterzeugte Be-

findlichkeitseinbildung.Dieses »Delirium«, in demsich der erregteMensch be-

findet, ist »wohl begründet [Hervorhebung imOriginal]«.20 In diesemZusammen-

hang spricht Durkheim von einer moralischen Macht. Moralisch ist die Kraft

der Efferveszenz deswegen, weil sie die wichtige Funktion erfüllt, die Gemein-

schaft nicht nur zu erleben, sondern sie als wichtige Größe auch im individu-

ellen Leben zu stärken und zu stabilisieren. Die Eigenheit dieser moralischen

Krafteinwirkung ist es, »denmenschlichenGeist nur dannberühren zukönnen,wenn

sie ihn außer sich bringen, wenn sie ihn in einen Zustand versetzen, den man Eksta-

se nennen kann [d.h. ek = aus; stasis = das Stehen; Entrückung; Verzückung] […]«21.

Zugleich hebt er die gewaltige Intensität dieser Zustände hervor und macht

17 Durkheim 2007, S. 324.

18 Durkheim 2007, S. 320.

19 Durkheim 2007, S. 326–327.

20 Durkheim 2007, S. 335.

21 Durkheim 2007, S. 336.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

deutlich,warum sie nur in kurzenMomenten und rauschhaften Augenblicken

erlebt werden können. Daraus resultiert die folgende Überzeugung:

»Wenn man mit Delirium jenen Zustand bezeichnet, bei dem der Geist den

unmittelbaren Gegebenheiten die sinnhafte Intuition hinzufügt und seine

Gefühle und Eindrücke in die Dinge projiziert, dann gibt es vielleicht kei-

ne kollektiven Vorstellungen, die in diesem Sinn nicht Rauschzustände wä-

ren.«22

Das ekstatischeGefühl verbleibt daher nicht impersönlichenErfahrungsraum

desEinzelnen, sondernpotenziert und verallgemeinert sich imSpiegelbild der

Teilnehmer: »Jedes ausgedrückte Gefühl hallt ohneWiderstand in demBewußtsein ei-

nes jeden wider. Jedes Bewußtsein findet sein Echo in den anderen. Der erste Anstoß

vergrößert sich auf solcheWeise immer mehr, wie eine Lawine […]«.23 Die Monotonie

unddieTrägheit des ökonomischenLebenswerden imZusammenkommen im

Ritual durch die ekstatische Aufwallung der Gruppe aufgehoben. Nun treten

anstelle der Zerstreuung und Langeweile des Alltags Erregungsgefühle durch

Kollektivverschmelzen ein. Durkheim resümiert, dass »in diesem gärenden so-

zialenMilieu und aus dieser Gärung selbst […] die religiöse Idee geboren [wird]«24.

Durkheim unterscheidet zwischen positiven Riten, die das Heilige feiern

oder verehren, und negativen Riten, die dasHeiligemit Tabus ummauern.Die

negativen Riten erfordern Verbote und Entsagungen, die den Bereich desHei-

ligen vor der Berührung mit dem Profanen schützen. Negative Riten bringen

beispielsweise Formen der Askese und des Selbstverzichts hervor. In diesen

Verzichterfahrungen werden Zustände des Leidens und Schmerzes erlebt,

die die Entsagenden heiligen. Die Heiligung geschieht über den siegreichen

Selbstverlust der eigenen Natur, weil dadurch die profanen Bedürfnisse und

Interessen geopfert bzw. überwunden werden. Auch die Opfergaben zählen

zu diesem negativen Bereich des Ritus:

»Der Schmerz ist das Zeichen, daß gewisse Bindungen, die […] [den Gläu-

bigen] an die profane Welt ketten, gebrochen sind. Er beweist, daß sich

der Mensch zum Teil von ihr befreit hat und daß er folglich zu Recht als

ein Instrument der Befreiung betrachtet wird. […] Er ist stärker als die Na-

tur, weil er sie zum Schweigen gebracht hat. Im Übrigen hat diese Tugend

22 Ebd.

23 Durkheim 2007, S. 320.

24 Durkheim 2007, S. 324.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 25

nicht etwa nur einen ästhetischen Wert. Das ganze religiöse Leben setzt sie

voraus. Opfer und Gaben gehen nicht ohne Entbehrungen, die dem Gläu-

bigen schmerzlich sind. […] [Um] […] [den Göttern] in seinem Leben den

Platz einzuräumen, der ihnen zusteht, muß man seine profanen Interessen

opfern.«25

Die antagonistische Trennung von heilig und profan ist zwingend notwen-

dig, denn beide Bereiche können vom Menschen nicht zugleich bedient wer-

den. Für das Erleben des Heiligen ist stets das Opfer des Profanen gefordert,

denn zu gewaltig ist die heilige Sphäre, um mit dem Profanen gleichzuzie-

hen. »Wir können nicht zur gleichen Zeit völlig eins mit uns selbst und unseren Inter-

essen sein; völlig der Kollektivität verpflichtet und völlig unserem Egoismus. Es han-

delt sich hier um zwei Bewußtseinszustände, die sich auf zwei gegensätzliche Pole rich-

ten«26, erklärt Durkheimund veranschaulicht den stetenKampf desMenschen

in seiner Dualität. Dabei sieht er zwischen der Welt des Profanen und Heili-

gen einen »Abgrund«27, der durch die Efferveszenz machtvoll erfahren wird. So

werden das Heilige und die einheitsstiftende Efferveszenz als gewaltvoll asso-

ziiert. Daher beschreibt er sie als ansteckende Kraft des Heiligen, die in der

Lage ist, unbegrenzt Menschen und Dinge gleichermaßen zu vereinnahmen.

So ist es fürDurkheimevident,dass eineGemeinschaft die heilige undprofane

Welt »voneinander entfernt« und »zwischen ihnen gewissermaßen ein Vakuum« her-

stellt.28 Denn »[d]ie außerordentliche Ansteckung des Heiligen verpflichtet zu dieser

Vorsicht«29. Das Heilige entwickelt diese erobernde Kraft im spezifischen Er-

fahrungsraum des Subjekts selbst, weil »die religiösen Kräfte keinen festen Ort ha-

ben«30.Wegen der ungebundenen Beweglichkeit des Heiligen »dürfen sich diese

beiden Lebensbereiche im Bewußtsein der Menschen nicht vermischen«31. Neben den

Verboten sind auch die positiven Riten ein Mittel, um die Gewaltfähigkeit des

Heiligen zukanalisieren.Entfesselte, kollektiveKräfte imRahmeneines Festes

stärken das Solidaritätsgefühl der Gruppe:

25 Durkheim 2007, S. 464.

26 Durkheim 2007, S. 466.

27 Durkheim 2007, S. 467.

28 Durkheim 2007, S. 468.

29 Ebd.

30 Durkheim 2007, S. 475.

31 Durkheim 2007, S. 470.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

»Denn der Mensch kann keinen Verkehr mit den heiligen Wesen haben,

wenn er nicht die Schranken überschreitet, die ihn gewöhnlich von ihnen

getrennt halten. […] Die gewöhnlichste ist, den Übergang behutsam zu

tun und den Gläubigen nur langsam und gradweise in den Kreis der heili-

gen Dinge einzuführen. Auf diese Weise fragmentiert und abgeschwächt,

verletzt das Sakrileg das religiöse Bewußtsein nicht mit Gewalt.«32

Gerade das Opfer als Zentrum eines festlichen Rituals symbolisiert die zwie-

spältige Natur des Heiligen: Zum einen dient es dazu, das profane Verbot des

Tötens zu überschreiten, zum anderen das gewaltvolle Töten selbst als Heili-

gungsmittel für die Stiftung von kollektivenGefühlen zu potenzieren. So illus-

triert auch der nächste Schritt im Tötungsritus, nämlich das Essen des Opfer-

tieres, die außerordentliche Heiligungsfähigkeit. Denn die Esser erhalten ei-

nen Teil von der heiligen Kraft des Opfertieres. Diese Schilderung Durkheims

soll anzeigen, dass dasHeilige im religiösenDenken der Stämme trotz des To-

des seine Vollständigkeit nicht einbüßt: »Wenn sich ein heiligesWesen teilt, bleibt

es sich in jedem seiner Teile völlig gleich. […] Im religiösen Denken gilt der Teil für das

Ganze. Es hat die gleichen Kräfte und die gleiche Wirkung.«33 Dieses Absolutheits-

denken ist für Durkheim auch in der Moderne beobachtbar. Als Beispiel dafür

zieht er die Fahne als modern-religiöses Symbol heran, um das Totalitätsden-

ken des Heiligen zu illustrieren: »Da der Teil für das Ganze steht, ruft auch er die

Gefühle hervor, die das Ganze hervorruft. Das einfache Stück einer Fahne steht für das

Vaterland wie die Fahne selber; es ist also genauso und im gleichen Grad heilig.«34

Die Beschreibung des gesamten sozialen Lebens entspringt in Durkheims

Analysen den Kategorisierungen des Bewusstseins. So zählen alle Begriffe,

die gesellschaftlich allgemein anerkannt und verwendet werden, als Werke

der Kollektivität.35 Durkheim vertritt die Überzeugung, dass Begriffe die

Ergebnisse des kollektiven Bewusstseins präsentieren. Begriffe und Katego-

rien bilden also die gelebte Wirklichkeit von Gemeinschaften ab und stellen

keine willkürlichen Konstruktionen dar: »Die Kategorien jedoch sind nicht dazu

da, einzig und allein auf den sozialen Bereich angewendet zu werden; sie beziehen sich

auf die ganzeWirklichkeit.«36 Von entscheidender Bedeutung für die Erfahrung

32 Durkheim 2007, S. 497.

33 Durkheim 2007, S. 339.

34 Durkheim 2007, S. 340.

35 Vgl. Durkheim 2007, S. 643.

36 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 27

einer ganzen Wirklichkeit ist für Durkheim daher die allgemeine, den indivi-

duellen Horizont überschreitende Erfahrung, die seiner Auffassung nach von

allen Individuen in der gleichen Weise erlebt wird.37 Dementsprechend sind

die kollektiven Erfahrungen beständiger als individuelle, weil im kollektiven

Erfahrungsfeld »Ereignissen von genügender Schwere« die besondere Aufgabe

zukommt, »den geistigen Unterbau einer Gesellschaft zu beeinflussen«.38 So be-

hauptet Durkheim letztlich, dass »das religiöse Leben die herausragende Form und

gewissermaßen der konzentrierte Ausdruck des gesamten kollektiven Lebens«39 ist. In

der Moderne, so schlussfolgert er, ist die Moral die Folge dieser elementaren,

religiösen Konstitutionskräfte: »Wenn die Religion alles, was in der Gesellschaft

wesentlich ist, hervorgebracht hat, dann deshalb, weil die Idee der Gesellschaft die

Seele der Religion ist. Die religiösen Kräfte sind also menschliche Kräfte, moralische

Kräfte.«40

Die Religion oder die religiösen Kräfte speisen sich Durkheims Ansicht

nach aus dem Zusammenspiel von Erfahrung und Objektivierung. Die wahre

Bedeutung der Religion zeigt sich als nicht sichtbarer, ideeller Überbau der

materiellen Seite der Religion.Das Zustandekommen vonmateriellen Formen

erklärt Durkheim damit, dass Subjekte der Umwelt ausgesetzt sind und der

physischen Realität nicht entfliehen können. Deswegen neigen sie dazu, die

eigenen Empfindungen und Ideen an materielle Dinge zu fixieren. Da die

religiöse Erfahrung der Kollektivität als überwältigende Kraft empfunden

wird, versuchen Subjekte, dieses überragende Gefühl an ein Objekt zu heften.

Diese Fixation macht ein Ding erst heilig.41 Solche Objektivierungsversuche

fördern seines Erachtens die Bildung von Idealen. Die materielle Seite ist

eine Art Gedächtnis für empfundene Gefühle, die diese in Erinnerung halten.

Ideale sind nicht nur eine Hypostasierung eines erwünschten Zustandes,

sondern bilden einen wirklichen Teil der Gesellschaft ab. Durkheim setzt also

voraus, dass »eine Gesellschaft […] [auch] von der Idee, die sie sich von sich selbst

macht«42 besteht. Er glaubt sogar, dass nur aus dem religiösen Denken heraus

sich menschheitsgeschichtlich innovative Ideenkonzepte über Natur und

37 Vgl. Durkheim 2007, S. 644.

38 Durkheim 2007, S. 635.

39 Durkheim 2007, S. 614.

40 Ebd.

41 Vgl. Durkheim 2007, S. 339.

42 Durkheim 2007, S. 619.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Kultur entwickeln können. Diese zeigen sich in der Moderne in der Gestalt

weiterentwickelter Denksysteme wie derWissenschaft und der Philosophie:

»Es gibt keine Religion, die nicht zugleich eine Kosmologie ist und eine Spe-

kulation über das Göttliche. Wenn die Philosophie und die Wissenschaften

aus der Religion entstanden sind, so darum, weil die Religion selbst zuerst

Wissenschaft und Philosophie gewesen ist. Man hat aber weniger gesehen,

daß die Religion sich nicht darauf beschränkt hat, den vorher ausgebildeten

menschlichen Geist mit einer bestimmten Anzahl von Ideen zu bereichern;

sie hat dazu beigetragen, ihn überhaupt zu bilden.«43

Am Ende seines Werkes stellt Durkheim die Frage, warum der Mensch über-

haupt inderLage ist,denWiderspruchzwischenheiligundprofanzuerfassen:

»Kann man behaupten, daß es zwei antagonistische Welten gibt, an denen

wir in gleicher Weise teilhaben: die Welt der Materie und der Sinn auf der

einen Seite und die Welt der reinen und unpersönlichen Vernunft auf der

anderen? Aber damit haben wir [sic!] Frage nur mit anderenWorten wieder-

holt; denn es handelt sich ja gerade darum zu wissen, warum wir nebenein-

ander diese beiden Existenzen führen müssen. Warum bleiben diese bei-

den Welten, die sich anscheinend widersprechen, nicht getrennt, und was

zwingt sie, sich gegenseitig, trotz ihres Antagonismus, zu durchdringen?«44

Seine Antwort lautet: »Mit einem Wort: in uns ist Unpersönliches, weil Soziales in

uns ist, und weil das soziale Leben gleichzeitig Vorstellungen und Praktiken umfaßt,

dehnt sich diese Unpersönlichkeit ganz natürlich auf die Ideen wie auf die Akte aus.«45

Im letzten Absatz seines Werkes lässt er aber tiefsinnig eine letzte Frage of-

fen: »Ehe man […] [zum] Ende kommt, mußman wenigstens untersuchen, ob das, was

imIndividuumdas Individuumüberschreitet, vondieserüberindividuellenWirklichkeit

kommt oder in der Erfahrung, nämlich in der Gesellschaft, gegeben ist.«46 Spiegelt die

überindividuelle Erfahrung nur die gesellschaftliche Erfahrung wider? Oder

reflektiert sie womöglich eine überindividuell-kosmischeWirklichkeit?

43 Durkheim 2007, S. 24.

44 Durkheim 2007, S. 652.

45 Ebd.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 29

2. Die sakralsoziologische Dimension – Georges Bataille

AuchwennBataillemitDurkheimdieReligion in ihrer sozialenDimensionmit

Bezug auf das Sakrale erforscht und nach den Konstitutionsbedingungen von

Gemeinschaften fragt, argumentiert er mit einer eigenen Theorie der Hete-

rologie gegen die Homogenisierungsthese Durkheims. Bataille bestreitet die

Durkheim’sche Vorstellung, dass das Sakrale durch die Erzeugung von Nor-

men ein homogenes Bewusstsein stiftet.Mit seiner sakralsoziologischenKon-

zeption will Bataille eine Analyse auch jener Randbereiche einführen, die für

gewöhnlich aus dem Bewusstsein einer Gesellschaft abgesondert werden. Im

Mittelpunkt seiner Überlegungen stehen daher nicht die Normen als stabili-

sierende Faktoren von Gemeinschaften, sondern die heteronomen und unbe-

wussten Realitäten, die durch die Phänomene von Tod und Gewalt repräsen-

tiert sind. Mit dem Konzept der Heterologie will er ein systematisches Wis-

sen entwickeln,das die unbewusstenAnteile einerGesellschaft genauso in den

Blick nimmt wie die bewussten:

»Darum ist es im Hinblick auf die genannten Möglichkeiten notwendig, ein

systematischesWissen zu entwickeln, das es erlaubt, die affektiven sozialen

Reaktionen, die denÜberbaudurchzucken, vorauszusehen– vielleicht sogar,

bis zu einem gewissen Grad, frei über sie zu verfügen. Ein systematisches

Wissen über die sozialen Bewegungen der Anziehung und der Abstoßung

erweist sich schlicht als Waffe, […] die […] zäh auf die Befreiung menschli-

chen Lebens hinarbeite[t].«47

Zur Erfassung und Beschreibung des Sakralen fokussiert sich Bataille, wie im

obigen Zitat aus dem Jahr 1933 angekündigt, auf die sakralen Bewegungen der

AnziehungundAbstoßungund konkretisiert darin denHauptuntersuchungs-

gegenstand seinerHeterologie.DasWissen über die sozialen Bewegungen des

Sakralen soll Perspektiven auf die heteronomen Aspekte eröffnen:

»Mit anderen Worten, mein Versuch unterstellt, daß es möglich ist, etwas

aufzudecken, was unbewußt war, und daß dieses Unbewußte per definitio-

nem außerhalb des Zugriffs der phänomenologischen Beschreibung liegt:

Es war unmöglich, anders als mit Methoden wissenschaftlicher Art zu ihm

47 Bataille 1978, S. 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

zu gelangen. Diese Methoden sind wohlbekannt: Es handelt sich um die So-

ziologie der Primitiven und die Psychoanalyse […].«48

Mit der Heranziehung der Psychoanalyse beabsichtigt Bataille nicht nur die

positivistisch-objektive Wissenschaft der Soziologie um das Feld des Unbe-

wussten zu erweitern. Zugleich möchte er darauf hinaus, ähnlich wie Durk-

heim, die Subjektivität von Erfahrungen als objektive Messdaten zu verifizie-

ren. Die modernen, objektivenWissenschaften des Geistes sind seines Erach-

tens nicht nur alsMethoden und Forschungsinstrumente, sondern als Lebens-

instrumente zu sehen. Ein Lebensinstrument verweist auf die gelebte Erfah-

rung selbst, aus der sich objektive Daten allgemein ableiten.49 Die Phänome-

nologie des Geistes von Hegel ist für Bataille solch ein Annäherungsversuch

an eine Wissenschaft, die das »Herz unserer Existenz«50am Übergang vom Un-

bewussten zum Bewussten als fundamentale Negativität des Seins erkennt.

Er betont aber die Subjektivität des Hegel’schen Werks und erklärt, dass es

demAußenstehenden nichtmöglich seinwird, die hinter der philosophischen

Abschrift stehende gelebte Erfahrung des Subjekts Hegel zu erschließen. Da-

her verfolgt er das Ziel, die subjektive Wissenschaft Hegels um eine objekti-

ve Methode zu erweitern. Zu diesen objektiven Forschungsmethoden zählt er

die Soziologie und Psychologie, die in der Lage sind, »mit beachtlicher Präzisi-

onwahrzunehmen und vorzustellen, was dem bewußtenGeist heterogen bleibt und des-

halb imHegelschen Geist nur von außen her wahrnehmbar und vorstellbar ist«51.Was

dem Subjekt verschlossen bleibt, ist aus dem objektiven Blickwinkel einseh-

bar, was der Objektivität nicht zugänglich ist, ist wiederum die im Subjekt ge-

lebte Erfahrung. Bataille bezieht seine neueren Daten aus der Soziologie und

Psychologie, um auch, »verschiedeneRegionen desGeistes« zu erforschen, die eine

»formelle Heterogenität« behaupten.52 Die französische Soziologie und Psycho-

analyse mit ihren Erkenntnissen zur Theorie des Sakralen und Profanen und

ihre Einblicke in die Beziehungen zwischen dem Unbewussten und Bewuss-

ten eröffnen seiner Einschätzung nach einen Forschungsrahmen, der »Hegel

völlig fremd ist«53, da Hegel den Geist weitestgehend homogen darstellt. Trotz-

48 Hollier 2012, S. 134–135.

49 Vgl. Hollier 2012, S. 136, Fußnote 5.

50 Hollier 2012, S. 136–137.

51 Hollier 2012, S. 138.

52 Ebd.

53 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 31

dem behält er die essenzielle Erkenntnis der Hegel’schen Negativität als Le-

bensinstrument in seiner eigenenTheorie bei, die er aber um die Aspekte des

Heterogenen erweitert. Um die Interpretationstechniken der Psychoanalyse

als objektive Leistung hervorzubringen, ist es nach Bataille erst mal nötig, als

Sakralsoziologe die Wahrnehmungsposition des Psychoanalytikers anzuneh-

men, in der ungewöhnliche Erfahrungen nicht mehr nur als bewusste Artiku-

lationen, sondern auch als verdrängte Dimensionen bewertet werden. Letzt-

lich steht für Bataille fest, dass das Sakrale zweifellos einen »enge[n]Zusammen-

hang zwischen der Abstoßung, dem Abscheu, und dem, was in der Psychoanalyse Ver-

drängung heißt«54, aufweist. Der Sakralisierungsprozess gestaltet sich demge-

mäßauf einerunbewusstenEbene, sodassdasWirken sakral-repulsiverKräfte

sich nicht nur aus dem bewussten Erleben heraus verstehen lässt. Der sakrale

Kern bezieht seine volle Wirkkraft sogar nur durch die rational nicht einhol-

bare Kluft des Unbewussten. Daher geht Bataille im Vergleich zu Durkheim

nicht davonaus,dassRationalisierungsprozesse als bewussteVorgängeSakra-

lisierungsprozesse sind. Seines Erachtens werden sakrale Elemente nur in Af-

fekten wahrgenommen. Daher werden im Zuge der Rationalisierung eben je-

ne unbewusst-affektiven Elemente nicht rationalisiert, sondern abgesondert.

Die Verfemungen von unbewusst abstoßenden Anteilen derWirklichkeit sind

seines Erachtens der heimliche sakral-soziale Kern jeder Gemeinschaft und

Gesellschaft. In den Spuren Durkheims bleibend behält das Heilige bei Ba-

taille zwar seinen sozialen Charakter, seine solidarisierende Gestaltungskraft

vollzieht das Heilige aber nicht durch ein sozial-verbindliches Regelwerk. Das

Heilige ist inBataillesKonzeptioneinVermittler,derüberdieKräftederAnzie-

hung und Abstoßung verschiedenartige Elementemiteinander in Verbindung

bringt.Die Prinzipien vonAttraktionundRepulsiongelten für alle Formenvon

Gemeinschaften. So lautet eine erste Definition der Sakralsoziologie wie folgt:

»In der Tat ist die Sakralsoziologie für uns nicht einfach ein Teil der Sozio-

logie, wie es zum Beispiel die Religionssoziologie ist, mit der sie leicht ver-

wechselt wird. Die Sakralsoziologie läßt sich als Untersuchung nicht der nur

religiöse Institutionen, sondern der Gesamtheit der kommuniellen Bewe-

gung der Gesellschaft auffassen: So betrachtet sie unter anderem die Macht

und die Armee als Gegenstände, die in ihren Bereich fallen, sowie überhaupt

sämtliche menschlichen Aktivitäten – Wissenschaften, Künste und Techni-

54 Hollier 2012, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

ken –, insofern sie einen vergemeinschaftenden Wert im aktiven Sinne des

Wortes haben, das heißt, insofern sie einheitsstiftend sind.«55

Die einheitsstiftende Funktion des Heiligen vollzieht sich durch die absto-

ßende Seite, d.h. als Gewaltprinzip. Die sakralen Phänomene verkörpern sich

in machtvollen Institutionen, die konkret die unerwünschten und gewalt-

vollen Elemente der Gesellschaft überwachen. Krankenhäuser, Gefängnisse,

Armeen und die Polizei garantieren als abstoßende Gewaltprinzipien den

Zusammenhalt der arbeitenden, profanen Gesellschaft. Darüber hinaus

birgt eine Gesellschaft mehrere Gemeinschaften in sich, die jeweils eigene

identitätsstiftende Merkmale hervorbringen. Bataille fragt sich daher, wie

diese unterschiedlichen Subgruppierungen in einer übergeordneten Grup-

pe existieren können, ohne das Ganze der Gesellschaft brüchig werden zu

lassen.56 Es muss eine Art Anziehung zwischen den verschiedenen Gruppen

zum Ganzen geben, so Bataille. In menschlichen Gesellschaften sind es die

abstoßenden Kräfte, die die unterschiedlichen Gruppen zusammenziehen.

Daher gilt für den sakralsoziologischen Ansatz, anhand solchermagnetischen

Kräftespiele das Feld der sakralen Bewegungen zu beobachten. Zu Batailles

wichtigsten Beobachtungen zählt das Zusammenspiel von Homogenität und

Heterogenität. Heterogene Elemente sind diejenigen, die durch die Homoge-

nität eines gesellschaftlichen Bewusstseins ausgeschlossen werden. Folglich

ist »die produktive, […] nützliche Gesellschaft«57 Basis der sozialen Homogenität.

Für das homogene Bewusstsein gilt nur das als wertvoll, was im Sinne des

gesellschaftlichen Systems erwünscht und erwartet wird. Sozial vermittelte

Werte unterliegen diesem kollektiven Bewusstsein, sodass sich Universalisie-

rungen von Ansprüchen unter der Bedingung des Utilitaristischen gestalten.

Dagegen gibt es aber auch immer eine Welt des Heterogenen, die sich durch

ein nützliches Bewusstsein nicht einholen lässt. Sie bewahrt all jene Elemente

auf, die die homogene Ordnung abstößt. Bataille zählt hierzu einige Beispiele

auf, die in einer modernen Gesellschaft abgestoßen werden:

»Es sind dies die Ausscheidungen des menschlichen Körpers oder analoge

Stoffe (Abfall, Gewürm etc.); Körperteile, Personen, Worte oder Handlun-

gen, die einen ansteckenden erotischen Wert haben; diverse unbewußte

55 Hollier 2012, S. 43.

56 Vgl. Hollier 2012, S. 53–54.

57 Bataille 1978, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 33

Prozesse wie Träume undNeurosen; die zahlreichen sozialen Elemente oder

Formen, die von der homogenen Seite nicht assimiliert werden können: die

Masse, das Militär, bestehend aus Aristokraten und Lumpenproletariern,

alle Arten von gewalttätigen oder renitenten Individuen (Verrückte, Auf-

rührer, Dichter etc.).«58

So werden heterogene Elemente in einer homogenen Gesellschaft span-

nungsgeladener, je mehr sie verfemt werden. Bataille behauptet also, dass

das homogene Bewusstsein sich von den heterogenen Elementen nicht be-

freien, sondern sie nur verdrängen kann. Doch Verdrängungen intensivieren

die Beziehungen zum Abgestoßenen nur und lassen sie umso attraktiver

für bestimmte andere heterogene Gruppen werden: »Die heterogenen Elemen-

te provozieren affektive Reaktionen von unterschiedlicher Intensität […]. Anziehung

und Abstoßung wechseln einander ab, jeder Gegenstand der Abstoßung kann unter

bestimmten Umständen zum Gegenstand der Anziehung werden und umgekehrt.«59

Mit diesem Heterologiemodell stellt Bataille daher auch eine interessan-

te, soziologische These auf, die besagt, dass menschliche Gemeinschaften

und Gruppen sich nicht, wie Durkheim es nahelegt, primär über geteilte

Wertvorstellungen solidarisieren, sondern über geteilte Abscheu. Durkheims

Auffassung von der Religion als gemeinschaftsstiftende Kraft stellt imGrunde

eine Homogenisierungsthese vor. Batailles Sakralsoziologie dagegen zeigt

auf, dass nicht die Homogenisierung des kollektiven Bewusstseins, sondern

die Kräfte der Anziehung und Abstoßung sozialen Zusammenhalt stiften.

Einleuchtend zeigt dies Bataille auch mit seinen Analysen zu ursprünglichen

Verbotssystemen, die von menschlichen Gemeinschaften schon in der palä-

ontologischen Zeit etabliert werden. Die frühesten Zeugnisse der Menschheit

belegen, dass empfundene Abscheulichkeiten wie der Kontakt mit Leichen

und Blut oder sexuelle Ausschweifungen die ersten Verbote gründen ließen.

So waren sich die frühen Menschen schon intuitiv einig, bestimmte Phäno-

mene aus dem kollektiv geteilten Lebensraum abzusondern. Die Einigkeit der

Gruppe gestaltet sich daher über einen sozial-abstoßenden Kern. Zugleich

bildet dieses Abstoßungszentrum ein Anziehungszentrum für Gleichab-

gestoßene. Durch diese magnetischen Beziehungsverhältnisse, so Bataille,

lassen sich auch größere Gesellschaften zusammenhalten, weil in ihr kleinere

Gruppenmit verschiedenen Interessen zusammen existieren können, solange

58 Bataille 1978, S. 17.

59 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine generelle Aversion gegen bestimmte Phänomene wie Gewalt und Tod

geteilt wird. Das Heterogene als Abfallerscheinung wird, ganz im Gegensatz

zu zivilisierten Gesellschaften, in den archaischen Ritualen und Praktiken

noch verehrt und in Verbindung mit dem Sakralen gebracht. Das Heterogene

fungiert, erklärt Bataille, in indigenen Stammeskulturen als das Unbewuss-

te des Mythischen: »Es ist leicht zu einzusehen, daß die Erkenntnisstruktur einer

heterogenen [Hervorhebung im Original] Realität als solcher sich im mythischen Den-

ken der Primitiven und in denTraumvorstellungenwiederfindet: sie ist identischmit der

Struktur des Unbewußten [Hervorhebung imOriginal] […].«60 Das Sakrale ist in der

prähistorischen Zeit also ein wesentlicher Bestandteil des irdischen Lebens

und beinhaltet zwei gegensätzliche Bereiche. Die unreine Seite des Sakralen

bezieht sich auf die linke Seite. Darunter fallen die Abfallerscheinungen und

die abstoßungswürdigen Elemente. Die rechte Seite dagegen ist die erhabene

Seite, die in Verbindungmit der spirituellenGeisterwelt steht. In derModerne

degradiert sich die linke Seite zum reinen Abfall und verliert ihre sakraleWer-

tigkeit.61 Doch im Gegenzug dazu schafft sie neue heterogene Elemente, die

im ursprünglichen Sinne nicht mehr als sakral gelten können. Das spezifisch

Religiös-Sakrale des Heterogenen in der Frühzeit zu bestimmen62, gestaltet

sich Batailles Auffassung nach sehr schwierig, weil die Differenzierung durch

Homogenisierung, wie sie in der Moderne durch die Rationalisierung und

Verwissenschaftlichung zustande kommt, nicht gegeben war. So erlauben

erst gegenwärtige Forschungen, näher zu bestimmen, erörtert er, wie sich

die affektiven Beziehungen zu Heterogenem konkret gestalten, weil nicht

nur die Beschreibungen der Wissenschaft sich differenziert haben, sondern

auch die zu beschreibenden Gegenstände in einer sich individualisierenden

Gesellschaft. Da das Sakrale als Krafterscheinung trotz der Differenzierung

nicht als Gegenstand beobachtbar ist, soll die sakralsoziologische Forschung

die sozialen Bewegungen einer Gesellschaft in den Blick nehmen. Für die

Sakralsoziologie ist es relevant, den Unterschied zwischen individuellen und

kollektiven Bewegungen zu unterscheiden, weil »die Gesellschaft als ein Feld von

Kräften [zu sehen ist] […], die uns zwar nachweislich durchströmen, die aber jedenfalls

außerhalb derBedürfnisse unddes bewußtenWillens jedesEinzelnen liegen«63.Batail-

le problematisiert die Ziele der klassischen Soziologie, eineGesamtanalyse der

60 Bataille 1978, S. 18.

61 Vgl. Bataille 1978, S. 20.

62 Vgl. Bataille 1978, S. 31.

63 Hollier 2012, S. 215–216.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 35

Gesellschaft aus der Sicht einer einzelnen Perspektive ergründen zu wollen.

Da diese Gesamtbewegung eine eigene Dynamik hat, die sich nicht durch den

Willen des Einzelnen ermessen lässt, ist die »einzig folgerichtige Untersuchung

der Gesellschaft diejenige, die deren Gesamtbewegung in den Mittelpunkt rückt«64.

Die Sakralsoziologie hat ihm zufolge daher die Aufgabe, aus der Perspektive

der Gesellschaft selbst auf das Soziale zu blicken. Denn betrachtet man das

Verhältnis von Individuum zur Masse andersherum, legt Bataille dar, so ist

der Einzelne in der Masse »erbarmungslos unwichtig wie ein Haar«65. Doch wie

lässt sich eine Gesamtbewegung dann erforschen,wenn sie nicht lokalisierbar

ist? Seines Erachtens lässt sich dieUntersuchungsperspektive auf die Gesamt-

bewegung einer Gesellschaft in der folgenden Frage eröffnen: »Befinden wir

uns gegenwärtig in einer Phase der Zu- oder Abnahme der Bewegung, die dieMenschen

zusammenbringt?«66 Anhand der Beobachtungen von sich zusammenschlie-

ßenden Bewegungen lassen sich die Zustände der Gesellschaft ablesen, weil

sie einenEinblick indie Intensitäten von sakralenKräften eröffnen.Für seinen

eigenen Zeithintergrund nimmt Bataille eine geringe Intensität von sozia-

len Gesamtbewegungen wahr. Anstelle von kohäsiven Bewegungen treten

dissoziative Kräfte ein, die als Zerfallsprozesse den Gesamtzusammenhang

des Sakralen zerreißen. Bataille vermerkt: Dissoziative Bewegungen werden

immer »in demMaße [stärker], wie die Gesamtbewegung an Intensität abnimmt, […]

und die individuelle und vor allem die funktionale […] Bewegung […] [erstarkt]«67.Die

Ablösung vomFeld der Gesamtheit des Sakralen verlagert also dieHandlungs-

kräfte der Individuen in das »Gravitationsfeld von funktionalen Bewegungen«. So

gewinnt die »Nützlichkeit […] immer mehr die Oberhand über die Existenz, [so]daß

dieExistenz sich unterordnet und langsamversklavt«68. ImGegensatz zuDurkheim

geht Bataille also nicht davon aus, dass die Rationalisierung und Funktionali-

sierung des Individuums in Form von Arbeit einen bindenden Effekt auf die

Gemeinschaft ausübt oder gar die religiöse Sakralfunktion ersetzt. Die Bin-

dungsleistungendesSakralenwerden inder Industrialisierung viel eher durch

Funktionsbeziehungen künstlich aufrechterhalten. Der moderne Mensch, so

Bataille, ist nun dem »Endzweck menschlicher Tätigkeiten«69 untergeordnet. Das

64 Hollier 2012, S. 217.

65 Hollier 2012, S. 218.

66 Hollier 2012, S. 221.

67 Hollier 2012, S. 223.

68 Hollier 2012, S. 224.

69 Hollier 2012, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

arbeitende Subjekt beugt sich nur mehr seiner Funktion und vergisst darüber

hinaus seine intime Teilhabe am Leben, das zu keinem Zweck außerhalb

seiner selbst dienlich ist: »Mit anderenWorten, sie vertauschen die Funktionmit der

Existenz.«70 Damit entgleitet Bataille zufolge die gesamte Lebensdynamik der

Menschen ins »Reich der Ökonomie: […] ins Reich der Knechtschaft«71. Er folgert

daraus, dass das Subjekt sich auf diese Weise zwar aus den Zwängen des

Sozialen befreit, aber damit in die Zwänge funktioneller Bewegungen gerät.

Die Gleichsetzung von Existenz und Funktion hat zur Folge, dass die Indivi-

duen »vor der Sorge um das Schicksal, um den Tod und um die Tragödie«72 bewahrt

werden, weil die sozialen Spannungen von Zwängen aufgelockert sind. Aber

das Aufgehen in der »funktionalen Aktivität«73 narkotisiert und immunisiert

das Subjekt gegen diese tragischen Elemente des menschlichen Lebens, die

nicht einfach verschwunden sind. Seines Erachtens werden heterogene und

erschütternde Lebensphänomene wie der Tod und das Tragische nicht mehr

gemeinschaftlich gemeistert, wie einst, als das Opfer und der Tod auf feier-

lich-zeremonielleWeise kollektiv-psychologisch verarbeitet wurden.DieWelt

der Arbeit hat mit der Ausblendung des Tragischen eine »Leere« hinterlassen,

die mit der für die Moderne typischen »Depression« gefüllt wird, in der das

»Verkümmern jeder tiefen Existenz« voll in Kraft getreten ist.74 So ist diemoderne

Gesellschaft davon geprägt, eine Welt der Arbeit als »Funktion-in-Existenz«75

zu verwandeln. Bataille geht es bei der sakralsoziologischen Forschung insge-

samt also nicht nur darum, soziologisch gewonnene Daten auf die Moderne

anzuwenden, sondern auch, zu bestimmen, in welchem Verhältnis das »Spiel

sakraler Kräfte«76 das gesellschaftliche Leben prägt.

Das Heilige ist nach Bataille nicht nur für das gesellschaftliche Leben im

gesamten, sondern auch für das menschliche Bewusstsein im Einzelnen ein

signifikanter Gestaltungsfaktor. Diesen Unterschied verdeutlicht er mit dem

Vergleich zwischen tierischen undmenschlichenGemeinschaften: In der Tier-

welt prägt die unmittelbare und einfache Attraktion die Aktivitäten des tieri-

schen Lebens. Doch für dasmenschliche Leben ist die Attraktion stets vermit-

70 Ebd.

71 Ebd.

72 Ebd.

73 Ebd.

74 Hollier 2012, S. 226.

75 Hollier 2012, S. 227.

76 Hollier 2012, S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 37

telt, und zwar durch den abstoßenden Kern. Die Repulsion ist das Mittel, das

erst Anziehung schafft.77 Den Unterschied zwischen tierischer undmenschli-

cher Gemeinschaftsbildung erklärt er folgendermaßen:

»[…] Aber eine Gesellschaft, besonders jene der Tiere, ist kein offenes, un-

bestimmtes Aggregat: sie ist ein definiertes Ganzes, das nicht weniger auf

der gegenseitigen Interattraktion ihrer Mitglieder beruht wie auf der Inter-

repulsion von Individuen gleicher Natur, die aber unterschiedlichen Einhei-

ten angehören. Der Fehler von Rabaud hat auch diesen Vorteil: er hilft, die

Essenz der sozialen Tatsache zu bestimmen.«78

In dieser Notiz verdeutlicht er seine Kritik am Verständnis des Sozialbegriffs

des Zoologen Étienne Rabauds, welcher soziale Phänomene in Tier- und

Menschenwelt gleichsetzt. Die soziale Einheit der menschlichen Existenz

wird zwar auch durch anziehende Kräfte gestaltet, jedoch ist die menschliche

Gesellschaft wegen der repulsiv vermittelten Anziehung auch einer offenen

und unbestimmten Bewegung unterworfen, nicht einer geschlossenen wie

in der Tierwelt. In diesem Sinne kann er auch die These Roger Caillois’, dass

Menschen und die Insekten einen Teil der gleichen Natur ausmachen nicht

teilen.79 Gegen seinen Monismus vertritt Bataille einen Dualismus zwischen

tierischemundmenschlichemBegehren.MenschlicheGemeinschaften zeich-

nen sich im Unterschied zu den tierischen dadurch aus, dass sie das Kollektiv

subjektivieren. Um Kollektivierungsprozesse zu verwirklichen, sind mensch-

liche Gemeinschaften auf die Wirkkräfte von sakralen Kernen angewiesen.

Sakrale Kernzentren umfassen einen Komplex von Orten, Gegenständen und

Praktiken, die eine vermittelnde Funktion haben und sich einer einfachen

Anziehungslogik, wie sie in der Tierwelt vorkommt, entziehen:

»Es handelt sich um eine Gesamtheit von Gegenständen, Orten, Glaubens-

vorstellungen, Personen und Praktiken, die sakralen Charakter besitzen; all

diese Gegenstände, Orte, Glaubensvorstellungen, Personen und Praktiken

gehören eigentümlich einer Gruppe und keiner anderen an. Während in die

nichtmenschliche soziale Existenz nichts eingeht, was die unmittelbare In-

77 Hollier 2012, S. 119–120.

78 Bataille 1988a, S. 65 [Übersetzung].

79 Vgl. Hollier 2012, S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

terattraktionmerklich überschritte, erscheint dieser sakrale Kern imHerzen

der menschlichen Strebungen als ein eigentümliches […] Gebilde.«80

Auch am Beispiel der klassischen Anordnung von Dorfstrukturen, wie sie in

Frankreich und generell in Europa zu finden sind, versucht Bataille, diese spe-

zifisch menschliche Beziehung zum Sakralen und Profanen in den sozial-or-

ganisierten Strukturen einer Gesellschaft zu entdecken und anhand derer die

ambivalente Funktionslogik des Sakralen deutlich zumachen.

Die Dorfstruktur als Vorgänger der Stadtstruktur enthält, so Bataille, eine

interessanteOrganisation von verschiedenenBauten,die je nachBedeutungs-

gehalt in einem bestimmten Verhältnis zueinander angeordnet sind. Für ge-

wöhnlich befindet sich in jedem europäischen Dorf eine Kirche, die das sozia-

le Zentrum einer Stadt ist. In der Nähe der Kirche befinden sich meist eine

Altstadt und ein Marktplatz, die das ökonomische Treiben um die Kirche her-

um zentrifugieren. Darüber hinaus ist die Kirche nicht nur architektonisch,

sondern auch symbolisch der sakrale Kern. Religiöse Symbole, christliche Ar-

tefakte sowie kunstvolle Fenster, Wände und Verzierungen laden die Kirche

mit sakraler Bedeutung auf. Daher stellt, erläutert er weiter, eine aufwendig

gebaute, prachtvolle Kirche eine »Konzentration« des Stadtbilds her. Gleich-

zeitig beeindruckt die Konzentration der Kirche auch von ihrer abstoßenden

Seite: Traditionell werden in alten Kirchen noch die eingemauerten Gebeine

vonHeiligen bewahrt, die Kälte und Stille der Kirchenhallen bewahren die ge-

heimnisvolle Atmosphäre. Folglich bildet sie als Ort der heiligen Ruhe auch

konzentrisch den Gegenpunkt zu betriebsamen Dorf- und Marktatmosphä-

re.81 Das Beispiel der klassischenDorfstruktur demonstriert nach Bataille also

eine wichtige Manifestation des Heiligen: Die Kirche im Zentrum der Stadt

erfüllt die doppelpolige Funktion des Ambivalent-Sakralen, die sozialen Be-

ziehungen durch Anziehung und Abstoßung zu konstituieren. Für Bataille ist

das Sakrale aber keine fixeManifestation, weil es als ein bewegliches und aus-

tauschbares Element in verschiedenen menschlichen Gemeinschaften jeweils

unter anderen Materialen Ausdruck findet. Doch die Funktion bleibt in allen

Fällendieselbe,nämlichdurchSpannungzwischenAnziehungundAbstoßung

das soziale Band unter den Menschen zu festigen. Viel wichtiger als das Ob-

jekt ist für ihn also die Konzentration, die das Sakrale durch diese Spannung

erzeugt: »Mankann sogar allgemein zeigen, daß die gerichtete Bewegungwichtiger ist

80 Hollier 2012, S. 118–119.

81 Vgl. Hollier 2012, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 39

als ihr jeweiliges Objekt, das sich ändern kann, ohne daß sich die Natur der Bewegung

verändert. Ergänzen kannman höchstens noch, daß es eine Tendenz zur Konzentration

gebenmuß, zur Bildung wenigstens eines Hauptkerns.«82

Die Ambiguität des Sakralen findet aber nicht nur einen Ausdruck in der

Anordnung von profanen und heiligen Bauten. Vordergründig äußert sie sich

im Bewusstsein des Menschen als Transformationsvorgang. Es geht darum,

so Bataille, die beiden Seiten des Heiligen, die niedere, abstoßende und die

erhabene, anziehende Seite im menschlichen Bewusstsein zu vereinen. Da-

bei vollzieht sich dieser Vorgang nie als Synthese, sondern als Transformation.

DieTransformation vonaffektivenGefühlsspannungen erfolgtmithilfe des sa-

kralen Objekts. In dieser Eigenschaft fungiert es als Schaltstelle menschlicher

Wahrnehmungsordnungen, die die Beziehungen der Subjekte zu den konflik-

tiven Phänomenen des Lebens lenken:

»Die Turbulenz [der eklatantesten Spannungdes Lebens] zeigt sich vor allem

im Zentrum der individualisierten Ensembles, die sie bildet. Und sie setzt

sich sekundär in den peripheren Formen der Verausgabung fort, wenn die

Menschen auf einem Umweg zusammen über die (heimtückischen) Reprä-

sentationen des Todes lachen oder wenn sie erotisch zueinander getrieben

werden von Bildern, die gleichsam offene Wunden des Lebens sind.«83

Als vertiefendes Beispiel für die Demonstration der Funktion des Sakralen als

Anziehungs-undAbstoßungspunkt steht fürBatailledasaffektiveLachen.Das

Lachen als typisch menschliches Verhalten stellt einen vorrationalen Impuls

dar, der als sakrale Kraft dort ausbricht, wo der Augenblickmit einer prekären

Thematik verbunden ist.WoWorte fehlen und das Rationale die Vielschichtig-

keit eines Moments nicht einfangen kann, da überschreitet das affektive La-

chen die diskursive Sprache. Bataille exemplifiziert diese Situation an einem

Mädchen, das unangemessenmit einemLachen auf die Todesnachrichten von

Bekannten reagiert.84Dieses affektive LachendesMädchens charakterisiert er

als ein verfehltes Lachen und stellt die Frage in den Raum, wie es möglich ist,

dass eine Bestürzung in ein Lachenmündet undwarumeine depressiveNach-

richt zu einer großen Spannungsdifferenz zwischen demObjekt und dem La-

chenden führt.85 Die Verkehrung zwischen einem vermeintlich negativen und

82 Hollier 2012, S. 141–142.

83 Hollier 2012, S. 149.

84 Vgl. Hollier 2012, S. 121.

85 Vgl. Hollier 2012, S. 126–129.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

positiven Gefühl lässt ihn weiter forschen: »Genau an dieser Stelle müssenwir uns

nach der Existenz des sakralen Kerns fragen, um den herum sich das fröhliche Strömen

dermenschlichenKommunikation zusammensetzt.«86 Sobeschreibt er dieKommu-

nikation des verfehlten Lachens als die aktive Funktion des Sakralen, bei der

der »depressive Inhalt […] in ein Objekt überschwenglicher Begeisterung« übertragen

und »die Transformation des linken Sakralen in rechtes Sakrales«87 eingeleitet wird.

Dieses aberwitzige, tragische Verhalten desMädchens symbolisiert für Batail-

le die transformatorischeWirkung des Sakralen.

Das Lachen hat für Bataille aber zunächst zwei Formen: Das unmit-

telbare Lachen bezeichnet er als einen Ausdruck reiner Freude und roher

Energie, ähnlich der Freude bei Kleinkindern.88 Die Kommunikation durch

unvermitteltes Lachen wird also ohne Sprachverständnis und Rationalität

vollzogen. Entsprechend setzt das Lachen eines Kleinkindes auch eine an-

steckende Freude bei Erwachsenen frei. Diese ansteckende, kommunikative

Ebene ist für Bataille die Rohform jeder anderen Art von Kommunikation

und sie geht seines Erachtens auch nie verloren, obwohl sie im Alltäglichen

über die verbale Sprache verdeckt wird. Bei der zweiten Form, dem vermit-

telten Lachen, kompliziert sich die Kommunikation, weil sich in ihm zwei

Ebenen des Kommunikativen verweben. Die affektive Lachhandlung stellt

eine Spannweite zwischen zwei unvereinbaren Gegensätzen her, so dass es

beimNicht-aufrechterhalten-können des Gegensätzlichen zu einer Auflösung

dieser Spannung kommt. Das Mädchen, das über den Tod eines anderen

lacht, reagiert daher unangemessen, weil es die Spannung zwischen sozial-

gelernter Verhaltenserwartung und affektiver Reaktion auf den Tod aufzulö-

sen versucht. Ihr affektives Lachen gewinnt daher nur vor dem Hintergrund

dieser gegensätzlich ausgearteten Spannung einen sakral-transformierenden

Charakter. Der Tod fungiert in diesem Fall als vermittelnder Kern des sozial-

affektiven Lachens:

»Wenn sich in eine kommunikative Bewegung der Überschwenglichkeit und

der allgemeinen Freude ein terminus medius, ein vermittelnder Begriff ein-

mischt, der an der Natur des Todes teilhat, so nur in demMaße, wie der düs-

tere repulsive Kern, um den die ganze Erregung kreist, aus der Kategorie Tod

86 Ebd.

87 Ebd.

88 Vgl. Hollier 2012, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 41

das Prinzip des Lebens, aus dem Todesfall das Prinzip der übersprudelnden

Lebendigkeit gemacht hat.«89

Die transformierende Kraft des Heiligen immenschlichen Bewusstsein verar-

beitet die zwei Seiten des Heiligen, indem durch Verlust die Spannung aufge-

löst wird. Der Tod ist für Bataille das Gravitationszentrum allen Lebens, das

als abstoßender Anziehungspunkt das soziale Leben derMenschen regelt.Der

Tod symbolisiert für Bataille gewissermaßen alle Formen des Verlustes, die

sich auf Funktionen beziehen: Das obige Beispiel vom Mädchen, das bei To-

desnachrichten lachenmuss, zeigt ja einen funktionalen Selbstverlust an,weil

dieses Verhalten den sozial gelernten Rahmen überschreitet.Der Tod als nicht

intelligibles Phänomen ist also ein entfunktionalisierendes Element, das sich

im menschlichen Bewusstsein durch das Aussetzen von funktional-sozialen

Verhaltensschemen zeigt.

3. Die ethnologische Dimension – Marcel Mauss

MarcelMauss leistetmit seinemWerk »DieGabe: Formund Funktion des Aus-

tauschs in archaischen Gesellschaften« aus dem Jahr 1924 einen soziowissen-

schaftlichen Beitrag zur Frage, wie die Ökonomie des menschlichen Lebens

in ihren ursprünglicheren Formen gestaltet ist. Zu den wichtigsten Anthro-

pologen der Entdeckung der Schenkökonomie in archaischen Gemeinschaf-

ten zählt Bronislaw Malinowski, der mit seinemWerk »Argonauten des west-

lichen Pazifiks« auf das Kula-Ritual des Tausches in melanesischen Stämmen

aufmerksammacht.Mauss bezieht sich in seiner Studie zurGabe auf die Prak-

tiken dieser melanesisch-polynesischen Stämme und untersucht außerdem

diejenigen der nordamerikanischen indianischen Stammeskulturen, in denen

das System der Gabe kultureller Bestandteil ist.

Zu Beginn seines Werkes definiert Mauss die Gabe als eine Institution,

unter der er nicht nur den »Austausch von Gütern, Reichtümern und Produk-

ten«90 subsumiert, sondern auch den Austausch von »Höflichkeiten, Festessen,

Rituale[n], Militärdienste[n], Frauen, Kinder[n], Tänze[n], Feste[n] […]«91. Dieser

89 Hollier 2012, S. 128.

90 Mauss 1990, S. 21.

91 Mauss 1990, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Austausch wird »Potlatsch«92 genannt, ein Begriff, der von den indianischen

Chinook-Stämmen selbst gebraucht wird. Zur Bedeutung des Wortes greift

Mauss auf die Definition des Potlatschs vom Ethnologen Franz Boas zu-

rück, der ihn mit »ernähren« und »verbrauchen« übersetzt.93 Der Potlatsch

sowie der Kula-Tausch zeichnen sich durch das Prinzip des Vollzugs von

»Leistungen und Gegenleistungen in einer eher freiwillige[n] Form, durch Geschenke,

Gaben [aus], obwohl sie im Grunde streng obligatorisch sind […]«94. Den Beobach-

tungen von Malinowski zufolge werden in den polynesischen Stämmen in

bestimmten Zyklen Waren und Geschenke ausgetauscht. Über diese Prozes-

se des Gebens und Nehmens wird die Reproduktion von Gütern gesteuert,

die auch auf die Lebensgestaltung dieser Gemeinschaften Einfluss nehmen.

Für Mauss ist dieser Gabentausch ein System totaler Leistungen, in denen

sowohl »ökonomische, juristische, moralische, ästhetische, religiöse, mythologische

sowie soziomorphologische«95 Bereiche mit eingeschlossen sind. Totale, soziale

Leistungenwie derGabentausch sindBasisaktivitäten,die vondenBeteiligten

als Verpflichtungen angesehen werden, weswegen Mauss den Gabentausch

in die Prinzipien des »Gebens«, »Nehmens« und »Erwiderns« unterteilt. Das

Prinzip des Gebens setzt das Annehmen voraus. Die Annahme wiederum

verpflichtet zumErwidern.Diesemoralische Verbindung zwischen den Akten

ist das Ausschlaggebende, was Mauss als außerordentlich herausstellt. Au-

ßerdem beobachtet er, dass innerhalb des Austausches eine unterschwellige

Kraft vorhanden ist, die die Teilnehmer am Gabentausch dazu bewegt, in

einer natürlichen Neigung die Gaben zu ihrer Ursprungsstätte zurückzufüh-

ren.96 In der Regel ist es der Stammeshäuptling, der durch die erste Gabe

den Tausch aktiviert und in Bewegung setzt, um zu beweisen, dass er des

Reichtums seiner erhabenen Position würdig ist: »Und seinen Reichtum kann er

nur dadurch beweisen, daß er ihn ausgibt, verteilt und damit die anderen demütigt. Sie

›in den Schatten seines Namens stellt‹.«97 Die Beschenkten fühlen sich verpflich-

tet, mit immer größeren Gegengaben zu erwidern. Dadurch kommt es zu

maßloser Verschwendung von Ressourcen und Gütern. Im Extremfall sogar

zu Tötungen:

92 Mauss 1990, S. 23.

93 Vgl. Mauss 1990, auch Fußnote, S. 23.

94 Mauss 1990, S. 22.

95 Mauss 1990, S. 10.

96 Vgl. Mauss 1990, S. 91.

97 Mauss 1990, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 43

»[B]ei diesen Stämmen […] [kann] jedoch das Prinzip der Rivalität und des

Antagonismus [bestehen] […]. Man geht bis zum offenen Kampf, bis zur

Tötung der einander gegenübertretenden Häuptlinge […]. Und andererseits

geht man bis zur rein verschwenderischen Zerstörung der angehäuften

Reichtümer, um dem rivalisierenden Häuptling, […] den Rang abzulau-

fen.«98

Auch wenn die Rivalisierung zwischen den Stammeshäuptlingen ausgetragen

wird, so geht die agonistische Haltung doch den gesamten Clan an, was die

Gabe zu einemTotalphänomenmacht: »Totale Leistung liegt in demSinne vor, daß

wirklich der ganze Clan durch die Vermittlung seines Häuptlings kontrahiert, für alle

seine Mitglieder, für alles, was er besitzt, und für alles, was er tut. Doch hat diese Leis-

tung seitens des Häuptlings einen stark agonistischen Zug.«99 Die Gabe als sozia-

les Totalphänomen hat dementsprechend auch einen ordnenden und gestal-

tenden Einfluss auf die Gemeinschaften, in denen diese Praktik geläufig ist.

Daneben wurde gerade eben auch der gewaltverherrlichende Typus angedeu-

tet, in denen die Rivalisierung zwischen denClans vorangetriebenwird.Diese

zweite Form des Gabentausches ist neben dem agonistischen Modell der ant-

agonistische Typ, der sich von dem ersten durch die heftigen Reaktionen und

Übertreibungen des Geschenketausches durch unbegrenzte Zerstörung und

Verschwendung unterscheidet und eine »monströse Ausgeburt des Geschenksys-

tem«100 darstellt. Während Mauss dem zweiten Typus gegenüber kritisch ist,

hält er den ersten Typus für eine elementare Form des Gabentausches.Das ar-

chaische Geschenksystem des ersten Typus fördert ihm zufolge die kooperati-

ven und verbindenden Beziehungen zwischen den benachbarten Stammesge-

meinschaften. Der Gabentausch ist daher der Fels der Gesellschaft, so Mauss,

weil er nicht nur die ökonomischen, sondern auch die moralischen Beziehun-

gen gestaltet.101 Seines Erachtens liefern diese Untersuchungen auch die Er-

klärungsgrundlagen fürdas Funktionieren einermodernenGesellschaft,denn

die heutigen Gesellschaften haben

»in dem Maße Fortschritte gemacht wie sie selbst, ihre Untergruppen und

schließlich ihre Individuen fähig wurden, ihre Beziehungen zu festigen, zu

98 Mauss 1990, S. 24.

99 Ebd.

100 Mauss 1990, S. 101.

101 Vgl. Mauss 1990, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

geben, zu nehmen und zu erwidern. Zuerst mussten dieMenschen es fertig-

bringen, die Speere niederzulegen. Dann konnte es ihnen gelingen, Güter

und Personen auszutauschen, und zwar nicht nur zwischen Clans, sondern

zwischen Stämmen und Nationen und vor allem zwischen Individuen. Und

erst dann konnten sich die Leute Interessen schaffen, sie gegenseitig befrie-

digen und sie verteidigen, ohne zu den Waffen zu greifen«102.

Noch vor der Etablierung von modernen Gesellschaften, die das Prinzip der

Gabe mit moralischen Ansprüchen versehen, indem auf Gewalt und Tötung

verzichtet wird, sind es diemonotheistischenReligionenwie das Christentum

und der Islam, die Mauss zufolge das Tauschprinzip an der Praktik der Almo-

sen moralisieren: »Das Almosen ist das Produkt eines moralischen Begriffs der Gabe

und des Reichtums und des Begriffs desOpfers anderseits. […]Götter […] billigen es, daß

die Anteile, die man ihnen gab und die bei nutzlosen Opferungen zerstört wurden, den

Armen und Kindern zugutekommen.«103 Die Untersuchung der archaischen Ele-

mente kultureller Praktiken enthält für ihn letztlich dieMöglichkeit, »das totale

menschlicheVerhalten, das gesamte gesellschaftlicheLeben [zu]untersuchen«104.Denn

die Erkenntnis solcher Untersuchungen liefert den Schlüssel für das glückli-

che Zusammenleben einer Gesellschaft: Der Schlüssel zum Glück »liegt im er-

zwungenen Frieden, im Rhythmus gemeinsamer und privater Arbeit, im angehäuften

und wieder verteilten Reichtum, in gegenseitiger Achtung und Großzügigkeit, die durch

Erziehung lernbar sind«105. Das konstitutive Element dieser Rituale zeigt sich

ihm zufolge darin, dass diese »totale gesellschaftliche Tatsachen« darstellen, »d.h.

Tatsachen, die in einigen Fällen die Gesellschaft und ihre Institutionen in ihrer Totali-

tät in Gang halten«106. In den Praktiken der Gabe verbinden sich alle Dimensio-

nen des menschlichen Lebens, denn sie sind juristisch darin, dass sie privates

und öffentliches Recht betreffen,moralisch,weil sie streng obligatorisch sind,

politisch und familial, weil sie gesellschaftliche Klassen wie Clans und Famili-

en angehen, religiös, weil sie eine absoluteMentalität voraussetzen, undwirt-

schaftlich,weil Nutzen, Interesse, Erwerb und Akkumulation sowie Verausga-

bung eine zentrale Rolle spielen.Auch in ästhetischerHinsicht fördern dieGa-

bepraktiken kulturelle Ausdrucksformen wie Tänze und Gesänge, die mitun-

ter auch Dramen inszenieren. Mauss entwirft mit seinerTheorie der Gabe ei-

102 Mauss 1990, S. 181.

103 Mauss 1990, S. 47.

104 Mauss 1990, S. 182.

105 Ebd.

106 Mauss 1990, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 45

ne anti-utilitaristische Perspektive auf das soziale Leben und versucht anhand

derUntersuchung archaischer FormendesTausches, auchdie utilitaristischen

Prinzipien der Moderne zu kritisieren. In seinem Essay wird mitunter ange-

deutet, dass in laizistischen und modernen Gesellschaften Werte wie Gast-

freundschaft, Solidarität, Großzügigkeit als nicht nützliche Gesten fehlen, die

in seinen Augen aber den Gemeinschaftssinn einer Gesellschaft ausmachen.

Im archaischen Ritual der Gabe ist für Mauss trotz der kritischen Steigerung

von Gefühlen, in denen Krieg und Fest beieinander liegen, das ursprüngliche

Potential sozialen und friedlichenMiteinanders für zukünftige Gesellschaften

gegeben, denn »auf dieseWeise haben es die Clans, Stämme undVölker gelernt […] zu

geben, ohne sich anderen zu opfern. Dies ist eines der Geheimnisse ihrer Weisheit und

Solidarität«107. Idealerweise wird die kritische Kluft zwischen Krieg und Fest,

Agonismus und Antagonismus, in der Versöhnung von Vernunft und Gefühl,

Moderne undArchaik überwunden: »IndemdieVölker dieVernunft demGefühl ent-

gegenstellen und den Willen zum Frieden gegenüber plötzlichen Wahnsinnstaten gel-

tend machen, gelingt es ihnen, das Bündnis, die Gabe und den Handel an die Stelle des

Kriegs, der IsolierungundderStagnationzu setzen.«108Maussgeht es alsonicht dar-

um, eine Rückkehr zu archaischen Ritualen zu propagieren oder anti-moder-

nistische Standpunkte zu vertreten, sondern archaische Praktiken als unver-

zichtbare,elementareFormendesmenschlichenundsozialenMiteinanderszu

begreifen. Unter dieser Prämisse ist auch seine folgende Kritik ammodernen

Menschen zu verstehen:

»Der Homo Oeconomicus steht nicht hinter uns, sondern vor uns – wie der

moralischeMensch, der pflichtbewussteMensch, der wissenschaftliche und

der vernünftige Mensch. Lange Zeit war der Mensch etwas anderes; und es

ist noch nicht sehr lange her, seit er eine Maschine geworden ist – und gar

eine Rechenmaschine.«109

Mauss kritisiert die funktionsbetonte Konstitution von Gesellschaften, in der

die Zunahme von Rationalität den Menschen von seiner sozialen Natur ent-

fremdet.

Zu archaischen Formen der Ökonomie zählt Mauss auch das Opfer als

soziologisches Phänomen. In dem »Essay über die Natur und Funktion Op-

107 Mauss 1990, S. 181–182.

108 Mauss 1990, S. 181.

109 Mauss 1990, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

fers« (1899), den er mit Henri Hubert gemeinsam veröffentlicht, geht er auf

die Funktion des Opfers ein.

Unter einem Opfer definiert Mauss zunächst eine Form von Heiligung.

Das Geopferte hat in seiner Zerstörung zwar den Status eines »victime«, ist

aufgrund seines Heiligungscharakters aber als »sacrifice« zu werten. Das

Subjekt des Opfernden ist »manchmal ein Individuum,manchmal einKollektiv, Fa-

milie Clan, Stamm, Nation, Geheimgesellschaft«110.Die wesentliche Funktion des

Opfers ist die Kommunikation zwischen der Anderswelt und dem irdischen

Leben. »[D]ie geheiligte Sache [das Opfer] dient als Mittler zwischen dem Opfernden

oder dem Objekt, dem die nützlichen Auswirkungen gelten sollen, und der Gottheit, an

die das Opfer im allgemeinen gerichtet ist.«111 Da die Menschen die Anderswelt

nicht direkt kontaktieren können, wählen sie den indirekten Kommunikati-

onsweg mithilfe eines Opfers. Mauss klassifiziert alle Arten von Opfergaben

an die Götterwelt als heilige Kommunikation. Sei es die hebräische michna,

die eineDarbringung vonMehl und Fladen ist, oder seien es die vielen Formen

des Trankopfers von Milch, Wein oder anderen Flüssigkeiten, die im antiken

Griechenland und in Indien praktiziert wurden. Wesentlich bei allen diesen

Formen ist die Zerstörung und Vernichtung des Opferobjekts. So kommt

Mauss zur folgenden ersten Definition: »Das Opfer ist ein religiöser Akt, der durch

die Heiligung eines zerstörten Objekts den Zustand der moralischen Person, die es voll-

zieht oder bestimmter sie betreffenderObjekte verändert.«112Das Opfer ist ein totales

System, weil es nicht nur die Einheit zwischen dem Profanen und Sakralen

herstellt, sondern auch alles andere vereinigt: ZumBeispiel werdenOpferriten

in den Rhythmus der Jahreszeiten eingebunden (zum Herbst oder Frühjahr)

und durch diese zeitliche Orientierung in das Ganze eingeordnet. Auch die

Stellvertreterfunktion des Opfernden steht für das symbolische Ganze, denn

durch die Handlung des Stellvertreters wird eine Heiligung für den gesamten

Korpus, die Familie, den Stamm oder das Volk erlangt. Allen verschiedenen

Opfersystemen, so unterschiedlich sie von Kultur zu Kultur auch sind, liegt

Mauss zufolge die gleiche »Dramatik« zugrunde, die das »Schema eines Opfers«

bestimmt.113 Zum dramaturgischen Verlauf einer Opferung gehört zunächst

der penibel geführte Ablauf von Zeremonien. Der Übergang vom Profanen

zum Heiligen kann nicht einfach willkürlich und abrupt geschehen, sondern

110 Mauss 2012, S. 106.

111 Mauss 2012, S. 107.

112 Mauss 2012, S. 110.

113 Mauss 2012, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 47

nur von Experten wie religiösen Autoritäten vollzogen werden. Diese Mittler

sind bemächtigt den gefährlichen Kontakt zwischen heilig und profan in die

gewünschte Richtung zu lenken. Dazu werden auch die passenden Orte wie

zum Beispiel der Altar als auch Gerätschaften benötigt, die das Zeremonielle

des Heiligen räumlich und materiell abbilden. Da das Töten des Opfertieres

oder des Opfergegenstandes in der Regel verboten ist, sind die Opfernden da-

zu verpflichtet, den sakralenBereich durch dieÜberschreitungdieses Verbots,

also in der Tötung, für alle verfügbar zumachen. Die Tötung des Opferobjekts

hat dann zur Folge, dass die Gottheit selbst in Kontakt mit den Teilnehmern

des Rituals kommt.Die anschließende Verspeisung des Opfers ermöglicht die

innige Teilhabe am Heiligungsgeschehen, weil nach der Tötung die sakrale

Energie freigegeben ist:

»Das Opfertier ist bereits in hohem Maße sakral. Doch der Geist, der in ihm

ist, das göttliche Prinzip, das es jetzt enthält, ist noch seinem Körper verhaf-

tet und durch dieses letzte Band an die Welt der profanen Dinge geknüpft.

Der Tod wird es davon befreien und damit die Heiligung endgültig und un-

widerruflich machen. Das ist der feierliche Augenblick.«114

Weiter imEssaygehtMaussaufdieAmbiguitätdesSakralenein.DennderSta-

tus von rein und unrein spielt bei der Opferung zwar für die Abfolge der Ein-

und Entweihung eine Rolle, wird im Wesentlichen aber nicht als Opposition

verstanden. In Anlehnung an Robertson Smith115 stelltMauss die Doppelnatur

des Sakralen heraus, also die reine und die unreine Seite, die seines Erachtens

keine Gegensätze bilden, sondern die »zwei Aspekte der religiösenWirklichkeit«116

sind. Aus diesemGrund kann der Ritus des Opfers für entgegengesetzte Zwe-

cke, für die Sakralisierung als auch Desakralisierung, eingesetzt werden. Der

vonMauss dargestellte Opfermechanismus enthält

»die gleiche Ambiguität wie die religiösen Kräfte selbst. Er eignet sich zum

Guten wie zum Bösen: das Opfertier repräsentiert sowohl den Tod wie das

Leben, die Krankheit wie die Gesundheit, die Sünde wie das Verdienst, die

Falschheit wie die Wahrheit. Er ist das Mittel zur Konzentration des Religiö-

sen. […] Indemman auf das eine einwirkt, wirkt man auf das andere ein und

114 Mauss 2012, S. 139–140.

115 Robertson Smith war schottischer Theologe, der in den Veröffentlichungen seiner Vor-

lesungen »Die Religion der Semiten« (1899) eine Theorie des Opfers vorstellt.

116 Mauss 2012, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

lenkt es, sei es, daß man es entzieht und absorbiert, sei es, daß man es ver-

treibt und beseitigt«117.

DerWechsel von Sakralisierung und Desakralisierung ist in den Opfermecha-

nismus als zwingende Bewegung eingeschlossen, die auf die Einheit von den

zwei Polen »rein und unrein« und »Leben und Tod« verwiesen bleibt.

Geschichtlich gesehenhaben sichdieOpferrituale in ihren vielfältigenFor-

men laufend verbreitet und modifiziert. Am Ende dieser religiös-kulturellen

Evolution des Opfers siehtMauss das Opfer Gottes als die vollendete Form der

historischen Entwicklung. Die vielen Gestaltungsformen der Opfersysteme

sind ihm zufolge vor allem der Versuch der Menschen, die natürlichen Prin-

zipien des Lebens mit seinen destruktiven Kräften des »Chaos und des Bösen«

in ihrer Periodizität zu bewerkstelligen.118 So sieht Mauss in der christlichen

Theologie denOpfergedankennachwie vor aufbewahrt,mit demUnterschied,

dass die Wirksamkeit des Opfers von der »physischenWelt in die moralischeWelt

übertragen«119 wurde. Die Bedeutung des Opfers übersteigt die rein religiöse

Konnotation, denn offensichtlich geht es bei Darbringungen von Opfergaben

um soziale Praktiken, die sich nicht nur religiös vermitteln lassen. Das sieht

er darin begründet, dass die soziale Funktion des Opfers dem Rhythmus des

menschlichen Lebens wie dem der Natur folgt und damit den Grund der

Existenz selbst angeht:

»Man muss nicht lange erklären, warum das Profane auf diese Weise in Be-

ziehung zum Göttlichen tritt; es geschieht deshalb, weil es darin die Quelle

des Lebens selbst sieht. Es hat also alles Interesse daran, sich ihm zu nähern,

da sich dort die Voraussetzungen seiner Existenz befinden.«120

Der Zugang zu dieser Quelle des Lebens ist das Opfer selbst, weil es die »Kom-

munikation […] zwischen der sakralenWelt und der profanenWelt«121 herstellt.Dabei

sinddie »religiösenKräftean sichdasPrinzipderLebenskräfte«122 und imMechanis-

mus der Opfergabe spiegeln sich vor allem die gemeinschaftlichen Bemühun-

gen wider, soziale Angelegenheiten im Sinne des Kollektivs zu regeln. Die Di-

117 Mauss 2012, S. 174.

118 Mauss 2012, S. 209.

119 Ebd.

120 Mauss 2012, S. 212.

121 Mauss 2012, S. 211.

122 Mauss 2012, S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 49

chotome von »Durchdringung und Trennung«, »Immanenz und Transzendenz« so-

wie Individuumund Kollektiv sind die elementaren Pole, zwischen denen sich

die Kommunikationsweisen über Opferrituale zu den sakralen und profanen

Dingen konstituieren.123 Ähnlich wie Durkheim sieht Mauss die kollektiven

Kräfte als ursächliche Quelle religiöser Gefühle an und er erklärt, dass »[d]ie

religiösen Begriffe existieren, weil man sie glaubt; sie existieren objektiv als soziale Tat-

sachen«124. Durch den Opferritus erfahren die Individuen zum einen Zurück-

haltung, Verzicht, Anpassungsfähigkeit, weil sie durch die Riten an diese kol-

lektiven Kräfte erinnert werden. Auf der anderen Seite aber vermitteln sie ge-

rade dadurch den »sozialen Dingen, die ihnen am Herzen liegen, die ganze soziale

Kraft«,weil sie »ihrenWünschen, ihren Schwüren, ihren Heiraten eine soziale Autori-

tät verleihen«125. Das religiös inspirierte Ritual des Opfers ist also eine soziale

Funktion, dieMauss’ Ausführungen zufolge das Gleichgewicht zwischen indi-

viduellen und sozialen Kräften wiederherstellt, indem die im Ritual wirksam

werdenden sakralenKräfte zu einerErneuerungundWiederbelebungvonKol-

lektiven führen. In einem etwa fünf Jahre später veröffentlichtem Text in der

Zeitschrift »Revue de l’histoire des religions« greift Mauss das Sakrale wieder

auf und veranschaulicht die Transformation des Sakralen in der Moderne:

»Was ist nun das Sakrale? Mit Robertson Smith haben wir es in Form des Ab-

getrennten, des Verbotenen aufgefaßt. […] Desweiteren sagten wir, daß die

sakralen Dinge soziale Dinge sind. Doch nun gehen wir noch einen Schritt

weiter. Unseres Erachtens wird alles als sakral aufgefaßt, was für die Grup-

pe und ihre Mitglieder die Gesellschaft bezeichnet. Wenn die Götter jeweils

zu ihrer Zeit den Tempel verlassen und zu profanen Gestalten werden, se-

henwir hingegen, wie nacheinandermenschliche, also soziale Dinge an ihre

Stelle treten, wie das Vaterland, das Eigentum, die Arbeit, die menschliche

Person.«126

Weiterhin erklärt Mauss, dass die Beschreibung des Sakralen in der Dichoto-

mie »Reinheit« und »Unreinheit« nach Robertson Smith zu oberflächlich ist.

Hinter dieser Polarität stecken Repräsentationen von »Hochachtung, Liebe, Ab-

scheu, Furcht, verschiedenartige, starke Gefühle«127 und Mauss betont, dass diese

123 Mauss 2012, S. 215.

124 Mauss 2012, S. 214–215.

125 Mauss 2012, S. 215.

126 Mauss 2012, S. 436–437.

127 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gefühle keine religiösen Gefühle sind. Die religiösen Handlungen erwachsen

vielmehr aus diesen Gefühlen: »Wir verneinen jedoch, dass in diesen Gefühlen ir-

gendetwas sui generis gegeben ist. […] Es gibt kein religiöses Gefühl, sondern nur nor-

male Gefühle, deren Produkt und Gegenstand die Religion ist, einschließlich der Dinge,

Riten undVorstellungen.«128Mauss anerkennt das Phänomen der Religion nur in

seiner soziologischen Dimension.

3.1 Robert Hertz – Ambiguität des Sakralen

Robert Hertz verfasst in seinem Werk »Religionssoziologie und Volkskunde«

(1928) eine Zusammenfassung über seine dreijährige Arbeit und Feldfor-

schungsaufenthalte in Indonesien, Australien,Nord- und Südamerika.Dieses

ethnologische Grundwerk gibt Einblicke in den kulturell geprägten Umgang

mit den Phänomenen Tod und Sakralität. Seine Arbeiten ergänzen die ethno-

logischenund soziologischenThesen vonDurkheimundMauss. ImFolgenden

werden die wichtigsten Konzeptionen von Hertz vorgestellt.

Der zweite Tod

In seiner Arbeit »Studie über die kollektiven Repräsentationen des Todes«

stellt Hertz das Todesphänomen als eine Form religiöser Institution vor. Er

interessiert sich nicht nur für den Tod als Lebensphänomen, sondern auch

für die verschiedenen Techniken und Varianten des Begräbnisses. In den

Begräbnisritualen beobachtet Hertz eine wechselseitige Relation zwischen

dem Verstorbenen und der Gemeinschaft, welche durch kulturelle Glaubens-

praktiken gepflegt wird. So resümiert er, dass der organische Tod für sehr

viele verschiedene Kulturen eine Gefahr für die Seele des Verstorbenen und

für die Gemeinschaft darstellt. Die Leiche, so wird es geglaubt, muss wegen

ihrer ansteckenden Bedrohung unter strengen Riten in Gewahrsam gehalten

werden. (Die Furcht vor dem Leichnam, der die unbekannte Gefahr des To-

des illustriert, kann sogar die Lebenden dazu veranlassen, umzusiedeln.129)

Erst mit dem zweiten (zelebrierten) Tod, indem der Verstorbene auch von

der Gemeinschaft ordnungsgemäß verabschiedet wird, ist die ansteckende

Bedrohung der Leiche vollständig aufgehoben. In der Interpretation Hertz’

stellt der Tod für die Gemeinschaft kein natürliches Phänomen dar, sondern

ein übernatürliches, auf geistige Einflüsse zurückführbares Ereignis, das

128 Mauss 2012, S. 458.

129 Vgl. Hertz 1970, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 51

einen unheimlichen Charakter hat.130 Diese Vermutung begründet er damit,

dass die Stammesangehörigen den Tod als einen nicht natürlichen Abbruch

empfinden. Da der Tod eine plötzliche Diskontinuität bedeutet, werden da-

hinter nicht selten Verschwörungen,magische Praktiken oder böse Absichten

von Feinden angenommen.131 Die aufwendige Verabschiedung vom Toten

soll diesen komplexen Gefühlen Einhalt gebieten und die so angenommene

Ansteckungsfähigkeit des Todes einschränken.

AuchbeschreibtHertzdenTodals InitiationundÜbergangvoneiner sicht-

baren zu einer unsichtbaren Sphäre. In die Reihe der großen Ereignisse des

LebenswieGeburt undHeirat reiht sich auchder Tod als tiefgreifendesPhäno-

men ein. Streng genommen gibt es keinen Unterschied zwischen der Geburt

eines Säuglings oder der Heirat einer jungen Frau und dem Tod eines Men-

schen. In all diesen Ereignissen findet ein grundlegender Übergang statt, der

das Wesen der betroffenen Menschen verändert. Deswegen werden alle diese

Ereignisse mit ausschweifendem Festen gefeiert, um den Übergang von der

alten in die neue Entwicklungsphase gebührend anzuerkennen.132 Im Prin-

zip ändert so ein Fest nicht nur die Beziehung zum Verstorbenen, sondern

auch den Charakter des Todes selbst: Der Tod ist fortan nicht mehr das Objekt

der Abstoßung und des Ekels, sondern ein Ereignis, demVertrauen entgegen-

gebracht wird.133 Am Beispiel der Begräbnisrituale zeigt Hertz, wie religiöse

Kräfte als Prinzipien der zweideutigen Lebenskräfte verstanden werden und

wie der Umgang mit der Gefahr des Todes zu religiösen Glaubenspraktiken

führt.

Die religiöse Polarität

Am Beispiel der Vorherrschaft der rechten Hand über die linke stellt Robert

Hertz sein Konzept der religiösen Polarität vor. Er wirft die Frage auf, war-

um es weltweit zu einer Bevorzugung der rechten Hand kommt. Seiner An-

sicht nach ist diese Tatsache nicht biologisch oder anatomisch zu begründen,

sondernaufdie religiöseEinstellungder verschiedenenGruppenundGemein-

schaften zurückzuführen.Durch zahlreiche, religiöseMaßnahmenwird diese

Trennung auch sozial institutionalisiert, indemmithilfe von Verboten und Ta-

bus die linke Hand als die schmutzige Seite deklariert wird. Die rechte Hand

130 Vgl. Hertz 1970, S. 70.

131 Vgl. ebd.

132 Vgl. Hertz 1970, S. 72–73.

133 Vgl. Hertz 1970, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wird dem entgegengesetzt mit der erhabenen und ordnenden Seite des Hei-

ligen in Verbindung gebracht. Diese grundlegende Opposition kommt durch

die Polarität des Sakralen zustande, die sich auch auf profaner Ebene an den

Körperseiten abbildet.134 Gemäß dieser Opposition ist das Heilige nicht ein-

fach ein Gegenpol zum Profanen. Das Heilige selbst ist in zwei Pole geteilt: In

die reine und die unreine Seite. Die Konnexion zum Profanen wird nur durch

die unreine Seite des Sakralen ermöglicht. Ganz konkret kommt dies in einem

Verbot oder Tabu zum Ausdruck. Ein Verbot hält nämlich die unreine, zerstö-

rerische Seite desHeiligen davon ab,das Profane zu beeinflussen.Eswird eine

Äquivalenz zwischen dem Profanen und Unreinen angenommen, sodass die-

se beiden Aspekte wiederumden negativen Pol der religiösenWirklichkeit bil-

den.135 Im Konzept der religiösen Polarität erfasst Hertz auch die materiellen

und die übernatürlichen Sachverhalte und deren dynamisches Verhältnis zu-

einander. Die zwei Kräfte des Sakralen zeichnen sich auch dadurch aus, dass

ihnen positive wie negative Mächte zugeordnet werden. Die positiven Mäch-

te entsprechen der natürlichen Ordnung, die negativen Mächte werden den

destruktiven Aspekten zugeordnet, die diese Ordnung infrage stellen. Alle Ge-

gensätze, die dieNatur darstellt,manifestieren diesen grundlegendenDualis-

mus.136 Die Abgründe zwischen heilig und profan sowie zwischen linker und

rechter Seite des Sakralen sind nicht überwindbar. Sie können lediglich durch

den Tausch von Positionenmiteinander agieren. Um diesen Sachverhalt zu il-

lustrieren, nimmtHertz die verschiedenen Geschlechter und die Rollenvertei-

lung von Männern und Frauen bei den Maori-Stämmen Australiens als Bei-

spiel. Im Allgemeinen gilt in ihrer kulturellen Einstellung der Mann als heilig

und die Frau als profan. Mit männlich verbinden die Maori alles, was die Ab-

stammung,dieMagie,dieSchöpferkraft betrifft.MitweiblichwerdenalleDin-

ge konnotiert, die Gegensätze bilden. Diese weibliche Seite ist demnach vor

allem in Ritualen dafür vorbestimmt, zu einer Verkehrung der Pole von »rein«

zu »unrein« bzw. von »unrein« zu »rein« beizutragen. Es ist vonnöten, dass

die symbolisch gesehen »gegensätzliche« Frau die Position des Heiligen ein-

nimmt, weil sie das Profane und die unreine Seite des Sakralen verkörpert.137

So wie der Umgang mit der Leiche ein ambivalentes Verhalten erfordert, weil

ihre sowohl unreine Sakralität als auch ihre Profanität Anlass dazu gibt, so ist

134 Vgl. Hertz 1970, S. 84.

135 Vgl. Hertz 1970, S. 85.

136 Vgl. Hertz 1970, S. 86.

137 Vgl. Hertz 1970, S. 86–87.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 53

auchderUmgangmitder »zweideutigenFrau«diesemwidersprüchlichenVer-

haltenscodex ausgesetzt. Es sei noch einmal daran erinnert, dass nur die un-

reine Seite des Sakralen eine Verbindung zum Profanen eingehen kann, wes-

wegen gerade über das Unreine des Heiligen (und nicht über das Reine) die

Ansteckungsgefahr gegeben ist.

Dialektik der Pole

Hertz glaubt, dass die Annahme einer religiösen Polarität der Einsicht des

Individuums in die dialektischen Verhältnisse des Lebens geschuldet ist. Das

Prinzip von Asymmetrie und Gegensätzlichkeit werden als unabdingbare

Lebensgründe erkannt: Denn so wie es zwei unterschiedliche Hände gibt,

so gibt es im gesamten Kosmos die duale Kraft von heilig und profan, von

aktiv und passiv, von männlich und weiblich.138 Diese Dualität basiert auf

der Andersartigkeit der jeweiligen Pole zueinander. So stehen die zwei Seiten

des Heiligen für diese als wesentlich bipolar empfundene Weltordnung. Die

unreine Seite kann nicht gleich sein mit der reinen, so auch umgekehrt. Aber

die Dialektik der Pole ermöglicht einen Stellungswechsel und eine Positions-

verschiebung. Zum Beispiel ist eine Leiche (wie oben unter dem »zweiten

Tod« vorgestellt) zunächst unrein und hochansteckend. Wird sie aber durch

ein Ritual begleitet und entsprechend der Verbote behandelt, wandelt sich

dieser unreine Charakter in einen erhabenen. Der Stellungswechsel der Po-

le wird durch die rituellen Handlungen der Menschen und ihrer religiösen

Einstellung ermöglicht. So ist nicht nur das Feld zwischen sakral und profan,

sondern auch das Heilige durch ein dynamisches Feld charakterisiert. Diese

Dichotomien zwingen zu vielfältigen Formen von Transformationen, die

durch eine Fülle von Beispielen aus der Ritualethnographie belegt wird. Für

die Collègian wird besonders Hertz’ Darstellung der religiösen Wirklichkeit

als negativer Pol relevant, da seine Theorie den direkten Kontakt zwischen

der profanen Welt und dem Heiligen über die unreine Seite als den einzig

möglichen darstellt. Von dieser Annahme ausgehend, erfolgt am Collège eine

Konzentration auf das Phänomen der linken Seite des Sakralen als Ausgangs-

punkt zu den Forschungen über das heterogene Heilige als ausgeschiedene,

unterdrückte Gesellschaftsanteile, welche für die Konzeptualisierung einer

Religionstheorie für die Moderne aufgegriffen werden.

138 Vgl. Hertz 1970, S. 87–88.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Sünde und Sühne

Hertz entwickelt einen alternativen, methodischen Zugang zu den Theorien

der klassisch-theologischenKonzeption vonSündeundSühne in seinemWerk

»Sünde und Sühne in primitiven Gesellschaften«.Mithilfe der vergleichenden

Ethnographie versucht er, die Grundmuster religiöser Erfahrungen zu ermit-

teln.Erwill die IdeenderSündeundSühne,wie schondiePhänomeneTodund

Sakralität, als soziale Institution der Volksstämme untersuchen. Um diesem

Vorhaben neutral zu begegnen, ist es seines Erachtens notwendig, die christ-

lich geprägte moralische und religiöse Voreinstellung abzulegen, um das Ein-

zigartige undMysteriöse in der Sünde wahrnehmen zu können.139 Eine solche

komparative Untersuchung soll erklären, ob die Repräsentationen von Sün-

de und Sühne tatsächlich als eine demChristentum entsprungene Vorstellung

zu bewerten ist oder ob es sich bei diesen Phänomen nicht vielmehr um ein

Teil des gemeinsamen Erbes der Menschheit handelt. Diese Ergebnisse sollen

aus soziologischenDaten undVerfahren gezogenwerden. Als Quellenwissen-

schaftlicher Daten gelten für ihn allerdings nicht die Berichte von Missiona-

ren oder die Arbeiten von Evolutionstheoretikern wie James Frazer oder Ed-

ward Tylor140, die den archaischen Stämmen religiöses Bewusstsein abspre-

chen. Nur weil fundamentale Begriffe von christlichen Lehren mit denen der

Vorstellungen von Kräften der Magie und des Animismus nicht übereinstim-

men,bedeutet das fürHertznicht,diesenVölkernAberglaubeundunkultivier-

ten Materialismus vorzuwerfen. Auch die Einstufung des archaischen Glau-

bens als die Vorstufe zur Hochreligion des Christentums ist seines Erachtens

ein Vorurteil. Dass das Konzept von Sünde und Vergebung auf keinerlei Ver-

ständnisundResonanzbei denarchaischenStämmenstoße,hältHertz ebenso

sehr für problematisch.141 In seinen Arbeiten zeigt er, dass im Glauben dieser

Stämme ebenfalls transzendente Vorstellungen vorhanden sind. Das Problem

zur Erforschung universeller Kategorien wie Sünde ergibt sich daher auf der

sprachlichen Ebene. Denn die bei den indigenen Völkern verwendeten Begrif-

fe undWortemüssen nicht unbedingt die Konzepte von Sünde und Sühne ab-

decken, um als solche klassifiziert zu werden. Die Ideen davon können trotz-

139 Vgl. Hertz 1988, S. 27f.

140 Anthropologen wie James Frazer (1854–1941) und Edward B. Tylor (1832 –1917) vertre-

ten die Evolutionsthese: Sie gehen davon aus, dass die Religion als ein Weltdeutungs-

system eine Vorstufe zur Wissenschaft bildet. Noch vor der Religion stehen in dieser

Hierarchie die »primitiven Glaubensformen« wie Magie und Animismus.

141 Vgl. Hertz 1988, S. 29–34.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 55

dem präsent sein.142 Darum sollen nicht die Begriffe, sondern die Funktionen

vonSündeuntersuchtwerden,um imVergleich zu erschließen,obdiese Funk-

tionsmechanismen auch in anderen Kulturen zu beobachten sind. Allgemein

gibt Hertz hierfür eine vorläufige Definition vor: »Die Sünde ist die Überschrei-

tung einermoralischenOrdnung, von der angenommenwird, dass sie aus eigener Kraft

verhängnisvolle Konsequenzen für ihren Urheber hervorruft und die ausschließlich die

religiöseGesellschaftbetrifft.«143Die spezifischenUnterscheidungen inden jewei-

ligen Kulturen sieht er in der Differenzierung gesellschaftlicher Funktionsbe-

reiche verortet, in der vor allemdieReligion »eine bestimmteFunktiondes kollekti-

venLebens [ist], die von einemspezialisierten sozialenOrgan […]übernommenwirdund

deren Bereich eng umschrieben ist: Sie hat vor allem zum Gegenstand die inneren, spe-

kulativen und moralischen Bedürfnisse der Individuen zu befriedigen«144. Religionen

sind Systeme von Regeln und Tabus, die als soziales Kontrollorgan die mora-

lischen Auffassungen einer Gruppe schützen. So geht Hertz davon aus, dass

die Überschreitung eines Tabus sowohl die moralischen Kräfte als auch den-

jenigen verletzt, der das Verbot übertritt. Dieser unheilvolle Zustand wird so

lange aufrechterhalten, bis durch ein Bereinigungsritus die Sünde abgegolten

wird.

3.2 Roger Caillos – Theorie des Festes

ImWerk »DerMenschunddas Sakrale« vonRogerCaillois sindTexte zumThe-

menkomplex des »Heiligen« gesammelt. Gleich im Vorwort zu seiner Mono-

grafie stellt er seine »Theorie des Festes« vor. Darin nimmt er Bezug zur reli-

gionssoziologischen Perspektive und bewertet das Heilige als ein Phänomen

der kollektiven Erfahrung.145 Eine Anmerkung in der Fußnote verweist dar-

auf, dass dieTheorie des Festes auchmit derTheorie desOpfers verbunden ist.

Denn es ist seines Erachtens offenbar, dass der »privilegierte Gehalt des Festes«146

das Opfer ist, was als geheimer Sinn dem Fest angehört.

142 Vgl. Hertz 1988, S. 35f.

143 Hertz 1988, S. 45 [Übersetzung].

144 Hertz 1988, S. 46 [Übersetzung].

145 Vgl. Caillois 1988, S. 13–14.

146 Hollier 2012, S. 555.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Das Fest als Ort der Sozialisation

Caillois erläutert, dass Feste den Rahmen für ein Zusammenkommen und

Ansammeln »erregte[r], lärmende[r] Menschenmengen« bilden und die Gäste sich

»völlig unüberlegten Antrieben« hingeben.147 Im Vergleich zur Moderne, in der

die Feste tendenziell »armselig« gefeiert werden, sieht er immer noch »Spuren

kollektive[r] Entfesselung« wie zum Beispiel beim Karneval oder bei Zechereien

auf den Straßenfesten.148 Feste sind mit »Exzeß« und »Schlemmerei« verbun-

den oder mit »Tanz, Gesang […] und Trinken.«149 DasWesen des Festes ist durch

das Merkmal des Rauschhaften geprägt. Es bildet daher das Gegenteil zum

funktionstüchtigen, monotonen Alltag. In indigenen Gemeinschaften ist

das Hauptmerkmal des Festes noch deutlicher zu beobachten. In der Regel

passen sich die Feste den jeweiligen, jahreszeitlichen Bedingungen der Re-

gion an. Es ist durchaus üblich, dass rituelle Feste mehrere Wochen oder

Monate dauern. Diesem Vergnügen geht oft ein sehr langes, mühseliges An-

sammeln von Lebensmitteln und Kostbarkeiten voraus, um sich die Exzesse

der Festzeiten zu leisten. Für Caillois ist die psychologische Komponente

des Festes entscheidend, denn während dieser Zeiten werden wesentliche

Selbsterfahrungen gemacht, die die Individuen scheinbar in die Gewalt über-

geordneter Kräfte bringen. Rauschhafte Gefühle von Überwältigung und

Selbstverlust lassen die Beteiligten unpersönliche Mächte fühlen, die sie als

übernatürlich bzw. außeralltäglich empfinden.Gehen Individuen gemeinsam

durch diesen Exzess, erleben sie auch einen grundlegenden Wandel in ihrer

Selbstwahrnehmung. Diese Metamorphose ist für Caillois unzweifelhaft der

Grund dafür, warum Feste von exzessivem Charakter zyklisch wiederkeh-

rend veranstaltet werden. Kehrt der mühselige Arbeitsalltag wieder ein, wird

das Individuum im Geheimen vom Wunsch angetrieben, das Fest in seiner

transformatorischen Macht erneut zu erleben.150 Die Widersprüchlichkeit

des Sakralen kommt in der Veranstaltung von großen Festen ebenso zum

Ausdruck. Caillois beschreibt, wie bei der zeitlichen Annäherung an eine

religiöse Zeremonie Gefühle von Freude und Angst hochkommen. So werden

Verbote erst mal noch schärfer überwacht und eingehalten, bevor es zum

tatsächlichen Exzess kommt. Gerade diese Vorsichtmaßnahme trägt dazu

147 Ebd.

148 Hollier 2012, S. 556.

149 Ebd.

150 Vgl. Hollier 2012, S. 557.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 57

bei, dass das Fest die »Atmosphäre eines Ausnahmezustandes«151 erwirkt. Auch

Marcel Mauss zeigt diesen Zusammenhang zwischen Fest- und Arbeitszeiten

an seinen Arbeiten zum sozialen Leben der Inuit-Stämme auf. So legt er dar,

wie in der arbeitsreichen Sommerzeit im Leben der Inuit die Menschen ihren

Tätigkeiten nachgehen und sich vomGruppengeschehen fernhalten.Dagegen

fungiert die Winterzeit als Konzentration gemeinschaftlicher Handlungen.

In der Kälteperiode verwandelt sich das soziale Leben der Inuit zu einem

langen Fest. DieseWinterzeit ist fürMauss daher auch der eigentliche Ort der

Sozialstiftung, »das materielle Substrat«152 einer Gesellschaft, in dem die festen

Strukturen des kollektiven Lebens verankert sind. Die Winterzeit wird durch

Rituale und Gesangsfeste gestaltet und fühlbar gemacht, dadurch aber auch

spannungsvoller erlebt. Die Regelungen der Sommerzeit für die Bewältigung

des Alltags spielen nun kaum mehr eine Rolle. Darin sieht Mauss das Auf-

kommen religiösen Lebens begründet: »Bei ihnen [den Inuit] sieht man wirklich

in dem Augenblick, wo die Form der Gruppe sich ändert, mit einem Schlag die Religion,

das Recht und die Moral sich umgestalten. Diese Erfahrung […] wiederholt sich jedes

Jahr mit absoluter Unveränderlichkeit.«153 Die Phasen von Zusammenziehung

und Zerstreuung, Gemeinschaftszeit und Arbeitszeit stellen also laut Mauss

und Caillois ein strukturelles Phänomen dar, das den sozialen Zusammenhalt

einer Gesellschaft garantiert.154

Das Sakrale und die Verausgabung

Die oben genannten Aspekte vonMauss’ Studie bilden die Vorlage für die Rede

Caillois’. Zugleich geht er aber tiefer in die Erforschung der Struktur des Sa-

kralen ein, indemer dieDoppeldeutigkeit desHeiligen betont,welche die Prä-

senz des Sakralen in beiden Jahreszeiten, Sommer wie Winter, hervorheben

soll. Bezugnehmend zu den Untersuchungen der Kwakiutl-Stämme des Eth-

nologen Franz Boas zitiert er die Überlieferungen der Stämme selbst, die die

Präsenz des Profanen und Sakralenwie folgt beschreiben: »ImSommer, so sagen

sie, ist das Sakrale unten, das Profane oben; imWinter ist das Sakrale oben, das Profane

unten.«155 DieMacht des Sakralen verschwindet also nie völlig, sondern ist im-

mer an unterschiedlichen Positionen präsent. ImSommer ist das Sakrale »un-

151 Hollier 2012, S. 558.

152 Marcel Mauss 1989, S. 183.

153 Marcel Mauss 1989, S. 276.

154 Vgl. Marcel Mauss 1989, S. 271.

155 Mauss zitiert aus der Studie von Boas, vgl. Marcel Mauss 1989, S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

ten« und wird im Profanen von Verboten geschützt. ImWinter ist das Sakrale

»oben« und wird durch die Aufhebung der Verbote überhaupt wirksam. Ge-

mein ist diesen beidenVorgängen,dass dasHeilige etwas Abgeschiedenes ver-

körpert,dasder allgemeinenVerfügbarkeit entzogen ist: Sei esdurchdieTabus

oder die Übertretung dieser.Die Verbote sollen garantieren, dass die regelhaf-

te Ordnung eingehalten wird. Exzessive Feste, bei denen bewusste Übertre-

tungen der Verbote praktiziert werden, sollen hingegen die Neuausrichtung

derOrdnung ermöglichen, indemalte, hinfällige Strukturen beseitigtwerden.

DiesenMechanismus erklärt Caillois als einen physiologischenMechanismus,

der auch zur Funktion des Sakralen gehört, aber nicht dessen Sinn ausmacht.

In Ritualen von Exzessen, wo das Sakrale vom Verbot zur Übertretung über-

geht, sind auch immer magische Kräfte amWerk, die »fruchtbare Frauen, reiche

Ernten, tapfere Krieger, Wild- und Fischreichtum in Aussicht […]«156 stellen und da-

mit die Wirksamkeit der Rituale bestätigen. Das Sakrale in Festen des Exzes-

ses stellt also eine unsichtbare Macht dar, die wie von selbst die Natur und die

Gesellschaft erneuert. Die Kosmogonie spielt in diesem Zusammenhang eine

wichtige Rolle: Der eigentliche Zweck von Festen ist, eine Verjüngung der Zeit

vorzunehmen,demTod zu entkommen, eine Abnutzungdurch die Zeit zu ver-

hindern.157 Deswegen gestalten sich diese Wandel der Jahreszeiten analog zu

einemWandel des Sakralen:

»DieWelt ist gleichsam ein von einer universalen Ordnung beherrschter, re-

gelmäßig und rhythmisch funktionierenderKosmos. Dieser Takt, diese Regel,

der zufolge allem sein Platz zukommt und jedes Ereignis zu seiner Zeit ein-

tritt, erhält sie. So erklärt es sich, daß die einzigen Manifestationen des Sa-

kralen Verbote, Schutzmaßnahmen gegen alles, was die kosmische Ordnung

bedrohen könnte, […],Wiedergutmachungen sind, weil diese Ordnung gestört

worden ist.«158

Die Manifestationen des Sakralen drücken sich in Verboten aus, da sie die

Entsühnung und Wiedergutmachungen an der Natur der Ordnung aufzei-

gen. Die Natur mit ihren wandelnden Erscheinungen als ständiger Verfalls-

und Wachstumsprozess stellt ein unabänderliches Gesetz dar, dem auch von

156 Hollier 2012, S. 560.

157 Vgl. ebd.

158 Hollier 2012, S. 561.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 59

menschlicher Seite Folge geleistet werden muss. Ein Verbot ist also die mani-

feste Form und der Ausdruck einer unpersönlichen Kraft, die den Zyklus von

Chaos undOrdnung in Gang hält und diese kontrolliert.Das Verbot garantiert

in Zeiten des Wachstums und der Ordnung den Zusammenhalt. Im natürli-

chen Zyklus des Abbaus und der Zerstörung aber hilft nur die Überschreitung

dieses Verbots, weil sie, wie die Natur selbst, die völlige Entledigung von

Abfällen wünscht, um im nächsten beginnenden Zyklus des Wachstums eine

Erneuerung der alten Ordnung zu etablieren. Caillois definiert den Exzess als

ein Mittel gegen die Abnutzung: »Der Exzeß ist also nicht nur ein […] Begleitum-

stand des Festes, nicht einfach ein Epiphänomen des Taumels. Unabdingbar für den

Erfolg vollzogener Zeremonien, hat er teil an ihrer sakralenKraft und trägtwie sie selbst

zur Erneuerung der Natur oder der Gesellschaft bei.«159 Der rituelle Exzess ist also

essenziell für die Wirkung des Sakralen, dessen operativer Mechanismus die

Verausgabung ist. In diesem Zusammenhang wird es auch deutlich, warum

die Theorie des Opfers mit dem Wirkungsprinzip des Festes eng verbunden

ist. Ein Fest stellt folglich immer einen Exzess dar, der verausgabt. Die ver-

ausgabten »Opferobjekte« können alle möglichen Dinge sein. Sie sind nur

dadurch ausgezeichnet, dass sie in irgendeiner Weise symbolisch dem Raum

des Heiligen und Verbotenen angehören.

Der Mythos und das primordiale Chaos des Anfangs

In den AugenCaillois ist das Fest »eine Aktualisierung der Frühzeit desUniversums,

seiner Urzeit [Hervorhebung im Original], […] [des] schöpferischen Zeitalters, in wel-

chem alle Dinge, alle Wesen, alle Institutionen sich in ihrer überlieferten, endgültigen

Form gefestigt haben. Es ist die Epoche [der göttlichen Ahnen], […] deren Mythen die

Geschichte tradiert«160. Die mythische Zeit ist eine Zeit unbegrenzter Mög-

lichkeiten, eine Urzeit, in der der Kosmos aus dem Chaos hervorgegangen

ist. Exemplarisch zeigt Caillois auf, wie mythische Erzählungen von dieser

ursprünglichen Anfangszeit aussehen: Sie berichten von einem noch form-

baren, unerschöpflichen Universum, von Getreide, das von selbst wuchs,

von Menschen, die sich in Tiere verwandelten, von zerlegten Tieren, die sich

wieder von selbst zusammensetzen. Nach und nach werden diese regello-

sen, chaotischen Umstände in natürliche Grenzen verwiesen. Es entstehen

Rituale, Archetypen, Gesetze, die eine neue Ordnung garantieren. »Aus dem

Ausbruch schöpferischerWirksamkeit folgt jeneWachsamkeit, die notwendig ist, damit

159 Hollier 2012, S. 560.

160 Hollier 2012, S. 562.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

das erschaffene Universum in guten Zustand verbleibt«161, erklärt Caillois und weist

auch auf den zwiespältigen Charakter dieses mythischen Urzustands hin. Im

Mythos wird diese Doppeldeutigkeit aufrechterhalten. Nur unter den anti-

thetischen Aspekten von »Chaos« und »Goldenem Zeitalter« gewinnt der Mythos

seine Wirkkraft auf die Wirklichkeit, denn in dieser Ambiguität vereinen sich

die Erinnerungen an die kausal bedingte »harte Notwendigkeit der Arbeit« und

das »irdische Paradies, in dem alles von vornherein gegebenwar«162. So erscheint die

Urzeit als eine Ära der unvereinbaren Antagonismen, in der eine wuchernde

Schöpfung dem unkontrollierbaren Chaos gegenüberstellt wird. Die Mytho-

logie hat Caillois zufolge die Aufgabe, diese miteinander konkurrierenden

Vorstellungen der Urzeit in einen gewissen Ablauf zu stellen. Dabei zeigen sie

»die beiden Seiten derselben imaginären Wirklichkeit, der Wirklichkeit ei-

ner Welt ohne Regel, aus der die geregelte Welt, in welcher die Menschen

zur Zeit leben, hervorgegangen ist. Die regelloseWelt unterscheidet sich von

der geregelten wie die Welt des Mythos von der der Geschichte, die dort be-

ginnt, wo der Mythos endet«163.

Den Unterschied zwischen diesen beiden Welten sieht er in der Aufteilung

»Traum« vs. »Wachsein«, »Muße« vs. »Arbeit«, »Überfluss« vs. »Not« und »Ver-

schwendung« vs. »Sparsamkeit« begründet. Die Ambivalenz von Schrecken

und Sehnsucht macht gerade den Kern von Ursprungserzählungen aus, von

deren doppeltem Gehalt her Caillois die imaginäre Wirklichkeit des Mythi-

schen behauptet. So bezeichnet er im zweiten Abschnitt seiner Rede dieUrzeit

als Albtraum und Paradies zugleich. Denn aus ihr kommen die Wechselfälle

zwischen Schöpfung und Abnutzung, Tod undNeugestaltung.Das Fest erfüllt

die Funktion, die von diesem Todeszyklus bedrohte Periode der Natur wieder

zu ihrer Lebenskraft zu bringen und die Verjüngung einzuleiten. Das Fest

knüpft also nicht nur an eine alte Zeit an, sondern aktualisiert die Schöp-

fungszeit in der Gegenwart. Denn das Fest wird im »Zeit-Raum des Mythos

gefeiert und hat die Funktion, die wirkliche Welt zu regenerieren«164 und ist somit

»das wiedergefundene und neuerschaffene Chaos«165. In rituellen, großen Festen

gestaltet sich die Regeneration des mythischen Uranfangs in der Aufhebung

161 Hollier 2012, S. 565.

162 Ebd.

163 Hollier 2012, S. 566.

164 Hollier 2012, S. 569.

165 Hollier 2012, S. 573.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 61

von Verboten. Erst nach dem Fest gewinnen diese Verbote wieder an Kraft:

»[In] diesemAugenblick […], [wenn] dieMitglieder desClans […] einsmit denWesender

mythischenZeit [sind]; diese kannten keineVerbote, sondern führten sie erst ein,Verbote,

die nach dem Fest wieder in Kraft treten.«166 Für Caillois stellt dieses Ritual eine

Erinnerungsfunktion dar, die dieWerte der Ahnenmit denen der Gruppe ver-

bindet und ins Gedächtnis ruft,was das Kollektiv in der Tiefe vereinigt. Indem

eine mythische »Anfangszeit« in die Gegenwart zurückgeholt wird, wird auf

dieseWeise symbolisch auch eine Art »intime« Ordnung wiederhergestellt.

Die Funktion der Ausschweifung und der Paroxysmus

Caillois resümiert, dass die Funktion des Festes darin besteht, die verbrauch-

te Zeit und die Abfälle des Jahres zu bereinigen. Die ausgeschiedenen Anteile

entstehen imProzess derÖkonomisierung,die dieNatur derOrdnunghervor-

bringt.Dazu sind »Akte des Ins-Gegenteil-Verkehrens«nötig, in denenman sich so

verhält, »wie man es normalerweise nicht tun würde. Die Umkehrung aller Beziehun-

gen ist offenbar ein augenfälliger Beweis für die Rückkehr des Chaos, die Rückkehr der

Zeit, in der alles im Fluß, alles Wirrnis war«167. Auf der einen Seite werden durch

das Sakrale Regeln instituiert, auf der anderen Seite aber werden diese Regeln

durchdieZuwiderhandlung schöpferischneugetätigt,umdiedauerhafteGül-

tigkeit zu gewährleisten. »Das Fest in seiner Hochform kann als Paroxysmus [Her-

vorhebung im Original] der Gesellschaft«168 definiert werden. Der Paroxysmus ist

eine Läuterung und Erneuerung der Gesellschaft, die in religiöser und öko-

nomischer Hinsicht einen Kulminationspunkt des Kollektiven markiert. Aus

diesem Grund stellt das Fest mit seinem Verschwendungsaspekt auch ein To-

talphänomen dar. In Festen werden neue Geburten evoziert, neue Mitglieder

aufgenommen, neue Ernten erlangt und Lebenskraft gewonnen. Auch dienen

Feste in hierarchischen Gesellschaften als Annäherung und Verbrüderung von

verschiedenenKlassen und antagonistischenGruppen.Nicht dieNormenund

Regeln, sondern die Aufhebung dieser in der grenzenlosen Verausgabung von

Gütern bringen die Menschen dazu, sich miteinander zu solidarisieren. Im

letzten Abschnitt seiner Rede beschreibt Caillois zusammenfassend, was die

verschiedenen Arten von Festen gemeinsamhaben.Offenbar ist ihnen die Un-

terbrechung aus dem Alltag gemein, die Befreiung von Beschränkungen und

166 Hollier 2012, S. 570.

167 Hollier 2012, S. 585–586.

168 Hollier 2012, S. 589.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Verpflichtungen.DennnichtdieArbeit oderderErwerb sindanerkennenswer-

te Mittel des Festes, sondern die Gesten der Verschwendung und Großzügig-

keit sind Trumpf.

Das Sakrale in der Moderne und die Verinnerlichungstendenz

In der Moderne allerdings scheinen die Mechanismen des Festes nicht mehr

zu greifen, da vom Standpunkt des volkswirtschaftlichen Interesses eine

kalkulierbare Arbeitswelt angestrebt wird, die den unschätzbaren Verlust des

Zyklischen systematisch unterbindet. Als Surrogat für den Paroxysmus dient

für den modernen Berufstätigen die Urlaubszeit. Caillois bezeichnet die mo-

dernen Ferien als undifferenzierte Gleichförmigkeit, in der Spannungen sehr

gelockert sind.169 Entspannung und Ruhe bedeutenDistanz zu anderenGrup-

pen und sozialen Aktivitäten. Ein Mangel an Energien wird aufrechterhalten,

weil gemeinsame Kraftanstrengungen und Tätigkeiten bewusst vermieden

werden. Das hat zur Folge, dass das moderne Individuum sich mehr isoliert,

statt sich an der Gemeinschaft zu beteiligen. »Umfassende Efferveszenz ist nicht

mehrmöglich«170,bilanziert Caillois undglaubt nicht,dassUrlaubeundFeierta-

ge in modernen Gesellschaften den intensiven Paroxysmus einer Festperiode,

die Zeit und Ausdauer erfordert, ausgleichen können. Die Lethargie nimmt

sowohl während der Feiertage als auch der alltäglichen Arbeitszeit überhand.

So stellt Caillois zum Schluss die Frage, ob »eine Gesellschaft ohne Feste nicht eine

zum Tode verurteilte Gesellschaft ist«171. Mit dieser spitzen Formulierung stellt

er vor allem die Frage, ob es einer Gesellschaft möglich ist, ohne die erlebte

Anbindung an ihre kollektive Identität als kraftvolle und lebendige Einheit

zu existieren, oder ob sie ohne diese Kollektiverfahrung sich nicht vielmehr

der Zersplitterung preisgibt. In einem weiteren Text aus seinem Werk »Der

Mensch und das Heilige« beschreibt Caillois eine andere Möglichkeit der

Transformation des Sakralen in der Moderne. Hierin erklärt er, wie das Hei-

lige sich vom kollektiven Ereignis ablöst und seine Einheitlichkeit verliert.

Diese Entwicklung zeichnet sich seines Erachtens bereits an der Struktur

des Kirchen- und Gemeinwesens ab. Die Kirche verliert ihre Funktion als

Gemeinwesen. Außerdem stimmen im Zuge der Säkularisierung nationale

und religiöse Grenzen nicht mehr selbstverständlich miteinander überein. So

entgegnet er diesem Verlauf, dass bald

169 Vgl. Hollier 2012, S. 591.

170 Ebd.

171 Hollier 2012, S. 592.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 63

»die Religion nicht mehr vom Kollektiv, sondern vom Menschen abhängig

ist; sie ist universalistisch, aber auch entsprechend personengebunden. Sie

hat die Tendenz, das Individuum zu vereinzeln und es allein mit einem Gott

zu konfrontieren, mit dem es sich nicht so sehr durch Riten als vielmehr

durch Gefühlsbezeugungen des Geschöpfes gegenüber seinem Schöpfer

verbunden ist. Das Heilige wird verinnerlicht und betrifft nur mehr die

Seele. Die Bedeutung des Mystischen nimmt zu, die des Kultes ab«172.

DieVerinnerlichungderReligion führt zu einer Idealisierungderpersönlichen

Einstellung.Darausergebensich individualisierteWerte,diedasHeilige indas

Gewissen des Einzelnen verorten und es von den objektiv sichtbaren Formen

des Heiligen ablösen. Das Sakrale, das die Kräfte des Erhaltens und Verausga-

bens fördert, ist auch in den internalisierten Formen des Heiligen wirksam.

Dazu erläutert Caillois beispielhaft, dass ein Patriot, der dasWohl des Staates

über sein eigenes stellt, ein verliebterMann,derdie geliebte Frauüber alles an-

dere verehrt, ein Geiziger, der sein Gold als höchstes Gut betrachtet, und ein

Gläubiger, der seinemGott die höchste Autorität zuspricht, den gleichenKräf-

ten erliegt,nämlichdem inhärentenMechanismusderVerausgabung,welcher

»doch die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedingungslosen Einsatz der Person,

[...] den nämlichenOpfergeist […]«173 einfordert.Säkulare Religionen unterschei-

den sich nach Caillois nicht durch einen Verlust an Sakralität, sondern eher

durch die Kanalisierung des Sakralen auf außerreligiöse Objekte.Der Sinn für

das Sakrale ist als innere Angelegenheit nach wie vor bewahrt. Das heißt in

letzter Konsequenz, dass die Macht des Sakralen nicht unbedingt von der kol-

lektiven Efferveszenz abhängig ist, wie es Durkheim angibt, um die Entstehung

des Sakralen zu begründen. Vielmehr beleuchtet Caillois den anthropologi-

schen Aspekt, indem er die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbst-

hingabe als Bedingung für dieWirkungdes Sakralen erklärt.Die soziologische

Dimension des Sakralen verliert seines Erachtens vor dem Hintergrund der

Verinnerlichungstendenz des Heiligen in der Moderne an Einfluss, weswegen

er schlussfolgert, dass damit auch die Kollektivierung des Subjekts endet.

172 Caillois 1988, S. 174.

173 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung

In der Religionsphilosophie wird die Bedeutung der religiösen Erfahrung

seit mehr als einem Jahrhundert hauptsächlich in ihrer Funktion zur Be-

gründung religiösen Glaubens oder der Religion als solcher diskutiert. Es

besteht keine einheitliche Definition der religiösen Erfahrung und noch viel

weniger herrscht Einigkeit darüber,was das spezifisch Religiöse einer solchen

Erfahrung ist. Die religiöse Erfahrung als solche taucht im 19. Jahrhundert

als religionsphilosophisches Problem auf, als die Philosophie und Theologie

nach dem vermeintlich gescheiterten Zeitalter der Aufklärung an ihre eigenen

Grenzen stoßen. Die rationaleTheologie wird durch die Diskussion um einen

allgemeinen Religionsbegriff abgelöst, der die Plausibilität von Religionen

auch für die Neuzeit beibehält.1 Im Versuch, die Relevanz der Religion als

Gegenstand geisteswissenschaftlicher Betrachtung zu bewahren, beschreibt

Schleiermacher im 19. Jh. die Religion als ein »schlechthinniges Abhängigkeits-

gefühl«2. Akademisch entwickeln sich auf diese Weise die Kategorie der sub-

jektiven Erfahrung und das religiöse Bewusstsein als Untersuchungsorte der

Theologie. Ein Jahrhundert später beschäftigt sich der Religionswissenschaft-

ler und Theologe Rudolf Otto mit der Schleiermacher’schen Religionsthese

und nimmt diese in den Diskurs um das Heilige auf.3 Gemeinhin wird gegen-

wärtig unter der religiösen Erfahrung der »Ausdruck eines autonomen Moments

1 Vgl. Hailer 2014, S. 86.

2 »Gott ist uns also im Gefühl auf eine ursprüngliche Weise gegeben, so daß das

schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl nicht erst sekundär aus einemWissen von Gott

entsteht. Das Bewußtsein unserer selbst als in Beziehung zu Gott stehend ist daher ein

unmittelbares Selbstbewußtsein, nämlich das Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit,

das das sich selbst gleiche Wesen der Frömmigkeit ausmacht. Und Gott bedeutet zu-

nächst nur dasjenige, was in diesem Gefühl als das mitbestimmende Woher unseres

Soseins mitgesetzt ist.« Zitiert nach Jan Rohl (Rohl 1997, S. 396).

3 Vgl. Hailer 2014, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

allgemeiner menschlichen Erfahrung verstanden«, die »nicht auf Bekehrungs-, Be-

kenntnis- oder Meditationspraktiken einer bestimmten Religion zu reduzieren«4 ist.

Diese zunächst generelle Beschreibung einer religiösen Erfahrung erhält vor

dem Hintergrund des Anstiegs eines religiösen Pluralismus in der Moderne

mehr Gewicht,weil die Heterogenitätmoderner Gesellschaften den Inhalt der

verschiedenen, nebeneinander wirkenden Religionsmodelle hinterfragt. Im

Säkularisierungsprozess richtet sich der Fokus umso mehr auf die religiöse

Erfahrung als hauptsächliche Signifikanzkategorie, da sie unabhängig von

den theologischen Differenzen der Religionen ein allgemeines Verbindungs-

element zwischen unterschiedlichen religiösen und nicht religiösen Gruppen

schafft. Wenn vorausgesetzt wird, dass eine »[r]eligiöse Erfahrung spezifische

Formen [besitzt,] die den Gehalt religiöser Erlebnisse in den Inhalt objektiv gültiger

Erfahrung transformieren«5, dann ist es von Belang, diese Schnittstelle zwi-

schen subjektiver Erfahrung und objektiver Geltung nicht nur als Nexus des

Religiösen, sondern auch als wirklichkeitskonstituierenden Faktor herauszu-

arbeiten. Eine systematische Erklärung für diese Zusammenhänge gibt zum

Beispiel der Soziologe Émile Durkheim. In seinem Werk »Die elementaren

Formen des religiösen Lebens« von 1912 legt er eine Religionstheorie vor, die

die Funktion der Religion als Schaltstelle zwischen subjektivem Erleben und

objektiver Gültigkeit beschreibt, und er erklärt, warum der Religion deswe-

gen eine wichtige Kohäsionskraft in der Stiftung von Gemeinschaften und

Gesellschaften zukommt. Noch vor ihm ist es der amerikanische Psychologe

und PhilosophWilliam James, der im Jahr 1902 mit seinemWerk »Die Vielfalt

religiöser Erfahrungen« den Fokus auf die Fragen nach den »Früchte[n]«6 der

Religion richtet und so den paradigmatischen Wechsel von einer theologisch

fundierten zu einer erfahrungszentrierten Religionsphilosophie einleitet.

In diesem Werk werden theologische und metaphysische Fragen von denen

der religiösen Erfahrung getrennt betrachtet. James erörtert darüber hinaus,

welche Effekte sie auf das menschliche Leben ausüben. Während Durkheim

die soziologische Seite der Religion herausarbeitet, richtet sich James’ Fokus

darauf, die lebensverändernde Qualität einer religiösen Erfahrung für den

Einzelnen, nicht für die Gemeinschaft, herauszuarbeiten. Die Mystik stellt

für ihn die wesentliche Erlebensdimension von religiöser Erfahrung dar. Auch

für das Verständnis von Batailles Konzeption der inneren Erfahrung spielt

4 Schmidt 2010, S. 204.

5 Ebd.

6 James 1907, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 67

die Denkfigur der Mystik eine wichtige Rolle. Die Mystik als Innerlichkeits-

bewegung ist Teil aller etablierter Religionen und wird religionshistorisch

auch als der Gegenspieler der Vernunft verstanden. Allerdings sollte die-

ser Begriff nicht als Irrationalismus verstanden werden. Angemessener ist

es, von Arationalität zu sprechen und diese Bezeichnung auf eine von der

Logik losgekoppelte Erkenntnisweise zu beziehen, die in der christlichen

Religionsgeschichte im engen Zusammenhang mit der »Erkenntnis Gottes

durch Erfahrung« steht. Diese Definition stellt erstmals der mittelalterliche

Kirchentheologe Thomas von Aquin mit seinem Begriff »Cognitio dei experi-

mentalis« auf. Im klassischen christlichen Mystikdiskurs steht die mystische

Erfahrung für die uniomystica, die die Vereinigung dermenschlichen Seelemit

demGöttlichenmeint. In der Moderne hingegen sucht das mystische Denken

nach einer Wirklichkeit bzw. Wahrheit hinter den üblichen Wahrnehmungs-

mustern desWeltlichen. Gerade im Anbruch des 20. Jh. suchen viele Künstler,

Literaten und Intellektuelle, so auch die Anhänger der surrealistischen Be-

wegung, den Zugang zur Mystik, um diese spezielle Erfahrungsform nach

dem Zusammenbruch der politischen Systeme in Europa gegenüber der Ver-

nunft und Aufklärung zu beanspruchen. Die damit entstehende Neomystik

ergründet neueWege und Befreiungen aus den empfundenenOrdnungen der

Politik, Wissenschaft und Religion. Auch Batailles Interpretation der Mystik

ist in denKontext dieser prominentenMystikkonjunktur des 20. Jh. einzuord-

nen. Doch während die künstlerisch inspirierte, neumystische Renaissance

vielfach ins Romantische und Idealistische abgleitet, setzt sich Bataille auch

innerhalb der surrealistischenBewegung auf kritischeWeisemit denDenkern

der mystischen Traditionen auseinander und betrachtet die Erfahrungen der

christlichen Mystiker als Herausforderung für den Intellekt sowie als signi-

fikantes Modell für ein neues Selbstverhältnis zur Welt. Die dekonstruktive

Auseinandersetzung mit der traditionellen Mystik spiegelt sich in seiner

dreiteiligen Abschrift der atheologischen Summe wider, in der er eine neue

Mystik entwirft, die zwischen der Ordnung des denkenden Subjekts und der

Unordnung der inneren Erfahrung oszilliert.

»Ich verstehe unter innerer Erfahrung das, was man gewöhnlich mystische

Erfahrung nennt: die Zustände der Ekstase, der Verzückung oder wenigstens

einer meditativen Gemütsbewegung. Aber ich denke weniger an die glau-

bensmäßige Erfahrung, […]. Die innere Erfahrung entspricht derNotwendig-

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

keit, die fürmich – und für diemenschliche Existenzmitmir – darin besteht,

alles restlos in Frage zu stellen. […]«7

Bataille nennt das Konzept zur Ergründung der inneren Erfahrung »Atheolo-

gie«,anandererStelle auch »NeueMystischeTheologie«.Eshandelt sichweder

um einen rationalen Atheismus, der dieWissenschaft nachahmt, noch um ei-

ne einfache Neuformulierung einer mystischen negativenTheologie, sondern

umeineDenkweise,die denGegensatz zwischenTheismusundAtheismus ab-

lehnt: Die Atheologie soll stattdessen die zentrale Bedeutung der Religion für

das Leben im immanent-menschlichen Bereich aufdecken, wo sich das Gött-

liche anonym und dunkel zeigt. Es geht Bataille darum, die »kopflose« Theo-

logie einzuführen, die darauf verzichtet, ihren Gegenstand zu ergreifen: »Die

»Atheologische Summe« wird die einzige Möglichkeit anzeigen, einem paradoxen Ge-

genstand nahezukommen, ohne ihn zu ergreifen.«8 Denn »das wahreWissen [vonGott

kann] nur Gott selbst zum Gegenstand haben […]«9, erklärt er dazu weiter, »Gott

kann sich sicher selbst erkennen, doch nicht in der Weise diskursiven Denkens, die uns

›eigentümlich‹ ist«10. Atheologisch bleibt dem Menschen lediglich seine eigene

dunkle Seite des Nichtwissens, um überhaupt das Göttliche aufzuspüren.Das

»Göttliche« wird nur erfahrbar in der Abwesenheit Gottes. Die Abwesenheit

zeigt sich als Dunkelheit und Abgrund. Und auf dieseWeise, so Bataille, führt

sie uns »zu der dunkleren Erfassung des Unbekannten […]: einer Anwesenheit, die sich

in nichts mehr von einer Abwesenheit unterscheidet«11. So folgert Bataille aus der

»Abwesenheit Gottes« als einer »Anwesenheit des Unbekannten« folglich: »Es

ist der Anteil des Unbekannten, der der Erfahrung Gottes […] ihre große Autorität ver-

leiht.«12 In der Moderne rückt das unbekannt Göttliche sogar noch verstärkter

in den Vordergrund. Im Horizont der Nachkriegszeit wird die Frage nach ei-

nem neuen Sinn und Bedeutung von religiösen Werten neu aufgeworfen. Die

große Schwierigkeit,mit der Bataille sich konfrontiert sieht, ist der Umstand,

dass die erneute Erforschung der religiösen Erfahrung nur mit Blick auf den

Verlust von Transzendenz möglich zu sein scheint. In dieser Hinsicht stellt er

7 Bataille 2017, S. 14.

8 Bataille 2017, S. 224.

9 Bataille 2017, S. 148.

10 Bataille 2017, S. 148–149.

11 Bataille 2017, S. 16.

12 Bataille 2017, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 69

sichdieAufgabe,denneuenSinnbzw.Nicht-SinnderReligionnachderReligi-

onzu ergründen, ohne einen purenNihilismus zu vertreten.Außerdemglaubt

Bataille nicht, dass die innere Erfahrung der Religion je von einer sozial-uni-

versellenErfahrunggetrenntwerdenkann. Insofern sehenwir in seinenArbei-

ten, wie das mystische Motiv seines Religionsbegriffs sich stets auf das Ganze

einer Gesellschaft bezieht.

So soll es im Kommenden darum gehen, den Begriff der inneren Erfah-

rung von Bataille vertiefend zu verfolgen. In denMotiven derMystik, der Ero-

tik, der Überschreitung und der Gewalt veranschaulicht Bataille, wie sich die

Programmatik der inneren Erfahrung aufschlüsseln lässt. In einem weiteren

Kapitel wird die Souveränitätstheorie Batailles,welche im systematischen Zu-

sammenhangmitdemBegriff der innerenErfahrung steht,dargelegtundaus-

gewertet.

1. Die mystische Erfahrung

Der Begriff der inneren Erfahrung wird von Bataille aus der mystisch-reli-

giösen Tradition des Christentums abgeleitet. Allerdings entwickelt er die

Konzeption der inneren Erfahrung gegen die übliche diskursiv-historische

Erfahrung des Mystischen. Der besondere Charakter der inneren Erfahrung

ist, dass sie eine Gegenwirklichkeit zur profanen Realität abbildet. Bataille

sucht diese innereErfahrung vornehmlich in erotischenMetaphernundfindet

ähnliche Beispiele auch in der Tradition der christlichen Passionsmystik. Da

Gott und dasHeilige das absolute Andere in Bezug auf die profane Realität des

Menschen sind, findet die innere Erfahrung als Ekstase statt. Das Paradoxon

der ekstatischen Erfahrung ist Bataille folgend, dass es eine innerliche Erfah-

rung ist,die gleichzeitig auchbeinhaltet, außerhalb von sich selbst zu sein.Die

Gleichzeitigkeit von innen und außen zu erleben ist gerade das, was die mys-

tische Erfahrung in der Immanenz ausmachen soll. Das Wahrheitsmoment

des Menschseins ist für Bataille in der Tat nur in einer paradox anmutenden

Schwellenerfahrungmöglich,weil die Schwelle die unaufhebbare Polarität von

innen und außen ist. Doch wie verwirklicht das Subjekt diesen Höhepunkt

in der Schwelle? Bataille sieht die Mittel dazu in der Dramatisierung, die das

menschliche Bewusstsein in der Auseinandersetzung mit der Realität selbst

erzeugt. Religionen haben Dramatisierungen als intime Kommunikations-

form im Zentrum ihrer Handlungen: »In jeder Religion ist die Dramatisierung

wesentlich […]. Wenn wir nicht zu dramatisieren wüßten, könnten wir nicht aus uns

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

herausgehen. Wir würden isoliert und eingepfercht leben. […] [D]a verlieren wir uns,

wir vergessen uns selbst und kommunizieren mit einem ungreifbaren Jenseits.«13 Der

Höhepunkt des sprengenden Dramas ist der empfundene Höhepunkt der

inneren Erfahrung, des Ekstatischen selbst. Daher steht das Drama auch für

die transformative Kraft von Gefühlen des Selbstverlustes, die zugleich eine

poetische Inszenierung des Menschseins illustrieren. Bataille sieht sich in

diesem Sinne auch als einen Dramaturgen der inneren Erfahrung:

»Ich lehre die Kunst, die Angst in Freude zu verwandeln, verherrlichen: der

ganze Sinn dieses Buchs. Die Schärfe in mir, das »Unglück«, ist nur die Vor-

aussetzung dafür. Doch die Angst, die sich in Freude verwandelt, ist noch

Angst: nicht die Freude, nicht die Hoffnung, sondern die Angst, die weh tut

und vielleicht zersetzt.Wer nicht daran »stirbt«, nur einMensch zu sein, wird

immer nur ein Mensch sein.«14

Mit dem Denkmodell »Religion als Drama« erscheinen religiöse Rituale und

Praktiken als entsprechende Mittel zur Dramatisierung der Existenz, die sich

durch eine vielfältige kulturelle, künstlerische und ästhetische Lebensart aus-

zeichnen. Das Drama in seiner Bedeutung wird für Bataille in der Moderne

umso größer, jemehr die Erkenntnis wächst, dass Gott dieserWelt abhanden-

gekommen ist. Mit dem Verschwinden eines transzendenten Gottes, also mit

dem Eintreten seiner Abwesenheit, wird der Zugang zur Realität außerhalb

des Subjekts verstärkt durch einemystischeErfahrunggesucht.Der Impuls zu

einermystischen Erfahrungwird durch das Bedürfnis des Individuums geför-

dert,Grenzen zu überschreiten und die Ganzheit des Lebens zu erfahren.Die-

sem metaphysischen Bedürfnis steht aber auch das ebenso starke Bedürfnis

entgegen, persönliche Autonomie und Freiheit der eigenen Existenz zu erle-

ben.Die polare Spannung ebnet dermystischenErfahrungdenWeg,vomSub-

jekt wahrgenommene Grenzen (sowohl die Grenze der Isolation in der Auto-

nomie als auch die Grenze des Sozialen in der Abhängigkeit) zu überschreiten.

Diese doppelte Erfahrung ist die Transgressionserfahrung, die Bataille als den

Wahrheitsmoment desMenschseins beschreibt. Das Streben nach Autonomie

aber bedeutet, dass Individuen ständig neue Grenzen schaffen, die sie dann

auch immer zu überwinden versuchen. Letztlich geht es Bataille darum, zu

13 Bataille 2017, S. 24.

14 Bataille 2017, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 71

fragen, wie eine Religion nach der Religion, wie das religiöse Subjekt der Mo-

derne aussieht und vor welchenHerausforderungen es steht. Gibt es eine reli-

giöseBewältigungderWelt oder ist dieReligionnachdem»TodGottes«obsolet

geworden? Zweifelsfrei gibt es für Bataille eine allzeitige göttliche Konstante

in der Lebenswelt der Menschen und der Natur allgemein. Batailles Beschäf-

tigung mit der Frage nach der inneren Erfahrung rückt die finstere Seite der

Religion ins Zentrum seiner Überlegungen. Im Lichte seinerTheorie des Hei-

ligen entziehen sich die unreinen Anteile des Heiligen der Homogenisierung

des Geistes. Zu diesem unverfügbaren Bereich gehören heterogene Phänome-

ne wie die Gewalt, die Erotik und die Verwüstungen des Todes. Die innere Er-

fahrung hat für das erlebende Subjekt daher nicht nur die Freude zum Inhalt,

sondern auch den Abgrund und die »Marter«. Passend zum Bild der Marter

umschreibtBataille dieReligionals eine sich verzehrendeSuche,als ein »Flehen

[…] ohne Antwort«15. Die gängigen Antworten der Religionen sind die Antwor-

tenderVernunftunddesNützlichen,weswegenBataille geradedenAntworten

keine religiöse Bedeutung beimisst. Dieser Umstand aber ist das Zentrum der

Marter,weil esdasbeängstigendeGefühldesNicht-wissen-Könnensalsdas ei-

gentlich religiöse Grundgefühl qualifiziert. Die nichtwissendeMarter ist Aus-

druck vonverschiedenenmenschlichenZuständen:Es ist das affektive Lachen,

die Angst, die Sehnsucht nachÜberschreitung,die Erotik undnicht zuletzt die

Anbindung an eine tiefe Kommunikation. Die innere Erfahrung stellt primär

die wesentliche Kommunikation wieder her, die im Subjekt durch rationale

Überlagerung verdeckt ist. Insbesondere in der Suche nach einer Gottesant-

wort fällt das Subjekt in einen Zustand einer nichtwissenden Kommunikati-

on: »[…] und da es eine Kommunikation mit der verdunkelten, durch das Nichtwissen

abgründig gewordenenWelt gibt, wage ich ›Gott‹ zu sagen: und so ergibt sich von neuem

ein (mystisches)Wissen, doch ich kann nicht anhalten […].«16 Die tiefe Kommunika-

tion, die sich ereignet, wenn das Subjekt nichts mehr weiß, ist eine abgrün-

dige und schon immer existierende. Noch vor dem Wissen und der Sprache

ist es in die Erfahrungswelt dieser dunklenWirklichkeit eingebunden. Batail-

le glaubt, dass in Zuständen der Angst und der Marter diese tieferen Kommu-

nikationsebenen aktiviert werden, die wiederum einen ekstatischen Erlebnis-

bereich eröffnen: »DAS NICHTWISSEN KOMMUNIZIERT DIE EKSTASE. Das

Nichtwissen ist zuallererst ANGST. In der Angst erscheint die Nacktheit, die in Eksta-

se versetzt. Doch die Ekstase selbst (die Nacktheit, die Kommunikation) entzieht sich,

15 Bataille 2017, S. 26.

16 Bataille 2017, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wenn die Angst sich entzieht. So bleibt die Ekstase nur möglich in der Angst vor der Ek-

stase, in dem Befund, daß sie keine Befriedigung sein kann, kein ergriffenes Wissen.«17

Die Motive von Nacktheit und Nichtwissen gehen in Batailles Überlegungen

Hand in Hand mit christlichen Begriffen wie Schuld und Sünde. Die Zusam-

menhänge zudiesenDenkkategorien äußert er in seinenUmschreibungender

Transgression, die die Momente des Ekstatischen, in welchen sich Angst und

Freude zu spezifischen Sinnerlebnissen potenzieren, darlegen.Das transgres-

sive Subjekt erfährt sich in der religiösen Klammer, zwischen den Polen von

Verbot und Überschreitung, als ein sündiges:

»Die Wahrheit der Verbote ist der Schlüssel zu unserer menschlichen Hal-

tung.Wirmüssen, wir können zuverlässig wissen, dass uns die Verbote nicht

von außen auferlegt wurden. Dieses Wissen gewinnen wir in der Angst, in

dem Augenblick, da wir das Verbot überschreiten, und hauptsächlich im Mo-

ment der Schwebe, in dem es noch wirkt, aber wir trotzdem dem Antrieb

nachgeben, dem es entgegenstand. Wenn wir das Verbot befolgen, wenn

wir ihm unterworfen sind, haben wir kein Bewusstsein mehr davon. Aber

im Augenblick des Überschreitens empfinden wir die Angst, ohne die es das

Verbot nicht gäbe: Das ist die Erfahrung der Sünde.«18

Wie er weiter erläutert, beinhaltet die transgressive Erfahrung die »Macht zu

sündigen, ohne das Gefühl zu haben, dass das Ziel verfehlt wurde, oder es ist die Verfeh-

lung, die zum Ziel geworden ist«19. Die innere Erfahrung, die er herauszukristal-

lisieren versucht, ist eine nackte Erfahrung, die frei ist von Wissen. Entspre-

chendzurMetaphorikderNacktheit imbiblischenSündenfall schreibt er dann

auch: »DAS NICHTWISSEN ENTBLÖSST.«20 Religiöse, ekstatische Erfahrun-

gen sind für Bataille in irgendeiner Art immer anstößig,weil sie die bestehen-

den, lebensweltlichenOrdnungen infrage stellen. Als prototypische Erfahrun-

gen des Religiösen wertet er daher vor allem erotische Erfahrungen, welche

scheinbar die Gegensätze von innen und außen, von Selbstbestimmung und

Hingabe, von Leben und Tod auflösen. Das duale Bewusstsein des Menschen

ist davon geprägt, eine Einheit zwischen dem Innenleben und der Außenwelt

zu erschaffen. Anzeichen für das Heraufbrechen religiöser Empfindungen ist

dieKrise,welchedasSubjektdurchnegativeGefühledesSelbstverlustes erlebt:

17 Bataille 2017, S. 77.

18 Bataille 2020, S. 55.

19 Bataille 1988b, S. 280 [Übersetzung].

20 Bataille 2017, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 73

»Ich gebe das Gute preis und gebe die Vernunft (den Sinn) preis, ich öffne den Abgrund

untermeinenFüßen, vor demdieAktivität unddiemit ihr verbundenenEntscheidungen

mich bewahrten. Zumindest ist das Bewusstsein der Ganzheit zunächst Verzweiflung

und Krise in mir.«21 Doch in dieser Lage bietet sich die Chance, von der Bataille

in den Bänden der »Atheologischen Summe« spricht: nämlich sich demzu öff-

nen, was diesem krisenhaften Moment schon immer vorausgegangen ist und

dieWirklichkeit desmenschlichenLebens schon immerdurchdringt.Es ist die

ganze Wirklichkeit, zu der auch der Tod gehört: »Die Chance hat die Macht, den

Tod zu lieben […]. Ohne den Schrecken, ohne den Tod, mit einemWort: ohne das Risiko

des Schreckens des Todes – wo wäre der Zauber der Chance?«22 Die Magie der Chan-

ce ist ein dem religiösen Erleben verhafteter Moment, welcher allen religiö-

senBewegungen als Infragestellung innewohnt.Diese Infragestellung bezieht

sichaufdie »WeltderArbeitundderDinge«.DerZwiespalt imBewusstseindes

Menschen hat eine unaufhörliche Infragestellung dieser Dingwelt zur Folge:

»Die Religion ist die Infragestellung aller Dinge. Die Religionen sind die Ge-

bäude, die die mannigfaltigen Antworten errichtet haben: unter dem Dach

dieser Gebäude nimmt eine maßlose Infragestellung ihren Gang. Von der

Geschichte der verschiedenen Religionen überdauert ganz und gar die Fra-

ge, auf die zu antwortenwar; die Unruhe ist grundlegend geblieben, die Ant-

worten haben sich verflüchtigt.«23

Die Autonomie des Menschen ist an die Infragestellung der Natur gebunden

und nicht an die Antworten dieser Infragestellungen. Jede Antwort auf die In-

fragestellung der Natur, so Bataille, hat für den Menschen die gleiche Bedeu-

tung wie die Natur selbst und verrät nichts über das Dasein des Menschen in

der Tiefe. Jede gegebene Antwort ist imGrunde genommen eine Beschreibung

des Gegebenen. Daher liegt die Autonomie und Souveränität des Menschen

gerade darin, dass der Mensch selbst eine unbeantwortete Frage in der Natur

bleibt.24 Doch darum ist der Mensch zugleich seinem unruhigen, zerrissenen

Wesen umso mehr ausgeliefert und zu einem spannungsvollen Leben deter-

miniert.

21 Bataille 2005, S. 25.

22 Bataille 1973, S. 321 [Übersetzung].

23 Ebd. [Übersetzung].

24 Vgl. Bataille 1973, S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

1.1 Die Erotik

Bataille beschäftigt sich in seinem Werk »Die Erotik« bzw. »Die Geschichte

der Erotik« systematisch mit den Schlüsselideen des Heiligen und sein Ziel

ist es, einen Begriff von Erotik als Paradigma des Heiligen zu etablieren. Er

beschreibt die Erotik als ein »von der gewöhnlichen sexuellen Aktivität […], vom na-

türlichen Zweck der Fortpflanzung […] unabhängige psychologische Suche«25.Mit sei-

nen forschenden Texten zur Erotik will er darauf hinaus, die destruktiven Zü-

ge des menschlichen Verhaltens sichtbar zu machen. Hinter dem erotischen

Begehren verbirgt sich nämlich nicht nur der Drang zur Produktivität, son-

dern auch der Drang zur intensiven Auflösung, weswegen Bataille hier den

schmalen Grat zwischen »Gewalt« und »Lust« in den Fokus nimmt. In seinen

Ausführungen hängt die Erotik daher auch mit den dunklen Prozessen des

menschlichen Trieblebens und der Gewaltsamkeit des Schreckens und Anzie-

hung zusammen.OhneGewaltsamkeit undAuflösung des Subjekts in der ero-

tischenErfahrungverliert diemenschlicheSexualität überhaupt anSinn,denn

in der Erotik steht »das elementare Wesen als Ganzes […] auf dem Spiel im Über-

gang von der Diskontinuität zur Kontinuität. Nur die Gewalt kann auf solche Weise

alles aufs Spiel setzen, die Gewalt und die namenlose Erregung, die mit ihr verbunden

ist«26.Dabei macht Bataille keinenHalt davor, den sexuellen Vorgang als »Ver-

letzung« zu bezeichnen. So fragt er den Leser: »Was bedeutet Erotik der Körper

anderes als eine Verletzung der Partner in ihrem Sein? Eine Verletzung, die an den Tod

grenzt? Die an den Mord grenzt? Alles, was die Erotik ins Werk setzt, hat zum Ziel, das

Wesen imAllerintimsten zu treffen, dort, wo dasHerz versagt.«27 Darüber hinaus be-

schreibt er dieErotik als eine FormderKommunikation,die sich inder intims-

ten Schicht zwischen den Subjekten ereignet. Diese Kommunikation ist eine

Sprache der sich selbst hergebenden Entblößung. Die Entblößung öffnet den

Körper für die Kontinuität durch »jene geheimenKanäle«, die demMenschen für

gewöhnlich die »Empfindung der Obszönität« vermitteln.28 Die Entblößung ist

auch mit einer Enteignung gleichzusetzen, in der sich das Subjekt von seiner

Individualität losreißt und seinen Körper für den anderen freigibt. Die Ent-

kleidung ist sowie der erotische Akt eine tiefe Kommunikation, die jenseits

der etablierten Ordnung des Alltäglichen stattfindet: »In der Erotik steht immer

25 Bataille 2020, S. 19.

26 Bataille 2020, S. 27.

27 Ebd.

28 Bataille 2020, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 75

die Auflösung konstituierter Formen auf dem Spiel. Ich wiederhole es: jener Formen des

sozialen, regelmäßigen Lebens, welche die diskontinuierliche Ordnung der ausgepräg-

ten Individualitätenausmachen, diewir sind.«29Der Todder Individualität unddie

Enteignung der Identität durch die Freilegung der eigenen Scham sind für Ba-

taille zusammenfassend eine Affirmation des Todes: »Von der Erotik ist es mög-

lich zu sagen, dass sie die Bejahung des Lebens bis in den Tod ist.«30 Die Denkfigu-

ren des Opfers und der Selbstverausgabung kommen im Bild der Erotik als

tiefe, sich selbst verschwendende Kommunikation zwischen zwei Subjekten

zumAusdruck, die in diesem transgressiven Akt auch eine direkte Konfronta-

tion mit dem inneren Tod erleben. Die Erotik ist aus diesem Grund auch eine

religiöse und heilige Angelegenheit. Als religiös wird die erotische Erfahrung

nicht nur wegen ihres Todescharakters qualifiziert, sondern auch wegen der

»widersprüchliche[n] Erfahrung des Verbots und der Überschreitung«31, weswegen er

die Erotik die »doppelte Erfahrung«32 nennt.Die Mechanismen von Verbot und

Transgressionsowiediedamit verbundene innereGefühlsdynamik,diediePo-

le Angst vs. Ekstase, Gewalt vs. Genuss bedienen, sind für das Verständnis von

Batailles Konzeption desHeiligen und vor allem für seinenReligionsbegriff si-

gnifikant,wie es im folgendenZitat deutlichwird: »Die innereErfahrungderEro-

tik verlangt von dem, der sie macht, eine nicht weniger große Sensibilität für die Angst,

die das Verbot begründet, wie für das Verlangen, das zu seiner Übertretung führt. Es ist

die religiöse Sensibilität, die stets das Verlangen und den Schrecken […] engmiteinander

verbindet.«33Sexualität und Tod sind für Bataillemit Blick auf dieMenschheits-

geschichte eindeutig als anthropologische Grunderfahrungen von physischer

Gewalt zu sehen,welche deswegen auch in der Lagewaren, die allererstenVer-

bote zu generieren.

1.2 Verbot und Überschreitung

Bataille zufolge sind die ersten Verbote, die gesetzt wurden, nur in Bezug auf

die Gewalt des Todes und der Erotik zu verstehen.34 Die Zeugnisse aus der pa-

läontologischen Zeit zeigen seinerMeinung nach, dass der erste Akt desMen-

29 Bataille 2020, S. 29.

30 Bataille 2020, S. 19.

31 Bataille 2020, S. 53.

32 Ebd.

33 Bataille 2020, S. 55.

34 Vgl. Bataille 2020, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

schendie Setzung einesVerbots zur Eindämmung vonGewaltwar.Die Einhal-

tung und Ehrung von Verboten unterscheidet denMenschen von seinem Tier-

sein: »Eswar die Einhaltung der Verbote und nicht der Gebrauch der Vernunft, der dem

MenschendasGefühlvermittelte, keinTier zusein.«35 InderEvolutionhabensichdie

Verbote und deren Bedeutung den jeweiligen Kulturvorstellungen angepasst

und feinjustiert, die spezielle Beziehung zum Tod und die Sexualität jedoch

nie wesentlich verändert. Erste nachweisbare Verbote beziehen sich beispiels-

weise auf Leichen. Der Leichnam hatte in der Perspektive vieler, archaischer

Gemeinschaften nicht nur eine abschreckende, sondern auch eine anstecken-

deWirkung, weil man in ihm »ein Bild seines Schicksals«36 erblickte. Noch heute

gelten Verbote, die den Tod und die Sexualität in der Öffentlichkeit verbieten,

um eine soziale Ordnung zu garantieren. Im öffentlichen Raum ist die Tötung

eines Tieres zum Verzehr, obwohl das Fleischessen zu unserer Kultur gehört,

ebenso verboten wie die völlige Entkleidung des Körpers. Obwohl von beiden

Handlungen keine direkte Gefahr ausgeht, werden diese Handlungen in der

Öffentlichkeit nicht geduldet. Bei der Rechtfertigung dieser Gesetze mangelt

es an logischen Argumenten in dem Sinne, dass sie einen direkten Hinweis

auf die Gefahr eines Menschenlebens geben. Doch wie kommt ein Verbot zu-

stande, das eben nicht logisch begründbar ist? Die abstoßende Wirkung des

Obszönen verursacht geteilte Abscheu, weswegen die intuitive Einigung des

Kollektivs ein Verbot ohne rationale Argumentation setzen kann. Betrachtet

man dieses Beispiel mit Bataille, so erkenntman, dass imGrunde »Obszönes«

im Kern verschleierte oder entstellte Gewalt ist. So bedarf es bei der Setzung

eines Verbots keinerMoral,weil dem »Verbot« eine spezifischmenschliche Er-

fahrung vonGewalt vorausgeht, die sich 1. auf eine Ambivalenz, 2. Ansteckung

und 3. Souveränität bezieht.

1. Ambivalenz

Nicht die Moral, sondern vielmehr Erfahrungen von unterschwelliger Gewalt

bilden denHintergrund von Verboten. Phänomene, die eine widersprüchliche

Anziehungs- und Abstoßungskraft ausüben, einerseits Ekel hervorrufen, an-

dererseits Lust erzeugen, zeigen die Gestalt des Heiligen. Diese Ambivalenz

erweitert undmanifestiert sich imgesellschaftlichen bzw.gemeinschaftlichen

Leben in der Art kollektiv geteilter Abscheu. Auch wenn diese Phänomene aus

35 Bataille 1978, S. 51.

36 Bataille 2020, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 77

dem öffentlichen Leben abgesondert werden, heißt es nicht, dass sie vollum-

fänglich neutralisiert sind.

Wie imKapitel zudenReligionstheoriendesCollègeerläutert,gehtBataille

von zwei Bewegungen aus, die das menschliche Gemeinschaftsleben steuern:

Es gibt die sakrale und die profane Bewegung, wobei die letztgenannte eine

funktionelle Ordnung herstellt. Die profane Bewegung ist ein ordnendes und

vernünftiges Prinzip, das die Wirtschaftlichkeit des Daseins garantiert. Die

sakrale Bewegung ist dem Profanen übergeordnet, weil sie als Gewaltprinzip

agiert. Die Verbote sollen zwar die profane Sphäre von der sakralen trennen,

doch werden sie nicht wegen des Profanen gesetzt, sondern wegen des Hei-

ligen. Das Ambivalente des Heiligen spiegelt die innere Auseinandersetzung

desMenschenmit seinerTiernaturwider.Denn sowiedie gewaltvollenSakral-

kräfte jederzeit die profane Ordnung einreißen können, so kann der Mensch

selbst plötzlich seiner Animalität verfallen. Ein Verbot markiert also nicht nur

eine Trennung zwischen demKollektiv und dem Selbst, sondern auch eine in-

nere Grenze, die beim kleinsten Anstoß schnell überschritten ist: »Es gibt in

der Natur und gibt auch im Menschen eine Bewegung, die unablässig über die Gren-

zen hinausdrängt und die immer nur teilweise eingedämmt werden kann […], […] wir

leben spürbar in ihrer Gewalt.«37 Da das Individuum sich dieser inneren Gewalt

gewahrwird,weiß es daher auch die Grenzen imAußen zu achten, die ihmbei

der Festigung seiner Lebensführung helfen. »Die Verbote haben die Art undWeise

verändert, in der derMensch seine animalischen Bedürfnisse befriedigte […].«38

2. Ansteckung

Der Zwiespalt im Menschen beleuchtet nur eine Seite in der Erklärung, war-

um Verbote gesetzt werden. Es gibt noch die andere, vielleicht noch verhei-

ßungsvollere Seite, die eine Verbotssetzung noch dringlicher einfordert: »Das

Sakrale ist keineswegs ein Ding, es ist das Gegenteil eines Dinges, nämlich die Anste-

ckungmit einerKraft, […]wasuns innerlich ist, […]wasnichtauf einDing reduziertwer-

den kann.«39 Das Sakrale selbst ist kein Gegenstand, sein Wesen ist eine Kraft.

Es äußert sich daher psychoenergetisch in der Art der Leidenschaft oder af-

fektiverGefühle.SeineAnsteckungsgefahr verdeutlicht,wie alleMenschenmit

dieser Kraft verbunden sind.Gemeinhinwerden inGesellschaften sublimierte

37 Bataille 2020, S. 57–58.

38 Bataille 1978, S. 51.

39 Bataille 2015, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

und gesittete Formen von ansteckendemVerhalten, beispielsweise das affekti-

ve Lachen, positiv aufgenommen.Welche Mengen an ansteckenden Energien

allein ein jubelndes Kollektiv freisetzen kann, zeigen eindrücklich ausgefüllte

Fußballstadien. Ungeahnte schlummernde Leidenschaften können jederzeit

aktiviert werden und die vernünftigen Handlungen überschatten. Bataille in-

terpretiert diese Kräfte als sich übersteigende Anteile des Heiligen, die von ei-

ner Gemeinschaft schon immer in irgendeinerWeise in Schach gehalten wer-

den,weil sie nicht nur übersteigen, sondern auch anstecken: »Sie bemühen sich,

den verfemten Bereich, in dem die Gewalt des Todes wütet – der für ansteckend gehalten

wird – von demBereich, in dem das friedliche Alltagsleben läuft, zu trennen.«40 In die-

sem Sinne können sich Individuen der Macht dieser universellen Naturkräfte

nicht entziehen,wenn sie unmittelbarmit diesen konfrontiertwerden.Wegen

dieser Ansteckungsfähigkeit macht es beispielsweise Sinn, sexuelle Handlun-

gen in derÖffentlichkeit zu verbieten, da sie beimWahrnehmenden ungewollt

Empfindungen vonAbstoßungoderAnziehung erzeugen.DieseRegungen lie-

gen nicht in der Kontrolle des Individuums. (Imdeutschen Strafgesetzbuch ist

der § 183a »Erregung öffentlichen Ärgernisses« treffend betitelt.) Der Sinn ei-

nes Verbotes kann also nicht in einer rational begründeten Moral liegen, son-

dern in der intuitiv gewolltenBewältigungundKanalisierungdieser Vitalkräf-

te. Daher lautet seine Definition der Religion:

»Man darf unter Religion jedoch nicht wirklich das verstehen, was das Be-

dürfnis der menschlichen Natur nach grenzenloser Projektion (Abtrennung

oder Ausschluss) befriedigt; in der Praxis wird sie eher durch die Gesamt-

heit der Verbote, Pflichten und partiellen Freizügigkeiten bestimmt, die die-

se Projektionen regeln und in soziale Kanäle leiten.«41

3. Souveränität

Es ist nicht nur so, dass das Individuum in der ersten Ordnung ein der Ge-

walt der Natur untergeordnetes Wesen und damit ein »Tier« ist. In zweiter

Ordnung ist es vernunftbegabt und dementsprechend auch als »Mensch« defi-

niert. In der anthropologischenAnalyse Batailles bleibt es aber nicht bei dieser

dualen Betrachtung. Das Individuum ist noch eine dritte Ordnung, nämlich

das »souveräne Selbst«, das ein doppeldeutiges Wesen ist, weil es auf der ei-

nen Seite Verbote setzt, auf der anderen Seite Verbote überschreitet. Die ein-

40 Bataille 1978, S. 51.

41 Bataille 2015, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 79

fache Funktion eines Verbotes ist zunächst eine Trennung des Menschen von

seiner Tiernatur zu bewirken.42 Daraus folgt nicht, dass Verbote nur zur Ein-

haltung gesetzt werden, sondern auch für deren Übertretung. So schreibt Ba-

taille: »Das Verbot ist da, um verletzt zu werden«43, und betont, dass das Verbot ei-

nen »unlogischen Charakter[…]«44 hat. Nicht nur das Verbot, sondern auch die

Übertretung hat eine elementare Funktion. Während das Verbot das Tiersein

negiert, negiert die Transgression das Menschsein: »Es ist die menschlicheWelt,

die, in derNegation derAnimalität oder derNatur geformt, sich selbst negiert und in die-

ser zweitenNegation über sich hinausgeht, ohne jedoch zu dem zurückzukehren, was sie

ursprünglich negiert hatte.«45 Bataille ist der Ansicht, dass die Übertretung des

Verbots keine Negation des Verbots, sondern eine Bejahung darstellt, die die

volleWirkung des Verbots erfüllt.46 Die Bejahung des Verbots ist also nicht die

Bejahung der Negation, sondern eine Transgression, ein Schwellenzustand,

beidemeinezweiteNegationeingeleitetundgleichzeitigdieDualität vonTier-

undMenschsein aufbewahrtwird.47Die Transgression und die Verletzung des

Verbots gewinnen in ihrer doppelten Funktion, nämlich sowohl zu konservie-

ren als auch zu liberalisieren, eine existenzielle Bedeutung für das menschli-

che Leben.Die Doppelnatur von Tier undMensch, die Bataille als Transgressi-

onszustand beschreibt, bedeutet nicht, dass beide Naturen eine Synthese bil-

den, sondern lediglich,dass sie nebeneinander bestehen,undzwar in ihrer ne-

gierten Form. Die Negativität ist für Bataille das Nicht-Identische, weswegen

die Verbote einer Kultur auch nicht identisch mit den Restriktionen sind. Der

Mensch nach Bataille wahrt seine menschliche Würde durch Einhaltung der

auferlegten Verbote und durch die Distanz zu seinem Tiersein.48 Die Über-

schreitung dieser Verbote aber gibt ihm nicht einfach seine Tiernatur zurück,

denn wenn es so wäre, dann würde das die Negation des Verbots bedeuten,

42 Vgl. Bataille 2020, S. 115.

43 Bataille 2020, S. 90.

44 Bataille 2020, S. 89.

45 Bataille 2020, S. 117.

46 »Die Überschreitung ist nicht die Negation des Verbots, sondern sie geht über das Ver-

bot hinaus und vervollständigt es.« (Bataille 2020, S. 89).

47 Vgl. Bataille 2020, S. 117.

48 »Der in gewisser Weise regelmäßige Charakter der Überschreitung […] wie anderer-

seits das dauernde Ineinander von Tier undMensch können uns aber nicht hindern zu

sehen, in welchem Maß der Mensch an die menschliche Würde gebunden ist, die aus

der Einhaltung der Verbote entspringt.« (Bataille 1978, S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

welches ja um die Beseitigung des Tierseins willen erstellt wurde. Die Beja-

hung des Verbots durch die Überschreitung transformiert die Animalität des

Subjekts in eine souveräne Würde, die Bataille auch als sakral umschreibt. Es

besteht also eine doppelte Negation, die Negation von Tier- und Menschsein,

doch es besteht auch eine Bejahung, nämlich die Bejahung des Verbotes durch

die Transgression, die letztlich die zwei negierten Naturen als souveränen Akt

potenziert.Warum ist für Bataille die Übertretung eines selbst gesetzten Ver-

bots eine Bejahung? In seiner Ausarbeitung lässt sich ablesen, dass die Über-

tretung die »andere« Seite des Verbots offenbart, etwas erfahrbar macht, was

aus rationalen Gründen verschlossen ist. Wie das Heilige ist das Verbot dop-

pelseitig.Durch dieÜbertretung gelingt die Entdeckung derKehrseite.Batail-

le erklärt es folgendermaßen:

»Dieses Bewusstsein der Ganzheit bezieht sich auf zwei entgegengesetzte

Arten, den Ausdruck >>non-sense<< zu gebrauchen.Non-sens ist gewöhnlich

eine schlichte Verneinung, wird von einemObjekt gesagt, das beseitigt wer-

den soll. […] [W]enn ich jedoch von non-sens in der gegenteiligen Intention

spreche, ein sinnfreies Objekt zu suchen, verneine ich nichts, sondern drü-

cke die Bejahung aus, in der am Ende das ganze Leben im Bewusstsein sich

aufleuchtet.«49

Konkret umschreibt er das souveräne Bewusstsein an einer anderen Stelle als

»die Fähigkeit, sich unbekümmert um den Tod über die Gesetze zu erheben, die die Er-

haltung des Lebens gewährleisten«50. Verlieren bedeutet den Tod der Ordnungen

und somit auch den Tod der Ordnungen des Subjekts, die es alsMensch verin-

nerlicht vorfindet, zu bejahenunddieHerrschaft derDinge zu verneinen.Die-

ser souveräneMoment aber ist nie losgelöst von der animalischen, in anderen

Worten universalen und sozialenKraft, die imGrunde immer gegenwärtig ist.

Die Souveränität kann sich in diesem Sinne nur aus dieser generellen Vitalität

her ableiten lassen, gewinnt aber nur im Menschen die spezielle Bedeutung

des Souveräns.Die Bedeutung vonVerboten für einemenschlicheGesellschaft

besteht fürBataille alsonicht darin,dassVerboteprimärdazudienen,dasHei-

lige vom Profanen zu trennen, das Erhabene von seiner niederen Seite zu iso-

lieren, so auch das Tier vom Menschen zu spalten. Ihm geht es vielmehr um

49 Bataille 2005, S. 24–25.

50 Bataille 1987, S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 81

das spannungsvolle Verhältnis der beiden Seiten zueinander. Auf der Grund-

lage der dichotomgestaltetenBeziehung potenziert sich das souveräne Selbst,

indem es Verbote überschreitend bejaht. In der Theorie der Verbote von Ba-

taille dienen Setzungen von Verboten also nicht der moralischen Absicherung

des Guten.DasHeilige geht demVerbot voraus, es lässt sich nicht auf das Ver-

bot reduzieren und insofern ist die Überschreitung des gesetzten Verbots eine

Anerkennung des Heiligen und nicht seine einfache Negation. Das souveräne

Selbst des Menschen präsentiert fortwährend dieses Spannungsverhältnis.

1.3 Gewalt

InBataillesReligionstheorie ist derAspekt derGewalt einwesentliches Schlüs-

selelement für das Verständnis der »religiösen Erfahrung«. Zugleich ist die-

ser Aspekt vielleicht auch dasmissverständlichste Konzept in seinemDenken.

Denn auch hier lässt sich,wie in allen seinen Begriffskonzeptionen, die dicho-

tome Spannung zwischen innen und außen, zwischen Immanenz und Tran-

szendenz feststellen. Bei der Gewaltdifferenzierung geht es um eine Gewalt

erster und zweiter Ordnung, um die der heiligen und der profanen (oder der

immanenten und transzendenten). Zum besseren Verständnis des Gewaltbe-

griffs ist vor allem Batailles Unterscheidung zwischen der Bedeutung der Im-

manenzundTranszendenzhilfreich.Die ImmanenzdesHeiligen ist für ihnei-

ne Art Lebensontologie. Die Transzendenz hingegen ist in die Immanenz ein-

geordnet undnicht der Immanenz gegenübergeordnet.Das Transzendente ist

stets das Abstrahierte von der gegebenen Totalität, also der Immanenz selbst.

Daher ist für Bataille das Profane auch eine abstrahierte bzw. transzendierte

Gegenstandswelt: »Wasaber ist für das Profane bei näheremZusehen anderes als eine

Summe von Gegenständen, die von der Totalität abstrahiert wurden?«51

Die immanente Gewalt des Tieres

Die immanente Gewalt des Tieres zeigt die Eingebundenheit in das Leben und

die Unfähigkeit, sich davon zu trennen. Bataille demonstriert diese Unfähig-

keit am Beispiel eines Tieres, das ein anderes Tier frisst. Die operative Hand-

lung des Fressens stellt keinen grausamen Akt dar, sondern lediglich die feh-

lende Transzendenz, die Fähigkeit, das gefressene Tier als ein vom eigenen

Erleben getrenntes Wesen wahrzunehmen. Das Tier frisst ein anderes, weil

es sich mit dem anderen Tier nicht identifiziert, es sich nicht vorstellt, dass

51 Bataille 1997, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

es auch ein Gefressen-Werden gibt.52 So bedeutet Transzendenz umgekehrt

auch,diese tierische Immanenz zuüberwinden.Die Intelligenz desMenschen

ist also eine Abkehr von der Quelle des Lebens, sie ist gegen die Natur gerich-

tet. Doch auch der Tod ist für Bataille ein Prinzip des Immanenten und zeigt

sich in der innerenGewalt alles Lebendigen. Leben undTod als Prinzipien prä-

sentieren sich in den Rhythmen der Natur, in den kosmogonischen Kräften

von Sonne und Mond, welche das Leben auf der Erde orchestrieren. An die-

sen natürlichen Prozessen nehmen alle Lebewesen durch intime Erfahrungen

derNahrungsaufnahme und Sexualität teil. Diese Teilnahme ist eine Kommu-

nikation mit dem intimsten Teil des Lebens selbst. Aus der Perspektive dieses

lebendigen Systems, so Bataille, lässt sich die Überlegenheit eines fressenden

Tieres daher auch nicht über eine transzendente und hierarchische Naturord-

nungerklären: »DerLöwe istnichtderKönigderTiere: er ist nur eine imbewegtenWas-

ser höher schlagendeWelle, die die schwächeren unter sich begräbt. Daß ein Tier ein an-

deres auffrißt, ändert so gut wie nichts an einer grundlegenden Situation: Jedes Tier ist

in derWelt wieWasser imWasser.«53 In der strömenden Realität der heiligen Im-

manenz folgt alles nur dem Prinzip der inneren Gewalt, d.h. der grenzenlosen

Durchdringung des Lebendigen durch alles Lebendige.

Die Transzendenz des Menschen

Im Gegensatz dazu befindet sich der zur Transzendenz fähige Mensch nicht

in der Welt wie Wasser im Wasser. Denn die transzendent strukturierte

menschliche Welt schafft Unterschiede. Die Unterschiede sind zum Beispiel

dieWahrnehmung vonWesen und Dingen, die vom eigenen Erleben getrennt

erscheinen. Batailles Verständnis vom Sakralen hebt sich von der klassischen

Vorstellung auffällig ab, denn seines Erachtens befähigt nicht das Sakrale den

Menschen zur Transzendenz, sondern das differenzierende Denken selbst:

»Wir sagen vom Sakralen, es transzendiere das, was uns umgibt, und vergessen, dass

unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie transzen-

dieren.«54 Die Transzendenzfähigkeit ist zunächst kein wertendes, sondern

ein der Immanenz untergeordnetes Vermögen des Menschen. In archaischen

Gemeinschaften entwickelt sich auf derGrundlage der Transzendenzfähigkeit

ein Werkzeugdenken55, das unter anderem die wirtschaftliche Daseinsebene

52 Vgl. Bataille 1997, S. 19–20.

53 Bataille 1997, S. 20.

54 Bataille 2015, S. 45.

55 Vgl. Bataille 1997, S. 26–27.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 83

ermöglicht. DieWerkzeuge dienen denMenschen dazu, Prozesse des Alltägli-

chen zu optimieren. Dabei ist das Werkzeug dem Menschen, der es herstellt,

untergeordnet. Sobald aber aus dem Werkzeug ein Gegenstand wird, erhält

es einen Sinn. Dieser Sinn ist bereits eine Verbundenheit zum Subjekt, da

die Gegenstände seine Subjektivität erweitern.56 Das Subjekt projiziert also

sein Innenleben auf die Dinge und schreibt ihnen eine Subjekthaftigkeit zu.57

Diese fließende Subjekthaftigkeit zwischen Mensch und Ding bringt keine

Trennungswahrnehmung hervor. Ganz im Gegenteil: Die Wahrnehmung von

Dingen, die selbst als Subjekte betrachtet werden, verstärkt mitunter das

Gefühl der Verbundenheit und der Immanenz. Dieses Verhältnis kehrt sich

erst um, wenn vom Ding ausgehend eine Identifikation hergestellt wird,

wenn der Mensch nicht mehr von der eigenen Subjektivität, sondern von der

Trennung des Dings zu denken beginnt.Der verbindendeWerkzeugcharakter

löst sich auf, wenn der Sinn des Gegenstandes den Zusammenhang zwischen

kontinuierlichemErleben und Tun unterbricht und demDing ein eigenerWe-

sensbereich unterstellt wird.Das Verhältnis des Subjekts zu denDingenmuss

sich in dieser Konstellation ändern, weil die autonome Existenz des Dinges

anerkannt wird. Die Funktionalität des Werkzeugs gewinnt eine übergeord-

nete Bedeutung und ab diesem Moment beginnt die Selbstentfremdung des

Subjekts, weil es sich mit den Werkzeugen identifiziert: »Der, der den Weizen

anbaut, ist kein Mensch: er ist der Pflug dessen, der das Brot ißt. Und sogar der Akt des

Essens selber ist letztlich bereits die Feldarbeit, der sie die Energie liefert.«58 Im Zuge

der transzendentalen Rationalisierung vergessen die Menschen ihre sakral-

innere Natur so sehr, als sie in sich selbst nur »noch Dinge sehen und […] aus

Bequemlichkeit [sich] selbst für Dinge halten«59. Die gesteigerte Form der Dingi-

dentifikation erregt aber gleichzeitig das Gefühl der inneren Gewalt, die die

Identifikation zum Ding zu überwinden sucht: »Nach und nach wird derMensch

selber zu einemDing, und ermuß, um sich aus dieser Situation zu retten, nochmals auf

die Zerstörung des Gegenstands als Gegenstand zurückgreifen.«60 Das Opfern ist für

Bataille die entsprechende Praktik, um die Beziehung zwischen Immanenz

und Transzendenz und die Intimität des Subjekts durch die Zerstörung des

Dings wiederherzustellen.

56 Vgl. Bataille 1997, S. 28.

57 Vgl. Bataille 1997, S. 30.

58 Bataille 1997, S. 38.

59 Bataille 2015, S. 45.

60 Bataille 1997, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Die transzendente Gewalt

Während die Gewalt des Immanenten ebenso zerstört wie die transzenden-

te, ist die signifikante Differenz zwischen beiden Arten darin gegeben, dass

die Transzendenz auf der Grundlage einer rationalen Steuerung zerstört, die

Immanenz aber auf der Grundlage der inneren Leidenschaft. Die Fähigkeit

der Transzendenz dient in der profanen Welt zur Unterscheidung von Merk-

malen, die den Subjekten Positionen in einer Hierarchie zuweisen. Die Tran-

szendenz kann nicht anders, als sich über dieWahrnehmung von Unterschie-

den zu artikulieren und diese zu hierarchisieren. Politische und hierarchisier-

te Machtsysteme entstehen auf der Grundlage dieses homogenisierenden Be-

wusstseins.DieMechanismen der inneren Gewalt werden im Zuge dieser Ho-

mogenisierung transzendent und rationalisieren sich sichtbar inMachtstruk-

turen. Die Transzendierung neutralisiert also die innere Gewalt nicht. Sie ist

dadurch nicht weniger potent oder unwirksam.Die rationalisierte Gewalt for-

dert genauso Zerstörungen und Opfer ein. Doch der Unterschied zur inne-

ren Gewalt liegt darin, dass das Opfer der transzendenten Gewalt nicht zur

Umkehrung von der nützlichen zur sakralenOrdnung erfolgt, sondern zur Er-

haltung der nützlichen Ordnung.61Mit diesemWechsel gestaltet sich folglich

auchdieBedeutungdesOpfersum.InprähistorischenZeitenwirddasTier ge-

opfert,weil dieDingidentifikation durch das Tier zu dominant ist.Das Tier als

Dingwird geopfert, umdie intimeOrdnungwiederherzustellen. In der feuda-

len Geschichte zeigt das Beispiel des Königsmords, dass die Dingidentifikati-

on durch Rangunterschiede zu herrschend wird und deswegen scheinbar nur

der Tod des Königs dieses Unrecht beheben kann. In derModerne aber nimmt

die Transzendenz eineMacht an, die sich selbst an die Stelle des Immanenten

durch die Homogenität erkämpft. Die Opfer, die jetzt erbracht werden müs-

sen, sind nichtmehr von der transzendentenMacht derHomogenität zu tren-

nen, weswegen die moderne Kriegsführung für Bataille auch die Macht der

Profanität statt des Heiligen darstellt. In Batailles Logik ist also die transzen-

dente Gewalt die Umkehrung dieses Verhältnisses: Die Machtübernahme des

Profanen über die Gesamtheit fordert Opfer, um die Sakralität der profanen

61 »Die Transzendenz der Vernunft und Moral vergibt die Souveränität, der Gewalt ge-

genüber (der ansteckenden Verwüstung einer Entfesselung), an die Sanktionierung

der Ordnung der Dinge« und »Ich sagte, daß die innere Gewalt eine Verbindung mit

der Moral einging.« (Bataille 1997, S. 65 und S. 135).

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 85

Ordnung zu rechtfertigen.62 Das Gesamtausmaß nimmt in der strategischen,

transzendenten Gewalt unbegrenzt zu, weil sie theoretisch endlos vernichten

kann.Die immanenteGewalt zielt nurdarauf ab,zuzerstören,was entbehrlich

ist.

Im Allgemeinen ist die Gewalt für Bataille einMerkmal der inneren Erfah-

rung der Religion: »Es ist nun aber, wie ich denke, nichtmöglich, die Entwicklung der

religiösenFormenzuanalysieren, ohnedieBedeutungwahrzunehmen,diedieseUmkeh-

rung der Entfesselung der Gewalt jeweils annimmt.«63 Mit Bataille kann man also

Gewaltphänomene kritisch nicht nur in Bezug auf die innere Gewalt des Re-

ligiösen, sondern gerade in Bezug auf ihre transzendente und rationale Aus-

richtung überprüfen. Wenn die natürlich innere Gewalt des Menschen leicht

zumissbrauchen undmanipulieren ist, potenziert die rationale Aussteuerung

denAusbruch nicht? Führt diemoralischeRechtfertigung vonGewalt nicht so-

gar zu verheerenderen Zerstörungen? Bataille zeigt in seinenAnalysen zurGe-

walt, dass die Vernunft nicht nur Frieden schließen, sondern auch zum Be-

feuerer der Gewalt werden kann.

2. Souveränität

Der Souveränitätsbegriff Batailles ist gewissermaßen eine Gegenschablone

zu Hegels Konzept des Selbstbewusstseins. Gleichzeitig aber beansprucht

Bataille den Begriff des Selbstbewusstseins für seine Vorstellung der wahren

Souveränität. Er macht den Souveränitätsbegriff stark gegen einen funktio-

nalistischen Gebrauch und versucht durch diese Wendung auch das Konzept

des Selbstbewusstseins als einen nicht funktionalistischen Begriff zu ver-

stehen. Um dem Souveränitätsbegriff von Bataille auf die Spur zu kommen,

ist es daher hilfreich, seine Auseinandersetzung mit dem Hegel’schen Be-

griff des Selbstbewusstseins nachzuzeichnen. Für diesen Versuch soll im

Folgenden die Herr-Knecht-Dialektik Hegels genauer betrachtet werden.

Eine ausführlichere Auseinandersetzung zu diesem Thema skizziert der

Literaturwissenschaftler Peter Bürger in seinem Aufsatz »Das Denken des

62 »Bereits 1908 hatten Marcel Mauss und sein bester Freund, Henri Hubert, darauf ver-

wiesen, dass die Götter zunehmend ihre Tempel verlassen und profan werden, wäh-

rendmenschliche und soziale Dinge immermehr eine sakrale Bedeutung annehmen.«

(Moebius 2006, S. 3257).

63 Bataille 1997, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus«64. Daneben gibt es

auch einen philosophischen Essay zum Herr-Knecht-Verhältnis bei Hegel

und Bataille vom Philosophen Artur R. Boelderl.65 Anders als die genannten

Autoren es verfolgen, nämlich eine historische oder philosophische Unter-

suchung zwischen Hegels und Batailles Denken zu unternehmen, wird es

in diesem Aufsatz primär darum gehen, systematisch relevante Aspekte der

Bataille’schen Souveränitätstheorie in Bezug zu seinem ethnologischen Ri-

tual- und Religionsbegriff zu beleuchten, der in seiner Arbeit gerade mit der

Beschäftigung der Hegel’schen Phänomenologie an Kontur gewinnt. In der

klassischen Definition ist die Souveränität in erster Linie ein politischer Be-

griff. In Batailles Theorie der Religion kommt der Souveränität aber ein Sinn

zu, der sich von politischen und machttheoretischen Begriffen unterscheidet

und von der menschlichen Existenz selbst herrührt.66 Für Bataille ist die

wahre Souveränität niemals politisch. Sie kann sich nicht durch ein Objekt

repräsentieren bzw. durch eine Institution vertreten lassen. Das Souveräne

bei Bataille ist eine der Existenz des Menschen angehörende Instanz, die

allen Subjekten zukommt. Die Souveränität in ihrer politischen Dimension

entspringt dieser existenziellen Quelle des Lebens und verwickelt sich im

Laufe der historischen Prozesse zu verschiedenen Formen von Herrschaft.67

Auf die Frage,was Souveränität im Kern ist, hält Bataille erst mal eine ein-

facheDefinition bereit: Souveränität ist das Leben jenseits desNutzens.Unter

Nützlichkeit versteht er vor allem den funktionalistisch-ökonomischen Me-

chanismus vonmenschlichenProduktionen.Danebengibt es für ihn auch eine

symbolische Ebene, in die der Mensch ebenso eingebunden ist. Die in diesem

Sinne produktive, symbolische Ebene ist für Bataille der Bereich des Souve-

ränen, der nicht mit der funktionalen Sphäre des Utilitaristischen gleichzu-

setzen ist. Aus dieser Definition kann daher auch abgeleitet werden, dass das

Subjekt, das Souveränität erlangen will, aus der Sphäre des Nützlichen aus-

steigen muss. Der Ausstieg gelingt aber nicht eindeutig, wenn beide Sphären

strukturell ineinander übergreifen. Dieser Fall tritt vor allem in der überwie-

gend kapitalistisch organisierten Moderne auf, wo Nützlichkeitsdiskurse mit

64 Peter Bürger: Das Denken des Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus.

Suhrkamp, 1992.

65 Artur R. Boelderl: Georges Bataille. Über Gottes Verschwendung und andere Kopflo-

sigkeiten, Parerga, 2005.

66 Vgl. Bataille 1978, S. 47.

67 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 87

symbolischen Ebenen derartig ineinander inkorporieren, dass sie nicht mehr

eindeutig auseinandergehen können. Die bürgerliche Gesellschaft zeugt von

dieser Inkorporation:

»In der bürgerlichenGesellschaft hängt [die Souveränität] nur noch von dem

EigentumanDingen ab, dieweder souverän noch sakral sind. Das Schlimms-

te an dem bürgerlichen Streben nach dem Rang ist, daß wenn auch nicht

die Souveränität im eigentlichen Sinn, so doch der subjektive Zweck weiter-

hin impliziert bleibt. Aber da der subjektive Zweck, wie ich gezeigt habe, in

nichts von der Würde des Menschen, genauer, von seiner souveränen Wür-

de unterschieden ist, der bürgerliche Mensch aber nur ein Mittel ist, hat er

nur den Schein […] seiner Würde zum Ziel und jede rudimentäre Mensch-

lichkeit, die mit dem Körper, den Instinkten, der Gesellschaft und der Fami-

lie verknüpft ist. Die Suche nach der souveränenWürde ist ihm nur noch als

Suche nach Gütern bekannt die sich mit dieser Würde verknüpfen.«68

Der symbolische Raum ist ja nichts anderes als der Bereich, in dem die Zei-

chen des Sozialen (Verhaltenscodices, Normen, Werte, Instinkte, Affekte und

Identitäten) artikuliert sind, die für das Funktionieren jedweder Gesellschaft

notwendig sind. Das moderne souveräne Wesen kann also mit dem Paradig-

ma der Nützlichkeit nicht brechen, ohne zugleich auch die symbolische Ord-

nung zu negieren. Doch welche Rollen kommen nun den Hegel’schen Herren

und Knechten in Batailles Souveränitätsmodell zu? Die souveränen »Herren«

(Kapitalträger) einer Gesellschaft haben ein Leben jenseits des Nutzens, weil

sie, Bataille folgend, die Produktionen einer Gesellschaft anders konsumieren

als die gewöhnlichen Bürger (Knechte), die bestrebt sind, den Konsum nütz-

lich zu machen. Für die souveränen Herren geht es eher darum, den Konsum

nutzlos zu verausgaben und damit einen Zuwachs an Prestige zu erhalten. Es

ist zum Verständnis noch einmal wichtig, zu betonen, dass Prestige und Un-

produktivität sich nicht völlig aus dem Bereich des Nützlichen loslösen kön-

nen, denn sie gehören ja noch dem symbolischen Raum der Gesellschaft an.69

68 Bataille 1978, S. 60.

69 »Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was er dem

Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von Gegengeschenken,

sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das letzteWort hat. Prestige, Ruhm

und Rang dürfen nicht mit Macht verwechselt werden. Oder anders: Prestige ist inso-

weitMacht, als diese jenseits von Erwägungen von Recht und Gewalt liegt, auf dieman

sie gewöhnlich zurückführt.« (Bataille 1976, S. 73) [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

In diesem Sinne ist der nutzlose Konsum der souveränen Wesen nicht für ei-

nen bestimmten Zweck nützlich, aber sie sind dennoch funktional,weil sie die

Gesellschaft in einer bestimmten Konfiguration aufrechterhalten. Die Souve-

ränität von Bataille ist zwar an einen unproduktiven, verzehrenden Konsum

gebunden,manifestiert sich aber nur als Erfahrung, die sich von einer sozial-

ökonomisch codierten Erfahrung unterscheidet. Die Erfahrung der Souverä-

nität bricht damit aus dem zeitlichen Muster von Vergangenheit und Zukunft

aus, sodass sie eine Pause bzw. eine Unterbrechung von den Sorgen um die

Zukunft ermöglicht:

»DieWelt des [souveränen] Subjekts ist die Nacht: die erregende, unendlich

suspekte Nacht […]. [D]as freie, überhaupt nicht der realen Ordnung unter-

worfene, nur vomAugenblick erfüllte Subjekt […] verlässt seinen eigenenBe-

reich und unterwirft sich den Objekten der realen Ordnung, sobald es sich

um die Zukunft kümmert. Denn das [souveräne] Subjekt ist Verzehrung, so-

weit es nicht der Arbeit unterworfen ist. Wenn ich mich nicht mehr kümme-

re um das, was sein wird, sondern nur noch um das, was ist, warum sollte

ich dann irgend etwas zurückhalten? Ich kann auf der Stelle, ohne jede Ord-

nung, die Gesamtheit der Güter, über die ich verfüge, verzehren. Diese nutz-

lose Verzehrung ist das, was mir gefällt, sobald die Sorge um den nächsten

Tag nicht mehr besteht.«70

Frei von jeder Erwartung an ein Resultat erfüllt sich die souveräne Erfahrung

im Augenblick der unbekannten Zukunft. Dieses unerwartete, freie Moment

erzeugt einen sozialen, tiefgründigen, zwischenmenschlichen Kontext, der

sich nicht mehr sinnvoll in die Welt der Arbeit einordnen lässt: »Und wenn ich

so ohne jedesMaß verzehre, offenbare ich meinesgleichen, was ich intimerweise bin: die

Verzehrung ist der Weg, auf dem die [durch die Arbeit] getrennten Wesen miteinander

kommunizieren. […] *In ihrer Intimität sind alle Menschen eins.«71 Das Ergreifen

des Augenblicks ist daher die Verweigerung, den menschlichen Selbstwert

über produktive Arbeitshandlungen zu beziehen. Das souveräne Selbstgefühl

des Subjekts trachtet seines Erachtens immer nach der intimen, egalitären

Kommunikation, die sich zwischen Menschen ereignet. Die Verzehrung oder

Verausgabung stellt für Bataille so einen kommunikativen Zug dar, der sowohl

in mikro- als auch makrostruktureller Ebene den Individuen ermöglicht, die

Intimität zwischen Subjekt und Subjekt bzw. Subjekt und Umwelt wieder

70 Bataille 1976, S. 63 [Übersetzung].

71 Bataille 1976, S. 63, mit Fußnote* [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 89

einzurichten. Auf einer weiteren Deutungsebene steht im Hegel’schen Sinne

die Arbeit für die Verweigerung des Todes. Die Knechte arbeiten gegen den

Tod und machen sich nützlich, verlieren dabei aber an innerem Wert: »Der

Knecht ist für den Eigentümer ein Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode

vorzieht, und verliert dabei für sich selbst einen Teil seines inneren Werts […].«72 Die

Verweigerung, den Tod anzuerkennen, wird für Bataille gemeinhin durch die

routinemäßige, gleichförmige und funktionale Sphäre des Lebens repräsen-

tiert. Das souveräne Moment läuft deswegen gegen diesen Funktionalismus

und ergreift den Augenblick des Todes, um ihm zu begegnen. Souveränität ist

also eine befreite Kommunikation, die sich über funktionale Bestimmungen

hinweggesetzt. Als Grenzphänomen situiert zwischen arbeitendem Leben

und befreiendemTod bezeichnet Souveränität die Suche nach der allesverbin-

denden, authentischen Intimität.

Sowohl in der Phänomenologie von Hegel als auch in der Souveränitäts-

theorie von Bataille dreht sich das Thema um die Frage nach dem menschli-

chen Bewusstsein. InHegels System kann der Knecht, nachdem er vomHerrn

besiegt und versklavt wurde, nur durch die Arbeit, die durch das Bewusstsein

ermöglicht wird, Autonomie erlangen –bei Bataille durch Verzicht auf Arbeit.

Es gibt imVergleich zwischen Bataille undHegel also zwei philosophischeDe-

finitionen über das Bewusstsein: ein Bewusstsein des absolutenWissens (He-

gel) und des Nichtwissens (Bataille). Bataille betrachtet Hegel als einen Philo-

sophen des homogenen Bewusstseins, in dem sich menschliches Wissen zur

Vollendung hin entwickelt. Auch wenn Bataille das Wissen des homogenen

Bewusstseins nicht gänzlich verneint, animiert er den Leser doch dazu, ei-

nen weiteren Schritt zu tun, nämlich zu erkennen, dass der Kreis desWissens

sich nicht schließen kann, weil der Tod als Wissen nicht anzueignen ist. Aus

diesem Abgrund des Nichtwissens schlussfolgert er, dass heterogene Anteile

derWirklichkeit dieRationalisierungsfunktiondesGeistes stören.DieserUm-

standwiederumeröffnet Erfahrungsräume,die sichder rationalenAneignung

des Geistes entziehen. Solche sich entziehenden, heterogenen Anteile stellen

für Bataille Brüche und Überschreitungen des eigenen Denkens und der Welt

der Arbeit dar. Phänomenewie der Tod, dasOpfer, das Lachen und die Ekstase

markieren den Bereich der vielfältigen Formen derHeterogenität.DieNegati-

vität ist für Hegel ein notwendiger Bestandteil eines dialektischen Prozesses,

bei dem es darum geht, positive Ergebnisse hervorzubringen.Die Perspektive

von Bataille dagegen soll illustrieren, dass das Verständnis der Dialektik nicht

72 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

so sinnhaft logisch und produktiv ist, wie man annehmen könnte. Durch die

Heterogenität gibt es immer Überschüsse undVerluste, die die Bewegung der

dialektischen Prozesse unterbrechen. Um die eigentliche Souveränität zu er-

blicken, ist es nach Bataille erforderlich, auf diese überschüssigen Aspekte zu

schauen,die dennützlichenDiskurs überschreiten,weil sie auf dasNicht-Ver-

wertbare undNicht-Kontrollierbare verweisen: «Ich bin nichts«, oder »ich bin lä-

cherlich«: diese Parodie der Selbstbehauptung ist das letzteWort der souveränenSubjek-

tivität, die frei geworden ist vonderHerrschaft, die sie überdieDingeausübenwollte oder

sollte.«73 Durch souveräne Handlungen, die im Nichtigen gipfeln, werden die

GrenzendesDiskurses überschritten,weil sie die Brüche desDenkens unddes

Wissens auf parodistischeWeise anzeigen.Mit dieser Interpretation verweist

er darauf, dassHegelsNegativitätsbegriff nicht unbedingt einen Akt der Auto-

nomie darstellt, sondern vielmehr einen Machtanspruch des Wissens postu-

liert, welcher seine eigene Autorität gerade durch den arationalen Grund des

Nichtwissens (des Sozialen) bezieht74: Das Souveräne erkennt dies und auch,

dass die etabliertenWissensstrukturen immer etwas kaschieren und parodie-

ren. »Es ist gewiß, daß die Welt rein parodistisch ist«75, notiert Bataille in einem

seiner lyrischenWerke dazu undweiß gleichzeitig umdie Absurdität, die dem

menschlichenBewusstsein anhaftet. JedesDing auf derWelt,dasman sich an-

sieht, entpuppt sich bei näheremSchauen als Parodie: In derKomödie verbirgt

sich dasDrama alsWitz, in der Tragödie verbirgt sich die Komödie, in der Pro-

duktion einesProdukts verbirgt sich vonBeginnandie Idee seinesVerbrauchs,

hinter der glanzvollenErrichtung vonObjekten aller Art verbirgt sich die nack-

teBedürftigkeit desMenschen,hinter demkonstruiertenSein verbirgt sich ein

Nicht-Sein, in jedem Hohen ist das Niedrige kaschiert. Das ist auch der Kern

des bedürftigen Strebens desMenschen, der auf eine prinzipielle »Ambiguität«

verwiesen bleibt:

»Jetzt strebt sie [Ambiguität] nach dem Ungreifbaren, nach der nutzlosen

Verwendung ihrer selbst und ihrer Güter, dem Spiel, aber was sie selbst für

ungreifbar ansah, versucht sie zu ergreifen,was sie für nutzlos hielt, versucht

sie zu benutzen. Es genügt unserer linken Hand nicht, dass sie weiß, was die

rechte tut; […] Aber diese Zweideutigkeit belastet die Notwendigkeiten der

profanen Handlung ebensosehr, wie sie die Heftigkeit des Begehrens ihres

73 Bataille 1978, S. 83.

74 »[Man kann] mit einiger Sicherheit sagen, daß die Religion und nicht die Armee die

Quelle der sozialen Autorität ist.« (Bataille 1978, S. 31).

75 Bataille 1992, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 91

Sinnes entkleidet und in eine offensichtliche Komödie verwandelt. Dieser

in unserer Natur angelegte Kompromiss deutet schon jenes Gewirr von Ver-

lockungen, Fehltritten, Fallen, von Ausbeutung undWut an, von dem durch

die Zeiten hindurch die offensichtlicheUnvernunft der Geschichte bestimmt

wird. DerMensch erliegt zwangsläufig einem Trugbild, sein Denken betrügt

ihn selbst, solange er sich abmüht, das Ungreifbare zu ergreifen […].«76

FürBataille gibt es keinewahrhaftigeSynthese,diedasHoheundNiedrige ver-

edelnd hybridisiert, sondern nur einen Synkretismus von Eigenschaften, der

neueZusammenhänge stiftet.Dies zudurchschauen,sich selbstunddieDinge

nicht »für wahr« zu halten, ist die eigentliche Souveränitätsbehauptung. Das

souveräne Bewusstsein unterwirft sich nur dem Notwendigen, entzieht sich

denmachtgenerierenden Diskursen der Produktion und Funktion. Daher de-

finiertBatailledieSouveränität als einenAutonomiegewinndurchVerzicht auf

nützliche undherrschaftliche Ansprüche.Auchwenndas souveräne Subjekt in

Batailles Augen von seinen existenziellen Lebensbedingungengenauso abhän-

gig bleibt wie das herrschaftliche Subjekt, unterscheidet es sich grundlegend

dadurch, dass es seine Angst vor dem Tod nicht durch die Arbeit austauscht,

sondern sich dem Unvermeidlichen unterwirft und dafür frei von einer kon-

struierten Knechtschaft ist. Die Autonomie der Souveränität wird also nicht

wie bei Hegel durch die Arbeit und die Hilfe des Bewusstseins verwirklicht,

sondern gerade durch eine Konfrontation mit dem Tod, dem Unbewussten

und Unbekannten, die im menschlichen Bewusstsein als eklatante Selbstbrü-

che erfahrbar sind.

Batailles Konzept der Konfrontation mit dem Tod gleicht dem Anerken-

nungsprinzip in Hegels Philosophie. In der Hegel’schen Phänomenologie be-

deutet Anerkennen Kampf, welcher gegen den Tod geführt wird. Der Todes-

kampf zwischen demHerrn und dem Knecht besteht also darin, auch der Di-

mension des Todes eine Anerkennung zukommen zu lassen. »Der Kampf des

Anerkennens geht also auf Leben und Tod; jedes der beiden Selbstbewußtseine bringt

das Leben des anderen in Gefahr und begibt sich selbst darein, aber nur als in Gefahr

[…].«77 Das risikoreiche Spiel um Leben und Tod wird bei Hegel als Überwin-

dung gelöst, indem das einzelne Bewusstsein sich im allgemeinen Selbstbe-

wusstsein als aufgehobenwiedererkenntunddamitnichtnur 1.über seine ein-

geschränkte Freiheit Klarheit gewinnt, sondern 2. durch diese transzendente

76 Bataille 1976, S. 76 [Übersetzung].

77 Hegel Enz III, § 432.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Erfahrung den Tod durch die Eingliederung in das Allgemeine (Soziale) über-

windet.78 Genau an dieser Stelle ist für Bataille aber das eigentliche Problem

des Todes immer noch präsent, weil der Tod nur umgangen wird. Die Haupt-

problematik der Hegel’schen Philosophie liegt dem folgend in dem Dilemma,

dass der Mensch ohne die Berührung des Todes niemals Bewusstsein haben

könnte. Zugleich aber findet der Tod als Ereignis im Bewusstsein nicht statt,

wenndieHomogenisierungdieAntwortdesGeistes aufdenTod ist.FürBatail-

le gibt es aber eine menschliche Antwort, die den Tod symbolisch, aber nicht

funktionslogisch in das Bewusstsein desMenschen eingliedert und das ist das

Ritual des Opfers. Das Opferritual dient für ihn als ein historisch nachweisba-

res Fallbeispiel dafür, wie schon bereits der frühzeitliche Mensch die inkom-

mensurable Todes-Problematik zu überwinden trachtet: Die bei einer Opfe-

rung angewandte »Tötung« eines Tieres oder Dinges, so Bataille, ermöglicht

es, eine unmittelbare Erfahrung des Todes aufrechtzuerhalten, ohne die Ver-

nichtung des eigenen Bewusstseins herbeizuführen. In seinen Opferanalysen

legt er dar,dass es bei einemOpferritual lediglich umdieVernichtungdes »Be-

wusstseins von Dingen« geht, wie er es im folgenden Zitat betont: »Es ist nicht

notwendig, dass das Tier oder die Pflanze, die der Mensch zu seinem Nutzen in Dinge

verwandeln sollte, durch das Opfer wirklich zerstört werden. Sie müssen nur als Dinge

zerstört werden, d.h. sofern sie Dinge geworden sind.«79 Für Bataille ist also gerade

das »Funktionsbewusstsein« desMenschen, das stets arbeitet, das eigentliche

Problem und nicht die Lösung, wie Hegel sie darlegt. Hier wird eine weite-

re wichtige Differenz deutlich: Bataille ersetzt das identifikatorische System

von Hegel mit einem emphatischen Modell. Während die Identifikation zwi-

schen Subjekt und Objekt bei Hegel das Selbstbewusstsein generiert, gründet

sich das Selbstbewusstsein desMenschen nach Bataille nur durch Teilhabe am

Geschehen.Der entscheidende Kniff an dieser Denkweise ist, dass die Objekt-

identifikation für das Subjekt früher oder später nur ein Erleben von »Verlust«

bedeuten kann. Für Hegel ist die Identifikation zum Objekt konstitutiv. Der

Mensch muss in der Betrachtung Batailles also während einer Opferung mit

dem realen Eindruck des Todes leben, indem er eine starke Verlusterfahrung

macht, die ihm aber zurückgibt, was er am Dienst zum Ding selbst verloren

hat, nämlich seine intime Teilhabe am Leben als wahrhaftes Subjekt: »Was der

Rituswiederzugewinnen vermag, ist die intimePartizipation desOpfernden andemGe-

78 Hegel Enz III, § 435.

79 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 93

opferten, die ein dienstbarerGebrauchunmöglich gemacht hatte.«80 DasOpfer unter-

bricht alsonichtnurdendiskursivenKontextdesWissens,dasbeiHegel fürdie

EntwicklungdesSelbstbewusstseins vonBedeutung ist, sondernes ermöglicht

auch eine emphatische Annäherung an den Existenzgrund, der demBewusst-

sein des Menschen schon vorgeordnet ist. Auch in Hegels Philosophie ist das

Opfer schon als Leitgedanke eingeschrieben. Vor allem dann, wenn es um das

Selbstopfer geht, das sich im Bewusstsein zugunsten einer Allgemeinheit auf-

gibt. Für Bataille ist das Opfer nicht funktional zu denken, weil es nicht ratio-

nal steuerbar ist. Es ist ein alterierender und zentrierender Bewegungspunkt

des Lebens im Sinnlichen und Geistigen selbst. Das Opfer, das die Ketten des

diskursiven Denkens sprengt, ist in Batailles Theorie insofern paradox, als es

sich trotz dieser Dekonstruktion wieder in einen nützlichen Kontext einord-

net:

»Sind die Ressourcen [die Opfer] erst einmal in Rauch aufgegangen, so

bleibt das vom Verschwender erworbene Prestige. Deshalb geschieht die

Verschwendung ostentativ, weil der Verschwender sich durch sie den ande-

ren als überlegen erweisen will. Damit benutzt er jedoch die Negation des

Nutzens der vergeudeten Ressourcen zum entgegengesetzten Zweck. So

lässt er nicht nur sich selbst, sondern die Existenz des Menschen schlecht-

hin in einen Widerspruch geraten. Diese verfällt einer Ambiguität, der sie

verhaftet bleibt: Wert, Prestige und Wahrheit des Lebens legt sie in die

Negation des zweckdienlichen Gebrauchs der Güter, macht aber zugleich

von eben dieser Negation einen zweckdienlichen Gebrauch.«81

Deutlich wird dieser kooperative Zusammenhang zwischen nutzloser Ver-

ausgabung und Anbindung an eine Funktion in den soziologischen Werken

von Durkheim oder Mauss: Beide Autoren versuchen nachzuweisen, dass

Opfertechniken immer in irgendeiner Weise, ob als Abwendungsversuche

von Unheil oder als dienliche Fruchtbarkeits- und Initiationsriten, mit den

Bedürfnissen und Interessen der Gemeinschaft selbst korrelieren. Souveräne

Opferhandlungen verbinden sich daher auch mit institutionellen Hand-

lungen. Nicht nur in der Moderne, auch in den indigenen Gemeinschafts-

strukturen gibt es zwischen Souveränität und Funktionalität keine scharfen

Trennlinien. Es ist sogar vielmehr so, dass die Differenzierung zwischen

80 Ebd.

81 Bataille 1976, S. 75 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Funktionalität und Souveränität noch nicht wie in der Gegenwart gegeben

ist.82

Die Souveränitätsform, die aus dem Diskurs hervorgeht, ist eine dem Be-

wusstsein zugängliche Haltung, die nicht nur den symbolischen Raum mit-

gestaltet, sondern sich ihm auch unterordnet. Die zweite Form der Souverä-

nität, die nicht dem Diskursiven entspringt, sondern eine vorrationale, kom-

munikative Handlung darstellt, entspringt der Wahrnehmung des Heteroge-

nen, das nicht durch das Bewusstsein vermittelt werden kann. So beschreibt

Bataille die heterogene Realität als eine, die das »Unbewusste« eines kollekti-

ven Bewusstseins verkörpert, das für ihn auch die Quelle desMythischen ist.83

Diese Art der Souveränität knüpft daher an etwas an, das sich noch nicht als

Gegenstand des Bewusstseins zeigt. Die Aktivität des Geistes, der immer ein

Handeln aus Sinn und Nutzen fordert, kann auch den Tod nicht als Gegen-

stand erfassen, sondern nur als Abgrund, der gerade keinen greifbaren Sinn

darstellt. Die Suche nach dem Sinn des menschlichen Lebens und des Todes

gipfelt daher in einemDilemma,weil jeder Versuch, den Tod zu verstehen, ei-

nen totalen Selbstverlust fordert. Gleichzeitig ist es Bataille selbst, der in der

Beantwortung der Frage, wie der Mensch sich finden kann, wieder auf Hegel

zurückgreift, indem er versucht, sein Konzept des Selbstbewusstseinsmit der

eigenen Souveränitätstheorie zu überschreiben: So behauptet er, dass auf der

einen Seite die wahre Souveränität nicht aus dem Bewusstsein des Menschen

entspringt, auf der anderen Seite aber die Potenzialität, Souveränität voll aus-

zuschöpfen, trotzdemvonderBewusstseinsqualität desSubjekts abhängig ist.

Was derMensch in seiner hiesigen Formgewonnenhat, ist nämlich überhaupt

sein Bewusstsein:

»[Der Mensch] hat im Laufe seiner Entwicklung die unterschiedlichen Ver-

wandlungen durchgemacht, und was sich dabei vor allem entwickelt hat,

ist mit einem Wort das Bewußtsein. […] [Ich will] einen Menschen darstel-

len, der von dem Moment an, wo er Bewußtsein genug hat, um nicht mehr

den Erfordernissen entfliehen zu wollen, die in seiner ursprünglichen Zu-

sammensetzung angelegt sind, dieGesamtheit der ihmeigenenMöglichkei-

ten wie auch die Gesamtheit der ihm gesetzten Grenzen erkennt. Doch ge-

rade in diesem Augenblick ist er frei und auf einer viel höheren Stufe, als Sie

82 Vgl. Bataille 1978, S. 31.

83 Vgl. Bataille 1978, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 95

denken, denn dieses Bewußtsein beruht auf der Entdeckung gewisser Tat-

sachen, die die Lebensunfähigkeit des Menschen zeigen, der sich ihrer nicht

bewußt ist.«84

In diesem Sinne glaubt er, dass die Vernunft als Bewusstseinsinstanz im Indi-

viduum die volle Potenzialität der Souveränität, also des Selbstbewusstseins,

nur dann ausschöpfen kann, wenn es anerkennt, dass es Grenzen hat und

auch, dass das Unerkannte seinWesenmitbestimmt.Das gelingt einemhoch-

rationalen Bewusstsein dann, wenn es seine Perspektive auf die Dinge nicht

aus der Normativität des Regelhaften heraus, sondern aus der Perspektive des

aus der Ordnung der Dinge herausgetretenen »Verrückten« (oder Mystikers)

bezieht: »[Es] wird nur der Verrückte zu dem Selbstbewusstsein gelangen, von dem

ich spreche, weil die Vernunft, die das Bewusstsein ist, nur dann ganz Bewusstsein ist,

wenn sie zum Gegenstand hat, was nicht auf sie reduziert werden kann.«85 Das nicht

reduzierbare Bewusstsein hat zum Inhalt, was der »reinen Innerlichkeit, dessen,

was kein Ding ist«86, entspricht. Es geht ihm also darum, eine Idee von einem

Bewusstsein zu vermitteln, das nicht mehr auf die Außenwelt projiziert, son-

dern allein das Bewusstsein vom eigenen Bewusstsein zum Gegenstand hat.

Das Subjekt erscheint in Batailles Bewusstseinsentwurf nicht als ein substan-

ziell vorgezeichnetesWesen, aber auch nicht als entsubjektivierte Person.Das

Subjekt kann sich sowohl autonom als auch heteronom erfahren. Doch nicht

der statische, sondern der durch Spannung geprägte Aspekt seines Daseins,

was es zuvorderst zu einem »Gegebenen« macht, zeichnet es aus:

»Deshalb finden wir die Qualität des Menschlichen nicht in irgendeinem de-

finierten Zustand, sondern in dem notwendig unentschiedenen Kampf, in

dem derjenige begriffen ist, der das Gegebene, was immer es sein mag, zu-

rückweist, weil es das Gegebene ist. […] Die zusammengesetzten und wider-

sprüchlichen Formendesmenschlichen Lebens verknüpfen sich zudieser Po-

sition der äußersten Spannung […].«87

Das entscheidende Merkmal des Menschen ist sein Verhalten zu dem Ganzen

des erfahrbaren Lebensspektrums, zum Profanen und Heiligen. Zu den kon-

stitutiven Selbsterlebnissen zählen also sowohl Konstruktions- als auch Ver-

84 Bataille 1997, S. 149.

85 Bataille 1976, S. 179, Fußnote [Übersetzung].

86 Bataille 1976, S. 178, Fußnote [Übersetzung].

87 Bataille 1978, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

lusterfahrungen,die das Subjekt prägen.DassBataille die »Verlustdimension«

im konstitutiven Selbsterleben für bedeutender hält, hat mit der Wahrheits-

frage, die der Mensch sich selbst stellt, zu tun. Für Bataille lauten die letzten

Fragen des Menschen: Was bin ich denn noch, wenn alles, was durch Hand-

lung und Konstruktion existiert, nicht mehr ist? Was ist noch da, wenn jeder

Sinn und jede Bedeutung auf einMinimum reduziert ist? Diese Fragen sind in

Batailles Perspektive niemals nurTheorie oder Philosophie, sondern sie bilden

sich ganz konkret in der Lebensrealität als Erfahrungsprozesse und Aktivitä-

ten ab. Der erlebteWiderspruch des Subjekts ist ja genau dieser Schnittpunkt

zwischen dem Selbst und dem Kollektiv: einerseits das Selbsterleben des Ver-

schwindens im Allgemeinen des Kollektivs und andererseits das Selbst, das

im Konflikt mit dem kollektiven Erleben steht. Bataille befasst sich tieferge-

hend mit der schwierigen Frage, wie diese Unterschiede zwischen den Sub-

jekten als souveräne Handlungsräume ohne Bemächtigung durch privilegier-

te Kollektivansprüche bestehen bleiben können. Die Differenzwahrnehmung

der Subjektivität in der Kollektivität ist für ihn aber das subjektiveWahrheits-

moment: »Sofern die grundlegende Differenz die subjektiveWahrheit zum Zweck hat,

wird sie immer der letzte menschliche Wert sein.«88 Dieser letzte Wert ist ein un-

bestimmter Wert. Es ist der Augenblick einer Freiheit, die den Menschen be-

fähigt, eine innere Autorität zu erfahren, die sich von der Autorität der Din-

ge loslöst. In seinen Analysen wird gezeigt, dass die Differenzwahrnehmung

zwischen dem Einzelnen und Kollektiv häufig durch Objektivierungsprozes-

se missbraucht wird, indem beispielsweise die eigene Person in der Differenz

durch Besitz, Eigentum und Kapital eine künstliche Aufwertung erfährt. Die

Anbindung des eigenen Wertgefühls an Dinge ist für Bataille ein Beleg dafür,

wie bestimmendundkonstitutiv dasDifferenzgefühl des Subjektiven ist: »[Die

eigeneExistenz als Eigentumswert] […]war immer nur einDingunter anderenDingen.

Aber darum hört die Menschheit noch nicht auf, eine subjektive Wahrheit zu sein: die

vielfachen Irrtümer ändern nichts daran.«89 Die nicht identifizierende Objektlo-

sigkeit des eigenenDenkens ist für ihn daher auch derWeg in die Egalität und

Freiheit,weil derEinzelne erkennt,dass er einen subjektivenWert hat,der sich

nie als Ding zeigen kann. Mit dieser vertieften Subjektivitätstheorie versucht

er, der sozialen, individuellen und ökonomischen Determinierbarkeit der He-

gel’schen Philosophie durch die Besitzergreifung der Arbeit zu entkommen.

88 Bataille 1978, S. 72.

89 Am Beispiel des Adelsstandes und der Feudalherren illustriert Bataille die sich selbst

aufwertende Selbstdefinition über Reichtum und Besitz, Vgl. Bataille 1978, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 97

Indem er die Souveränität als das unberechenbare Freiheitsmoment desMen-

schen verteidigt, schafft er die Rationalität, die unbedingt zum Leben gehört,

nicht aus der Welt, sondern kehrt die unterschiedlich gewichteten Bedeutun-

gender konstitutivenElemente des Lebens,derExistenz (des Lebendigen) und

der Funktion (des Rationalen), wieder um: »Man isst, so sagt man, um zu leben;

aberman lebt nicht, umzu essen. Schließlichmuss ich sagen können, fürwelchenZweck

ich lebe, muss ich den souveränenWert bestimmen, inHinblick auf den ich bin.«90 Der

souveräneWert definiert sich alsonicht nurdarüber,dass dasSubjekt sich ent-

funktionalisiertunddemLebendigendenVorranggibt, sondernauchdarüber,

dass es sich selbst wieder einen Zweck ohne Funktion zuschreibt. Die Suche

nach so einer identitätslosen Selbstbestimmung ist aber auch der Grund für

den konfliktreichen Umgang des Subjekts mit der Natur und derWelt:

»Es ist nicht als etwas Definiertes, dass der Mensch mit der Natur kollidiert

(und es ist auch nicht als etwas Definiertes, dass die Natur mit dem Men-

schen in Opposition steht). Es ist ein Versuch, Autonomie zu erlangen. Die-

ses Bestreben findet je nach Position in die eine oder in die andere Richtung

statt. ImPrinzip erscheint dieNatur als verwickelt, unddiemenschliche Exis-

tenz ist dann das, was versucht, sich aus der Verflechtung zu lösen und sich

auf die Reinheit rationaler Prinzipien zu reduzieren.«91

Die grundlegende Konfliktivität des Subjekts entsteht also mit den Grenzen,

die es in geistiger undnatürlicherHinsicht als eineBeschränkung seinesAuto-

nomiebedürfnisses empfindet. Gerade diese Grenzen aber sind für den Men-

schen auch seine wichtigsten Selbsterfahrungsorte, die ihn nicht der völligen

Bedeutungslosigkeit preisgegeben, sondern die Räume eröffnen, in denen er

seine subjektiveWahrheit in bejahenderWeise vertiefen kann: »Gott ist nicht die

Grenze des Menschen, sondern die Grenze des Menschen ist göttlich. Mit anderenWor-

ten, derMensch ist göttlich in der Erfahrung seiner Grenzen.«92

90 Bataille 1978, S. 48.

91 Bataille 1973, S. 376 [Übersetzung].

92 Bataille 1973, S. 350 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers

»Ganz allgemein suchen wir im Opfer

[…] immer jenen Schatten – den wir

per definitionem nicht greifen können

–, den wir hilflos Poesie, Tiefe oder

Intimität der Leidenschaft nennen. Wir

werden zwangsläufig getäuscht, weil

wir diesen Schatten greifen wollen.

Wir können zum letzten Gegenstand

der Erkenntnis nicht vordringen, ohne

dass sich die Erkenntnis, die ihn auf

untergeordnete und nutzbare Dinge

reduzieren will, selbst auflöst.«1

Zum immateriellen Kulturerbe derMenschheit gehört zweifelsfrei die religiö-

se Praktik des Opferns. Das »Opfer« als zeitloses Kulturgut der Religionen ist

eine faszinierende Konstante, deren Bedeutung für die Menschheitsentwick-

lung nicht zu unterschätzen ist. Die Praxis des Opferns ist nicht nur ein kon-

stanter Faktor in allen Stadien derMenschheitsevolution, sondern auch in na-

hezu allen Kulturformen weltweit. Bei näherer Betrachtung versetzt dies ins

Staunen.Man fragt sichheute:Warumwurden in indischen,ägyptischen,afri-

kanischen, südamerikanischen und nicht zuletzt in europäischen Kulturkrei-

sen vielfältigeOpferrituale durchgeführt?Warumgab esOpferdienste auf iso-

lierten Inseln,wie z.B. immelanesischen Raum,wo übergreifende Kulturkon-

takte wegen der geographischen Besonderheit so gut wie ausgeschlossen wa-

ren? Es gibt im Vergleich und im Rückblick auf die Geschichte keinen Grund,

anzunehmen, dass Opferrituale in irgendeiner Weise regionsgebunden oder

kulturspezifisch sind. Daher ist die Verwunderung umso größer, wenn man

1 Bataille 1976, S. 76 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

versucht, aus heutiger Perspektive nachzuvollziehen, welche universelle Be-

deutung das Opfer für die Entwicklung dermenschlichen Gemeinschaften in-

nehatte.Nochgrößer istdieDistanzzueinemernsthaftenVerständnisdesOp-

fers,wenn wir gegenwärtig, mehr oder weniger, bei der näheren Betrachtung

von Opferungen von Tier und Mensch, mitunter sogar totale Abstoßung und

pures Entsetzen empfinden.Was entgeht unseremBlick? Ist es das Phänomen

selbst, das schon immer vorweg nimmt, wasman zu erkennen anstrebt? Oder

soll das Opfer gerade das vernichten, was wir eigentlich (an)erkennen wollen?

Oder das Gegenteil: Ist die Vollziehung eines Opfers selbst die Anerkennung?

Eine Sache jedenfalls provoziert die Tötung eines lebendigen Opferobjekts in

jedem von uns: Sie überschreitet eine innerliche Grenze.

In Batailles Beschäftigungmit demOpferbegriff geht es explizit um solche

Überschreitungen und es werden zwei Dimensionen von Opferbedeutungen

in den Vordergrund gerückt: Anhand der Analyse indigener Stammesprakti-

ken stellt er heraus, dass es sich beimOpfer auf der einen Seite um eine »Gabe«

handelt, auf der anderen Seite um einen »Verzicht«. Das Potlatschritual zum

Beispiel, das Mauss in seinen Werken zur Religionssoziologie heranzieht,

demonstriert den Aspekt der Gabe als einen Akt der Verschwendung von

angehäuften Gütern. Dieser Akt überschreitet die Grenze zwischen vernünf-

tiger Alltagswirtschaft und unproduktiver Verausgabung. Der Verzichtaspekt

betrifft die innere Dimension des Opfers und verdeutlicht sich in der Selbst-

hingabe des Subjekts, z.B. im Aufgeben persönlicher, individueller Anteile

zugunsten des Kollektivs.Hier wird die Grenze zwischen dem Selbst und dem

Kollektiv überschritten.Diese zwei Aspekte, die Gabe und der Verzicht, gelten

für Bataille als ursprünglich unzertrennliche und ineinandergreifende Bedeu-

tungen des Opfers. In der Entwicklungsphase desMonotheismus spalten sich

diese zwei Bedeutungen: Die äußere Opferthematik der »Gabe« wird rationa-

lisiert im Sinne eines Austausches. Es entstehen beispielsweise Opferungen in

Bezug auf Krankheit, Sündenvergebung, Heiligungen. Diese Techniken ber-

gen einen bereits rationalen Sinn, weil sie nicht mehr nur eine Transgression

darstellen, sondern darauf aus sind, etwas im Gegenzug dafür zu erhalten.

Die innere Opferthematik des Verzichts verwandelt sich in eine individuell-

mystische Erfahrung. Sie mündet in das klassische Märtyrererleben, das

durch einen aktiven Selbstverzicht geübt wird. Die christliche Passionsmystik

ist eine Form dieser Opferentwicklung, bei der extreme Selbstverlusterfah-

rungen und Leidenszustände provoziert werden, um sich dem Göttlichen zu

nähern.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 101

Gegenwärtig ist der Begriff »Opfer« eine metaphorische Umschreibung

auf sprachlicher Ebene. Die moderne Redewendung »Opfer erbringen« zeigt

an, dass es bei einer intentionalen Handlungsart darum geht, etwas mehr für

etwas von geringerem Gehalt herzugeben: Zum Beispiel die Zeit zu opfern,

um eine bestimmte Tätigkeit von längerer Dauer zu verrichten, obwohl es

dafür keine Gegenleistung geben wird. Die innere Opferbedeutung erhält

sich daher auf sprachlicher und symbolischer Ebene immer noch. Seit den

Weltkriegen aber transformiert sich die Bedeutung des Opfers dahingehend,

dass unter der Verwendung des Begriffs nicht mehr eine aktive, sondern eine

passive Selbstverlusterfahrung verstanden wird. Nun werden all diejenigen,

die ungewollt passives Leid erduldenmüssen, als Opfer bezeichnet. Hier geht

es um die Opfer der Gewalt, der Kriege oder der gesellschaftlichen Missstän-

de. Interessanterweise gewinnt diese Bedeutung in der Nachkriegszeit an

Kraft, weil damit gerade der ungerechte (unverdiente) Verlust von unschul-

digen Menschenleben am ehesten getroffen ist. Einerseits entstellt sich mit

dieser modernen Auffassung die ursprüngliche Bedeutung des Opfers, weil

die aktive Seite des Opferbegriffs, des Sich-Hergebens, abhandenkommt, und

andererseits verstärkt sich die passive Bedeutung des Opfers, weil die Selbst-

verlusterfahrung noch drastischer illustriert wird. Wenn dem Opferbegriff

die aktive Seite fehlt, dann ist er tatsächlich nur noch als Gewaltphänomen

verständlich. Dennoch ermöglicht die Transformation der Semantik ein tie-

feres Verständnis von dem »Nicht-Sinn« des Opfers, das Bataille durchweg

betonen will.

In der französischen Sprache hat die Entzweiung der doppelten Bedeu-

tung des Opfers im Gegensatz zum Deutschen eine genaue Entsprechung:

Während das Wort »sacrifice« das heiligende Opfer meint, meint das »victime«

das passive Opfer. Vor diesem Hintergrund bezieht sich Bataille in seiner

Definition auf das »sacrifice«, weil dem »victime« und somit der modernen

Semantik des Opfers ein signifikanter Aspekt entgeht, den er für wesentlich

hält: Opfer dienen zwar der nicht sinnvollen Verausgabung, aber sie haben

trotzdem etwas in der Hinterhand, nämlich die Wiederherstellung der Inti-

mität und Sakralität. Opferungen von Tieren undDingen sollten ursprünglich

nicht zur Folge haben, den echten Tod des subjektiven Bewusstseins hervor-

zurufen, sondern die profane Ordnung zur heiligen Ordnung umzukehren.

Dies bedeutet in anderen Worten, das funktionelle Dasein abzuschalten und

in die intime Daseinsweise einzukehren.

Zum Vertiefen des Verständnisses des Opferbegriffs von Bataille wird im

Folgenden die sozioökonomische Bedeutung des Opfers in der Evolution der

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Menschheit vorgestellt. Im 3. Kapitel wird dann eine allumfassendere Religi-

ons- und Ritualtheorie Batailles erarbeitet, in der die wichtigsten Erkenntnis-

se und Schlussfolgerungen zu den Begriffen »Opfer«, »Ritual«, »Mystik« und

»Religion« präsentiert werden.

1. Die Evolution des Opfers

DieOpfertheorie Batailles hat die Idee derGrenzüberschreitung als selbstkon-

stituierendes Prinzip zumZentrum.DasOpfer symbolisiert die souveräne Be-

ziehung zum Konflikthaften und zum Tod. Der Tod ist wegen seiner Inkom-

mensurabilität durch denVerstand ein entscheidenderNullpunkt immensch-

lichenBewusstsein,weil sich hier offenbart,was imSchatten desDenkens ver-

borgen ist: In diesem neuen Raum des Erfahrens des Todes erlebt man Ver-

wandlung,man erlebt Revitalisierung und stellt fest, dass menschliches Exis-

tieren auch ohne arbeitende Funktionalität im besonderen Maße lebensstif-

tend ist. Ausgerechnet beim Anblick eines sterbenden Tieres, so vermutet Ba-

taille, wird diese selbstbefreiende Entfesselung freigesetzt.2 Es scheint durch

das Tieropfer etwas vorrangig überwunden: Das dinggewordene Tier imMen-

schen3 wurde bezwungen, gleichzeitig aber auch diemühselige Zügelung die-

ses Tieres.4 Im Rahmen des Opferfestes entsteht für Bataille die eigentliche

Vertiefung und Verschmelzung der Gemeinschaft.5 Denn erst der gewaltsa-

2 »Die Entfesselung […] kann als eine innere Entfesselung betrachtet werden. Die Ent-

fesselung des Festes ist eine im höchsten Grade innere Entfesselung. Sie kann […] mit

der masochistischen Situation verglichen werden.« (Bataille 1997, S. 114).

3 »Das Tier hat die Würde eines Ebenbilds des Menschen verloren, und der seiner eige-

nen Animalität innewerdende Mensch betrachtet dieselbe als einen Makel.« (Bataille

1997, S. 35).

4 »Durch die Zerstörung des Tieres wird zugleichmit demGegenstand auch das Ziel be-

seitigt. […] Das Tier ist so außerhalb des Interesses, daß man es anderen zum Essen

überläßt, um damit klar zustellen, daß es für einen verloren ist, daß man es nur getö-

tet hat, umes zu verlieren, nicht um sich seiner zu bemächtigen.« (Bataille 1997, S. 112).

5 »Das Fest ist die Verschmelzung desmenschlichen Lebens. Es ist für Ding und Individu-

um der Schmelztiegel, in dem die Unterschiede durch die intensive Glut des intimen

Lebens verfließen.« (Bataille 1997, S. 48).

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 103

meAbbau vonDistanzen und Funktionen ermöglicht eine verbindende, »heili-

ge Kommunikation«6.

In den verschiedenen Stadien der menschheitsgeschichtlichen Evolution

zeigen sich die gewaltsamenKräfte des Opferns und Bataille stellt diese in sei-

nemHauptwerk »Theorie der Religion« in vier Abschnitten heraus.Die Phasen

der Entwicklung sind grob unterteilt in 1. prähistorisch-archaisch, 2. vernünftig-

militärisch, 3. industriell-politisch und 4. mystisch-souverän. Diese werden im Fol-

genden vorgestellt.

1.1 Prähistorisch-archaisch

»Als ich einmal den im Denken der

Kanaken, die ich lange Jahre

unterrichtet hatte, erreichten

Fortschritt ermessen wollte, wagte ich

eine Suggestivfrage: ›Im großen und

ganzen ist es doch die Vorstellung vom

Geist, die wir in euer Denken getragen

haben?‹ Und [der Häuptling]

erwiderte: ›Der Geist? Bah! Ihr habt

uns nicht den Geist gebracht. Wir

kannten schon das Vorhandensein des

Geistes. Wir verfahren nach dem Geist.

Aber was ihr uns gebracht habt, das ist

der Körper.‹«7

»ImBereich der Kontinuität ist alles geistig, es gibt keinenGegensatz vonGeist undKör-

per.«8 ImAnfang, soBataille, unterscheidendieMenschennicht zwischenKör-

per und Geist. Sie nehmen alles immanent geistig wahr. Die erlebteWirklich-

keit in der Immanenz ist durchdrungen von tiefer Subjektivität, die sich durch

6 »Das getötete Tier wird der Welt der Partizipation nicht wirklich zurückerstattet, nur

eine Leere tut sich auf, und zwar eine Leere, durch die hindurch eine heilige Kommu-

nikation sich herstellt.« (Bataille 1997, S. 120).

7 Leenhardt 1984, S. 215f. Das Zitat stammt vonMaurice Leenhardt, einem fast vergesse-

nen Ethnologen und Missionar, der 25 Jahre auf einer Insel in Neukaledonien mit den

Einheimischen lebte. Sein Werk »Do Kamo« dokumentiert, wie sich in der einheimi-

schen Stammesgemeinschaft das Wir-Bewusstsein zu einem Ich-Bewusstsein trans-

formiert.

8 Bataille 1997, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine affirmative Differenz auszeichnet, nicht nur durch eine funktionale: »So-

weit sie Geist ist, ist die menschliche Wirklichkeit heilig, doch in dem Maße, indem sie

wirklich ist, ist sie profan.«9 So partizipiert der archaische Mensch in einer gött-

lichenWirklichkeit an denElementen derWeltwieWasser imWasser.Erst der

GebrauchvonWerkzeugenstiftet eine transzendenteWahrnehmungderWelt.

Dieser Prozess spaltet einen Teil der geistigen Subjektivität des Menschen ab

in ein Werkzeug-Ich. Auf dieser Basis begreift der Mensch sein subjektiviert-

geistiges Leben immer mehr als eine organische, gegenständliche Form des

Materiell-Wirklichen:

»Der Unterschied von Geist und Körper ist keineswegs identisch mit dem

von Kontinuität (Immanenz) und Gegenstand. […] Erst im Ausgang von der

mythischen Vorstellung autonomer Geister findet sich der Körper auf Seiten

der Dinge wieder […]. Die von ihrer geistigen Wahrheit getrennten realen

Tiere und Pflanzen verschmelzen langsam mit der leeren Gegenständlich-

keit der Werkzeuge, und der sterbliche Körper des Menschen gleicht sich

nach und nach den Dingen an.«10

Das Leben desMenschen problematisiert sich,weil seine nützliche Aneignung

der Natur zu einem wachsenden Bewusstsein für Differenzierung und Ent-

fremdung führt. Diese Entfremdung bedeutet, dass eine Kluft zwischen sei-

ner naturnahen Existenz und dem Bewusstsein seiner Rationalität entsteht;

eine Kluft, die das Individuum zu einer Suche nach seinem intimen Anteil an-

treibt, der durch die Rationalität überdeckt wird. In dieser Suche verliert sich

der Mensch zuerst im Tier, das seiner eigenen Natur am nächsten steht. Das

Tier verkörpert für den Menschen das Paradoxon seiner eigenen Wahrneh-

mung: Das Tier ist lebendig und beweglich und doch ist es dinghaft, weil der

Mensch es essen kann. So wird das Tier durch seine Nützlichkeit auf die Din-

gebene reduziert. Das Tier repräsentiert also eine duale Ordnung: das Heilige

(Immanenz) und das Profane (Arbeit). Die Schlüsselposition kommt aber ei-

gentlich dem Tod zu, weil der Tod als Mittler zwischen profan und heilig er-

scheint: Das Tier wird vom Tod entweder schicksalhaft von außen eingeholt,

oder der Todwird durch den arbeitendenMenschen selbst hervorgerufen. Ba-

taille betont hier den Umstand, dass der Mensch nur isst, wenn er seine Nah-

rung als nützliche »Dinge« betrachtet und nicht als ein subjektivesWesen.Aus

9 Bataille 1997, S. 35.

10 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 105

diesemGedanken heraus glaubt er auch, dassOpfer keine Tötungen sind, son-

dern »Preisgaben«,weil die Tötung nur für Dinge gilt. ImOpfer zeigt sich die-

ses doppelte Denken: ImOpferwird dasDing getötet (reiner Verlust), dasHei-

lige des Tieres aberwird hergegeben (Kontinuität): »DieMacht, die demTod gene-

rell zukommt, wirft Licht auf den Sinn des Opfers, das in seinem Vorgehen dem Tod in-

sofern gleicht, als es einen verlorengegangenenWert gerade durch Preisgabe diesesWer-

tes restituiert. Doch ist der Tod nicht notwendig mit dem Opfer verbunden […] Opfern

heißt nicht töten, sondern preisgeben und geben.Das Töten stellt nur einen tieferen Sinn

klar heraus.«11 So macht der Mensch grundlegend die Erfahrung, dass (intime)

Vitalität sich jederzeit wiederherstellt, wenn zugleich sich etwas abbaut und

hergibt. Es wird vermutet, dass der Tod der Faktor ist, der das Leben in seiner

Fülle begrenzt, aber imGrunde auch ermöglicht (Nahrungsherstellung basiert

auf Vernichtung).AuchderMensch selbstmacht diese doppelte Erfahrungun-

abhängig vomNaturgeschehen. Er denkt, er arbeitet, er entwickelt Ideen und

Vorstellungen, die sich von der Naturerfahrung deutlich unterscheiden. Für

Bataille beginnen hier die mythischen Erzählungen, die Götterwelt und auch

das Prinzip des »höchsten« Wesens (das Heilige), das in der archaischen Zeit

aber noch nicht als getrennt von dieserWelt gedacht wird.

DasHervorhebenswerte an seinerSchilderung ist aber,dassder archaische

MenschnachBataille dieGötterwelt entwirft,weil erdenGrundseines eigenen

Bewusstseins für das Ganze hält, von seinem eigenen geistigen Sein in die äu-

ßere Materie schaut: Götter entstehen nicht durch Naturbetrachtungen, son-

dern durch die tiefe Subjektivität des Geistigen im Menschen selbst. Erst das

Hinabgleiten seinerGedankenwelt indieniederePraxis, indienützlicheArbeit

und die Praktizierung von Ritualen,machen die unsichtbaren Kräfte zu greif-

baren Naturprozessen. Das allmähliche Erkennen von verschiedenen mate-

riellen Zuständen ermöglicht Differenzwahrnehmung zwischen Pflanze, Tier

und Mensch. Die klare Unterscheidung von Konturierungen und Formen ge-

ben den unsichtbaren Kräften ein konkretes Naturwirken. Der Tod als Verlus-

terscheinung macht erst evident, dass das vergängliche Materielle der Natur

nicht identisch ist mit dem Kontinuitätserleben des Geistigen in der subjekti-

viertenPerspektive.Es istnicht (wiemanesauseiner evolutionsbiologischvor-

eingenommenen Haltung dem prähistorischen Menschen unterstellen könn-

te) die Bottom-up-Perspektive, die von unten nach oben, von der Natur in den

Himmel schaut, sondern, wie Bataille es darlegt, gerade die andere Richtung

11 Bataille 1997, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

des »Top Down«, vom Geistigen in die Natur. In diesem Erklärungszusam-

menhang entwickelt Bataille daher die Idee, dass Ritualopferungen auch im-

mer etwas mit transzendentalen Überschüssen zu tun haben, die dem Men-

schen durch seine eigenen Denkprozesse zukommen. Diese geistigen Über-

schüsseüberprüft derMensch (unbewusst) selbst anhandseinerPraktikenund

Rituale; imRituellen erlebt er daher, anders als in seinemdenkenden Zustand,

den Sinn nicht darin, ihn zu produzieren, sondern vor allem darin, den pro-

duzierten Sinn zu verzehren. Es geht bei diesem Sinnverzehrungsvorgang um

die widersprüchliche Aneignung des Todesphänomens, die der Mensch durch

eine distanzierende Verbotskultur einerseits und eine emotionale Intimitäts-

herstellung andererseits zu erreichen trachtet. Das Tieropfer, das sowohl für

denMenschen selbst als auch für die Profanität steht, ist die Inszenierung die-

serEmpfindungen. IndenOpferinszenierungenwerdenWerte gestiftet,die in

der Alltagswirklichkeit aus ökonomischen Gründen nicht gelebt werden kön-

nen. Das Opfer und die damit verbundene Gewaltdimension, so erklärt es Ba-

taille, erfüllt die Funktion, die Gemeinschaft durch unproduktive Wertestif-

tung zu solidarisieren. Die integrative Leistung erbringt das Opfer durch ei-

nen Verlust, der entbehrlich ist, und das ist für Bataille die Dingebene bzw.

die funktionale Kultur. Die Zerstörung der Dinghaftigkeit generiert eine tie-

fere Erfahrungsebene, die den Weg zu einer vertrauten, prärational gelager-

tenKommunikationzwischendenSubjektenwieder freimacht.MitdemOpfer

stirbt nicht nur das Ding (z.B. das Opfertier), sondern auch die Identifikation

mit ihm: Im Opferritual ist der Mensch nicht länger Sklave seines Funktions-

bewusstseins, sondern befreit von der Schmach seiner eigenen Dingidentität.

Für Bataille ist das archaische Opfer kein Triebobjekt, wie es zum Beispiel in

Girards kulturtheoretischerOpfertheorie12 der Fall ist, sondern derWeg in das

authentische, unentstellte Selbst, zum heiligen Raum des Lebens. Betrachtet

man die Dimension des Opfers in Batailles Augen, so erscheint sie auch als ei-

ne radikale Form der Selbstkritik. Letztlich befreit sich der Mensch im Ritual

von seinen eigenen Fesseln, die er sich durch sein wachsendes Funktionsbe-

wusstsein selbst auferlegt.

Es sind, wie Kant sagen würde, die »selbstgewirkten« Gefühle, die in sich

selbst einen Zweck haben.13 So sind gerade jene Werte, die gerade nicht von

Bedingungen des funktionalen Lebens abhängig sind, in Ritualen des Opferns

12 René Girard: Das Heilige und die Gewalt (1972). Fischer, 1992.

13 Kant GMS (AA IV), S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 107

überhaupt erst erlebbar. Durch die Verlustperspektive des Opfertodes eröff-

net sich ein weiterer Raum, in dem Erfahrungen von nicht nützlichen Wer-

ten gemacht werden. Indem die selbst gestiftete Sinnordnung in Opferritua-

len wieder aufgehoben wird, kommen neue Qualitäten zum Tragen: Nun sind

Entgrenzungen erlebbar, die nicht mehr den praktizierten Werten des wirt-

schaftlichNotwendigen entsprechenmüssen.Zudiesen zählenFreigiebigkeit,

Freiheit, Glück, Ruhm und Achtung. Indessen sind dies auchmoralischeWer-

te, die in modernen Gesellschaften als Ideale vertreten werden. So ist durch-

aus eine Verbindung zu Kants »Reich der Zwecke« vorhanden. Kants A-priori-

Bedingung des moralischen Handelns entzieht sich zwar dem Erfahrungsbe-

griff, den Bataille für wesentlich hält, aber der Gedanke, dass nicht die Zweck-

Mittel-Rationalität, sondern der Selbstzweck, ohne den anderen je als Mittel

zu verwenden, als Maßstab des Handelns zu setzen ist, ist der geteilte Haupt-

sinn, den beide Denker für sich postulieren. Bei Bataille ist es der Zusammen-

hang zwischen Vernichtung von Nutzwert und Generierung von unprodukti-

vemWert. Er erläutert die unproduktiveWertestiftung an wenigen Beispielen

wie am Prinzip des Potlatschs.An vielen anderen Stellen seinerWerke nennt er

solcheWerte auch dieunproduktivenGemütsbewegungen, die der »Verstand«

nicht greifen kann. Die Schenkkultur des Potlatschs ist für ihn der Urtypus des

ursprünglich menschlichen Austauschs:

»Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was

er dem Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von

Gegengeschenken, sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das

letzte Wort hat. Prestige, Ruhm und Rang dürfen nicht mit Macht verwech-

selt werden. Oder anders: Prestige ist insoweit Macht, als diese jenseits von

Erwägungen von Recht und Gewalt liegt, auf dieman sie gewöhnlich zurück-

führt. Es ist sogar festzuhalten, dass die Identität von Macht und Verlust-

kraft von grundlegender Bedeutung ist. Zahlreiche Faktoren wirken dem

entgegen, überlagern es und gewinnen schließlich die Oberhand. Aber we-

der Recht noch Gewalt bilden im menschlichen Sinn letztlich die Basis für

den unterschiedlichen Wert der Individuen, per Rang variiert, das ist ein-

deutig und gilt auch heute noch, je nach der Fähigkeit eines einzelnen zum

Schenken.«14

Der Grundgedanke hinter der Schenkkultur ist also, dass Luxus nicht An-

häufen, sondern Verschenken und Verausgaben bedeutet, weswegen das

14 Bataille 1976, S. 73–74 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

verschwendete Opfer des Potlatschs der eigentliche Sinn von Luxus ist: »Das

Opfer entzieht der profanenZirkulation nützliche Produkte; dieGeschenke des Potlatsch

mobilisieren im Prinzip Gegenstände, die von vornherein nutzlos sind. Die archaische

Luxusindustrie ist die Grundlage des Potlatsch […]. Authentischer Luxus verlangt voll-

ständige Verachtung der Reichtümer […].«15 Gegen die strenge Reglementierung

durch Regeln und Funktion macht sich im Opfer immer etwas breit, das

diesen profan-substituierten Raum überschreitet. Nicht selten, erklärt Ba-

taille, werden nicht nützliche Eigenschaften wie Liebe und Poesie auch gerade

durch die Entfesselung von Gewalt freigesetzt. Der tiefere Sinn der Religion

beinhaltet seines Erachtens immer die perspektivisch werdende Verschwen-

dungserfahrung, die aber in der Analyse von religiösen Phänomenen selten

als primäre Leistung der Religion in den Blick genommen wird: »Religiöse

Tätigkeiten – Opfer, Feste, luxuriöse Ausstattungen – absorbieren die überschüssige

Energie einer Gesellschaft, aber dem, dessen primärer Sinn es ist, die Verkettung der

wirksamenHandlungen zu durchbrechen,misstman gewöhnlich eine sekundäreWirk-

samkeit bei.«16 Das Unterbrechen jedweder nützlicher Handlung bildet seines

Erachtens den Kernpunkt jedes religiösen Lebens. Das Anhalten von Funkti-

onsketten durch religiöse Handlungen wird in klassischen Religionsanalysen

nicht als primäre Leistung religiöserWirkungsweisen thematisiert.Dabei im-

pliziert selbst das urchristlicheDenken in seinenAnfängen gerade die Idee der

Heilsvorstellung durchGnade, die erst in der Entwicklung der Kapitalisierung

von europäischen Gesellschaften befeuert durch die calvinistische Reforma-

tion in sozioökonomischer Hinsicht rationalisiert wird17: »Das christliche Heil

löst im Grunde den Sinn des religiösen Lebens vom Bereich der produktiven Tätigkeit.

[…] Das Geschenk der Gottheit, das der gläubigen Seele von selbst zuteil wird, kann

mit nichts bezahlt werden.«18 Das Konzept der Gnade ist daher ein Ideengut,

das sich nicht auf der Basis der rationalen Nachvollziehbarkeit entwickelt.

Dem funktionsgesteuerten Bewusstsein, das eine Selbstaufwertung lediglich

durch Leistung und Produktivität erfährt, wird es nicht einleuchten, warum

einem Menschen überhaupt unverdient Gnade und Liebe zuteilwerden soll.

Diese zentrale Lehre in ihrer Reinheit soll ja aber gerade die Sphäre des un-

eigennützigen Heiligen im menschlichen Leben vermitteln: Der Verlust, die

15 Bataille 1976, S. 78 [Übersetzung].

16 Bataille 1976, S. 116 [Übersetzung].

17 Bataille bezieht sich hier auf die Weber’sche Analyse. Vgl. Bataille 1976, S. 112.

18 Bataille 1976, S. 116 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 109

Verschwendung, die Entfunktionalisierung sind doch die spezifischen Erfah-

rungsbereiche, in denen derMensch die Qualität des Göttlichen imGegensatz

zum ökonomischen Denken überhaupt etabliert. Auch in der jüdischen Reli-

gion manifestiert sich von Beginn an die uneigennützige Daseinsebene des

Menschen im siebten Schöpfungstag, wo es heißt, dieser Tag sei für die Ruhe

Gottes bestimmt. Der Sabbat verkörpert durch die Verordnung, untätig und

unproduktiv zu sein, den heiligen Wochentag der jüdischen Religionsge-

meinschaft bis heute. Doch mit der monotheistischen Religion beginnt sich

die Ursprungsidee des religiösen Faktors als unproduktive Kraft in rationale

Strukturen der Produktivität einzuschreiben.

1.2 Vernünftig-militärisch

Den Beginn der »Religion der Vernunft« verzeichnet Bataille mit dem Beginn

der Verkörperung von Macht und Gewalt, mit Militarisierung von mensch-

lichen Gemeinschaften. Das Opfer bzw. die damit zusammenhängende

verzehrende, nutzlose Gewalt wird durch ein militärisches System unterbun-

den: »Sie [diemilitärischeOrdnung] befahl den rationalenEinsatz derKräfte imDienst

eines beständigen Anwachsens von Macht.«19 Mit der Balancierung von sakralen

und rationalenKräften lenkt diemilitärischeEinflussnahmedie innereGewalt

des Religiösen nach außen. Die ursprünglichen spirituellen und materiellen

Überschüsse, die energiemäßig dem Opferritual vorbehalten waren, werden

in rationalisiert-militarisierten Ordnungen so verausgabt, dass eine zweck-

dienlicheOrdnung entsteht, die zugleich auch eine autoritative Transzendenz

der Dinge durch die Rationalität der Ordnung für sich beansprucht. In dieser

Phase verändert sich daher der strikt subjektivistische Zugang des Menschen

zu seiner Umwelt. Die innere Gewalt ist für Bataille immer eine Entfesselung

des Subjekts aus den Strukturen, in die das Subjekt sich hineingedrängt fühlt.

Im Besonderen, so Bataille, kommt gerade das archaische Subjekt durch

innere Entfesselungen immer wieder in Kontakt mit seiner unbewussten

Intimität, weil die Rituale und Praktiken die Gemeinschaft wieder als inneren

Geist und nicht als Gegenstand erlebbar machen. Der an Vernunft zuneh-

mende Mensch gewinnt ein größeres Bewusstsein von den »Objekten« seiner

Umwelt und es ändert sich damit auch das Selbstverhältnis. Die Subjekte

werden nun nicht mehr ausnahmslos gleichwertig wahrgenommen, sondern

unterschiedlich. Die Unterschiedlichkeit der Subjekte lässt sich ermessen am

19 Bataille 1997, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eigenen »objektiven« Denken. Das objekthafte Denken wird durch Identi-

fikationen mit Gegenständen aller Art hervorgerufen. Für Bataille entsteht

damit eine »universelle Dinglichkeit«20. Die Anerkennung der Gegenstände

bedeutet daher auch die Anerkennung von projektiven Götterbildern. Die

Militarisierung fördert folglich die Umkehrung der Subjekt-Objekt-Verhält-

nisse. Das neue, anerkennende Dingverhältnis zeigt sich für Bataille vor allem

in der Haltung von Sklaven, wo der Herr durch Dingverhältnisse höheren

Wert erlangt als ein besitzloser Sklave. Die mit der Rationalität entstehende

Militärordnung kreiert nun die reale Ordnung, in der sich die Individuen

beginnen einzurichten und vor allem aber auch anfangen, diese Ordnung als

»Administration der Vernunft«21 und Autorität anzuerkennen. Die Ordnung der

universellenDinglichkeit, die sich durch diemilitärische Kontrolle entwickelt,

stabilisiert sich im weiteren Verlauf durch die Erweiterung der Universalität

der Dinge auf Bereiche von Recht und Moral. Dabei definiert das Recht »die

obligatorischen Verhältnisse aller Dinge (oder dinghaften Individuen) zueinander und

garantiert durch Sanktionen der staatlichen Organe. Aber das Recht ist nur hier nur

eine Dublette der Moral, die dieselben Verhältnisse durch die Sanktionen einer inneren

Gewalt des Individuums garantiert.«22 Aus diesen sich gegenseitig verpflichten-

den Abhängigkeitsbeziehungen generiert sich laut Bataille dann so etwas wie

eine universelle Notwendigkeit, das Recht und die Moral anzuerkennen. Mit

dem Entstehen von rechtlichen Ordnungen geht parallel auch die Evolution

eines Gottesbildes einher, das den guten und vernünftigen Gott verkörpert.

Denn die gelenkte Gewalt, die nur noch äußerlich Anwendung findet, indem

das Militär auf der einen Seite die Kräfte strategisch lenkt und auf der an-

deren Seite außermilitärische Gewalt sanktioniert, verdichtet sich in der (so

angenommenen) Gewalt Gottes. Die Macht, gemeinschaftliche Kräfte durch

eine herrschendeGesetzesgewalt einzudämmen,wird ja der klassischen Figur

des Rachegottes zugeschrieben: »[…] göttlich ist er, indem er die Gewalt durch die

Gewalt ausschließt.«23 Das herrschende Gewaltprinzip des Militärs wird durch

einen Gerechtigkeitsgott vermittelt, welcher als oberster Gesetzgeber über

die irdischen Kräfteverhältnisse waltet. Die über einen Gerechtigkeitsgott

vermittelte Gewalt wird durch das Aufkommen des Christentums erneuert.

Im christlichen Drama der Kreuzigung stößt nun dem göttlichen Vermittler

20 Bataille 1997, S. 58.

21 Ebd.

22 Bataille 1997, S. 59.

23 Bataille 1997, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 111

der Gesetzesgewalt selbst eine Gewalt zu. Mit dem Selbstopfer des eigentlich

gewaltautorisierenden Gerechtigkeitsgottes tritt die ursprüngliche Funktion

des Opfers wieder zutage. Mit der Tötung des funktionalen, gesetzgebenden

Gottes wird nun das zerstört, was der Herstellung einer intimen Ordnung

durch das Militär bis dato im Wege stand: nämlich die autoritative Dingebe-

ne des Gesetzes und die dadurch in Kraft getretene Selbstentfremdung des

Menschen von seiner natürlich-subjektivierten Natur. Die aus der Tötung

des Gesetzesgottes hervorgehende christliche Dogmatik öffnet die Legiti-

mation zur Gewalt auf rein politisch-weltlicher Ebene, da sie nunmehr die

Fortsetzung einer noch strengeren Moral fordert, die nicht mehr in der Logik

der transzendenten Gottesgesetzlichkeit begründet wird, sondern in der

immanenten Funktionsgesetzlichkeit des Weltlichen. So wird das Souverän-

Verschwenderische der religiös-inneren Gewalt wiederum in eine funktio-

nale Ordnungsstiftung umgemünzt: »In Wahrheit ist das Opfer der moralischen

Gottheit nie das unergründliche Mysterium, als das es für gewöhnlich hingestellt

wird. Geopfert wird das, was zu etwas dient [Hervorhebung im Original] […]. [D]ie

Souveränität [ist] selber darauf reduziert, der Ordnung der Dinge zu dienen […].«24

Im Mysterium der Kreuzigung findet Batailles Interpretation nach also eine

Reduktion von religiösen Kräften statt, indem nun Religion selbst eine Funk-

tion erfüllt, nämlich der weltlichen Ordnung zu dienen. Während noch im

alttestamentlichen Glauben Gott den erhabenen Vermittler der gesetzlichen

Gewalt einnimmt, ändert sich dieses Verhältnis zu einer »niederen Transzen-

denz« Gottes im Neutestamentlichen. In Christus realisiert sich die niedere

Verkörperung Gottes als Mittler zwischen demGottvater und demMenschen.

Die Mythologisierung des »Gottmenschen« ermöglicht also eine temporäre

Partizipation am immanent gewordenen Gott, der die Brücke zwischen pro-

fan und heilig aufbaut. Der Gottmensch in Christus hinterlässt nach seinem

Verschwinden aber eine unüberwindliche Trennung, die vorher durch die

schwache Transzendenz des zuvor herrschenden Gottesbildes nicht gegeben

war. Die heilige Welt wurde zwar schon immer von der profanen Welt ge-

trennt, diese existierten aber nie ohneeinander. Durch das Erzeugen ritueller

Wirklichkeiten war das »Heilige« für Menschen im Immanenten erreichbar.

In der christlichen Entwicklung ruft der Tod des Christus als Gottmensch nun

eine vollständige Trennung zwischen profan und heilig hervor, weil sein Tod

endgültig aufhebt,was denMenschen an das Göttliche im Immanenten durch

Rituale gebunden hatte. Die im Selbstopfer Jesu wiederhergestellte heilige

24 Bataille 1997, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Intimität bezieht sich nach seiner Auferstehung nämlich nur noch auf ein

Jenseits. Das Heilige im Irdischen kann somit nicht wiedererlangt werden:

»An einemdem Jenseits überlassenenHeil festzuhalten und dieWerke zu negieren, heißt

vergessen, daß die Intimität nur für mich wiedergefunden werden kann – wenn beide

Glieder da [Hervorhebung im Original] sind –, nicht die Intimität ohne mich. Was

bedeutet die in sich wiederhergestellte Intimität, wenn sie mir entflieht?«25 Bataille

schlussfolgert also, dass die vollständige Trennung der Beziehung zwischen

heilig und profan die vollständige Säkularisierung und Rationalisierung der

Welt zur Folge hat. Die Jenseitsausrichtung ist demnach nur noch von einer

moralisch-theoretischen Perspektive aus zu verstehen, weswegen die Leit-

idee der Selbstverschwendung des Religiösen nicht mehr gültig ist. Der von

Bataille verfolgte Grundgedanke der Religion als einer transformierenden

Verlusterfahrung soll aber gerade den Funktionssinn des Denkens selbst aus-

hebeln. Letztlich ist dieser Nicht-Sinn der Religion auch imNeuen Testament

zu finden. Bibelverse wie in Philipper 1,21 »Denn Christus ist mein Leben, und

Sterben ist mein Gewinn« oder in Matthäus 16,25 »Denn wer sein Leben erhalten

will, der wird’s verlieren […]« weisen auf den genuin religiösen Charakter hin,

den Bataille gegen ein rationales Verständnis starkmachen will: Warum ist

der Verlust im Tod ein Gewinn? Warum erhält man, wenn man verliert? Es ist

diese paradoxe Beziehung zwischen Gewinn und Verlust, die die religiösen

Sinnsprüche auszeichnen. Doch die sich durchsetzende, politisch relevant

werdende christliche Morallehre reduziert die neutestamentlich angelegte

religiöse Souveränität der Selbstverschwendung auf Ordnungen undmensch-

liche Belange. Mit der Zunahme religiös-philosophischer Denkmodelle wird

Gott irgendwann auch der völligen Transzendenz preisgegeben:

»Es versteht sich von selbst, daß die Transzendenz ihrem vollen Gehalt nach

nur demGott der Philosophen eigen ist. Der Gott Abrahams und Jakobs, das

höchste Wesen der Primitiven oder der Gott des Polytheismus haben wohl

eine Transzendenz im schwachen Sinne desWortes, insofern als sie über die

Menschen herrschen, aber diese Transzendenz schließt weder die Partizipa-

tion noch den Anthropomorphismus aus. Jedermann weiß, daß die Götter

Griechenlands und sogar der Gott Israels menschlichen Stimmungen unter-

worfen waren und daß man sie mit ihren Leidenschaften darstellte […].«26

25 Bataille 1997, S. 74.

26 Bataille 1997, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 113

Den Hauptunterschied zwischen den indigenen und den monotheistischen

Religionen definiert Bataille daher nicht durch die Kehrtwende vom Poly-

theismus zum Monotheismus, sondern vielmehr durch die Militarisierung

von sakralen Kräften der Gewalt und der damit einhergehenden Transzen-

denzfähigkeit des sich rationalisierenden Subjekts. Daraus schlussfolgert er,

dass gerade die Philosophie den Vorschub zu einem Gottesbild leistet, das

schließlich Gott selbst zum Verschwinden bringt.

Es ist einschneidend, wie Bataille in diesem Denkmodell die Vorstellun-

gen von Religion undWerten in ihren klassischen Zusammenhängen in Frage

stellt: Seiner Denkart folgend kann man nämlich anzweifeln, ob die Idee der

Gerechtigkeit wirklich einer religiös inspirierten Quelle entspringt und ob

die Gerechtigkeit nicht vielmehr dem rationalen Habitus zuzuschreiben ist?

Denn ist die Erfahrung von Ungerechtigkeit nicht ein Folgeproblem einer,

sich mit Dingen identifizierenden, Gesellschaft, die sich Privilegien und Po-

sitionen über funktionale Verhältnisse erarbeitet? Wenn Bataille das religiöse

Grundbedürfnis (unnütze Verausgabung) als das Gegenteil des funktionalen

Denkens beschreibt, dann erhält die Gerechtigkeit im religiösen Sinn erst

mal eine andere Konnotation: Sind Gesetze, die die moralischen Verhältnisse

regeln, nur über die funktional-äußere Gewalt menschlicher Institutionen

aufrechtzuerhalten? Ist es nicht so, dass erst uneigennützige Werte wie Güte

und Großzügigkeit eine Moral manifestieren, und nicht das kalkulierend-

kontrollierende Geben und Nehmen? So in etwa hinterfragt auch die Hiobs-

geschichte den Sinn von nützlich-gesetzlicher Gerechtigkeit als moralische

Angelegenheit: Denn die Moral von der Geschichte Hiobs zeigt, dass Hiobs

Erlösung sich gerade nicht in der Einhaltung der Gesetze wahrmacht. Hi-

obs Erkennen der Gesetzlichkeit als einer Nützlichkeitsordnung offenbart

den vermeintlichen Trugschluss einer erhofften Erlösung durch nützliche

Handlungen. In dieser Pointe wird die Unbedingtheit des göttlichen Wirkens

gezeigt, das unabhängig von nützlich-moralischen Werken gilt. Das Opfer-

ritual repräsentiert dementsprechend im Sinnbild der Hiobsgeschichte auch

eine »Denaturierung«27 von menschlichen Werten. Die durch die Praxis des

Opferns entstehenden unproduktiven Werte sind ihrer Gattung nach nicht

natürliche, auch nicht menschliche, sondern gewissermaßen göttlicheWerte,

weil sie sich nicht nur gegen die Natur (das Tier), sondern auch gegen das

Ding (das Rationale und Menschliche) stellen. Die innere Entfesselung, das

Gewaltmoment im Opfer, stiftet also nicht nur Werte, sondern sie ist ein

27 Hollier 2012, S. 131–132.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

integratives und gemeinschaftsstiftendes Moment, da die Entfesselung die

subjektive Perspektive erweitert hin zu einer unpersönlichen Kollektivität.

Dieser plötzliche Wandel wird möglich, weil das Kontinuitätserleben des

Subjekts wieder frei ist und die durch starke Individualisierung eingegrenzte

Dingperspektive überwundenwird.Dochwie kommt es zu einer Erweiterung

der Gemeinschaft, wenn dieses Gewaltmoment des Opfers nicht genutzt

wird? Offensichtlich sind menschliche Gemeinschaften auch in der Lage,

ohne konkrete Opferrituale zu bestehen. Die Antwort Batailles lautet, dass

das Entscheidende am Opfer, nämlich die Gewalt, in der Konstitution nicht

ritualisierter Gemeinschaften nicht aufgehoben, sondern verschoben ist.

Durch die Militarisierung von Gemeinschaften werden die Kräfte der inneren

Gewalt nicht mehr dafür genutzt, eine Gemeinschaftserfahrung zu vertiefen

und uneigennützige Werte zu stiften, sondern dafür, die Gemeinschaft äu-

ßerlich zu erweitern und zu kontrollieren. Es sind nicht mehr die Opferaltäre

und die ausgewählten Opfertiere, die als Dinge zerstört werden, um Intimität

wiederherzustellen. Mit dem Beginn der Militarisierung, die eine Zunahme

anRationalität bedeutet,wird die innereGewalt auf eine noch größere Außen-

welt projiziert, derWunsch nach intimer Verzehrung vonDingen ausgeweitet

auf Nachbarstämme und fremde Gemeinschaften. Die innere Gewalt ist in

anderenWorten zu einer verkörperten äußeren Gewalt geworden, die nun er-

obert und kolonisiert. In diesem Abschnitt der Menschheitsgeschichte findet

also auch die Anerkennung der Dinge statt, die um der nützlichen Eroberung

willen nicht zerstört werden. Das Opfer der militärischen Ordnungen ist

vielmehr das Subjekt selbst, das sich der äußeren Gewaltordnung desMilitärs

als Ding unter Dingen unterordnet.

Die Verzahnung zwischen Militarisierung, Verausgabung, Wertestiftung

und nützlicher Produktion führt Bataille ausführlicher am Religionssystem

des Islam aus. Der Islam als Gesellschaftsmodell stellt für ihn grundsätzlich

die typisch militarisierte Religion dar, die nützliche Aneignung von Über-

schüssen mit balanciertem Abbau durch religiöse Praktiken verknüpft. Diese

Kombination im Bild einer Waage, bei der Gewinn und Verlust abgewogen

werden, ermöglichte seines Erachtens den militärischen und erobernden

Erfolg des Islam. Bataille führt weiter aus, dass der Islam historisch in seinen

Anfängen gerade durchMilitarisierung eine »sofortige Ausrichtung auf ein schein-

bar unbegrenztes Wachstum seiner Macht«28 realisiert. Erfolgversprechend sind

28 Bataille 1976, S. 89 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 115

die erobernden Feldzüge des Islam seiner Ansicht nach deshalb, weil eine kal-

kulierte Nutzung von Überschüssen der noch unstrukturierten Männlichkeit

im beduinischen Raum stattfindet: »Er [der Moslem] unterwirft sich Gott und der

Disziplin, dieGott durch seine Statthalter verlangt: der Islam ist dieDisziplinierung der

kapriziösen Männlichkeit, des arabischen Individualismus der polytheistischen Stäm-

me.«29 So richtet der Islam als Religionssystem den energetischen Überschuss

des Vitalen (Heiligen) auf Wachstum aus, während die geografischen Be-

schränkungen dafür genutzt werden, die Anhäufung vonÜberschüssen durch

militärische Eroberung zu beheben: »An die Stelle der Anarchie rivalisierender

Völkerschaften trat eine militärische Ordnung, und die individuellen Kräfte, die nicht

mehr sinnlos vergeudet wurden, traten in den Dienst der bewaffneten Gemeinschaft.«30

Wenn auch in ritueller Hinsicht die islamische Religion sehr früh Praktiken

wie das Fasten während des Ramadans, die Pilgerfahrt und das jährliche

religiöse Opfer als religiöses Zentrum entwickelt, so spiegelt das islamische

Leben vielmehr die Anforderungen einer transzendent gewordenen religiösen

Gemeinschaft wider, die den zentral »dramatischen« Kern von Religionen

nicht mehr enthält:

»Die nach innen gerichtete Gewalt, die ein religiöses Leben begründet und

im Opfer gipfelt, spielte im frühen Islam nur eine sekundäre Rolle. […] Jede

Darstellung, jede angstvolle Kontemplation des religiösen Dramas ist ihm

wesensfremd. Der Kreuzestod Christi oder der Selbstvernichtungsrausch

Buddhas ruft bei ihm keinerlei Widerhall hervor.«31

Mankanndiesemilitärische Phase derReligion,die Bataille in der islamischen

Konstitutionsgeschichte beobachtet, auch noch sehr viel früher ansetzen und

den Beginn der Militarisierung dort datieren, wo der monotheistische Glaube

stark wird. Das Alte Testament enthält zahlreiche Zeugnisse darüber, wie der

Ein-Gott-Glaube die religiösen Kräfte effektiv in Kriegsführungen umlenkt

und das auserwählte Volk aufruft, die feindlichen Stämme in überwältigen-

den Gewaltakten zu überführen. Auch die späteren Kolonisierungszüge der

christlichen Völker sind von dieser militärischen Ausrichtung geprägt. Die

militärische Ordnung ist also zusammengefasst der rational kalkulierte Ein-

satz der Kräfte im Dienst eines beständigen Anwachsens der Macht.Wenn in

29 Bataille 1976, S. 84–85 [Übersetzung].

30 Bataille 1976, S. 90 [Übersetzung].

31 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

gegenwärtigen, öffentlichen und akademischenDiskussionen von der Univer-

salisierung derWerte die Rede ist, bei der den Religionen eine sakralisierende

und legitimierende Kraft zugesprochen wird, ist es aus Batailles Sicht gerade

nicht die Religion, die zu einer Universalisierung von Werten führt, sondern

die objektivierte Perspektive durch die Rationalität. Wie Bataille immer wie-

der betont, ist die religiöse Perspektive bestrebt, eine Rückkehr zu einer als

wahr empfundenen, intimenOrdnung zumobilisieren.Während der religiöse

Antrieb also darauf ausgerichtet ist, eine Internalisierung von Werten durch

Vertiefung zu autorisieren, ist ein Universalisierungsversuch der Anspruch,

Werte zu externalisieren und auszuweiten.

Das Gewaltprinzip, das für Bataille ein Zeichen des religiösen Antriebs ist,

erzeugt in seiner rationalen Erweiterung unvereinbare Widersprüche: »[…]

Religionen verurteilen den Krieg, und die Völker, die sich zu ihnen bekennen, und brin-

gen sich trotzdem gegenseitig um.«32 Die transzendente Gewalt von politischen

und institutionell übergeordneten Apparaten erscheint auf den ersten Blick

gänzlich anderer Art zu sein als die der immanent-religiösen Gewalt. Diese

häufig als Ambivalenz empfundene Kluft, die zwischen innerlich-religiöser

und äußerlich-objektiver Gewalt besteht, ist gerade der entscheidende Un-

terschied zwischen dem subjektiven Religionsbegriff von Bataille und den

objektiven Formen der Religion.

1.3 Industriell-politisch

Während die Menschen mit dem Beginn der Industrialisierung atheistischer

werden, ihren Glauben verlieren, die Hegemonien der christlichen Konfessio-

nen abnehmen, entwickelt sich in diesem großen Sinnverlust ein Konträrpro-

gramm auf politischer Ebene. Auf der Basis von gravierenden Verlust- und

Krisenerfahrungen erstarkt die faschistische Herrschaftsgewalt. Wie ist das

möglich, dass eine vermeintlich industrielle, arbeitsqualifizierte Gesellschaft,

die imAlltagdurchwirtschaftlicheBeziehungen verknüpft undbeschäftigt ist,

sich trotz bestehender Arbeitsverhältnisse entfremdet? Wie hängen laut Ba-

taille diese verschiedenen Dimensionen einer modernen Gesellschaft, die des

Kapitalismus, der Politik, Industrialisierung und Religion zusammen? Batail-

le zeigt mit seinen Analysen zu Faschismus und Kapitalismus, warum Men-

schen im routinierten Alltag einer Arbeitsgesellschaft nur in der Illusion einer

32 Bataille 1976, S. 94 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 117

Gemeinschaft leben und warum Arbeitsbeziehungen keinen sozialen Zusam-

menhalt stiften.

Bataille bezieht sich in seinen Religions- und Politikanalysen primär auf

Max Webers Schriften. Weber erläutert in seinen Werken zu »Wirtschaft und

Gesellschaft«, wie die Entstehung der calvinistischen Bewegung mit der Ent-

wicklung von Kapitalismus zusammenhängt und wie diese mit dem Aufstieg

von charismatischer Herrschaft in Verbindung gebracht werden kann. Wie

Weber sieht Bataille einen eklatanten Zusammenhang zwischen der Bildung

einer calvinistischen Religionsauffassung und der Kapitalisierung der So-

zioökonomie. Das puritanische Gottesbild verbietet einen direkten Zugang

zum Göttlichen, da Gott als Kategorie der absoluten Transzendenz vom ir-

dischen Standpunkt aus nicht zu erreichen ist. Die praktischen, religiösen

Handlungen des Menschen beziehen sich demnach nur noch auf die Lehren

der christlichen Moral. Die körperlichen und materiellen Anstrengungen des

puritanischenSubjektswerdennichtmehr zur religiösenVerschwendung,wie

dies im katholischen Leben imMittelalter noch gebräuchlich ist, hergegeben,

sondern akkumuliert:

»Er [Puritanismus] bedeutet, daß die Handlungsressourcen des Subjekts,

statt der unmittelbaren Befriedigung zugeführt zu werden, auf den unmit-

telbaren Verzicht zusteuern, um die Reichtümer zu akkumulieren, statt sie

zu verausgaben. Der Puritaner muß von seinem Geld einen bestimmten Ge-

brauch machen, und dieser Gebrauch besteht nicht mehr darin, es einfach

zu verbrauchen, wie es geschieht, wenn man es ausgibt, sondern darin, es

zu akkumulieren, indem man es für die Anschaffung industrieller Ausrüs-

tung verwendet.«33

Bataille expliziert,welche Auswirkungen die StilisierungGottes als unerreich-

bare Transzendenz auf die konkreten Realitätsverhältnisse der Dinge und da-

mitderWirtschafthat. Improtestantisch-christlichenDenkenwirdder »Tran-

szendenz« Gottes also zunehmend ein höherer und »heiligerer« Wert zuge-

schrieben, sodass der intimen Immanenz in der subjektiven Lebenswirklich-

keit alles, was als heilig gelten könnte, aberkannt wird. In diesem Progress

entwickelt sich dann auch die Logik des Kapitalismus, bei der wie im Spiritu-

ell-Religiösen des christlich-puritanischen Denkens der Gegenstand (also die

Transzendenz) auch eine Erhöhung erfährt. Die Transzendenz der Dinge (so

33 Bataille 1997, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wie auch des Gottes) erlangt eine rapide Steigerung undWertschätzung. Die-

se Situation ist für Bataille eben die Umkehrung der Ordnungen des Heiligen

und Profanen:

»In der kapitalistischen Welt wird der Gegenstand selbst zum Wert. Sein

Wert ist autonom, und seine Position eine unabhängige. Die Welt des Ka-

pitalismus ist, und darin gleicht sie dem Christentum, eine Welt der Tran-

szendenz des Gegenstands, während die Transzendenz in der ursprüngli-

chen Position im umgekehrten Sinne statthatte: der Gegenstand war gera-

de deshalb transzendent, weil der Mensch sich ihm unterordnete.«34

Der Puritaner negiert die Verschwendung im ökonomischen Sinne.Moralisch

gesehen ist die Verschwendung von Ressourcen ein nicht hinnehmbarer Akt

von Vergeudung heiliger Prinzipien des Transzendenten.35 Gerade an diesem

Punkt trifft sich die Einstellung des Islam mit der des Puritaners. Allerdings

gibt es auch einen wesentlichen Unterschied: »Die innere Gewalt des Puritaners«

verwandelt sich in eine »äußere Gewalt […] in dem Maße, wie alle Bestimmungen

der puritanischen Moral darauf hinauslaufen, alle Ressourcen in die expansive, auf

Erwerb ausgerichtete Aktion zu stecken, […] in Gestalt wachsender Fabriken […].«36

In der islamischen Geschichte spielt dagegen die Expansion durch die Ar-

meen eine wichtige Rolle. Im Gegensatz zum Puritanismus erweitert das

islamische Reich also durch Imperialismus seine eigenen Grenzen, der Puri-

tanismus durch Kapitalismus. Dennoch ist in beiden Religionsanschauungen

der Hauptgedanke enthalten, dass die eigentlich religiöse Dimension der Ver-

schwendung tabuisiert ist. So wird im Koran dem Gläubigen nahelegt, nicht

zu verschwenden wie zum Beispiel in der Sure 17, Vers 26 »[…] vergeude nicht

in Verschwendung« oder in 7,31 »Esst und trinkt, doch verschwendet nicht«. Dass

34 Bataille 1997, S. 142.

35 »Nicht die Theorien der Doktoren definieren das ökonomische System der Gesell-

schaft, sondernder Bedarf, den sie, ausGefallen, anKathedralenundAbteien, anPries-

tern und müßigen Mönchen hat. Anders gesagt, die Möglichkeit gottgefälliger Werke

(das Gefallen kann in der mittelalterlichen Gesellschaft nominell nicht das des Men-

schen sein) bestimmt allgemein die Art der Verzehrung der verfügbaren Ressourcen.

Diese religiöse Bestimmung der Ökonomie ist nicht überraschend, siemacht sogar die

Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das eine Gesellschaft am Gebrauch der

überschüssigen Reichtümer findet: am Gebrauch, oder besser, an der Zerstörung, zu-

mindest ihres Nutzwerts. […] Entscheidend ist das Fehlen jeder Nützlichkeit, die Ab-

sichtslosigkeit dieser kollektiven Bestrebungen.« Bataille 1976, S. 115 [Übersetzung].

36 Bataille 1997, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 119

dieser Appell an die Gläubigen eben keinen religiösen Sinn enthält, sondern

einen rationalisierten, deckt die Religionsthese Batailles auf. Das Religiöse

unterbindet dem Wesen nach eigentlich ein schnelles Wachstum und die

Beendigung der Verschwendung evoziert demnach auch eine »ungemein rasche

Entwicklung«37. Darin sieht Bataille die militärische Erfolgsgeschichte des

Islam und die Etablierung einer produktiven Wirtschaft durch die protestan-

tisch-puritanische Lebensweise begründet.Die Schattenseite dieser schnellen

Evolution ist die verdrängte Rolle der religiösen Dimension, welche als in-

terner Faktor von ihrer Funktion des Verschwendens immer mehr abtritt.

Während die Funktion des Opfers es ist, die Anhäufung von Dingen durch

großzügige Verschwendung für das Sozialwohl zu verhindern, kommt es in

der Kapitalisierung zur Vermehrung von Dingen, Geld und Werten. Diese

Generierung schafft programmatisch Distanzen zwischen den Subjekten

und innerhalb der Gesellschaft. Die nicht vorhandene Reduzierung von Ge-

genständen fördert eine zersetzende Individualisation, weil sich mit diesem

Prozess auch die Identifikation zu den Dingen verstärkt. Die individualisierte

Perspektive ist für Bataille nicht gleichzusetzen mit der subjektivierten. In

der subjektivierten Sicht begreift sich das Subjekt auf unfragliche Weise als

Teil eines Ganzen, dem es sich zwar ausgesetzt, mit dem es sich aber auch

verbunden fühlt. Das individualisierte Subjekt dagegen ist isoliert vom Gan-

zen, es ist vermeintlich autonom und interpretiert die Ausgesetztheit zum

Ganzen und zur Gemeinschaft als große Gefahr und nicht als sinnstiftenden

Lebenszusammenhang. Die funktional-nützliche Existenzweise bevorzugt

es vor einem souveränen Leben, es lebt lieber bewusst-gegenständlich statt

selbst-bewusst:

»Die Menge hat sich der Abstumpfung durch die Produktion ergeben und

lebt die teils komische, teils aufbringende, mechanische Existenz der Din-

ge. Aber das bewusste Denken erreicht in derselben Bewegung den letz-

ten Grad der Wachheit. Auf der einen Seite verfolgt es in der Verlängerung

der technischen Aktivität eine Forschung, die zu einer immer klareren und

genaueren Erkenntnis der Dinge führt. An sich beschränkt das Wissen das

Bewusstsein auf Gegenstände, es führt nicht zum Selbstbewusstsein […].«38

37 Ebd.

38 Bataille 1976, S. 128 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gerade in der Bildung eines kollektiven Dingbewusstseins, das Batailles An-

sicht nach die Folge der zersetzenden Individualisation ist, etabliert sich das

Zentrumeiner politischenSouveränität,die dieMacht desDinges kollektiv auf

einen Führer projiziert.Die Kräfte der Individuen zerstreuen sich und geraten

deswegen energetisch gesehen in eine Verdichtung von Macht. Sie singulari-

sieren sich in einen symbolischen Machtkörper. Bataille exemplifiziert diese

sich individualisierende Kräfteverdichtung anMussolinis Diktatur:

»Mussolini selbst erkennt, in einer Art Hegelscher Vergöttlichung des Staa-

tes und in absichtlich dunklen Ausdrücken, ein besonderes Prinzip der Sou-

veränität an, das er zugleich als Volk, Nation und Überperson bezeichnet,

das aber mit der faschistischen Formation selbst und mit seinem Führer

identifiziert werden muß; das Volk, »zumindest die Idee des Volkes, […] die

sich im Volk als Wille einer kleinen Anzahl oder sogar eines Einzigen inkar-

niert[…]«, ist […] eine Menschengruppe, […] die durch eine Idee zusammen-

gehalten wird, die gleichermaßenWille zur Existenz und zur Macht ist: d.h.

Selbstbewusstsein, Persönlichkeit.«39

Mussolinis Erfolg ist also die Folge eines kollektivierten Dingbewusstseins,

das die anonymen und zerstreuten Kräfte der Einzelnen in personifizierter

Form in sich vereint. Diese Tendenzen werden im Zuge der Bewusstseins-

steigerung stärker, weil Verdinglichungsprozesse die Trennungen zwischen

Individuen durch Funktionsvorstellungen vergrößern. Am Beispiel von Mus-

solini versucht Bataille die Konstitutionsprinzipien des Dingbewusstseins vs.

Selbstbewusstseins zu veranschaulichen. Das Dingbewusstsein begründet

sich auf den differenzierenden Prozessen eines produktiven, ökonomischen

Wertsystems. Die Bestimmungen des Subjekts werden dabei über Gegen-

stände etabliert. Das Selbstbewusstsein dagegen konstituiert sich auf den

Prinzipien der Souveränität, die die menschliche Existenz selbst zum Zweck

hat. Das Dingbewusstsein kann nur überwunden werden, wenn das souve-

räne Selbstbewusstsein gesteigert wird. Es geht also darum, dass das in sich

selbst gebündelte Selbstbewusstsein sich nicht mehr stellvertretend singula-

risieren und repräsentieren lässt, weil es seine Kräfte nicht mehr auf Dinge

projiziert. Das Dingbewusstsein aber zwingt zu einer Abgabe der Kräfte und

führt zwangsläufig zu einer äußerenManifestation vonMacht.

39 Bataille 1978, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 121

1.4 Mystisch-souverän

Bataille untersucht in der Kulturgeschichte nicht nur die objektivierten

Formen von Religionen, sondern auch die innerlich bleibenden religiös-mys-

tischen Ausprägungen von Religionen. Besonderes Gewicht legt er dabei auf

die Bedeutung der christlichen und buddhistischenMystik. Diese mystischen

Innerlichkeitsströmungen bezeichnet er als »unmittelbare Verwirklichung [und]

Vollendung der Möglichkeiten der Religion […]«40. Die Mystik im Gegensatz zur

etablierten Religion zeichnet sich seines Erachtens hauptsächlich dadurch

aus, dass es intuitiv die Transzendenzvorstellung der klassischen Religion ab-

lehnt. Der Mystiker des Christentums beispielsweise, erläutert er, sucht zwar

die Vereinigung mit einem transzendenten Gott, vernichtet in seiner Suche

diese Transzendenz aber in der mystischen Erfahrung der Immanenz. So ist

für ihn auch der Buddhismus eine Religion der »Rückkehr zur Immanenz«41.

Diese Bewegung wird seines Erachtens deswegen möglich, weil der Buddhist

von einem moralisch-transzendenten Standpunkt ausgehend die Schwelle

zur Immanenz überschreitet, indem er allesWeltliche und Dinghafte negiert,

einschließlich sich selbst als Individualität:

»Ich lege Wert auf die Feststellung, daß das Subjekt im Buddhismus inso-

fern negiert wird, als es eine partikulare oder individuelle Gewalt ist. Nicht

negiert wird es dagegen insofern, als es ein unterschiedsloses Subjekt ist, da

das eigentliche Ziel der buddhistischen Kontemplation ja die Beseitigung

dies unterschiedslosen Subjekt ist, die Reduktion des Subjekts, dessen Per-

sonalität der Fülle der inneren Gewalt entgegensetzt ist.«42

In dieser Selbstbewegung hin zur Selbstnegierung als Person wird jede mys-

tische Bewegung »im Sinne einer Art besonderer Erfahrung« als »Übergang vom

Subjekt zumNicht-Subjekt« verstanden.43 Der Tod als Erfahrungsdimension des

Subjekts erfüllt sich Batailles Ansicht nach gerade in der mystischen Ausrich-

tung von Religionen, weil diese nicht versuchen, die kontingent-heterogenen

Elemente des Lebens wie Tod und Verlust durch eine rationale Aneignung,

sondern durch intuitive Selbsterfahrung in der Form von Selbstverlust zu

erfassen. Die Methoden der Meditation und Selbstversenkung zum Beispiel

40 Bataille 1997, S. 140.

41 Bataille 1997, S. 138.

42 Bataille 1997, S. 137.

43 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

bringendie innereGewalt derReligionen indenErfahrungenvonSelbstverlust

zum Ausdruck. Ebenso sehr wie die buddhistische Lehre sich strikt gegen die

aktive Veräußerlichung der inneren Gewalt wendet, indem sie die religiösen

Kräfte als Negation gegen jede Form von gegenständlicher Individualisierung

einsetzt, will auch die christliche Passionsmystik mit dem immanenten Weg

gegen die Dogmatisierung und Objektivierung von religiösen Kräften vorge-

hen. Die Religionsgeschichte des Christentums zeigt, wie Bataille es betont,

diese Spannung zwischen Dogmatik undMystik:

»Zwischen der mystischen Erfahrung und dem Christentum besteht ein

grundlegender Gegensatz: Wesentlich für das Christentum der Kirche ist

es nämlich, daß die Transzendenz als ein Grundgesetz aufrechterhalten

wird, das über die Menschen gesetzt ist und sie begrenzt, ein Grundge-

setz, das durch die heilige Gewalt aufrechterhalten wird und die ganze

Menschenwelt unter dem Druck dieser heiligen Gewalt in die Grenzen der

Moral bannt. Für die Mystiker aber kann diese Konstruktion, die auf die

Gemeinschaft der Kirche, folglich auf ein Sein hinausläuft, keine letzte

Grenze sein. Der Mystiker negiert für sich selbst die Position der Kirche

insofern, als die Position des Seins und der Kirche eine solche des Subjekts

ist, die für andere den Wert eines Objekts haben soll.«44

DieKehrseitedermystischenReligionsbewegungen istnach seiner Interpreta-

tion die Tatsache, dass derMystiker sich von der profanenWelt ganz abwendet

und sich mit den Dingen und Angelegenheiten außerhalb seiner eigenen hei-

ligen Immanenz nicht mehr beschäftigt.45 Die Bewusstwerdung der inneren

Kräfte der Religion in den Formen der mystischen Strömungen hat in unge-

wollter Weise zur Folge, dass die symbolisch-religiöse Ablehnung von Dingen

in eine aktive Ablehnung vonmateriellen Gegenständen führt. Daher stellt für

Bataille die asketische Haltung des christlichen Mystikers bereits die Vorstu-

fe zum Kapitalismus, weil sich aus den mystisch-christlichen Voraussetzun-

gen das puritanischeWeltbild entwickelt. Der Kapitalismus kann auf demBo-

den einer puritanischen Einstellung besonders erfolgreich keimen, weil die

Konsumtion von Dingen eingeschränkt wird. Die inneren Restriktionen des

Mystischen, die eigentlich als selbstverleugnende Kräfte das Subjekt transfor-

mieren sollen,werden imchristlichenEuropa aber zuwirtschaftlichenGrund-

44 Bataille 1997, S. 139.

45 »Das Versäumnis der buddhistischenwie der christlichenWelt lag in der Tatsache, daß

beide die profane Welt unbehelligt ließen.« (Bataille 1997, S. 144).

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 123

sätzen verarbeitet. So verliert interessanterweise mit dieser Entwicklung die

mystische Selbstverleugnungden religiösenAspekt der Verschwendung.Doch

bei der mystischen Vollendung der Religion geht es nach Bataille eigentlich

um die Bewahrung des »zwiefältigen«46 Moments: Auf der einen Seite erstrebt

der Mystiker eine »Partizipation […] von Subjekt und Universum«47, auf der ande-

ren Seite aber ist das Streben nach dieser Vereinigung selbst ein transzenden-

tes Ziel, das letztlich die Verwirklichung nur durch Zerstörung des Ziels er-

langt.Der Puritaner verhält sich nun denDingen gegenüber ebenfalls zwiefäl-

tig: Auf der einen Seite erkennt er, dass Dinge nicht seinen Wert bestimmen,

auf der anderen Seite aber konsumiert er auch nicht mehr, weil er seinen ei-

genen Wert ja nicht über die Konsumtion von Dingen beziehen will. (Im Pu-

ritanismus entwickelt sich entsprechend auch ein rationalisiertes, religiöses

»Verschwendungstabu«.) Der Puritanismus übernimmt also den Asketismus

des Mystikers in wirtschaftlichen Belangen und sammelt, mehr oder weniger

unbewusst, Güter an. Dahingehend fehlt der Religion des Puritanismus die

religiöse Souveränität, weil eine souveräne Existenz nicht nur den rationalen

Sinnüberschuss abbauen will, sondern auch den materiellen. So mündet die

mystischeEinflussnahmedesChristlichen inderAnkurbelung eines produkti-

venWirtschaftssystems durch unaufhaltsamesWachstum vonGütern, das bis

heute anhält. Bataille glaubt also, dass das veränderte Bewusstsein des heuti-

gen Menschen nicht nur einfach bei einer mystisch-geistigen Selbstkontem-

plation stehen bleiben darf. Das gegenwärtig-religiöse Bewusstsein soll letzt-

lich einsehen, dass »die von jeder Nützlichkeit befreite Konsumtion des produzierten

Gegenstands als Endzweck zu setzen, [ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu

zerstören, was er hergestellt hat«48. Ebenso wie der Mystiker in seiner geistigen

Kontemplation erkennt, dass die menschliche Existenz nicht auf die Dinge zu

reduzieren ist,die er selbst konstruiert, so sind inder praktischenLebensreali-

tät diehergestelltenDinge zu reduzieren,diediemenschlicheExistenz verein-

nahmenundbestimmen.Die einzigeVorherbestimmung,die diemenschliche

Existenz eingrenzt, ist der Tod und die Zerstörung,weswegen der Lebensvoll-

zug inder Produktivität eine gewisse Freiheit aufrechterhalten sollte.Die Frei-

heit der Produktivität kann imSinne Batailles aber nur dann verwirklicht wer-

den, wenn das produktive Handeln das bleibt, was es seinemWesen nach ist:

46 Bataille 1997, S. 140.

47 Bataille 1997, S. 138.

48 Bataille 1997, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine der menschlichen Existenz untergeordnete Daseinsebene, die das Sub-

jekt nicht wesensmäßig bestimmt. Die produktive Welt ist am Ende genauso

der Zerstörung preisgegeben wie die menschliche Existenz selbst, weswegen

der souverän-mystische Mensch seine Existenz erst dann wirklich meistert,

wenn er demgemäß handelt: »Die profaneWelt muß als solche zerstört werden, das

heißt, alles, was in der kapitalistischenWelt als ein Ding gegeben ist, das denMenschen

transzendiert und ihnbeherrscht,mußauf denZustand eines immanentenDinges redu-

ziertwerden, indemes derKonsumtiondurchdenMenschenuntergeordnetwird.«49Die

Bedeutung eines Dinges unterteilt Bataille in transzendent und immanent.

Diese Bataille’sche Differenz kann am Beispiel des »Geldes« wie folgt ausse-

hen: Geld als Tauschmittel ist ein neutral-immanentes Ding und gewinnt ei-

nen über den Bedarf hinausreichenden, daher nicht nützlichen Wert, wenn

es angehäuft wird. Den Luxuscharakter erhält das Mehr-Geld (Reichtum) in

derheutigenGesellschaftüber eineReinvestition,dienützlich eingesetztmehr

Reichtum und Profit generieren soll. Im Modell des Potlatschs dagegen ist Lu-

xus nur als unnütze Verausgabung verständlich. Die Schenkkultur erhält den

eigentlichen Sinn von Luxus,weil in der Tat nur in der schenkenden »Vernich-

tung« von Gütern einfach frei und souverän gegeben werden kann. Das heißt,

wo es keine Verschwendung von materiellem Mehrwert gibt, da gibt es auch

kein Erleben von göttlichenWerten wie Prosperität, Großzügigkeit, Freiheit.

Bataille versucht mitunter auch darzustellen, warum gerade die Kapitali-

sierung von Gütern und Geld, und damit auch die Eindämmung des religiös

Verschwenderischen, weitaus größere Schäden anrichtet als die Zerstörung

von Gütern in anarchisch-strukturierten Gemeinschaften. Nicht die Moral,

sondern das Spiel um die materiellen Beziehungen verraten die soziale Ver-

fassung einer Gesellschaft: »Ein soziales Verhalten lässt sich niemals aus einer

moralischen Vorschrift herleiten: in ihm manifestiert sich vielmehr die Struktur einer

Gesellschaft, das materielle Kräftespiel, das sie beherrscht.«50 Dass das moralische

Bewusstsein einer modernen Gesellschaft sich nicht an den Idealen, die sie

vertritt, messen lässt, sondern daran, welchen Wert sie materiellen Gütern

zuschreibt, ist zumindest eine der signifikanten Erkenntnisse, die Batail-

le in seinen Werken zur Religion vorträgt. Darüber hinaus ist es auch die

Beschreibung eines entwickelten »religiösen Bewusstseins«, das er in einer

modernisierten und ökonomischen Mystikauffassung darstellt. Die klassi-

sche Mystik beinhaltet die Erfahrung des Individuums, sich den Dingen der

49 Ebd.

50 Bataille 1976, S. 103f. [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 125

Welt zu entziehen und sich in passiven Innerlichkeitsprozessen aufzulösen.

In Batailles Mystikbegriff wird dieser Blick erweitert auf die Ökonomie des

Kollektivs. Das modern-mystische Subjekt soll nicht mehr nur passiv dieWelt

mit all ihren Dingen negieren51, sondern sie aktiv in der Art der Konsumtion

negieren. Das mystische Konsumieren im ökonomischen Sinne steht jetzt im

Vordergrund, nicht mehr das passive Negieren derWelt.Wenn das mystische

Bewusstsein sich selbstverleugnendderWelt enthält, soll es dies inderArt tun,

der unbegrenzt anwachsenden Produktion auch eine wachsende Konsumtion

darzubieten:

»Es besteht also gewiß ein Interesse daran, daß das Bewußtsein sich mehr

und mehr über diese Notwendigkeiten, die ich dargestellt habe, klarwird,

damit aus der Welt der unbegrenzt anwachsenden Produktion eine Welt

der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion wird. Diese wenigen Grundge-

danken müssen auf der Ebene der politischen Ökonomie Bestimmtheit an-

nehmen. Dies bedeutet nicht im geringsten, daß man auf das Wachstum

der Ökonomie verzichtet, es bedeutet, daß man dem Wachstum der Kon-

sumtion den Vorrang läßt. Unter den gegenwärtigen Bedingungen ist die

Welt nicht lebensfähig, wenn es ihr nicht gelingt, das wiederzufinden, was

die Primitiven besaßen, die Möglichkeit der Gabe.«52

2. Die Ritual- und Religionstheorie Batailles

Die Frage nach der spezifischen Bedeutung des Rituals ist nicht weniger kom-

pliziert als die Frage nach der Religion. Diese Schwierigkeit äußert sich be-

reits im alltäglichen Gebrauch des Begriffs: Üblicherweise wird von Ritualen

dann geredet, wenn es um feste Abläufe geht, die sich wiederholen. So gese-

hen zählenderKaffee amMorgenoderderwöchentlicheAusflugmit Freunden

und Familie oder gar die Organisation eines Tages als rituelle Abläufe. In die-

ser modernen Verwendung aber zeigt sich, dass die Routine den Begriff des

51 Das Mystische ist für Bataille immer eine Negation. Die große Gemeinsamkeit zwi-

schen der buddhistischen und christlichen Auffassung sieht er gerade in der rigorosen

Weltablehnung. »Jedoch gibt es einen bestimmten Punkt, wo sich der Buddhismus auf

derselben Bahn wie das Christentum bewegt, insofern nämlich, als er die Welt min-

destens ebensosehr wie das Christentum verdammt, wenn nicht sogarmehr.« (Bataille

1997, S. 137).

52 Bataille 1997, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Rituals abgelöst hat. In einer weiteren, vom gewöhnlichen Gebrauch abwei-

chenden Bedeutung erzeugt der Ritualbegriff mehr oder weniger polarisie-

rende Ansichten: Für die einen ist das Ritual wichtig, weil es ein essenzielles

Element einer bestimmten Tradition oder Konvention zum Ausdruck bringt.

Für die anderenwiederum sindRituale Relikte aus der Vergangenheit, die sich

anachronistisch und hartnäckig bis in die Gegenwart halten. Ritualkonzeptio-

nenwerden in soziologischen und ethnologischenDisziplinen deswegennicht

so sehr in der Gegenwart, sondern vielmehr in ihren jeweiligen Entstehungs-

kontexten untersucht und es wird konkret erforscht, ob das Ritual in seiner

Bedeutung heute noch Gültigkeit hat. Als Vater aller Ritualtheorien gilt, ohne

an Aktualität eingebüßt zu haben, Émile Durkheimmit seiner Religionstheo-

rie. Rituale und die Aufteilung der menschlichen Erfahrungsbereiche in hei-

lig und profan sind seines Erachtens das Zentrum religiösen Lebens.Während

Durkheim Rituale in religiösen Zusammenhängen erörtert, ist die Soziologie

heute daran interessiert, nach »säkularen« Ritualen zu suchen. Gibt es über-

haupt noch Rituale im religiösen Sinne, die für dieModerne noch ein Gewicht

haben?AuchBataille fragt, inwiefern sichdieWirkungsweisedesRituals inder

Moderne transformiert hat. Dabei kommt er zum Schluss, dass der stark ge-

meinschaftsorientierte Rahmen des Rituals langsam verschwindet, dies aber

nicht bedeutet, dass sich das Individuum in der Moderne nicht ritualisiert.

Wie zu Beginn schon erwähnt, hat sich die Ritualisierung erst mal durch eine

Routinierung ersetzen lassen. Im Versuch, das Heilige im modernen Kontext

zu verstehen, entwirft der amerikanische SoziologeErvingGoffman in seinem

Werk »Interaktionsrituale«53 (1967) einmodernes Ritualkonzept, das sich dem

individuellen Verhalten des Subjekts zuwendet:

»Viele Götter sind abgeschafft worden, aber der Mensch selbst bleibt hart-

näckig als eine wichtige Gottheit bestehen. Er schreitet mit Würde einher

und ist Empfänger vieler kleiner Opfer. Er achtet eifersüchtig auf die An-

betung, die ihm gebührt; wird er aber im richtigen Glauben angesprochen,

dann ist er bereit, denen zu vergeben, die ihn beleidigt haben.«54

Der Umgang miteinander, erläutert Goffman, wird durch rituell vermittelte

Verhaltenserwartungen geregelt, die der Funktion eines Rituals gleich-

53 ErvingGoffman: Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. Suhr-

kamp, 1994.

54 Zitiert nach Horst Reiger (Reiger 2000, S. 105ff. und S. 104f.).

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 127

kommen. Rituelle Handlungen haben in direkter Interaktion »expressiven

und reflexiven« Charakter und sind bestimmt durch die Komponenten der

»Ehrerbietung« und des »Benehmens«. »Benehmen« meint, dass beim Vollzug

»ritueller Handlungen« dem »Gegenüber« Respekt, Achtung und Würde aus-

gedrückt wird.55 Moderne Ritualisierungen sind also stark individualisiert

und sie regulieren vielmehr das Verhalten der Einzelnen zueinander statt

zu einer Gemeinschaft. Es nimmt die stark organisch gemeinschaftsorien-

tierte Verhaltensregelung ab. Im Gegenzug aber werden soziale Werte als

Verinnerlichungsprozesse in das Bewusstsein tiefer verankert. Die moderne

Beeinflussungsformdurch soziale Instanzen entwickelt eine unsichtbare Ebe-

ne, weil nicht mehr so sehr die kulturellen Symbole für die Vermittlung von

Verhaltensregeln eine Rolle spielen, sondern vielmehr die bildungsorientier-

ten Ansätze auf einer psychologisch-individuellen Ebene. Zusammenfassend

lässt sich die Funktion des Rituals auf einige wichtige Effekte hin definie-

ren, die für das soziale Leben als Konstitutionsprinzipien von Belang sind:

1. Die Praktizierung von Ritualen befähigt, bestimmte Muster und Typen

des sozialen Verhaltens im Einzelnen als auch im Allgemeinen stark zu ma-

nifestieren, sodass rituelles Handeln eine Musterstabilisierung im sozialen

Verhalten schafft. Die Generierung von musterorientiertem Verhalten ist der

entscheidende Unterschied zu Effekten von nicht rituellen Handlungen. 2.

Rituelle Handlungsmuster schreiben sich durch ihre Wiederholungen in die

psychischen und physischen Körper der einzelnen Subjekte ein, sodass daraus

eine kulturelle Grundlage entsteht, auf der diese als Verhaltenscodex fest-

gelegt sind. 3. Daraus ergeben sich normative Ansprüche bzw. Erwartungen

an das soziale Verhalten der Subjekte in deren jeweiligem Kulturhorizont.

4. Durch die Mustervertiefung und -festigung begrenzt rituelles Verhalten

alternativeHandlungsmöglichkeiten. 5.Durch die Begrenzung anVerhaltens-

alternativen fordern ritualisierte Handlungen ein Selbstopfer im Spektrum

der eigenen Handlungsimpulse ein. Im Kontext der Moderne scheinen die

Grenzen des ritualisierten Verhaltens aufgelockert. Durch die Pluralisie-

rung von modernen Gesellschaften werden in diesem Prozess auch andere

Handlungsmöglichkeiten toleriert. Die augenscheinlich ungezwungenere

Handlungsperspektive verschiebt den sakralen Konstitutionscharakter von

der äußeren, sichtbaren Ebene in die innere, nicht sichtbare Ebene des Sub-

jekts (in das Bewusstsein). Die Darstellung der funktionellen Aufgaben des

Rituals soll aber mit Bataille nicht darlegen, dass Rituale hauptsächlich die

55 Vgl. Reiger 2000, S. 105f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Etablierung von Regeln gewährleisten, die den sozialen Umgang des Alltags

strukturieren. Im Ritual findet eine Überbietung des Normativen statt und

es steht die außeralltägliche, ungewöhnliche Erfahrung im Vordergrund,

welche in das soziale Verhalten integriert wird. Obwohl das Subjekt ständig

durch soziale Instanzen geprägt wird, indem es von klein auf die Erfahrung

macht, Teil einer größeren Ordnung zu sein, spricht Bataille dem Soziali-

sierungsaspekt des Rituals keine Funktionalisierung des Subjekts zu. Daher

ist das Ritual auch nicht als eine etwaige Erziehungsanstalt zu verstehen,

die das Individuum maßregelt. Vielmehr erfährt das Subjekt im Ritual seine

eigene, heterogene Seite, die das Kollektiv selbst ist. In der Praktizierung von

Ritualen wird das Eintauchen in die Kollektivität zur Grundlage des eigenen

Existenzerlebens. Es eröffnet dem Subjekt einen Horizont an Erfahrung,

der dem Afunktionalen und Arationalen zugeordnet ist. (Aus diesem Grund

ist in Batailles Überlegungen zur religiös-rituellen Erfahrung das Gewissen

als selbststeuernde Erfahrung präsent, die er nicht moralisch versteht.) Mit

der Erfahrung der Kollektivität hängt daher auch die Erfahrung des Todes

zusammen. Das funktionale und personale Selbst des Subjekts hebt sich in

Ritualen und kollektiven Erregungserfahrungen auf, sodass Bataille diesen

Prozess als einen Tod des Subjekts interpretiert. Diese kollektiven Erlebnisse

etablieren sich aber bereits mit dem Beginn des Säuglingsalters im Indivi-

duum als präkognitive, unbewusste Erfahrungsgründe. In Ritualen werden

diese Grundlagen hervorgeholt und reflektiert, indem der Tod immer wieder

inszeniert wird, um die Gemeinschaft bzw. das Gewissen im Subjekt zu ver-

tiefen. Diese Vertiefung des sozialen Sinns verleiht dem Subjekt dann auch

seine Autorität, die nicht auf eine politische oder gesellschaftliche Position

gründet, sondern allein auf der Erfahrung dieser unpersönlichen Kollektivität

im Subjekt selbst. Die Autorisierung von kollektiver Erfahrung ist daher nicht

beliebig, relativ oder zweckmäßig, sondern universal, da jedes Subjekt die

Erfahrung der Sozialität als Grund seiner eigenen Existenz bereits vorfindet.

Batailles Ritualbegriff beinhaltet die Grundidee, dass Rituale von Verlust-

erlebnissen geprägt sind. Im Ritualgeschehen des Kollektivs vereinen sich

existenziell bedeutsame Erfahrungen von Selbstverlust und Selbstvertiefung.

Die heterogenen Elemente des Lebens werden in rituellen Feierlichkeiten

gemeinsam gestaltet. So kreisen zeremonielle Abläufe um die heterogenen

Phänomene wie Begräbnisse, Geburten oder Heiraten. Diese Erlebnisschwel-

len zwischen Homogenisierung undHeterogenität werden in den klassischen

ethnologischen Theorien auch als Liminalität beschrieben. Rituelle Praktiken

sind daher anscheinend in der Lage, über kollektiv erlebte Schwellenzustän-

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 129

de den Verlust von einer bestimmten Lebensstruktur für die Festigung und

Neuerung von bestehenden Kommunen und Gesellschaften zu kompensie-

ren.56 GoffmansThese von der Individualisierung desHeiligen kann in diesem

Ritualmodell nicht ganz aufgehen. Vielmehr geht es in seiner Darstellung um

die Beschreibung eines sozialisierten, strategischen Handelns, das zwischen

Individuen als Kommunikationsstil zur Vermeidung von Konflikten etabliert

wurde. Im Ritual aber geht es gerade um die Konfrontation mit Konflikten

und zwiespältigen Empfindungen, die von heterogenen Phänomenen her-

vorgerufen werden. Die religiöse Erfahrung in der rituellen Praxis soll nach

Bataille das Subjekt gerade aus der konfliktiven Kraft des Heiligen heraus

transformieren und die Grenzen des rein Funktionalen überschreiten. In der

Moderne findet eine andere Form der Verinnerlichung des Heiligen statt, die

nicht bedeutet, dass moderne Gesellschaften das Heilige im Sinne Goffmans

mechanisieren und funktionalisieren. Wie sein Kollege Roger Caillois geht

Bataille davon aus, dass das »Heilige« in der Moderne »verinnerlicht« wird und

die »Bedeutung des Mystischen« zunimmt.57 Davon wird auch der areligiöse

Mensch nicht verschont, denn »die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedin-

gungslosen Einsatz der Person, […] den nämlichen Opfergeist […]«58 fordert auch

das säkulare Leben ein, wenn es zum Beispiel darum geht, sich beruflich zu

verwirklichen und sich für die Arbeit aufzugeben oder patriotisch dem Land

oder der eigenen Kultur zu dienen. Die säkulare Gesellschaft unterscheidet

sich laut Caillois und Bataille demnach nicht durch eine Abnahme der Sa-

kralität, sondern durch eine Kanalisierung des Sakralen auf außerreligiöse

Objekte. Das heißt, dass die Macht des Sakralen nicht mehr von dem Kultus

des Kollektivs abhängig ist. Vielmehr gründet die religiöse Erfahrung in der

Moderne auf die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbsthingabe.

Für Bataille ist die Auffassung von Religion und Ritual als bloße Abbildung

sozialer Strukturen nicht nur reduktionistisch, sondern sogar verfehlt. Die

Tiefenstruktur des Rituals gründet ja gerade nicht den sozialen Zusammen-

halt und dient auch nicht als sozialer Klebstoff. Im Ritual werden soziale

Verbindlichkeiten und Regeln bewusst aufgehoben. Die Entfesselung sozialer

Grenzen ist das Ziel, nicht die Einhaltung. Erst die Offenbarung der inneren

56 Prominenter Vertreter der Liminalitätstheorie ist der Anthropologe Victor Turner, des-

sen Hauptwerk »Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur« (1969) heute als Klassiker der

Ritualforschung gilt.

57 Caillois 1988, S. 174.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gewalt in der Gestalt der Überschreitung sozial definierter Grenzen stiftet im

Ritual auf dramatischeWeise die Bindungskraft innerhalb der Gemeinschaft.

Insofern erlaubt die Transgression von der profan-sozialen Sphäre zur sakral-

intimen eine bedeutende Selbsterfahrung von Verlust sozialer Vorstellungen.

Für Bataille eröffnet sich gerade in diesemMoment eine kritischeKontingenz,

die noch stärker verbindet als geteilte Normen und Regeln. In der rituellen

Wirklichkeit sind es nichtmehr die sozial geregelten, nützlichenHandlungen,

die dem Subjekt eine gemeinschaftliche Teilhabe garantieren. Im Ritual ist

das Band des profan-konstruierten sozialen Zusammenhalts zerrissen. Nun

findet eine Bindung an eine erste Ursache bzw. an eine Urmacht und somit

auch an das Intimste und Ursprüngliche überhaupt statt. Wie Caillois und

Bataille deutlichmachen, ist derMythos auch imUrsprünglichen beheimatet.

In beachtlicher Weise macht vor allem Caillois in seiner Festtheorie verständ-

lich, wie nicht nur das Fest mit demMythischen, sondern auch dasMythische

mit demUrsprungsdenken verbunden ist. Insofern stehen Rituale im Zusam-

menhangmit mythischen Anfangserzählungen, die von Ordnungen aus einer

vormenschlichen, göttlichen Urzeit berichten. Es ist diese »Intimität« des Ur-

sprünglichen, die bei rituellen Festen eine gemeinschaftsstiftende Tragweite

hat. Während Caillois behauptet, dass das Mythisch-Rituelle in der Moderne

abnimmt und das Mystische zunimmt, muss man diesen Zusammenhang

aus Batailles Perspektive anders interpretieren. Aus Batailles Perspektive geht

es nicht um die Frage, ob das Ritual heute überhaupt noch eine Bedeutung

hat, sondern es geht primär um die Frage, wohin die ritualtragende, mythi-

sche Kohäsion verlagert ist. Das Ritual verschwindet nicht, sondern es rückt

ab von den äußeren Formen der Inszenierung, denn die stark veränderten

Bedingungen der Moderne und der Bewusstseinswandel der Menschen er-

lauben keine ernstzunehmende Rückkehr zu solch archaischen Praktiken. Es

erhält sich aber das Mystische des Mythischen und Rituellen. Es verdichtet

sich im Bewusstsein des Individuums und löst sich von der kollektiven Per-

formanz ab. Diese Verdichtung gestaltet sich aufgrund der Erhöhung von

Rationalisierungen und der damit verbundenen Zunahme an Bewusstsein.

Das Mystische ist der historische Bewusstwerdungsprozess des Mythischen

selbst und für Bataille damit sogar die Verwirklichung des Religiösen. Im

populären Verständnis ist die Mystik ein Phänomen, »das offensichtlich in allen

ReligionenundKulturen vorkommt, in seinenÄußerungsformen zwar verschieden, aber

im Kern überall gleich: aus Erfahrung wissen, daß alles irgendwie zusammenhängt,

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 131

daß alles im Ursprung eins ist«59. Daneben ist die Mystik ein Sammelbegriff für

»Erfahrungen, in welchen Grenzen aufgelöst« und »Dualitäten aufgehoben werden«,

um das »Unendliche im Endlichen« zu erleben.60 Batailles markanter Satz, dass

Religion die Suche nach der verlorenen Intimität ist, knüpft an die Idee dieses

mystischen Urgefühls an. Das Opferritual ist in diesem Sinne mystisch getra-

gen, da es der Versuch der Wiederherstellung einer intimen Ordnung ist, in

der ein ursprüngliches Erleben wieder möglich wird, weil rationalisierende

und funktionalisierende Selbstbegrenzungen aufgehoben sind.Während also

im performativen Ritualakt eine Umkehrung der profanen zur heilig-intimen

Ordnung bewirkt wird, wird in dermystischen Erfahrung die Umkehrung der

Ordnung im Bewusstsein des Individuums bewirkt. Es geht in der neueren,

religiösen Erfahrung also um die verinnerlichte Umkehrung der Ordnung.

Betrachtet man die mystische Erfahrung in ihrer eigentlichen Ausgangssitua-

tion, so sagt sie erst einmal nur wenig über jenseitig-transzendente Räume

aus, dafür aber umso mehr über die veränderte Qualität der Wahrnehmung

selbst.61 Das Spezifische der mystischen Erfahrung ist ja der veränderte Blick

auf die Welt und das Profane. Die profane Welt erscheint plötzlich in einem

anderen Licht.Die Umkehrung derWahrnehmung von einer profanen zur be-

deutsamen und heiligen Welt enthält im Kern die mystische Wende. Batailles

Mystik lässt sich daher nicht in eine konfessionsgebundene oder traditionelle

Richtung einordnen. Mystik ist für ihn die »universelle Summe […] des religiö-

sen Empfindens aller Zeiten«62 und die souveräne Mystik ist die »Klarheit des

Selbstbewusstseins«63. Die Bedeutung des Mystischen für die Gegenwart liegt

darin, dass sich das religiöse Bewusstsein über seine eigene Bewusstseinsart

Klarheit verschafft und so weiß, dass es anders ist als das profan-funktionale

Bewusstsein. Außerdem weiß das mystisch-religiöse Selbstbewusstsein, dass

59 Bruno Borchert zitiert nach Annette Wilke (Wilke 1999, S. 510).

60 Wilke 1999, S. 509.

61 Möchte man allgemein die Spezifik mystischer Erfahrung auf einen Nenner bringen,

so ist zu berücksichtigen, dass eine mystische Erfahrung eine menschliche Erfahrung

ist und somit der erfahrbaren Lebenswirklichkeit angehört.

62 Bataille 1997, S. 90.

63 »In diesem Zusammenhang muß ich noch erwähnen: der Verfasser dieses Buchs […]

bewegt sich sonst in der Nachfolge der Mystiker aller Zeiten (aber ihm sind nichtsdes-

toweniger alle Voraussetzungen der verschiedenen Formen von Mystik fremd, denen

er nichts als die Klarheit des Selbstbewusstseins entgegenhält).« (Bataille 1976, S. 179,

Fußnote) [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

es bestimmten Begehrensstrukturen unterworfen ist, die sich einer wissen-

schaftlich zu erfassenden Logik entziehen. Obwohl das religiöse Bewusstsein

weiß, dass es einem größeren Ganzen ausgesetzt ist, weiß es zugleich auch,

dass es nicht von ihm selbst gesetzt ist. Paradoxerweise aber empfindet es sich

trotzdem als Fokus des ganzen Geschehens. Dieses intuitive Selbstverständ-

nis von Existenz wird Batailles Erachtens nur durch das religiös-mystische

Element immenschlichen Leben ermöglicht.Mystik ist für Bataille sowohl der

Unterbau des Rituals als auch sein Ergebnis. Die Mystik enthält das rituelle

Element des Sich-Hergebens und Aufopferns und die damit verbundene Ne-

gation des Funktionellen. Als Gegenspieler der Produktivität definiert Bataille

den Verlust als signifikanten Faktor des religiös-mystischen Prinzips. Daher

ist das Opfer das Sinnbild des Urreligiösen überhaupt. Das Opfer als Dreh-

und Angelpunkt jeder religiösen Bewegung zeigt sich auch in der Moderne

nicht in aller Klarheit. Das Opfer dient zwar der Umstellung der Ordnungen

bzw. dazu, die funktionsgebundene Ordnung zu negieren und es verkörpert

die innige Verbindung von Leben und Tod sowie das tragische Schicksal des

Menschen, dennoch ist das Intime des Opfers dunkel und unergründlich. Die

scheinbar alternativloseOption einer dramatischen Inszenierungdes Todes in

der Form einer Tiertötung demonstriert eindrücklich, wie tragend die Bedeu-

tung des Opfers war. Schließlich ist das Opferritual in seinem Umfang in der

menschheitsgeschichtlichen Dimension als universale Konstante nur schwer

zu ignorieren.Mit demOpfer ist zwangsläufig ein sehr viel tieferer Aspekt im

Menschen betroffen. Denn mit der rituellen Umkehrung der Ordnung ist das

Gewissen des Menschen stets angesprochen. Aus einer mit Gewissen behaf-

teten Verfehlung heraus werden Opferrituale praktiziert, um dem Göttlichen

gerecht und einer vermeintlich verlorengegangenen Souveränität wieder hab-

haft zu werden. In ähnlicherWeise und übertragen auf die Gegenwart spricht

auch Pierre Klosswoski über das Gewissen als religiöse Angelegenheit. So

bezeichnet er die moderne Psychoanalyse als Schuldbewältigung und Säkula-

risierung der christlichen Gewissensprüfung.64 Dabei sind für Klossowski die

Psychoanalytiker die neuen, religiösen Ersatzexperten, die nun anstelle der

Beichtväter die existenziellen Schuldfragen des Subjekts klären. Für Bataille

aber ist gerade das Gewissen der Ort der Selbstautorisierung. Mit seinem

Mystikbegriff, die an die Idee der Souveränität des Individuums angelehnt ist,

will Bataille das Prinzip des religiösen Expertentums als Hegemonien entlar-

ven und die religiöse Dimension gegen solche Machtverhältnisse verteidigen.

64 Vgl. Hollier 2012, S. 651–653.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 133

Für Bataille ist klar, dass das souverän-religiöse Subjekt die Eingezogenheit in

kollektive Strukturen erkennt und die Verantwortung für das eigene Dasein

nicht länger an übergeordnete, transzendierte Instanzen oder Ersatzexperten

abgibt. Souveräne Subjekte gestehen es sich ein, dass sie mitschuldig werden,

wenn sie ihr Dasein und das der anderen auf gegenständliche Nutzbeziehun-

gen reduzieren. Die Opferrituale der frühzeitlichen Epoche sind in diesem

Sinne ja auch selbstverantwortende Entschuldigungspraktiken, die das rechte

Ordnungsverhältnis zwischen Existenz und Funktion wiederherstellen. Trotz

der Dekonstruktion theologischer Kontexte lassen sich in Batailles Werken

also auch christliche Denkbilder erkennen. Er operiert sehr stark mit dem

religiösen Motiv des Paradieses und des Sündenfalls, wenn er die innigste

Sehnsucht des Menschen als eine Wiederherstellung der Intimität vorstellt.

So spielt seine Umschreibung der inneren Dimension der Religion als nackte,

entblößte und doppelte Erfahrung offenkundig mit dem Motiv des schambe-

hafteten Erkennens der eigenen Nacktheit im gleichzeitigen Ankommen in

der Freiheit.Das Bataille’scheHauptmotiv von der Suche nach einer Restituti-

on der paradiesischenUrszene gestaltet sich daher inmehrerenEbenen seines

Religionsverständnisses, so auch in seinem Ritual- als auch Opferbegriff. Sei-

ne Interpretationen stützt er zwar auf anthropologische Erkenntnisse, die

universale Menschheitserfahrungen im Zentrum haben, dennoch verneint

Bataille den religiösenCharakter nicht.Ganz imGegenteil: Die Suchenachder

verlorenen Intimität ist per se eine religiöse Suche.Die Suche verpuppt sich im

Zuge ihrer Ausgestaltung als Moral, Kultur und Ästhetik, doch Bataille nimmt

an, dass darin stets eine religiöse Dimension in der Art eines Nichtwissens

verborgen ist. Auch die »Sünde« in ihrer Grundbedeutung dient als Motiv für

seine Transgressionstheorie. Verbote und Überschreitungen sind für Bataille

religiöse Leistungen und sie zeigen die Transformation und Balancierung in-

dividueller und sozialer Kräfte an. Gleichwohl sind sie ebenso bedeutend für

die liminalen Selbsterfahrungen des Menschen: Denn durch Setzungen und

Überschreitungen von Verboten findet eine zyklische Bewegung zwischen der

tierischen und menschlichen Natur statt. Aus diesem Spannungsverhältnis

ergibt sich für den Menschen auch die Möglichkeit, ein souveränes Wesen zu

werden. Für Bataille ist daher auch das Gewissen als spezifisch menschliche

Fähigkeit der Selbsttranszendenz und Selbstentwicklung im Kollektiv religiös

konnotiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee

Als Mitglied der Forschungsakademie »Collège de Sociologie« etabliert der

französische Denker Georges Bataille (1897–1962) einWissenschaftsverständ-

nis von Religion, das den Themenkomplex des Sakralen und Profanen neu

aushandelt und bewertet. Die Forscher der Religionsakademie wollen eine

Gründung von interdisziplinärenMethoden vornehmen, die sich aus den Ele-

menten der Philosophie, Ethnologie, Psychologie und Soziologie zusammen-

setzen, um die Religion in all ihren Dimensionen zu beleuchten. Anlehnend

an Émile Durkheims Religionsdefinition umfasst die neuartige Untersuchung

folgende These: Die äußere Form einer Religion als Gemeinschaftskonstrukt

kann ohne die innere Erfahrung des Subjekts nicht hinreichend beschrieben

werden. Es gilt also, die Qualität der Erfahrung der Religion zu spezifizieren

und diese Art von Erfahrung auch in den sich zunehmend säkularisierenden

Gesellschaften zu ergründen. Für dieses Projekt war es das Ziel, Batailles Reli-

gionsbegriff zu rekonstruieren und zu zeigen, dass seine verschiedenen Texte

zusammenhängende und systematische Ideen zu Religion enthalten. Bei der

Rekonstruktion des Religionsbegriffs von Bataille wurde gezeigt, dass seine

Auffassung vom Phänomen »Religion« auf eine ökonomisch-soziologische

Dimension ausgerichtet und von einem mystisch-philosophischen Konzept

untermauert ist. Bataille vereint die phänomenologische Betrachtung des

Heiligen als Kraftmit dem funktionalistischen Religionsbegriff der Soziologie

und entwirft Ansätze einer evolutionärenAnthropologie unddarauf basierend

auch eine allgemeine Ökonomie. Als wesentliche Kategorien seines Religi-

onsbegriffs zeigten sich die Motive des »Opfers« und der »Verausgabung« als

auch die Konzepte der »Souveränität« und der »Mystik«.

Zunächst standen die Religionstheorien des Collège de Sociologie im Fo-

kus der Untersuchungen. Allen voran wurde Durkheims Theorie der Religi-

on als gemeinschaftsstiftende, kohäsive Kraft herausgearbeitet, in der auch

die Idee des Heiligen und Profanen als soziologisches Phänomen behandelt

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wurde. Durkheim vertritt die Auffassung, dass Gemeinschaften sich durch ri-

tuell gestiftete Kollektiverfahrungen in der Art von Ekstasen eine gemeinsa-

me Grundlage schaffen, auf der moralische Realitäten anerkannt werden. Auf

Durkheims Religionsbegriff aufbauend wurde Batailles Sakralsoziologie prä-

sentiert. Bataille erweitert die Perspektive Durkheims, indem er den sakralen

Komplex unterteilt in anziehend und abstoßend. Anders als Durkheim argu-

mentiert Bataille, dass soziale Gemeinschaften sich nicht primär über geteilte

Überzeugungen,sondernübergeteilteAbstoßungheraus sozial verbinden.Als

abstoßende Phänomene des Sakralen gelten alle Arten von unnützen, macht-

vollen oder irritierenden Elementen, von denen Ekel, Gewalt oder Obszönitä-

ten ausgehen. Analog zu profan/sakral entwirft Bataille die Unterscheidung

homogen/heterogen und zeigt,wie eineGesellschaft in dieser Opposition auf-

geteilt ist und sich selbst konzentrisch zusammenhält. Durkheims These hat

zumZentrum,dass sich die sozialen Erfahrungen imZuge der Entwicklung in

einer Arbeitsgesellschaft ausdifferenzieren.Bataille glaubt nicht, dass eineAr-

beitsgesellschaft aus sich heraus einen sozialen Zusammenhang stiften kann.

Eine homogene Arbeitsgesellschaft, die den wirtschaftlichen Selbsterhalt si-

chert, ist aufheteronomePrinzipienaußerhalbderNützlichkeitsordnungaus-

gerichtet. Die sakral-heteronomen Elemente sind Gewaltprinzipien, die sich

in den Instanzen der Politik, des Militärs, der Polizei und auch in den Kran-

kenhäusern und Gefängnissen repräsentieren. Eine Nützlichkeitsordnung, so

Bataille, ist in ihrer kohäsiven Sozialstiftung stets auf diese machtvollen Ele-

mente außerhalb ihrer selbst angewiesen.

Neben Durkheims Religionstheorie wurde auch der soziologische Re-

ligionsbegriff von Marcel Mauss vorgestellt. Im Zentrum stand dabei die

Praxis des Potlatschs, eine ritualisierte Gabe, bei der in den nordamerikani-

schen Stammesgruppen großzügig Ressourcen verbraucht wurden, um den

Rivalen zu beschenken und zu beeindrucken. Mauss’ Thesen zeigen, dass

das Gabenritual als ökonomisches Tauschsystem nicht nur den Sinn erfüllt,

Ressourcen zu verteilen, sondern auch Werte von Großzügigkeit, Gegensei-

tigkeit und Achtung zu stiften. Fern davon, die utilitaristische Dimension

dieser Ökonomisierung zu betonen, ist er darauf bedacht, die soziale und

verbindende Dimension herauszustellen. Es wurden dann Mauss’ Analysen

zum Opferritual in seiner soziologischen Bedeutung untersucht. Für Mauss

ist das Opferritual eine Sakralisierungs- und Desakralisierungspraxis, bei

der das »Opfern« als religiöser Akt die moralische Verfasstheit einer Gruppe

verändert und transformiert. Er resümiert, dass das Opfer die soziale Funk-

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 137

tion erfüllt, das Gleichgewicht zwischen individuellen und sozialen Kräften

wiederherzustellen.

Im nächsten Abschnitt wurde die ethnologische Dimension des Reli-

gionsbegriffs am Beispiel von Robert Hertz’ ethnographischen Analysen

herangezogen. Hertz’ Ziel als feldforschender Ethnologe ist es, bestimmte

Muster menschlichen Verhaltens zu entdecken, die sich nicht nur auf eine

kulturelle Eigenheit reduzieren lassen. So versucht er beispielsweise, die

Vorstellungen von Sünde und Sühne auch in tribalen Gemeinschaften zu

erforschen und glaubt, dass es konstante Menschheitserfahrungen gibt, die

universell zu verstehen sind.Er arbeitet auch heraus,dass das Sakrale in vielen

verschiedenen Kulturen in zwei Arten vonMächten gedacht wird. Das Sakrale

hat eine positive und destruktive Seite.Das Verhältnis zwischen diesen beiden

Seiten gestaltet sich laut Hertz dialektisch.

In den letzten Abschnitten wurde die surrealistisch inspirierte Religions-

theorie von Roger Caillois vorgestellt. Roger Caillois hat dieTheorie des Festes

zum Inhalt, und wie Mauss und Durkheim sieht er in der rituellen Wirklich-

keit des Festes die Instanz der Gemeinschaftsstiftung begründet. Er schildert,

wie imRahmen eines Festes großeMengen anGütern verbrauchtwerden, und

glaubt, dass dieser vollzogene Exzess als Höhepunkt die sakrale Kraft selbst

zum Ausdruck bringt. Im Hinblick auf die Moderne beobachtet Caillois au-

ßerdem, dass die Bedeutung des Kultes und Rituals abnimmt und dafür die

mystische Komponente zunimmt. Damit verlagert sich seines Erachtens die

sakrale Kraft auf individuelle Angelegenheiten und verliert die soziale Funkti-

on.

Für Batailles Konzept der Religion sind Durkheims Theorie des sakralen

Komplexes,Mauss’Gabentheorie des Potlatschs und desOpfers als auch Robert

Hertz’ Theorie der Ambiguität des Sakralen von besonderer Bedeutung. Auch

Caillois’ Theorie des Festes, in welcher die ekstatische Verausgabung von Gü-

tern als elementar lebensökonomischer Aspekt erscheint,wird vonBataille für

die Gewinnung einer ökonomischen Religionstheorie weiterbehandelt.

In einem weiteren Kapitel dieser Arbeit wurde Batailles Konzeption der

inneren Erfahrung erforscht. In diesemTeil ging es darum,BataillesWege zur

Ergründung von Religion aus der inneren Dimension des Subjekts nachzu-

verfolgen. Die innere Erfahrung stellt sich als eine Erfahrung der Ambivalenz

dar, bei der gegensätzliche Gemütszustände spannungsvolle Momente des

Selbsterlebens hervorrufen.Dazu dient ihm dieMystik als die geeignete Form

der Umschreibung solcher Erfahrungen. Batailles Mystik hat die Zerrissen-

heit und den Zweifel im Vordergrund, Gefühle des Hin-und-hergerissen-

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Seins und ständiger Dramatik. Er hat nicht den Anspruch, eine Definition von

Mystik herauszuarbeiten, sondern alle Arten von Gefühlen der Schwebe in de-

ren Vagheit schon als eine Form der Mystik zu erfassen. Die Bewegungen der

innerenErfahrungmanifestieren sich laut Bataille immenschlichenVerhalten

wie in der Erotik, in der Gewalt, in der Ekstase und selbst im Konstituieren

von Verboten und derenÜberschreitungen. All diesen Phänomenen unterliegt

die Logik einer Ambivalenz, die sich zum Beispiel im Christentum zu den

Kategorien von Sünde und Schuld weiterentwickeln. Batailles Ausführungen

zur inneren Erfahrungen wurden systematisch in seiner sozialtheoretischen

Ausweitung des Themas mit dem Aspekt der Verausgabung und am Begriff

der Souveränität weiterverfolgt. Die Theorie der Verausgabung enthält ei-

nen sakralsoziologischen Blick auf die ökonomisch-sozialen Verhältnisse

zu Beginn des 20. Jh. In der Theorie der Verausgabung stellt Bataille eine

allgemeine Ökonomie vor und verbindet das Potlatschritual mit der Analyse

moderner Wirtschaftlichkeit. Er geht davon aus, dass Lebensprozesse nicht

nur durch nützliche Produktion, sondern auch durch nicht rückgewinnende

Verausgabung gekennzeichnet sind. AmBeispiel der Industriestaaten zeigt er

auf, wie die Arbeiterklasse durch Arbeit eine Gesellschaft homogenisiert. Die

Gewinne und Überschüsse der Lohnarbeit werden von der besitzenden Klasse

abgefangen. Die Prinzipien von Produktion und Verausgabung sind dadurch

nicht wertestiftend gestaltet, sondern ungleich verteilt. Während noch im

Potlatschritual angesammelte Güter gemeinschaftlich verausgabt werden,

ist in der Moderne dieser gemeinschaftliche Rahmen nicht mehr gegeben.

Es entstehen mehr Produkte und Überschüsse, die dem Gemeinwohl nicht

mehr sinnhaft zukommen und zwingend verbraucht werdenmüssen. Bataille

folgert aus dieser allgemeinen Ökonomie, wie dann angesammelte Ressour-

cen und Überschüsse in Weltkriegen zu einer vernichtenden Verausgabung

drängen.Mit seiner allgemein ökonomischen Analyse problematisiert er nicht

nur die kapitalistisch orientierten Staaten in ihrer ungleichenWirtschaftlich-

keit, sondern auch die damit verbundene Perspektive auf den Menschen als

nützliches, gewinnbringendesWesen,denMenschen als nützlichesObjekt der

Produktion innerhalb einer Gesellschaftsordnung. Diese Kritik baut Bataille

in seinemSouveränitätskonzept aus. ImSinne derHerr-Knecht-Dialektik von

Hegel veranschaulicht er, wie der arbeitende Mensch gegen den Herrn nicht

durch Arbeit, sondern durch Souveränität Befreiung erlangt. Während in

Hegels Konzeption der Knecht über seine Arbeit Freiheit erlangt,mittels einer

Mittel-zum-Zweck-Relation, erscheint für Bataille genau das als Reduktion

des Knechtes auf sein nützliches Dasein: »Der Knecht ist für den Eigentümer ein

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 139

Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode vorzieht, und verliert dabei für sich

selbst einen Teil seines innerenWerts […].«1 Der Verlust des inneren Wertes ist für

Bataille gleichzusetzen mit dem Verlust von eigener Souveränität. Gegen Ko-

jèves Interpretation, derMensch komme zur Selbstständigkeit,wenn er durch

die Arbeit am Dienste des anderen hindurchgehe und die Furcht des Todes

überwinde, argumentiert Bataille, dass der Tod nicht arbeitend überwunden

werden kann. Man kann aber laut Bataille eine symbolische Erfahrung des

Todesmachen, indemObjektbeziehungen vernichtetwerden.DasOpfermotiv

des Rituals ist auch hier für sein Denken wesentlich. Im Opfer stirbt das Tier

als »Ding«, nicht als lebendiges Wesen: »Es ist nicht notwendig, daß das Tier […],

durch das Opfer wirklich zerstört wird. Es muss nur als Ding zerstört werden […].«2

In der Konfrontation im Opfertod hebt sich das Nützlichkeitsdenken im Ob-

jektbezug auf und der Mensch gewinnt wieder zurück, was er am Dienst zum

Ding verloren hat: seinen inneren Selbstwert und damit seine Souveränität.

Insofern interpretiert Bataille die Herr-Knecht-Dialektik als eine Kritik am

modernenWirtschaftssystem und dem damit aufkommendenMenschenbild.

DemMotiv des Opfers als Leitidee der Religion in BataillesWerken wurde

gesondert in einem weiteren Kapitel nachgegangen. Bataille sieht in der ur-

sprünglichen Bedeutung des Opfers den Selbstverzicht als eine Gabe, die aber

religiös motiviert ist. In rituellen Opferakten kommt es zu Zerstörungen, die

als Mittel zur Umkehrung von der Nützlichkeitsordnung zur intim göttlichen

Ordnung dienen. Er verfolgt nach, wie rituelle Opferpraktiken Gemeinschaf-

ten von innen heraus affektiv stärken und darüber hinaus auch andere Grund-

lagen schaffen. Wie schon bei Durkheim und Mauss thematisiert, werden im

profanen Arbeitsleben den unruhigen und umtriebigen Kräften des Sakralen

Grenzen gesetzt. Durch die Setzung von Verboten und Regeln sollen heilige

Phänomene vonprofan-weltlichemAlltag abgeschottetwerden.DieUnterord-

nung der Subjekte unter die Macht der profanen Ordnung und Regeln ist al-

lerdings nur ein temporärer Zustand.Denn zyklisch werden diese Subordina-

tionen in der Überschreitung zur sakralen Sphäre entfesselt und freigegeben.

Durch rituelle Handlungen eröffnet sich die Gegenwirklichkeit des Sakralen,

die eine Verkehrung der profanen Regelungen bewirkt. Im Opferritual selbst

erfolgt jetzt eine Rückspiegelung dieser Verbote in der Art, dass diese über-

schrittenwerden.Das hat zur Folge, dass dieMacht der zwangsweise unfreien

1 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

2 Ebd. [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Ordnung wieder in die Verfügungsgewalt der Gemeinschaft zurückkehrt, so-

dass man hier auch von einer sich selbst gewahr werdenden und sich rückver-

sichernden Selbstermächtigung sprechen kann. In ethnologischen und sozio-

logischen Theorien werden rituelle Opferhandlungen primär als Kontingenz-

Bewältigungsversuche beschrieben, zum Beispiel um Unheilvolles abzuwen-

den oder kosmische Hilfe zu erbeten. Bei Bataille aber gewinnen Opferritua-

le eine andere Bedeutung: Sie sind nicht nur Ausdruck von Bewältigungsver-

suchen, sondern vielmehr souveräne Selbstbehauptungen. Die Souveränität

zeigt sich inderopferndenSelbsthingabealsAktderSelbstgründunggegendie

nützlich organisierte Profanwelt. In der Umkehrung der Ordnungen erfährt

das Subjekt nicht mehr nur, wie die Gemeinschaft das Individuum verpflich-

tet, sondern dass das Individuum selbst als Gestalter und Richter dieser Ord-

nung in ihr auftritt. In diesem Sinne erscheinen bei Bataille Opferrituale als

selbstverantwortende Handlungen, die nicht zum Ziel haben, sich der profa-

nen Nützlichkeitsordnung willenlos unterzuordnen. Er stellt im Gegenteil die

religiöse Dimension des Opferns als selbstautorisierende und wertestiftende

Ressource des Subjekts heraus.

In der geschichtlichen Entwicklung von vorstrukturellen bis hin zu insti-

tutionalisierten Religionen beobachtet Bataille, dass die Bedeutung des rituel-

len Opferns abnimmt. Stattdessen übersetzen sich Fundamentalerfahrungen

des Opferns durch Rationalisierungen in moralische Grundsätze. Die Kräfte

des Sakralen verlieren sich zunehmend in den sich konkret gestaltenden reli-

giösen Systemen der monotheistischen Formationen. Mit Bataille kann man

sagen, dass die Transzendierung sakraler Kräfte zu religiösen Gemeinschaf-

ten die sakralen Kräfte gegen rationale Strukturen ausbalanciert. Die nach in-

nengerichtetenKräfte des Sakralen als kohäsiveBewegungenweiten sichnach

außen und zeigen sich in der Eroberung anderer Kulturgruppen in der Form

militärischer Gewalt. Die militärische Ausweitung erfolgt auf der Grundlage

eines größer werdenden Transzendenzbewusstseins.Mit der größtmöglichen

Transzendenz wird letztlich auch Gott als absolute Person als äußerste, uner-

reichbare Grenze gesehen. Gerade hierin, so argumentiert Bataille, erlebt das

Religiöse nicht seine Hochform, sondern sein Verschwinden im Rationalen.

ImMittelpunkt seiner Analyse der Religion in der Gegenwart steht die Re-

ligion als souveräner Teil des Menschen dem nützlichen Handeln und Produ-

zieren gegenüber.Das Kennzeichen desmodernenMenschen ist nach Bataille

die der Todesfurcht entstammende Bereitschaft zur Unterwerfung unter eine

Ordnung der Dinge und die Minderung des menschlichen Selbstwerts. An die

Stelle des souveränen Lebens ist das Prinzip der Nützlichkeit und der Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 141

als Ersatzsouveränität getreten. Die Nützlichkeit ist für Bataille ein Prinzip

desKapitals,das inAkkumulationenund Investitionenausufert.Aberwie er es

immer wieder deutlichmacht, ist die Akkumulation inWirklichkeit ein Zeug-

nis für Machtlosigkeit und die Unfähigkeit, etwas ohne Rückgewinn auszuge-

ben. In Anbetracht der Tatsache, so Bataille, dass alle früheren Gesellschaften

zu konsumieren wussten, ist der gewinnorientierte Produktionsgedanke ein

Mangelzustand: Er schneidet den Menschen von jeder möglichen Souveräni-

tät ab. Gegen diese Nützlichkeitsökonomie will Bataille die nutzlose Veraus-

gabung im Zeichen des Todes und des Opfers als soziale Realitäten anführen.

Wie er am Beispiel der kapitalistischen Klasse zeigt, weiß die bürgerliche Ge-

sellschaft nicht,wie sie generierte Überschüsse verausgaben soll. Sie überlässt

die Überschüsse stattdessen weiterhin in die unbegrenzte Reproduktion. Die

daraus entstehendenRevolutionen undKriege kaschieren lediglich die ökono-

mische Krise. Bataille glaubt, dass der Kapitalismus sich der Welt der Dinge,

also dem Nützlichen unterwirft. Der Marxismus dagegen zeigt nur die Kehr-

seite und unterwirft die Dinge denMenschen. Folglich ist für Bataille diemar-

xistische Kritik ein Teil des systemischen, ökonomischen Prozesses selbst, in

demdas soziale Leben auf einen nützlichenGebrauch derDinge reduziert und

banalisiert wird. Batailles Kritik überschreitet auch den marxistischen Hori-

zont. In seiner Verausgabungstheorie versucht er nicht nur, die Beziehung des

Menschen zu den Gegenständen, sondern das Gegenstandsbewusstsein des

Menschen selbst zu transformieren. Was den Prinzipien des rituellen Opfers

und der Verausgabung zugrunde liegt, ist für Bataille ein authentisch religiö-

ser Antrieb:

»Diese religiöse Bestimmung der Ökonomie ist nicht überraschend, sie

macht sogar die Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das ei-

ne Gesellschaft am Gebrauch der überschüssigen Reichtümer findet: am

Gebrauch, oder besser, an der Zerstörung, zumindest ihres Nutzwerts. […]

Entscheidend ist das Fehlen jeder Nützlichkeit, die Absichtslosigkeit dieser

kollektiven Bestrebungen.«3

Die unproduktive Konsumtion von angehäuften Dingen hat im Sinne einer

religiösen Aktion stets Vorrang vor der Produktion: »Die profane Welt als sol-

che muß als solche zerstört werden, d.h. alles, was in der kapitalistischen Welt als ein

3 Bataille 1976, S. 115 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Ding gegeben ist, das denMenschen transzendiert und ihn beherrscht, muß auf den Zu-

stand eines immanenten Dinges reduziert werden.«4 Es geht Bataille also nicht nur

darum, die Dinge dem Menschen wieder unterzuordnen, sondern auch den

Dingen die Nützlichkeit abzusprechen. Bataille kritisiert das Gegenständlich-

keitsbewusstsein dermodernen, freienMenschen dahingehend, als sich darin

die wahre Schwäche und Knechtschaft zeigt. Die vonMenschen konstruierten

Dinge sind darüber hinaus nicht einfach nur Gegenstände, sondern sie sind

ideologisch aufgeladen und verkörpern selbst geistige Vorgänge. Da das Geis-

tige in einem produzierten Gegenstand zu einer Nützlichkeit erstarrt, ist es

der religiöse Antrieb, diesemDing denGeist wieder zu entlocken.Dies gelingt

nur, wenn es konsumiert wird. Diese Beobachtungen Batailles können unter

anderem banal erscheinen. Aber seine warnende Betonung, dass die absichts-

volle Produktion von Dingen früher oder später zu einer ebenso absichtsvol-

lenVerausgabung zwingenwird, ist in ihrer Einfachheit einleuchtend.Bataille

weist hier auf einen verhängnisvollen Zusammenhang zwischen der Herstel-

lung von Produkten und ihrer Verwertung hin: Wenn Menschen sich an ihre

Absichten klammern und entsprechend nützlich konsumieren wollen, dann

verschärft sich das Grundproblem, dass angesammelte Güter zweckdienlich

eingesetzt werdenmüssen. Und da besonders in der heutigen Zeit Produktio-

nen den Verbrauch übersteigen, ist es sogar vernünftig und einsichtig, so Ba-

taille, dass die Menschheit souverän handelt, indem sie sich selbst überlistet,

unproduktiv konsumiert undMut zur Verschwendung zeigt.

Abschließend lässt sich resümieren, dass Bataille seine sozioökonomische

Perspektive durch eine phänomenologische Perspektive stützt. Im dreibän-

digen Werk der »Atheologischen Summe« unternimmt er den Versuch, in

lyrisch-experimenteller Weise religiöse Selbstgefühle als eine grundlegende

Form der Mystik zu erfassen. Für Bataille drückt sich das Mystische umfas-

send nur im Leben selbst aus. Demzufolge sind mystische Empfindungen

darauf ausgerichtet, eine ursprüngliche Intimität des Bewusstseins wieder-

herzustellen. Zwangsweise hat das die Aufhebung vonDingen und damit auch

die Aufhebung von Identifikationen mit Objekten zur Folge. Im mystischen

Erleben kommen Stimmungen der Zweiheit zum Ausdruck, sie haben einen

doppelbödigen Charakter und prägen das Innenleben durch paradoxe Selbst-

wahrnehmungen. ImKontrast zuWilliam James’Mystikauffassung fokussiert

Bataille seine Mystikkonzeption nicht auf gelingende Wendeerfahrungen in

der Einheit. Für den Pragmatisten James gestaltet sich auf der Grundlage

4 Bataille 1997, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 143

einer Krisenerfahrung, die von Dualität und Unvereinbarkeit von Gegensät-

zen geprägt ist, ein zielführendes Einheitsempfinden des Ganzen. Bataille

dagegen glaubt, dass die Krisenerfahrung selbst eine gekreuzte Einheit wie-

der fühlbar macht. Die Intimität des Lebens ereignet sich für den Menschen

also nur auf der Grundlage des zerrissenen Bewusstseins. Als Leitbild zu

seiner Mystikvorstellung dient ihm seine These von der Religion als Suche

nach der verlorenen Intimität. Hierin bringt er zum Ausdruck, dass es das

eigene Bewusstsein des Menschen ist, das einen Keil zwischen sich und die

ursprüngliche Einheit des Lebens treibt. Der Abfall des Menschen aus der

Welt der Immanenz leitet Bewegungen ein, die eine Rückkehr zu seinem

ganzen Selbstbewusstsein verlangen. Für Bataille heißt das »die Rückkehr des

Menschen zur vollständigen und unreduzierbaren Souveränität […], ***die Freiheit im

Augenblick ist, unabhängig von einer Aufgabe«5. In seinerTheorie der Religion be-

schreibt er, wie sich im Zuge der Entwicklung der Menschheit ein zweifacher

Prozess gestaltet: Es findet eine Erhöhung von Rationalisierungen statt und

damit eine Zunahme an Bewusstsein. Gleichwohl aber steigert sich auch die

Suche nach der Intimität als eine Suche nach Erkenntnis dieser Intimität.

Aber genau diese Suche gleicht einem aussichtlosen Tappen im Dunkeln:

»Die Religion, deren Wesen die Suche nach der verlorenen Intimität ist, läuft auf den

angestrengten Versuch des klaren Bewusstseins hinaus, ganz zum Selbstbewußtsein

zu werden.«6 Doch »diese Anstrengung […] ist vergeblich«, so Bataille weiter, denn

das »Verlorengegangene befindet sich selbstverständlich nicht außerhalb von ihm, es

ist vielmehr die dunkle Intimität des Bewusstseins selber, von der er sich […] abwen-

det«7.Die interessanteWendung in seinemReligionsbegriff äußert sich darin,

dass das Intim-Göttliche sich gerade dann als Selbstbewusstsein entfaltet,

wenn das Transzendenzbewusstsein des Menschen zur Reife gelangt. Was

im Selbstbewusstsein dann letztlich strahlt, ist ja nicht nur das von Bataille

kritisierte Gegenständlichkeitsbewusstsein, sondern überhaupt der Gewinn

an Bewusstsein bzw. seine Erhöhung im Vergleich zu den Bewusstseinsstufen

der vorangegangen Menschheitsgenerationen. Der Weg zu einem klaren,

souveränen Selbstbewusstsein soll dann über die »Reduktion der Reduktion«8

erfolgen. Damit meint er, dass die Souveränität der Vernunft der gleichen

vehementen Kritik unterliegen muss, die sie selbst erst geschaffen hat. Die

5 Bataille 1976, S. 177, mit Fußnote*** [Übersetzung].

6 Bataille 1997, S. 50.

7 Ebd.

8 Bataille 1997, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Wissenschaft soll auf den Grund ihrer eigenen Beleuchtung blicken, nämlich

auf die Entstehung des Selbstbewusstseins in der Subjekt-Objekt-Differenz.

Bataille visiert hier eine »Restitution der intimen Ordnung auf der Ebene des klaren

Bewußtseins«9 an. Das Subjekt, das steigend an Bewusstsein gewinnt, ist dem-

zufolge auch nicht mehr an die reale Ordnung im Außen gebunden, sofern

es anerkennt, dass die Außenwelt nur sein Gegenstandsbewusstsein wider-

spiegelt und sich darin nichts Wesentliches begründen lässt. Bataille entwirft

die Idee eines Selbstbewusstseins, das »nichtsmehr zumGegenstand hat«10.Hier

versucht er die Problematik, die Intimität nicht als Gegenstand erfassen zu

können, in der Art einer Introspektion zu lösen, die die Mittel des Rationalen

dafür einsetzt, den dunklen Anteil des Bewusstseins (die Intimität) durch das

Licht der Vernunft nicht zu überblenden, sondern durch umgekehrte Ratio-

nalität die geistige Umnachtung sogar noch klarer zu schärfen. Umgekehrte

Rationalität ist eine Sinnvernichtung und das wissende Aufgeben objektiver

Bezüge. Bataille nennt es das »Nichtwissen«, und darüber hinaus ist er sogar

dezidiert der Auffassung, dass Religion ihrem Wesen nach auch »Nichtwis-

sen« ist. Das Nichtwissen fungiert hier nicht als der Vorzustand zumWissen.

Es ist selbst ein aktives Prinzip und das Nichtwissen kann nicht einfach mit

Wissen gefüllt oder geformt werden. In einem Vortrag zur vorgeschichtlichen

Religion bringt er das Verhältnis von Religion und Nichtwissen wie folgt zur

Sprache:

»Zuallererst muß ich folgende Tatsache festhalten: Die Menschen wissen

nicht, was die Religion ist […]. Wir wissen, was der Baum ist, das Recht, die

Arbeit […]. [E]rkennen können wir auch die Religion: wir unterscheiden sie

von Wissenschaft, Politik und Kunst …, aber sobald wir sagen sollen, was

sie ist, läßt es jeder von uns bei einer fraglichen Definition bewenden. […]

Wenn wir […] [z.B.] die Bestattung oder das Opfer definieren können, folgt

daraus noch lange nicht, daß wir sagen könnten, was an der Bestattung re-

ligiös ist […]. Im Gegenteil, indem Augenblick, wo sich uns die Bestattung

als ihrem Wesen nach religiöse zeigt, verzichten wir darauf zu wissen, was

[sie] ihrem Wesen nach ist. Wir erklären nicht mehr, was sie ist, sobald wir

sagen, sie sei religiös.«11

9 Bataille 1997, S. 81.

10 Bataille 1976, S. 178 [Übersetzung].

11 Bataille 1997, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 145

In dieser Erläuterung verweist Bataille auf die Unmöglichkeit, den Begriff »re-

ligiös« noch weiter zu hinterfragen. Genauso wie wir den Sinn erkannter Ge-

genstände akzeptieren, den erkannten Baum als Baum, die Arbeit als Arbeit

erkennen, so erkennen wir laut Bataille auch das Religiöse als das an, was es

ist, nur mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir es nicht wissen, son-

dern lediglich verstehen, dass hinter dem Religiösen gerade das Verborgene

denSinn seinesVorhandenseins auszeichnet.Die innereErfahrungderReligi-

on ist daher,wie Bataille selbst sagt, eineNegation der Erkenntnis.Die religiö-

se Operation derNegation entdeckt er imBesonderen in den christlich-mysti-

schen Strömungen des Mittelalters, da sie »jene unmittelbare Verwirklichung […]

der Möglichkeiten der Religion [sind], […] [worin] sich der Zyklus der möglichen Nega-

tionen vollendet«12. In der Gegenwart aber soll sich das mystische Bewusstsein

nicht mehr negierend der Welt enthalten, sondern sie negierend »konsumie-

ren«. Das gegenwärtig-religiöse Bewusstsein soll einsehen, dass »die von jeder

Nützlichkeit befreiteKonsumtiondes produziertenGegenstands als Endzweck zu setzen,

[ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu zerstören, was er hergestellt hat«13. Er

plädiert also dafür, einzusehen,dass »der unbegrenzt anwachsendenProduktion ei-

neWelt der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion«14 dargeboten werdenmuss. So

wie der Mystiker in seiner geistigen Kontemplation erkennt, dass Dinge das

menschliche Dasein von der Intimität abschneiden und deshalb zu negieren

sind, so soll er imGegenzugauch erkennen,dass eben jeneDinge auch aktiv zu

negieren sind. Bataille kreiert hier eine erweiterte Dimension des mystischen

Negierens, nämlich die mystische Konsumtion als aktives Negieren. Die mys-

tische Art zu konsumieren bedeutet, zu konsumieren ohne Hintergedanken

und ohne Zweckrationalität, ohne die Konsumtion wieder einer Nützlichkeit

oder Produktion zu überführen.Hier verbindet Bataille das zentraleMotiv des

Mystischen, die Suche nach sich selbst in der innigen Selbstauflösung imGan-

zen mit dem Gedanken der Zerstörung menschlicher Produktionen und Din-

ge. Batailles Beschreibung des sich vollendenden Selbstbewusstseins birgt da-

mit ein eindrückliches Bild, denn es sagt: Erst immystischen Selbstverschlin-

gen derWelt findet das Bewusstsein zu sich selbst zurück.

12 Bataille 1997, S. 140.

13 Bataille 1997, S. 145.

14 Bataille 1997, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Für die Verwirklichung dieses Projekts möchte ich im Besonderen meinen

Gutachtern danken, vor allemProf.Dr.ThomasM.Schmidt für seinewertvolle

Begleitung undExpertise als Erstbetreuerwie auch Prof.Dr.ChristophMenke

für seine fördernde Unterstützung und die Übernahme des Zweitgutachtens.

Mein besonderer Dank gilt darüber hinaus auch allen geschätzten Kollegia-

tinnen und Kollegiaten des Graduiertenkollegs »Theologie als Wissenschaft«,

die in Gesprächen das Projektthema mit Anregungen und Kommentaren

bereicherten. Nicht zuletzt gebührt ein besonderer Dank Kerstin Loran für

die freundliche Unterstützung bei der Durchsicht des Manuskripts.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Bataille, Georges. 1973. Oeuvres Completes: v. 5. Paris, Frankreich: Gallimard-

Jeunesse.

———. 1976. Oeuvres Completes: v. 7. Paris, Frankreich: Gallimard-Jeunesse.

———. 1978. Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität. Über-

setzt von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, und Xenia Rajewsky. Berlin: Mat-

thes & Seitz Berlin.

———. 1992. Der Pfahl. Jahrbuch aus dem Niemandsland zwischen Kunst und Wis-

senschaft. Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

———.2020. DieErotik. Übersetzt vonGerd Bergfleth. Berlin:Matthes& Seitz

Berlin.

———. 1997. Theorie der Religion: Nebst Vorträgen und Aufsätzen zurTheorie der Re-

ligion. Übersetzt von Andreas Knop. Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

———. 2005. Nietzsche und der Wille zur Chance: Atheologische Summe III. Über-

setzt von Gerd Bergfleth. Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

———. 2007. Das Unmögliche. Übersetzt von Brigitte Weidmann. München:

Hanser.

———. 2011. Die Literatur und das Böse. Übersetzt von Cornelia Langendorf.

Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

———. 2015. Sade und dieMoral. Übersetzt von Rita Bischof. Berlin: Matthes &

Seitz Berlin.

———. 2017. Die innere Erfahrung. Übersetzt von Gerd Bergfleth. Berlin: Mat-

thes & Seitz Berlin.

———. 1988a. Oeuvres Completes: v. 11. Paris, Frankreich: Gallimard-Jeunesse.

———. 1988b. Oeuvres Completes: v. 12. Paris, Frankreich: Gallimard-Jeunesse.

Boelderl, Artur R. 2005. Georges Bataille: Über Gottes Verschwendung und andere

Kopflosigkeiten.Weimar: Parerga.

Borchert, Bruno. 1997. Mystik: Das Phänomen –Die Geschichte –NeueWege. Über-

setzt von Hugo Zulauf. Freiburg i.Br.: Verlag Herder.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Bürger, Peter. 1992. DasDenken desHerrn: Bataille zwischenHegel und demSurrea-

lismus. Berlin: Suhrkamp.

Caillois, Roger. 1988. Der Mensch und das Heilige. Übersetzt von Brigitte Weid-

mann.München: Hanser.

Chapsal,Madeleine. 1989. Französische Schriftsteller intim. Übersetzt von Sabine

Gruber. Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

Durkheim, Émile. 2007. Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Übersetzt

von Ludwig Schmidts. Berlin: Verlag derWeltreligionen.

Goffman, Erving. 1994. Interaktionsrituale: Über Verhalten in direkter Kommunika-

tion. Übersetzt von Renate Bergsträsser und Sabine Bosse. Berlin: Suhr-

kamp.

Hailer, Martin. 2014. Religionsphilosophie. Stuttgart: UTB.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der

Deutschen Forschungsgemeinschaft. Herausgegeben v. der Nordrhein-

Westfälischen Akademie der Wissenschaften und der Künste, Hamburg

1968ff.

Hertz, Robert. 1970. Sociologie religieuse et folklore. In. Collection: Bibliothèque de

sociologie contemporaine. Paris: Les Presses universitaires de France. On-

line: http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_f

olklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf

———. 1988. Le péché et l’expiation dans les sociétés primitives. In. Collection: Les

Cahiers du Grad Hiva, no 6. Paris: Éditions Jean-Michel Place. Online: http:/

/classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_pech

e_expiation.pdf

Hollier,Denis,Hg.2012. DasCollègedeSociologie: 1937–1939.Übersetzt vonHorst

Brühmann. Berlin: Suhrkamp.

Kant, Immanuel.GesammelteSchriften.Hg.: Bd. 1–22PreussischeAkademieder

Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie derWissenschaften zu Berlin,

ab Bd. 24 Akademie derWissenschaften zu Göttingen. Berlin 1900ff.

Leenhardt,Maurice. 1983. DoKamo:DiePersonundderMythos indermelanesischen

Welt. Übersetzt von Eva Brückner-Pfaffenberger. Berlin: Ullstein Taschen-

buch Verlag.

Mauss, Marcel. 1989. Soziologie und Anthropologie: Theorie der Magie, Soziale

Morphologie. Übersetzt von Eva Moldenhauer, Henning Ritter, und Axel

Schmalfuss. Frankfurt: FISCHER Taschenbuch.

———. 1990. Die Gabe: Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-

schaften. Übersetzt von EvaMoldenhauer. Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/socio_religieuse_folklore/hertz_socio_rel_folklore.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf
http://classiques.uqac.ca/classiques/hertz_robert/peche_expiation/hertz_peche_expiation.pdf


Literatur 151

———. 2012. Schriften zur Religionssoziologie. Herausgegeben von Stephan

Moebius, Frithjof Nungesser, und Christian Papilloud. Übersetzt von Eva

Moldenhauer und Henning Ritter. Berlin: Suhrkamp.

Moebius, Stephan. 2006. Das Sakrale, die Gabe und die Wirkungen der Durkheim-

Schule: die Aufhebung des kulturellen Unterschieds zwischen fremder und eigener

Kultur am Collège de Sociologie. In. Soziale Ungleichheit, Kulturelle Unterschie-

de: Verhandlungen des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in

München 20. Herausgegeben von Karl-Siegbert Rehberg. Frankfurt: Cam-

pus.

———. 2018. Die Zauberlehrlinge: Soziologiegeschichte des Collège de Sociologie

(1937–1939). Köln: Herbert von Halem Verlag.

Reiger, Horst. 2000. Face-To-Face Interaktion: Zur Soziologie Erving Goffmans. Pe-

ter Lang Gmbh, Internationaler Verlag DerWissenschaften.

Rohls, Jan. 1997. ProtestantischeTheologie Der Neuzeit: Band 1: Die Voraussetzungen

UndDas 19. Jahrhundert. JCBMohr (Paul Siebeck).

Schmidt,ThomasM., und SiegfriedWiedenhofer,Hg. 2010. Religiöses Bewusst-

seinundphilosophischerGottesbegriff. In.ReligiöseErfahrung:RichardSchaefflers

Beitrag zu Religionsphilosophie undTheologie. Freiburg i.Br.: Alber, K.

Wilke, Annette. 1999. Mystik. In.Metzler LexikonReligion:Gegenwart – Alltag –Me-

dien/Haar – Osho-Bewegung. Herausgegeben von Christoph Auffahrt, Jutta

Bernard, und Hubert Mohr. Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.100

7/978-3-476-03703-9.

https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03703-9


https://doi.org/10.14361/9783839472965 - am 14.02.2026, 13:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. Einleitung
	1. Ziel und Fragestellungen
	2. Aufbau der Arbeit

	II. Die Religionstheorien des College de Sociologie
	1. Die soziologische Dimension – Emile Durkheim
	2. Die sakralsoziologische Dimension – Georges Bataille
	3. Die ethnologische Dimension – Marcel Mauss
	3.1 Robert Hertz – Ambiguität des Sakralen
	Der zweite Tod
	Die religiöse Polarität
	Dialektik der Pole
	Sünde und Sühne

	3.2 Roger Caillos – Theorie des Festes
	Das Fest als Ort der Sozialisation
	Das Sakrale und die Verausgabung
	Der Mythos und das primordiale Chaos des Anfangs
	Die Funktion der Ausschweifung und der Paroxysmus
	Das Sakrale in der Moderne und die Verinnerlichungstendenz



	III. Innere Erfahrung
	1. Die mystische Erfahrung
	1.1 Die Erotik
	1.2 Verbot und Überschreitung
	1. Ambivalenz
	2. Ansteckung
	3. Souveränität

	1.3 Gewalt
	Die immanente Gewalt des Tieres
	Die Transzendenz des Menschen
	Die transzendente Gewalt


	2. Souveränität

	IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers
	1. Die Evolution des Opfers
	1.1 Prähistorisch‐archaisch
	1.2 Vernünftig‐militärisch
	1.3 Industriell‐politisch
	1.4 Mystisch‐souverän

	2. Die Ritual‐ und Religionstheorie Batailles

	V. Resümee
	Dank
	Literatur

