
ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN. STUDIEN ZUR 
DEUTSCHEN UND FRANZÖSISCHEN ERZÄHLLITERATUR 
1945–1965

In vier Teilen präsentiert der folgende Abschnitt die Weltauflösungen in 
der deutschen und französischen Literatur nach 1945.

Er beginnt mit zwei Texten, die sich an Welträndern aufhalten. In 
ihren spärlich möblierten Welten stellen Peter Weiss’ Der Schatten des 
Körpers des Kutschers und Wolfgang Hildesheimers Tynset grundlegende 
Prozesse der Erzählweltgenese aus. Ist die Erzählwelt ein semantisches 
Phänomen, so halten diese Texte sich am Rand ihrer Welten auf. Das 
soll heißen, sie betonen die Unhintergehbarkeit der diskursiven Ebene da­
durch, dass die semantische Welt von ihr angefochten wird. Der Schatten 
des Körpers des Kutschers bedient sich einer Reihe ungewöhnlicher Pars Pro 
Toto-Figuren, wie bereits der Titel eine darstellt. Sie weisen auf das Vertre­
tungsverhältnis ontologischer Gegenstände durch sprachliche Zeichen in 
literarischer Darstellung hin. Von Anfang an wird daneben das Problem 
der simultan-unmittelbaren Weltmitschrift inszeniert. Sein Scheitern lässt 
den Text vom Erzählpräsens wieder ins Präteritum kippen und damit ins 
epische Erzähltempus schlechthin. Die Unmöglichkeit, Welt als Totalität 
zu erzählen, wird auf diese Weise mit dem Schreiben verbunden und 
später mit der Fähigkeit der Sprache konfrontiert, paradoxe Objekte zu 
erzeugen, die selbst keiner möglichen Welt mehr angehören. Hildeshei­
mer geht einen anderen Weg, indem er in impliziter Nachfolge Prousts 
die weltstiftende Kraft des Namens beschwört und damit den Ausgang 
des Erzählens vom Semem offenlegt. Wird diese Welt nur von der Rede 
einer im Hier und Jetzt sprechenden Ich-Origo zugänglich gemacht, zieht 
sie der Authentizität dieser Welt jenseits ihres Aussageakts den Boden 
unter den Füßen weg. Denn bald beginnt dieses Ich, Geschichten frei 
zu erfinden und sich zu deren Figuren zu gesellen. Was aber erlaubt 
dann seine Weltebene noch von der seiner sprachlichen Erfindungen zu 
unterscheiden?

Der zweite Block widmet sich Verfahren im technischen Zeitalter. 
Die Prosakonzeptionen Arno Schmidts und Gottfrieds Benns stellen sich 

143

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beide in die Tradition expressionistischer Erzählverfahren. Neben deren 
grundsätzlicher Problematisierung realistischer Erzählweisen lassen sich 
in Benns Oelze-Briefen wie auch in Arno Schmidts Berechnungen Auf­
zeichnungen finden, welche ihre jeweiligen Prosa-Texte konzeptuell be­
gleiten. Schmidts Trilogie Nobodaddy’s Kinder und Benns Der Ptolemäer 
tragen dabei beide erklärtermaßen der jüngeren Entwicklung technolo­
gisch hochgerüsteter Naturwissenschaften Rechnung; sie erproben neue 
erzählerische Darstellungsverfahren als Antwort auf die Weltbilder zeit­
genössischer Wissenschaftsdiskurse. Die Erzählwelt wird bei Schmidt in 
die Diskontinuität der subjektiven Perspektive einer Ich-Origo überführt, 
wobei ein vager Bezug auf psychologische und hirnphysiologische Diskur­
se vorliegt. Die Darstellung der Erlebnisweisen seiner Figuren bemüht 
dabei arbiträre ergodische Elemente, die sich auf der diskursiven Ebene 
ansiedeln und den Zugang zum Geschehen der WN behindern. Bei Benn 
sind es hingegen Aufzeichnungen zur Ambivalenz, die seiner später pos­
tulierten Theorie einer ›absoluten Prosa‹ noch vorausgehen und welche 
die dargestellte Welt eng an eine subjektive Perspektive binden. Die 
Rückeroberung eines ptolemäischen Weltbildes gegenüber einer koperni­
kanischen Perspektive der modernen Naturwissenschaften vollführt Benns 
Text dahingehend, dass er alle Weltwahrnehmung von der Ich-Origo ab­
hängig macht, dieser zudem eine Vielzahl von Beschreibungssprachen in 
den Mund legt. Gehören sie den Weltbildern unterschiedlichster Diskurse 
an, so wird hier eine Verwirrung verschiedener enzyklopädischer Register 
betrieben, mithilfe derer Erzählwelten rekonstruiert werden können.

Anti-cartesianischen Meditationen gehört der dritte Teil, der sich Sa­
muel Beckett und Maurice Blanchot widmet. Hier ist der negative Verweis 
auf die Meditationes de prima philosophia von René Descartes genauso wie 
auf Husserls Cartesianische Meditationen mitzuhören. Descartes sieht die res 
extensa durch die Vermittlung eines gütigen Gottes für garantiert an, was 
der problemlosen Zugänglichkeit einer Erzählwelt WN mittels klassisch 
auktorialer Erzählweise korrespondiert. Blanchot bezieht sich über den 
Umweg Husserls auf Descartes. Sein Thomas l’obscur verpflichtet sich einer 
impliziten Kritik an der phänomenologischen Philosophie, wo diese sich 
bei Sartre in eine Literaturtheorie des Imaginären auswächst. Diese Kritik, 
die auto-medial ein Modell des Schreibens dem imaginären Modell des Se­
hens entgegenstellt, dringt bis in Schlüsselwörter und -formulierungen in 
den Erzähltext ein und wird durch eine Verwirrung der medialen Erzähl­
modelle von Stimme und Blick problematisiert. Sie gelangt im XI. Kapitel 
auf ihren Gipfel, wo die WN ganz hinter die WNC in Thomas’ Monolog 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

144

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurücktritt. Becketts Spitze gegen Descartes verläuft über die Philosophie 
von Leibniz, die bei ihrem Urheber schon in Abhebung vom Cartesianer 
konzipiert wurde. Leibniz’ Perspektivismus macht Beckett fruchtbar, in­
dem seine Erzähl-Origines zunehmend ins Dunkle und Verworrene der 
eigenen monadischen Fensterlosigkeit abdriften. Die Nichtzuverlässigkeit 
als konstitutive Situation des Erzählens, das Scheitern der disjunktiven 
Synthese durch die Abwesenheit des Anderen und die Komplementari­
tät der Welt von Becketts Protagonisten erzeugt eine unter dem Zugriff 
flimmernde Nicht-Welt. Ihre Repräsentation kann nicht mehr cartesisch 
funktionieren in Form der Repräsentation einer res extensa durch die res 
cogitans.

Der letzte Abschnitt, Die instabilen Welten des Nouveau Roman, 
widmet sich den Erzählwelten Alain Robbe-Grillets. Indem ein Parcours 
von La Jalousie (1959) bis zu La maison de rendez-vous (1965) durchlaufen 
wird, lässt sich ein Auflösungsprozess nachzeichnen, der feste Weltverhält­
nisse zugunsten einer Durchdringung und Substitution mit der Fantasie 
verabschiedet. La Jalousie treibt ein Spiel mit der Erzählfrequenz, indem 
verschiedene Ereignisse wiederholt erzählt werden, wobei sich die Abhän­
gigkeit dieser vom Erzählakt und vom Diskurs zeigt: bei ihrer wieder­
holten Erzählung verändern sie sich. Der Text eröffnet ein auto-medial 
optisches Bewusstseinsfeld unter dem Affekt der Eifersucht. Dans le laby­
rinthe löst seine Erzählwelt in den Fiebertraum eines sterbenden Soldaten 
auf. La maison de rendez-vous bedient sich schließlich der Elemente wech­
selnder, quasi-anonymer Je-Origines, der permanenten Verschiebung des 
Erzähltempus und der Kombination miteinander kontradiktorischer Er­
eignisse, um eine Weltauflösung zu inszenieren, wie sie deutlicher kaum 
inspiriert sein könnte vom titelgebenden Buch im Buch aus Borges El 
jardín de los senderos que si bifurcan.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

145

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen bei Peter Weiss und 
Wolfgang Hildesheimer

Medialität – Erzähl-Origo – Tempus

»Durch die halboffene Tür sehe ich den lehmigen, aufgestampften Weg 
und die morschen Bretter um den Schweinekofen.«1 In Peter Weiss’ 1952 
verfasstem und 1959 veröffentlichtem Kurzroman Der Schatten des Körpers 
des Kutschers wird die Verschriftlichung von Welt erzählt – und was dabei 
verloren geht.

Man hat diesen Verlust immer wieder als einen des Bildes reklamiert. 
Provozieren doch die gut alle zehn Seiten eingeschalteten Collagen gera­
dezu eine Untersuchung des Verhältnisses von Bild und Schrift. Dabei 
stellen sie die späteste Hinzufügung zum Manuskript dar und scheinen 
nicht immer offensichtlich auf Fabel und Welt bezogen.2 Nur das Auftau­
chen der ersten Collage, kurz nachdem der Erzähler seine Augen mit Salz 
bestreut, legt nahe, dass man es hier mit den Ergebnissen dieses optischen 
Experiments zu tun hat. Ausgiebig hat Heinz Drügh die ekphrastischen 
Momente des Textes untersucht und darauf aufmerksam gemacht, dass 
Weiss, als bildender Künstler und Freund der Avantgarde, Bild und Wort 
»als Bundesgenossen einer amimetischen Überformung der Wirklichkeit« 
ansehe.3 Statt diese Richtung einer intermedialen Analyse zu vertiefen, 
soll im Folgenden ein anderes amimetisches wie intermediales Moment 
betont werden, das sich als Auflösung der Erzählwelt rein auf der dis­
kursiven Ebene lokalisieren lässt. Auch um eine methodisch vorbelastete 

1 Weiss 1960, S. 7. Im Folgenden wird der Text nach dieser Erstausgabe zitiert. Zahlen 
nach Zitaten im Fließtext beziehen sich im Folgenden auf diese Ausgabe.

2 Vgl. zur Intermedialität von Bild und Schrift bei Weiss allgemein: Köhler 2018, S. 29–78. 
Die Rekonstruktion des Entstehungs- und Veröffentlichungsprozesses von Der Schatten 
des Körpers des Kutschers erweist die Collagen als späteste Textkomponente: Weiss kompo­
niert sie aus diversen grafischen Arbeiten unter ständiger Rücksprache mit dem Lektorat 
(vgl. ebd., S. 79–86). Die Collagen sollen dabei eine Art zweite Ebene der Erzählung dar­
stellen, lassen sich aber insofern sekundär nennen, als sie größtenteils nachträglich zum 
Text entstanden sind. Köhler spricht daher von einer »Anbindung der Bilder« und »se­
mantische[n] Übertragungen textueller Vorgaben« (ebd., S. 86). Eine partielle Einbin­
dung in die Analyse findet sich bei Drügh 2006, S. 386–395.

3 Ebd., S. 404. So treten die zwischen den Text geschalteten Collagen als Bindeglied auf, 
die – zerstückelt wie eigentlich nur Filmbilder – zugleich den Text darauf verweisen, dass 
auch er aus ›membra disiecta‹ besteht (vgl. ebd., S. 396): »Bei dieser Entwicklung avant­
gardistischer Schreibtechniken aus den Verfahren des Films setzt Weiss’ Wiedererfin­
dung modernen Schreibens in der Nachkriegsprosa an« (ebd., 405).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

146

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untersuchung nicht noch weiter zu komplizieren, wird ihm der Vorzug 
eingeräumt.

Vom ersten Satz an medialisiert sich der Text als Blick, bevor er sich als 
Mitschrift enthüllen wird. Im Zentrum steht damit aber zuerst nicht eine 
Anti-Mimesis durch collagierte Bilder, sondern die ausdrücklich schriftli­
che Ekphrasis von Eindrücken, die als solche jene einer Welt sind, doch 
nicht allein bildhafte. Wenn das schreibende Ich sich ein zweites Mal Salz 
in seine Augen streut, so gelangt es schon zu nichts Sichtbarem mehr: »ich 
streute mir einige Körner Salz in die Augen, doch es entstanden keine 
Bilder; ich hörte nur die Unruhe in gedämpften Wogen über die Treppe 
aufsteigen« (40). Während frühere Collagen noch im Text beschriebene 
Eindrücke wiederzugeben scheinen, zu späteren sich kaum mehr Entspre­
chungen finden lassen, geht eine sukzessive Tilgung des Bildhaften vor 
sich. Die Welt als Bildphänomen tritt zurück. Neben einer Überfülle des 
Sichtbaren, die schon bald nicht mehr beschrieben werden kann, treten 
außerdem akustische Geräusche hinzu. Wohl unter dem Eindruck der 
Collagen hat ihnen die Forschung keine vergleichbare Aufmerksamkeit 
wie den Bildern geschenkt. Erwähnt finden sich der wiederholte Harm-
Schrei der Krähe; das Horn, welches das Kommen des Kutschers ankün­
digt (9); diverse Geräusche, die im Zustand der salzbestreuten Augen 
erklingen (40); zudem die bloß in Form vereinzelter Wortfetzen wiederge­
gebenen Dialoge der Tischgesellschaft (32/46).

Was die Fülle von bildhaften, aber auch akustischen Welteindrücken 
hervorkehrt, ist nicht allein das Verhältnis von Bild und Schrift. Der Schat­
ten des Körpers des Kutschers thematisiert vor allem auch die Reduktion, 
welche die Sprache an einer auf vielfache Weise sinnlich erfahrbaren Welt 
bei deren schriftlichen Wiedergabe vornimmt. Der Titel des Textes, wir 
werden es sehen, vollführt darum nicht zufällig die rhetorische Figur einer 
doppelten Pars Pro Toto. Nicht das über die Trope der Metapher noch auf 
das Bild beziehbare paradigmatische Substitutionsverhältnis, sondern die 
syntagmatisch-sukzessive Ebene der metonymischen Verschiebung wird in 
Weiss’ Roman dominantes Verfahren.

Die Frage nach der vom Text fingierten Medialität des vorliegenden 
Berichts spielte in der bisherigen Forschung nur bedingt eine Rolle. Auf 
die ekphrastischen Momente konzentrierte Lektüren haben vor allem die 
Überführung des Bildhaften in die Sprache betont. Dagegen ist bereits 
im ersten Abschnitt des Kutschers ausdrücklich von der »Niederschrift« 
die Rede (9). Wenn hier tatsächlich eine Identifikation mit einem Ka­
merablick vorliegt, so findet derlei durch eine Annäherung nicht vom 

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

147

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen, sondern vom Schreiben ans Sehen und Wahrnehmen statt. 
Diese Annäherung scheitert aber an der Mediendifferenz. Denn während 
die Kamera Welt immer als gesehenes Jetzt abbildet und es so zu einer 
scheinbar unmittelbaren präsentisch-sequenziellen Simulation der Ströme 
des Sichtbaren bringt, zu einem »Eintauchen in die Wahrnehmung«,4 

finden wir die Ich-Origo zu Beginn seiner Aufzeichnungen schriftlich (im 
Medium des Textes) und schreibend (an eben dem von uns gelesenen 
Text) auf einer Außentoilette sitzend vor. Ausgangspunkt der fingierten 
Beschreibung, die den Text als Aufzeichnungskonvolut konstituiert, ist so 
die dreifache indexikalische Origo Ich-Hier-Jetzt, die aus der Kombination 
von Ich-Origo und Tempus Präsens hervorgeht. In ihr vollzieht sich der 
Schreibakt des Berichts als Erzählakt der zum Erzählten simultan verläuft: 
Was wir lesen, präsentiert sich als Wiedergabe der unmittelbaren Eindrü­
cke im Moment der Niederschrift. In der Schreibszene zu Beginn ereignen 
sich Schreiben, Wahrnehmen und Da-Sein der Origo gleichzeitig. Das 
macht eine Passage klar, die den Schreibakt durch eine Partizipialkon­
struktion (»mit der schreibenden Hand«) simultan zur Beschreibung des 
Hauses situiert.

Ich schiebe den linken Fuß vor, auf das rechte Bein stütze ich den Arm mit 
der schreibenden Hand, und stoße die Tür etwas weiter auf. Ich sehe jetzt 
die gesamte Rückwand des Hauses, hoch und kahl über dem Schweinekofen 
aufragend, mit spitzem Giebel und weit über die Seitenwände vorstoßendem 
Dach, und die eine Seitenwand, perspektivisch verkürzt, mit den Steinstufen 
zum Kücheneingang, der Treppe zum Keller und den schmalen Vertiefungen 
der Fenster, von denen eines, das Fenster zum Zimmer der Familie, offen steht; 
[...] (11–12).

Der Text erreicht in solchen Passagen eine maximale Dichte der Beschrei­
bung durch die minutiöse Wiedergabe von Details des Sichtbaren. Dabei 
scheinen Schreiben und Sehen sich gleichzeitig zu vollziehen, worauf das 
ungewöhnliche Erzähltempus Präsens am deutlichsten verweist. Die an 
solchen Passagen evozierte Simultanität von Schreiben und Sehen, die 
eine exakte Weltwiedergabe im Medium Text nahelegen könnte, wird 
aber noch im ersten Abschnitt des Textes dementiert. Dies geschieht just 
in dem Moment, da mit dem Krähenschrei weitere sinnliche Welteindrü­
cke intervenieren.

4 Lazzarato 2002, S. 8, zur genaueren Bestimmung des Kamerablicks, die hier in Anleh­
nung an Bergson und Deleuze konzipiert wird: Ebd., S. 8–10.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

148

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst jetzt (eben schreit die Krähe noch einmal Harm) empfinde ich die Kälte an 
meinem entblößten Gesäß. Die Niederschrift meiner Beobachtungen hat mich 
davon abgehalten, die Hose hinaufzuziehen und zuzuknöpfen; [...]. Ich ziehe 
jetzt die Hose hinauf, knöpfe sie zu und schließe den Gürtel, ich nehme den 
hölzernen Deckel, doch ehe ich ihn auf die Sitzöffnung lege blicke ich hinab in 
den Eimer der bis über den Rand mit der bräunlichen Masse des Kotes und mit 
braunfleckigen Papieren gefüllt ist; [...] Nachdem ich den Deckel aufgelegt habe 
setze ich mich wieder auf den Kasten, den Schreibblock auf den Knieen (9–10).

Der Rückgriff auf das Perfekt in dieser Passage (»Die Niederschrift meiner 
Beobachtungen hat mich davon abgehalten, die Hose hinaufzuziehen«) 
macht deutlich, dass eine ununterbrochene Welt­Mitschrift, wie sie auch 
im Medium der Kamera nur möglich erscheint, im Medium der Schrift 
noch weniger funktioniert.5 Nicht nur weist das sprachliche Zeichen im­
mer schon eine Selektion und Verknappung an Information durch die 
Konzentration auf ein Signifikat aus, das kein unmittelbarer Referent, 
sondern eine ins Allgemeine aufgehobene Konfiguration von Sinnlichem 
ist und durch ein sprachliches Zeichen oder einen Signifikanten repräsen­
tiert wird, der in symbolischer Vertretung dafür steht.6 Zugleich ist die 
Beschreibung durch diese medialen Bedingungen zu langsam, die unmit­
telbare Sinnlichkeit wiederzugeben, wie es die schnellere audio-visuelle 
Aufzeichnung vermag (und auch sie nur partiell, unter Ausblendung der 
olfaktorischen Dimension etwa). Schon bald erfordern erste synchrone 
Details, wie die Unfähigkeit zum Hochziehen der Hose, die Vergangen­
heitsform. Dadurch erweist sich aber zugleich die unmittelbar folgende 
und wieder im Präsens stehende Passage als illusionär: »Ich ziehe jetzt 
die Hose hinauf«. Das ist umso weniger möglich, da das Tempus Präsens 

5 Armen Avanessian und Anke Hennig haben in Weiss’ Roman den Versuch erblickt, Fa­
bel und Sujekt zu synchronisieren, indem beide »abwechselnd in den Vordergrund des 
Textes treten« (Avanessian/Hennig 2012, S. 55). Auf denselben Abschnitt des Textes zu­
rückkommend, betonen sie, dass die Handlung ruhe, sobald der Beschreibungsakt in den 
Vordergrund rücke. Was allerdings immer auf die Unmöglichkeit einer absoluten Syn­
chronisation hinweist: »Wenn der Erzähler stets nur kurze Handlungsstücke wiederge­
ben kann, die durch die Niederschrift unterbrochen werden müssen, kommt es weder zu 
einem kontinuierlichen Geschehensfluss noch zu einem ununterbrochenen Erzählen« 
(ebd., S. 55).

6 Wie Charles Sanders Peirces Semiotik deutlich macht, stellt schon jedes Signifikat – zu 
dem der Signifikant als Symbol für es in einer Relation der Drittheit steht – ein konfigu­
riertes Ikon dar, das die Selektion von Teilen eines wirklichen Eindrucks ist. Eine Genese 
des Zeichens basiere bezüglich seines Begriffs (Signifikats) demnach darauf, »einige allge­
meine Aspekte der Erfahrungsgegebenheiten auszuwählen und eine Art stenographisches 
Modell zu konstruieren« (Eco 1977, S. 139).

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

149

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuvor noch auf die Simultanität von Welt, Blick, Beschreibung hindeuten 
wollte. Wer jetzt schreibt, zieht sich nicht die Hose hoch.7

Was hier geschieht, lässt sich mit Anke Hennigs und Armen Avanessi­
ans Begriff der Asynchronie umschreiben, der von beiden als möglicher 
Effekt eines Erzählens im Präsens aufgewiesen worden ist. Ließ sich für 
das erzählerische Imperfekt genuin die Formel veranschlagen »Erzählen 
ist – vergangen«, wobei die Fabel allein durch den Tempusgebrauch 
zeitlich vor der Narration oder dem Erzählakt verortbar wird,8 erlaubt 
das Tempus Präsens eine Überblendung von Narration und Fabel, von 
Erzählakt und Erzähltem, der gerade in Verbindung mit der ersten Person 
Singular als Erzähl-Origo paradoxe Zeitkonfigurationen hervorzutreiben 
vermag. Beispielsweise die Asynchronie.

Das asynchrone Präsens lässt ein anteriores Moment an der Gegenwart der 
Fiktion und ein inaktuelles Moment an der narrativen Retrospektion sichtbar 
werden. Zugleich gibt die Zeitfiguration der Asynchronie eine Antwort auf die 
Frage nach der Möglichkeit eines Erzählens von Vergangenheit: Erzählen ist – 
vergangen.9

Anterior ist in der oben verhandelten Passage das Hinaufziehen der Hose: 
Zwar im Jetzt des Erzählens präsentiert, muss es doch zu diesem Zeit­
punkt schon in der Vergangenheit liegen, da sonst das Schreiben vom 
präsentischen Akt des Hochziehens der Hose inaktuell gemacht würde. 
Das Erzählen in der ersten Person Präsens, das vom Kutscher-Text noch zu­
sätzlich als Schreibakt inszeniert wird, produziert durch die unmögliche 
Simultanität von Niederschrift und Handlung der Ich-Origo ein zeitliches 
Erzählparadox.10

7 Diese Dimension entgeht Georges Feltens ansonsten akribischer Auseinandersetzung 
mit der Toiletten-Passage, welche die Selbstentblößung als eine solche des Schreib- als 
Deskriptionsverfahrens liest. Felten 2013, S. 292–300.

8 Es sei hier angemerkt, dass Avanessian und Hennig durchgehend das Paar ›Narration‹/
›Plot‹ gebrauchen, um Erzählakt und Erzähltes zu unterscheiden: Dieselbe Unterschei­
dung verläuft bei Eco, gemäß der oben vorgenommenen Modifizierung der deutschen 
Übersetzung von Lector in Fabula, zwischen ›Narration‹/›Fabel‹.

9 Avanessian/Hennig 2012, S. 276.
10 Symbolisiert wird die Inaktualität der Beschreibung in den Zeitungsfetzen, die im 

Abtritt erblickt werden. »Und hier im Abtritt geraten die Reste der Zeitungen mit 
ihren meist viele Jahre alten Nachrichten noch einmal an einen Lesenden; vorgebeugt 
sitzend, die Füße auf dem Absatz vor dem Kasten gestützt, vertieft man sich in kleine, 
durcheinandergewürfelte Bruchstücke der Zeit, in Ereignisse ohne Anfang und ohne 
Ende, oft auch in der Längsrichtung oder in der Quere geteilt [...]« (11). Die geschriebe­
nen Nachrichten überdauern die Zeit, obschon sie, dem Stil des Berichts verpflichtet, 
von dem je Neuesten künden. Ihr Gegenstand wird längst als überdauert empfunden, 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

150

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Weiss’ Deskriptionstechnik in Der Schatten des Körpers des Kut­
schers ist so überhaupt nicht ohne eine Erwägung der temporalen Dimen­
sion des Romans zu verstehen. Eine Kommunikation mit dem Medium 
Film mag zwar vorliegen; doch wird schon im ersten Abschnitt des Textes 
aufgedeckt, dass eine filmische, vermeintlich unmittelbare Wiedergabe 
der Welt im Medium Schrift, das den sinnlichen Eindruck verknappt, 
unmöglich ist. Das Tempus Präsens des Berichts zeigt nun zusätzlich, dass 
das Schreiben nicht einmal bei der Beschränkung auf selektive Eindrücke 
schnell genug ist, das Geschehen einer Erzählwelt möglichst unmittelbar 
einzufangen.

Vor diesem Hintergrund lässt sich überhaupt der bald sich abzeichnen­
de Wechsel des Erzähltempus vom Präsens ins Präteritum deuten: Ein 
Umstand, der in der Forschung zum Kutscher-Text bestenfalls beiläufig 
thematisiert wurde.11 Wenn das Tempus nämlich im Textverlauf ins kon­
ventionellere Erzähltempus Präteritum wechselt,12 dann geschieht das aus­
drücklich in Begleitung eines sich vergrößernden Abstandes zwischen der 
Zeit der Aufzeichnung und der Zeit des beschriebenen Geschehens. Dies 
beginnt im Grunde schon gegen Ende der Toilettenepisode: »Nachdem 
ich den Deckel aufgelegt habe setze ich mich wieder auf den Kasten, den 
Schreibblock auf den Knieen« (9–10). Der Griff zum Perfekt markiert 
erstmals die Ungleichzeitigkeit von Beschriebenem und Beschreibung 
und führt zu einem ersten Bruch mit der Dominanz des Erzählpräsens. 
Narration und Fabel, Erzählakt und Erzähltes werden fortan zeitlich im­
mer weiter auseinandertreten, was das Verschwinden des Präsens und 
den Wechsel ins Präteritum motivieren wird. Diese Bewegung kulminiert 
am Ende des Textes im Abbruch des Berichts nach dem Besuch des Fuhr­
manns am Hof.

Der Augenblick in dem der Fuhrmann die Zügel straffte und mit trommeln­
dem Zungenlaut das Pferd zum Halten mahnte liegt drei Tage und drei Nächte 
zurück, drei Tage und drei Nächte in denen ich, einer umfassenden Gleichgül­
tigkeit wegen nicht vermochte, meine Aufzeichnungen weiter zu führen, und 
auch jetzt kann ich nur mit Mühe, bereit, sie jeden Augenblick abzubrechen 

während der Text dagegen indifferent verbleibt. Die Neuigkeit altert als schriftlich 
Fixierte.

11 So etwa als Fußnotenvermerk bei Avanessian /Hennig 2012, S. 215.
12 Käte Hamburger hat das Erzählen in der dritten Person nur drei Jahre vor Erscheinen 

des Romans mit dem ›epischen Präteritum‹ verbunden, welches ihrer Ansicht nach eine 
Konvention fiktionaler Erzähltexte darstellt. Hamburger 1977, insbes. S. 85–91.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

151

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und für immer aufzugeben, die Beschreibung der Ankunft des Wagens, und des 
darauf Folgenden, fortsetzen (92).

Während zu Beginn der Versuch vorherrschte, Beschreibungszeit und Prä­
senzzeit der Ich-Origo miteinander maximal eng zu verschalten, werden 
die Abstände zwischen der Zeit der Schrift und der des Geschehens fort­
an größer. Der beschworene Augenblick des Geschehens entgleitet zuneh­
mend in die Vergangenheit, was dem unausgesprochenen Anlass für die 
Umstellung aufs Präteritum gibt, das am Ende des Buches vollständig do­
miniert.13 Bei der Ich-Origo stellt sich damit eine merkliche Verzweiflung 
ein. Diese wird wiederholt angezeigt in der Ankündigung des Abbruchs 
der Aufzeichnungen, der schließlich auch eintritt.

Ontologische Unvollständigkeit

Von Anfang an war die Rede vom Text, der mit den fingierten Papieren 
des Berichts der Ich-Origo zusammenfällt, als von »Versuchen des Schrei­
bens, wobei ich bisher noch nie über mehr als immer wieder neue, kurze, 
abgebrochene Anfänge hinausgekommen bin« (17). Dieses Abbrechen 
dokumentiert sich zunächst in den Absätzen zwischen den vereinzelten 
Abschnitten der Geschichte, die als buchstäbliches Ab-Setzen des Stiftes 
der Ich-Origo Pausen in der angestrebten Welt­Mitschrift markieren. Der 
unvermittelte Abbruch des Textes legt am Ende das Scheitern dieses Un­
ternehmens nahe. Dass die Ich-Origo bis dahin ständig versucht ist, ihre 
Aufzeichnungen »jeden Augenblick abzubrechen und für immer aufzuge­
ben« (92), wie es im allerletzten Satz heißt, veranschaulicht die Schwie­
rigkeit des präsentischen, in einem vom Erzähltempus simulierten Jetzt 
sich abspielenden Erzählen. Der Versuch des Erzählers, eine möglichst 
genaue und unmittelbare Weltwiedergabe aus der Origo Ich-Hier-Jetzt 
zu schaffen, scheitert an der Zunahme von Zeit zwischen Erzählakt und 
dem Zeitpunkt des Erlebens des Erzählten. Das Präteritum zeigt diese 
Zunahme an und korrespondiert der sich steigernden Resignation des 
Ich-Erzählers angesichts des Scheiterns der Bemühungen seines Berichts.

13 Im Grunde wäre schon die noch im Präsens geschilderte Abendmahlzeit als dem Be­
schreibungsakt vorausliegend anzusehen, da sich kein Zeichen einer unmittelbaren 
Mitschrift der Ich-Origo am Küchentisch finden lässt – und von einem Mitschreiben 
während des Essens auch kaum auszugehen ist (vgl. 23–39).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

152

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Weise findet sich jenes Grundproblem der Erzeugung von 
Erzählwelten eingeholt, welches die PWT der Literatur als ›ontological 
incompleteness‹ adressiert hat. Keine Welt lässt sich demnach in ihrer 
Totalität beschreiben. Immer fehlt etwas in der Erzählwelt. Immer ist sie 
nur Welt- und damit auch Zeitausschnitt, wie hier an der Erzählhaltung 
und ihrer radikalen Beschränkung des erzählend vermittelbaren Weltaus­
schnitts durch das sukzessive zeitliche Entgleiten der Beschreibungsgegen­
stände besonders drastisch vorgeführt wird. Indes wird dieser Umstand 
bei Weiss durch die Deskriptions-Problematik und die ihr eingeschriebe­
ne, immer wieder zur Sprache kommende Grenze der Beschreibung aus­
drücklich reflektiert. Und dies geschieht angesichts einer erzählwelttheo­
retisch ansonsten weitgehend vernachlässigten Relation, dem Verhältnis 
der Gestaltung von Zeit in der Erzählung – hier dem zeitlichen Verhältnis 
zwischen Erzählakt und Erzähltem. Auf das diesbezüglich geschilderte 
Paradoxon folgen noch zwei weitere Momente, die weit entschiedener 
die Rolle der diskursiven Ebene bei der Erzählweltgenese betonen und 
die Unvollständigkeit der Erzählwelt als medialen Effekt sprachlicher Be­
schreibungsverfahren exponieren.

Kunst des Unmöglichen

Mit der Asynchronie bekannte der Text sein eigenes temporales Darstel­
lungsproblem ein. Dieses wird gegen Ende der Erzählung mit der An­
kunft der titelgebenden Figur auf dem Hof um ein räumliches Paradoxon 
ergänzt. Schon das Herannahen des Kutschers wird dabei als Heraufzie­
hen einer Dunkelheit inszeniert, welche die Konturen der Erzählwelt ver­
schluckt. Kaum mehr sichtbar, entzieht sich die Welt der Beschreibung.

[…] die Geschwindigkeit oder Langsamkeit der Fahrt stand im genauen Ver­
hältnis zur Verdichtung der Dunkelheit, so daß der Wagen, wäre er stehen 
geblieben, von der Dunkelheit verschluckt worden wäre, doch da er sich fort­
bewegte, stets den Grad der verstärkten Dunkelheit mit dem Grad der Annähe­
rung aufwog, aber auch, eben durch die sich verstärkende Dunkelheit, stets die 
gleiche Undeutlichkeit behielt, so daß er, als er endlich dicht vor uns war, nur 
an Größe gewonnen hatte und sonst, ebenso nebelhaft schwelend wie die ganze 
Zeit vorher, in der tiefen Dämmerung ruhte (92).

Der Kutscher entkommt der herandämmernden Dunkelheit gerade noch. 
Mit ihr wird eine »Undeutlichkeit« eingeführt, die ihn selbst bei der 
größtmöglichen Nähe zur Erzähl-Origo noch »nebelhaft« erscheinen lässt. 

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

153

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Erkenntnisunschärfe der folgenden Szene kündigt sich an. Denn das 
Schemenhafte, Scheinbare und Unsichere der Wahrnehmung wird für die 
Zeit der Anwesenheit des Kutschers bestimmend bleiben. Kennzeichnend 
dafür ist ein Paradoxon, das sich aus dem Volumen der Kutsche und der 
Menge der darin verladenen Kohlesäcke ergibt. Ein Sack ums andere wird 
von Hausknecht und Kutscher aus seinem Gefährt hinaus und in den 
Kohlekeller getragen.

Was ich, angesichts der großen Zahl der Säcke und des Umfangs des entstan­
denen Kohlehaufens, nicht begriff, war, wie alle die mit Kohlen angefüllten 
Säcke in der allem Anscheine nach nicht einmal vollbeladenen Kutsche Platz 
gefunden hatten, und dies wurde mir, nachdem ich einige Mal zwischen der 
Kutsche und dem Kohlehaufen im Keller hin und hergegangen war, um die 
Raummenge zu vergleichen, nur noch unverständlicher (95).

Diese von der Ich-Origo bekundete Unverständlichkeit der Ereignisse ficht 
die Sicherheit des Erzählens selbst an und reflektiert die von Anfang 
an bestimmende Deskriptionsproblematik nunmehr auf der Ebene räum­
licher Weltverhältnisse. Der Abschnitt, der die Ankunft des Kutschers 
beschreibt, wird im Präteritum beschrieben und liegt vom Zeitpunkt der 
Niederschrift aus »drei Tage und drei Nächte zurück« (92). Die Erinne­
rung der Szene geht für den Erzähler sowohl mit Anstrengung einher als 
auch mit der Versuchung, den Bericht abzubrechen.14

Fiel das Erzählpräsens zu Beginn mit der Evokation von Simultanität 
und dem Versuch einer zeitnahen, direkten Wiedergabe der Geschehnisse 
zusammen, so rückte der Text mehr und mehr ins Präteritum. Dominiert 
das Präteritum bei der Ankunft des Kutschers längst, so bekennt der Be­
richt des Erzählers jetzt eine explizit retrospektive Haltung zum Erzählten 
ein. Es wird damit zunehmend vom Bericht und seiner anfänglichen Be­
schreibungsintention des Unmittelbaren abgerückt, indem das lange als 
konventionelles Markenzeichen des Erzählens aufgefasste Tempus Präteri­
tum wiedereingeführt wird. Unter diesen Erzählbedingungen taucht nun 
das Paradoxon eines unmöglichen Volumens auf.

Bei der Mahlzeit die der Kutscher auf dem freien Platz zu meiner Linken ein­
nahm, fragte ich ihn noch einmal, finden Sie nicht, Kutscher, daß der im Keller 
entstandene Haufen von Kohlen um ein Vielfaches größer ist als der Innenraum 
der Kutsche, und wie erklären Sie sich das; worauf er, ohne von seinem hoch 

14 »[...] und auch jetzt kann ich nur mit Mühe, bereit, sie jeden Augenblick abzubrechen 
und für immer aufzugeben, die Beschreibung der Ankunft des Wagens und des darauf 
Folgenden, fortsetzen« (92).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

154

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Kartoffeln und Bohnen beladenen Löffel aufzublicken, antwortete, nur eine 
Täuschung (95–96).

Man hat anhand dieser Erklärung sicher die Möglichkeit, ein Anzeichen 
für unreliable narration zu erblicken: Man kann dem einsilbigen Kutscher 
folgen und auf einer Täuschung auf Seiten der Origo beharren. Vor dem 
Aufweis des Zeitparadoxons scheint uns hier allerdings ein anderer Weg 
gangbar: das Erblicken eines zweiten, nunmehr räumlichen Paradoxons, 
das hier die Hervorbringung von Erzählwelten grundsätzlich reflektiert.

Ein Kohlehaufen, der zu groß für die Kutsche ist, aber dennoch in sie 
passt – als Erzählereignis ist das ein Messer ohne Griff, dem die Klinge 
fehlt. Es handelt sich um ein Phänomen, das medial nicht im Bild darstell­
bar wird, sondern einzig in der Sprache individuierbar ist. An dieser Stelle 
von einer ›impossible world‹ zu sprechen und die Verletzung des Satzes 
vom Widerspruch einzuklagen, scheint uns zu kurz gedacht. Verkannt 
wird damit die reflexive Dimension der Erzählweltherstellung, welche 
schon die weltverschlingende Dunkelheit bei der Ankunft des Kutschers 
ankündigt. Eine solche wohlvorbereitete Weltauflösung weist im Moment 
des Entladens der Kutsche die Literatur auch als Kunst des Unmöglichen 
und als Medium der Täuschung aus. Die geschilderte Entlade-Szene hat 
ihre Möglichkeit allein in der Sprache. Eine Kutsche, aus der sich mehr 
Kohlen entladen lassen als ihr Volumen fassen kann, ist ein unmögliches 
Objekt im Sinne Gilles Deleuzes.15 Solche Objekte sind nicht einfach aus 
der Logik auszuschließen, sondern verweisen in ihrem Sein auf eine rein 
sprachliche Existenz. Die unmöglichen Objekte (respektive die Sätze, in 
denen sie vorkommen) besitzen durchaus einen Sinn.

Die Sätze, die widersprüchliche Objekte bezeichnen, haben ihrerseits einen 
Sinn. Ihre Bezeichnung jedoch bleibt in jedem Fall unverwirklichbar; und sie 
verfügen über keine Bedeutung, die die Möglichkeitsart einer solchen Verwirk­
lichung bestimmen würde. Sie bleiben ohne Bedeutung, das heißt absurd.16

Bedeutung, Bezeichnung und Sinn sind drei von vier Dimensionen des 
Satzes, die Deleuze unterscheidet. Bedeutung umfasst dabei das Reich der 
Begriffskomponenten und logisch durchführbaren Definitionen.17 Der 

15 Deleuze 1993, S. 48–56 (Vom Sinn), insbes. S. 56: »Paradox des Absurden oder der unmögli­
chen Objekte«.

16 Ebd., S. 56.
17 Vgl. ebd., S. 29–42 (Vom Satz). Deleuze unterscheidet vier Dimensionen des Satzes, dar­

unter die der Bedeutung als Beziehung der Wörter »zu universellen oder allgemeinen Be­
griffen und syntaktischer Verbindungen zu Begriffsimplikationen«. Die Bedeutungsdi­

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

155

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn hingegen stellt die »Möglichkeitsform des Satzes selbst«, die »Möglich­
keit für den Satz, wahr zu sein«, somit die Möglichkeit von Referenz und 
damit der Realisierbarkeit des Ausgesagten dar.18 Ein Umstand, der auch 
die Verbindung des Sinns mit der Kategorie des Ereignisses bei Deleuze 
erklärt. Die absurden oder unmöglichen Objekte können zwar nie Ereig­
nis und realexistierender Gegenstand einer Referenz werden. Sie weisen 
nichtsdestotrotz einen Sinn auf, der noch in ihrer Unmöglichkeit besteht.

Das heißt, dass die unmöglichen Objekte – rundes Viereck, unausgedehnte Ma­
terie, perpetuum mobile, tälerloses Gebirge – ›heimatlose‹ Objekte sind, sich im 
Äußeren des Seins befinden, jedoch im Äußeren eine genaue und klare Stellung 
innehaben; sie gehören zum ›Außersein‹, sind reine, ideale und nicht in einen 
Dingzustand umsetzbare Ereignisse19

Wie Deleuze keinen Zweifel lässt, findet das Außer-Sein der »heimatlo­
sen«, d.i. in keiner Welt real zu verwirklichenden Objekte als »gemeinsa­
me[s] Minimum« des Wirklichen, Möglichen und Unmöglichen seine 
Heimat gerade in der Aussage und damit allein in der Sprache: »Alles 
Unmögliche ist ein Außer-Existierendes, auf dieses Minimum reduziertes, 
und insistiert als solches im Satz«.20 Diese Überlegungen, die den Sinn 
als Möglichkeitsbedingung auffassen, erlauben eine genauere Betrachtung 
der unmöglichen, paradoxalen Objekte. Diese sind genuin sprachlicher 
Natur. Erst die Sprache ermöglicht ihre paradoxe Zusammenstellung.

Erzählwelttheoretisch betrachtet, handelt es sich bei derlei nur in der 
Sprache möglichen unmöglichen Objekten so aber um ein Einbrechen 
der diskursiven Ebene in die semantische Weltebene. Es führt die grund­
sätzliche Abhängigkeit der Erzählwelt von diskursiven Bedingungen vor 
Augen. Zählt zu jenen aber, wie Deleuzes Sprachphilosophie zu zeigen 
erlaubt, noch die mögliche Herstellung absurder Objekte, die exklusiv in 
der Sprache insistieren, so ist es die Herstellung von Erzählwelten nur 

mension erlaubt gerade ein vom Syllogismus praktiziertes Schließen, wo von den Be­
deutungen der Prämissen auf eine Konklusion oder umgekehrt logisch fortgeschritten 
werden kann (induktiv oder deduktiv), wobei sich »die Bedeutung des Satzes so stets in 
dem ihr entsprechenden indirekten Verfahren einstellt, das heißt in ihrer Beziehung zu 
anderen Sätzen, aus denen sie gefolgert wird oder deren Schlußfolgerung sie umgekehrt 
ermöglicht« (ebd., S. 31). Zur umfassenden Diskussion und Abhebung der deleuze­
schen Sprachphilosophie und ihres Sinn­Begriffs von demjenigen der formalen Logik in 
Anschluss an Russell und Frege vgl. Bowden 2005, S. 15–55.

18 Deleuze 1993, S. 36.
19 Ebd., S. 56.
20 Ebd.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

156

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sofern eine Kunst des Möglichen, etwa möglicher Erzählwelten, als aus 
ihr das Unmögliche, das der Sprache offensichtlich zugehört, willkürlich 
ausgeschlossen wird. Die ›impossible world‹ Doležels ist nur so lange ein 
Sonder- oder Unfall der Erzählwelt, wie man letztere primär einer bloß 
semantisch-referenziell ausgerichteten logischen Betrachtung von Erzähl­
welten unterstellt. Sobald man mit der Fähigkeit der Paradoxa-Bildung 
von natürlichen Sprachen rechnet, zeigt sich die Kraft des logisch Unmög­
lichen als eine diskursive Möglichkeit, die jede Erzählweltstiftung mittels 
unmöglicher Objekte heimzusuchen vermag.

Was bedeutet das in Bezug auf Peter Weiss’ Text? Die Täuschung, die 
der Kutscher dem fragenden Erzähler attestiert, ist zugleich die Täuschung 
der Sprache als Medium von Texten. Sie wird hier offensichtlich aber 
nicht als Defizit angesehen (als die sie etwa in den Augen einer vorran­
gig an möglicher Referenz interessierten Sprachphilosophie gelten muss). 
Viel mehr wird die Täuschung als Möglichkeit des Mediums Sprache im 
Kutscher zum genuinen Merkmal von Literatur. Was hier in Termini der 
PWT auf eine ›impossible world‹ hinweist, erscheint bei Weiss als produk­
tive Potenz der Darstellungskraft von Literatur. Diese ist nicht bloß ein 
störender Faktor, der das präsupponierte Wesen der Erzählliteratur, die 
Herstellung einer möglichen Welt, behindert.

Beschreiben in Platons Höhle

Das unmögliche Volumen der Kohlenkutsche berührte das Problem der 
Welt als Realisierung möglicher Objekte, die der Text an anderer Stelle 
erneut aufwirft. Der Kutscher zieht sich nach dem Entladen seiner Fracht 
mit der Haushälterin in die Küche zurück. Die Erzähl-Origo beobachtet 
ihr Beisammensein vom Fenster seines Zimmers aus. Verfolgen kann 
er dabei nur ein Schattenspiel, dass sich in der Dunkelheit auf dem 
Boden vor dem erleuchteten Küchenfenster abzeichnet (97). Ließ sich 
die anfängliche Absicht des Berichts in einer größtmöglichen Unmittel­
barkeit der Mitschrift erblicken, so wurde diese nach und nach zurückge­
schraubt: Während das Zeitparadox die Simultanität von Wahrnehmen 
und (Be-)Schreiben aufbrach, zerstörte das Raumparadox der Kohlenkut­
sche den Eindruck einer authentischen, außerhalb der Sprache angesiedel­
ten Welt durch die Einschaltung unmöglicher und als solcher nur sprach­

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

157

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


basierter Objekte. Durch das Gewahren von Schatten, die für die Personen 
einstehen, wird die Vermitteltheit des Geschehens zugespitzt.21

Die Schatten wurden, wie ich berechnete, von der Lichtquelle der in der Mitte 
der Küche befindlichen herabziehbaren Lampe geworfen, und in Anbetracht 
der Lage der Schatten mußte die Lampe, wahrscheinlich zur Erhellung des 
Fußbodens, den die Haushälterin zu putzen gedachte, ungefähr bis zur Brust­
höhe herabgezogen worden sein; so sah ich deutlich über dem Schatten des 
Fensterbrettes den Schatten der Kaffeekanne hervorragen, und seitwärts, etwas 
vom Platz aus an dem die Haushälterin bei den Mahlzeiten zu sitzen pflegt, 
beugte sich der Schatten der Haushälterin mit vorgestrecktem Arm über den 
Tisch und ergriff den Schatten der Kaffeekanne (97).

Nicht nur dominiert eine Rhetorik der Mutmaßung diese Passage (»wie 
ich berechnete«, »mußte die Lampe«). Der den Titel ausmachende Genitiv 
und häufig sogar Doppelgenitiv (Der Schatten des Körpers des Kutschers) 
wird von hier an zum bestimmenden Mittel der Schilderung des Coitus. 
Rhetorisch lässt sich der Doppelgenitiv dabei vielleicht als eine Art ex­
plizierte Pars pro Toto qualifizieren: Zeigt er doch ein metonymisches 
Vertretungsverhältnis an, in diesem Fall die Vertretung eines größeren 
Ganzen durch seine Teile respektive von deren Wirkung auf der syntag­
matischen Ebene. Der Kutscher wird von seinem Körper und dieser von 
seinem Schatten vertreten. Der ganze, ungenannt bleibende Beischlaf 
zwischen Kutscher und Haushälterin wird dementsprechend unter exzes­
sivem und oft doppeltem Gebrauch des Genitivs wiedergegeben, der zur 
rhetorischen Anzeige dieses Vertretungsverhältnisses wird.

Nachdem der Mantelschatten über den Körperschatten des Kutschers hinabgeflat­
tert war warf sich der Körperschatten des Kutschers wieder nach vorn, und der 
Schatten des Körpers der Haushälterin stieß sich ihm entgegen, dabei griffen die 
Schatten des Körpers des Kutschers hinein, über ihn hinaus, um ihn herum, und 
die Schatten der Arme des Kutschers bohrten sich in den Schatten des Körpers der 
Haushälterin hinein und um ihn herum. Mit zerrenden, ruckhaften Bewegun­
gen drehten und wandten sich die Schatten der Leiber weiter der Mitte des Schat­
tens der Fensterkante und Tischkante zu; die Schatten der Beine der rückwärts über 
dem Tisch liegenden Haushälterin ragten mit gebeugten Knien über den vorkrie­
chenden Schatten des Kutschers auf, und der Schatten des auf den Knieen liegenden 
Kutschers hob sich über den Schatten des Bauches der Haushälterin. Die Schatten der 
Hände des Kutschers drängten sich in den Schatten des Rockes der Haushälterin ein, 
der Schatten des Rockes glitt zurück und der Schatten des Unterleibes des Kutschers 

21 Sodass auch von Peter Gerlach die »indirekte, nur mittelbare, schattenhafte Wahrneh­
mung« als »ein weiterer poetischer Ausdruck der Wirklichkeitsferne des Erzählers« ge­
deutet wird. Gerlach 1984, S. 172.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

158

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wühlte sich in den Schatten der entblößten Schenkel der Haushälterin ein (98–99; 
Hervorhebungen von meiner Hand – F.S.).

Die Vermitteltheit der von der Erzähl-Origo registrierten Eindrücke zeigt 
der Genitiv an, der den Schatten als Teil eines Teiles des Beschriebenen 
(etwa »den Schatten des Bauches der Haushälterin«) kenntlich macht. 
Wie in Platons Höhlengleichnis bleibt dabei vom sichtbaren Bild der 
Gestalten, das hier an die Stelle des platonischen Urbilds rückt, nur ein 
Abbild übrig, das bereits die Politeia als Schatten inszeniert. Nimmt man 
diese Analogie ernst – die entgegen der platonischen Fassung des Urbilds 
ins direkt Sichtbare rückt –, wird der Erzähler damit in dieselbe Position 
der Höhlenbewohner bei Platon versetzt, die, am Körper gefesselt und 
unfähig den Kopf zu drehen, nur die Schattenbilder der Dinge gewahren, 
die man am Licht des Feuers hinter ihrem Rücken vorbeiträgt.22 Wird die 
Beobachtung des Beischlafs zwischen Kutscher und Haushälterin von der 
Erzähl-Origo nur als Bewegung von Schatten erlebt, lässt sich darin aber 
auch eine Referenz an das Kino erkennen. Als Schattenspiel evoziert die 
Szene damit nicht nur das in den 1950er Jahren noch sehr präsente Chi­
aroscuro der Kinoleinwand, sondern zugleich die ›Leinwand‹ der platoni­
schen Höhle.23 Verwiesen ist damit aber auf eine grundsätzliche Illusion, 
die hier unter überdeutlicher Exposition eines rhetorischen Mittels erfolgt 
und damit auch auf die Illusion zurückverweist, die Texte selbst erzeugen 
können und zu denen noch der Eindruck einer Erzählwelt gehört.24

22 »Sieh nämlich Menschen wie in einer unterirdischen, höhlenartigen Wohnung, die 
einen gegen das Licht geöffneten Zugang längs der ganzen Höhle hat. In dieser seien sie 
von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so daß sie auf demselben Fleck blei­
ben und auch nur nach vorne hin sehen, den Kopf aber herumzudrehen der Fessel we­
gen nicht vermögend sind. Licht aber haben sie von einem Feuer, welches von oben 
und von ferne her hinter ihnen brennt. [...] Sieh nun längs dieser Mauer Menschen al­
lerlei Geräte tragen, die über die Mauer herüberragen, und Bildsäulen und andere stei­
nerne und hölzerne Bilder und von allerlei Arbeit; [...] meinst du wohl, daß dergleichen 
Menschen von sich selbst und voneinander je etwas anderes gesehen haben als die 
Schatten, welche das Feuer auf die ihnen gegenüberstehende Wand der Höhle wirft?«
Platon, Politeia, 514a-515a, zit. nach Platon 1959, S. 224.

23 Vgl. Badiou 2012, S. 212–216. In Badious Palimpsest von Platons Politeia ist das Feuer, 
vor dem Bilder vorbeigetragen werden, durch ein Kino ersetzt, in dem die Zuschauer 
gefesselt auf die Leinwand starren. Die Analogie von Kino und platonischer Höhle 
taucht im 20. Jahrhundert immer wieder auf, so ebenfalls bei Sloterdijk 2019, S. 62–63. 
Die Analogie bemerkt auch Georges Felten, wobei er vor allem die Differenz zu Platon 
betont: Anders als der Erkennende im Höhlengleichnis ist Weiss’ Schreiber nicht in der 
Lage, die Höhle zu verlassen. Vgl. Felten 2013, S. 453–454.

24 Auch die jüngere Forschung hat darauf hingewiesen, dass im Kontrast zu den Collagen, 
die Schattenspielszene gerade die Linearität des Textes gegenüber jeglicher Bildhaftig­

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

159

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Besitzen die rhetorischen Figuren ganz grundsätzlich die reflexive Mög­
lichkeit, ein nicht auf die Semantik und nicht einmal die Rhetorik re­
duzierbares Arbeiten des Textes offenzulegen,25 so ist die doppelte meto­
nymische Vermitteltheit der Pars pro Toto an dieser Stelle eine rhetori­
sche Ausstellung der Vermittlungsfunktion sprachlich basierten Erzählens 
überhaupt. Jeder Signifikant, jedes Symbol steht nach Peirce in Vertretung 
eines Signifikats und damit eines kulturell immer schon interpretierten 
Teils der Wirklichkeit, den das Semem aufruft. Enthalten Sememe unge­
achtet der Existenz einer Referenz immer schon die Geschichte in nuce 
und erscheinen daher als regelrechte Erzählatome,26 so weist die metony­
mische Logik von Weiss’ Text auf diesen repräsentationalen Charakter der 
Sprache hin und legt damit in der Erzählwelt und ihrer genitiv-lastigen 
Pars pro Toto-Darstellung eine Grundoperation der Weltrepräsentation 
im Medium Erzähltext offen.27 Mehr noch: Wenn die Erzähl-Origo die 
Ereignisse in der Küche nur durch die Wahrnehmung der Schatten zu 
gewahren und zu rekonstruieren vermag, so ist in seiner Ausdeutung des 
Geschehens die Situation des Lesenden nach Eco – der nichts anderes tut, 
als metonymisch zu verfahren: aus den Teilen, die er hat, auf ein größeres 
Ganzes schließen – implizit eingeholt.

Peter Weiss’ Text endet mit folgender Passage, die keinen Punkt nach 
ihrem letzten Wort aufweist.

Auch dieses, daß das Pferd, nach dem langen Weg den es den größten Teil 
des Tages mit der Last von Kohlen zurückgelegt hatte, noch in der auf diesen 
Tag folgenden Nacht den gleichen Weg noch einmal bewältigen sollte, gab mir 
zu denken, so daß ich in dieser, drei Tage und bald vier Nächte hinter mir 
liegenden Nacht, nicht zum Schlafen kam (100)

Das Berichten kommt hier offensichtlich nicht an ein Ende, sondern le­
diglich zu seinem Abbruch. Dieser wurde, wie wir sahen, oft angekündigt, 

keit absetzt, damit aber auch die textuelle Materialität und Medialität hervorkehrt. Vgl. 
Bigler 2018, S. 28–36.

25 Hamacher 1988, S. 17: »Rhetorik ist ein die Sprache insgesamt und explizit die Sprache 
der Literatur durchziehender Prozeß nicht der Figurenbildung, sondern der Defigurati­
on«.

26 Wie wir gesehen haben, verlässt sich Umberto Ecos Welttheorie auf diese vorausliegen­
de Kraft des Semems als Interpretament und Grundbaustein von Erzählwelten.

27 Roman Jakobson hat Erzähltexte immer wieder in die Nähe der Metonymie gerückt, je­
ne ›Master Trope‹ unter welche sich nach Jakobson auch die Pars Pro Toto subsumieren 
lässt. Vgl. Jakobson 19791, S. 202: »die Erzählung bewegt sich vom Gegenstand zu sei­
nem Nachbarn auf raumzeitlichen und Kausalitätswegen; der Weg vom Ganzen zu den 
Teilen und umgekehrt ist nur ein besonderer Fall dieses Prozesses«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

160

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird durch das fehlende Satzzeichen nun aber performativ vollzogen, 
wobei die Erzähl-Origo in dieser letzten Passage rastlos zurückbleibt. 
Er findet keinen Schlaf, wie die von ihm geschilderte Welt keine Schlie­
ßung. Hinter den Versuch der Wiedergabe unmittelbarer Eindrücke ist 
er zurückgefallen, wie die Verdrängung des Präsens durch das Präteritum 
anzeigte; das logisch Verständliche seiner Welt ist ihm im Kohlenparadox 
zerfallen; zuletzt löst sich die Welt in ein Lichtspiel von verschobenen 
Schatten auf, die ihm jeden direkten Eindruck auf Schatten verschieben.

Wir haben diese drei Probleme als grundlegende Reflexion auf den 
Status und die Erzeugung sprachlich basierter Erzählwelten zu lesen 
versucht. Das Beschreibungsparadox verwies auf die notwendige Unvoll­
ständigkeit (›ontological incompleteness‹) jeder Erzählwelt; das logische 
Paradox auf die potenzielle Heimsuchung jeder sprachlich konstruierten 
Welt durch das in der Sprache insistierende ›Außersein‹ ›unmöglicher Ob­
jekte‹; das Schattenkino schließlich legte die metonymische Logik offen, 
welcher Eco und Jakobson zufolge alle Lektüren folgen, um höherstufige 
Textstrukturen hervorzubringen.

Der Schatten des Körpers des Kutschers reflektiert die medialen Vorausset­
zungen des erzählerischen Weltbezugs, indem er die vom Text gestifteten 
Weltstrukturen an ihre Grenzen führt und so die Medienbedingungen, 
Voraussetzungen und unausgesprochenen Konstruktionsakte der Weltge­
nese in der Lektüre bei sprachlich basiertem Erzählen vor Augen führt. 
Besonders das ›unmögliche Objekt‹ des Volumens der Kohlenkutsche 
verdeutlicht, wie in der genuin sprachlichen Paradoxa-Bildung die Welt­
darstellung auf das Medium aufmerksam gemacht wird, in dem sie sich 
vollzieht: Erzählwelten erweisen sich gerade an dem Punkt wieder als 
sprachliche Welten, wo die Sprache ihre Repräsentation versagt. So zeigt 
sich zugleich: Abbruch und Konstruktion, Auflösung und Konstitution 
einer erzählend zugänglich gemachten Welt können in der Literatur von 
der diskursiven Ebene nicht getrennt werden. Sie ist es, die Erzählwelten 
in jedem Fall (v)er(un)möglicht.

Reflektorische Origo

Deutlicher als das Prosawerk Peter Weiss’ ist dasjenige Wolfgang Hildes­
heimers an den Zäsuren ausgerichtet, welche die Romanwerke Prousts 
und vor allem Joyces in der europäischen Literatur des 20. Jahrhunderts 

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

161

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darstellen.28 Wie in Der Schatten des Körpers des Kutschers dominiert in 
Hildesheimers Tynset (1964) von Beginn an das Tempus Präsens; auch 
dieser Text besitzt als Ausgangsinstanz der Welterschließung eine Ich-Ori­
go, die sich präsentisch als Figur in einer Erzählwelt lokalisiert. Sie ver­
schreibt sich allerdings nicht der Deskription einer Welt durch simultane 
Mitschrift. Hildesheimers Erzähl-Origo berichtet von Anfang an von tem­
poral als vergangen Markiertem. Zwar dominiert in Tynset erneut die 
Konstellation Ich–Hier–Jetzt, doch ohne die Dringlichkeit der unmittelba­
ren Welt-Erfassung. Im Gegensatz dazu herrscht in Tynset geradezu eine 
Art Gelassenheit des Erzählens vor. Nicht von ungefähr hat die Hildes­
heimer-Forschung für die hier sprechende Erzähl-Origo den Begriff des 
Reflekteurs gefunden.29 Wurde oft versucht, Hildesheimers Erzählen dem 
stream of consciousness oder inneren Monolog zuzuschlagen, gilt der Begriff 
des erzählten Monologs heute als genauere Einordnung.30 In ihm mediali­
siert sich der Text nicht als Mitschrift und damit als Text wie bei Weiss, 
sondern als Stimme, als ein Sich-sprechen-Hören.31

Auf der Basis dieser Erzählsituation wird nun gleichwohl die Genese 
der Erzählwelt exponiert. Darauf haben bereits Anke Hennig und Armen 
Avanessian aufmerksam gemacht.32 Der Reflekteur in Tynset weist für 
die AutorInnen darauf hin, »dass man erzählen kann, wie eine Fiktion 

28 Vgl. zu den Spuren von Joyce in Hildesheimer: Jäger 2009, S. 307–410.
29 Vgl. exemplarisch Jehle 1990, S. 95. Günter Blamberger spricht hinsichtlich des Erzäh­

lers von Tynset sogar von Melancholie, die Lethargie und Handlungsunfähigkeit impli­
ziert. Blamberger 1985, S. 74–100.

30 Vgl. Jäger 2009, S. 350: »Bei den Assoziationen des ›Tynset‹-Ich handelt es sich nicht um 
einen Inneren Monolog, sondern vielmehr um einen veritablen, d.h. erzählten Monolog, 
der auch Elemente eines Adressatenbezugs aufweist.« Die frühere Forschung zu Tynset 
hatte die Erzähltechnik oft als inneren Monolog gedeutet. Vgl. dazu die Kritik: Ebd., 
S. 351–352. Als Markstein der Abwendung von der Bewusstseinsstrom­Auffassung: 
Scheffel 1997, S. 197- 215. Die Edition der Gesammelten Werke Hildesheimers subsu­
miert Tynset entsprechend in der Abteilung Monologische Prosa.

31 Vgl. Jäger 2009, S. 355. Maren Jäger knüpft dort an eine Einschätzung Gabrielle Woh­
manns an: Es »können‚ ›Tynset‹ wie auch ›Masante‹ als works in progress verstanden wer­
den, in denen Hildesheimer ›vorm Leser die Arbeit des Schriftstellers‹ verrichtet«, ge­
nauer gesagt, im Reflekteur die reflexiv­narrierende Arbeit jeder Erzählinstanz präsen­
tiert. Zum Begriff des Sich-Sprechen-hören-Wollens des Monologs vgl. Derrida 2003, 
S. 137–138. Das Monologische wird durch die Absenz jeder Begegnung im Text ver­
stärkt: »Mit Celestina findet der einzige nicht erinnerte Dialog statt […]« (Jehle 1990, 
S. 96); er endet jedoch mit der Flucht des Erzählers (ebd., S. 98).

32 Avanessian/Hennig 2012, S. 58: »Den Versuch, ›Fiktion zu erzählen‹ und jenen menta­
len Prozess narrativ anschaulich zu machen, der die Genese der Textwelt reguliert, se­
hen wir in Wolfgang Hildesheimers Tynset«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

162

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zustande kommt«.33 Dabei habe man es bei Hildesheimer mit einem 
Erzählgestus zu tun, »der es dem Erzähler nicht erlaubt, auch nur eine 
einzige Charakterisierung unwidersprochen zu lassen«.34 Wie am Ende 
von Becketts Molloy scheint es auch bei Hildesheimer manchmal Mitter­
nacht zu sein und zu regnen – und gleichzeitig auch nicht.35 Der Hang 
zum Dementi des einmal Gesetzten durch den erzählenden Reflekteur 
ficht dessen Wahrhaftigkeit und die Zugänglichkeit zur Welt an. »Anstel­
le eines fiktionalen Hier und Jetzt setzt der Text also einen negativen 
Chronotopos: kein Jetzt, nirgends«.36 Dabei gibt es indes sehr wohl ein 
Hier und Jetzt: die gespenstische Umwelt der präsentischen Erzähl-Origo 
im Hier eines erzählend wenig genau bestimmten Hauses. Der narrative 
Transport in die Welt dieses Un-Orts lässt sich dabei nicht auf eine auto­
fiktionale oder gar biografische Nacherzählung reduzieren.37 Schon Sigrid 
Weigel hat mit Verweis auf Hildesheimers Briefwechsel mit Ingeborg 
Bachmann festgestellt, dass Hildesheimer in Tynset eine Sprache gefunden 
habe, »um jenseits jeder autobiografischen Erzählung vom eigenen Ort in 
der Nachgeschichte von Vertreibung und Holocaust zu sprechen«.38 Diese 
Entkopplung des Erzählens vom biografischen und historischen Inhalt, 
ohne dass dieser darum völlig obsolet würde, gilt es ernst zu nehmen, 
um überhaupt sehen zu können, was als Leitthese der folgenden Analyse 
dienen soll. Tynset demonstriert, wie sich erzählen lässt, ohne je bei einer 
abschließbaren und klar gegen andere Erzählwelten abgrenzbaren Welt 

33 Ebd., S. 58.
34 Ebd.
35 Ebd., S. 59: »Das exzessive Dementieren führt bis an den Rand der Selbstvernichtung 

des Erzählens und betrifft neben seiner Gegenwart auch seine Topologie«.
36 Avanessian/Hennig 2012, S. 59.
37 Dürftig sind die erzählweltlichen Anhaltspunkte, die es der Hildesheimer-Forschung bis 

heute erlauben, den Reflekteur mit dem Autor zu identifizieren. »Für Hildesheimers 
Prosa braucht man m.E. keine Unterscheidung zwischen empirischem Autor und fikti­
vem Erzähler […]. Hildesheimer lehnt es entschieden ab, fiktive Figuren zu erfinden. Er 
installiert auch nicht dezidiert einen fiktiven Erzähler in seinen Texten. Der Autor Hil­
desheimer ist der Erzähler seiner Texte.« Vgl. Blamberger 2012, S. 186. Mag Hildeshei­
mer noch so oft betonen, er erfinde nichts und schreibe keine Fiktionen. Das ändert 
nichts daran, dass das Ich im Text Tynset dort nirgends als Wolfgang Hildesheimer mar­
kiert wird, dass Figuren wie der einmal angerufene Kabasta nicht ihre wirklichen Mo­
delle, sondern bestenfalls textuell nachmodellierte Äquivalente sind und dass man es 
mit vom Text autonom und unabhängig vom Urheber instaurierten Formen zu tun hat, 
die durch ihre sprachliche und erzählerische Darstellung vergleichsweise indifferent ge­
genüber möglichen realweltlichen Äquivalenten als Elemente einer Erzählwelt relativ 
frei selektier- und konstellierbar bleiben.

38 Weigel 2014, S. 19. Vgl. auch ebd. S. 18–19.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

163

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anzukommen. Es wird vielmehr der Prozess des Erzählwelten­Schaffens 
im Erzählen und vom Boden einer ersten Erzählwelt aus dargestellt. 
Durch das Entwerfen verschiedener, als eigener Erzählwelten ausgewie­
sener Geschichten wird zunehmend die Authentifizierung der eigenen 
Welt und ihre Genese zum Problem. Indem beliebig Welten erfunden 
werden, wird noch die Erzählwelt ihres Erfinders, des Reflekteurs, als eine 
Erfindung kenntlich.39 Erklärt man Hildesheimer implizit und vorschnell 
zu einer Art Vorläufer der Autofiktion, bringt man sich um seine Infrage­
stellung von Ich und Identität im Schreiben, die durchaus im Geist der 
Nachkriegsliteratur steht.40

Nachtwandeln, Erwachen in die Welt

Von der Eingangspassage von Tynset an, dominiert die Konstellation Ich–
Hier–Jetzt. Eine vereinzelte Ich-Origo erhebt ihre Stimme vom wenig 
konkreten Ort eines Winterbetts aus, zu einer nicht genau bestimmten 
Schlafenszeit. Dabei wird die Ort- und Zeitlosigkeit flagrant. Sie verbindet 
sich mit einer kargen Unterbestimmtheit der Erzählwelt in einem Mono­
log, der von den ersten Zeilen an in die Reflexion abdriftet.

Ich liege im Bett, in meinem Winterbett.
Es ist Schlafenszeit. Aber wann wäre es das nicht? Es ist still, beinah still. Nachts 
weht hier meist ein Wind, und es krähen ein oder zwei Hähne. Aber jetzt weht 
kein Wind, und es kräht kein Hahn, noch nicht (9).

Akustische Reize überwiegen. Im Jetzt der Erzähler-Origo weht noch kein 
Wind. Im Jetzt der Erzähler-Origo kräht noch kein Hahn: »noch nicht.« 
Die im Präsens erschlossene Welt erweist sich als gespalten zwischen einer 
auf die Zukunft vorgreifenden Erwartung des Erzählers und einem in der 

39 Hildesheimer selbst hat immer wieder dieses Problem der Selbstzerstörung des Authen­
tizitätsanspruchs von Erzählwelten thematisiert. Vgl. etwa den Anfang von Hildeshei­
mer 19912, S. 157: »Der Maler Ayax Mazyrka, der ›Procegovinische Rembrandt‹ be­
nannt, eine der bedeutendsten Erscheinungen der Kunstgeschichte, hat niemals exis­
tiert. Seine Werke sind gefälscht, und die Geschichte seines Lebens ist eine Fiktion«. 
Auf diese Weise beginnt der Roman Paradies der falschen Vögel schon mit dem Dementi 
der Wahrhaftigkeit des darin Dargestellten.

40 In ihrer schon dem Titel nach auf die schriftstellerischen Probleme der Gegenwart ab­
zielenden Poetik-Vorlesung macht Ingeborg Bachmann 1959 gerade auf das Problem 
des Namens, seiner Auslöschung in der Schrift, damit aber auch in posse jeglicher extra­
textuellen Präsenz in und durch das Schreiben aufmerksam. Vgl. Bachmann 1978, 
S. 217–237 (Das schreibende Ich).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

164

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenwart seiner Rede noch anhaltenden Zustand der Vergangenheit, 
der zunächst als Stille begegnet. Im weiteren Lauschen auf das arbeitende 
Holz wird ein Substanzverlust konstatiert und mit der Frage verbunden, 
»wohin das fehlende Gewicht entschwebt, wo diese Substanz eigentlich 
hingekommen ist« (9). Tynsets unmittelbarer Beginn notiert so einen Sub­
stanzverlust, der die Ausstattungsarmut der Erzählwelt und den Verlust 
des Erzählstoffs offenlegt. Dem entspricht ein Verlust der Vergangenheit, 
des scheinbar ›natürlichen‹ Stoffs des Erzählens, dem das 1964 durchaus 
ungewöhnliche Erzählpräsens – im Gegensatz zum damals gern für erzähl­
typisch veranschlagten Präteritum – zuarbeitet.41 So sehr man hier – sicher 
zu Recht – versucht ist, den Nachhall der Shoa und ihr Beschweigen in 
der frühen BRD herauszulesen, sind hier zugleich Reflexionen über die 
Möglichkeit des Erzählens nicht nur nach 1945, sondern in der modernen 
Literatur überhaupt eingewoben.

Durch die verlorene Zeit als abhandengekommener Substanz, markiert 
vom ungewöhnlichen Tempus Präsens, wird der Pastiche-Charakter der 
Szene deutlich.42 Hildesheimer scheint darin nämlich die Ausgangssituati­
on von Prousts À la Recherche du Temps perdu zu variieren und umzukeh­
ren.43 Das wird deutlich, wenn man die früh in Tynset eingeschaltete Bett-
Szene als Anspielung auf die Schlafzimmer-Szene zu Beginn von Prousts 
Roman begreift:

Lange Zeit bin ich früh schlafen gegangen. Manchmal fielen mir die Augen, 
wenn kaum die Kerze ausgelöscht war, so schnell zu, daß ich keine Zeit mehr 
hatte zu denken: ›Jetzt schlafe ich ein.‹ Und eine halbe Stunde später wachte 
ich über dem Gedanken auf, daß es nun Zeit sei, den Schlaf zu suchen; ich 
wollte das Buch fortlegen, das ich noch in den Händen zu haben glaubte, und 
mein Licht ausblasen; im Schlafe hatte unaufhörlich über das Gelesene weiter 
nachgedacht, aber meine Überlegungen waren seltsame Wege gegangen; es kam 
mir so vor, als sei ich selbst, wovon das Buch handelte44

41 Zur Selbstverständlichkeit, mit der Erzählung und Präteritum gegen Ende der 50er und 
zu Beginn der 60er Jahre noch verschränkt werden konnten vgl. auch Hamburger 1977, 
S. 63–78.

42 Pastiche hier im Sinne Genettes, der damit jegliche Nachahmung ohne satirische Ab­
sicht bezeichnet. Vgl. Genette 1993, S. 130–139, insbes. S. 130–133.

43 Diese augenfällige Analogie zu Proust wird kaum wahrgenommen: Grundsätzlich gel­
ten »Joyce, Kafka und vor allem Beckett« als die modernen Hauptreferenzen Hildeshei­
mers (von Schilling 2015, S. 246). Auch in der ausführlichsten Auseinandersetzung mit 
der Zeit-Problematik der hier analysierten Passage bleibt Proust unerwähnt: Vgl. Chi­
adò Rana 2003, S. 55–59.

44 Proust 1961, S. 9. Wir folgen bewusst dem Wortlaut der drei Jahre vor Tynset im selben 
Verlag erschienenen (Hildesheimer also gewiss nicht unbekannten) Übersetzung.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

165

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das frühe Schlafengehen des Ich-Erzählers bei Proust weicht bei Hildes­
heimer dem Nachtwandeln des Reflekteurs. Die paradoxe Verschränkung 
von quasi noch bedachtem, sich einstellendem Schlaf wird durch eine die 
Nacht durchspannende Reflexionsbewegung substituiert, die Reflexion 
des Gelesenen aber bald von einer Erfindung von Erzählwelten ersetzt, die 
an die Stelle jedes Wiederfindens einer verlorenen Zeit tritt.

Wie das Schlafengehen durch das Nachtwandeln ersetzt wird, bereitet 
sich hier nicht mehr die Rückkehr des Vergangenen, sondern seine Til­
gung vor, die schon der Substanzverlust ankündigte. Tynset verweist dabei 
deutlich auf die proustsche Bewegung des Erinnerns.

und manchmal, plötzlich, zieht ein jäher Sog von Luft durch die Zimmer, 
Wind, ein Stoß geballter Zeit, er trägt einen Geruch oder auch nur die Idee 
eines Geruches, als wolle er, unerwartet, eine Erinnerung wecken, aber er will 
nichts dergleichen, ganz im Gegenteil, er bläst die Idee hinweg, bevor sie unter­
gebracht ist, er löscht sie wieder aus, und das ist gut so (9).

Die Erwartung einer Rückkehr vergangener Eindrücke verbindet sich 
zunächst auch bei Hildesheimer mit einem »Stoß geballter Zeit«. Die 
schockhafte Wiederkehr des Vergangenen hängt wie in Prousts erster mé­
moire involontaire, der Madeleine-Episode, an der »Idee eines Geruches«. 
Tatsächlich wird hier eine der Urszenen modernen Erzählens nicht nur 
wiederaufgegriffen, sondern invertiert. Für Prousts Erzählen bilden mate­
riell gebundene Eindrücke einen ersten Quell der Kraft der Erinnerung. 
Für Tynset, das mit einem Substanzverlust beginnt, wird derlei demen­
tiert. Widersprochen wird hier einer Auferstehung der Vergangenheit 
im Bewusstsein des sprechenden Ich und letztlich im Kunstwerk selbst, 
wie es Prousts Artistenmetaphysik beabsichtigte.45 Der Luftzug will, so 
wird ausdrücklich deutlich, keine Erinnerung mehr wecken. Die Unmög­
lichkeit, aus materiell gebundenen Eindrücken die potenzierte Idee der 
Vergangenheit wiederzugewinnen, wird am Ende der oben zitierten Passa­
ge sogar gutgeheißen. An die Stelle der überwältigenden Erinnerungen 
Prousts werden bald selbsterfundene Geschichten und die eigenmächtig 
aufgerufenen, nicht selten abbrechenden und fragmentarisch bleibenden 

45 Zur Reaktivierung materiell gebundener Eindrücke in der Madeleine bis zu ihrer Auf­
hebung in der Idealität der ›Zeichen der Kunst‹ vgl. Deleuze 1970, S. 36: »Solange wir 
die Bedeutung eines Zeichens in einem andern Ding entdecken, bleibt etwas Materie 
übrig, widerspenstig gegen den Geist. Im Gegenteil vermittelt die Kunst uns eine wahr­
hafte Einheit: die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer gänzlich 
spirituellen Bedeutung«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

166

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Referate von Vergangenem treten. Die Substanzlosigkeit und spätere Un­
terdrückung der mémoire involontaire durch das Erzählen hat dabei einen 
existenziellen Wert für die präsentische Ich-Origo des Reflekteurs. In sei­
nem Jetzt will er von den wiederkehrenden Schrecken der Vergangenheit 
nicht länger behelligt werden.46 Dabei dient das Geschichtenerfinden ge­
rade dazu, das Erinnern zu vermeiden. Als implizites Ziel scheint dem 
Erfinden eine Weltauslöschung eingeschrieben, die als Angriff der Gegen­
wart (des Erzählens im Präsens) auf die Vergangenheit vom Ausbleiben 
der unwillkürlichen Erinnerung angezeigt wird.47

Auch wenn man Hildesheimer die Konstruktion einer intensiven Zeit 
und Welt gegenüber einer extensiven zuschreiben kann,48 wird die mit 
einer Umkehrung Prousts begonnene Erzählwelt eine relative Stabilität 
gewinnen. Um die Erzähl- oder Reflekteurs­Origo, die als Ich sowohl Zu­
gangsinstanz als auch Figur in der Erzählwelt ist, kristallisiert sich im Ver­
lauf von Tynset bald eine Minimalhandlung und eine vom Ich durchquer­
te Erzählwelt heraus, auch wenn diese von Erinnerungs- oder Geschichts­
erfindungsprozessen unterbrochen wird. Der Erzähler liegt schlaflos im 
Winterbett, er wird eine Reihe von Telefonanrufen tätigen, später mit 
einer Flasche Wein durch das nächtliche Haus irren, dem Krähen des 
Hahns lauschen, durch das Teleskop auf dem Dachboden blicken, seine 
völlig betrunkene Haushälterin Celestina aufsuchen. Allein diese Auswahl 
von Erzählereignissen, die Weltereignisse in der nächtlich ausgeschritte­
nen Erzählwelt bilden, zeigt eine belassene Minimal-Konsistenz der Welt 
an: Nichts davon wird später suspendiert.

Weniger in Frage gestellt als hinsichtlich der Bedingungen ihrer Genese 
beunruhigt wird diese Erzählwelt allerdings durch die ständige Reflexion 
über den Namen Tynset. »Aber was ist es denn, das ich mir unter Tynset 
vorstelle? Was? – Nichts, sei still, nichts. Ein Geheimnis verbirgt sich da­
hinter. Um es zu erforschen, wäre vielleicht eine Reise noch nicht einmal 

46 Wobei der Reflekteur selbst es zu Beginn noch ist, der andere mit ihren vergangenen 
Verbrechen am Telefon konfrontiert (20–30). Zum grundsätzlichen Vergangenheitsbe­
zug in Tynset vgl. von Schilling 2015, S. 247–250, außerdem Hanenberg 1989, insbes. 
S. 128–136, wo der Rekurs auf Hildesheimers Antworten auf Tynset gerade die Rekon­
struktion extratextueller Bezüge vollzieht. Man sollte hier allerdings nicht ›Zeitge­
schichte‹ gegen ›Formfragen‹ ausspielen.

47 Maren Jäger hat dann erstmals auch ausdrücklich darauf hingewiesen, dass die Erzähl­
bewegung als Unterdrückung einer mémoire involontaire aufgefasst werden kann. Jäger 
2009, S. 359–360.

48 Vgl. ebd., S. 370.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

167

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der rechte Weg« (138). Wenn es in Tynset eine Bewegung gibt, so führt 
diese nicht an einen Ort, sondern zu einem Wort, zu einem Namen und 
so auch zu dem Werk, Tynset, das diesen Namen im Titel trägt und das als 
Entfaltung der Assoziationskraft dieses Namens geschrieben wird.

Ortsnamen, Namen überhaupt

Statt der unwillkürlichen Erinnerung adaptiert Hildesheimer so ein an­
deres Mittel Prousts, die Evokationskraft von Namen. Im Abschnitt Orts­
namen Namen überhaupt der Recherche wird ausgerechnet der Blick ins 
Kursbuch zum frühen Erweckungserlebnis der Kunst: »Und obwohl mei­
nem rauschhaften Zustand das Verlangen nach künstlerischen Genüssen 
zugrunde lag, gaben ihm die Reiseführer noch mehr Nahrung als ästheti­
sche Betrachtungen in Büchern, und mehr noch als jene das Kursbuch«.49 

Nicht anders wird bei Hildesheimer der Name Tynset von einem Kurs­
buch abgelesen (10–11). Wie für den jungen Erzähler der ersten Bände 
der Recherche ist der Fluchtpunkt dabei die Fantasie. Der Name wird zur 
Evokation nicht einer Vergangenheit, sondern einer möglichen Zukunft, 
die sich in der Auffassung Tynsets als »einziger Plan, [als] das einzig mög­
liche Ziel« erweist (59). Wichtiger noch ist die Bewegung dorthin keine 
physische, sondern eine gedanklich-erzählerische. Dafür sorgt der erzählte 
Monolog: Er ermöglicht eine Bewegung der Imagination des Reflekteurs, 
die durch diese Erzählform als solche angezeigt ist. Vom Namen Tynset – 
der ausdrücklich in seiner Materialität, seinem metallenen Klang und von 
den Buchstaben her begriffen wird – gelangt man nicht zum realen Ort in 
Norwegen, sondern zu vielen »Dinge[n], die es nicht gibt«, die aber einen 
Namen haben.

Tynset. Das klingt nach.
Es klingt hell, gläsern, – nein, das nicht, es klingt metallen. Die Buchstaben sind 
gut gewählt, sie passen zueinander. Oder scheint es mir nur so? Nein, sie passen 
zueinander, ich habe Lust, irgend etwas so zu nennen, etwas außerhalb des 
Ortes in Norwegen, dieser Station an der Nebenlinie von Hamar nach Stören. 
Aber ich habe nichts zum Benennen, alles hat einen Namen, und was keinen 
Namen hat, das gibt es nicht. Im Gegenteil: es gibt viele Namen für Dinge, die 
es nicht gibt (19).

49 Proust 1964, S. 517.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

168

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man mag sich hier an die kosmische Schöpfungskraft des Namens erin­
nert fühlen, die Gershom Scholem als einen der wesentlichen Züge der 
jüdischen Kabbala im Buch Jezira ausgemacht hat.50 In jedem Fall avan­
ciert hier eine Beschwörungskraft des Nicht- oder Noch-nicht-Seienden 
durch den Namen zur Antriebskraft des Erzählens. Dieses Erzählen richtet 
sich für den Reflekteur nicht auf das Wiederfinden einer verlorenen Ver­
gangenheit, er war erklärtermaßen nie in Tynset. Viel mehr wird die Kon­
struktion eines erzählten Raumes gegen die Vergangenheit ausgespielt. 
Es handelt sich dabei um einen Raum, der ganz aus dem Namen und 
der Materialität der Buchstaben gewonnenen wurde. Letztlich kehrt sich 
diese Bewegung aber gegen jede äußere Wirklichkeit und krümmt sich 
auf sich selbst zurück.51 Denn Tynset, der Name, ist »eine Saat zwischen 
die Gedanken gestreut« und »erstickt die Gedanken außer den Gedanken 
an es selbst«. Jene damit konstruierte Ebene ist nicht nur die eingebildete 
Ebene eines Tynset zwischen Hügel und Wald: Es ist vor allem eine Ebene 
des Erzählens, einer erzählten Welt, die hier als Effekt aus nichts außer 
der Materialität der Worte aufspannbar wird und als Fluchtpunkt vor der 
Wirklichkeit erscheint.52 Deutlich wird diese Abhebung Tynsets von der 
Realität, wenn der Ich-Erzähler in der Ausstellung eines Akts willkürlicher 
poetischer Setzung aus dem Stegreif die Figur eines befreundeten Lehrers 
zu erfinden beginnt (79–80).

Nimmt man die Impulse ernst, die Hildesheimer von Proust empfängt, 
tritt die Konstruktion einer Erzählwelt weit stärker zurück als beim fran­

50 Scholem 1973, S. 221–222.
51 Zwar lässt sich der Fund des Namens im Kursbuch durchaus als extratextuelle Referenz 

auf Enzensbergers gleichnamige Zeitschrift lesen (vgl. Chiadò Rana 2003, S. 59–66), zu­
gleich fungiert der Gebrauch der Namen durch den Erzähler als Löschungsversuch von 
ihrer Referenz und jeglicher Wirklichkeit, extratextuell wie intratextuell und erzähl­
weltlich, was über dem Wälzen des Wortes »Pfühl« offen ausgesprochen wird: »Ich wer­
de alt, ich spüre es, wie ich hier liege, die Kuhle in der Matratze tiefer und tiefer mit 
den Jahren, und die Jahre kürzer und kürzer, und das Bett immer weicher. Pfühl, so 
sagte man früher. Pfühl, das ist ein seltsames Wort. Aber in Wirklichkeit sagte es wohl 
niemand. Wirklichkeit–?« (44–45) Die Reflexion auf das Sprachmaterial der eigenen Re­
de führt weg von der Realität in einem Text, der nichts anderes als Rede, Monolog ist.

52 »Tynset. Da liegt es, eine Saat zwischen die Gedanken gestreut, in eine Ebene, flach 
zwischen Hügel und mageren Wald, und dann ein wenig ans Gelände angedrückt, so 
schlägt es Wurzeln, geht auf, wuchert wie Unkraut, schlingt sich wie Schlinggewächse, 
erstickt die Gedanken außer den Gedanken an es selbst, es breitet sich aus, wird eigen­
mächtig, fordernd und beansprucht Stadtrecht, das ich verweigere: so weit bin ich noch 
nicht, noch lange nicht. Gestern vielleicht, vor meiner Stunde des Alterns, aber heute 
noch nicht…« (78).

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

169

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zösischen Schriftsteller. In der Recherche werden traditionelle Raum-Zeit-
Vorstellungen durch eine Erzählbewegung überwunden, die zumindest 
partiell noch im Zeichen der Wiederaneignung des Vergangenen durch 
die Erinnerung steht. Sie gewinnt dort Räume nur mehr als Heterotopien, 
die nicht mehr eindeutig raum-zeitlich-verortbar sind53 und operiert dafür 
nicht unwesentlich mit der Evokationskraft des Namens, der Welt nicht 
einfach erschließt, sondern als potenzielle und zunächst fiktionale Erwar­
tung erschafft.54 Bei Hildesheimer trennt sich diese Bewegung – gerade 
auch angesichts der nur schwer erträglichen, in die Gegenwart der 1960er 
Jahre hineinragenden deutschen Vergangenheit – von der Möglichkeit der 
Aneignung einer biografischen Geschichte ebenso wie von Anleihen extra­
textueller Referenzherstellung. Erzählen ist ein Konstruktionsakt in der 
Sprache und aus ihrem Nichts heraus; eine progressive Erzählbewegung 
auf den Namen Tynset hin; eine Bewegung fort von der Vergangenheit 
und der Welt, der diese Vergangenheit noch angehört; die Erschaffung 
einer Welt aus dem Material der Sprache.

Die Unendlichkeit durch die Sterne

Ab dem Moment, da der Reflekteur den Dachboden seines Hauses be­
tritt, verwandelt sich die Reise zum Nicht-Ort Tynset in eine Bewegung 
hinauf zum Sternenhimmel. Vom Gleiten »wunderbarer Namen auf den 
Landkarten der Welt« verlängert sie sich in »herrliche Fahrten« über die 
»Sternkarten des Himmels« (35). Hier wird der Hintergrund der weltstif­
tenden Kraft des Buchstabens deutlich. Dabei scheint eine Vielzahl philo­
sophischer Referenzen aus dem zeitgenössischen Interspezialdiskurs über 
die Neuzeit auf.

Im Verlauf der Nacht steigt der Reflekteur zunächst mit einer Weinfla­
sche zum Dachboden seines Hauses hinauf und betrachtet hier den Mond 
durch ein Teleskop (103). An diesem übercodierten Ort hat Celestina – 
die Göttliche, Katholikin und seine Haushälterin (100) – ein Gesangbuch 

53 Vgl. Warning 2016, S. 17–43, insbes. S. 33–37.
54 Prousts Einsicht in diese Kraft des Namens, an die Hildesheimer sich anzulehnen 

scheint, verdankt viel Gérard de Nerval, der es Namen zuschrieb, eine »géographie ma­
gique« zu evozieren: Eine Landschaft, die von der Kraft des Namens gespeist sich gegen 
Welt und Wirklichkeit behauptet, wobei sie als imaginäre Erwartung eines Individu­
ums zuletzt auch an der Realität zugrunde geht. Vgl. Stierle 2008, S. 38–39 und S. 256–
257 (FN 27).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

170

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vergessen, das einst einem falschen Messias namens Wesley B. Prosniczer 
gehörte (100). Das Stockwerk gleicht einer von Spinnweben verhängten 
Arche (101). In ihr herrscht »ein Dachbodengesetz, unverändert seit dem 
Mittelalter, ungeschriebene Ehrensache, Grundregeln der Zunft der Zim­
merleute –« (101). Zimmermann, Arche, Gesetz, Messias: alles evoziert 
hier den Frame eines katholischen Mittelalters.

In Kontrast dazu tritt das Teleskop; seit seiner Operationalisierung 
durch Galilei ein Symbol für die Ersetzung der mittelalterlich-aristoteli­
schen Kosmologie durch naturwissenschaftliche Welterklärungen.55 Blickt 
der Reflekteur am mittelalterlich-theologisch grundierten Dachboden 
durch das Teleskop, so wird eine der bahnbrechenden wissenschaftlichen 
Gesten der frühen Neuzeit in die Erzählwelt transponiert. Die Erde wird 
durch diesen Blick nur mehr zu einem Stern unter vielen. Erschüttert 
wird so das ptolemäische Selbstverständnis des Menschen, der sich in 
der kopernikanischen Welt bald aus dem Mittelpunkt des Universums 
verdrängt weiß und zugleich ein Bewusstsein für die Leistungsfähigkeit 
seiner Technik gewinnt.56 Die Erzählwelt verdichtet auf diese Weise prak­
tisch einen Schlüsselmoment des Anbruchs der Neuzeit, als welchen Hans 
Blumenberg und Alexandre Koyré die galileische Szene beschrieben ha­
ben.57

Steckten die Sterne »für das Mittelalter zugleich die Sphäre der reli­
giösen Instanzen«58 ab, so wird der von Koyré beschriebene Weg ins 
unendliche Universum zudem textperformativ illustriert. Die erblickte 
Unendlichkeit des Nachthimmels wird direkt in eine Bewegung der dis­

55 Es stellt darum alles andere als ein »Requisit der Zeitlosigkeit« dar, »das Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft verknüpft«. So Jehle 1990, S. 102. Dagegen Blumenberg 1965, 
S. 12: »Der Gebrauch des Fernrohrs zu astronomischen Beobachtungen erforderte als 
solcher schon einen Bruch mit der Tradition, eine neue Antizipation der erfahrbaren 
Gegenständlichkeit«.

56 Ebd., S. 21: »Dies ist der Moment des ausbrechenden kopernikanischen Pathos bei Gali­
lei: die Wesensdifferenz zwischen Erde und Gestirn, die ein Hauptbestandstück der aris­
totelisch-scholastischen Kosmologie gewesen war, ist zerstoben und die Ausschaltung 
der Erde aus dem Rang der Sterne rückgängig gemacht.« Ebd., S. 18: »Galileis Mechanik 
bedeutet so nicht nur die Begründung einer neuen Wissenschaft, sondern die Fungie­
rung eines neuen Selbstbewußtseins der technischen Leistung des Menschen für die 
Neuzeit, die nun nicht mehr als erschlichene Umgehung der Natur, sondern als legiti­
me Teilnahme an ihrer Gesetzlichkeit erscheint, wenn sie auch das faktisch in der Natur 
verwirklichte Leistungsmaß zu überbieten vermag«.

57 Ebd., S. 14–15: Es »ist das Fernrohr die große, metaphysische unterwartete und deshalb 
so relevante Überraschung der beginnenden Neuzeit«. Vgl. Koyré 1962, S. 88–109.

58 Blumenberg 1965, S. 14.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

171

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kursiven Ebene überführt: in die hypotaktische Konstruktion nicht enden 
wollender Sätze.

Dennoch: manchmal, im frühen Sommer zum Beispiel, gelingt mir, an einer 
einzigen bestimmten Stelle, mit geringstem Maß der Selbsttäuschung, die ich 
überspiele – gelingt mir der Absprung ins Dunkle, ich stoße mich ab vom 
Mond, lasse andere Monde und Trabanten hinter mir, stoße tiefer in den Raum 
vor, immer tiefer in Raum und Dunkelheit, es schwindet die Erde unter mir, 
diese tote Kugel, bekrochen von Parasiten, ihre Anziehungskraft verwirkt, ver­
ausgabt sich, ich spüre die Wärme des Erdkerns aus mir schwinden, die Kraft 
des Magneten läßt nach, ich werde leicht, ich fliege, schwebe entlang, hinan 
zwischen rauschenden, dröhnenden Erden und Planeten, hindurch zwischen 
heißen Sonnen, kalten Monden, in wechselndem Licht, streife eine krustige 
Oberfläche, stoße durch Nebel hindurch, über die nördlichen Sternfelder, hier 
ist denn nichts mehr von Schöpfung, all dies war schon immer da, lange be­
vor man sich Götter buk, aus denen man dann einen Gott gebacken hat, – 
entschwebe einem Loch entgegen, dorthin, wo unser Sternsystem weitmaschig 
wird […] (106).

Die hypotaktische Schilderung des Blicks durch das Objektiv evoziert eine 
Reise durch die unendliche Galaxie. Diese scheint weiterzugehen, indem 
es die Sätze tun.59 Die Verfügbarmachung der Welt durch die Technik ist 
eine andere, heideggersche Lesart der Neuzeit. Und tatsächlich gewinnt 
der Reflekteur nach dem Blick durchs Teleskop ein Bewusstsein für die 
Leistungsfähigkeit seiner Technik, der Sprache.

Hildesheimers Text liest sich an Stellen wie diesen beinahe wie ein Pa­
limpsest zeitgenössischer Neuzeitdeutungen. Neben den bereits erwähn­
ten Autoren klingen auch die Überlegungen zur Entdeckung des archime­
dischen Punktes aus Hannah Arendts Vita Activa an.60 Ausgehend von 
Galileis Operationalisierung des Fernrohrs schlägt Arendt den Bogen 
zum archimedischen Punkt, der für alle Entdeckungen der modernen 
Naturwissenschaften charakteristisch sei: »immer handelt es sich darum, 
daß die Natur von einem Standpunkt im Universum außerhalb der Er­
de gehandhabt wird«.61 Die Sternenwanderung des Reflekteurs scheint 
diesen archimedischen Punkt einnehmen zu wollen, wenn er nun zu 
einem Himmelskörper zu werden scheint, der sich durchs Weltall bewegt. 

59 Die von Michael Scheffel bezüglich der sprechenden Ich-Origo konstatierte »Spannung 
zwischen Ruhe und Bewegung« (u.a. im Schweifen der Gedanken nach Tynset) muss so 
nicht zuletzt auch als Sprach- und Textbewegung gedeutet werden: Vgl. Scheffel 2013, 
S. 202.

60 Arendt 1981, S. 252–262.
61 Ebd., S. 256.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

172

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arendt deutet die Lokalisierung eines neuen Blickwinkels der Objektivität 
im Weltraum folgendermaßen: »Es bedeutet, daß wir uns auch an ein Son­
nensystem nicht mehr gebunden fühlen, daß wir uns frei im Universum 
bewegen und in ihm beliebig Bezugspunkte wählen können«.62 Was sich 
aus phänomenologisch-existenzphilosophischer Perspektive als Verlust der 
Lebenswelt und des selbstverständlich-alltäglichen Bodens weltlicher Be­
zugsformen auffassen lässt,63 wird vom Standpunkt der modernen Natur­
wissenschaften, wie sie sich für Arendt darstellen, zur conditio sine qua 
non der Welterkenntnis, deren Paradigma die Astrophysik bildet. Indem 
Hildesheimers Reflekteur zu den Sternen strebt, tritt er denselben Weg 
an, wobei der view from nowhere auf die Welt mit dem Blick aus dem 
Weltraum auf die Erde zusammenfällt.

Diese Bewegung ist zudem säkular übercodiert. Die in der Entgrenzung 
der Sätze ins Unendliche aufblitzende Allmacht des Reflekteurs scheint 
zugleich einen göttlichen Erzählstandpunkt samt seiner völligen wissen­
den Verfügung über die Erzählwelt sich zu nähern, ist sodann aber auch 
nicht mehr die Position eines säkularisierten Schöpfergottes. Dessen Ver­
mögen scheint hier, wie es schon die Analogiebeziehung Demiurg–Autor 
seit der Neuzeit nahelegt, zunächst auf den monologisierenden Reflekteur 
überzugehen. Das deutete sich bereits an der Weltenschöpfung aus dem 
Semem an. In ihr hat der Reflekteur den Ort Gottes eingenommen, sein 
Wort allein ist schöpferisch und bringt Welten hervor, wobei es erzäh­
lerisch zudem die einzige Garantieinstanz der Weltereignisse darstellt. 
Allerdings weist nicht zuletzt das Teleskop darauf hin, dass der mit der 
Unendlichkeit paktierende, sich ins Universum verlängernde Homo Faber 
an die Stelle Gottes getreten ist. Erzähltechnisch übersetzt: die Ich-Origo 
und ihre WNC ist die Bedingung jeder WN.

Entsprechend weist der Reflekteur die Vorstellung eines monotheisti­
schen Gottes als menschliche Setzung zurück, was den Bruch mit dem 
katholischen Mittelalter bekräftigt und noch den Schöpfergott als zur 
menschlichen Schöpfung gehörig ausweist. Nun erscheint die Unendlich­
keit des Kosmos, die sich in der hypotaktischen Syntax abbildet, als ein 
Seiendes jenseits der Schöpfung: »all dies war schon immer da, lange 
bevor man sich Götter buk« (106). Indem ein Verlassen der Erde beschrie­
ben wird, drängt der Text ins Fantastische, der Blick des Reflekteurs tiefer 
ins Universum vor, in dem jede Spur Gottes fehlt. Hier deutet sich wenig­

62 Ebd., S. 257.
63 Kreienbrock 2020, S. 34–42.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

173

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stens so etwas wie eine Dialektik dieser Bewegungen an, die sich zunächst 
noch als Versetzung auf den Stand der Wissenschaft und als Aufklärung 
deuten ließen. Eigentlich ein Medium der Welterzeugung, arbeitet das 
Fernrohr der Entleerung der Welt zu.64 Sichtbar wird nur mehr ein leerer 
Raum, ein Nichts.

Mit ›nichts‹ meine ich nicht das modische Etwas, genannt Nichts, das sogenann­
te ›absolute Nichts‹ voll von unerträglichem Pathos, das unbestimmbare, dehn­
bare Nichts der Philosophen, Thema lebloser Gespräche am runden Tisch, im 
schalltoten fensterlosen Raum, strapaziert, aufgebläht, ein Ballon voller Nichts, 
und nur ›Nichts‹ genannt, weil nichts Besseres darauf paßt, die Nichtung oder 
Nichtigkeit alles Seienden, deren Walten mich nichts angeht und nur ihre 
Verwalter interessiert – nein: ich meine das geographische oder vielmehr das 
kosmographische Nichts, den leeren Raum zwischen Bündeln, den Mengen, 
den Gruppen von etwas, von viel oder von zuviel, das Unsichtbare zwischen 
dem Sichtbaren, das Loch im Himmel […], Verlangen nach dem Ort, an dem 
nichts ist und nichts sein kann und nie etwas gewesen ist, das treibt mich 
hinauf, seinethalben schlage ich Wurzeln hier, älter als die des Instruments, so 
alt wie die der ersten Sterngucker (104).

Mit essayistischem Aplomb verwirft der Ausschnitt zunächst einen Be­
griff des Nichts. Es wird als Fetisch­Begriff der Existenzialphilosophien 
ausgemacht, wobei die Nennung der »Nichtung« deutlich Sartre, aber 
auch Heidegger attackiert, noch in den 1960er Jahren die »Verwalter« des 
Nichts. Gerade Sartre, auf dessen Werke Hildesheimer immer wieder zu­
rückkommt, hat die Freiheit des Menschen selbst als Nichtung bestimmt, 
das Nichts somit in den Menschen fallen lassen.65 Die deutsche Ausgabe 
von Das Sein und das Nichts dekretiert entsprechend: »der Mensch ist das 
Seiende, durch das das Nichts in die Welt kommt«.66 Wo die Sprache des 
Reflekteurs nun auf die oben gesehene Weise die Unendlichkeit selbst hy­
potaktisch vorstellig zu machen scheint, fällt die Unendlichkeit zugleich 
mit dem Nichts als »Loch im Himmel« zusammen: »das geographische 
oder vielmehr das kosmographische Nichts«. Wo das Nichts aber auch 
ausdrücklich nicht mehr, existenzialphilosophisch gedacht, ein menschli­
ches Nichts ist, wird die Vorstellung des Reflekteurs als Substitut Gottes 
selbst wieder brüchig. Das Nichts, das in der Unendlichkeit gefunden 

64 Zum welterzeugenden Aspekt von Galileis Fernrohr: Vogl 2001, S. 123.
65 »Dieser für die menschliche Realität bestehenden Möglichkeit, ein Nichts aus sich her­

vorzubringen, was sie von anderem absondert, hat Descartes, nach den Stoikern, einen 
Namen gegeben: es ist die Freiheit.« Sartre 1982, S. 65.

66 Ebd.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

174

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, scheint durch die oben gesehene sprachlich-hypotaktische Setzung 
der Unendlichkeit zugleich mit der Sprache zusammenzufallen. Was hier 
die Welten setzt, ist weder ein Schöpfergott noch das existenzialistische 
Subjekt noch der Reflekteur, sondern die im erzählten Monolog von An­
fang an als Ursprung der Erzählwelt fungierende und nun reflektorisch 
auch als solche eingeholte Sprache selbst. Worauf schon die sprachmagi­
sche Verwendung des Namens Tynset hinwies, wird hier offensichtlich: 
Die Sprache ist die treibende Kraft einer Schöpfung als creatio ex nihilo.

Selbstexposition des Erzählens

Der gesamte, bis hierhin nachvollzogene Prozess, der Ausgang vom Se­
mem, die sprachliche creatio ex nihilo bis zur Einsicht ins Nichts der 
Sprache kulminiert schließlich in der willkürlichen Schaffung von Erzähl­
welten durch den Reflekteur.67

Zwischen seinem Treffen mit der betrunkenen Haushälterin Celestina 
und dem Blick durchs Teleskop liegt eine Erzählung in der Erzählung, 
welche den Erzähler beim Anblick seines Sommerbettes überkommt. Es 
ist die Vorgeschichte dieses Bettes, die erzählt wird. Aus dem siebzehnten 
Jahrhundert stammend, soll es einst sieben Personen in der englischen 
Grafschaft Kent beherbergt haben (109), deren Geschichte sich während 
einer Pestepidemie im Jahr 1522 abspielt. Sechs Gäste finden sich in einer 
Pension ein, darunter ein Mönch, der hier an die Prostituierte Anne gerät 
(110–111), ein Soldat, ein Bader, ein Müllerpaar, ein alternder deutscher 
Edelmann mit einem jungen Gefährten (113). Alle werden letztlich wäh­
rend der Nacht, die sie in der Herberge verbringen, von der Pest dahinge­
rafft, vom Wirtsehepaar beraubt, welches ihre Leichen in den Fluss wirft, 
bis die Krankheit auch die Diebe tötet (121).

Für diese Geschichte wird keine wirkliche Quelle angegeben, sie wird 
auch in keiner ihre Substanz mehr und mehr verlierenden Vergangenheit 
des Erzählers angesiedelt. Stattdessen weist sie sich immer wieder als Pro­

67 Derlei bemerkt Klaus von Schilling, wenn er von einem Zerfall der Geschichte spricht, 
wogegen »der Akt ihrer Herstellung ins Zentrum rückt, die Fabrikation von Geschich­
ten« (von Schilling 2015, S. 252, FN 121). Allerdings hindert diese beiläufige Bemer­
kung von Schilling nicht daran, im Folgenden einmal mehr die musikalischen Kompo­
sitionsprinzipien von Hildesheimers Prosa zum Gegenstand seiner Lektüre werden zu 
lassen (vgl. ebd., S. 252–280). Zu diesen, die aufgrund ihrer erschöpfenden Aufarbei­
tung hier nicht nochmal vorzukommen brauchen vgl. grundsätzlich Wagner 2014.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

175

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dukt der Fantasie und Setzungskraft des Reflekteurs aus, der nun nichts 
mehr von sich preisgibt, von der Erzählung seiner Umwelt (WN) in eine 
neue Erzählwelt wechselt und zugleich einen Ebenen- oder Weltensprung 
hinlegt. Mit Françoise Lavocat, die Genettes Begrifflichkeit in die weltba­
sierte Narratologie übersetzt hat, lässt sich hier von einer intrafiktionellen 
Metalepse sprechen, wobei eine zweite Erzählwelt als mentale Konstruk­
tion einer Figur auftaucht.68 Obgleich Lavocat darum bemüht ist, gegen­
über weltauflösenden Narratologien wie jenen Brian McHales die Integri­
tät des Weltparadigmas zu behaupten, ist es gerade diese Metalepse, die 
im Fall von Tynset und seines erzählten Monologs die Verbürgtheit dieser 
Welt selbst anficht. Wenn von »jener Nacht im späten Frühling oder 
sagen wir im frühen Sommer des Jahres 1522« (190), die Rede ist, bringt 
das beiläufige »sagen wir« die freie Verfügung des Erzählenden über diese 
neue Erzählwelt (WN2) auf den Punkt. Als Geschichte, die einer morbiden 
Vorstellung entstammt und als Erfundene markiert wird,69 unterliegt sie, 
scheinbar viel stärker als das Erzählen von Ereignissen auf der Weltebene 
der Erzählinstanz (WN), einem Erzählen, welches eine Erzählwelt rein 
durch die Setzungen der Einbildungskraft erzeugt. Auf dieselbe Weise 
wird eine Reihe von Details eingeführt, etwa die Mondbewegung, auf 
welche sich fortan immer wieder bezogen wird, die den Verlauf der Zeit 
innerhalb einer Nacht am Gestirn andeutet.70

Die Figuren werden an verschiedene Orte versetzt und gleichzeitig vom 
Erzähler überblickt. Die Verteilung von Orten, das Voranschreiten der 
Zeit und die finale Begegnung der Charaktere im Raum der Gaststätte 
führt in gedrängter Form die Entstehung einer Erzählwelt vor, die von 
der Autorität der erzählenden Ich-Origo völlig durchdrungen wird. Man 
könnte sagen: Hildesheimer lässt in seiner Erzählung in der Erzählung 
einem Erzähler bei der Erzählweltschöpfung über die Schulter blicken. 

68 Lavocat 2016, S. 497–503. Vgl. zum Begriff der Metalepse auch Genette 2010, S. 152–
153.

69 »[…] und wenn sich nur wenig von diesen letzten unglücklichen Schläfern mir einver­
leibt hat, so liegt es daran, daß sie – vielleicht – niemals existiert haben. Schade. Hätten 
sie gelebt, so hätte sich mir – vielleicht – etwas mitgeteilt, vielleicht etwas, aus dem ich 
hätte lernen können, wenn ich lernen könnte; […]« (122).

70 »Schien der Mond?
Ja – oder sagen wir, er scheint noch nicht, aber er war im Aufgehen, ein Dreiviertel­
mond vielleicht, er hat das Fenster noch nicht erreicht […]« (110). Dass die Omniprä­
senz des Mondes hier auf die Poetiken der Setzungen aus dem Ich der Romantiker 
zurückverweist, ist offensichtlich kein Zufall.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

176

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies wird gerade durch die Markierung der sprachlichen Setzungsakte 
und noch ihres Ausbleibens beim Erzählen der WN2 deutlich.

Der Soldat steht nicht mehr im Mond, er steht im Haus, steht vor der Wirtin. 
Der Mond steht höher am Himmel und wirft über das Paar, das dem Gasthaus 
nahe ist, einen kürzeren Schatten und einen ebenso kurzen über den einzelnen 
Mann, der inzwischen die Stadt durch das Tor betreten hat, ein Bader übrigens 
–, wirft Schatten über das andere Paar, zwei männliche Gestalten, noch un­
kenntlich, ich habe mich noch nicht entschieden, – zwei Gestalten also, die das Tor 
noch immer nicht erreicht haben, aber später auch hier enden – ich sage enden 
– werden, ich habe das Ende parat. Müllerpaar vor der Tür, Bader im Mond, 
Traum im Mönch, Mönch im Bett, Anne am Bett, Soldat im Haus, Wirtin beim 
Soldat […] (113; Kursivierungen von meiner Hand – F.S.).

Hier wird nicht nur erzählt, sondern das Erzählen als solches kenntlich 
gemacht. Das sprachliche Setzen der Erzählwelt WN2 wird dort flagrant, 
wo ein Zaudern des Reflekteurs seine Geschichte in der Schwebe hält: 
»ich habe mich noch nicht entschieden«; »ich habe das Ende parat«. 
Erzählt wird hier nicht nur die Geschichte, sondern auch ihr Entstehen 
und damit das einer Erzählwelt. Zugleich bleibt diese Welt in der Welt 
(WN2 in WN eingeschachtelt) eine skizzenhaft Hingeworfene. Darauf deu­
tet die stenografische Zusammenfassung der Figurenverhältnisse am Ende 
der oben zitierten Passage hin. Man sieht dem Reflekteur vielleicht sogar 
weniger beim Erzählen als beim Entwerfen einer Erzählwelt zu: »Gut 
so, die Stimmen sind angeschlagen, die Exposition vollzogen« (116). Es 
wird komponiert, aber nicht vollständig ausgeführt.71 Die Möglichkeit, 
anders anzusetzen, wird niedergeschlagen: »aber das wäre eine andere 
Geschichte, wahrscheinlich eine schlechte« (110). Solche Kommentare, 
auch der finale Abschluss – »Ende meiner Geschichte. Ich stehe auf« (122) 
– betonen nur die souveräne Verfügungsgewalt des Erzählers über die 
Binnenerzählung und ihre Welt WN2.

Während oben, noch nicht beleuchtet vom steigenden Mond, der Mönch den 
Bettbelag über sich legt und die Hände zwischen dem Rosenkranz faltet, zu 
einem letzten, ich sage letzten, Gebet – inzwischen weiß ich, auf was ich hinaus 
will – leert unten Anne mit der Wirtin einen Krug mit Ale, sie erzählt, während 
der Mond schon kürzere Schatten wirft […], erzählt der Wirtin, im unverhohle­
nen Grundwörterschatz der Zeit, vom Geschehen in großen weichen spiegelver­
schalten Räumen, die sie nun für immer hinter sich gelassen hat (111).

71 Um eine Komposition handelt es sich hier auch im musikalischen Sinn. Das legt 
die Sprache des Erzählers nahe: »Weiter, weiter, Transposition, neues Thema« (117) – 
»Fermate. Ende der Fuge« (121).

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

177

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem die Genese einer Erzählung in einer Erzählung inszeniert wird, 
findet sich der grundlegend konstruktive Charakter jedes Erzählens und 
jeder Erzählwelt ausgestellt. Dies wirkt noch zurück auf die Erzählwelt des 
Reflekteurs. Noch dieser Rahmenwelt WN, in der eine WN2 konstruiert 
wird, ist selbst nur durch das Sprechen der Ich-Origo des Reflekteurs 
erzählend zugänglich gemacht und gesetzt. Sie ist damit aber denselben 
Gesetzen unterworfen, der creatio ex nihilo des Sprechens, die auch die 
WN2 erst entwickelte.

Nahegelegt wird diese Gleichartigkeit beider Welten hinsichtlich ihrer 
Genese auch durch die häufige Verwischung der Grenzen zwischen ihnen. 
Schon die Einführung der Binnenerzählung und der WN2 setzt mit einer 
Art Immersion des Reflekteurs in seine Erzählung an. Indem er sich selbst 
in ihr zu sehen beginnt, verwischt er aber die Grenze zwischen beiden Er­
zählwelten. Die erzählende und setzende Figur, der Reflekteur, erscheint 
so selbst zwischen den erzählend gesetzten Figuren seiner Geschichte – 
und so als nichts anderes denn in einer (anderen) Erzählung gesetzte 
Figur.

Manchmal, im Sommer, sehe ich mich beim Erwachsen als der letzte von sieben 
Schläfern, sehe ich an meinen beiden Seiten je drei Abdrücke von Schicksalen, 
die eine ganze Nacht lang neben dem meinen herliefen, ohne es berührt zu 
haben; sehe mich als einen der sieben letzten Schläfer in diesem Bett, etwa als 
einen sündigen Mönch, oder als einen müden Soldat, oder als einen deutschen 
Edelmann vielleicht […] (109; Kursivierungen von meiner Hand – F.S.).

Und diese Verwischung der Grenzen zwischen WN und WN2 verschärft 
sich noch. Denn der Reflekteur erblickt die Prostituierte Anne, ein Wesen 
aus seiner Geschichte, neben sich auf dem Bett.

Weiter: der Mond steht hoch, beleuchtet aber nur einen kleinen Teil dieses 
Bettes, auf das ich mich jetzt setze, in dem oder an dessen äußerstem Ende 
nunmehr Anne, nackt bis auf ihren Erlöser und die Kette an der er hängt, 
den Bettbelag zurückschlägt, unter dem, in schwindender Unschuld, der Mann 
Gottes liegt, sich neben ihn auf das Bett setzt (114).

Der sommersüber in diesem Bett liegende Erzähler wird zum Schlafgenos­
sen der Toten seiner eigenen Erzählung, die erklärtermaßen nur in sei­
ner Geschichte existieren, ihr nun aber metaleptisch entsteigen. WN und 
WN2 geraten hier an den Punkt ihrer Überschneidung. Und diese Über­
schneidung lässt vor allem fraglich werden, inwiefern sich der Reflekteur 
samt seiner Erzählwelt von jener Welt der Figuren, die er erfunden hat, 
wesentlich unterscheidet. Die von Beginn an ausgestellte Bewegung des 
Erzählens aus dem Namen heraus, die creatio ex nihilo als Textbewegung, 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

178

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Schaffung einer Erzählwelt WN2 als rein sprachliche Setzung holen an 
dieser Stelle den Setzenden, den Reflekteur selbst ein. Noch der vermeint­
liche Erzähler erweist sich dem unterworfen, was Tynset von Anfang an in 
actu vorgeführt hat: die Kraft der Sprache und des Namens, Welten aus 
dem Akt sprachlicher Setzung zu erschaffen.

Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen

179

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfahren im technischen Zeitalter: Wissenschaft und Weltauflösung 
bei Gottfried Benn und Arno Schmidt

Technik – Welt – Bewusstsein

Bei Arno Schmidt und Gottfried Benn lässt sich von einem Nachleben 
expressionistischer Prosa in der deutschen Nachkriegsliteratur sprechen. 
Während Benns Novelle Der Ptolemäer (1947) mit der ihr zugrundeliegen­
den Konzeption der ›absoluten Prosa‹ den Stil der expressionistischen 
Rönne-Novellen seines Verfasser in gewisser Hinsicht fortsetzt, lässt Ar­
no Schmidt die Figuren seiner Romantrilogie Nobodaddy’s Kinder (1951–
1953) immer wieder Anspielungen einstreuen, welche die schmidtsche 
Prosa in eine expressionistische Genealogie stellen.72 Der erzählerische 
Anspruch dieser Prosa-Tradition lässt sich, wie Moritz Baßler gezeigt hat, 
auf der Ebene des Darstellungsverfahrens ansiedeln. Der Viktor Šklovskij 
entlehnte Begriff des Verfahrens bezeichnet dabei die Machart der Texte 
als Konsequenz einer ›künstlerischen Idee‹.73 Verfahren schlagen sich auf 
der Darstellungsebene (Baßler), auf der diskursiven Ebene (Eco) nieder.74 

Die hier dominanten Impulse ihrer Verfahren werden bei Schmidt und 
Benn jeweils außerhalb der entsprechenden Texte entworfen. Bei Benn in 
den Briefen an F.W. Oelze der späten 1940er Jahre und in den Aufzeich­
nungen zur ›absoluten Prosa‹ in den späten autobiografischen Schriften; 
bei Schmidt in den Arbeitsnotizen Berechnungen, die seine schriftstelleri­
schen Verfahren begleiten und kommentieren.75 Dabei werden an dieser 

72 Vgl. Büssgen 2012, S. 31–33. Siehe die Bemerkung des Protagonisten von Schwarze Spie­
gel in Schmidt, Schwarze Spiegel, S. 209: »Einmal neigte ich den Kopf, das Haupt, vor 
August Stramm: dem großen Dichter! (Auch Albert Ehrenstein, sagt was ihr wollt!)«. 
Die Zitation der Romane aus Schmidts Trilogie erfolgt bei gleichzeitiger Angabe des je­
weiligen Romantitels gemäß der Edition: Schmidt 1987. Hier wie im Folgenden zitiert 
mit Titel und Seitenzahl. Die Zitation der Werke Gottfried Benns erfolgt gemäß Gott­
fried Benn, Sämtliche Werke, Stuttgarter Ausgabe, in Verbindung mit Ilse Benn hg. Ger­
hard Schuster, Stuttgart 1986–2003. Im Folgenden zitiert nach dem Schema: STA Band­
nummer, Seitenzahl.

73 Baßler 2015, S. 11–15. Ebd., S. 14: »Das Verfahren erfasst eben, wie Joyce wusste, das 
›Handwerk‹ nicht nur um seiner selbst willen, sondern in seinem Bezug zu einer ›künst­
lerischen Idee‹«. Schon bei Baßler ist der Expressionismus hier als Gegenpol eines realis­
tischen Erzählens ohne Textwiderstand akzentuiert: Vgl. ebd., S. 209–220.

74 Vgl. ebd., S. 18–19.
75 Der expressionistische Stil, den Moritz Baßler durch eine ›metaphorische‹ Schreibweise 

gekennzeichnet sieht, erschwert genuin den Zugang zur Erzählwelt. Das impliziert sei­
ne Fassung als Infragestellung realistischen Erzählens ebd., S. 22–30 (zur ›metaphori­

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

180

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fokussierung aufs Verfahren zwei Aspekte dingfestzumachen sein. Einmal 
scheint hier die ständige Reflexion zweier Prosaschriftsteller nach 1945 
auf den Stand der zeitgenössischen Wissenschaften durch. Zum Zweiten 
zieht das nach sich, dass die Darstellung von Erzählwelten selbst nur 
mehr durch Verfahren oder Stil – und das heißt: über sprachliche Vermitt­
lungen auf der diskursiven Ebene – gedacht wird. Der Blick auf das wis­
senschaftliche Weltbild und die technisch­wissenschaftlichen Verfahren 
seiner Gewinnung zwingen zur Reflexion auf die eigene Beschreibung 
von Erzählwelten und deren Darstellung. Schmidts implizite Infragestel­
lung des neuzeitlichen Bildes des Autors als Weltenschöpfer und Benns 
an Husserls Krisis gemahnende Ausmessung der Entfernung moderner 
Wissenschaften von der Lebenswelt verweisen hierbei auf den Interspezial­
diskurses ›Zeit des Weltbildes‹ zurück.

Arno Schmidts Erzähltrilogie Nobodaddy’s Kinder erscheint zunächst 
zwischen 1951 und 1953 und verbindet die Erzähltexte Aus dem Leben 
eines Fauns (1953), Brand’s Haide und Schwarze Spiegel (jeweils 1951). 
1963 erscheinen diese erstmals in einer Sammelausgabe, die den Zusam­
menhang der Romane paratextuell unterstreicht.76 Einen inneren Zusam­
menhang besitzen die Romane dabei nicht. Auf die Aufzeichnungen ei­
nes humanistisch gebildeten Verwaltungsbeamten während des Dritten 
Reiches (Aus dem Leben eines Fauns) folgt die Vertriebenen-Geschichte 
von Brand’s Haide und zuletzt das dystopische Eremiten-Szenario nach 
dem Atomkrieg (Schwarze Spiegel). Alle drei Texte sind oft auf Schmidts 
Berechnungen bezogen worden, Arbeitsnotizen, die in loser Folge zwischen 
1953 und 1956 entstanden. In ihnen wird das erzähltechnische Vorge­
hen von Schmidts bisheriger Prosa erörtert sowie erwogen, was neue 
Darstellungsverfahren zu leisten hätten.77 Dabei werden auf den Seiten 
der Berechnungen erzähltechnische Probleme wiederaufgenommen, deren 
Virulenz man in der Erzählliteratur der Moderne oft konstatiert hat, etwa 
die Überwindung traditioneller Erzählverfahren und Ausdrucksformen.78 

Zunächst wird zu sehen sein, wie die Trilogie sich sehr bewusst auf das 

schen Schreibweise‹) sowie S. 240–287 (zur Typologie expressionistischer Prosa als irrer, 
den bürgerlichen Realismus darstellungslogisch herausfordernder Diskurs).

76 Schmidt 1963.
77 Vgl. Suhrbier 1980, S. 7–21. Die bei Suhrbier u.a. untersuchte ›Etym-Theorie‹ Schmidts 

(ebd., S. 41) wird hier, da erst später konzipiert, nicht miteinbezogen.
78 Schmidts Erneuerungsbestrebungen sind dabei Anfang der 50er Jahre gar nicht so neu, 

gemessen an den Erzählverfahren der emphatischen Moderne. Vgl. die Einschätzung 
von Jäger 2009, S. 122: »Warum fällt Schmidt nicht auf, dass er Grundannahmen tradi­

Verfahren im technischen Zeitalter

181

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon bei Blumenberg artikulierte Problem des Schreibenden als säkulari­
sierter Gestalt des Weltenschöpfers bezieht und damit ihr Verhältnis zur 
Verbindung von Romanpoetik und Erzählwelt absteckt. Im Ausgang von 
den Berechnungen und den darin vorgeführten Möglichkeiten der Bewusst­
seinswiedergabe ist dann das erzählerische Verfahren von Schmidts Trilo­
gie ins Auge zu nehmen: Wie gestaltet sich der Zugriff auf die Erzählwelt 
vor dem Hintergrund der Berechnungen? Welche Konsequenzen provozie­
ren diese Überlegungen für die Weltdarstellung?79 Besonders vor dem 
Hintergrund des apokalyptischen Szenarios von Schwarze Spiegel wird die 
Idee des Schriftstellers als Demiurgen einer Erzählwelt brüchig.

Nobodaddy’s Kinder. Die Problematisierung neuzeitlicher Autorschaft als 
Schöpfungsmythos

Für Heidegger bildet ein ominöses Verschwinden der Götter einen der 
charakteristischen Züge der Neuzeit, wie sie in den Diskursen der ›Zeit 
des Weltbildes‹ aufgefasst wird. Das Motiv bringt sich im deutschsprachi­
gen Raum etwa durch die Säkularisierungsdebatte nach dem Zweiten 
Weltkrieg zum Ausdruck. Doch betrifft dieses Verschwinden wohl noch 
die Vorstellung des Schriftstellers als Demiurg und Weltenschöpfer, wie es 
Hans Blumenberg durch den Anspruch auf Weltenschöpfung in den neu­
zeitlichen Roman eingetragen sah. Bei Arno Schmidt wird die Brüchigkeit 
dieser Vorstellung nach 1945 greifbar. Schmidts Texte lassen die Rede 
beiläufig, aber konstant auf Gott und Schöpfung kommen. So etwa wenn 
die Ich- und Erzähl-Origo mit Grete in Brand’s Haide in ein Gespräch »von 
allem Möglichen, Gott und der Welt, besonders der letzteren« verfällt.80 

Der höchstanspielungsreiche Text scheint dabei klandestin auf Leibniz 
zu verweisen und die Wirkung, die dessen Rede von der besten aller 
möglichen Welten auf die deutschsprachige Literaturproduktion und das 
Bild des Schriftstellers als Demiurg seit Bodmer und Breitinger getan 

tioneller Prosa als hinfällig darstellt, die bereits 30 Jahre zuvor verabschiedet worden 
sind?«.

79 Damit überschneidet sich das Erkenntnisinteresse nur partiell mit dem bis heute einzi­
gen, sich ganz auf die Trilogie spezialisierenden Text der Schmidt-Literatur, der sich 
trotz seines Interesses an der Erzähltechnik letztlich in der Rekonstruktion biografischer 
Hintergründe verirrt: Meyer 1989.

80 Brand’s Haide, S. 129: »Grete stopfte Wollenzeug; und wir erzählten von allem Mögli­
chen, Gott und der Welt, besonders der letzteren«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

182

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat.81 Brand’s Haide zeigt so ein Problembewusstsein dafür an, ob der 
Autor-Gott und seine Text-Schöpfung nach dem Krieg als poetologische 
Grundannahmen unangetastet fortbestehen können.

Dieses Problem zeichnet sich von Anfang an in der Trilogie ab, begin­
nend mit den ersten Seiten von Aus dem Leben eines Fauns: Dürings man­
trahaftes »Kein Kontinuum!« markiert die Verabschiedung eines aristoteli­
schen Begriffs des Kosmos, der bis in die mittelalterliche Scholastik hinein 
verbindlich blieb.82 Die Reihe von Allusionen auf überlieferte Weltbilder 
und Kosmogonien schließt im letzten Teil der Trilogie, Schwarze Spiegel, 
wenn die ins biblische Tenebrae getauchte Welt als Ort der Lichtlosigkeit 
vor der Schöpfung erscheint und sich zugleich mit der Evokation baro­
cker Kreatürlichkeit verbindet.83 »Aber es wurde auch gleich dunkel, und 
ich traute dem Kreatorium immer noch nicht«.84 Lesbar sind hier nicht 
nur die Kreatur und das Krematorium, eine Vorstellung der Welt als 
Totenhaus also, sondern wenigstens ebenso das Purgatorium: Das Fege­
feuer als Deutung einer im Feuer des Nuklearkriegs ›gereinigten‹ oder viel 
eher den Möglichkeiten der neuzeitlichen Technik zum Opfer gefallenen 
Welt. Hier eröffnet sich ein loser Bezug auf verschiedenste Weltbilder 
oder Welt-Figurationen aus Neuzeit, Barock und Antike, Christentum, 
Physik oder aristotelischer Philosophie, die abwechselnd im Zeichen von 
Endzeit, Vergänglichkeit, Annihilation oder Offenbarung auftauchen. Da­
bei tritt immer wieder der neuzeitliche Bezug hervor, sowohl in der Auflö­
sung des Kontinuums als auch in der Leibniz-Anspielung wie noch in der 
barocken Motivik.

Die Verweise auf das Weltende inkarnieren sich als Auflösung der Er­
zählwelt auch auf der diskursiven Ebene, nämlich in der ungewöhnlichen 
Fragmentierung des Textes in Paragrafen, welche die Schmidt-Forschung 
früh als Erlebnisweisen, Situationen oder Sequenzen beschrieben hat und 
deren genaue Funktion in Bezug auf die Darstellung der Erzählwelt später 
noch zu sehen sein wird.85 Dabei lässt sich ein Abstand von Schmidts 
Texten zu anderen Romantexten schon allein an der eigentümlichen 

81 Vgl. Walzel 1932, S. 38–42.
82 Aus dem Leben eines Fauns, S. 301.
83 Schwarze Spiegel, S. 201: »Lichter? (ich hob mich auf den Pedalen) – : – Nirgends. (Also 

wie immer seit den fünf Jahren)«.
84 Ebd.
85 Suhrbier 1980, S. 8–11 (insbesondere in Anlehnung an Schmidts Begrifflichkeit spricht 

Suhrbier von »Erlebnisweisen«); Bull 1970, S. 23–28 (Einzelsituation und Situationszu­
sammenhang).

Verfahren im technischen Zeitalter

183

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinungsweise des Seitenbildes ausmachen, welches die Paragrafen 
erzeugen. Diese besondere Gestaltung wird in Brand’s Haide ausdrücklich 
quer zu traditionellen Erscheinungsweisen von Prosa entwickelt und fällt 
mit der fast heimlichen Kritik des Demiurgen-Motivs zusammen. Die 
Differenz zu eingespielter Romanprosa wird dadurch verdeutlicht, dass 
immer wieder Leseszenen eingeschaltet werden, welche die längsten zu­
sammenhängenden – also nicht von Paragrafen parzellierten – Passagen 
des Romans bilden. Dabei handelt es sich vor allem um Texte aus der 
Zeit der Romantik oder um Textsorten und Motive, die auf sie verweisen: 
ein wörtlicher Traumbericht, eine tagebuchartige Erzählung der Suzanne 
de Robillard aus dem Bekanntenkreis Friedrich de la Motte Fouqués, ein 
Auszug aus dessen Die wunderlichen Begebenheiten des Grafen Alethes von 
Lindenstein sowie eine Prosafassung der Fabel des Roland-Liedes, ebenfalls 
Fouqués Text entnommen.86 Diese Intertexte werden von der Ich-Origo 
– zugleich Urheber-Instanz der fingierten Aufzeichnungen, die jeden der 
drei Romane bilden –, einer Gruppe vorgelesen, die Vorlesung in der 
nachträglichen Tagesaufzeichnung durch die ununterbrochene Wiederga­
be der Lektüren vermittelt. Diese Wiedergabe in den Aufzeichnungen 
der Erzähl-Origo provoziert allein schon optisch einen Kontrast zum Rest 
des Textes. Die Intertexte sind ausnahmsweise nicht in Sequenzen mit ein­
gerückter Anfangszeile parzelliert. Das erzeugt einen für Schmidts Seiten­
bild ungewöhnlichen Eindruck von Kontinuität und nähert es fast dem 
Seitenbild gewöhnlicher Romantexte. Das intraweltliche Lesen, lässt sich 
daraus folgern, stellt in Brand’s Haide einen Kontrast zur Erfahrung der 
Erzählwelt dar. Die Verwerfungen in Wahrnehmung und Erlebnis soll die 
Besonderheit des Schriftbildes im Aufzeichnungsverfahren wiedergeben. 
Dadurch wird schon rein oberflächlich der Kontrast zwischen konventio­
nelleren Erzählweisen und derjenigen des vorliegenden Textes deutlich, 
die immer wieder auch durch die von der Erzähl-Origo vermerkte Inad­
äquatheit belletristischer Floskeln angedeutet wird: »»Atemlos lauschen« –?: 
das kommt nur in Romanen vor; die hier hatten Alle herbe Bronchien; so­
gar Grete nieste mitten rein. Ich brach ab: es wurde zu viel auf einmal«.87 

Was als wiederkehrende Formeln aus den Büchern bekannt ist und gut 
eingespielt die diskursive Vermittlung der Erzählwelt automatisiert, ver­

86 Vgl. in dieser Reihenfolge: Brand’s Haide, S. 124–127; S. 133–135; S. 181–184; S. 190–
194. Vgl. zum Nachweis der Quellen Schwier 2000, S. 59–60; S. 97–98; S. 243; S. 262–
263.

87 Brand’s Haide, S. 135.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

184

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mag offensichtlich nicht mehr für die Begebenheiten dieser Welt, der Zeit 
und Gegenwart der Erzähl-Origo als Darstellungsverfahren zu taugen.

Schmidts Text betreibt so implizit eine Kritik an Formen längst auto­
matisierten, verfahrensmäßig realistischen Erzählens.88 Das schließt noch 
die Vorstellung des Romans als Weltenschöpfung ein, die als Frame 
anspielbar ist. Der neuzeitliche Roman ging seiner Theorie nach von 
einer Änderung im Selbstbild des künstlerisch Schaffenden aus, da »der 
Vergleich Gottes mit dem schöpferischen Künstler schon das Sich-Ver­
gleichen des Künstlers mit Gott enthält«.89 Schmidts Figuren sind auch 
deswegen von der Forschung immer wieder als Instanzen ihres Autors 
behandelt worden, weil sie vor allem die Behauptung einer schöpferischen 
Künstlersubjektivität, welche die deutschsprachige Literatur um 1800 
dann in ihrem Genie­Begriff potenzieren wollte, zu wiederholen schie­
nen.90 Dass der Ich-Erzähler von Brand’s Haide sich an einer Stelle sogar 
als »ein gewisser Schmidt« outet, hat biografischen Lektüren des Textes 
Vorschub geleistet.91 Mögen Schmidts Texte auch die künstlermythische 
Gleichsetzung von Gott und Autor samt biografischer Leseoption wieder­
holen, so wird dieses bereits im Gemeinplatz erstarrte Selbstverständnis 
doch auch in seiner Brüchigkeit angesichts veränderter Zeitumstände 
problematisiert. Die Aufzeichnungen schreibende Erzähl-Origo, wie stets 
in der Trilogie selbst ein bemühter Schriftsteller und Literaturkenner, 
verfällt nach der zweiten Vorlese-Situation von Brand’s Haide in eine 
kreative Schaffenspause. Sie löst sich erst mit der Aufzeichnung einer 
Kurzgeschichtenskizze. Dieser Kreationsprozess wird in der Folge dreier 
Segmente beschrieben:

faul und bösartig. (Wie Gott vor der Schöpfung).
 Nachtdunkel; Mondfinsternis. Einer hockt geschäftlich am Weg­

rand. 2 kurzsichtige Mathematiker bleiben davor stehen und debattieren, 
obs ein Baumstumpf, Stein oder Mensch sei. Man will zur Probe mit dem 
Stock drauf schlagen. Gefühle des Dasitzenden.

Rest des Nachtmittags:
Kurzgeschichte:

88 ›Realistisch‹ also im Sinne Moritz Baßlers, der hiermit vor allem ein Erzählverfahren im 
Blick hat, das »uns in der Lektüre sozusagen automatisch direkt auf die Darstellungsebe­
ne springen lässt«, welches der semantischen Erzählwelt also keine diskursiven Steine in 
den Weg legt. Baßler 2015, S. 27.

89 Blumenberg 20011, S. 42.
90 Vgl. Schmidt-Dengler 1978, S. 86–107.
91 Vgl. Meyer 1979, S. 48–60.

Verfahren im technischen Zeitalter

185

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 so, Gebräch wär wieder ausgekratzt. Nun noch mal raus, 
und dann zur soiree.92

Auf die Konstellation dieser drei zunächst unverbunden scheinenden 
Wahrnehmungsaufzeichnungen ist zu achten. Der Nachmittag mit einem 
Gefühl, »[w]ie Gott vor der Schöpfung« geht nicht zufällig der Konzep­
tion einer Geschichte voraus.93 Die neuzeitliche Übertragung der Eigen­
schaften des Schöpfergotts auf den Schriftsteller scheint Schmidt hier 
deutlich anzuspielen. Sie erfährt allerdings eine kritische Brechung. Der 
Schreibende bereitet die Schöpfung vor, die durch das Tertium Compa­
rationis zwischen Autor und Schöpfer nur eine Weltenschöpfung sein 
kann. Es folgt die Konzeption einer Geschichte. Die darin vorkommen­
de Mondfinsternis und die beiden kurzsichtigen Mathematiker, die sich 
ihres Gegenstandes unsicher sind: all das wirkt wie eine paradigmatische 
Szene der Verunsicherung lebensweltlichen Sinns durch die neuzeitlichen 
Wissenschaften. Dadurch trägt sich allerdings schon ein Kontrast zu dem 
Selbstverständnis des Schriftstellers ein, eine Art Schöpfergott gegenüber 
der Erzählwelt zu sein. Die angedeutete Unklarheit der Mathematiker an­
gesichts ihres ›Gegenstands‹ schließt den totalen, eindeutigen Blickwinkel 
Gottes, auch eines vergleichbaren Autor- oder Erzählersubjekts – etwa als 
Garant einer komplikationslos verbürgten (Erzähl-)Welt – bereits aus; sie 
schließt, genauer, die totalisierende Perspektive auf das Kontinuum Welt 
aus. Dabei hat die nachfolgende Situation (»Vorher Zähneputzen«) chrono­
logisch offensichtlich zwischen den beiden ersten stattgefunden und wird 
zeitversetzt nachgereicht. Sie kontrastiert des Selbstbild des Schreibenden 
als Demiurgen, der sich noch in seiner Inszenierung naturwissenschaftli­
cher Erkenntnisprobleme in Texten seiner Autonomie versichert. Offenge­
legt wird dagegen der körperliche Verfall, eine kreatürliche Sterblichkeit, 
welche die lebensweltliche Situation nach dem Krieg enthüllt. Das Zähne­
putzen tritt so buchstäblich zwischen den Nachmittag mit schöpferischem 
Gefühl und der Kurzgeschichten-Konzeption. Die eingeschaltete Szene 
des Nachkriegsalltags interveniert direkt in den Entstehungsprozess von 
Literatur. Sie unterbricht den fließenden Übergang zwischen Schöpfer 
und Schöpfung, Gott und Welt, Schreibendem und Erzählwerk. Unter 
den herrschenden Umständen taugt Gott nicht mehr als Rollenbild des 

Vorher Zähneputzen:

92 Brand’s Haide, S. 136.
93 Der Schreiber in Schwarze Spiegel wiederum hantiert einmal »mit müder Eleganz à la 

Herr der Welt« (Schwarze Spiegel, S. 202), nur eine weitere von zahlreichen Schöpfer-
Analogien.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

186

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftstellers. Dieser ist im Auskratzen seines »Gebräch[s]« von Zähnen 
viel mehr auf die eigene Endlichkeit verwiesen. Ebenso scheint auch die 
Funktion des Schreibens als Weltenschöpfung unzeitgemäß. Wenngleich 
die spätere Namensnennung des Erzählers als »Schmidt« biografische Lek­
türen zu legitimieren schien,94 lässt sich das angezeigte Problem nicht 
durch einen Abgleich von wirklicher und fiktiver Welt auflösen. Die 
Allusion auf zeitnahe wissensgeschichtliche Konstellationen sowie das 
Missverhältnis zwischen Schöpfergefühl und dargestellter Nachkriegsrea­
lität provozieren eine Reflexion auf das neuzeitliche Motiv des Autors 
als Weltenschöpfer und des Romans als Welt. Sie stellen den sinnvollen 
Fortbestand dieser Analogiebeziehung, ja die Selbstverständlichkeit dieses 
kulturell eingespielten Frames selbst in Frage.

Reflexionen in diese Richtung kehren im letzten Teil der Trilogie, 
Schwarze Spiegel, vermehrt wieder und betreffen dort das Ziel des Schrei­
bens, das mit dem Ende der Welt (der göttlichen Schöpfung) ebenfalls 
seinen Sinn verliert. Wenn der Protagonist auf einen langen, ihm missfal­
lenden Artikel aus einer alten Ausgabe des Reader’s Digest antwortet, seine 
Erwiderung frankiert und sogar zum Postkasten bringt, so geschieht dies 
in einer vom Atomkrieg bereits völlig zerstörten Welt, wo niemand diesen 
Brief zustellen noch empfangen wird.95 Die später von seiner Gefährtin 
Lisa an den Schreiber der von uns gelesenen Aufzeichnungen gerichtete 
Frage steht dabei bereits im Raum: »›Warum schreibst Du eigentlich 
noch?‹«.96 Mit der Katastrophe des Atomzeitalters, mit der Absenz jeden 
Publikums und jeder Nachwelt, mit der Vernichtung der wirklichen 
Schöpfung wird auch die fiktionale Schöpfung fragwürdig. Schmidts letz­
ter Mensch wird seine Aufzeichnungen abbrechen.

Nicht nur sind Schmidts Figuren als Schreibende Außenseiter: Sie kön­
nen sich kaum noch als schreibende Weltenschöpfer begreifen. Bereits je­
ner der Trilogie den Titel gebende Nobodaddy verweist zurück auf William 
Blakes Namen für den Deus absconditus, den Joyce im Ulysses zweimal als 
»Old Nobodaddy« aufgreift.97 Schmidts Ich-Origines, die stets ihre tage­
buchartigen Aufzeichnungen schreiben (und sich in der Gestaltung ihrer 
Berichte merkwürdigerweise immer den Prosa-Theorien ihres Verfassers 

94 Meyer 1979, S. 133.
95 Schwarze Spiegel, S. 233–238. Entsprechend bemerkt der Erzähler: »am Ende werde ich 

allein mit dem Leviathan sein (oder gar er selbst)« (Schwarze Spiegel, S. 203).
96 Schwarze Spiegel, S. 257.
97 Suhrbier 1980, S. 25–26.

Verfahren im technischen Zeitalter

187

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verpflichtet zeigen), lassen sich als säkulare Erben jenes Nobodaddy erbli­
cken. Sie sind eine Sorte Schreiber, deren Status als Quasi-Gott angesichts 
mangelnden Publikums, absenten Schöpfervorbilds und verwüsteter Welt 
höchstzweifelhaft geworden ist.98

Ob sich unter veränderten historischen Gegebenheiten nach 1945 noch 
an den Autor als Schöpfer-Genius und den Roman als Welt so einfach 
glauben lässt – das ist die im Grunde kultur- wie romanpoetologische Fra­
ge, die Nobodaddy’s Kinder implizit aufwirft. Wobei wenigstens der zweite 
Teil dieser Frage mittels einer Umsetzung neuer Darstellungsverfahren be­
antwortet wird, die Schmidt zeitgleich in seinen Berechnungen entwickelt. 
Sie sollen eine neue Darstellung der Erzählwelt ermöglichen.99

›Berechnungen I‹: Erzähltext als Versuchsreihe

Auf Schmidts theoretische Überlegungen zu seinen Darstellungsverfah­
ren wurde schon vorgegriffen. Die mit Berechnungen überschriebenen 
Fragmente aus seinem Nachlass versammeln Reflexionen über die Ver­
fahrensweise dieser Prosa. Sie betten das Schreiben in weiterführende 
Überlegungen über die Gewinnung neuer Ausdrucksformen auf der Höhe 
der Zeit ein. Schmidt fasst die »bisher gebräuchlichsten Prosaformen« als 
Gestalten des 18. Jahrhunderts auf und veranschlagt ihren Ursprung in 
der »Nachbildung soziologischer Gepflogenheiten«.100 In diesem Sinne 
hätten die ins Auge gefassten vier traditionellen Formen – Roman, Brief­
roman, Gespräch oder Tagebuch – einer bisherigen »Beschreibung und 

98 Es würde zu weit ab führen von unserem Untersuchungsschwerpunkt, wäre aber 
einen Gedanken wert, inwiefern sich diese offensichtlichen Anspielungen auf die Rela­
tion Autor/Schöpfer mit der politischen Figur des Leviathan vertragen. Auch Schwarze 
Spiegel setzt göttlichen Schöpfer und Leviathan einmal gleich (Schwarze Spiegel, 
S. 247), wie es schon in der Doppelanspielung auf Thomas Hobbes und Leibniz im Ti­
tel von Schmidts Erzählung Leviathan oder Die beste der Welten 1949 geschieht. Dabei 
wird aber nicht wenig gewaltsam die Sphäre politischer Theorie oder der Leviathan als 
im König verkörpertes Staatsganzes mit einem bei Schmidt gerade aus der Masse her­
ausragenden Begriff des Autors als Schöpfer konfrontiert.

99 Boy Hinrichs weist bereits in eine solche Deutungsrichtung, attestiert der Trilogie vor 
allem »Darstellungen der historischen Endphase des ›Experiments Mensch‹« zu geben 
(Hinrichs 1992, S. 59). Hinrichs zögert dann allerdings, dies in aller Konsequenz mit 
der Figur des Nobodaddy zusammenzudenken und auf die produktionsästhetischen 
Bedingungen im Angesicht der Apokalypse-Drohung zu beziehen.

100 Schmidt 1995, S. 163.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

188

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durchleuchtung der Welt durch das Wort« gedient:101 Ein Prozess, der 
scheinbar ebenso wenig wie die gesellschaftliche Entwicklung stehen blei­
ben kann. Mit der Rede von »[u]nsere[n] bisher gebräuchlichsten Prosafor­
men«102 klingt eine Affinität zur Nationalliteratur an, welche die Wahl 
der erwähnten Prosaformen womöglich in ihrer Verbindung mit der deut­
schen Gesellschaft und Literatur auffasst. Was auch erklären würde, war­
um Schmidt in den 1950er Jahre noch einmal versucht, was andere schon 
geleistet haben: Wenn es nun so dringend ist »endlich einmal zu gewissen, 
immer wieder vorkommenden verschiedenen Bewußtseinsvorgängen oder 
Erlebnisweise die genau entsprechenden Prosaformen zu entwickeln«, so 
ist das offenbar noch nicht für die deutsche Literatur erfolgt.103

Der dritte Paragraf von Berechnungen I gibt einen dieser Ansätze, neue 
Prosaformen zu entwickeln, wieder. In ihm greift Schmidt die erzähleri­
sche Umsetzung von Erinnerungsvorgängen auf und spricht darüber, als 
hätte es Proust (und Bergson) nie gegeben.

man erinnere sich eines beliebigen kleineren Erlebniskomplexes, sei es ›Volks­
schule‹, ›alte Sommerreise‹ – immer erscheinen zunächst, zeitrafferisch, einzelne 
sehr helle Bilder (meine Kurzbezeichnung: ›Fotos‹), um die herum sich dann 
im weiteren Verlauf der ›Erinnerung‹ ergänzend erläuternde Kleinbruchstücke 
(›Texte‹) stellen: ein solches Gemisch von ›Foto=Text=Einheiten‹ ist schließlich 
das Endergebnis jedes bewußten Erinnerungsversuches.104

Hier zeigt sich, wie sehr Schmidts Prosa sich dem Wiedergabeversuch von 
Erinnerungsvorgängen verpflichtet sieht. Die einzelnen Sequenzen mit 
eingerückter, kursivierter Anfangszeilen, die das Seitenbild von Schmidts 
Romanen typischerweise segmentieren, lassen sich demnach als atomisier­
te Erlebnisse auffassen, die um einen vornehmlich optischen Eindruck 
(ein ›Foto‹) herumgruppiert sind. Der Eindruck selbst kann im Medium 
der Schrift nicht gegeben werden, wohl aber die das ›Foto‹ umkreisenden 
Worte und Assoziationen samt Beschreibungen. Indem Schmidt den Kern 
der Erinnerung als Fotografie deutet, scheint hier allerdings ein fixes, ady­
namisches Erinnerungsbild vorausgesetzt zu werden, wobei dem transfor­
mativen Prozess des Erinnerns gar nicht Rechnung getragen wird. Zumin­

101 Ebd.
102 Ebd. Kursivierung von meiner Hand – F.S.
103 Ebd., S. 164.
104 Ebd.

Verfahren im technischen Zeitalter

189

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dest deutet nichts darauf hin, dass die »ergänzend erläuternde[n] Klein­
bruchstücke« auch verändernd auf die »helle[n] Bilder« einwirken«.105

Das scheint auch damit zusammenzuhängen, dass Schmidt sich hier 
eher an positivistischen Wissenschaften statt an einer philosophischen 
Erklärung von Bewusstseinsphänomenen orientiert. Er spricht von einer 
»konformen Abbildung von Gehirnvorgängen durch besondere Anord­
nung von Prosaelementen«:106 Dabei wird der Erinnerungsprozess phy­
siologisch zu einer »der anhaftenden Eigentümlichkeiten unserer Gehirn­
struktur« erklärt: »also durchaus etwas Organisches, und gar nichts Künst­
liches!«.107 Schmidt schlägt sich hier auf die Seite dezidiert naturwissen­
schaftlicher Erklärungsversuche von Bewusstsein. Seine Argumentation 
vertraut in den Berechnungen dabei auf eine reichlich allgemein gehalte­
ne, sehr pauschal als ›physikalisch‹ veranschlagte Wissenschaftlichkeit.108 

Auf welche naturwissenschaftlichen Diskurse hier zurückgekommen wird 
(wenn es überhaupt bestimmte sind) ist von der Forschung, soweit wir 
sie überblicken, nicht aufgearbeitet worden. Grundsätzlich ist Hans-Georg 
Pott zuzustimmen, wenn er auf Schmidts »unauflösliche[n] Selbstwider­
spruch« in dem Moment hinweist, da dieser »von subjektiven Versuchen 
einer konformen Abbildung von Gehirnvorgängen« spricht: »Wenn man 
sich schon in der Sprache der exakten Wissenschaften nähert, darf man 
das Subjektive nicht in dieser Weise als eine Hintertür offenhalten«.109 

Das wäre noch zu radikalisieren. Lässt sich doch Bewusstsein – das spätes­
tens seit Husserl intentional als Bewusstsein von etwas und damit welthal­
tig zu denken ist – mit dem Rekurs auf gegenstandslose Gehirnaktivitäten 
nicht annähernd hinreichend erklären.

Sein impliziter naturwissenschaftlicher Reduktionismus führt Schmidt 
jedenfalls dazu, seine Prosatexte in Versuchsreihen zu verwandeln. Nobo­
daddy’s Kinder wird von den Berechnungen als Erforschung des Gefühls dis­
kontinuierlicher Bewusstseinszustände bei Erzähler-Subjekten ausgewie­
sen. Alle drei Romane erscheinen dabei allerdings nicht etwa als stream of 

105 Proust stellte diesen Prozess in Rechnung. Schon Benjamin hat auf dessen Beeinflus­
sung durch Bergson hingewiesen und bezüglich der ›mémoire involontaire‹ geltend 
gemacht, »daß die Informationen, welche sie über das Verflossene erteilt, nichts von 
ihm aufbehalten.« Benjamin 19911, S. 610.

106 Schmidt 1995, S. 164.
107 Ebd.
108 Er optiert für die Einsicht, »daß das Zeitalter der Physik nicht nur nicht ›am Ende‹ ist, 

sondern im Gegenteil kaum erst begonnen hat! –« (ebd., S. 167).
109 Pott 1990, S. 217.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

190

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


consciousness-Erzählungen, sondern als Aufzeichnungen von Schmidts Pro­
tagonisten, nachträglich zu ihren Erlebnissen verfasste Texte schreibender 
Ich-Origines.110 Das basale Problem ist dabei die Flüchtigkeit der Erinne­
rung an das aufgezeichnete Erlebnis. Veranschlagen die Berechnungen die 
Erinnerung als Bruchstücke, so zieht ihre Bruchstückhaftigkeit die Konti­
nuität der Erzählwelt als Zusammenhang von Zeit und Ereignissen in 
Mitleidenschaft:

man rufe sich am Abend den vergangenen Tag zurück, also die ›jüngste Vergan­
genheit‹ (die auch getrost noch als ›älteste Gegenwart‹ definiert werden könnte): 
hat man das Gefühl eines ›epischen Flusses‹ der Ereignisse? Eines Kontinuums 
überhaupt?
Es gibt diesen epischen Fluß, auch der Gegenwart, gar nicht; Jeder vergleicht 
sein eigenes beschädigtes Tagesmosaik!111

Hier zeichnet sich ein Problem in der Wiedergabe der Welt und der Ver­
mittlung der Erfahrung von Welt durch die Prosaformen ab. Denn wenn 
es keinen »epischen Fluß, auch der Gegenwart« gibt, ist damit zweierlei 
gesagt: Zum Ersten wird die Erzählwelt als ›Behältnis‹ oder Kontinuum 
zusammenhängender Ereignisse fragwürdig, da immer schon etwas Erleb­
tes weggelassen ist. Zweitens wird durch die Absage an einen »epischen 
Fluß« die Unmöglichkeit einer kontinuierlichen Wiedergabe im Text mit­
erklärt: »Die Ereignisse springen vielmehr«.112 Daher kann Schmidt sagen, 
die Aufzeichnungen glichen Mosaiken. In Nobodaddy’s Kinder wird dann 
auch von den ersten Seiten an das Kontinuum für hinfällig erklärt. Die 
Trilogie gerät so zur Versuchsreihe, deren Erzählverfahren das Springen 
der Ereignisse, vor allem aber das Überspringen bedeutungsloser Tageser­
eignisse durch die nachträgliche Erinnerung textuell inszeniert.113

Aus dieser porösen Struktur auch unserer Gegenwartsempfindung ergibt sich 
ein löcheriges Dasein – : seine Wiedergabe vermittels eines entsprechenden 
literarischen Verfahrens war seinerzeit für mich der Anlaß zum Beginn einer 
weiteren Versuchsreihe (Typ Brand’s-Haide-Trilogie).

110 Der erste Satz in Brand’s Haide lautet: »21.3.1946: auf britischem Klopapier«. Damit ist 
der Charakter des Textes als tagebuchartige, den Erlebnissen nachträgliche Aufzeich­
nung einbekannt (Brand’s Haide, S. 117).

111 Schmidt 1995, S. 167.
112 Ebd.
113 Von den »1440 Minuten« eines Tages »sind höchstens 50 belangvoll!« (ebd.).

Verfahren im technischen Zeitalter

191

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Sinn dieser ›zweiten‹ Form ist also, an die Stelle der früher beliebten Fikti­
on der ›fortlaufenden Handlung‹, ein der menschlichen Erlebnisweise gerechter 
werdendes, zwar magereres aber trainierteres, Prosagefüge zu setzen.114

Brand’s Haide und die daran anschließenden Texte sind als Studien der 
von Schmidt für porös erklärten, d.h. für diskontinuierlich veranschlagten 
»Gegenwartsempfindung« konzipiert. Die »Brand’s-Haide-Trilogie« Nobo­
daddy’s Kinder versucht so die neuen Bewusstseinsvorgänge und Erlebnis­
weisen durch neue Prosaformen darzustellen.115 Von ihrem jeweiligen Ort 
in der Erzählwelt aus machen die jeweiligen Ich-Origines die Probe auf 
die von Schmidt in den Berechnungen I angekündigte Grundproblematik 
der ›Versuchsreihe‹: »Eben dafür, daß unser Gedächtnis, ein mitleidiges 
Sieb, so Vieles durchfallen läßt, ist meine Prosa der sparsam-reinliche 
Ausdruck«.116 Erinnern ist bei den Ich-Origines ein nachträglicher Vor­
gang. Das Erinnern wird nicht als schockhafter Moment wie bei Proust 
in Szene gesetzt. Es führt nicht in ein weitverzweigtes Labyrinth der Zeit 
am Faden der Ähnlichkeit. Das Erzählpräsens täuscht darüber hinweg, 
dass die einzelnen Paragrafen, die Schmidts Protagonisten notieren, im­
mer nur die Produkte der Erinnerung geben. Medialisiert sich der Text 
selbst als Text, d.i. als Aufzeichnung, die temporal nachträglich zum Ge­
schehen steht, so ist das Präsens hier eines, das Gegenwart simuliert, wie 
es protokollartige Tagebücher tun. Bei diesem Verfahren wird die Erinne­
rung nicht dargestellt; das Erinnern liegt viel mehr voraus; es wird in 
der Erzählwelt selbst schriftlich medialisiert – und dennoch erscheint ge­
rade dieses Verfahren in den Berechnungen adäquat, um unmittelbare Be­
wusstseinserlebnisse schriftstellerisch möglichst treu wiederzugeben – so 
widersinnig dies auch erscheinen mag, da ihre Vermittlung durch Schrift 
und Nachträglichkeit gebrochen ist. Was man an der Erzählwelt WN so 
erhält, ist die immer durch die Origo der Figur zugänglich gemachte 
WNC als schriftlich vermittelte, nachträglich fingierte Präsenz-Situation im 
Medium Schrift. Indem die tagebuchartigen Erinnerungsprotokolle nur 
selektiv Tageserlebnisse verzeichnen, ist diese Welt als Produkt subjektiver 
Aufzeichnungen in einzelne ausgewählte Momentaufnahmen zersplittert 
und ist auf diese Weise durch den »mitleidige[n] Sieb« des Bewusstseins 
gegangen.

114 Ebd.
115 Vgl. ebd., S. 164.
116 Ebd., S. 168.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

192

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Berechnungen III‹: Die ergodische Dimension von Schmidts diskursiver Ebene

Schmidts ›Versuchsreihe‹ ist als Experimentalanordnung vor allem auch 
Mentalanordnung, die einen neuen Roman zur Darstellung des Bewusst­
seinslebens fordert. Damit ist vorausgesetzt, dass die WN hier immer nur 
durch den Schleier von WNC zugänglich wird, die erlebnisselektive und 
nachträgliche Perspektive der Ich-Origo die Erzählwelt überlagert, sie par­
zelliert zugänglich werden lässt. Der Unterstreichung dieser primär zu 
schildernden Bewusstseinsvorgänge dient noch die Typografie, die ganz 
im Dienst ihrer Wiedergabe steht. Das machen die an Erregungen nicht 
armen Berechnungen III deutlich, die ihren Ausgang von Schmidts Kampf 
mit Lektoren und Setzern nehmen.

Ich lasse die Stadtbahn vorbeifahren ›gelbrot  ‹: ich erklärte dem Setzer: ›Wenn Sie, 
wie von Ihnen, ›gelb/rot‹ setzen: dann sind das zwei hintereinanderfahrende, 
verschiedenfarbige Wagen; bestenfalls einer, dessen hintere Hälfte gelb, die 
vordere rot ist.‹.117

Typografie und Satz der Seite arbeiten in Formulierungen wie »gelbrot  « auf 
der diskursiven Ebene an der Schilderung der Erzählwelt mit. Wenn diese 
Referenzwelt notwendigerweise durch die diskursive Ebene erst erschlos­
sen werden kann, so fügt Schmidts Prosa dem Lektüre-Prozess nun schwer 
zu disambiguierende, typografische Komponenten hinzu, die auf dem 
Weg zur semantischen Ebene, zur Fabel und zur WN geklärt sein wollen. 
Die Berechnungen III geben hier nur eine ebenso vorläufige wie unvollstän­
dige Aufzählung der Erscheinungsformen dieser ergodischen Komponen­
ten in Schmidts Text. Der Definition von Espen Aarseth folgend, lassen 
sich als ergodisch jene Aspekte eines Textes auffassen, die einen Bruch mit 
der eingespielten Sensomotorik im Leseprozess provozieren und so neue 
Möglichkeiten eines nicht bloß hermeneutisch-semantischen Verstehens 
der in einem Text vorkommenden Zeichen eröffnen: Beispiele hierfür wä­
ren die Bildhaftigkeit von Apollinaires Calligrammes-Gedichten oder die 
Kreisbewegung des in vier Spalten pro Doppelseite zergliederten Textes 
von Mark Z. Danielewskis Only Revolutions.

In ergodic literature, nontrivial effort is required to allow the reader to traverse 
the text. If ergodic literature is to make sense as a concept, there must also 
be nonergodic literature, where the effort to traverse the text is trivial, with 

117 Schmidt 2003, S. 263.

Verfahren im technischen Zeitalter

193

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


no extranoematic responsibilities placed on the reader except (for example) eye 
movement and the periodic or arbitrary turning of pages118

Was ergodische Textkomponenten auszeichnet ist, dass sie nicht Bestand­
teil des sprachlichen Codes sind, also unabhängig von diesem deutbar 
bleiben. Dies verleiht den ergodischen Elementen zugleich eine nicht 
aufzuhebende Uneindeutigkeit, welche die Frage nach dem solcherart 
wiedergegebenen Ereignis der WN offenhält.119 Mit Eco gesprochen: Man 
kann sich nicht auf die Enzyklopädie für die Klärung dieser Stellen verlas­
sen. Dass » gelbrot  « einen Zug meint, der an der Seite obenhin gelb, untenhin 
rot ist: das wird dann auch nur durch Schmidts Erklärung klar; und 
dass solcher Erklärungen offensichtlich schon die ersten professionellen 
Leser bedurften, Schmidts Lektoren, das macht der erregte Duktus des 
unverstandenen Künstlers deutlich, der die Berechnungen III durchzieht.120 

Insofern inhäriert der typografisch­ergodischen Dimension von Schmidts 
Texten in Verbindung mit der Bewusstseinswiedergabe auch eine radikal 
idiosynkratische Dimension. Dem Perspektivismus des Bewusstseins WNC 
wird dabei noch eine weitere Komplikation beim Zugang zur Erzählwelt 
hinzugefügt: die ergodischen Textkomponenten, die keinem regelbasier­
ten, dechiffrierbaren Code folgen.

Schmidt besteht auf einer Homogenität seines Darstellungsverfahrens 
und die Berechnungen versuchen dessen Logik eben zu explizieren. Ihr 

118 Aarseth 1997, S. 1–2. Die Schmidt-Forschung spricht auch vom Typos-Skript. Vgl. Pott 
1990, S. 239–244.

119 Es geht hierbei also weder um Metaphorik oder Symbolik noch um die bisher behan­
delten Nachbildungen von Bewusstseinsvorgängen in der Prosa. Umso überraschender 
ist, dass die hierfür grundlegende Schmidt-Forschung sich in Auseinandersetzung mit 
Schmidts Stil fast ubiquitär auf diese verlegt hat und noch die als ergodisch fassbare 
Dimension ihr unterzuordnen geneigt ist. Vgl. Bull 1970, S. 9–40; Rofkar 1997, S. 9–
11; Suhrbier 1980, S. 21–35. Suhrbier darf hier paradigmatisch für die Reduktion der 
ergodischen Dimension auf die Semantik herangezogen werden, wenn er die »gestalt­
symbolische Verwendung von diakritischen Zeichen« konstatiert (ebd., S. 34). Dabei 
ist bei dieser Symbolik doch keinerlei Konventionalität vorauszusetzen und genauso 
wenig kann – wie das Zug-Beispiel illustrierte – automatisch von einer unproblemati­
schen Erkennbarkeit des Signifizierten durch die Lesenden ausgegangen werden.

120 Schmidt 2003, S. 261: »wenn ich andererseits sehe, wie eisern bei uns Duden die 
Stunde regiert […], sklavisch umtanzt von einem Volk linguistischer Kastraten, Erstar­
rung und ringelreihendes Chinesentum bevorzugt […], jeder Lektor oder Setzer wagt 
es, den selbstdenkenden Autor zu berichtigten – : dann ist es wieder einmal an der 
Zeit, den herrlichen Schopenhauerschen Fluch über sie Alle zu sprechen […].« Bereits 
die Syntax dieses noch weit ausschweifenderen Satzes ist eine Kriegserklärung ans 
grammatisch kodifizierte Deutsch.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

194

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dritter Teil erklärt beispielsweise die hinsichtlich ihrer Eigenart bereits 
thematisierte Typografie näher. Die charakteristische Einrückung der An­
fangszeile markiere »Kleinkapitel«.

Die Anfangszeilen der Kleinkapitel müssen vorgezogen sein (mindestens 3 An­
schläge!), und kursiv dazu: weil sie einmal den ›Anlauf‹ (zum Sprung) der – 
sorgfältig auf Schockwirkung hin ausgesuchten! – einleitenden Worte fühlbar 
machen sollen. Den ›Stich‹, der der Injektion vorausgeht. Zum anderen kann 
man, ohne überhaupt eine Zeile zu lesen, bei solcher Anordnung sogleich auf 
rein optischem Wege das Tempo erkennen!: Man mache sich den Spaß, und 
drehe das Buch einfach um!: dann unterscheidet man mühelos die ›faule‹ Seite 
134 des ›Faun‹ (wo man im Büro schläft), von der blitzschnellen, flashhandre­
port=Schilderung der großen Explosion Seite 154, wo sich jeden Augenblick, 
von allen Seiten her, etwas entsetzlich Neues ereignet –: nennen Sie mir ein an­
deres Buch, bei dem dergleichen Einsicht in den ›Gang‹ der Handlung möglich 
ist, ohne auch nur eine Zeile zu lesen!!121

Die ergodische Dimension der Typografie markiert im Fall der vorgezo­
genen Anfangszeilen also für Schmidt ein Tempo, das die WNC als Welt­
wahrnehmung der erzählenden Ich-Origo auszeichnet, eine hektische Be­
schleunigung des Wahrnehmens der Erzählwelt. Auf diese Weise sind hier 
Weltzustände bereits durch typografische Markierung artikuliert. »[O]hne 
auch nur eine Zeile zu lesen« – also nur durch das Überfliegen der Ty­
pografie – soll so mittels der optischen Beschaffenheit der diskursiven 
Ebene auf einer Seite bereits eine Dynamisierung der Erzählwelt in ihrer 
Wahrnehmung durch die Origo-Perspektive angezeigt werden.

So sehr Schmidt das Verfahren seiner vorgezogenen Anfangszeile erör­
tert, so wenig finden sich aber in seinen Berechnungen Erörterungen zu der 
schier unerschöpflichen Fülle typografischer Eigenheiten, die seine Texte 
in großer Zahl und unterschiedlicher Ausführung aufweisen. Insofern Er­
zählweltereignisse aber bisweilen typografisch­ergodisch markiert statt im 
engeren Sinne erzählt werden, erzeugt die schmidtsche Prosa fortwährend 
schwer aufzulösende Ambiguitäten. Fast nie ist bei ihnen klar, wie ein 
ergodisches Moment, das auf der diskursiven Ebene auftaucht, in seiner 
Bedeutung für die Erzählwelt klar zu disambiguieren ist.

Mit den ergodischen Komponenten wird auf der diskursiven Ebene 
ein radikal arbiträres Ausdrucksmittel eingeführt, das dazu dient, die 
von den Ich-Origines erlebten Weltwahrnehmungen WNC im Akt der 
Lektüre erfahrbar werden zu lassen. Dabei wird aber kein verbindlicher 

121 Ebd., S. 268.

Verfahren im technischen Zeitalter

195

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Code zu ihrer Entschlüsselung bereitgestellt. Die Berechnungen erhellen 
an den Beispielen von Zug und Anfangszeile nur einen Bruchteil der 
vielen Variationen ergodischer Verfahren bei Schmidt. Der Übergang von 
einer ergodisch gebrochenen diskursiven Ebene zur semantischen und 
in letzter Instanz zu Weltstrukturen hängt so auch von einer nicht zu 
tilgenden Restunsicherheit ab, der Ausdeutung der ergodischen Elemente, 
für die kein letztgültiger Maßstab, keine verlässliche Enzyklopädie zur 
Hand ist.122

Nobodaddy’s zersprungene Welt

Nun lassen sich die Fabel und wenigstens die groben Züge der WN der 
drei Romane von Nobodaddy’s Kinder gewiss im Lektüreprozess von Lesen­
den aktualisieren und entsprechend auch zusammenfassen. Interessant zu 
sehen ist aber, wie die nachträglich über ihr Tagesleben Protokoll führen­
den Ich-Origines als WNC geradezu zum Nadelöhr allen Geschehens wer­
den und ausgehend von Schmidts Berechnungen immer wieder regelrechte 
kleine Bewussteinsfelder erzeugen, die ein Loch in jeden kontinuierlichen 
Erzählfluss reißen und das Kontinuum Welt (WN) so parzellieren. Man 
hat angesichts dessen schon früh in der Forschung einen »Funktionsver­
lust der Geschichte« konstatiert123 oder von einer »Pointilliertechnik« ge­
sprochen.124 Letztgenannte Einordnung kommt Schmidts Rede vom ›Ta­
gesmosaik‹ nahe. In dieses splittert jedes Weltkontinuum auf, wobei das 
Kontinuierliche eines »epischen Flusses« zersprungen ist.125 Ohne Konti­
nuität entstehen notwendig Löcher im Wissen um die WN, die sich auch 
nicht wieder füllen lassen, weil das Geschehene jenseits der Abschnitte, 
die Bewusstsein wiedergeben, dem Aufzeichnungsprozess und damit den 
Lesenden entzogen bleibt. Bezüglich Brand’s Haide, dem Kernstück der 
Trilogie, verdeutlicht Schmidt in den Berechnungen selbst dieses Verfahren 

122 Schmidt reagiert mit den ergodischen Elementen hier im Grunde auf ein Problem, das 
sich wohl jedem Versuch einer möglichst ›direkten‹ Schilderung von Bewusstseinspro­
zessen in der Literatur stellt: Nämlich dass das redundante, semiotisch verknappende 
und sequenziell zu lesende Medium Schrift Mittel finden muss, für die Simultanität 
der zahllosen akustischen, optischen und allgemein sinnlichen Eindrücke, die in 
einem Bewusstseinsmoment schlicht ›da‹ sind, aufzukommen.

123 Bull 1970, S. 76.
124 Jäger 2009, S. 121.
125 Schmidt 1995, S. 167.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

196

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an einer kurzen Passage, um exakt hier die Löchrigkeit des Bewusstseins 
aufzuweisen.

((Ja, und was ›passiert‹ nun in der Zwischenzeit?: Nichtswürdig-Langminutiges! 
Ob man da nun Nicht=Probehaltiges quatscht; sich am Hintern kratzt; die 
Farben der abgewetzten Hauswand mit dem dito Himmel vergleicht: das ist 
alles Wasser; zeilenschindendes vornehmes Gewäsch, was nicht bleibt, und ›de­
hydriert‹ werden muß! Wenn das erwähnte erste Kapitel mit der Frage endete: 
›Dämmerung, ja?‹ – Dann beginnt eben das nächste mit der Bestätigung:
›Dämmerung!: Ja!‹
Was dazwischen liegt, an Umziehen=Anziehen, einen zerrissenen Sack herklau­
ben, den Zahnschmerzen nachhängen: das spielt doch Alles keine Rolle!!126

Die Unvollständigkeit der Erzählwelt, wie sie grundsätzlich im Theorem 
der ›ontological incompleteness‹ festgestellt wurde, wird von Schmidt ver­
schärft durch die Löchrigkeit der Erzählwelt in ihrer Präsentation durch 
ein Bewusstsein. Das Geschehen in der Zwischenzeit – der Zeit zwischen 
den Sequenzen – wird in der Bewusstseinsdarstellung der Ich-Origo ellip­
tisch ausgelassen. Die WNC entspricht somit durchaus einem Sieb, als 
welches Schmidt das Bewusstsein begriffen wissen wollte. Dieses Sieb 
bricht nicht nur die Eindrücke der Erzählwelt perspektivisch (WNC statt 
WN). Es lässt in dieser perspektivischen Brechung durch die Selektion 
bloß weniger Tageseindrücke in der nachträglichen Aufzeichnung noch 
einiges fort: »Nichtswürdig-Langminutiges!«

Eine Welt als Kontinuum zusammenhängender ›states of affairs‹ bleibt 
als WNC immer löchrig und noch das erzählte Geschehen unvollständig. 
Aus dem Leben eines Fauns, erster Teil der Trilogie, verkündet von der 
ersten Seite an diese Konsequenz des Darstellungsverfahrens, das sich in 
den Berechnungen erörtert findet. Der Protagonist Düring betont wieder­
holt die Diskontinuität seiner Welterfahrung. Die WN, die nur aus seiner 
Origo als WNC zugänglich ist, zerfällt im Lauf einer zu Beginn des Romans 
geschilderten Zugfahrt in parzellierte Bewusstseinssequenzen.

ist kein Kontinuum! (nicht bloß durch Tag und Nacht in weiß 
und schwarze Stücke zerbrochen! Denn auch am Tage ist bei mir der ein 
Anderer, der zur Bahn geht; im Amt sitzt; büchert; durch Haine stelzt; 
begattet; schwatzt; schreibt; Tausendsdenker; auseinanderfallender Fächer; 
der rennt; raucht; kotet; radiohört; ›Herr Landrat‹ sagt: that’s me!): ein 
Tablett voll glitzernder snap-shots.

Mein Leben?!:

126 Schmidt 2003, S. 269.

Verfahren im technischen Zeitalter

197

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so rennt mein Leben, so die Erinnerungen 
(wie ein Zuckender ein Nachtgewitter sieht):
Flamme: da fletscht ein nacktes Siedlungshaus in giftgrünem Gesträuch: 
Nacht.
Flamme: gaffen weiße Sichter, Zungen klöppeln, Finger zahnen: Nacht.
Flamme: stehen Baumglieder; treiben Knabenreifen; Frauen kocken; Mäd­
chen schelmen blusenauf: Nacht!
Flamme: Ich: weh: Nacht!!

Aber als majestätisch fließendes Band kann ich mein Leben nicht fühlen; nicht 
ich! (Begründung).

Schollen; ein Feld. Schollen; ein Feld. Schwarze Spalten, 
in denen Sterne krochen (Seesterne). Ein heller weißer Fischbauch (Mond­
fisch). Dann:

der Schnee prickelte leise an den Mauern; ein schwarzer 
Weichendraht bebte und hauchte hawaien; (neben mir erschien die Wölfin, 
mit Silberkörnern überall. Erst mal einsteigen).127

Der Text geht hier einen Kompromiss zwischen Bewusstseinsdarstellung 
und poetologischem Meta-Text ein: das in den Berechnungen festgestellte 
Verfahren wird erörtert in einer Art erinnertem, nachträglich von der 
Ich-Origo verschriftlichtem Selbstgespräch. Dieses Selbstgespräch besitzt 
vorrangig die Funktion, das Darstellungsverfahren zu legitimieren. Die 
Gliederung in Sequenzen, eingerückt und mit kursivem Beginn, ist hier 
klar ausgeführt und thematisiert, indem vom »Tablett voll glitzernder 
snap-shots« die Rede ist. Dabei zeigt sich schon in der Wortwahl, dass 
man es mit dem Umsetzungsversuch des oben gesehenen Verfahrens zu 
tun hat, welches die Berechnungen als Wiedergabe von im Bewusstsein 
niedergelegten Fotos ansprachen. Neben dem Zerfall des Fortlaufs der 
Ereignisse in quasi­fotografische Sequenzen zeigt sich eine weitere Diskon­
tinuität beim Einsetzen gleich der zweiten Sequenz »Kein Kontinuum, kein 
Kontinuum!«: Sie bringt das Zerfallen der Erzählweltkontinuität durch 
den sequenziellen Ablauf dieser buchstäblichen Foto-Montage zum Aus­
druck. Ab der Sequenz »Treibeis am Himmel« wird dieses Verfahren dann 
ohne weitere Erklärung fortlaufend appliziert. Die Eindrücke – »Schol­
len; ein Feld. Schwarze Spalten, in denen Sterne krochen« – werden in 
einer Sequenz eingeschaltet, welche die diskontinuierlichen Eindrücke 
möglichst unmittelbar zu schildern versucht.128

Kein Kontinuum, kein Kontinuum!:

Treibeis am Himmel:

Bahnhof Cordingen:

127 Aus dem Leben eines Fauns, S. 301–302.
128 Ebd., S. 302.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

198

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht nur wird in Schmidts Texten die Rolle des Schriftstellers als 
Demiurg fraglich. Die zeitgenössischen Naturwissenschaften provozieren 
zugleich ein Darstellungsverfahren, das die diskursive Ebene über ergodi­
sche Verfahren beansprucht und die Erzählwelt nur mehr als WNC, per­
spektivisch und technisch gebrochen, zugänglich macht. So wie Schmidts 
Darstellungsform eine Erzählweltauflösung mit Hinblick auf das zeitge­
nössische wissenschaftliche Weltbild legitimiert, wird Gottfried Benn in 
seinen Überlegungen zum Stil und ihren Wirkungen für die Darstellung 
der Erzählwelt ebenfalls von der Physik ausgehen, allerdings mit anderen 
Vorzeichen und Konsequenzen.

Vorbereitung des ptolemäischen Stils

Gottfried Benns Erzählung Der Ptolemäer entsteht 1946/47 und findet 
sich als letzter Erzähltext in dem gleichnamigen, 1949 erscheinenden Sam­
melband wieder, der daneben noch die Prosa-Texte Roman des Phänotyp 
und Weinhaus Wolf versammelt. Neben den Statischen Gedichten (1948) 
stellt die Textsammlung die Rückkehr auch des Prosa­Schriftstellers Benn 
nach dem Schreibverbot im Dritten Reich dar.129 Wie schon Ausdrucks­
welt (1949) deutlich werden lässt, die im gleichen Jahr wie der Ptolemäer 
veröffentlichte Aufsatz- und Aphorismen-Sammlung Benns, finden seine 
späten Arbeiten sich in einen bestimmten theoretischen Horizont gerückt, 
der schon darum im Vorhinein kurz eingeholt werden muss, weil er 
sich um die Begriffe des Ptolemäers und der ›absoluten Prosa‹ anlagert 
und gleichzeitig eine Vielzahl von Reflexionen über die modernen Wis­
senschaften miteinschließt.

Die Benn-Forschung hat den Komplex Wissen und Dichtung bei ihrem 
Autor seit Anfang der 1990er Jahre intensiv erforscht und in den letzten 
20 Jahren zum Schlüssel des Verständnisses von Benns Werk gemacht.130 

Benn hielt sich über die zeitgenössischen Wissenschaften nicht nur auf 
dem Laufenden, sondern bezog ihre Kenntnisse auch auf die verschiedens­
ten Weisen in seine Arbeit ein.131 Antje Büssgen konnte so bezüglich 
der Konstellation von Wissen und Poesie bei Benn von einer »anthropo­

129 Valtolina 2016, S. 154–155.
130 Vgl. exemplarisch Miller 1990; Hahn 2011.
131 Büssgen 2012, S. 31–54, insbes. S. 44–54.

Verfahren im technischen Zeitalter

199

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logisch fundierte[n] Wirkungspoetik« sprechen,132 bei der Wissensbestände 
aus Ethnologie, Psychologie, Biologie, Medizin und anderen Disziplinen 
auf unterschiedliche Weise in die Dichtung eingehen. Indes, so wäre 
hinzuzufügen, geschieht das nicht ohne eine Brechung durch metaphy­
sische oder mythische Konzepte, mit denen Benn immer wieder ein Ge­
gengewicht und Ambivalenzen erzeugt und kontrastiv einen Standpunkt 
künstlerischer Individualität gegenüber den Wissenschaften aufbaut. Die­
se Position Benns weist häufig nietzscheanische Züge auf, bezieht den 
Mythos mit ein und durchaus Position gegen ein nur wissenschaftlich 
ausgedeutetes Weltbild. Sie zeigt sich auch in Der Ptolemäer am Werk. Wo 
Benn den Wissenschaften den Standpunkt des solitären ptolemäischen 
Ich gegenüberstellt, lässt sich auch eine Anknüpfung an Goethes Wissen­
schaftsverständnis beobachten, das sich in Opposition zur neuzeitlich-ma­
thematischen Form empirischer Wissenschaft à la Newton verortet.133

Bei allem Interesse des Mediziners Benn an den Naturwissenschaften 
wird der ptolemäische Standpunkt im Spätwerk deutlich als ihr Wider­
part erkennbar. »Jeder Standpunkt ist unerträglich, aber gar keinen Stand­
punkt haben, ist noch unerträglicher. Der Astrophysiker ist unmöglich, 
aber der Ptolemäer ebenso. Kein Ausweg, lieber Herr Oelze! Treten wir 
ab!«.134 Das ptolemäische Weltbild wird hier ausdrücklich gegen das der 
modernen Wissenschaften positioniert, letzteres dabei – hier wie immer 
wieder – vertreten vom Astrophysiker, den Benn in der Nachfolge Galileis 
verortet.135 Diese Opposition findet auch darin ihren Grund, dass Benn 
die zeitgenössischen positivistischen Wissenschaften und ihre jüngsten 
Ausprägungen wie die Quantenphysik durchaus als Ich und Welt trennen­
de Kraft wahrnimmt.136 Dennoch macht sich Benn zu keinem Zeitpunkt 
die falsche Hoffnung, dass seine Optionen und auch der ptolemäische 
Standpunkt künftig etwas anderes als ein verlorener Posten sein könnten. 
Darum sein entschiedenes: »Treten wir ab!« Die Erörterungen zum Ptole­
mäer als Position gehen im Briefwechsel mit F.W. Oelze dabei immer 

132 Ebd., S. 44.
133 Vgl. Calzoni 2012, S. 144–147.
134 Brief an Oelze Nr. 361, 29.2.1948, in: Benn 19821, S. 122.
135 Vgl. Brief an Oelze Nr. 361, 7.11.1947, in: Ebd., S. 98: »Ptolemäer – um Ihre Frage zu 

beantworten – hat mit den Pharaonen nichts zu tun, sondern allein mit dem Philoso­
phen, der das ptolemäische Weltbild schuf, das bis Galilei galt. Schlimm, dass Sie fra­
gen müssen! Ich dachte, dass das aus der antiphysikalischen Haltung, namentlich des 
1. Abschnitts, ›Lotosland‹, klar wäre«.

136 Vgl. Calzoni 2012, S. 133; Agazzi 2012, S. 117–119.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

200

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon in instruktive Äußerungen zur gleichnamigen Erzählung über, wes­
halb sie in der folgenden Untersuchung auch mitlaufen sollen.

In der Korrespondenz kommt etwa auch die bewusst verwirrende Ge­
stalt von Der Ptolemäer zur Sprache: »Aber wozu erklären, verdeutlichen, 
nahe bringen bei so deutlicher Tendenz, nur zu verdichten, zu verschlies­
sen u. nichts gelten zu lassen als den Satz, das Wort, die Zusammenstel­
lung, die gerade sich ergeben hat«.137 Angesichts von Benns Tendenz »zu 
verdichten, zu verschliessen« – also einem Hang zur Textopazität und Her­
metik, welche man seinen Gedichten lange nachgesagt hat – lässt Der Pto­
lemäer bzw. der von der Erzähl-Origo erprobte ptolemäische Standpunkt 
sich hier bereits durch eine ihm eigene Rhetorik der Unbestimmbarkeit 
und Ambiguität erkennen: »unbestimmbar sich verhalten« lautet eine Wen­
dung aus der Novelle, die Benn Oelze nach der Niederschrift unbedingt 
genauer erörtern muss.

Im ›Ptolemäer‹ ist eine Redewendung vorhanden, auf die ich erst zum Schluss 
kam, die mir aber verfolgungswert erschien, nur hatte ich keine Lust mehr, 
zu verfolgen: ›unbestimmbar sich verhalten‹ – also eine neue Floskel für die 
Ambivalenz, von er ich ja öfter handelte, auch hier wäre das Innen u. Außen 
irrelevant geworden. Kurz: ein primäres Problem wäre es ja nicht, sondern nur 
ein historisches, ein Kulturkreisproblem, wenn meine Einstellungen stimmen. 
In diesen Zusammenhang gehört auch die Frage des Realen, das ein rein körper­
liches Substrat ist, –: die ›Sicherheit des Körperlichen u. die Schemenhaftigkeit 
des Geistes‹, wie mein Frisör sinniert.138

Die erläuterte Redewendung wird im Text von der schreibenden Ich-
Origo, Kosmetiker und Friseur des Salons Lotos-Land, verwendet. Die 
Irrelevanz von Innen und Außen bezeichnet hier die Vertauschbarkeit 
zwischen Subjekt und Objekt, Denken und seinen Gegenständen. Dem­
entsprechend buchstabiert Benn auch »Ambivalenz« aus: Als Ununter­
scheidbarkeitszone zwischen Subjektivität und Objektivität, in der das 
schließlich kursiviert hervorgehobene Reale in einer »Schemenhaftigkeit 
des Geistes« – ein Wort des erzählenden Frisörs der Novelle – untergeht. 
Die Rede von »Schemen« unterstreicht dabei die Überlagerung objektiver 
Weltverhältnisse durch die Subjektivität. Evoziert werden der kantische 
Schematismus der reinen Verstandesbegriffe dabei genauso wie das flüch­

137 Brief an Oelze Nr. 361, 7.11.1947, in: Benn 19821, S. 98.
138 Brief an Oelze Nr. 346, 12.10.1947, in: Ebd., S. 94.

Verfahren im technischen Zeitalter

201

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tig Trügerische, das Schemenhafte von Bewusstseinszuständen.139 Die Am­
bivalenz zwischen Innen und Außen findet sich als »historisches« und 
»Kulturkreisproblem« eingeordnet. Benn spricht also die Brüchigkeit der 
Unterscheidung von Subjektivität und Objektivität an, zieht damit das 
Dasein einer objektiven Realität in Zweifel und erklärt diesen Zweifel zu 
einer Erscheinung der jüngeren Geschichte und Kulturentwicklung.

Die Reflexion über diese Entwicklung, ausgehend vom zeitgenössi­
schen Stand der Wissenschaften, führt bei Benn – wie schon bei Schmidt 
– zu einer Thematisierung des schriftstellerischen Verfahrens, in Benns 
Schriften meist als Stil bezeichnet. Benn reagiert auf das oben anklingende 
Realitätsproblem auch mittels der Darstellung der Erzählwelten in seinen 
Novellen. Die Weltauflösung in Der Ptolemäer ist so auch hier nicht von 
einer theoretischen Vorbelastung des Erzählverfahrens zu trennen.

Weltauflösung: Eine Konsequenz der ›absoluten Prosa‹

In der autobiografischen Schrift Doppelleben spricht Benn 1950 erstmals 
von einer ›absoluten Prosa‹. In deren V. Abschnitt (Literarisches) charakte­
risiert er damit das Darstellungsverfahren des späten, eher aphoristischen 
Textes Roman des Phänotyp. Steht für sie zwar kein fixer Merkmalkatalog 
fest, so betreibt die ›absolute Prosa‹ in jedem Fall eine »Umkehrung des 
realistischen Zeichenverhältnisses: Der Text bringt die Wirklichkeit her­
vor und bildet sie nicht ab«.140 Dabei fällt auf, dass diese Prosakonzeption 
zwar als werkphasenübergreifend veranschlagt wird.141 Allerdings verfügt 
Benn über den Begriff erst 1949/50. Die Forschung greift ihn also auf und 
projiziert ihn, strenggenommen, rückwirkend auf die gesamte Prosa seit 
den frühen Novellen Gehirne von 1916.

Die ›absolute Prosa‹ erörtert Benn selbst in Doppelleben als »Folge von 
sachlich und psychologisch nicht verbundenen Suiten«.142 Er spricht von 

139 Schon in Benns Der Garten von Arles (1920) wird Kant als mathematischer Denker von 
Raum und Zeit und des Kosmos kritisch bedacht: »Kant, dachte er, Manufakturist in 
goldenen Schnitten, großer Einkurver der Materie, Beziehungsbalanceur, Drängler – 
auf Systemwegen – zu Kosmos triumphal«. STA III, S. 115.

140 Baßler 2016, S. 307. Siehe auch ebd., S. 308: »Der Begriff der absoluten Dichtung und 
Prosa wird, nach den suggestiven Vorgaben des Autors, auch von der Benn-Forschung 
als zentraler poetologischer Begriff seines Werkes aufgegriffen«.

141 Dies geschieht schon seit den frühesten Monografien zum Thema und wird dort meist 
bereits am Titel offenbar. Exemplarisch etwa bei Bleinagel 1969.

142 STA V, 140.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

202

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»[e]iner Prosa außerhalb von Raum und Zeit, ins Imaginäre gebaut, ins 
Momentane, Flächige gelegt, ihr Gegenspiel ist Psychologie und Evolu­
tion«.143 Offenbar geht es dabei nicht um die Darstellung objektivierba­
rer Weltverhältnisse. Die Inhalte sind »außerhalb von Raum und Zeit« 
lokalisiert. Sie liegen jenseits der ästhetischen Transzendentalien empiri­
scher Anschauung nach Kant. Die ›absolute Prosa‹ opponiert damit den 
Anschauungsdaten der Naturwissenschaften. Indem sie die mathematisch 
messbaren Größen Raum und Zeit verlässt, hintergeht sie aber auch jede 
Totalitätsvorstellung einer Erzählwelt (WN).

Den Kern ›absoluter Prosa‹ bildet bei Benn der »Ich­Begriff«. So sei 
der Roman des Phänotyp um ihn herum »orangenförmig gebaut«.144 Wird 
jener Text von Benn selbst als Grundlegung aus dem Ich gedeutet, scheint 
für Der Ptolemäer Ähnliches zu gelten. Das ptolemäische Weltbild stellt 
die unbewegliche Erde ins Zentrum der Kosmologie, um welche sich die 
Gestirne bewegen. Auch Der Ptolemäer kann als orangenförmiger Text 
nach Benns Erklärung betrachtet werden. Verortet er das Subjekt doch 
allein schon mittels einer erzählenden Ich-Origo als Wurzel der Novelle 
und im Zentrum einer unbeweglichen Welt.

Es ließe sich aber fragen, ob die hier vorliegende Prosa-Konzeption 
nicht weitere Implikationen besitzt, die einer vorschnellen, dem For­
schungskonsens folgenden Einordnung unter das Label ›absolute Prosa‹ 
entgehen.145 Wir haben oben darauf verwiesen, wie die parallel zur Entste­
hung der Novelle an Oelze geschriebenen Briefe Andeutungen über die 
im Ptolemäer aktive Idee dieser Prosa enthalten. Benn spricht in diesen 
Briefen, die einige Jahre vor Doppelleben liegen, noch nicht im dort aufge­
worfenen und von der Forschung für die gesamte Prosa ausgeweiteten 
Begriff von einer ›absoluten Prosa‹. Diesen früheren Theorie-Entwürfen ist 
nachzugehen, weil sie genauer zu fassen erlauben, wie Der Ptolemäer jene 

143 Ebd.
144 Ebd., S. 140–141: »Eine Orange besteht aus zahlreichen Sektoren, den einzelnen 

Fruchtteilen, den Schnitten, alle gleich, alle nebeneinander, gleichwertig, die eine 
Schnitte enthält vielleicht einige Kerne mehr, die andere weniger, aber sie alle tendie­
ren nicht in die Weite, in den Raum, sie tendieren in die Mitte, nach der weißen zähen 
Wurzel, die wir beim Auseinandernehmen aus der Frucht entfernen«.

145 Wenn ›absolute Prosa‹ eine Konzeption ist, die noch für Benns Rönne-Novellen veran­
schlagt wird, dann droht sie die stilistischen Unterschiede zwischen diesen und dem 
Spätwerk bisweilen auch zu nivellieren. Der »Umschlag ins Impersonel«, den Moritz 
Baßler an den frühen Novellen ausmacht, wird sich an Der Ptolemäer mit seiner durch­
gehaltenen Erzähl-Origo in der ersten Person Singular nicht vergleichbar aufweisen 
lassen. Vgl. Baßler 2015, S. 226–231.

Verfahren im technischen Zeitalter

203

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Moritz Baßler der ›absoluten Prosa‹ zugeschriebene Umkehrung des 
realistischen Zeichenverhältnisses vollzieht, die Abbildung von Wirklich­
keit und Konstruktion einer Erzählwelt hintergeht.

Subjektivität und Objektivität im Zeichen des Pessimismus

Die Annäherung an Benns Der Ptolemäer über den Oelze-Briefwechsel 
wird zunächst vom Text selbst nahegelegt. Dafür sorgt eine transgressive 
Metalepse, die geradezu als Ebenen-Sprung aus der fiktiven Erzählwelt 
heraus erscheint, indem sie sich an einen realen Adressaten des Textes 
richtet.146 Wie eine versteckte Widmung am Ende des ersten Teils der 
Novelle (Lotos-Land), verweist Benns Erzähl-Origo auf »meinen Freund 
O.«:

Sollten diese Zeilen, die nur für meinen Freund O. bestimmt sind, der ihr Ge­
heimnis bewahren wird, in unrechte Hände fallen und etwa ein postumer Leser 
sie als den gang und gäben Pessimismus bezeichnen, so war dieser Pessimismus 
mein Gewicht und meine Erdverbundenheit.147

Hier fällt als Selbsteinordnung des Standpunktes des Ptolemäers zugleich 
das Wort Pessimismus. Es begegnet zwar erst in der Novelle, allerdings 
evoziert der Briefwechsel bereits Komponenten eines bestimmten Pessi­
mismus, der sich zu Nietzsche zurückverfolgen lässt.148 Nietzsche kon­
zipiert im 370. Aphorismus der Fröhlichen Wissenschaft einen kulturge­
schichtlichen Romantik­Begriff, der mehrere Pessimismen durchläuft, um 
von einem romantischen Pessimismus Wagners bei einem möglicherweise 
künftigen dionysischen Pessimismus zu enden.149 Hierbei klingt die Mög­
lichkeit einer Rückeroberung des Dionysischen an. Nietzsches Die Geburt 
der Tragödie aus dem Geist der Musik hatte 1871 zwischen einem (wis­
senschaftlichen) apollinischen und (künstlerischen) dionysischen Rausch 

146 Transgression nennt Genette jene im Grunde unmöglich Form der Metalepse, die 
einen Sprung von der narrativen Ebene – oder in unserem Fall: der Erzählwelt – in die 
Domäne jener Wirklichkeit beschreibt, der die Diegese oder Erzählwelt nur als Erzäh­
lung angehört. Genette erörtert dies an einer Passage Julio Cortázars, wo ein Leser von 
der Figur des soeben gelesenen Romans ermordet wird. Genette 2010, S. 152.

147 STA V, S. 22–23.
148 Benn spricht dann auch Oelze gegenüber von »Goethe u. Nietzsche, diese[n] beiden 

[…], die ich anbetend in mir trage«. Brief an Oelze Nr. 328, 22.3.1947, in: Benn 19821, 
S. 72.

149 Nietzsche 1980 (KSA 3), S. 619–622 (im Folgenden abgekürzt: KSA Bandnummer, S. 
XX).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

204

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschieden. Erzeuge der Überschuss des Apollinischen eine wissen­
schaftlich­sokratische, so der des Dionysischen eine tragische Kultur im 
Sinne der griechischen Antike.150 Benns Figur des Ptolemäers und sein 
Pessimismus (genauer, was als dieser erscheinen könnte) folgen impli­
zit dieser nietzscheanischen Konzeption. Die oben erörterte Opposition 
Astrophysiker–Ptolemäer wirkt wie eine bloß begriffliche Verschiebung 
von Nietzsches Gegensatz von Wissenschaft und Kultur, sokratischer und 
tragischer Gesellschaft.151 Pessimismus kann als Überbegriff für Benns 
Kulturdiagnostik angesehen werden, die in anderen Briefen an Oelze die 
vom Pessimismus affirmierte Kluft zwischen zwei gegeneinandergestellten 
Tendenzen immer wieder bekräftigt.

Ob die Wirklichkeit wirklich so ist, wie sie ist – das allerdings weiss ich nicht 
gewiss. Giebt es nicht zum Mindesten 2 Wirklichkeiten, eine empirische u. eine 
– sagen wir – mythische, u die Bewegung auf die zweite, ihre Erarbeitung ist sie 
nicht das Ziel? Mir kommt in letzter Zeit überhaupt der Gedanke, dass Ursache 
der Krise, der so fühlbaren, nun jahrhundertealten, nicht etwa ein Mangel an 
Kraft u. Fähigkeit des Geistes sei – dieser Geist ist ja riesig, er trug die Jahrtau­
sende, er stützte die Welten –, dass vielmehr die allgemein hingenommene Konzep­
tion des Seins-Grundrisses, die abendländische Konzeption, die abendländische 
Grundlegung von vornherein verkehrt u. trügerisch u. abfallartig war. Die Rea­
litätsentscheidung im Sinne der empirischen Wissenschaften war der Fehltritt; 
die allgemeine Erfahrbarkeit der Verhältnisse als Massstab der Wirklichkeit zu 
fordern u. zu lehren, war der Schritt vom Wege, durch den sich die primäre 
mythische Wirklichkeit verlor.152

Benns Kulturdiagnostik trägt hier erneut stark nietzscheanische Züge. Sie 
wirkt stellenweise wie eine Improvisation über Nietzsches Mutmaßung, 
Wissenschaft entstehe, wenn die Götter nicht gut gedacht würden153 (»Die 
Realitätsentscheidung im Sinne der empirischen Wissenschaften war der 
Fehltritt«), während gleichzeitig mit heideggernaher Terminologie han­

150 Nietzsche 1980 (KSA 1), S. 116: »je nach der Proportion der Mischungen [des Dionysi­
schen oder Apollinischen – F.S.] haben wir eine vorzugsweise s o k r a t i s c h e  oder 
k ü n s t l e r i s c h e  oder t r a g i s c h e  Cultur«.

151 In Benns Aphorismen- und Essay-Sammlung Ausdruckswelt folgt der Abschnitt Pessi­
mismus sicher nicht zufällig auf Physik 1943. Vgl. Benn 1964 [1949], S. 68–73. Die 
Stuttgarter Ausgabe macht diese bedeutsame Abfolge unkenntlich, indem sie die von 
Benn selbst komponierte Aphorismen-Sammlung auseinanderreißt, die einzelnen Stü­
cke nach ihrem Entstehungszeitpunkt ordnend. Vgl. STA IV, S. 305–309 (Physik 1943).

152 Brief an Oelze Nr. 328, 22.3.1947, in: Benn 19821, S. 72.
153 Vgl. die Nachlassnotiz Nietzsches NF-1875–6 [4]: »Wissenschaft (NB. b e v o r  sie Ge­

wohnheit und Instinkt ist) entsteht, wenn die Götter nicht gut gedacht wer­
den.« Nietzsche 1980 (KSA 8), S. 97.

Verfahren im technischen Zeitalter

205

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiert wird (»Konzeption des Seins-Grundrisses«). Ist die »Realitätsentschei­
dung im Sinne der abendländischen Wissenschaften« angezweifelt, zielt 
dies erneut auf die oben erörterte Diagnose einer immer wissenschaftli­
cher werdenden Kultur ab. Zugleich ist damit aber der Wert von Wirk­
lichkeit und Realität problematisiert.

In den Oelze-Briefen wird nun ferner deutlich, dass Benns Zurückhal­
tung gegenüber den Wissenschaften und der ihnen zugrundeliegenden 
»Realitätsentscheidung« nicht nur kritische Diagnose bleibt. Die diagnos­
tizierte Situation von Wissenschaft und Kultur provoziert ein neues Dar­
stellungsverfahren, einen bestimmten Stil. Dieser ist in den Briefen noch 
nicht in Begriffen der ›absoluten Prosa‹ bestimmt.

Es muss durch das Leben u. die Veröffentlichungen durchgeführt der neue tiefe 
Ausdruck sein, der Stil, der natürlich ganz anders aussieht u. anders aufgenom­
men (nämlich negativ) wird als die treffende diagnostische Bemerkung. Der 
die Zeit brechende (im Sinne des Stiers) u. die Zeit spiegelnde (im Sinne des 
Reflectors) Stil, der wird es sein, der die Zeit darstellt u. aussagt – soviel sich von 
einer Zeit überhaupt etwas darstellen u. aussagen lässt, soweit das überhaupt 
interessant u. nötig ist.154

Entwirft Benn 1949 seinen Begriff der ›absoluten Prosa‹ retroaktiv, rück­
blickend auf schon Geschriebenes wie den Roman des Phänotyp, so sind 
die Ausführungen aus den Briefen an Oelze 1947, während der Arbeit 
am Ptolemäer, geradezu prospektiv: Der Stil »wird es sein, der die Zeit 
darstellt u. aussagt«. Er ist noch nicht gefunden und sein Anspruch wird 
abgesteckt. Durch das Leben und die Veröffentlichungen »durchgeführt« 
werden soll dieser »neue tiefe Ausdruck sein, der Stil«. Der Stil ist so als 
Konsequenz der Zeitdiagnostik benannt, soll aber anders aussehen als die 
»treffende diagnostische Bemerkung«. Zweck des Stils sei es, die Zeit zu 
brechen und zu spiegeln, sie darzustellen und auszusagen, allerdings unter 
den Bedingungen und notwendigen Einschränkungen, die der andernorts 
konstatierte Kulturzustand auferlegt: Insofern »sich von einer Zeit über­
haupt etwas darstellen u. aussagen lässt«. Zwar ist relativ pauschal hier 
von der Zeit die Rede. Doch fällt der Anfang 1947 geschriebene Brief in 
jenen Winter in der Besatzungszeit, den Der Ptolemäer gleich zu Anfang 
nennt. Diese Zeit und Gegenwart sind für Benn darzustellen. Das Verfah­
ren dafür nennt Benn 1947 – um hier zusammenfassend die oben von ihm 
entwickelten Begriffe zu gebrauchen – noch unverbindlich ›Stil‹. Proble­

154 Brief an Oelze Nr. 327, 23.2.1947, in: Benn 19821, S. 70.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

206

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matisieren muss dieser Stil, indem er sich seine Zeit zum Thema nimmt, 
zugleich das zeitgenössisch wieder aufbrechende ›Kulturkreisproblem‹, 
das aus der historisch zurückliegenden ›Realitätsentscheidung‹ der Wis­
senschaften hervorging. Von diesen Reflexionen ausgehend inszeniert Der 
Ptolemäer seine Erzählwelt mit Rekurs auf eine Sprache und einen Stil, die 
ständig Anleihen bei einzelwissenschaftlichen Jargons oder Fachsprachen 
machen. So reflektiert der ›die Zeit brechende‹ und sie ›spiegelnde‹ Stil die 
Zeitsituation dahingehend, dass seine Vervielfältigung wissenschaftlicher 
und anderer Spezialsprachen die Erzählwelt ambivalent erscheinen lässt: 
Sie schillert unter dem Eindruck der zahlreichen, zu ihrer Beschreibung 
herangezogenen Sprachen. Darin besteht, wie im Folgenden zu sehen sein 
soll, die Konsequenz von Benns Formel Oelze gegenüber, die gleichsam 
dem Mund der Erzähl-Origo aus Der Ptolemäer entstammt: ›unbestimmbar 
sich verhalten‹.

Die unerhörte Begebenheit der Weltbeschreibung

Amelia Valtolina hat darauf aufmerksam gemacht, dass der Untertitel von 
Der Ptolemäer, Berliner Novelle, tatsächlich einen Rückgriff auf die strenge, 
goethesche Definition dieser Gattung darstellt. In diesem Sinn sei hier 
eine Einheit von Ort und Zeit in Verbindung mit einer »unerhörten Lage« 
realisiert.155 In der Erzählsituation zeichnet sich die Authentifizierung 
der Erzählwelt abermals durch eine Ich-Origo ab. Das erzählende Ich 
ist der Betreiber des Berliner Kosmetiksalons Lotos-Land, durch dessen 
Perspektive WNC die Erzählwelt WN gebrochen wird: Es handelt sich um 
jenen Frisör, von dem Benn Oelze schreibt. Dieser Zugang der Welt 
durch eine Erzähl-Origo, ihre WNC, ist nicht zufällig; immerhin spricht 

155 Valtolina 2016, S. 154: »Natürlich könnte man unter ›Novelle‹ auch jene offene, schon 
damals avantgardistische Form verstehe, die der Dichter mit seinen Rönne-Novellen 
geschaffen hatte [...], aber der poetologische Gehalt dieser Bezeichnung im Untertitel 
des Ptolemäer tritt deutlicher zutage, wenn man Benns Auseinandersetzung mit Goe­
thes Novelle im Briefwechsel mit Oelze [...] und im Weinhaus Wolf [...] bedenkt.« Ge­
genüber Goethes Novellen-Bestimmung als verklärende Harmonisierung im Alters­
werk gehe es Benn darum, »eine erzählerische Form zu finden, welche die Trümmer 
einer neuen Epoche zum Ausdruck bringt«, die »geschlossen und fragmentarisch« die 
»Spannung zwischen Vollendung und konzeptueller Fragmentarik lebt« (ebd., S. 155). 
»Mag diese sogenannte ›Novelle‹ unkonventionell in ihrem Erzählablauf sein, so ver­
wirklicht sie trotzdem die Grundbestimmung ihrer Gattung, denn sie spielt in einer 
unerhörten Lage, an einem konkreten Ort und zu einer bestimmten Zeit.« (ebd.)

Verfahren im technischen Zeitalter

207

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benn bereits im Oelze-Brief von verschiedenen, allerdings weltbildartigen 
Perspektiven auf die Welt (mythisch oder wissenschaftlich; astrophysika­
lisch-neuzeitlich oder ptolemäisch). Wie Weltzugang und dieser Perspekti­
vismus korreliert sind, wird noch genauer zu sehen sein. Ort und Zeit 
der »Berliner Novelle 1947« sind mit Berlin um das Ende des Winters 1947 
– »Ein Winter in der Besatzungszeit!« – grob umrissen;156 sie verschwim­
men allerdings immer wieder durch eine montageartige Wiedergabe von 
Betrachtungen, Gesprächsfetzen und Abschweifungen. Dies führt dazu, 
dass weniger erzählt als reflektiert wird. Der reflektierende Stil, den Benn 
oben noch einforderte, zeigt sich, indem in der novellentypischen Einheit 
von Zeit, Ort und außergewöhnlicher Begebenheit diese permanent von 
der inneren Reflexionsbewegung der Erzähl-Origo überlagert werden. Die 
Überlegungen dieses Ich ließen sich auch als Nachtgedanken ansehen: 
»Wie Inseln aus dem Schlamm stiegen diese sonderbaren Bemerkungen 
des Nächtlichen in mir auf und durchschienen meine eisigen Tage«.157 

Über Berlin 1947 erfährt man, abgesehen von der Maschinengewehrszene 
zu Beginn, nahezu nichts. Wenngleich Der Ptolemäer eine Art Minimalfa­
bel aufweist, so lässt sich aus der Narration bestenfalls eine verschwindend 
unscharfe und handlungsarme Erzählwelt extrahieren. Es scheint nun zu­
nächst so, als würde der Weltzugang über die reflektierende Ich-Origo 
(WNC), indem hier die Außenwelt in Reflexionen verlorengeht, die von 
Benn konstatierte Realitätsproblematik manifestieren wollen. Die von 
der Ich-Origo eröffnete Erzählwelt verbirgt sich dabei gleichzeitig hinter 
changierenden sprachlichen Beschreibungsmodellen von Welt. Die Welt 
ist nicht nur durch den verknappenden Welthorizont WNC beschnitten, 
sondern schon in den Arten und im Vokabular ihrer Deskription frag­
mentiert. Eine eminent wissenschaftlich­spezialisierte und quer durch die 
Disziplinen reichende Lexik dominiert. Immer wieder muss so in den 
Spezialregistern und Sonderbänden von Ecos Enzyklopädie nachgeschla­
gen werden. Dadurch wird im Lektüreprozess eine Spannung zwischen 
den Lexemen und dem davon Bezeichneten deutlich. Die chiffrenartig 
den Zugang zu Spezialdiskursen ermöglichenden Begriffe konstituieren 
nicht einfach mehr eine (Lebens-)Welt, wie sie ein einfacherer Erzähltext 
aus den problemlosen Sememen der Alltagssprache ausbilden würde. Die 
Lexik auf der diskursiven Ebene bildet immer schon eine wissenschaftlich 
oder anderweitig interpretierte Welt ab, der variable Spezialsinne zugrun­

156 STA V, S. 8.
157 Ebd., S. 10–11.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

208

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de liegen, die sich zwar nachschlagen, aber nur schwerlich miteinander 
vereinbaren lassen. Dabei fallen nicht nur diverse wissenschaftliche Dis­
kurse ins Gewicht. Neben ihnen begegnen Weltbeschreibungsmodelle aus 
Mythos, Religion, Philosophie und fragmentieren die Erzählwelt beschrei­
bungssprachlich.

Tief und gleisnerisch, Faune und Sphinxe. Über altlunare Brücken kommen die 
Ortsgötter, aber dies gezeitenlose schmale Meer bringt den Monotheismus, den 
Universalismus, aber damit auch die Vorstufen zu dem verheerenden Begriff 
der Synthese, der Gesetze, der Abstraktion – die terrestrische Vielfältigkeit und 
Begrenztheit hätte die kosmologische Einheitsvorstellung nie bewerkstelligt. 
Poseidonisch –! Wasser, alles fließt – so widerspruchsvoll begann das All-Eine, 
das in den irrealen transzendentalen Systemen dann in uns, in unsere Leere, in 
unseren inneren Schatten endet. Am Ende ist das Wort, wie es am Anfang war – 
war es am Anfang? War am Anfang das Erleben ›unwirklicher‹ Dinge?158

Der griechische Daimon (»Ortsgötter«), antike Mythologie (»Poseido­
nisch«), die hegelsche »Synthese«, Heraklits Spruch pantha rhei (»alles 
fließt«), der Schöpfungsmythos aus Johannes 1,1 (»Am Ende ist das Wort, 
wie es am Anfang war – war es am Anfang?«) kommen hier nebeneinan­
der zu stehen. Die diskursive Ebene verliert sich dabei im konnotativen 
Spielraum der Lexeme und Syntagmen, ihrer kulturgeschichtlichen Ge­
nealogien und sträubt sich so vor dem Übergang zur Weltebene: Nicht 
nur, weil kaum etwas erzählt wird, sondern weil das Erzählen von Ereig­
nissen der WN hinter sich überschlagenden Anspielungen zurücktritt, die 
sich auch als Tasten nach einem Register beschreiben lassen, in dem die 
moderne Welt überhaupt noch erzählt werden kann: »das moderne wis­
senschaftliche Weltbild – das war ein neues Thema und zwar ein abgrün­
diges!«159 Aufgrund der wissenschaftlich­diskursiven Ausdifferenzierung 
droht die Erzählwelt buchstäblich in diesen Abgrund zu stürzen. Vor ihm 
installiert sich, erzählend, gerade noch das ptolemäische Ich, um das sich 
die Begriffe drehen, der einzige feste Grund und Bezugspunkt. Wenn 
dabei gerade die wissenschaftlichen Weltbilder mit dem Verlust eines 
homogenen Weltbilds verbunden werden, so geht dieser Verlust mit der 
Vervielfältigung der Lexeme, Begrifflichkeiten und der an ihnen hängen­
den kontextuellen Einbettung einher, die alle verschiedenen Zeitaltern, 
Weltmodellen und Kosmologien angehören. In ihrer Vielheit fehlt ihnen 
gerade der Zusammenhang, die Einheitlichkeit, welche Benn exotisierend 

158 Ebd., S. 18–19.
159 Ebd., S. 12.

Verfahren im technischen Zeitalter

209

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem ›Primitiven‹ noch zugesteht: »Auch der Primitive hatte seinen Ener­
giebegriff, er sah Zusammenhänge, er hatte eine Welt«.160 Welt meint hier 
auch den Zusammenhang von Begriffen, die als konstitutive Prinzipien 
ein Weltverständnis ausbilden, eine fest Art »Betrachtungsrichtung«161 

etablieren, wie der erzählende Kosmetiker über sie nur noch in der Konfu­
sion aller erdenklichen Betrachtungsrichtungen oder Weltbilder und ihrer 
entsprechend diffus nebeneinandergestellten Lexeme und Begriffe verfügt.

Man findet sich hier mithin an das erinnert, was Husserl als Verlust der 
Lebenswelt in den Naturwissenschaften benannt hat: Ein Vergessen des le­
bensweltlichen Sinns, Fundament und Ratio, die der alltäglich gegebenen 
Erfahrung entstammen. Ein Effekt, der für Husserl durch den Siegeszug 
mathematisch-physikalischer Welterfassung in den Naturwissenschaften 
seit Galilei bewirkt wird. Handelt es sich hier um ein Vergessen des 
lebensweltlichen Sinns, so verschwindet dieser in den Sinnstiftungen und 
Beschreibungsmodellen von Welt der jeweiligen Disziplinen, die ihrer­
seits für die universal vorausgesetzte Lebenswelt bedeutungslos bleiben.162 

Am Ende seiner kurzen Aufzeichnung Kopernikanische Umwendung der 
kopernikanischen Umwendung, die 1934 im Umkreis der Krisis-Schrift ent­
steht, scheint Husserl selbst eine ptolemäische Geste auszuüben. Galileis e 
pur si muove wird am Ende in Frage gestellt, insistiert Husserl doch darauf, 
dass die lebensweltliche Einstellung jeder wissenschaftlichen Betrachtung 
vorauszugehen habe, in der Lebenswelt sich die Erde also nicht bewege.163 

Allerdings führt dies die transzendentale Phänomenologie nicht zu einem 
kantischen oder radikal-solipsistischen Subjekt zurück, nicht zu einem 
»ptolemäischen Realismus«, wie Alexander Schnell diese Position über­
spitzt kennzeichnet.164

160 Ebd., S. 11.
161 Ebd.
162 Vgl. Husserl 19922, S. 1–17; vgl. zur Mathematisierung der Wissenschaften seit Galilei 

insbes. ebd., S. 20–60; erörternd Waldenfels 1985, S. 15–18 (zur Einordnung lebens­
weltlichen Sinns als Grund oder Fundament und Ratio).

163 Husserl 2006, S. 153–165. Dieses Argument ist insgesamt komplexer, da Husserl die Er­
de als Archē konzipiert, »die aller Bewegung erst Sinn ermöglicht und aller Ruhe als 
Modus einer Bewegung. Ihr Ruhen aber ist kein Modus der Bewegung« (ebd., S. 164). 
Wobei diese Erde bei ihm eine solche für die gesamte Menschheit sein soll: »Es gibt 
nur eine Menschheit und eine Erde« (ebd., S. 163), was auf die paradoxe Situation 
einer universalen und doch kulturell und historisch relativen Lebenswelt hinausweist. 
Siehe hierzu auch Kreienbrock 2020, S. 34–42.

164 Schnell 2020, S. 57.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

210

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benns Ich-Origo besitzt dasselbe Problem und wird später gerade diese 
ptolemäische Wendung nehmen. Eine Krise der Lebenswelt wird dabei 
zunächst durch die Vervielfältigung von Beschreibungssprachen der Welt 
inszeniert.165 Unter ihnen lösen die Dinge sich, phänomenologisch ge­
sprochen, in Spezialsinne auf. Benn begreift diese Krisis ausdrücklich als 
diskursives Stilphänomen und legt sie immer wieder der Entwicklung der 
modernen Naturwissenschaft zu Lasten, verkörpert vor allem in der Phy­
sik. Die Zurückverfolgung des Lebensweltproblems auf diese geschieht 
etwa in der humoristischen Konfrontation astrologischer Annahmen und 
Begriffe mit dem Alltag des Friseurs.

Das Weltall (Professor U. von der Universität K.) fließt in rasender Geschwin­
digkeit auseinander, in jeder einzigen Sekunde fließt es um das Dreiunddreißig­
fache des Erddurchmessers auseinander –: wenn in meinem Institut etwas 
auseinanderfließt, aus einer Parfümflasche oder einem Toilettenwasserflakon, 
übersehe ich mit einem Blick den Gesamtschaden. Das Weltall (Professor K. 
von der Universität U.) hat ein Alter von zehn Milliarden Jahren, es ist nicht 
anzunehmen, daß es wesentlich älter ist –: mein Haus hat selbst während der 
Saison nur acht Stunden offen, da ist meine Lage gegenüber diesen zehn Milli­
arden von vornherein nichtssagend.166

Gerade der physikalische Diskurs muss als Indikator der eigenen Nich­
tigkeit des Erzählers herhalten. Der Astrophysiker gab schon in den Oel­
ze-Briefen den Widerpart zum Ptolemäer ab. Dagegen kündigt sich im 
ptolemäischen Stil, im Synkretismus bestehender Beschreibungssprachen 
verhalten ein neues Weltbild an, das eher vage antizipiert als schon abseh­
bar ist. Die Novelle benennt dieses Weltbild und stellt es als ptolemäisches 
– entsprechend dem in den Oelze-Briefen von Benn vorbereiteten Antago­
nismus von Kultur und Wissenschaft – dem Standpunkt des Astrophysi­
kers entgegen.

Das nächste Weltbild, das man sich vorstellen konnte, würde ein Zusammen­
hangsversuch sein zwischen Mythenrealität, Paläontologie und Hirnstammana­
lyse, aber auch dies wird sehr einheitsentfernt und tragisch sein, keine Erkennt­
nis, kein Stil blühte an seinem Wege.167

165 Benns Einordnung des wissenschaftlichen Weltbildes als »abgründiges« (STA V, S. 12) 
trifft sich in seiner Wortwahl interessanterweise mit der Rede von einer »Abgründig­
keit des Sinns«, die Husserl-Kritiken mobilisieren, um die Unmöglichkeit der Idee 
einer einheitlich-fundierenden Lebenswelt, ihre Aufspaltung in Sub-Welten, zu beto­
nen. Vgl. die Begriffswahl und Erörterung bei Waldenfels 1985, S. 15.

166 STA V, S. 12.
167 Ebd., S. 21.

Verfahren im technischen Zeitalter

211

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie lässt sich allerdings die Absenz des Stils, die hier veranschlagt wird, 
deuten? Die Weltauflösung, die Der Ptolemäer betreibt, wohl in Antizipa­
tion dieses Weltbildes, ist doch eine stilistische: Der ptolemäische Stil 
vermengt in sich Lexeme mit Provenienz aus Mythos, Philosophie, Religi­
on und Wissenschaft. Nebeneinandergestellt finden sich so divergierende 
Beschreibungsmodelle, die miteinander um die Deutung der Welt kon­
kurrieren, obschon hinter den Worten kaum eine Erzählwelt in Erschei­
nung tritt.168 In der Tat scheint erst das Ende der Novelle den Ausweg 
aus der Opposition der Weltbilder zu weisen: Indem der ptolemäische 
Pessimismus gegenüber den modernen Wissenschaften – auch angesichts 
Benns Meinung Oelze gegenüber, dass beide Positionen unhaltbar seien – 
zu einer Synthese im Stil gebracht wird.

Ptolemäischer Pessimismus und Amor Fati

Mit dem ptolemäischen Pessimismus lässt es die Novelle nicht bewenden. 
Indem der Schluss eine Lösungsmöglichkeit des entfalteten Konflikts zwi­
schen ptolemäischem und neuzeitlich­wissenschaftlichem Weltbild andeu­
tet, tritt die bisher aufgezeigte Weltauflösung noch einmal klarer hervor: 
»Zugegeben, es gibt Standpunkte und Blicke, vor denen die ganze Welt 
zerfällt, paralytische Blicke, dies sind meine Blicke nicht«.169 Nicht mehr, 
ließe sich ergänzen. Denn der Schluss scheint die Lösung des zentralen 
Konflikts vorzuschlagen, der in der Unmöglichkeit bestand, noch einen 
haltbaren Standpunkt angesichts des Zerfalls der Welt in divergente Welt­
beschreibungen zu finden. Wo das, was der Fall ist, in unterschiedliche 
Beschreibungszusammenhänge sich auflöst, legt der Schluss der Novelle 
als letzte Option eines Standpunkts eine ›Amor Fati‹ im Sinne Nietzsches 
nahe.

Implizit vernehmbar ist zuvor schon Nietzsches Gedanke einer ewigen 
Wiederkunft. Benns Text ist wenigstens insofern selbst zirkelförmig, als er 
sich zeitlich nahezu im Lauf eines Jahres abspielt, am Ende eines Winters 

168 Schon die frühesten Forschungen zum Ptolemäer haben von einem geradezu prismati­
schen Stil gesprochen, der sich durch ein Nebeneinanderstellen unzusammenhängen­
der Bilder und Sätze auszeichne, wobei bewusst Ambivalenz in der Weltdarstellung er­
zeugt wird. Vgl. Bleinagel 1969, S. 58–59; dort auch der Begriff der »integrierten Ambi­
valenz« (ebd., S. 70–74) und die Realisierungsweise der Welt durch den Stil: »Die Er­
scheinungsweise von Welt im Ptolemäer bestimmen wir als ›Stil‹« (ebd., S. 52).

169 STA V, S. 52.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

212

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ansetzt und mit dem Ausklang des Jahres Ende Herbst schließt. Der letzte 
Abschnitt, der den Titel der Erzählung trägt, beginnt mit einer Ankündi­
gung des neuen Winters und scheint die Figur des Ptolemäers gerade 
als Schlagwort und existenzielle Haltung, als Ausweg aus der Krise plura­
ler Weltbeschreibungen zu empfehlen.170 Was zuvor als Ausdruck eines 
subjektiven Pessimismus angesichts der Unfassbarkeit von Welt und dem 
Ausbleiben eines neuen Weltbildes erschien, wird nun zurückgenommen 
und in der Form produktiver Artistik aufgelöst, die zuvor zwar schon 
stilistisch operativ, aber noch unreflektiert war. Die Reflexion beginnt 
nun, wo sie vom »prismatische[n] Infantilismus« des Vielen spricht, die 
perspektivische Brechung der Welt in den Diskursen und Beschreibungs­
sprachen zu umarmen:

Pessimismus – das ist der Strandkorb des Unproduktiven, der rückt ihn an 
den See, ich bin Artist, mich interessieren die Gegenströmungen, ich bin Pris­
matiker, ich arbeite mit Gläsern. Was zum Beispiel die Methode meines Nieder­
schreibens angeht, sie ist, wie leicht festzustellen, prismatischer Infantilismus.171

Nietzsches ›Amor Fati‹, die Liebe zum Schicksal, lässt sich als eine Beja­
hung des Vielen, des Werdens, der unterschiedlichen Perspektiven und 
der verschiedenen Weltzugänge deuten, deren Affirmation bei Nietzsche 
als notwendige Vorkehrung gegen die reaktiven Kräfte von Ressentiment 
und Pessimismus erscheinen, aus denen sich das Christentum speist. Nö­
tig ist für die Selbstüberwindung in die ›Amor Fati‹ auch die Akzeptanz 
des Gedankens einer ewigen Wiederkunft (den Benns Novelle in der 
Zirkelförmigkeit ihres jahreszeitlichen Verlaufs von Winter zu Winter 
wenigstens anzudeuten scheint).172 Auch bei Benn begegnet ein Perspek­
tivismus, doch »[b]ei Benn ist der Perspektivismus ästhetisches Axiom. 
Die Welt wird zum Sujet der ästhetischen Optik und künstlerischen Pro­
duktivität«.173 Der Ptolemäer glaubt in seinem starren Beharren auf den 
Ich-Punkt einen Standpunkt, eine Perspektive zu erblicken, die sich aller­

170 Ebd., S. 42.
171 Ebd., S. 53.
172 Vgl. diese Lesart das erste Kapitel von Deleuze 2008, S. 5–44, insbes. S. 31–33. Die Zir­

kelförmigkeit der Natur aufgrund der Wiederkehr der Jahreszeiten ist es, die aufgrund 
der Vermittlung bei Hannah Arendt, Karl Löwith und Heidegger bis in die 1950er Jah­
re hinein noch als Modell von Nietzsches ewiger Wiederkunft gehalten werden konn­
te. Vgl. nur exemplarisch Arendt 1981, S. 89.

173 Meyer 2007, S. 183. Meyer deutet zwar an, dass Benn in Der Ptolemäer »ein artistisches 
Plädoyer für die kreative Subjektivität des Künstlers in einer kunstfremden Wirklich­
keit« (ebd.) halte, führt dies aber nicht näher am Text aus.

Verfahren im technischen Zeitalter

213

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings nicht als Synthese, sondern als ›Amor Fati‹ im nietzscheschen Sinne 
ansprechen ließe. Zeichnet sich gegen Ende ein ptolemäischer Standpunkt 
ab, so wird der tragende Terminus Welt im Singular aufgegeben und 
durch seinen Plural ersetzt, damit aber in einen Perspektivismus einge­
schrieben, einer Vervielfältigung von Welten, wie er sich schon im Plura­
lismus der Beschreibungssprachen andeutete:

Doch dann gibt es Standpunkte und Blicke, in denen die Welten sich vereinen: 
das Delirium mit der Trockenlegung, der Fels mit dem Splitter, der Dschungel 
mit dem Steingarten – Gretchen tritt zu Lachesis, der Dreikönigstag spricht mit 
der letzten Sommerstunde, und das Mausoleum Bonapartes sinkt schweigend 
an ein Massengrab. Ptolemäische Erde und langsam drehende Himmel, Ruhe 
und Farbe der Bronze unter lautlosem Blau. Je und je bei nevermore, Augen­
blick und Dauer in einem – der Glasbläserspruch, das Lotoslied, es spielt sein 
Hoffen und Vergessen. Nein, ich bin kein Pessimist – woher ich stamme, wohin 
ich falle, das ist alles überwunden. Ich drehe eine Scheibe und werde gedreht, 
ich bin Ptolemäer.174

Die Welten vereinen sich nur unter bestimmten »Standpunkte[n] und 
Blicke[n]«, die als »Augenblick und Dauer in einem« erscheinen. Hier 
scheint der subjektive Zugang auf, der im ptolemäischen Standpunkt 
kulminiert. Der für solche Vereinigung veranschlagte Position ist dabei 
wenigstens paradox. Wird der Ptolemäer gedreht, wie es am Ende der 
Passage heißt, ist er keineswegs ruhend. Selbst scheint er als Scheibe 
nicht so sehr die Welt als die Welten um sich zu drehen; die einzelnen 
Mythologien, Methodologien, Disziplinen und Termini, welche Beschrei­
bungsformen der Wirklichkeit ausbilden. Demnach wäre die ptolemäi­
sche Betrachtungsrichtung vor allem diese Vervielfältigung der Beschrei­
bungssprachen und Welten, die das Darstellungsverfahren von Der Ptole­
mäer überhaupt abgibt, der sich allerdings durch das Spiel mit ihnen 
– deren Beschreibungen er sich und seine Welt wiederum unterworfen 
weiß – seiner Selbst versichert. Der so neugewonnene Standpunkt, unter 
dem die Welten sich vereinen und der als Abschied des anfänglichen 
Pessimismus veranschlagt wird, erscheint so auch als ein rein im Text 
beziehbarer oder, in seiner Paradoxie, der der Literatur selbst. Eine Lite­
ratur, welche die unterschiedlichsten Deutungen und Konzeptionen von 
Welt, ungeachtet ihrer Widersprüche, in sich vereinigt und nebeneinan­
derstellt und eine Welt unterschiedlichster Perspektiven auf sie gibt. Der 
Ptolemäer als Text wäre dieser Standpunkt und seine Auflösung einer 

174 STA V, S. 54.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

214

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eindeutigen (Erzähl-)Welt in den Beschreibungssprachen als Perspektiven 
verschiedenster Weltmodelle, der letzte beziehbare Standpunkt zur Welt. 
Das lässt sich vielleicht als die Ausbuchstabierung einer nietzscheanischen 
Idee lesen: »nur als a e s t h e t i s c h e s  P h ä n o m e n ist das Dasein und 
die Welt ewig g e r e c h t f e r t i g t«.175 Einzig die Literatur vermag, indem 
sie widersprüchliche Ansichten auf die Welt zusammenführt (die oben 
erwähnten »Welten«, im Plural), die Perspektiven ungeachtet ihrer Unver­
einbarkeit zusammenzuführen.

Diese finale ästhetizistische Lösung – welche nur auf der Ebene der Ich-
Origo oder der WNC sich abspielt – weist noch einmal auf die von Benn 
brieflich artikulierte Zerfallserfahrung der Realität zurück. Sie lässt sich 
nur bewältigen durch den Stil. Muss dieser Stil aber die vielen Weltzugän­
ge affirmieren, so lässt er als Weltauflösung im Erzähltext die Erzählwelt 
hinter den möglichen sprachlichen Zugängen uneindeutig schillern. Es ist 
ausgerechnet dieses Schillern-Lassen, die Affirmation der Uneindeutigkeit, 
die einen ptolemäischen Standpunkt wieder ermöglicht: außerhalb der 
Synthese des Stils ist er nicht mehr beziehbar.

Bei Benn ist so wie bei Schmidt die Anknüpfung an Traditionen der 
expressionistischen Prosa für die Weltauflösung fruchtbar gemacht. Letz­
tere steht bei beiden Autoren im Kontext eines unsicher gewordenen Ver­
hältnisses zur Welt. Diese Unsicherheit wird als Konsequenz der neuen, 
technologisch verstärkten Naturwissenschaften und des von ihnen inaugu­
rierten Weltbildes ausgelegt; sie verdankt sich in diesen Überlegungen 
auch der zeitgenössischen Debattenkomplexion. Wie diese Wissenschaften 
mit technischen Verfahren operieren, soll auf sie mit einer Reflexion des 
literarischen Verfahrens, mit Vorkehrungen auf der diskursiven Ebene 
geantwortet werden. Ob durch ein physiologisch motiviertes Verfahren 
der Beschreibung parzellierter Erinnerungsvorgänge oder durch die Mul­
tiplikation von Beschreibungssprachen samt der divergenten, in ihnen 
implizierten Weltverhältnisse: Hinter den zum Einsatz gebrachten Verfah­
ren ist die (Erzähl-)Welt nicht mehr als Kontinuum (Schmidt) noch als 
eindeutige Totalität (Benn) wiederzufinden.

175 Nietzsche 1980 (KSA 1), S. 47.

Verfahren im technischen Zeitalter

215

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anti-Cartesianische Meditationen: Auflösungen erzählweltlicher res 
extensa bei Maurice Blanchot und Samuel Beckett

Der cartesische Weltbegriff

An Martin Heidegger und Edmund Husserl ließ sich sehen, wie eine phi­
losophische Auseinandersetzung mit dem modernen Weltbegriff nicht an 
René Descartes vorbeikommt. Beide Philosophen kamen darin überein, 
dass sie im cartesianischen Konzept einer mathematisch beschreibbaren 
res extensa die Weichenstellung für eine naturwissenschaftliche Beschrei­
bung objektiver Weltverhältnisse vollzogen sahen. Hans Blumenberg in­
des fasste die cartesische Philosophie gerade als verspätete, erst in der 
Neuzeit erfolgende Indikation des mittelalterlichen Wirklichkeitsbegriffes 
auf. In diesem Wirklichkeitsbegriff nach Blumenberg wird Realität als 
von einer äußeren Instanz garantierte aufgefasst. Die Meditationes des 
Cartesianers von 1641 lassen das Ego Cogito nach einem fundamentum in­
concussum seines Wissens suchen. Eingesetzt wird dabei ein methodischer 
Zweifel, der alle Dinge der Außenwelt erfasst. Ein letztes Fundament des 
Wissens, an dem nicht gezweifelt werden kann, bildet allein das Denken 
selbst. Die res extensa kann indes nur in ihrer Erkennbarkeit garantiert 
sein, wenn es kein spiritus malignus, sondern ein gütiger Gott ist, der dem 
Ego Cogito die Existenz der Dinge zugänglich macht. Wirklichkeit ist, car­
tesianisch gedacht, somit garantierte Wirklichkeit.176 Diese Wirklichkeits­
garantie wird im französischsprachigen Manuskript der 1633 unvollendet 
liegen gelassenen und erst 1677 veröffentlichten Abhandlung Le Monde 
bis zu dem Grade getrieben, dass der cartesische Gott die Welt nicht nur 
geschaffen hat, sondern sie in jedem Moment weiter im Sein erhält.177 

Interessanterweise blitzt beim Descartes von Le Monde selbst schon vage 
eine Analogie zwischen Schriftsteller und Gott auf, wie sie sich in der 
Literatur des 18. Jahrhunderts dann für Oskar Walzel, Hans Blumenberg 
und andere einstellt. Denn um die philosophischen Ausführungen »moins 
ennuyeuse«, »weniger langweilig« zu gestalten178 und um zu demonstrie­
ren, wie gar keine andere Zusammensetzung unserer Vorstellungen der 

176 Vgl. Cassirer 1996, S. LVI–LVIII sowie LXIII–LXV.
177 So spricht Descartes von der Natur, »um die Materie selbst zu bezeichnen, insofern ich 

sie mit sämtlichen in ihr enthaltenen Qualitäten betrachte, die ich ihr zugesprochen 
habe, und sie [die Natur – F.S.] unter der Bedingung steht, daß Gott fortfährt, sie in 
derselben Weise zu erhalten, in der er sie erschaffen hat«. Descartes 2015, S. 53.

178 Ebd., S. 42/43.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

216

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gott garantierten Dinge möglich sein kann, hebt der Traité de la 
Lumière als erster Teil von Le Monde ab dem sechsten Kapitel mit der 
Beschreibung einer neuen Welt an, um zu demonstrieren, dass diese 
nicht anders denn als Schöpfung Gottes gedacht werden könne.179 Dabei 
scheint Descartes sich insgeheim bewusst gewesen zu sein, nun selbst 
als schöpferischer Mensch zu handeln durch »l’invention d’une Fable«, 
die »Erfindung einer Fabel«180, angesiedelt in »imaginären Räumen« (»les 
espaces imaginaires«).181 Der Text verfährt dabei so, dass der Eintritt in die 
neue Welt – »entrons-y« werden die Lesenden eingeladen182 – dabei noch 
unter der Prämisse erfolgt, dass auch diese andere Welt, obschon sie doch 
zuvor als Fabel des Philosophen deklariert wurde, von Gott einst erschaf­
fen ward und fortan von ihm im Sein gehalten wird. Denn vorausgesetzt 
bleibt, »daß Gott überall um uns herum so viel Materie neu erschafft, 
daß unsere Anschauung, nach welcher Seite sie sich auch ausdehnen mag, 
keinen Ort wahrnimmt, der leer ist«.183 Aber hat der Verfasser des Textes 
nicht nur wenige Seiten zuvor einbekannt, selbst durch Fabel und Fiktion 
diese Welt zu imaginieren? Wie auch immer man diese Textstrategie im 
Verhältnis zum Projekt der cartesischen Philosophie und im intellektuel­
len Feld ihrer Zeit deuten wird: Interessanterweise ist es doch nicht Gott, 
sondern ein philosophischer Schriftsteller und sein fortgesetzter Bericht, 
noch kaum Erzählakt zu nennen, der zu didaktischen Zwecken eine neue 
Welt fingiert.184

Ein Übergang zwischen dem erkenntnistheoretischen Problem garan­
tierter Wirklichkeit aus den Meditationes zu einem narrativen Problem 
scheint sich also schon bei Descartes selbst wenigstens im Keim anzudeu­
ten. Wie wir zuvor schon sahen, führte der Weltentheoretiker Lubomír 

179 Ebd., S. 44. Wie es im Kapiteltitel heißt: »Description d’un nouveau Monde; & des quali­
tés de la matière dont il est composé«.

180 Ebd. S. 42/43.
181 Ebd., S. 44/45. Im selben Kapitel spricht er davon »de feindre cette matière à notre fan­

taisie«: »Diese Materie nach unserer Phantasie zu fingieren« (ebd., S. 46/47).
182 Ebd., S. 44.
183 Ebd., S. 45.
184 Bereits das Ende der dritten Meditation und der dort erfolgte Gottesbeweis rekurrieren 

auf die Ebenbildlichkeit des Denkenden mit Gott (»quod Deus me creavit, valde credi­
bile est me quodammodo ad imaginem et similitudinem eius factum esse«; Descartes 
1996, S. 94). Wobei hier bereits ein eingeschränkter Vergleich von Gott und Künstler 
mitschwingt, denn ersterer habe seine Vorstellung ins Ego Cogito gelegt, sodass sie zu­
gleich ein Zeichen sei, wie eine vom Kunsthandwerker vollzogene Impresse oder Si­
gnatur (»ut esset tamquam nota artificis operi suo impressa«; ebd.).

Anti-Cartesianische Meditationen

217

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doležel die Authentifizierung von Erzählwelten durch eine ›Er-Form‹ 
nicht von ungefähr mit der Figur Gottes zusammen. Beide besitzen die 
Funktion, erkenntnis- wie erzähltheoretisch, das Dasein einer Welt ohne 
Komplikationen zu garantieren. Wenn die Erzählliteratur spätestens ab 
der Romantik die Engführung von Schöpfergott und genialischem Autor 
betreibt – wir haben die Verabschiedung dieser Konstellation bei Arno 
Schmidt betrachten können –, so fällt auch das cartesische Problem der 
Wirklichkeitsgarantie durch Gott im Bereich der Erzählweltforschung an. 
Die Realitätsgarantie von Erzählwelten wurde bei Doležel mit der Frage 
der Pronomina verbunden und betraf so die Zugänglichkeit der Erzähl­
welt durch Perspektive oder Stimme einer Erzähl-Origo. Dabei scheint 
zu gelten: Je gottgleicher diese, desto unproblematischer der Zugang zur 
Erzählwelt.

Die Problematik der göttlichen Realitätsgarantie, welche die Erzähl­
weltforschung von der cartesischen Pointierung des mittelalterlichen 
Wirklichkeitsbegriffes erbt, wird von jenen Texten aufgegriffen, die wir als 
anti-cartesianische Meditationen rubrizieren. Dies gilt einmal für Maurice 
Blanchot, dessen Thomas l’obscur eine Origo-Verwirrung betreibt, die jene 
an der freien indirekten Rede angedeutete noch übertrifft. Dabei zeigt sich 
neben einer kritischen Bezugnahme auf Sartres Poetik des Engagements 
auch ein Rekurs auf Descartes, den schon die Umkehrung der berühmtes­
ten cartesischen Formel deutlich macht: »Je pense, donc je ne suis pas«.185 

Der Zweifel an der Außenwelt verschlingt im XI. Kapitel von Blanchots 
Text Gott, Ich und Welt in einem Strom aus Sprache.

Dagegen gleichen Samuel Becketts Helden perzeptiven und intellektu­
ellen Schrumpfformen des Ego Cogito, die sich in einer Welt ohne gött­
liche Vermittlung geworfen finden. Sie sind allerdings nicht einfach je 
eine res cogitans, die sich gut cartesisch von der res extensa des eigenen 
Leibes abkoppeln kann. Vielmehr zielen sie bereits auf eine Ähnlichkeit 
mit leibnizianischen Monaden ab, deren physischer auch ihren geistigen 
Zustand trägt. Aufgrund dieser Kodependenz bei gleichzeitiger Malaise 
begründen sie ihr zunehmendes Unvermögen, sich zu bewegen und zu 
erzählen. Dabei wird die cartesische Trennung von Denken und Körper, 
res cogitans und res extensa regelrecht narrativ widerlegt. Die umfassende 
körperliche Erschöpfung, die sich noch im Sprechen dieser erzählenden 
Ich-Origines bemerkbar macht, sorgt für das Unvermögen, eine Erzähl­

185 Blanchot 1950, S. 114. Im Folgenden wird nach dieser Ausgabe zitiert mit Angaben in 
Klammern im Fließtext.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

218

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welt noch zuverlässig zugänglich zu machen. So ist Becketts Poetik von 
einer Hinwendung zu Leibniz und dessen Descartes-Kritik gekennzeich­
net.

Denken und Sprechen als Weltvernichtung

Maurice Blanchots Thomas l’obscur (1932/1950) liegt in zwei Versionen 
vor. Die erste Fassung, entstanden zu Beginn der 1930er Jahre, wird in der 
Regel noch dem Frühwerk Blanchots zugerechnet. Die zweite, nach lan­
ger Umarbeitung während der 40er Jahre 1950 veröffentlicht, resoniert zu­
gleich mit zahlreichen Aufsätzen des Literaturkritikers und Philosophen, 
die nahezu zeitgleich entstanden oder in den Jahren zwischen Überarbei­
tung und Veröffentlichung in Zeitschriften und Aufsatzsammlungen er­
schienen sind.186 Im Folgenden soll uns eben diese zweite Fassung interes­
sieren. Deren Veröffentlichungsdatum 1950 situiert den Text zeitlich nach 
einem der wichtigsten Aufsätze für Blanchots weiteres literarisches und 
literaturtheoretisches Schaffen, La littérature et le droit à la mort (1947). 
Wie die literaturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit Blanchot im­
mer wieder betont hat, lässt sich dessen literarisches Werk quasi nicht 
ohne Kenntnisnahme des theoretischen und literaturkritischen Œuvres 
dieses Autors verstehen.187 Eine der Lektüre von Thomas vorausgehende 
Auseinandersetzung mit La littérature – so die im Folgenden gebrauchten 
Kurztitel für beide Texte – eröffnet eine genauere Fassung des Problems 
der Weltauflösung, in das permanent ein philosophischer Kontext hinein­
spielt. Denn Blanchots implizite Erwiderungen auf die Philosophen Sartre 
und Alexandre Kojève in La littérature tasten nach einer Konzeption des 
Schreibens, die sich dezidiert von jeder engagierten, auf die Welt wirken­
den Literatur, wie Sartres Qu’est-ce que la littérature (1947) sie entwirft, 
absetzt. In Auseinandersetzung mit Sartre, Hegel und Husserl, entwirft 
Blanchot die Idee einer Literatur als Ausdruck des nach Kojèves Hegel-
Lektüre im Menschen waltenden Todes und der Negativität, die sich in 
der Sprache am reinsten zum Ausdruck bringen, da diese jeden sinnlichen 

186 Zum Vergleich beider Versionen siehe Stillers 1979.
187 Vgl. allein in der deutschsprachigen Forschung die reiche Referenzen- und Materia­

lakkumulation bei Bengert 2017 oder die eine Rekonstruktion heideggerianischer, 
phänomenologischer und existenzialphilosophischer Bezüge vornehmende Studie von 
Gelhard 2005.

Anti-Cartesianische Meditationen

219

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt aufheben könne. Vor diesem Hintergrund kann der Literatur nach 
Blanchot zugeschrieben werden, nicht auf die Welt zu wirken, sondern 
sogar die Welt zu vernichten. In Blanchots Leseweise einer zur Weltver­
nichtung gesteigerten phänomenologischen Epoché wird in der Literatur 
nicht über Wirkliches gesprochen oder auf die Welt eingewirkt, sondern 
eine Gegenwelt aufgestellt, die sich als Ausdruck der menschlichen, in 
der Sprache waltenden Negativität wiederum selbst verzehrt.188 Im XI. 
Kapitel von Thomas l’obscur wird die Demonstration von Negativität und 
sprachlicher Aufhebung auf die Auflösung der Erzählwelt hinauslaufen 
und sich dabei ausdrücklich gegen die cartesianische Konzeption von Ego 
und Welt richten.

Blanchots Denken der Literatur um 1950

Der Aufsatz La littérature et le droit à la mort erscheint 1947 und 1948 
erstmals in zwei Teilen in der Zeitschrift Critique. In leichter Überarbei­
tung wird er zwei Jahre später in Blanchots Aufsatz-Sammlung La Part 
du Feu (1949) wiederaufgelegt.189 Die wesentliche Überarbeitung besteht 
in der Veränderung der Titel-Streichung des ersten Teils Le régne animal 
de l’esprit, eine Anspielung auf Hegels Kapitel Das geistige Tierreich und 
der Betrug oder die Sache selbst in der Phänomenologie des Geistes.190 Nicht 
allein Hegel ist hier der Bezugspunkt, aus dessen Kapitel Blanchot eigene 
philosophische Schlüsse zieht, ohne einen strengen Hegel-Kommentar im 
Sinn zu haben. Fußnoten verweisen zudem auf Emmanuel Lévinas, Alex­
andre Kojève sowie Jean Hyppolite, womit ein intellektuelles Koordina­
tensystem französischer Hegel-Leser eröffnet ist, in dem Blanchots eigene 
Lektüre manövriert. Unter den philosophischen Bezügen ist eine Opposi­
tion gegen Jean-Paul Sartre jedoch maßgeblich.191 Diese wird auch für 
die Lektüre von Thomas l’obscur und die darin sich vollziehende Weltauflö­

188 Vgl. paradigmatisch die Einschätzung bei Gaston 2013, S. 139: »Blanchot here is coun­
teracting a philosophical reading of the Hegelian attitude toward the literary and mak­
ing the case for a distinctive relation to fiction – and to fictional worlds – in literature.« 
Zur Einklammerung der Außenwelt oder Epoché, die Blanchot in Anschluss an Hus­
serl als Weltvernichtung liest sowie hinsichtlich ihrer Bedeutung für das Imaginäre 
vgl. Gelhard 2005, S. 47–62.

189 Blanchot 1949, S. 291–331. Während der Aufsatz im französischen Original durchge­
hend kursiv gesetzt ist, überführen wir dies im Folgenden in unmarkierte Typografie.

190 Vgl. Gaston 2013, S. 136; Hegel 19861, S. 294.
191 Vgl. Poppenberg 1993, S. 9–21.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

220

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung bestimmend sein: La littérature bezieht nämlich Stellung gegenüber 
der von Sartre vorgeschlagenen Konzeption engagierter Literatur mit ihrer 
Wirkung auf die Welt, bei Sartre als extra-textuelle Realität verstanden.

Auf die Frage, die dem ersten der vier Teile von Sartres schriftstelleri­
schem Propädeutikum den Titel verleiht, Qu’est-ce qu’écrire, wird die be­
rühmte Antwort gegeben, die eine paradigmatische Forderung engagierter 
Literatur darstellt. Der Schriftsteller müsse sich engagieren, was vornehm­
lich in der Form der Prosa geschehen könne und bei Sartre selbst zur 
Favorisierung der Gattungen Roman, Erzählung, Theaterstück führt. Die 
Dichtung wird dagegen mit dem Vorwurf verworfen, der Dichter gebrau­
che die Worte als Dinge und nicht als Zeichen.

Les poètes sont des hommes qui refusent d’utiliser le langage. Or, comme c’est 
dans et par le langage conçu comme une certaine espèce d’instrument que 
s’opère la recherche de la vérité, il ne faut pas s’imaginer qu’ils visent à discerner 
le vrai ni a l'exposer. Ils ne songent pas non plus à nommer le monde et, par 
le fait, ils ne nomment rien du tout, car la nomination implique un perpétuel 
sacrifice du nom a l’objet nommé ou pour parler comme Hegel, le nom s’y 
révèle l’inessentiel, en face de la chose qui est essentielle. Ils ne parlent pas; 
ils ne se taisent pas non plus: c’est autre chose. On a dit qu’ils voulaient 
détruire le verbe par des accouplements monstrueux, mais c’est faux; car il 
faudrait alors qu’ils fussent déjà jetés au milieu du langage utilitaire et qu’ils 
cherchassent à en retirer les mots par petits groupes singuliers, comme par 
exemple ›cheval‹ et ›beurre‹ en ecrivant ›cheval de beurre‹. Outre qu’une telle 
entreprise réclamerait un temps infini, il n’est pas concevable qu’on puisse se 
tenir sur le plan à la fois du projet utilitaire, considérer les mots comme des 
ustensiles et méditer de leur ôter leur ustensilité. En fait, le poète s’est retiré 
d’un seul coup du langage-instrument; il a choisi une fois pour toutes l’attitude 
poétique qui considère les mots comme des choses et non comme des signes.192

Sartre argumentiert hier mit Rückblick auf das erste Kapitel aus Hegels 
Phänomenologie des Geistes, die Sinnliche Gewissheit und die darin begeg­
nenden Ausführungen, dass das bloße Benennen – bei Sartre offenbar 
als Gebrauch eines Satzes im Referieren auf einen Dingzustand in der 
Welt aufgefasst – durch seine allgemeine Bedeutung oder sein Wesen das 
singuläre, unwesentliche Seiende (»l’inessentiel«), das sprachlich mit dem 
Allgemeinbegriff ›benannt‹ wird, entdeckt oder enthüllt (»révèle«). Sartre 
deutet dies als ›ständiges Opfer des Namens‹ (»un perpétuel sacrifice du 
nom«). Das Wesentliche ist dabei die Sache (»la chose«), hier als Signifikat 
oder Begriffsinhalt des sprachlichen Zeichens zu verstehen. Die Dichter 

192 Sartre 1948, S. 63–64.

Anti-Cartesianische Meditationen

221

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechen nun in genau dem Sinne nicht, als sie sich dieser Verwendung 
der nützlichen Sprache (»langage utilitaire«) respektive ihrem nützlichen 
Gebrauch verweigern. Damit wird auch jedes nützliche Projekt (»projet 
utilitaire«), das sich so in Angriff nehmen lässt, vereitelt. Die Dichter 
gebrauchten die Worte, indem sie mit ihnen – wie im karikierenden ›But­
terpferd‹-Beispiel (»cheval de beurre«) – spielen, sie vielmehr als Dinge, 
nicht als Zeichen behandeln. In diesem Sinne wird ihnen für Sartre die 
Sprache zu einer Struktur der äußeren Welt.193

Dem liegt eine utilitäre, dem Erkennen und einem Modell des Blickes 
unterworfene Konzeption des sprachlichen Zeichens zugrunde. Vom Zei­
chen gilt Sartre zufolge: »l’ambiguïté du signe implique qu’on puisse à 
son gré le traverser comme une vitre et poursuivre à travers lui la chose 
signifiée ou tourner son regard vers sa réalité et le considérer comme 
objet«.194 Man kann das Zeichen also wie eine Scheibe durchdringen und 
verfolgt damit das Bezeichnete oder man fasst das Zeichen selbst als Reali­
tät auf und erwägt es als Gegenstand. Die Verpflichtung auf den utilitären 
Gebrauch der Sprache erlaubt erst die Ausrichtung auf die Welt hin und 
auf etwas konkret Bezeichnetes, wohingegen der poetische Gebrauch sich 
geradezu im Spiel mit der Sprache verliert. Dagegen erlaubt jedem ande­
ren Sprecher das Zeichen in seiner Transparenz eine instrumentelle Hal­
tung, eine engagierte Handlung und das bedeutet für Sartre immer: eine 
Wirkung auf die Realität oder die wirkliche Welt. So ist alles Sprechen 
immer auch eine auf die Realität einwirkende Aktion. Das gilt noch für 
das Schreiben von Prosa, indem man damit seinen Mitmenschen etwas 
über sie und die Welt enthüllt oder sie zwingt, etwas zu sehen: »Parler 
c’est agir: toute chose qu’on nomme n’est déjà plus tout à fait la même, 
elle a perdu son innocence. Si vous nommez la conduite d’un individu 
vous la lui révélez: il se voit. Et comme vous la nommez, en même temps, 
à tous les autres, il se sait vu dans le moment qu’il se voit«.195 Sprechen 
ist Handeln, insofern es Zeigen ist, andere sich selbst und die Welt zu 
erkennen gibt. Man spricht von etwas, um zu enthüllen. Wurde dabei das 
sprachliche Zeichen zuvor bereits als ›vitre‹, als Fensterscheibe zur Realität 
bezeichnet, so offenbart sich darin ebenso wie im Verb ›révèler‹ eine Kon­
zeption, die Sprechen mit dem Blick in Verbindung bringt und mit dem 
Imaginären. Das sprachliche Zeichen ist für Sartre – der Hegel und Hus­

193 Ebd., S. 65: »pour le poète, le langage est une structure du monde extérieur«.
194 Ebd., S. 64.
195 Ebd., S. 72.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

222

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


serl hier miteinander vermengt – verwiesen auf ein phänomenologisches 
Noema als Korrelat der Bewusstseinsintention. Sartre spricht dieses in La 
Transcendence du Ego und L’Imaginaire als Imaginäres an, als Bildhaftes. 
Der Schriftsteller schafft schreibend ein imaginäres Objekt.196 Dabei bleibt 
das Zeichen selbst beim Schreiben von Prosa, die ein Imaginäres ohne 
wirkliche Referenz anstrebt, in letzter Hinsicht auf eine Wirkung hin 
ausgerichtet und dem instrumentellen, handelnden, auf eine Welt hin 
transparenten Charakter der Sprache treu.197 Selbst Erzählweltschöpfung, 
unter diesen Voraussetzungen betrachtet, ist nichts anderes als Enthüllung 
von Situationen, damit der Erörterung extra-textueller Sachverhalte ver­
pflichtet und mit der Intention einer Wirkung auf die Realität verfasst, an 
die man sich bindet oder für die man sich engagiert. Nur »[l]’écrivain ›en­
gagé‹ sait que la parole est action«.198 Die Vorführung der Gebärde eines 
Menschen mag vielleicht eine Bühne oder repräsentierte Wirklichkeit 
voraussetzen. Diese bleiben allerdings von La nausée bis La mort dans 
l’âme narratologisch immer als Erzählwelt ansprechbar, die im Dienst 
des Engagements für die extratextuelle Welt steht. Aber allein, indem die 
Sprache nicht als Objekt in der Welt behandelt, sondern Kommunikati­
onsinstrument für die Freiheit des Subjekts wird, ist ein Engagement als 
Engagement gerade in der Welt (»dans le monde«) möglich:

Ainsi, en parlant, je dévoile la situation par mon projet même de la changer; je 
la dévoile à moi-même et aux autres pour la changer; je l’atteins en plein cœur, 
je la transperce et je la fixe sous les regards; à présent j’en dispose, à chaque 
mot que je dis, je m’engage un peu plus dans le monde, et du même coup, j’en 
émerge un peu davantage puisque je le dépasse vers l’avenir.199

Literatur ist das Enthüllen einer Welt, die zugleich – wie die Zukunftsof­
fenheit hier deutlich werden lässt – nur die wirkliche Welt sein kann, in 
der die sartreschen Subjekte in ihrer Freiheit agieren: Selbst wenn dies 
bedeutet, zu diesem Zweck zuerst in Roman und Theater künstliche Wel­

196 Ausführlicher rekonstruiert Sartres phänomenologische Theorie Bonnemann 2007, 
S. 75–160; zur konstitutiven Rolle des Imaginären für die Literatur vgl. ebd., S. 222–
223.

197 Ebd., S. 232: »Vorausgesetzt ist dabei«, nämlich in der Prosa-Konzeption Sartres, »im­
mer die problemlose Gleichsetzung von Wort und Zeichen, denn Sartres Auffassung 
der Prosa, die das Engagement aus der Bezeichnung ableitet, steht und fällt mit der 
These eines glasklaren Zeichens ohne Vieldeutigkeit und Eigengesetzlichkeit«.

198 Sartre 1948, S. 73.
199 Ebd.

Anti-Cartesianische Meditationen

223

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten erschaffen zu müssen.200 Noch sie enthüllen – als engagierte Literatur 
– aber Sachverhalte, denen es um diese Welt geht. Sartres Theaterstücke 
haben darauf vielfach die Probe gemacht. Seiner Literaturkonzeption in­
häriert so letztlich ein Glaube an das Welterfassen und Weltverändern 
des Schreibenden, das auf einer bestimmten Theorie ruht, welche das 
Imaginäre, die Transparenz des Zeichens und den instrumentellen Cha­
rakter der Sprache miteinander verbindet. Noch die Erzählwelt ist hier 
ein imaginäres Surrogat, welches Situationen der Realwelt vorzuführen, 
zu enthüllen erlaubt.

Es ist der phänomenologische Blick noch im sprachlichen Zeichen, 
der für das Literaturmodell Sartres so wichtig ist, den Thomas l’obscur zu 
verdunkeln trachtet. Sartres imaginäres Modell wird implizit herausgefor­
dert, wenn Blanchots Erzähltext eine anti-existenzialistische Literaturkon­
zeption durchexerziert, die zuvor bereits der Aufsatz La Littérature et le 
droit à la mort vorschlägt.201 Darauf weisen schon die polemischen Anspie­
lungen auf Aussagen Sartres in dieser literaturtheoretischen Arbeit voraus. 
So konstatiert Blanchot im ersten Satz: »On peut assurément écrire sans 
se demander pourquoi l’on écrit«.202 Die instrumentell gebrauchten Worte, 
die Glasscheiben, werden ersetzt durch eine Besetzung des Schriftstellers 
durch die Sprache und »des attitudes de pensée que l’écrivain adopte pour 
des raisons qu’il croit réfléchies, mais que seule la littérature réfléchit 
en lui.«203 Das Imaginäre, bei Sartre ein Bildraum, der mit dem Subjekt 
korreliert und seiner Herrschaft unterworfen ist, wird bei Blanchot zum 
Reich des ›Dégagements‹, in dem sich der untätige Schriftsteller und seine 
Leser verlieren.204 Damit sind nur einige Spitzen angedeutet, welche die 
Opposition von Blanchots Text zu Sartres Literaturkonzeption anzeigen.

Die Konzeption einer Sprache, die mit der sartreanischen quer liegt 
und so ein ganz anderes Telos der Literatur anstrebt, entwickelt La litté­
rature et la droit à le mort ausführlich.205 Hierbei wird von einem ganz 
anderen Anspruch ausgegangen, der das Sprechen eben nicht mehr nur 

200 Zur Verbindung von Freiheit und Zukunftsoffenheit vgl. Sartre 1982, S. 552–610.
201 Zu dieser Einschätzung allgemein: Gelhard 2005, S. 14 und detaillierter S. 33–46; Pop­

penberg 1993, S. 8.
202 Blanchot 1949, S. 293; Gelhard 2005, S. 13.
203 Blanchot 1949, S. 308.
204 Ebd., S. 307: »En général, l’écrivain apparaît soumis à l’inaction parce qu’il est le 

maître de l’imaginaire où ceux qui entrent à sa suite perdent de vue les problèmes de 
leur vie vraie«.

205 Worauf immer wieder hingewiesen wurde von Gelhard 2005; Gelhard 2007.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

224

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Mittel im Dienst der Freiheit des Schriftstellers begreift. Vor allem ist 
Sprache nicht länger dem Medium des Blicks durch die phänomenologi­
sche Kategorie des Imaginären unterworfen, sondern wird als Residuum 
des Todes im Menschen aufgefasst. Der Tod ist es, der in der Literatur 
sein freies Spiel treibt und darum auch jede Setzung – und in letzter 
Instanz damit auch die gesamte narrative Makrostruktur einer Erzählwelt 
– wieder aufzuheben vermag.

Wie ist das genau zu verstehen? Wie Gerhard Poppenberg gezeigt hat, 
geht auch Blanchots Sprachdenken – wie dasjenige Sartres – dabei zu­
nächst von Hegels Ausführungen über die sinnliche Gewissheit aus. Diese 
Position des Geistes insistiert auf einem unmittelbaren Erfahrungswissen, 
das Hegel dahingehend überwinden zu können glaubt, dass aufgrund 
der sprachlichen Basiertheit jeden Wissens dieses immer schon einen all­
gemeinen Inhalt wiedergibt. Das Besondere ist in der Sprache je schon 
aufgehoben in den Allgemeinbegriffen, die singuläre Referenz im allge­
meinen Signifikat. Deutlich wird das an den deiktischen Ausdrücken oder 
Shiftern, die für Hegel zur Indifferenz gegenüber ihrem Gegenstand nei­
gen.206 Die Dialektik der sinnlichen Gewissheit besteht nun gerade darin, 
dass ein sinnliches ›Dieses‹, die konkrete Referenz, welches ein einzelnes 
Individuum aussprechen will, immer schon in der Sprache sich getilgt 
findet, die nur Allgemeines gibt. Der konkrete Gegenstand in der Welt, 
den ein Wort bezeichnen mag, lässt sich nicht als singulärer aussagen, 
sondern nur hinsichtlich seines Allgemeinbegriffes: das Zeichen ›Baum‹ 
für alle realen Bäume. Das Individuelle besitzt unendliche Eigenschaften; 
in der Sprache aber existieren Begriffe mit endlichen Intensionen, die 
einen Begriff ausmachen. Diese sprachlich immer schon vorgenommene 
Tilgung des Singulären und Individuellen wird für Hegel zum paradigma­
tischen Fall der Aufhebung, die ihrem Wortsinn nach auf eine höhere 
Stufe hebt (hier den vergänglichen sinnlichen Eindruck zu einer geistigen 
Allgemeinheit macht) und zugleich aufhebt (die Bedeutung des Einzel­
nen bewahrt).207 Blanchot greift vor allem diese letzte Dimension der 
Aufhebung auf. Sie erlaubt Blanchot damit einerseits, die vom Alexandre 
Kojèves Hegel-Lektüre ererbte Auffassung des Todes hier wiederzufinden. 

206 Ebd., S. 40–48. Hier wird nicht versäumt, auf die Problematik des hegelschen Ansatzes 
hinzuweisen, der die von Jakobson konstatierte Mittlerstellung der Shifter zwischen 
Sprache und Wirklichkeit allzu vorschnell als Argument für die Seite der Allgemein­
heit verbucht.

207 Vgl. zum Doppelsinn der Aufhebung auch: Nancy 2011, S. 36–38.

Anti-Cartesianische Meditationen

225

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kojève zufolge sei der Mensch nur »der Tod, der ein menschliches Le­
ben lebt«.208 Denn der Mensch ist Negativität, indem seine geistige wie 
physische Arbeit eine Negation der Positivität der Welt darstellt, wie 
sie die sprachliche, als Negation des sinnlichen Wahrnehmungsinhalts 
zu denkende Aufhebung paradigmatisch darstellt. Diese Negativität kann 
daher mit dem Tod enggeführt werden, da nur die Sprache – aufgrund 
der Aufhebung Medium der Negativität – im Gegensatz zum Tier eine 
Antizipation des Todes erlaubt und daher dem Menschen ermöglicht, 
einen Tod zu haben.209 Sprache ist Denken ist Negativität ist Tod. Dies 
hat Folgen für die Konzeption des Menschen als Negativität. Es bedeutet, 
dass der Mensch in der Sprache und im Schreiben nicht nur die Welt 
in eine unpersönliche, leere Fläche von Zeichen aufhebt, die gleichzeitig 
immer schon mit dem Tod verbunden ist. Er hebt sich noch selbst auf, 
indem auch er, sobald er in die Sprache eintritt, sobald er ›Ich‹ sagt, durch 
die Eintragung seiner Subjektivität ins Allgemeine der Sprache auf die 
Unpersönlichkeit des Todes stößt. So ist etwa noch im Wort ›Ich‹ – dem 
Hegel viele beiläufige Betrachtungen gewidmet hat – eine Negation des 
Besonderen gesetzt.210 Blanchot bringt diese Logik des Aufhebung nun 
einerseits mit einer Negation zusammen, in der allerdings nicht mehr 
nur die hegelianische Aufhebung, sondern zugleich die phänomenologi­
sche Reduktion als Einklammerung oder Epoché der Welt mitschwingt, 
von Husserl in den Ideen I auch als »Weltvernichtung« angesprochen.211 

208 Kojève 1988, S. 240.
209 Ebd., S. 238: »Aber wenn der Mensch Tat, und die Tat eine als Tod ›erscheinende‹ Ne­

gativität ist, dann ist der Mensch in seiner menschlichen oder sprechenden Existenz 
nur ein – mehr oder weniger hinausgezögerter und seiner selbst bewußter – Tod.« Re­
kurriert wird hierbei implizit auf Heideggers Einsicht (die Kojève seinem Hegel unter­
legt), dass nur dem Menschen als sprachbegabtes Lebewesen die Möglichkeit des To­
des gegeben sei, insofern das eigene Ende nur durch Sprache und Denken antizipiert 
werden kann: Der wirkliche Tod ist immer entzogen, doch als antizipierter, voraus-ge­
dachter kongruiert er mit der Negativität des Menschen dank der Sprache. Wo Spra­
che ist, ist Denken; wo Denken stattfindet, kann der Tod antizipiert werden. Vgl. dazu 
auch die Ausführungen bei Agamben 2007, insbes. S. 11–22; S. 74–84 sowie Pillen 
2003, S. 95–118.

210 Vgl. Hegel 19862, S. 82–83: »Wenn ich Ich sage, so meine ich mich als diese einzelne, 
durchaus bestimmte Person. In der Tat sage ich jedoch dadurch nichts Besonderes von 
mir aus. Ich ist auch jeder andere, und indem ich mich als Ich bezeichne, so meine ich 
zwar mich, diesen Einzelnen, spreche jedoch zugleich ein vollkommen Allgemeines 
aus«.

211 Husserl 19923, S. 103–106 (§ 49. Das absolute Bewußtsein als Residuum der Weltvernich­
tung).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

226

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über diese – philosophisch nicht unproblematische – Gleichung, die bei 
Blanchot vorauszusetzen ist, gelangt jenes Moment in die Sprache, das La 
littérature als dasjenige des Todes anspricht.

Diese Identifikation von Sprache, Nichts und Tod im Anschluss an 
Kojève ist es, die Blanchot dazu berechtigt, bedeutungsschwer von der 
Literatur als »négation d’elle-même« zu sprechen, zu sagen, die Literatur 
sei »nulle« oder nichtig und hinzuzufügen: »cette nullité constitue peut-
être une force extraordinaire, merveilleuse, à la condition d’être isolée à 
l’état pur«.212 Als historisch erste Freilegung dieser Nichtigkeit innerhalb 
der französischen Literatur wird zunächst der Surrealismus erblickt, als 
seine angebliche Quelle aber die hegelsche Philosophie offengelegt. Wenn 
Blanchot von »la verité de cette œuvre«, von der Wahrheit des literari­
schen Werkes überhaupt spricht, so greift er auf eine Wahrheit aus, »où 
semblent s’unir l’individu qui écrit, puissance de négation créatrice, et 
l’œuvre en mouvement avec laquelle s’affirme cette puissance de négation 
et de dépassement«.213 Blanchot unterstellt Hegel, diesen neuen Begriff 
des Werkes als »la Chose même«, als die ›Sache selbst‹ zu adressieren 
und ist aufgrund der Identifikation von dessen Aufhebung mit Husserls 
Weltvernichtung hier zumindest terminologisch ganz bei letzterem: »le si­
lence, le néant, c’est bien là l’essence de la littérature, ›la Chose même‹«.214 

Die Sache selbst, Husserls Noema, fällt hier mit der von Kojèves Hegel 
veranschlagten Negativität des Menschen – seiner Eigenschaft Kehrseite 
der weltlichen Positivität oder »Nacht der Welt« zu sein – zusammen.215 

Der Schriftsteller, der im kojèveschen Sinne Arbeit ausübe, damit sich 
die »nuit de ses possibilités propres,« am Werk verlustiere,216 schaffe da­
rin einen Raum der Negation durch die Sprache, die jegliche Referenz 
tilgt.217 Diese grundsätzliche Aufhebung/Weltvernichtung/Negativität per­
sistiert nun im literarischen Werk, nicht mehr als Negativität und Potenz 
des Menschen selbst, sondern in seiner jeglichen referentiellen Wirklich­

212 Blanchot 1949, S. 294.
213 Ebd., S. 300.
214 Ebd., S. 300.
215 Die Formulierung »Nacht der Welt« geht auf Hegels Aufzeichnungen zur Geistphilo­

sophie in den Jenenser Systemfragmenten 1805/06 zurück, die Kojève seiner Hegel-
Deutung neben der Phänomenologie des Geistes hauptsächlich zugrunde legte. Vgl. He­
gel 1974, S. 204.

216 Blanchot 1949, S. 299.
217 Die Literatur ist dabei Paradigma der Arbeit, denn »il faut bien reconnaître dans l’ac­

tivité de l’écrivain la forme par excellence du travail«. Ebd., S. 304.

Anti-Cartesianische Meditationen

227

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit abgewandten Reinform: »la littérature, par son mouvement, nie en 
fin de compte la substance de ce qu’elle représente«.218 Sie leugnet die 
Substanz, indem sie den Gegenstand grundsätzlich aufhebt, indem sie 
repräsentiert und als Repräsentation sich von jeder wirklichen Referenz 
entkoppelt.

Le mot me donne ce qu’il signifie, mais d’abord il le supprime. Pour que je 
puisse dire: cette femme, il faut que d’une manière ou d’une autre je lui retire sa 
réalité d’os et de chair, la rende absente et l’anéantisse. Le mot me donne l’être, 
mais il me le donne privé d’être. Il est l’absence de cet être, son néant, ce qui 
demeure de lui lorsqu’il a perdu l’être, c’est-à-dire le seul fait qu’il n’est pas.219

An dieser Stelle verdichten sich die bis hierin verfolgten Motive des blan­
chotschen Sprachdenkens, das seiner Philosophie der Literatur zugrunde 
liegt. In der Aufhebung des Seienden durch die Sprache stößt der Mensch 
zum Wesen oder der Sache selbst vor, zum hegelschen Allgemeinen, ne­
giert darin aber jede positive Referenz, jedes singulär mit einem Begriff 
vermeinte Sein in der Welt.

Das sprachliche Zeichen Blanchots ist damit alles andere als eine Fens­
terscheibe, das dem Modell des Imaginären und des Blickes folgt. Es ist 
außerdem nicht, was eine Wirkung auf die Welt, sondern die Erschaffung 
einer Welt für Blanchot bedingt. Denn der Schriftsteller als »maître de 
l’imaginaire«220 vermag nun schreibend ein Imaginäres zu schaffen, das 
keinen positiven Halt, daher kein realweltliches Substrat und auch keine 
Wirkungsabsicht auf diese Welt mehr besitzt. Vom Buch kann daher – 
durchaus in Umkehrung von Sartres Metaphorik und Terminologie – 
als »reflet changé« und »source infinie des réalités nouvelles« gesprochen 
werden221 und von einem Substitut der Welt, da der Schriftsteller »en sub­
stituant au monde des choses déterminées et du travail défini un monde 
où tout est tout de suite donné et rien n’est à faire qu’à en jouir par la 
lecture«.222

Wir brechen die Auseinandersetzung mit La littérature an dieser Stelle 
ab und verweisen für die weiteren Implikationen und Querbezüge dieses 

218 Ebd., S. 301.
219 Ebd., S. 312. Eine gendertheoretische Untersuchung von Blanchots Literaturtheorie, 

die darauf einginge, warum hier gerade immer die Frau ausgelöscht wird (eine Auslö­
schung, die Blanchots häufiger Rekurs auf den Mythos von Orpheus und Eurydike be­
kräftigt), steht noch aus.

220 Ebd., S. 307.
221 Ebd., S. 305.
222 Ebd., S. 307.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

228

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch viel ergiebigeren Aufsatzes auf die Arbeit von Andreas Gelhard.223 

Uns ging es hier nur darum, die sonst wenig betonte Rolle der Welt he­
rauszustellen. Wie allerdings Sean Gaston andeutet, bleibt Blanchot nicht 
bei der These stehen, Literatur stifte eine eigene Welt oder verlasse sich 
auf eine hegelianische Auffassung der Literatur wie La littérature nahele­
gen könnte.224 Blanchots Gegenstoß führt in Richtung einer Erzählwelt­
auflösung, die im XI. Kapitel von Thomas in einer invertierten cartesiani­
schen Meditation kulminiert, für deren Verständnis die hier eingeholten 
Voraussetzungen jedoch grundlegend sind.

Sehen – Sprechen – (Ver)Schwimmen: Die Dispersion von Imaginärem und 
Erzählstimme

Die Erzählsituation von Thomas l’obscur ist von Anfang an durch zwei 
Problemkomplexe ausgezeichnet, die ineinandergreifen. Erstens mediali­
siert der Text sich sowohl imaginär als Blick wie auch als Stimme. Zwei­
tens herrscht, was die jeweiligen, erzählweltlich verortbaren Blick- und 
Stimmzentren der Erzähl-Origines anbelangt, eine fortwährende und sich 
verschärfende Uneindeutigkeit über ihren Ursprung und ihre Zuordnung. 
Die Medialisierung und der Ort des Erzählens in der Erzählsituation sind 
zwei zusammenspielende Probleme, welche die Zugangsbedingungen die­
ser Erzählwelt komplizieren.

Das erste Kapitel lässt sich zunächst als auto-mediale Inszenierung einer 
auf die Transparenz des Zeichens, das Imaginäre und ein literarisches 
Modell das Sehens basierten Literatur à la Sartre lesen. Die Erzählung 
scheint dieses Modell zunächst selbst mitzutragen und sich mittels des 
philosophischen Querbezugs als Imaginäres auszuzeichnen. Alles beginnt 
mit einem Blick: »Thomas s’assit et regarda la mer« (9).225 Damit blickt 
nicht nur Thomas aufs Meer. Vor den Implikationen einer Theorie der 
Transparenz des Zeichens sollen die Lesenden Thomas am Strand sitzen 
und aufs Meer blicken ›sehen‹. Nicht nur wird dabei Thomas als Exten­

223 Gelhard 2005.
224 Gaston 2013, S. 139.
225 Jean Starobinski hat auf die thetische Kraft der Sprache an dieser Stelle aufmerksam 

gemacht, wenn er Thomas’ Sehen als nichts außer den literarischen Akt der Setzung 
eines Imaginären, einer zwar sprachlich zugänglichen, aber zugleich blickhaft mediali­
sierten Welt versteht. Starobinski 2014, S. 190: »Thomas n’est rien en dehors de l’acte 
littéraire qui le pose«.

Anti-Cartesianische Meditationen

229

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sion in der WN erblickt oder imaginiert.226 Sein Sehen mitsamt seinen 
inneren Einstellungen wird zugleich als WNC mitgesehen.

mais ses regards ne pouvant s’accrocher à rien, il lui semblait qu’il contemplait 
le vide dans l’intention d’y troucer quelque secours (10).

Il avait alors un véritable brouillard devant la vue et il distinguait n’importe 
quoi dans ce vide trouble que ses regards perçaient fiévreusement (13).

Un nuage était descendu sur la mer et la surface se perdait dans une lueur qui 
semblait la seule chose vraiment réelle (9).

In ihrer Fokussierung auf Thomas’ innere Akte (»il lui semblait«, »il 
distinguait«, »qui semblait«) machen diese Passagen und zahllose andere 
darauf aufmerksam, dass sich Thomas etwas auf eine bestimmte Weise 
darlegt – und zwar imaginär (»ses regards«, »devant la vue«). Seine Ori­
go und sein inneres, bildhaftes Denken überlagert sich dabei mit der 
unpersönlichen, auf die äußeren Erscheinungen der Welt fokussierten 
Erzähl-Origo.

Damit stellt sich auch die Frage nach dem Ursprung des Erzählens. 
Indem Thomas grammatisch als dritte Person markiert ist, wird sein Emp­
finden nicht von einem Ich unmittelbar erlebt dargestellt, sondern von 
einer Sprache zugänglich gemacht, der selbst kein grammatisch markier­
tes Subjekt der Aussage korrespondiert. Erzählwelttheoretisch mag sich 
Lubomír Doležels Einordnung einer Authentifizierung der Erzählwelt in 
der ›Er-Form‹ aufdrängen. Indes steuert die Erzählung hier bereits auf 
einen Konflikt zu. Sartres am Imaginärem festhaltende Poetik und die 
Auto-Medialisierung des Textes als Blick wird performativ bereits von 
einer Poetik der Stimme eingeholt, wie Blanchot sie Jahre nach Thomas 
l’obscur auch theoretisch entwickeln wird; und diese Stimme zeitigt ein 
Verschwimmen der Wahrnehmungs- und Erzähl-Origines.

La voix narrative (1964) unternimmt einige Überlegungen zur Erzähl­
stimme in der modernen Literatur, die sich vor allem an Franz Kafka 
entzünden.227 Dabei konkludiert Blanchot (ganz anders als Genette, der 
dahinter eine Person präsupponiert): »La voix narrative est neutre«;228 

»sans existence propre, ne parlant de nulle part, en suspens dans le tout 
de récit, elle ne s’y dissipe pas non plus selon le mode de la lumière qui, 

226 Also nach Sartre, den Wolfang Iser unter den Theoretikern eines literarischen Imagi­
nären verbucht. Vgl. Iser 1991, S. 331–349.

227 Blanchot 1981, S. 178–182.
228 Ebd., S. 182.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

230

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


invisible, rend visible«.229 Es handelt sich um eine Erzählstimme, keinen 
Blick; zudem ist sie nicht-personal eindeutig zuschreibbar. In dieser dop­
pelten Funktion zeichnet sie bald auch die Erzählsituation hier aus. Die 
Welt scheint zwar in Thomas vom ersten Satz an blickhaft inszeniert, indes 
nicht zufällig als eingeschränkter Blick in nebeliger Küstenlandschaft. Ein 
Mangel an Klarheit schlägt sich nicht nur innerweltlich in Bezug auf die 
Erzähl-Origo nieder, sondern noch in der Auto-Medialisierung, denn das 
Modell der Stimme überlagert bald erkennbar jenes des Blicks.

Dabei wird Thomas stellenweise von außen wie unter einem Mikro­
skop perzipiert – und doch wird auch in ihn hineingesehen, wobei er in 
diesen Fällen regelrecht zu sprechen scheint.

d’une part, il y a quelque chose à raconter, c’est le réel objectif tel qu’il se 
donne immédiatement sous un regard intéressé et, d’autre part, ce réel se réduit 
à être une constellation de vies individuelles, de subjectivités, ›il‹ multiple et 
personnalisé, ›ego‹ manifeste sous le voile d’un ›il‹ d’apparence.230

Dieser Blick oder diese Stimme, die äußere Weltereignisse und Thomas’ 
Subjektivität gleichermaßen kennt, hat selbst kein eindeutiges Subjekt: 
Sie besteht aus verteilten, aber nicht länger in einer aufzufindenden Per­
son zu bündelnden Blick- oder Sprachzentren.231 Das neutrale Moment 
der Erzählstimme hat Jean-Luc Nancy entsprechend aufs Lateinischen 
›ne uter‹ zurückgeführt und die damit bedeutete Unbestimmtheit eines 
›weder noch‹ oder ›keiner von beiden‹.232 Der Uneindeutigkeit der Media­
lität fügt sich so eine Uneindeutigkeit, wer spricht/sieht und von woher 
diese Sprache/dieser Blick kommt, hinzu. Auf letzterer beruht die Unper­
sönlichkeit der Erzählstimme. Die Stimme scheint von nirgendwoher das 
Geschehen in der Welt zu setzen, ortlos zu sein und daher »radicalement 
extérieure, elle vient de l’extériorité même, ce dehors qui est l’énigme 
propre du langage en l’écriture«.233 Blanchot zielt mit diesem Begriff 
des Außen – einem Außen dem Thomas schwimmend innerhalb der 

229 Ebd., S. 182.
230 Ebd., S. 175.
231 Vgl. ebd., S. 183: Denn das Neutrale ist ein Zentrum, welches das Werk am Besitzen 

eines Zentrums hindere, »lui retirant tout foyer privilégié d’intérêt, fût-ce celui de 
l’afocalité, et ne lui permettant pas non plus d’exister comme un tout achevé, une fois 
et à jamais accompli«.

232 Vgl. Nancy 2010, S. 7.
233 Blanchot 1981, S. 182. Man bemerkt, dass Michel Foucaults Einordnung von Blan­

chots Philosophie als ›Denken des Außen‹ nicht unmaßgeblich auf diesen Überlegun­
gen zur Sprache fußt. Vgl. Foucault 2003, S. 208–233.

Anti-Cartesianische Meditationen

231

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erzählwelt sich nähert – ausdrücklich auf ein Phänomen innerhalb der 
Sprache. Das Außen ist ein Außen in der Sprache. Es ist ihr Effekt und ins­
besondere einer des Erzähltextes in der dritten Person, wobei als Subjekt 
der Aussage der Erzählstimme sich gleichsam eine nicht aufzufindende, 
unmögliche Nicht-Person als Subjekt disperser Blickwinkel einschaltet.234

Dans la forme narrative, nous entendons, et toujours comme de surcroît, parler 
quelque chose d’indéterminé que l’évolution de cette forme contourne, isole, 
jusqu’à le rendre peu à peu manifeste, quoique d’une manière trompeuse. 
Le ›Il‹ est l’événement inéclairé de ce qui a lieu quand on raconte.235

Das unpersönliche ›Il‹ versucht die Komplikationen dessen zu umreißen, 
was die Erzählwelttheorie allzu typisierend als Er-Form festhalten wollte, 
ohne genauer zu charakterisieren, wer spricht: »le ›il‹ devient la cohérence 
impersonnelle d’une histoire […]; l’histoire se tient toute seule, préformée 
dans la pensée d’un démiurge et, existant par elle-même, il n’y a plus qu’à 
la raconter«.236 Statt auf ein göttliches Erzähler-Subjekt sieht Blanchot die 
dritte Person Singular auf eine unpersönliche Dispersion von Wahrneh­
mungs- und Sprachzentren verwiesen.

Blanchots Text umreißt und vertieft hier im Grunde ein Problem, das 
später in leicht veränderter Form die Forschungen zur freien indirekten 
Rede heimsuchen wird. Beide Ansätze vermögen sich gegenseitig und die 
Erzählhaltung in Thomas l’obscur zu erhellen, indem sie zugleich das be­
reits angedeutete Zu-kurz-Greifen eines erzählwelttheoretischen Aspekts 
wie der ›Er-Form‹ verdeutlichen. Denn in der Erzählwelttheorie wird dem 
Problem einer Uneindeutigkeit von Erzählinstanzen kaum hinreichend 
Rechnung getragen.237

234 Blanchot kommt am Ende seines Textes über die Erzählstimme auf die Voraussetzung 
von La littérature und die darin konstatierte Weltvernichtung implizit zurück, wenn er 
vom Erzählen sagt, es bedeute »attirer le langage dans une possibilité de dire […] là où 
parler, ce ne serait pas affirmer l’être« (Blanchot 1981, S. 184): Nämlich ihre Negation, 
ihre Aufhebung, die Suspension der Wirklichkeit.

235 Blanchot 1981, S. 173–174. Angesichts dieses Phänomens bei Kafka hat Joseph Vogl 
hier von einer vierten Person Singular gesprochen: Vogl 1994, S. 745–756.

236 Blanchot 1981, S. 174.
237 Eine Weltentheoretikerin wie Marie-Laure Ryan kämpft ausdrücklich gegen eine ›no-

narrator-theory‹, die sie in Ann Banfields linguistischer Ausdeutung der freien indirek­
ten Rede vorfindet: Ryan 1991, S. 67–68. Monika Fludernik hat gegen Ryan einge­
wandt, dass es sich indes schlicht um linguistische Evidenz handle, von einer Erzähler-
Persona sich lediglich dann sprechen lasse, wenn eine ausdrückliche grammatische 
Markierung vorliege: »In the following it will therefore be taken for granted that the 
image of a narrator qua producer of the narrative ever hovers on the horizon of the 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

232

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ann Banfield zufolge lässt sich die freie indirekte Rede allgemein als 
ein Alternieren von ›unspeakable sentences‹ charakterisieren, da ›senten­
ces of narration‹ (die Erzählweltereignisse erzählend individuieren) und 
›sentences representing consciousness‹ (die Bewusstseinszustände der Figu­
ren wiedergeben) einander abwechseln.238 Eine solche Überlagerung von 
Erzählstimme(n) und Bewusstseinswiedergabe, von Wiedergabe der WN 
oder WNC zeichnet Thomas l’obscur immer wieder aus: »L’eau tournait 
en tourbillons. Était-ce réelement de l’eau?« (10). Diese Frage ist nicht 
notwendig die einer Erzähl-Origo, die das Geschehen aus einem über 
den Geschehnissen schwebenden Standpunkt verfolgt. Es lässt sich auch 
als Repräsentation einer anderen Stimme und Wahrnehmung innerhalb 
jener der Erzählstimme lesen, derjenigen Thomas’. Es findet die in der 
freien indirekten Rede mögliche, mimetische Repräsentation einer Stimme 
in einer anderen statt. Dies führt aber zur Alternanz zweier Stimmen, 
im Grunde zweier Origo-Positionen und ihrer Perspektiven auf die Welt: 
jener von Thomas und des grammatisch nicht ausdrücklich als Person 
markierten neutralen Pseudo-Subjekts der Erzählstimme. Die doppelte 
Zuschreibungsmöglichkeit der Frage erzeugt hier und andernorts eine 
Uneindeutigkeit. Durch sie ist die Differenzierung von WN und WNC 
gefährdet, von scheinbar objektiven Weltzuständen und ihrem subjektiv 
gebrochenem Ausdruck durch erzählweltimmanente Figuren. Sprache, so 
deutet sich hier überdies an, lässt sich im Erzähltext somit keinesfalls 
automatisch als quasi-phänomenologische Wiedergabe von Imaginärem 
und als transparentes Zeichen denken, das mit dem Blickfeld eines mögli­
chen Subjekts kongruiert, das mehr oder weniger eine protokollsatzartige 
Beschreibung bildhafter Weltzustände umsetzt. Die diskursive Ebene er­
zeugt hingegen immer wieder eine Verwirrung von Wahrnehmungs- und 
Erzählzentren. Ihre klare Unterschiedenheit droht sich dabei zu verlieren. 

reader’s consciousness, but that a clear instantiation of a narrator persona has to be 
marked linguistically; in the same manner that figural consciousness cannot be pro­
jected without sufficient textual (i.e. linguistic) evidence. Narrative ›instances‹ (narra­
tors, narrates, etc.) can therefore be regarded as a product of the reader’s interpretative 
strategies which are in turn determined by general frames and schemata of human 
agency (for the plot level) and communication scripts (for the narratorial discourse)«. 
Fludernik 1993, S. 61.

238 Banfield 1982, S. 257: »Narrative fiction is structured linguistically by the conjunction 
of two unspeakable sentences, the sentence of narration and the sentence representing 
consciousness. Their coming together is a structural principle and a historical phe­
nomenon. They exteriorize and objectify that history and consciousness, converting it 
into an artefact: the narrative text and its fiction«.

Anti-Cartesianische Meditationen

233

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und während bislang vor allem das Imaginäre dieser Welt ins Auge fiel, 
klingt nun auch der Ausdruck der Gedanken und inneren Selbstansprache 
der Hauptfigur – »Était-ce réelement de l’eau?« – an.

Diese verwirrende erzähltheoretische Ausgangssituation, bei der ein 
Übergang von einer Auto-Medialisierung als Blick zu jener als Stimme 
verläuft, verbunden mit einer Verwirrung der Origo-Zentren, verstärkt 
sich im weiteren Verlauf von Thomas l’obscur noch. Denn der Text wech­
selt in seiner performativen Polemik gegen ein sartresches Modell des 
Blicks zunehmend in das des Sprechens hinüber, dem Blanchots eigene 
Überlegungen zur Literatur als Weltauslöschung durch Sprache zugrunde­
liegen.

Sprechen ist nicht Sehen

Zwar wird Thomas’ Situation von Anfang an als eine des Blicks und 
des Angeblickt-Werdens inszeniert; zwar scheint damit der sartresche An­
spruch auf das Enthüllen einer Welt in Bezug auf die Erzählwelt vor dem 
Hintergrund einer Poetik des Imaginären aufgegriffen. Wie aber die freie 
indirekte Rede zur Vermischung der Perspektiven- als sprachliche Origo-
Zentren neigt und der Erzählwelt damit ein Authentifizierungsschwierig­
keiten bezüglich des in ihr Gegebenen bescheren kann, so läuft Blanchots 
gesamte Blickinszenierung zuletzt auf die Widerlegung der Vorstellung 
hinaus, Literatur ließe sich als Sehen – auch im übertragenen Sinne als 
Sehen einer Erzählwelt durch eine Transparenz sprachlicher Zeichen – 
verstehen.239

Bereits die anfängliche Darstellung eines im Nebel liegenden Meeres 
verbildlicht die prekäre Situation eines von der Sprache getragenen Ima­
ginären und die schwierige Erkennbarkeit dieser Erzählwelt. Schon die 
oben zitierte Frage während Thomas’ Schwimmen weist in eine ähnliche 
Richtung: »Était-ce réelement de l’eau?« (10). Denn wo ist denn dieses für 
Thomas’ offenbar reale Wasser angesichts der weltvernichtenden Kraft der 
Sprache oder in den Zeichen auf dem Papier sichtbar?

Noch der Akt des Schwimmens erscheint bald weniger als erzählweltli­
ches Schwimmen denn als Metapher für eine Produktion von Text, die 

239 Ganz in diesem Sinn hat Gilles Deleuze Blanchots grundlegende Einsicht auf die For­
mel gebracht: »Sprechen ist nicht Sehen«. Vgl. Deleuze 1987, S. 87.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

234

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterhalb der imaginären Illusion der Transparenz der Zeichen und des 
Blickes operiert.

Im Akt des Schwimmens innerhalb der Welt vermischen sich Thomas 
und das Meer miteinander, bis sogar das Ertrinken als ein Ertrinken in 
sich selbst erscheint: »Quelle issue? Lutter pour ne pas être son bras? Être 
submergé? Se noyer amèrement en soi?« (11–12). Thomas’ Schwimmen 
scheint hier weniger ein erzählweltliches Ereignis. Es designiert genauso 
einen textuellen Prozess, der sich etwa in der Waldszene des zweiten 
Kapitels – dem metaphorischen Schwimmen in der dunklen Masse der 
Innerlichkeit, die zugleich Äußerlichkeit ist – wiederholt: »[…] mais ce 
qu’il regardait, à la longue le mettait en rapport avec une masse nocturne 
qu’il percevait vaguement comme étant lui-même et dans laquelle il bag­
nait« (16). Der sprachliche Prozess der Metaphernbildung (»une masse 
nocturne«) ergänzt die Uneindeutigkeit der Positionen aus La voix narrati­
ve. Das immer wieder aufgerufene Schwimmen ist eine Bewegung inner­
halb der Erzählwelt, aber auch ein textperformativer Übergang, bei dem 
Origines ins Schwimmen geraten. Dabei schwimmt Thomas nicht nur im 
ersten Kapitel, sondern sieht bald einem Schwimmer zu und nimmt nun 
eben jene kontemplative Haltung ein, die zuvor der unpersönliche ›Blick‹ 
ihm gegenüber innehatte.

A force d’épier, il decouvrit un homme qui nageait très loin, à demi perdu sous 
l’horizon. A une pareille distance, le nageur lui échappait sans cesse. Il le voyait, 
ne le voyait plus et pourtant avait le sentiment de suivre toutes ses évolutions: 
no seulement de le percevoir toujours très bien, mais d’être advantage par aucun 
autre contact. Il resta longtemps à regarder et à attendre. Il y avait dans cette 
contemplation quelque chose de douloureux qui était comme la manifestation 
d’une liberté trop grande, d’une liberté obtenue par la rupture de tous les liens. 
Son visage se troubla et prit une expression inusitée (13).

Thomas steigt selbst in die Origo-Position des Sehenden auf, dem etwas 
erscheint, indem er allen Entwicklungen des fremden Schwimmers zu 
folgen vermag (»de suivre toutes ses évolutions«). Wie die Erzählstimme 
zuvor ihn hat Thomas den anderen Schwimmer immer gut im Blick (»de 
le percevoir toujours très bien«).

Dabei wird durch die Entzauberung des Meeres im Laufe des Schwim­
mens aber auch das imaginäre Modell der Literatur in Zweifel gezogen 
– etwa wenn vom »mer idéale« gesprochen wird oder die Wellen als »élé­
ments qu’il aurait connus« adressiert werden und dabei eine Sicherheit, 
»que l’eau manquait«, dass das Wasser eigentlich fehle, sich einstellt.

Anti-Cartesianische Meditationen

235

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Des remous le secouaient, sans pourtant lui doner le sentiment d’être au milieu 
des vagues et de rouler dans des éléments qu’il aurait connus. La certitude 
que l’eau manquait, imposait même à son effort pour nager le caractère d’un 
exercice frivole don’t il ne retirait que du découragement (10).

Das Schwimmen wird damit bald der »rêverie« genähert, der Träumerei, 
imaginäre Tätigkeit par excellence, die den Akt des Schreibens selbst in 
den Text und die Erzählwelt übersetzt. »Il poursuivait, en nageant, une 
sorte de rêverie dans laquelle il se confondait avec la mer« (11).

Zudem führt das Schwimmen Thomas an einen Ort jenseits des Bli­
ckes, der als »région vague« und »lieu sacré« adressiert wird; ein vager, 
heiliger und entzogener Raum »bien approprié«, der die Auflösung des 
Imaginären in Sprache vollendet.

La tentation prit un caractère tout à fait insolite, lorsque de la goutte d’eau 
il chercha à se glisser dans une région vague et pourtant infiniment précise, 
quelque chose comme un lieu sacré, à lui-même si bien approprié qu’il lui 
suffisait d’être là, pour être; c’était comme un creux imaginaire où il s’enfonçait 
parce qu’avant qu’il y fût, son empreinte y était déjà marquée. Il fit donc un 
dernier effort pour s’engager totalement. Cela fut facile, il ne rencontrait aucun 
obstacle, il se rejoignait, il se confondait avec soi en s’installant dans ce lieu où 
nul autre ne pouvait pénétrer (12).

Der Text macht hier eine deutliche Spitze gegen Sartre kenntlich, was 
umso mehr den poetologischen Hintersinn der Passage markiert. Was in 
Jürg Laederachs deutschsprachiger Übersetzung lediglich als »gedachter 
Hohlraum« wiedergegeben wird,240 ist tatsächlich »creux imaginaire«, eine 
imaginäre Aushöhlung, auf die sich Thomas zubewegt. Um sie zu errei­
chen, unternimmt er »eine letzte Anstrengung«: »Il fit donc un dernier 
effort pour s’engager totalement.« Dieses »s’engager« – Sartres zentrale 
Vokabel – zielt hier nicht mehr auf eine Wirkung des Schreibenden auf 
die Außenwelt ab und die Entdeckung einer Situation (auch nicht mittels 
der Imaginären der Sprache in der Literatur), sondern bezeichnet den 
Übergang Thomas’ zur Einhöhlung in eine Fantasie oder ein reines Imagi­
näres. Hier nun vollzieht sich mit dem Gebrauch opaker Metaphern der 
endgültige Umschlag der Medialisierung zur sprachlichen Stimme.

240 Blanchot 2017, S. 10.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

236

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Auflösung des Imaginären in der Metapher

Die Grenze der Darstellbarkeit und des imaginären Modells wird dank 
Sprachbildern erreicht, die ein Imaginäres nicht mehr in Form vermeint­
lich transparenter Darstellungen von Weltzuständen hypostasieren. Sar­
tres Modell des Imaginären wird durch kühne Metaphern verunsichert, 
wie dieser sie aus seiner Konzeption literarischer Prosa ausgeschlossen und 
in die Lyrik verbannt wissen wollte.241

Der Ort der Ankunft von Thomas’ Schwimmen, worin er sich dem 
Ertrinken nähert, »ce lieu où nul autre ne pouvait pénétrer« (12), impli­
ziert vor dem Hintergrund einer grundsätzlich immer schon geteilten und 
auch darum all-gemeinen Sprache eine Darstellungsgrenze. Angezeigt ist 
hier eine Zunahme an Unverständlichkeit, hergestellt durch eine erhöh­
te Frequenz metaphorischer Ausdrücke. Je näher man dem »lieu sacré« 
kommt, desto mehr scheint die profan-utilitäre, mitteilende und damit 
weltabbildende oder erzeugende Funktion des sprachlichen Zeichens sus­
pendiert. Im Augenblick des nahen Ertrinkens eröffnet sich ein Ort der 
Negativität als Grenze der erkennbaren Welt.242 Im Exzess der Metaphern 
tritt der vermeintlich sichtbare Weltinhalt einer Poetik des Imaginären 
hinter die Form seiner Darstellung zurück: »creux imaginaire«, »région 
vague«, »lieu sacré«. Der überbordende Gebrauch solcher Metaphern gibt 
nichts mehr zu sehen als immer neue Zeichen für etwas, das nur fortwäh­
rend uneigentlich benannt und umschrieben wird. Was aber wird hier 
beschrieben und welchen Status besitzt es? Handelt es sich um die ent­
rückten Visionen eines Ertrinkenden? Um die erklärenden Einordnungen 
eines ›allwissenden Erzählers‹? Und wenn letzteres der Fall wäre: Was ist es 
dann, was diese Metaphern zu fassen versuchen?

Die Sprache, die Blanchot theoretisch an Tod und Weltvernichtung 
näherte, emanzipiert sich in der Metaphorik von der Darstellung eines 
imaginären Erzählinhalts. Der Sprache – Medium des Menschen, damit 
aber Werk des Negativen und der Weltvernichtung – inhäriert bei ihrem 
weltstiftenden Potenzial immer auch eine Grenze der eindeutigen Darstel­
lung von Weltzuständen, wie sie die Ambiguität der Metapher exempla­

241 Wir erinnern an Jens Bonnemanns Feststellung: »Sartres Auffassung der Prosa, die das 
Engagement aus der Bezeichnung ableitet, steht und fällt mit der These eines glaskla­
ren Zeichens ohne Vieldeutigkeit und Eigengesetzlichkeit«. Bonnemann 2007, S. 232.

242 Der bei Blanchot zugleich der Ort der Literatur ist: Vgl. zu dieser Einordnung Blan­
chot 1959, S. 301–303.

Anti-Cartesianische Meditationen

237

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


risch offenlegt. Sie unterstreicht die Wendung gegen Sartre, dass Sprechen 
nicht Sehen ist und weist damit auf die Weltauflösung des XI. Kapitels 
voraus, einer sich von aller Weltdarstellung entfesselnden Meditation.243

Diese Weltauflösung steht im größeren Kontext dessen, was man als 
›désœuvrement‹ oder Entwerkung durch eine Arbeit des Negativen gemäß 
Blanchots Sprachtheorie begreifen kann.244 »A ma portée est un monde 
– je l’appelle monde, comme mort, j’appellerais la terre néant« (124). 
Über etwas zu sprechen wird gemäß La littérature zur Vernichtung der 
eigentlichen Sache durch die Sprache. Nicht nur »kommt an dieser Stelle 
auch der Weltbegriff ins Spiel«.245 Zugleich wird die Erzählwelt durch ein 
Denken und Sprechen aufgelöst, das sich gegenüber jeder instrumentellen 
Abbildfunktion autonomisiert.

Uns wird im Folgenden weniger an einer Rekonstruktion der einge­
schalteten Gedankengänge des XI. Kapitels gelegen sein, die aus Thomas 
l’obscur einen philosophisch überdeterminierten Roman machen.246 Statt­
dessen interessiert uns, wie die bislang gesehene Verunsicherung der Er­
zähl-Origo und ihrer Medialität dort als erzählerische Mittel akzentuiert 
werden, um die cartesische Vorstellung einer garantierten Wirklichkeit 
zu unterlaufen. Zunächst fällt dabei auf, dass die neutrale Erzähl-Origo 
(scheinbar) aufgegeben wird. Diese dominierte in den Kapiteln I bis V als 
Vermischung äußerer Geschehnisse mit dem Innenleben Thomas’, um im 
VI. Kapitel den Fokus zu wechseln und von nun an die Geliebte Anne 
buchstäblich bis in ihren Tod im X. Kapitel zu begleiten. Verteilen sich 
die ersten zehn Kapitel so gleichmäßig auf Thomas und Anne als von 
der Erzähl-Origo verfolgte Figuren, fokussieren die letzten beiden auf den 
überlebenden Thomas. Das XI. Kapitel stellt die ausgedehnteste Reflexion 

243 Vor dem Hintergrund der Rolle, die das Imaginäre bislang spielte und der im Vor­
hinein auseinandergesetzten Grundlage von Blanchots Literaturverständnis vor 1950, 
ist hier auch der Titel der Erzählung zu erwägen. Er antizipiert die Auflösung des 
Sicht- und Darstellbaren. In seiner Großschreibung von ›l’obscur‹ lässt er sich näm­
lich keineswegs nur als Charakterisierung Thomas’ verstehen, wie der deutsche Titel 
Thomas, der Dunkle nahelegt. Genauso lässt er sich als Nebeneinanderstellung zweier 
Wesenheiten lesen, die in dem Buch in Austausch treten: Thomas | l’obscur — Thomas 
| Das Dunkel. Oder: Thomas | Der/Die Trübe. Oder: Thomas | Der/Das Unbedeutende. 
Damit vollzieht er eine Gegenüberstellung, die im Verlauf des Buches zunehmend 
verwischt, insofern Thomas nämlich nach der ersten Begegnung seines Beinahe-Ertrin­
kens mehr und mehr in Kontakt mit einem Außen in der Sprache tritt, dass ihn an die 
Grenze des Todes führt.

244 Poppenberg 1993, S. 193.
245 Ebd., S. 189.
246 Ihre partielle Rekonstruktion ebd., S. 184–193.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

238

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Buches dar, in dem Thomas denkend-sprechend seine Schlüsse aus An­
nes Sterben zieht. Dabei fällt auch ein Licht auf die Unwahrscheinlichkeit 
einer derart klaren Wiedergabe seiner Gedanken, welche sich eigentlich 
nicht lesen lassen dürften: »Ce qu’il se dit, on pourrait croire que cela ne 
pouvait d’aucune manière se laisser lire, mais il prit soin de parler comme 
si ses pensées avaient eu une chance d’être entendues et il laissa de côté 
la vérité étrange à laquelle il semblait enchaîné« (99). Dieses Sprechen 
Thomas’ ist ein Zu-sich-Selber-Sprechen. Es transponiert zugleich die Un­
persönlichkeit der Erzählstimme, indem die vormals dominante disperse 
Erzähl-Origo der dritten Person internalisiert wird, in der ersten wieder­
auftaucht. Thomas wird sich in diesem Zu-sich-Selber-Sprechen selbst als 
einen anderen erleben. Das Außen der Sprache wird zum Innenleben des 
Subjekts, das die Welt negiert.

Anti-Cartesianische Meditation

Blanchots Idee einer Weltvernichtung durch Sprache realisiert sich in 
Thomas’ Überlegungen in Verbindung mit einem entschiedenen Anti-
Cartesianismus. Descartes’ Meditationes inszenieren bekanntlich einen 
methodischen Zweifel, der in letzter Instanz im Dienst des Auffindens 
eines fundamentum inconcussum, eines unumstößlichen Fundaments des 
Wissens stehen soll. Dafür wird zunächst unter der Prämisse, ein Betrü­
ger-Gott würde die Sinne täuschen, alle Außenwelt eliminiert. Was bei 
Descartes unter diesen Bedingungen einzig noch als gewiss gelten kann, 
ist das Dasein des Zweifels an der Außenwelt selbst. Dieser verbürgt die 
Existenz der res cogitans, die dann erst wieder durch die Vermittlung eines 
guten Gottes versichert zur res extensa gelangt.

Thomas’ Situation im XI. Kapitel erscheint als Inversion der Ausgangs­
bedingung der cartesianischen Meditation, auf die hier immer wieder 
angespielt wird. Man kann den Wechsel der Erzähl-Origo, den Übergang 
von der äußeren, paradoxen Stimme zur inneren Stimme Thomas’ im XI. 
Kapitel auf den ersten Blick als Reduktion der zuvor dominierenden Ori­
go-Uneindeutigkeit lesen. Wir hören nur mehr Thomas sprechend-den­
kend seine inneren Meditationen halten. Das ›Schwimmen in sich‹ des 
ersten Kapitels wird zu einem ›Sprechen in sich‹. Wie das Innen der Spra­
che beim Schwimmen als Außen erschien, so konfrontiert Thomas’ in sich 
gekehrtes Selbstgespräch ihn nun mit einem Außen in seinem Innen. Die 
verbalisierten Gedanken scheinen nicht mehr die seinen. Thomas findet 

Anti-Cartesianische Meditationen

239

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die fremde Stimme in sich, aber wie ein cartesianisches Cogito seinen 
bösen Geist. Das feste Fundament des Ich zerfließt in der unpersönlichen 
Sprache. Das vermag eine Auswahl einschläggiger Stellen zu demonstrie­
ren.

Immer wieder findet die allein sprachliche Gesetztheit der literarischen 
Welt, ihre Existenz als Außen nur im metaphorisch-dunklen Medium 
der Sprache, sich durch bestimmte erzählerische Mittel hervorgekehrt. So 
scheint Thomas geradezu seine Existenz als literarische Figur zu themati­
sieren, wenn er sagt: »Sous le nom de Thomas, dans cet état choisi où l’on 
pouvait me nommer et me décrire, j’avais l’aspect d’un vivant quelcon­
que« (105). Die Betonung liegt hier auf ›quelconque‹ (irgendein beliebiger 
nichtssagender Lebendiger) und verweist zugleich auf die Bestimmungslo­
sigkeit, die der Figur Thomas, im Vergleich zu lebenden Menschen als 
ontologisch unvollständiger literarischer Figur zukommt. Man kann nie 
genug über sie sagen, indem sie immer nur in endlichen Sätzen benannt 
und beschrieben wird (105–108).

Bald schon beginnt Thomas von sich selbst in der dritten Person zu 
sprechen, sich als Ich-Origo hinter sich zu lassen und jene disperse und äu­
ßerliche Gestalt der Erzählstimme aus den anderen Kapiteln auszufüllen. 
Das wird als Internalisierung des Todes artikuliert: »La mort était une 
métamorphose grossière auprès de la nullité indiscernable que j’accolais 
cependant au nom de Thomas« (112). Mit der Unpersönlichkeit des Todes 
vereint und seiner Identität beraubt, kann er sich abwechselnd mit ande­
ren identifizieren, etwa Platon oder Sokrates.

Toute ma force, le sentiment que j’avais d’etre, en prenant de la ciguë, non 
pas Socrate mouran, mais Socrate s’augmentant de Platon, cette certitude de ne 
pouvoir disparaître qu’ont seuls les êtres frappés d’une maladie mortelle, cette 
sérénité devant l’échafaud qui donne aux condamnés leur vraie grâce, faisait de 
chaque instant de ma vie l’instant où j’allais quitter la vie (103–104).

Sokrates und Platon zusammen zu sein, bedeutet nicht nur der Held des 
platonischen Dialogs, sondern zugleich sein Verfasser zu sein. Es bedeutet, 
Dialogfigur und -schreiber zugleich zu sein. Was hier zur Antizipation des 
Todes in jedem Augenblick des Lebens stilisiert wird, ist nichts anderes 
als die Potenz der Literatur, die zuvor unter Rekurs auf die freie indirekte 
Rede aufgezeigt wurde: die Ebenen von Erzähl- und Figuren-Origo zu 
vermischen, ›Ich‹ und ›Er‹ zu vermengen.

Thomas’ Monolog hat das cartesische Ego permanent als philosophi­
sche Referenz und grundlegenden Ich­Begriff der philosophischen Traditi­
on vor Augen. Die res cogitans erscheint allerdings ähnlich uneindeutig 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

240

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie die Origo-Positionen in der Erzählsituation. Sein Ich wird Thomas an 
einer Stelle buchstäblich doppelgesichtig.

Je me trouvai avec deux visages collés l’un contre l’autre. Je ne cessai de toucher 
à deux rivages. D’une main montrant que j’était bien là, de l’autre, que dis-je? 
sans l’autre, avec ce corps qui, superposé à mon corps réel, tenait entièrement à 
une négation du corps, je me donnais la contestation la plus certaine (111).

In einem sich überstürzenden Übertragunsprozess werden die zwei Ge­
sichter erst zu zwei Ufern, schließlich zu zwei Körpern. Operativ ist hier 
erneut die metaphorische, kaum mehr Vorstellbares setzende Kraft der 
Sprache. Das »que dis-je!« verweist auf die innere Meditation, die wie 
bei Descartes zur »négation du corps« führt. Doch folgt dem auch eine 
»contestation la plus certaine«. Dieser Zweifel ist nicht länger methodisch 
und zur Gewinnung eines festeren Fundaments des Wissens dienlich. Mit 
dem Zweifel an »mon corps réel« geht nämlich jener an der res cogitans 
einher (»la folie du penseur taciturne«). Das unumstößliche Fundament 
wird umgestoßen.

C’est alors qu’au sein d’une grotte profonde la folie du penseur taciturne m’ap­
parut, et des mots inintelligibles résonnèrent à mes oreilles, tandis que j’écrivais 
sur le mur ces douces paroles: ‚Je pense, donc je ne suis pas.‘ Ces mots me 
procurèrent une vision délicieuse. Au milieu d’une immense campagne, une 
loupe flamboyante recevait les rayons dispersés du soleil et, par ces feux, elle 
prenait conscience d’elle-même comme d’un moi monstrueux, non pas aux 
points où elle les recevait, mais au point où elle les projetait et les unissait en un 
faisceau unique (114–115).

Der Satz Cogito ego sum wird verkehrt in ein »Je pense, donc je ne suis 
pas«, das auf den Verlust des Ich im Mediums des Denkens, der Negativi­
tät der Sprache verweist. Erneut intervenieren Metaphern. Die hervorgeru­
fene Vorstellung einer großen Lupe als Brennglas (»une loupe flamboyan­
te«) revoziert die Betrachtung des schwimmenden Thomas aus dem ersten 
Kapitel. Der unpersönliche Blick, der den Schwimmer von einer unmög­
lichen Origo-Position aus sah, ähnelte der unpersönlichen Äußerlichkeit 
der Erzählstimme, »ein ungeheuerliches Ich«, das auf Erzählwelt und ihre 
Figuren inneren und äußeren Zugriff besaß. Das Bild des Brennglases 
wirkt nun wie ein nachträgliches Aufgreifen, Palimpsest und Präzision des 
Bildes vom Mikroskop. Unter dieser Lupe und der Konzentration ihrer 
Strahlen kommt man allerdings nicht mehr zur Anschauung der Welt. Sie 
verzehrt diese vielmehr: »A ce foyer, centre d’une terrible ardeut, elle était 
merveilleusement active, elle éclairait, elle brûlait, elle dévorait; l’universe 
entier se faisait flamme au point où elle le touchait; elle ne le quittait 

Anti-Cartesianische Meditationen

241

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


que détruit« (115). Das Licht, welches durch diese Perspektive die Welt 
zu erschließen scheint, verkehrt sich zur Flamme, die den Weltenbrand 
hervorruft. Die Weltvernichtung, von der La littérature sprach, klingt hier 
an. Die Lupe wird buchstäblich zum Brennglas: »Il se mit alors à parler, et 
sa voix sembla sortir du fond de mon cœur« (115). Zugleich wandelt sich 
die zunächst visuelle Metaphorik der Lupe. Der Blick wird zur Stimme 
und wandert von der anfangs ortlosen Origo ins Innere eines Subjekts, 
das nicht genauer bezeichnet ist. Wichtig ist aber diese Vermischung der 
Origines, die rasch präzisiert wird: »Je pense, dit il, je suis sujet et objet 
d’une irradiation toute-puissante« (115). Während es Thomas ist, der hier 
vermeintlich spricht, während seine Stimme immer wieder in die dritte 
Person übergeht, ist er doch im XI. Kapitel alleiniges Medium der Spra­
che. Das durch ihn strömende Sprechen rekapituliert dabei permanent 
die Leere seines Ich, da es selbst nur Sprache ist und von der Negativität 
derselben und der Unpersönlichkeit der dritten Person, diesem Außen in 
seinem Innen, heimgesucht wird.

A ma portée est un monde – je l’appelle monde, comme, mort, j’appellerais la 
terre néant. Je l’appelle monde, parce qu’il n’y a pas d’autre monde possible 
pour moi. Je crois, comme lorsqu’on s’avance vers un objet, que je le rends 
plus proche, mais c’est lui qui me comprend. Lui, invisible et hors de l’être, me 
perçoit et me soutient dans l’être. Lui-même, chimère injustifiable si je n’étais 
pas là, je le discerne, non dans la vision que j’ai de lui, mais dans la vision et 
la connaissance qu’il a de moi. Je suis vu. Je me destine sous ce regard à une 
passivité qui, au lieu de me réduire, me rend réel (124–125).

An dieser Stelle scheint die Erzählweltauflösung direkt angesprochen. 
Thomas besitzt keine andere Welt und diese Welt, die er bewohnt, ist die 
Erzählwelt, »invisible et hors de l’être«, in der seine Existenz von einem 
scheinbaren Blick abhängt, der aber Stimme ist. Diese Stimme ist die 
immerfort sprechende im Text, auch wenn von ihr keineswegs immer klar 
ist, wem sie gehört. Sie sorgt dafür, dass unabhängig von der sprechenden 
Origo weitergesprochen wird, die Erzählwelt, obschon nicht eigentlich 
sichtbar und vorhanden, sich manifestiert und alles in ihr samt Thomas. 
Was im Medium der Sprache geschieht, dem Medium von Epoché und 
Weltvernichtung. »Il est ce regard qui continue à me voir dans mon 
absence« (125). Noch Thomas ist nichts als diese Stimme: »Il m’est uni, 
union qui nous distingue. Il es moi-même, moi qui n’existe pas pour moi« 
(125).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

242

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man hat in der jüngeren Narratologie bisweilen für eine phänomeno­
logische Beschreibung von Erzählwelten plädiert.247 Wie bei Sartre führt 
dies zumindest stellenweise zur Behandlung von Sprache in Modellen der 
Sichtbarkeit, deren Grundannahmen denen von Qu’est-ce que la littérature 
teils zum Verwechseln ähnlich scheinen. Mit der Ausnahme, dass die 
Transparenz des Zeichens nun die »alternative reality« der Erzählwelt statt 
der Realität anvisiert: »if the text is a mirror, words are transparent signs. 
Their function is to be a passport to the fictional world, to transport the 
reader into an alternative reality«.248 Trotz des etwas schiefen Bildes,249 

ist doch eine gewisse Annäherung durch diese Metaphorik an Sartres 
phänomenologische Poetik des Imaginären nicht zu verkennen.

Blanchots Denken und Schreiben von Literatur erteilt jeder Konzepti­
on von Literatur und Erzählwelt, die sich Modellen des Blicks oder des 
Imaginären unterstellen, eine Absage. Die Literatur lässt sich für ihn nicht 
im Imaginären auflösen. Sprechen ist nicht Sehen, sondern eine zunächst 
theoretisch mit Hegel und Husserl gedachte Weltvernichtung. Dies sollte 
keineswegs als Suspension aller Semantik aufgefasst werden.250 Die anvi­
sierten Gegenstände der Phänomenologie, von der Blanchot einen Begriff 
der Weltvernichtung bezieht, sind reiner Sinn oder reine Bedeutung – 
indes keine Referenz, auf die es Erzählwelttheorien abgesehen haben. 
Stattdessen wird im XI. Kapitel von Thomas l’obscur das Moment der 
aufhebenden Negativität als ein sich selbst und die Welt verzehrendes 
Denken, das in immer kühneren, schwerer mit Referenzen zu sättigenden 
Begriffen und Sprachbildern bis hin zur philosophischen Abstraktion 
arbeitet, textuell operativ gemacht. Diese anti-cartesianische Meditation 
dekretiert mittels des an die Sprache gebundenen Denkens Ich und Welt 
auszulöschen, indem die Negativität hier in einem Sprechdelirium um 
sich selbst, um die Bedingungen der eigenen Möglichkeiten sprachlicher 
Weltsetzung kreist. Blanchot geht dabei weiter als jede Theorie der frei­
en indirekten Rede, zu der sein Projekt bezüglich der Erzählstimme teils 
Affinitäten aufweist. Seine Überlegungen hierzu nehmen von einer Ver­
wirrung der sprechender Origines und der ihnen impliziten Perspektiven 

247 Ryan 2013, 4.1.: »The ›worldness‹ of fictional worlds needs to be explored from a 
phenomenological rather than a purely logical point of view«.

248 Ryan 1998, S. 141.
249 Vom reflektierenden Spiegel verwandeln sich die Wörter in eine Glassscheibe (transpa­

rente Zeichen), die gleich auch noch als Pass fungieren soll.
250 Vgl. zu dieser Unmöglichkeit, die semantisch-noematische oder imaginäre Dimension 

der Wörter ganz zu löschen: Derrida 1992, S. 44–45.

Anti-Cartesianische Meditationen

243

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Ausgang. Die Erfassungen von WN und WNC sind deiktisch kaum 
mehr auseinanderzuhalten, die Origines von Thomas und der Erzählstim­
me vermischen sich. Zunehmend unterlaufen wird so das zunächst zu 
Beginn des Textes operativ erscheinende phänomenologisch-imaginäre 
Textmodell Sartres. Dessen Subversion kulminiert im XI. Kapitel, wenn 
jeder Blick auf eine Erzählwelt endgültig in Thomas’ Erzählstimme aufge­
löst wird und in das Sprechen eines Ichs eingeht, welches – obwohl zuvor 
eine lokalisierbare Figur in der Erzählwelt – sich ganz der Negativität 
einer ursprungslosen Sprache überantwortet, wie Blanchot sie seiner Lite­
raturkonzeption zugrunde legt.

Diese Einsichten, die gerade hinsichtlich der Überlegungen zu Erzähl­
stimmen und Negativität nicht vom theoretischen Diskurs Blanchots zu 
trennen waren, lösen mit der res cogitans im Strom des Denkens auch die 
res extensa auf. Ein Descartes belehnendes Ego ist noch für Husserl sowohl 
Ausgangspunkt der transzendentalen Phänomenologie als auch implizit 
Basis jeder neuzeitlich­wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt, wie die 
Krisis-Schrift sie final konzipiert.251 Indem Blanchot die Negativität der 
Sprache beides verzehren lässt, ist seine Weltauflösung implizit negativ 
bezogen auf den phänomenologisch unterbauten Interspezialdiskurs ›Zeit 
des Weltbildes‹. Wie man Blanchots Denken der Sprache als Indiz für das 
Ende einer bestimmten Konzeption des Menschen lesen konnte,252 so löst 
es zugleich jede Objektivierung von Welt durch die Überspitzung seiner 
Sprachtheorie in einer Literatur des Dunkels und der Blindheit auf.

Becketts Erzählmonaden in der res extensa

Auch Samuel Becketts Romantrilogie (Molloy, Malone meurt, L’innomma­
ble; 1946–1953) lässt sich als anti-cartesianische Meditation auffassen. Welt 
wird darin auf eine Art und Weise inszeniert, die sich an Kritiken und 
Alterationen von Descartes’ mathematisch beschreibbarer res extensa orien­
tiert. Hinterfragt wird dabei die Gegebenheit dieser Welt, insofern sie von 
einem Gott garantiert sein und einen mathematisch­naturwissenschaftlich 
beschreibbaren Raum darstellen soll.253 Aufgrund von Samuel Becketts 

251 Husserl 19921.
252 Vgl. Foucault 2003, S. 211–213.
253 Zur ›garantierten Realität‹ Descartes’ vgl. Blumenberg 20012, S. 50–51. Zur mathemati­

schen Beschreibbarkeit: Heidegger 1993, S. 89–101.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

244

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


häufigem Aufgreifen der Theatrum Mundi-Metapher haben besonders die 
Forschungen zu seinem dramatischen Werk eine Auseinandersetzung mit 
Weltstrukturen befeuert. Hierbei erwies sich Becketts Rückgriff auf Topoi, 
Motive, Wissensformationen und Philosophien der frühen Neuzeit und 
des Barock.254 Eine dekonstruktiv motivierte Auseinandersetzung hat au­
ßerdem seit den späten 80er Jahren immer wieder auf die Destruktion von 
Erzählwelten in den Prosatexten von Murphy bis Watt hingewiesen und 
diesen Vorgang sehr unterschiedlich beschrieben.255 Im Folgenden soll 
versucht werden, diesen bekannten Überlegungen eine neue Richtung zu 
geben, indem sie mit einer anderen Strömung der jüngeren Beckett-For­
schung konfrontiert werden. Chris Ackerley hat in diversen Publikatio­
nen fortwährend auf Becketts Rezeption unterschiedlichster Weltbegriffe 
und Kosmologien hingewiesen, die sich vom antiken Kosmos über das 
christlich-barocke Theatrum Mundi, Leibniz’ Monadologie und der daran 
hängenden Figur der ›besten aller möglichen Welten‹ bis zum Weltbild 
der Quantenphysik in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erstreckt. 
Ein kosmologischer Eklektizismus scheint für Beckett bestimmend. Dass 
Descartes die zentrale philosophische Inspiration Becketts sei, galt lange 
Zeit als Gemeinplatz der Forschung. So ließ sich die cartesianische Kon­
stellation von res extensa, res cogitans und cartesischem Zweifel auch als 
Strukturmodell der Relation von erzählendem Ich und erzählter Welt 
deuten.256 Neben Becketts Affinität zu Schopenhauer hat man mit Leibniz 
längst einen weiteren Philosophen als einflussreich für Becketts Denken 
und Schreiben ausgemacht.257 Interessant ist dabei, dass gerade Leibniz’ 
Monadologie einen philosophischen Referenzpunkt für Beckett abgibt, 
der Descartes noch teilweise begrifflich verbunden ist, sich zugleich aber 
von dessen Welt-Konzeption ablöst. Im Folgenden soll es darum gehen, 

254 Vgl. dazu die Beiträge von Haverkamp 2013; Schäfer 2016, S. 117–141.
255 Der erste Impulsgeber hierfür war wohl McHale 1987, S. 12–13. Diese Tendenz hat so 

weit geführt, dass Steven Connor in jüngerer Zeit sogar eine über Jean Beaufret ver­
mittelte Kenntnis Heideggers nachzuweisen versuchte. Der Streit zwischen Welt und 
Erde aus Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks zeichne sich in Becketts Werk in 
Form des zunehmenden Weltverlusts von Protagonisten wie Molloy ab und bezeuge 
eine Option für Heideggers Erde. Vgl. Connor 2006.

256 Kenner 1961. Kenner geht vor allem von Cartesius als Becketts Philosophen aus. Vgl. 
dagegen die Zusammenfassung der jüngeren Forschung, die bei Anerkennung all sei­
ner Wichtigkeit, mittlerweile vor allem die Absetzung von Descartes betont bei Sultan 
2014, S. 423: »Indeed, the Trilogy’s intellectual thrust is post-Cartesian in that it reflects 
the futility of reasoning and thinking«.

257 Vgl. Pothast 1982; Ackerley 2011.

Anti-Cartesianische Meditationen

245

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Aspekt der Weltauflösung bei Beckett gerade von Leibniz’ Konzept 
der fensterlosen Monade her zu begreifen, die dieser Philosoph als klei­
ne Welt in sich auffasst und welche der von Gott geordneten Welt als 
prästabiles, harmonisches Gefüge der Monaden gegenübersteht. Becketts 
Weltauflösungen gehen von monadischen Ich- und Erzähl-Origines aus: 
Erzählmonaden, bei denen Denken und Körper, Erkenntnis und Leben 
untrennbar verbunden sind. So fällt es ihnen im Zustand sich steigern­
der Erschöpfung zunehmend schwerer, die jenseits ihrer monadischen 
Perspektive liegende Welt noch zu erkennen.

Becketts ›Kosmologie‹ nach ›Murphy‹

Chris Ackerley hat in zahlreichen Aufsätzen immer wieder auf die Beein­
flussung Becketts durch die modernen Naturwissenschaften, vor allem 
Physik und Mathematik, hingewiesen.258 Das Eigentümliche dieses Ein­
flusses ist, dass er sich eng mit Becketts philosophischen Vorlieben verbin­
det. Die Rezeption der Relativitätstheorie, von Heisenbergs Unschärfe-Re­
lation oder der Schriften Poincarés sind vor der Auseinandersetzung mit 
Begriffen einer philosophischen Tradition der Kosmologie zu denken. Sie 
werden mit mittelalterlicher und neuzeitlicher Philosophie zusammenge­
lesen.259 Exemplarisch hat Ackerley das am aristotelischen Begriff des ge­
schlossenen Kontinuums gezeigt, der bis zu Galilei die philosophische 
Vorstellung der Welt geprägt habe.260 In Becketts Versuchen, ihn mit 
der zeitgenössischen Physik zusammenzudenken, wird auch eine philoso­
phische Schwerpunktverlagerung deutlich – die Abkehr von einem Ato­
mismus demokritschen Zuschnitts lässt den Schriftsteller sich Leibniz’ 
Monadologie zuwenden.261 Das Lehrbuch der Geschichte der Philosophie des 

258 Vgl. etwa Ackerley 2016, S. 112–113 zur Eröffnung von L’innommable: »The Unnamable 
opens in the dim light of Poincaré’s comparison of the infinite stars to infinitesimal 
atoms«.

259 Ebd., S. 113: »Beckett understood the changes wrought by the new generation of 
physicists to the conceptual form of the natural world, but he chose to treat this theme 
indirectly, from the perspective of a tradition (in earnest of jest, the ›long‹ Middle 
Ages) that had evolved over 2,500 years, from the pre-Socratics to Schopenhauer«. Zu 
Becketts Kenntnis der zeitgenössischen Physik vgl. Ebury 2014, S. 128–153.

260 Vgl. zur Geschlossenheit der aristotelischen Welt auch Gaston 2013, S. 120–122; 
Ackerley 2016, S. 110–131.

261 Ebd., S. 124: »the Monadology offered Beckett a way to cope with the incoherent con­
tinuum«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

246

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutschen Neokantianers Wilhelm Windelband spielt dabei keine geringe 
Rolle. Beckett hat es in der englischen Übersetzung ausführlich exzerpiert, 
fasst die Monade dabei als psychologisches Phänomen auf und ihre peti­
tes perceptiones als unbewusste mentale Zustände.262 Das führt konzeptu­
ell zu einer Verdopplung der Welt in teilbare und begrenzte Monaden 
und ein unbegrenztes, unendlich teilbares Kontinuum. Diese Trennung 
ermöglicht eine Verbindung von Physik und Metaphysik.

Windelband’s sense of the petites perceptions as unconscious mental states let 
Beckett’s aesthetic move from an attractive but unsatisfactory Atomism to a 
monadic awareness in which indivisibles are simultaneously limited (indivisibil­
ities of substantial form) and unlimited (a continuum infinitely divisible). The 
advantage of the Monad over the Atom, with respect to ancient disputes over 
the nature of the continuum, or its existence as discrete or continuous, was that 
he need not commit himself to either the physical or the metaphysical, as the 
continuum could be simultaneously ›both‹ and/or ›not‹.263

Dank Leibniz’ Monaden gelangt Beckett zu einer neuen Verdopplung der 
Welt in Mikrokosmos und Makrokosmos, zu den Welten individueller 
Monaden und einer Welt als Monadentotalität. Dabei unterscheidet Leib­
niz, wie Beckett bei Windelband nachlesen konnte, zwischen (a) Ideen 
als Perzeptionen und (b) der Apperzeption als Bewusstsein derselben: 
Zustände der Monade, in denen ihre Ideen dunkel und verworren (a) 
oder klar und deutlich (b) hervortreten,264 wobei der letztere Zustand 
jenen Monaden vorbehalten bleibt, welche die Monadologie als erinne­
rungsfähige Seelen animalisch und, sofern sie zusätzlich über Vernunft 
verfügen, menschlich bestimmt.265 Die Unterscheidung zwischen klaren 
und distinkten und dunklen und verworrenen Perzeptionen ermöglicht es 
dabei für Leibniz, sinnliche Erkenntnis zu denken. Eine klare Vorstellung 
ist eine wiedererkennbare Vorstellung; ist diese deutlich, lässt sie sich in 
Form einer Nominaldefinition wiedergeben; ist sie verworren, so ist sie 

262 Ebd., S. 125.
263 Ebd., S. 125–126. Vgl. auch Ackerley 2011, S. 127. Vgl. zu dieser Auslegung des Mikro­

kosmos als Monadeninneres auch Mori 2004, S. 357–370, insbes. S. 364–366.
264 Vgl. Ackerley 2016, S. 130. Neben Windelbands Philosophiegeschichte speist Becketts 

Kenntnis von Leibniz’ sich auch aus Robert Lattas englischer Übersetzung der Mona­
dologie von 1898. Vgl. ebd., S. 122.

265 Vgl. Leibniz 19862, S. 447. Jede Monade besitzt demnach Perzeption und Appetit, 
doch gilt »daß man allein diejenigen Seelen nennt, deren Perzeption deutlicher und 
mit Erinnerung verbunden ist.« Vgl. zur Seele auch Leibniz 19864, S. 99: »Denn die 
Seele ist eine kleine Welt, in der die deutlichen Ideen eine Darstellung Gottes und die 
verworrenen eine Darstellung des Universums sind«.

Anti-Cartesianische Meditationen

247

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar nicht definierbar, aber dennoch wiedererkennbar; nur das Dunkle ist 
unerkennbar. Ein Gesicht – das sich nicht definieren, wohl aber wiederer­
kennen lässt – ist klar und verworren.266

Leibniz’ Unterscheidung steht zweifach gegen Descartes. Einmal muss 
die res extensa immer auch als res cogitans gedacht werden. Zweitens 
findet sich bei Leibniz eine Weiterentwicklung und implizite Revision 
von Descartes’ Überlegungen über das sinnlich Schöne. Descartes hielt 
dieses für unbestimmbar.267 Das cartesische Problem der Erkenntnis, auch 
der Aisthesis, wird durch seine Verschiebung in einen monadologischen 
Rahmen konzeptuell verändert. Als Seele ist die Monade auch Bewusst­
seinsmonade, welche perzipierend auf ein Kontinuum hin vermittelt ist, 
in dem sich kontingente Ereignisse ausmachen lassen.268 Eine Funktion, 
die indes bei Beckett verschwindet, ist die bei Leibniz so wichtige prästa­
bilierte Harmonie der Ereignisse und damit auch der Monaden, welche 
durch die Einwirkung eines über ihre Vereinbarkeit wachenden Gottes 
reglementiert wird. Diese Harmonie ist auf die Sukzession der Ereignis­
se und ihr Zusammenwirken innerhalb der im Kontinuum miteinander 
koexistierenden Monaden bezogen. Gott ist dabei die Selektionsinstanz, 
die durch ›Vize-Diktion‹ dafür sorgt, dass nur die Ereignisse in diesem 
Universum sich an den Monaden realisieren, welche gemäß dem Prinzip 
des zureichenden Grundes und dem Satz vom Widerspruch miteinander 
vereinbar sind.269

Man kann Becketts Texte einen kritischen Punkt im monadologischen 
Denken ansteuern sehen, den Gilles Deleuze an Leibniz mit aller Deut­
lichkeit herausgearbeitet hat. Mit den apperzipierenden Monaden verhält 
es sich so, dass »jeder Geist« – jede menschliche Seele – »in seinem Bereich 
gleichsam eine kleine Gottheit ist«.270 Dabei stellt Gott für Leibniz die 
umfassende Perspektive auf das Monadenkontinuum dar. Das macht Leib­
niz in seinem kleinen Text De Mente/Über die Seele von 1676 deutlich:

266 Vgl. zu dieser Unterscheidung Leibniz’ kurzen Text Betrachtungen über die Erkenntnis, 
die Wahrheit und die Ideen (Leibniz 19831, S. 23–47); Menke 2008, S. 26–27.

267 Vgl. ebd., S. 11–23.
268 Ackerley, 2016, S. 124: »Beckett found in Leibniz a compelling image of how 

the ›soul‹ (the self conceived as an atomist monad) might reify its relation to the con­
tingent world«.

269 Beckett hat diesen Gedankengang Leibniz’ in seinen Philosophical Notebooks niederge­
legt, vgl. Ackerley 2011, S. 137–138. Vgl. zur distributiven Funktion Gottes gegenüber 
den Monaden auch Rölli 2018, S. 141–151; Deleuze 1996, S. 99–125. Zur ›Vize-Dikti­
on‹: ebd., S. 99–100.

270 Leibniz 19862, S. 479.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

248

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist keinesfalls zweifelhaft, daß Gott erkennt, auf welche Weise wir die Dinge 
wahrnehmen, wie jemand, der einen vollkommenen Begriff einer Stadt geben 
will, sie auf mehrere Weisen darstellen wird. Und insoweit diese Erkenntnis 
Gottes unsere Weise des Erkennens erkennt, ist sie unserer Erkenntnis sehr 
ähnlich, während unsere sich freilich aus jener ergibt, weshalb wir nicht sagen 
dürfen, Gott habe einen dem unseren irgendwie ähnlichen Verstand. Mit einem 
Wort: Gott erkennt nämlich die Dinge wie wir, aber mit dem Unterschied, 
daß er sie zugleich auf unendlich viele andere Weisen erkennt und wir nur auf 
eine.271

Gott sorgt nicht nur dafür, dass die kleinen Götter in ihrem je eigenen 
Bereich zusammenstimmen, etwa auch im Erkennen einer ihnen gemein­
samen Welt; er ist zugleich die Supraperspektive, die allseitig erkennt. 
So regelt er auch das Konvergieren aller Monaden in einer gemeinsamen 
Welt. Folgt man Gilles Deleuze, wird ein solcher Perspektivismus erst 
bei Nietzsche kritisch gewendet. Diese Wendung weist dabei auf ein bei 
Beckett inszeniertes Problem voraus.

Leibniz bereits lehrte uns, daß es keine Perspektive auf die Dinge gibt, sondern 
daß die Dinge, die Wesen Perspektiven seien. Nur unterwarf er die Perspektiven 
exklusiven Regeln, denen zufolge jede sich gegenüber den anderen nur öffnete, 
sofern sie konvergierten: die Perspektiven auf dieselbe Stadt. Mit Nietzsche hin­
gegen ist dieser Standpunkt gegenüber einer von ihm bejahten Divergenz offen: 
Es ist eine andere Stadt, die jedem Standpunkt entspricht, jeder Standpunkt 
ist eine andere Stadt, wobei die Städte nur dank ihrer Distanz vereint sind 
und nur dank der Divergenz ihrer Serien, ihrer Häuser und ihrer Straßen in 
wechselseitiger Resonanz stehen. Und immer eine andere Stadt in der Stadt. 
Jeder Zielpunkt wird zum Mittel, bis ans Ende des anderen zu gehen, dabei der 
ganzen Distanz folgend.272

Die göttliche Perspektive (top-down) lässt sich umkehren, indem man 
(bottom-up) von den einzelnen, monadischen Perspektiven auf die Welt 
ausgeht. Dies impliziert die Entscheidung für einen Perspektivismus, bei 
dem sich aus der positiven Distanz zwischen den Monaden überhaupt erst 
eine Welt komponiert. Die Entitäten der Welt gewinnen so immer erst 
aus den verschiedenen, intersubjektiv kommunizierenden Blickwinkeln 
und den konstanten Unterhandlungen über das Seiende durch die Perzi­
pierenden selbst ihren Sinn und ihre Konstanz.273 Leibniz’ Unterschied 

271 Leibniz 19863, S. 15.
272 Deleuze 1993, S. 216. Eine erste Annäherung zwischen Beckett, Leibniz und Deleuze 

(allerdings unter gänzlich anderem Vorzeichen) findet sich bereits bei Dowd 1998, 
S. 15–50.

273 Vgl. dazu auch Teschke 2008, S. 145–154.

Anti-Cartesianische Meditationen

249

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen klaren und distinkten sowie dunklen und verworrenen Ideen 
wird von Deleuze auch als Unterschied zwischen festen eingeborenen 
Ideen und begrifflich variierenden Sinneswahrnehmungen gedeutet. Bei­
de machen die zwei Etagen eines barocken Hauses der Seele aus. Dabei 
sei bei Leibniz nur die obere Etage fensterlos. Die Fassung des Perzipier­
ten bis zum Begriff ist dagegen Gegenstand der disjunktiven Synthese, 
begriffliche Konstitution des Objekts in aisthetischer und sprachlicher 
Intersubjektivität, in welcher sich die Perspektiven vermitteln.274 Die mit­
tels der Sprache sinnhaft vermittelten Ereignisse der Welt verfügen dann 
aber nicht über ein unveränderliches Wesen. Insofern dieses Wesen inter­
subjektiv vermittelt ist, ist ihr Begreifen und ihr Begriff immer teilweise 
noch Ergebnis der Aushandlung.275 Die Synthese separater Blickwinkel 
auf einen Gegenstand behält in der disjunktiven Synthese zugleich die 
positive Distanz, die unterschiedliche Lokalisierung der Sehenden, einen 
kultur- und geschichtsspezifischen Horizont intakt.276 Aufgrund einer sol­
chen Einsicht in die perspektivische Vermitteltheit der Welt durch die 
Monaden hat Hans Blumenberg Leibniz auch als heimlichen Vorläufer 
der Phänomenologie veranschlagen können. Die Wirklichkeit als einstim­
miger Kontext ist leibnizianisch, da es um die Abstimmung von Blickach­

274 Vgl. Deleuze 1996, S. 12–13; S. 52. Siehe auch Leibniz 19861, S. 33–47.
275 Deleuze 1993, S. 216: Genau darum scheint es zu gehen, wenn »die Städte nur dank 

ihrer Distanz vereint sind und nur dank der Divergenz ihrer Serien, ihrer Häuser und 
ihrer Straßen in wechselseitiger Resonanz stehen«.

276 Ebd., S. 217. Deleuze spricht von der »disjunktive[n] Synthese (oder)« im Gegensatz 
zur »konjunktive[n] Synthese (und)« und der »konnektive[n] Synthese (wenn…, 
dann)«, wobei es der disjunktiven Synthese eigne, auf der Divergenz zu beruhen, die – 
wie oben gesehen – gerade die Vermittlung der Blickwinkel ausmacht, wobei deren 
Differenz bewahrt wird: »Die Disjunktion wird keineswegs auf eine Konjunktion ver­
kürzt, sie bleibt Disjunktion, weil sie auf einer Divergenz als solcher beruht und auch 
weiterhin beruht.« (Ebd.) Der Gegensatz zur bestimmten Negation Hegels wird durch 
eine Unendliche, nicht notwendig sprachliche Bewegung ausgedrückt: »Das Ausschlie­
ßen von Prädikaten wird ersetzt durch die Kommunikation der Ereignisse.« (Ebd.) Die 
Ereignisse kommunizieren aber gerade durch die Perspektiven, die dasselbe (die virtu­
elle Seite des Ereignisses; wie es im Kontinuum vor den jeweiligen Perspektiven subsis­
tiert) für Unterschiedliche (die aktuellen Perspektiven darauf, die es je von ihrem 
Blickpunkt für sich divergent in ihren Perzeptionen verwirklichen) synthetisieren. 
Hier geht es wohlgemerkt um die Konstitution eines Objekts in unterschiedlichen 
Wahrnehmungsfeldern, wobei die Divergenz zwischen beiden Perspektiven nicht ein­
fach in einen Konsens oder eine ideale Repräsentation des Objekts aufgehoben wird. 
Zur späteren Ausweitung der Funktion der disjunktiven Synthese als »reale Produkti­
on neuer Differenzen« vgl. Sauvagnargues 2019, S. 126.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

250

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen und Begriffen geht.277 Wir erinnern uns: vor diesem Hintergrund 
konnte Blumenberg in Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans den 
Wirklichkeitsbegriff des Romans als Zusammenstimmen miteinander ver­
mittelter Perspektiven kennzeichnen und Widerstand nennen, was die 
Grenze des einstimmigen Kontextes darstellt.

Becketts Trilogie arbeitet an der literarischen Inszenierung solchen Wi­
derstandes. Die Verdopplung des Kontinuums in Makrokosmos und Mi­
krokosmos erlaubt einen Perspektivismus, der in den Texten des irischen 
Schriftstellers vom erzählerischen Fokus einer Monade entwickelt wird. 
Diese ist in der Trilogie durchgehend Erzähl-Origo und wird beim Verlie­
ren ihrer Verbindungen zum Makrokosmos, zur Welt und zu anderen 
Monaden inszeniert. Das vollendet die Überwindung cartesischer Episte­
mologie. Sprache und göttliche Vermittlung allein reichen als Zugriff auf 
eine geometrisch vorstellbare res extensa nicht länger aus;278 einzubeziehen 
ist die Kommunikation mit anderen Monaden.279

Im Folgenden wird der anti-cartesische Leibnizanismus Becketts – den 
die Forschung ihrem Autor nie ganz zugetraut hat280 – in vier Schritten 
entwickelt werden. Zunächst soll die grundsätzliche Verbindung von kör­
perlicher und geistiger Erschöpfung der Erzählmonaden kurz in den Fo­
kus rücken. Auf ihrer Grundlage lässt sich erörtern, was wir Becketts ›non­
reliable narration‹ nennen wollen. Sie ergibt sich aus Erschöpfung und 
fortschreitender Degeneration von Becketts Ich-Origines. Die Position 
unvermögender Erzählmonaden setzt jede verlässliche Authentifizierung 

277 Vgl. Blumenberg 2020, S. 21–35.
278 Becketts bisweilen parodistischen Rekurs auf Descartes hat schon Ackerley festgehal­

ten. So sei Murphy über weite Strecken »a Cartesian satire (the failure to integrate body 
and mind)«. Ackerley 2016, S. 127.

279 Wie in der methodischen Auseinandersetzung deutlich geworden sein sollte, bleibt 
die PWT der Literatur, obwohl sie sich auf Leibniz bezieht, im Grunde cartesianisch. 
Sie glaubt an eine vorausgesetzte Welt, die als Gegenstand von Propositionen einfach 
›da‹ ist. Als mögliche Welt fasst diese Theorie immer nur ein Kontinuum auf, deren 
Garantie dann über die diversen Authentifizierungsweisen verläuft. Dabei fällt das 
perspektivische Moment der Monadologie unter den Tisch. Marie-Laure Ryan hatte 
Recht: Die Anknüpfung ihrer Theorie an Leibniz ist rein nominell.

280 Garin Dowd hat darauf aufmerksam gemacht, dass die mittlere Schaffensperiode Be­
cketts der 40er und 50er Jahre, welche auch den Entstehungszeitraum von Molloy, Ma­
lone Meurt und L’innommable beinhaltet, im Zeichen deutlicher Beeinflussung durch 
die Monadologie stehe. Vgl. Dowd 1998, S. 22–23. Allerdings artikuliert Dowd auch 
Vorbehalte gegenüber der Reichweite des leibnizianischen Einflusses auf die Trilogie: 
»not that Beckett in Malone dies and The Unnamable systematically works a Leibnizian 
thematic into his fiction« (ebd., S. 22).

Anti-Cartesianische Meditationen

251

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erzählwelt aus. Dem springt in einem dritten Schritt die kommuni­
kative Impotenz bei. Sie artikuliert sich besonders im zweiten Teil von 
Molloy. All dies zusammen führt in einem vierten Schritt zu einer radika­
len Reduktion der Erzählwelt. Vereinsamte, erschöpfte, sprachunfähige, 
missverstandene Erzählmonaden – sie versuchen, eine Erzählwelt zu au­
thentifizieren und können sich kaum mitteilen. Abschließend soll ein Sei­
tenblick auf einen kurzen Text Becketts zur Malerei, der für die Ästhetik 
der Trilogie nicht unwichtig war, den Rekurs auf den Interspezialdiskurs 
nachzeichnen helfen.

Erschöpfte Erzählmonaden

Samuel Becketts Arbeiten sind immer wieder unter den Begriff der Er­
schöpfung gestellt worden.281 In seinem erzählerischen Werk zeichnet 
sich spätestens ab der Trilogie ein Rückgang der erzählenden Protago­
nisten auf das animalische und vegetative Leben ab. Beckett, so ein Ge­
meinplatz poststrukturalistischer Analysen, lote die Grenzen des Mensch­
lichen aus. Indem seine Protagonisten ihre Kraft verlieren, verlieren sie 
auch ihre Menschlichkeit, sie verlieren dabei auch ihr Vermögen zu erzäh­
len und da sie von Molloy bis zu L’innommable die alleinigen Authentifi­
zierungsinstanzen der Welt sind, verliert sich damit auch die Welt.282 Man 
hat hier durchaus Ähnlichkeiten zu Heideggers Auffassung erblickt, der 
zufolge der Mensch allein eine Welt besitze, das Tier weltarm, der Stein 
weltlos sei. Heideggerianisch gedacht scheint der Verlust der Welt nur als 
Abstieg ins Tierreich vorstellbar.283

Die grundlegende Erzählsituation der Trilogie besteht aus Erzählinstan­
zen, die von Molloy bis L’innommable zunehmend aus klaren Welten her­
ausfallen. Zugleich wird das von niemand anderem als ihnen selbst ange­
zeigt. Denn grundlegend gilt, dass in jeder Erzählsituation der Trilogie die 
WNC, die Welt der Figur, die WN überlagert. Schon der Beginn von Molloy 
ist hierfür paradigmatisch. Von Anfang an berichtet Molloy im Tempus 
Präsens von seinen Erlebnissen. Zunächst vom Schreibtisch aus, wo er 

281 Deleuze 1996.
282 Rabaté 2016.
283 Connor 2006.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

252

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blätter füllt, deren Zeichen er bald selbst nicht mehr versteht (M 7).284 

Noch die Erinnerung an das naheliegendste, die automatisierte Sprache 
und ihre Begriffe schwindet. Man ist indes auf die Origo Molloy als Zu­
gang zum Kontinuum der Erzählwelt angewiesen. Schon Molloys schwin­
dendes Leseverstehen kündigt dabei die bald schon sich radikalisierende 
Erschöpfungsbewegung an. In dem Maße wie die Erzählmonade Molloy 
immer schwächer wird, ihre Fähigkeit zu erzählen und zu beschreiben 
schwindet, schwindet auch das verlässliche Wissen über die Erzählwelt.285

Die Frage der Auto-Medialisierung des Textes ist hier nicht nebensäch­
lich. Die Protagonisten der beiden Teile von Molloy, die Titelfigur und 
Jacques Morane sind beide Schreiber; die Texte, die wir lesen, werden aus­
drücklich als Berichte vorgestellt. Als Berichtender – wenngleich nie klar 
wird an wen – scheint Molloy sogar noch irgend an die Außenwelt ge­
bunden zu sein. Er ist es zumindest ans allgemeine Äquivalent zwischen­
menschlicher Beziehungen: »Tant de feuilles, tant d’argent« (M 7). Die 
genuin menschliche Kulturtechnik des Schreibens geht in Molloy mit den 
bei weiten intaktesten Erzählwelten der Trilogie einher. Malone meurt und 
L’innommable präsentieren hingegen sprechende Ich-Origines als Authen­
tifizierungsinstanzen. Der Zugang zur Welt wird stimmlich vermittelt, 
wobei eine Zurückgeworfenheit der Figuren auf eine zunehmend gerin­
gere Zahl sinnlicher Reize permanent konstatiert wird. Das erzählende 
Ich aus L’innommable wird zuletzt nurmehr entfernt erscheinende Lichter 
erkennen.

Diese Doppelbewegung von physischer Degeneration und Verlust jeder 
clara et distincta perceptio wird am Ende von Malone meurt im Erkennen 
nur mehr schwacher Lichter chiffriert, in denen gerade noch die Sterne er­
kennbar sind: »absurdes lumières, les étoiles, les phares, les bouées, les lu­
mières de la terre« (MM 216). Evoziert wird zwar ein klares Aufleuchten, 
das allerdings hinsichtlich der nicht anzuzeigenden Quelle der Phänome­
ne weiterhin dunkel und verworren genannt werden kann. In L’innomma­
ble werden diese Erscheinungen dann noch deutlicher immer wieder mit 
Termini der Barockphilosophie adressiert und so lose an leibnizianische 

284 Beckett wird im Folgenden nach den französischen Erstausgaben der Trilogie zitiert. 
Die Verweise erfolgen im Text mit Kurztitel und Seitenzahl. Sie beziehen sich mit den 
entsprechenden Abkürzungen auf Samuel Beckett, Molloy (=M), Paris 1951; Malone 
Meurt, Paris 1951 (=MM); L’innommable, Paris 1953 (=LI).

285 So klingt die Weltauflösung schon in Molloys Gedanken an, auch mit dieser (Er­
zähl-)Welt bald fertig zu sein: »Cette fois-ci, puis encore une je pense, puis, c’en sera 
fini je pense, de ce monde-là aussi« (M 8).

Anti-Cartesianische Meditationen

253

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lichtmetaphorik zurückgebunden. Mal ist von den »délices du clair et 
simple«, die Rede (LI 94), wenige Seiten später versucht der Erzähler sich 
daran zu erinnern, »comment j’étais, quand j’étais lui, avant que tout soit 
devenu confus« (LI 107). Der Zustand der Erzähl-Origo in L’innommable 
ist ein lichtloser Raum, in der das menschliche lumen naturale, von dem 
Descartes ausging, sich zunehmend in dunklen und verworrenen Ideen 
der Sprechermonade verfinstert. Dabei werden die Erkenntniskategorien 
der Perzeptionen klar/distinkt – dunkel/verworren zunehmend beide auf 
monadenexterne Phänomene angewandt und zu Graden von insgesamt 
undeutlich Erkennbarem, welches denkbar vage immer wieder als – an­
sonsten offenbar gestaltloses – Licht adressiert wird, das zudem fernab ge­
nauerer Erkenntnis liegt. Hell sind nur »ces lumières, luisant bas au loin« 
(LI 196): »lumières qui sifflent en s’éteignant« (LI 114). Doch trotz dieser 
Lichter scheint in der um sich greifenden Dunkelheit keine materielle 
Extension mehr auszumachen. Die Lichtabsenz korrespondiert viel mehr 
dem Weltverlust in der absoluten Fensterlosigkeit der Erzählermonade, 
den L’innommable umkreist.

Ces gens n’ont jamais été. N’ont jamais été que moi et ce vide opaque. Et les 
bruits? Non plus, tout est silencieux. Et les lumières, sur lesquelles je comptais 
tant, faut-il les éteindre? Oui, il le faut, il n’y a pas de lumières ici. Le gris non 
plus n’est pas, c’est noir qu’il fallait dire. Ne sont que moi, dont je ne sais rien, 
sinon que je n’en ai jamais parlé, et ce noir, dont je ne sais rien non plus, sinon 
qu’il est noir, et vide. Voilà donc ce dont, devant parler, je parlerai, jusqu’à ce 
que je n’aie plus à parler (LI 28–29).

Wovon hier noch gesprochen werden kann, im Moment des Ausbleibens 
jeder clara et distincta perceptio, die sich mit zunehmender Erschöpfung der 
Erzählmonade ergibt, ist einzig das Verschwinden einer Welt selbst, das 
dem Erlöschen der Kräfte der Origo entspricht.

Vergleicht man Anfang und Ende der Trilogie, Molloy und L’innomma­
ble, leuchtet die leibnizianische Problematik ein. Denn es handelt sich so 
in allen drei Texten um Erzähler-Monaden, deren klare und distinkte Er­
kenntnis leidet. Unterscheidet man wie der deutsche Philosoph mehrere 
Stufen der Erkenntnis, so kann man den Weg bis zu L’innommable auch 
als Gang von der klaren und distinkten zur verworrenen Repräsentation 
lesen. Wer Berichte schreibt, versucht noch die Dinge in Nominalbegrif­
fen klar und deutlich zu umreißen. Die Distinktheit schwindet, sobald 
man einzelne Dinge nicht mehr wiedererkennen kann – ein Problem, 
mit dem Molloy von Anfang an zu kämpfen hat, wie wir gleich sehen 
werden. Von der erkennungsdienstlichen Erfassung des Berichtes, der 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

254

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf verständliche Termini angewiesen ist, die von anderen begriffen und 
überprüft werden können, ist der Weg zu sprachlichen Monologen ein 
Weg zu unzuverlässigeren Darstellungsformen äußerer Weltzustände. Die 
Erkenntnis der Erzählmonade aus L’innommable, die sich nicht mehr si­
cher ist, was die gleißenden Lichter sind, entspricht ziemlich genau der 
Vorstellung des Verworrenen bei Leibniz, einer Repräsentation ohne klar 
zu identifizierendes Objekt.

Dies bereitet ein Problem vor, dem wir uns im Folgenden genauer 
widmen wollen. Nichts, was von dieser Welt (WN) und noch von ihren 
Monadenwelten (WNC) erzählt wird, authentifiziert sie, macht sie vertrau­
enswürdig zugänglich, weil das Mittel dieser Zugänglichkeit selbst, die 
sprechende Instanz, nicht mehr kann. Ein Unvermögen zu einem Akt, 
von dem nicht einmal klar ist, was er sein soll: »ne pas pouvoir«; »nicht 
imstande sein« (M 41) – doch wozu?286 Dabei ist selbst dieses Nicht-mehr-
Können noch ein Ausdruck dieser Instanz und hebt sich – vergleichbar 
der Aussage ›Ich lüge‹ – gerade dann auf, wenn es wahr sein soll. Wenn 
einer nicht mehr erzählen kann, warum soll er uns gerade noch von sei­
nem Nicht-Erzählen-Können noch erzählen können? Obwohl angeblich 
nicht mehr gekonnt wird, können Becketts Erzähl-Origines immer noch 
irgendwie und machen weiter, obwohl sie doch zu Protokoll geben, dass 
sie schon nicht mehr weitermachen können. Soll dieses Nicht-mehr-Kön­
nen zutreffen und tangiert es die Erzählwelt in dem Maße, dass es sie als 
irgend glaubwürdige vollständig unzugänglich zu machen droht, so fragt 
sich, ob denn diese Unzugänglichkeit nicht noch das einsilbige Bekennt­
nis zum Nicht-mehr-Können infiziert.

Die Monade kommt zur Welt: Becketts ›nonreliable narration‹

Das aus der Erschöpfung sich ergebende Nicht-Wissen ist in diesem pa­
radoxen Charakter konstitutiv für die Erzählinstanz Molloy und fragmen­
tiert von Beginn an Weltverhältnisse. Selbst ein denkwürdiges Ereignis 
wie der Tod der Mutter erscheint schattenhaft. Molloy – ein Name, der 

286 Dem fügt sich das Humpeln und die Angewiesenheit Molloys auf Krücken hinzu. 
»J’indiquai modestement mes béquilles et hasardai quelques bruits sur mon infirmité, 
[…]« (M 25–26). Genauso seine Willenlosigkeit: »Je n’ai plus beaucoup de volonté, 
voyez-vous.« (M 7).

Anti-Cartesianische Meditationen

255

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm selbst erst wieder einfallen muss287– kann sich nicht erinnern, ihren 
Tod miterlebt zu haben: »Était-elle déjà morte à mon arrivée? Ou n’est-elle 
morte que plus tard? Je veux dire morte à enterrer. Je ne sais pas« (M 
7). Das »Je veux dire« dieser Passage ist eine der häufig begegnenden 
Formeln, die der Präzisierung von zuvor Gesagtem dienen. Ihr bloßes 
Vorkommen und ihre Frequenz weisen auf die Vagheit, Präzisionsbedürf­
tigkeit und sprachliche Ambiguität von Molloys Aufzeichnungen hin. 
Die häufigen Appelle an die Rezipienten des Berichts, vergrößern die 
Verunsicherung, nur. »Il y avait si longtemps que je vivais loin des mots, 
vous comprenez, qu’il me suffisait de voir ma ville par exemple, puisqu’il 
s’agit ici de ma ville, pour ne pas pouvoir, vous comprenez« (M 14). 
Nein, ist man versucht zu antworten, wir verstehen eben nicht; und die 
Beschwörung des Verstehens weist hier wie andernorts zuletzt auf eines 
hin – das Unvermögen Molloys, sich verständlich zu machen, damit aber 
ein wirklich verlässliches Weltwissen mitzuteilen. Die doppelte Versiche­
rung »vous comprenez« läuft ins Leere. Denn es gelingt dem Erzähler 
kaum hinreichend zu artikulieren, was es hier zu verstehen gibt. Was 
bedeutet die Entfremdung von der Sprache, das Leben »loin des mots«? 
Inwiefern hat es mit dem Erblicken der Stadt zu tun? Wozu ist Molloy 
nicht imstande? Man glaubt sich bei der Erwähnung von »ma ville« an 
Leibniz’ Bild erinnert – die Perspektiven auf die Stadt als Illustration des 
Monaden-Kosmos. Regelmäßig gibt sich Becketts Ich-Origo Molloy als 
Monade zu erkennen, deren Welt perspektivisch gebrochen ist, was das 
Erzählen einer Welt verkompliziert. Das doppelte »vous comprenez« mar­
kiert dabei sprachlich auch den Abstand zum Sehen und Verstehen eines 
anderen. Sie kreuzt sich mit einem Unvermögen, den eigenen Standpunkt 
zu überschreiten. Molloys Wille dazu ist erschöpft – gerade das können 
die anderen noch sehen: »Je n’ai bien plus de volonté, voyez-vous« (M 
7).288

287 »Et tout d’un coup je me rappelai mon nom, Molloy. Je m’appelle Molloy, m’écriai-je, 
tout à trac, Molloy, ça me revient à l’instant« (M 29).

288 Dies vermerkt bereits Pothast 1982, S. 258–259: »Die genannten erzählenden Texte Be­
cketts vom Beginn der Trilogie an sind der Grammatik nach Ich-Erzählungen; freilich 
so, daß das Pronomen der ersten Person nur noch in einem zunehmend formalen Ge­
brauch erscheint: Ein Teil der Entwicklung in der Trilogie vollzieht sich gerade als ein 
fortschreitendes Sich­Auflösen des erzählenden ›Selbst‹. Die Erzähler geben einen Be­
richt oder versuchen wenigstens, das zu tun. […] Die Erzählungen sind allemal auch 
Berichte über den Versuch, zu erzählen.« Hinzuzufügen wäre gerade die Verbindung 
dieser beiden Beobachtungen: In dem Maße, wie sie an Leben verlieren, verlieren sie 
an Vermögen, auch zu Erzählen.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

256

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kraft, verstehen zu geben, schwindet. Das dauernde Sich-verständ­
lich-Machen ist dafür symptomatisch und verunklart zudem die Situation. 
Bald wird es noch deutlicher als Nebeneffekt eines demenzartigen, fort­
schreitenden Nicht-Wissens erkennbar. Vertraute Objekte wie die Heimat­
stadt kann Molloy nicht mehr identifizieren. Orientierungsprobleme in 
der Erzählwelt werden mit einer Unschärfe der Sicht verbunden. »Tout 
s’estompe. Un peu plus et on sera aveugle« (M 8). Molloy gleitet in die 
Dunkelheit ab. Das ausgezeichnete Organ der Erkenntnis, das Auge, funk­
tioniert schlechter. Die Seh- und Beschreibungsvermögen leiden beide. 
Selten ist hinreichend klar, wo wir uns von Molloys Perspektive aus befin­
den.

Das Verschwinden der Dinge im unaufmerksamen Fokus des Erzähl-
Origo verwandelt sich so in einen raschen Wechsel von Erzählgegenstän­
den, deren Objektivität als Seiende jenseits von Molloys trüber Perzeption 
nicht verbürgt ist.

Il disparut, la chose fumante à la main, a tête sur la poitrine. Je m’explique. Des 
objets en voie de disparition c’est bien à l’avance que je détourne mes regards. 
Les fixer jusqu’au dernier moment, non, je ne peux pas. C’est en ce sens qu’il 
disparut. Les yeux ailleurs je pensais à lui, je me disais, Il se rapetisse. Je me 
comprenais (M 15).

Zwar spricht Molloy von dem, was er sieht. Im Medium der Literatur 
entsteht es jedoch erst im Erzählen. Die Erzählwelt wird nur durch die 
Worte der Erzähl-Origo erkennbar. Diese versteht sich selbst offenbar (»Je 
me comprenais«), aber gibt durch das Medium seiner dunklen Worte 
kaum zu verstehen. Molloy ist ein Berichtender, der nicht berichtet oder 
den Bericht oft an entscheidender Stelle abbricht.

Das erste Opfer dieser kritischen Kommunikationsvoraussetzung ist der 
kohärente Fluss des Erzählens. Es mangelt an wiederkehrenden Figuren 
und hinreichend klaren Erzählereignissen, die eine Fabel zu entwickeln 
erlaubten. Der schreibende Molloy kämpft sich hingegen von Station zu 
Station – und von Anfang an mit Geschichten:

Ce dont j’ai besoin c’est des histoires, j’ai mis longtemps à le savoir. D’ailleurs 
je n’en suis pas sûr. Alors voilà, je suis fixé sur certaines chose, je sais certaines 
choses sur lui, des choses que j’ignoirais, qui me tracassaient, des choses même 
dont je n’avais pas souffert. Quelle langue (M 15).

Bereits die erste Geschichte des Mannes mit Hund scheitert an der Ein­
sicht, Geschichten nötig zu haben. Was in der zitierten Passage deutlich 
wird, ist eine Art von Kommunikation, die in dem Maße keine Geschichte 

Anti-Cartesianische Meditationen

257

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr zu erzählen erlaubt, wie das Mitzuteilende von der unzureichen­
den Art des Mitteilens ausgelöscht und verdeckt wird. »Quelle langue«: 
Geschichten zu erzählen, Sprache überhaupt zu gebrauchen, Weltverhält­
nisse darzulegen, erscheint unter der nicht zu meisternden Bürde von 
Sprache und Kommunikation unmöglich.289

Diese Kopplung von Nicht-Wissen und Unvermögen lässt sich viel­
leicht als Potenzierung dessen begreifen, was man seit Wayne Booth als 
unreliable narration gekennzeichnet hat. Charakteristisch hierfür sind un­
genaue bis falsche Angaben einer Erzählinstanz, die trotz der anfänglichen 
Irreführung der Lesenden durch sie, auf irgendeine Weise als fehlerhaft 
oder ungenügend herausgestellt werden müssen.290 Erkennbar wird die 
Unzuverlässigkeit der Erzählinstanz so erst durch die Anmeldung eines 
Widerstandes der Erzählwelt WN. Dass Erzähler lediglich die Version 
einer Welt vorbringen (WNC), wird dadurch erst erkennbar. Es bedarf of­
fenbar eines erzähltechnisch variabel gestaltbaren Widerstandes, um eine 
Perspektive auf die Erzählwelt als korrekturbedürftig zu erweisen.291

Dieses Problem wird durch das Grundmodell von Becketts Figuren – 
ihre Kraftlosigkeit und die Degeneration ihres Willens – aufs Äußerste 
zugespitzt. Der Weltzugang der gesamten Trilogie ist über Erzählermo­
naden vermittelt, die als Ich-Origines nur so viel wissen, wie sie selbst 
erkennen (WN = WNC), die aber gleichzeitig von der Welt kaum mehr 
etwas erkennen können. Wo sie es noch tun, können sie kaum mehr 
davon berichten. Und wo sie nicht ohnehin freimütig zugeben, kurze, 
abbrechende Geschichten bloß zu fingieren, da reden sie von Dingen, 
deren klare Erkenntnis sie aus Unvermögen sogleich dementieren.292 So 
kann überhaupt nie ein Moment der Welt aufscheinen, der nicht vom Un­

289 In diesem Sinn heißt es auch: »Car camper un être, un endroit, j’allais dire une heure, 
mais je ne veux offenser personne, et ensuite ne plus s’en servir, ce serait, comment 
dire, je ne sais pas. Ne pas vouloir dire, ne pas savoir ce qu’on veut dire, et toujours 
dire ou presque, voilà ce qu’il importe de ne pas perdre de vue, dans la chaleur de la 
rédaction« (M 36).

290 Vgl. McHale 1987, S. 12.
291 Booth 1983, S. 160: »Sometimes it is almost impossible to infer whether or to what de­

gree a narrator is fallible; sometimes explicit corroborating or conflicting testimony 
makes the inference easy.« Siehe auch Zipfel 2011, S. 117–128.

292 Was dann vor allem Malone deutlich macht, wenn er mit sich kämpft, die erfundene 
Geschichte Saposcats auszuführen: »Dans son pays, sur le plan alimentaire, les – non, 
je ne peux pas. | Les paysans. Ses visites chez les paysans. Je ne peux pas« (MM 39). 
»Mon corps erst ce qu’on appelle, peut-être à la légère, impotent. Il ne peut pour ainsi 
dire plus rien« (MM 20).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

258

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermögen, zur Welt durchzudringen, in Mitleidenschaft gezogen wird.293 

Man könnte sogar so weit gehen, sich zu fragen, wie glaubwürdig bei 
solchen Erzählmonaden noch das Beharren auf dem eigenen Unvermögen 
ist. Kann man jemandem glauben, der den Schwund seines Erkennens 
vorführt, wenn er selbst diesen Schwund konstatiert? Diese Situation ist 
eine Verschärfung bloßer unreliability zu einer absoluten nonreliability.294

Vor diesem Hintergrund verändert sich auch Leibniz’ Problem der 
Perspektive in Becketts Texten. Es geht nicht mehr darum, wie sich die 
Stadt aus einem Blickwinkel darstellt. Sichtbar wird durch die Ausfälle in 
der nonreliabile narration vielmehr, was diese Darstellung narrativ schon 
voraussetzt.295

Kommunikation über die Erzählwelt (Disjunktive Synthese)

Ist die Erzählwelt nur durch die Ich-Origo authentifiziert, so steht mit 
der Vertrauenswürdigkeit von dieser auch die Wirklichkeit von jener auf 
dem Spiel. Becketts Erzählmonaden sind in keiner Weise mehr zuverläs­
sige Bürgen ihrer subjektiven oder objektiven Welt. Malones Zimmer 
mit schwindendem Licht vor der Scheibe, in dem der Erschöpfte wie 
gefangen liegt, erscheint wie eine Allegorie auf diese Erzählhaltung. Sie 
bestimmt Malone meurt und den ersten Teil von Molloy durchgehend.296 

Während bei Molloy noch das vorgeblich selbst Erlebte zum Gegenstand 

293 Denn was hier sprachlich als in der Welt seiend gesetzt wird, wird sofort wieder ent-
setzt: »Mit jeder Benennung muß deshalb eine Entnennung, mit jeder Bedeutung ihre 
Entdeutung, mit jedem Urteil dessen Rücknahme, mit jedem Schritt seine Suspendie­
rung einhergehen –: mit jedem Mit ein Ohne-Mit.« Hamacher 20192, S. 152.

294 Ein Schritt, den Brian McHale nicht wagt, »since it is still (barely) possible to recuper­
ate these internal contradictions by invoking the model of the ›unreliable narrator‹, 
thus stabilizing the projected world«. McHale 1987, S. 12. Indes ist der entkräftete, un­
vermögende Schreiber Molloy nicht einfach ein unzuverlässiger Erzähler, welcher bei 
Booth als »profoundly confused, basically self-deceived, or even wrong-headed or vi­
cious reflector« firmiert (Booth 1983, S. 340). Keines dieser Prädikate charakterisiert 
Molloy noch Moran noch die Stimme in L’innommable zufriedenstellend und verweist 
bereits auf die Unmöglichkeit, die Erzählhaltung als bloß unzuverlässig einzusortie­
ren.

295 Wie Gilles Deleuze angesichts Becketts Fernseharbeiten bemerkt, kann der Ermüdete 
keine objektive Möglichkeit mehr verwirklichen, der Erschöpfte hingegen keine Mög­
lichkeiten mehr schaffen. Becketts unvermögende Erzähler können, dies erzählwelt­
theoretisch gedeutet, keinen Zugang zu irgendeiner Objektivität mehr ermöglichen. 
Vgl. Deleuze 1996, S. 49.

296 Zu Malones Zimmer als geschlossene, fensterlose Monade: Mori 2004, S. 362–363.

Anti-Cartesianische Meditationen

259

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Berichts wird, ist bei Malone von Anfang an die Situation der Erschöp­
fung flagrant und führt konsequent zum Rückzug in einen monadischen 
Mikrokosmos. Hier existieren nur mehr die selbstfingierten Geschichten 
über Macman und Saposcat.

Dem Prozess der Weltauflösung, der in der nonrealiable narration ge­
wissermaßen schon vollendet ist, lässt sich zwischen den Geschichten 
Molloys und Malones beiwohnen. Der zweite Abschnitt von Molloy prä­
sentiert die Erzählwelt aus der Perspektive Jacques Morans. Hier scheint 
die nonreliability zunächst noch nicht zu greifen.

Ohne eine psychoanalytische Lektüre forcieren zu wollen, lässt Moran 
sich als Kontrastfigur zu Molloy bestimmen. Während dieser von Beginn 
an den Platz der Mutter besetzt, wird Moran als Vater eingeführt. Ein sehr 
strenger Vater.297 Nachdem sein Sohn seltene Briefmarken ins Doublet­
ten-Album klebt, konfisziert Moran die ganze Sammlung (M 150–151). 
Er begründet es vor sich selbst mit einem non du père. Jenes wirkt umso 
unerbittlicher und strenger, da es auch noch auf Deutsch formuliert wird: 
»Sollst entbehren, voilà la leçon que je voulais lui inculquer, pendant qu’il 
était jeune et tendre« (M 151). Moran verkörpert ein Realitätsprinzip, um 
das sich eine Welt versammelt. Er inkorporiert dabei die Instanz eines An­
deren, eines Dritten, dessen Auftritt zunächst verspricht, die symbolische 
Organisation der Welt zu stabilisieren.298

Morans Beziehung zu Molloy bleibt schleierhaft, wird durch das Fal­
len von Molloys Namen immer wieder angedeutet, wobei sich stets eine 
Fluchtlinie, ein auflösendes Element einträgt. Eine sich ankündigende 
Verunsicherung der Erzählwelt wird dabei mit dem Signifikanten ›Mol­
loy‹ verbunden.299 Denn Moran selbst zerlegt den Namen an einer Stelle 
in seine Einzelteile, weist damit auf dessen lautliche Materialität hin, 
angesichts des vermeintlichen Missverstehens des Namens aus dem Mund 
von Gaber.300 Das selbst durchaus unscharf bleibende Zeichen – ›Molloy‹ 

297 »Où allons-nous, papa? dit-il. Combien de fois je lui avais dit de ne pas me questi­
onner« (M 142).

298 Zu Lacans »großem Anderen« als unpersönlicher Instanz, Blick ohne Beobachter und 
Garant von Wissen und Normativität vermittels der primär sprachlich ermöglichten 
symbolischen Ordnung, repräsentiert in der Figur des Vaters und dessen nom/non du 
père vgl. Žižek 2008, S. 17–34.

299 »[T]out disparut et j’essayai à nouveau de penser l’affaire Molloy. Incompréhensible 
esprit, tantôt mer, tantôt phare« (M 146).

300 »Mais du moment que Gaber avait dit Molloy, pas une fois mais plusieurs, et chaque 
fois avec une égale netteté, force m’était de reconnaître que moi aussi j’aurais dû me 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

260

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird von Moran erst als ›Mollose‹ verstanden (M 154–155) – führt einen 
ersten Aspekt des Nichtwissens und der Unsicherheit in Morans Welt ein: 
Von Gaber über Molloy informiert, wird doch ständig die Unzuverlässig­
keit dieser Information betont, Details werden willkürlich verändert oder 
erfunden (M 155).301 Molloy scheint sich gar zu multiplizieren, was mit 
der Relativität der Figur in den Augen ihrer Betrachter begründet wird.302 

Bally, das Gebiet seines Aufenthalts, wird erst genau umrissen (M 183–
185), nur um die Gültigkeit der geografischen Beschreibung gleich wieder 
zurückzunehmen.303

Noch wo die Erzählinstanz einen sicheren Halt gewinnt und eine stabi­
le Erzählwelt um sich versammelt, wird der bloße Name Molloys schon 
zum Unruheherd. Er wirkt wie die Quelle einer dunklen Kraft, die bald 
ein anwachsendes Nichtwissen entbindet. Stellte dieses im ersten Teil von 
Molloy ein Merkmal des Erzählens dar, beginnt es bald auch die von 
Moran zuerst zuverlässig authentifizierte Erzählwelt heimzusuchen.

Die nonreliability der Erzählmonade ist somit im zweiten Teil von Mol­
loy nur scheinbar gebannt. Der Eindruck einer konventionell stabilen 
Erzählwelt täuscht.304 Die Bewegung des zweiten Teiles gerät stattdessen 
bald zur kleinteiligen Vorführung der Auflösungsbewegung der Erzähl­
welt, die bei Molloy schon fortgeschritten war. Morans Wanderung geht 
mit einem zunehmenden physischen Verfall des Protagonisten einher. 
Körperliche Malaise korrespondiert dabei einer Zunahme von Impotenz 
und Erschöpfung.305 Mit seinem Leib verfallen auch Morans Fähigkeiten, 
zu verstehen und verstehen zu geben. Anders als bei Molly wird sein 

dire Molloy et qu’en me disant Mollose je faisais erreur. Et dorénavant, oblieux de mes 
préférences, je m’obligerai à dire Molloy, comme Gaber« (M 155).

301 »J’étais donc au courant de Molloy, sans toutefois savoir grand’chose sur son 
compte« (M 155). »Sur son visage je ne possédais aucun renseignement. Je le supposais 
hirsute, rocailleux et grimacier. Rien ne m’y autorisait« (M 157).

302 »Il y avait en somme trois, non, quatre Molloy. Celui de mes entrailles, la caricature 
que j’en faisais, celui de Gaber et celui qui, en chair et en os, m’attendait quelque 
part« (M 158).

303 »Voilà, donc une partie de ce que je croyais savoir sur Ballyba en partant de chez moi. 
Je ne demande si je ne confondais pas avec un autre endroit« (M 185).

304 Das Moran-Kapitel wird oft als das konventionellste aufgefasst. Vgl. Ackerley 1998, 
S. 90, der vor Becketts Interesse für Spektroskopie die Trilogie als eine Geschichte des 
Lichts ausmacht, in der die Moran-Erzählung den illuminiertesten Teil des Ganzen 
darstellt. »The trilogy may be mapped by a diagram similar to that which illustrates 
Murphy’s mind: a movement from an outer realm of light (Moran) to the inner grey 
zone (Molloy to Malone), and then to the inner dark (The Unnamable)«.

305 Moran ist nun selbst, wie Molloy zuvor, auf Krücken angewiesen.

Anti-Cartesianische Meditationen

261

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungsunvermögen nicht am Berichte-Schreiben, sondern mittels der 
scheiternden Kommunikation mit anderen vorgeführt. All dies steht im 
Zeichen einer Bewegung fort vom Menschlichen: Moran nähert sich dem 
Vegetativen und Tierischen an.306 Bei der zweiten Begegnung mit Morans 
Auftraggeber Gaber ist dieser Zustand bereits fortgeschritten. Die Missver­
ständnisse zwischen ihnen nehmen zu.

Il sortit de sa poche une petite lampe électrique et en éclaira sa page. Il lut, 
Moran, Jacques, rentrera chez lui, toutes affaires ceassantes. Il éteignit sa lampe, 
ferma le calepin sur son doigt et me regarda. Je ne peux pas marcher, dis-je. 
Comment? dit-il. Je suis malade, je ne peux pas bouger, dis-je. Je n’entends 
pas un mot de ce que vous dites, dit-il. Je lui criai que je ne pouvais pas me 
déplacer, que j’étais malade, qu’il faudrait me transporter, que mon fils m’avait 
abandonné, que j’en avais assez. Il m’examina lourdement de la tête aux pieds. 
Je fis quelques pas appuyé sur mon parapluie pour lui montrer que je ne pouvais 
par marcher. Il rouvrit son calepin, éclaira à nouveau sa page, l’interrogea 
longuement et dit, Moran regagnera son domicile toutes affaires cessantes (M 
224).

Verfall und Missverstehen, Degeneration und Unverständnis, Annäherung 
vom Menschlichen ans Tierische und Vegetative bestimmen permanent 
Becketts Figuren. Moran zeichnet es aus, diesen Auflösungsprozess vorzu­
führen: Während Molloy oder Malone immer schon in einem nicht mehr 
näher zu bestimmenden Kontinuum vegetieren, ist Morans Geschichte 
die des Weges dorthin. Sie wird entsprechend in einer Selbstdementie­
rung dieser Geschichte, des von Moran verfassten Berichts ihr Ende fin­
den. An diesem Ende steht die gemeinsame Dissolution von Person und 
Welt. Sie lässt sich im Vergleich von Anfang und Ende des Berichts nach­
vollziehen.

Il est minuit. La pluie fouette les vitres. Je suis calme. Tout dort. Je me lève 
cependant et vais à mon bureau. Je n’ai pas sommeil. Ma lampe m’éclaire d’une 
lumière ferme et douce (M 127).

Alors je rentrai dans la maison et j’écrivis, Il est minuit. La pluie fouette les 
vitres. Il n’était pas minuit. Il ne pleuvait pas (M 240–241).

Moran, der von Anfang an einen Bericht schreibt, wird sich schließlich 
hinsetzen, diesen Bericht anzufangen. Nicht nur ist die Ursache-Wirkung-
Beziehung hier verschoben – der Bericht endet damit, dass er angefangen 
wird –; zugleich enthält sein Schluss die Möglichkeit der Unaufrichtigkeit 

306 Vgl. zu dieser Metamorphose von Becketts Figuren überhaupt: Rabaté 2016.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

262

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alles Gesagten, der Suspension der bisherigen, als schriftlich auto-media­
lisierten Setzungen und ihrer Wahrheit über die Erzählwelt. Das Falsch-
Verstehen der gehörten Sprache erinnert an Molloys Degeneration. Es 
ficht alles bis hierin Präsentierte durch den Entzug des Vertrauens in die 
Erzählinstanz fundamental an.

Dem Vermögensverlust fügt sich nun das Missverständnis hinzu, wel­
ches zum Scheitern disjunktiver Synthesen beiträgt. Alles beginnt mit 
der Annäherung an Molloy, spätestens mit dem Eintritt in Molloys Land 
Ballyba.307 Bald verschlechtert sich Morans Kommunikation mit Jacques 
Moran Jr. Die Instruktion, ein Fahrrad in der nächsten Ortschaft zu kau­
fen, provoziert erst Verblüffung beim Junior und bei Moran Nachfragen. 
»As-tu compris au moins? dis-je« (M 194). Die Rückversicherung über die 
Instruktionen gebiert ein langwieriges und komödiantisches Hin und her 
(M 193–199). »Je ne t’ai pas dit d’occasion, dis-je, je t’ai dit d’occasion 
autant que possible« (M 196). Die Verständigung über die banalen Details 
eines Fahrradkaufes führt zu tausend Missverständnissen, die nicht aus der 
Welt geräumt werden können:

Il revient vers mois. Je lui fis signe de s’éloigner, tout en criant, Va-t’en! Va-t’en! 
Il s’arrêta et me regarda, la tête de côté comme un perroquet, complètement 
désemparé apparemment. Je fis considérément le mouvement de me pencher, 
pour ramasser une pierre ou un morceau de bois ou une motte, n’importe quel 
projectile, et faillis tomber. […] Il y avait vraiment des fois où je ne comprenais 
rien à mon fils (M 198).

Nicht nur nimmt das Missverständnis zu; es vergrößert sich in dem Maße, 
wie Moran auf Molloys Erde seine Kräfte einbüßt (»et faillis tomber«) und 
in Indifferenz verfällt (»n’importe quel projectile«).

Dass im Verlauf der Weltauflösung eine Kommunikation zwischen Per­
sonen scheitert, ist ein wiederkehrender Aspekt der Trilogie. In der For­
schung wird er überraschenderweise so gut wie nicht berücksichtigt. Er 
zeigt sich vor allem im simultanen Verfall von Morans Wissen zusammen 
mit seinem Kommunikationsvermögen. Das ganze Phänomen verschwin­
det im monologischen Malone meurt, um dann in der Radikalisierung von 
Malones Erzählsituation in L’innommable wiederzukehren. Die Erzählin­
stanz zweifelt an ihrer eigenen Existenz. Sie könnte nur durch das Zeugnis 
eines anderen überhaupt verifiziert und Ereignis in einer geteilten, reprä­
sentierbaren Welt werden.

307 »J’allais me dire comme d’habitude que ce n’était qu’un mauvaise rêve lorsqu’une 
douleur fulgurante me traversa le genou« (M 190).

Anti-Cartesianische Meditationen

263

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Que je décline à tombeau ouvert en tant qu’être sensible et pensant, c’est de 
toute façon une excellente chose. Peut-être qu’un monsieur un jour, venant à 
passer au bras de sa belle juste au moment où l’agonie sera en train de m’offrir 
un dernier aperçu du dispositif temporel, fera observer, assez fort pour que je 
puisse l’entendre, Mais voyons, cet homme n’est pas bien, il faut appeler une 
ambulance! Ainsi d’une seule pierre, quand tout semblerait à recommencer, les 
deux coups prescrits. Je serais mort, mais j’aurais vécu. A moins de le supposer 
victime d’une hallucination (LI 92).

Sterben kann dieser Erzähler nur durch die Verifikation eines anderen, 
der ihn sterben sehen würde. Existieren, leben und noch sterben bedürfen 
der Zeugenschaft.308 Durch das Zusammenfallen des Wissens von WN und 
WNC in der Erzähl-Origo eines monadischen Ichs läuft indes noch jedes 
Sehen oder anderweitige Nachprüfen, das den Tod als Ereignis der Erzähl­
welt jenseits der trügerischen Erzählerrede verbürgen könnte, ins Leere. 
Ausgesetzt bleibt man so wieder der nonreliability, die in L’innommable auf 
den Gipfel getrieben wird.309

Die völlige Absenz einer anderen Person, einer zweiten Monade in In­
teraktion mit dieser eine verifizierbare Welt sich abzuzeichnen beginnen 
würde, unterstreicht die Verunklarung jeglichen Weltverhältnisses. Dies 
affiziert noch das Wissen der Stimme (wenn sie überhaupt eine ist) über 
sich selbst. »Me voilà bien embarrassé. Car sur moi proprement dit, je me 
comprends, il me semble qu’on ne m’a encore rien dit. Peut-on parler 
d’une voix, dans ces conditions? Sans doute que non« (LI 82). Der zweite 
Satz bringt zwei Dinge auf den Punkt: das Verschwinden intersubjektiv 
getragener Wahrheit in einer zur Weltlosigkeit neigenden Einsamkeit und 
die Zurückgeworfenheit des Diskurses allein auf sich selbst (»je me com­
prends«). Noch das an Molloy und Malone beachtete Beschreibungsunver­
mögen zeigt sich so der Willenlosigkeit verschwistert, sich in der Leere an 
einen anderen zu wenden.

Nicht nur der alte und der junge Jacques Moran können sich einan­
der nicht deutlich machen. Auch Mahoods Kommunikation mit seiner 
Pflegerin ist anfällig für Missverständnisse. »Nous nous y sommes mal 

308 Dies ist eine der zentralen Einsichten das philosophischen Diskurses über den Tod 
und den Blick des anderen dabei, der sich von Heidegger über Sartre bis zu Lévinas 
und Blanchot erstreckt. Beckett wird diese im französischen Diskursraum ausgetrage­
ne Debatte nicht entgangen sein. Siehe zu ihr allgemein Fischer 2006, S. 17–27.

309 »A aucun moment je ne sais de quoi je parle, ni de qui, ni de quand, ni d’où, ni avec 
quoi, ni pourquoi, mais j’aurais besoin de cinquante bagnards pour cette sinistre beso­
gne qu’il me manquerait toujours un cinquante et unième, pour fermer les menottes, 
ça je le sais, sans savoir ce que ça veut dire« (LI 86).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

264

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pris tous les deux, soyons équitable, moi pour faire les signes, elle pour 
les interpréter. Cette histoire ne sert à rien, je suis en train presque d’y 
croire« (LI 71). Die Geschichte dient zu nichts außer die Problematik 
einer Kommunikation ohne anderen zu illustrieren. Das Ich, das in dieser 
Geschichte auftaucht, wird nicht zufällig als Inselbewohner eingeführt.310 

Die Beckettsche Robinsonade erschafft eine Robinsonmonade: den Ver­
such, eines fensterlos in sich Eingeschlossenen durch die Sprache zum 
anderen zu gelangen. Dies wird von der hier eingeschalteten Geschichte 
exemplifiziert, legt aber, wie obige Passage abermals deutlich macht, auch 
das Problem offen, noch irgendetwas zu berichten, das sich als unpro­
blematischer Bestandteil einer Erzählwelt begreifen ließe. »Cette histoire 
ne sert à rien« – außer vielleicht der Illustration des Solipsismus aller 
Erzählmonaden hier. Zwischen ihnen scheint kein vermittelndes Band 
und keine Welt mehr auf.

Die von der Erzähl-Origo fortwährend erzeugten Geschichten dienen 
so zuletzt der Kompensation einer Abwesenheit von großen wie kleinen 
anderen, mit denen zugleich die äußere Welt verschwindet, wie die Er­
zählstimme an einer Stelle vermerkt. »Situer cette provenance en moi, 
sans spécifier où, pas de fignolage, tout étant préférable à la conscience de 
tierces personnes et, d’une façon un peu plus générale, d’un monde extéri­
eur« (LI 172). Man kann hier an die Notwendigkeit der Authentifizierung 
der Welt durch eine dritte Person denken, wie sie als Voraussetzung 
eines unproblematischen Weltenzugangs von der ›Er-Form‹ bei Doležel 
behauptet wird (wobei hier ein authentifizierender Erzähler die Rolle des 
cartesischen, die Realität garantierenden Gottes besetzt). Genau dieser ein­
fache Zugang zur Erzählwelt wird durch die Situierung des Ursprungs der 
Rede »en moi« bei gleichzeitiger Absenz der anderen (sei es als Gegenüber 
und/oder als quasi-göttliche Instanz) unmöglich gemacht.

Das Geschichtenerzählen wird spätestens in L’innommable ausdrücklich 
als Erschaffung einer Welt reflektiert. Dabei schwankt der Begriff der Welt 
zwischen der Bezeichnung eines Kontinuums der erfundenen Figuren 
und seiner perspektivischen Auslegung à la ›meine Welt‹. Diese ist der 
solipsistische Endpunkt.

faire un endroit, un petit monde, faire un petit monde, il sera rond, cette fois 
il sera rond, ce n’est pas sûr, au plafond bas, aux murs épais, pourquoi bas, 

310 »L’Île, je suis dans l’île, je n’ai jamais quitté l’île, pauvre de moi. J’avais cru comprend­
re que je passais ma vie à faire le tour du monde, en colimaçon. Erreur, c’est dans l’île 
que je ne cesse de tourner. Je ne connais rien d’autre, seulement l’île« (LI 66).

Anti-Cartesianische Meditationen

265

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pourquoi épais, je ne sais pas, ce n’est pas sûr, c’est à voir, tout ça est à voir, un 
petit monde, chercher comment c’est, essayer de deviner, y mettre quelqu’un, y 
chercher quelqu’un, et comment il est, et comment il fait, ce ne sera pas moi, 
ça ne fait rien, ce sera peut-être moi, ce sera peut-être mon monde, coïncidence 
possible, il n’y aura pas de fenêtres, finies les fenêtres (LI 197–198)

Das leibnizianische Modell der Kommunikation der Monaden und der Si­
cherung eines kohärenten Kontinuums, der ›besten aller möglichen Wel­
ten‹, ist auf den Gott der Theodizee angewiesen, der ihre Kommunikation 
sicherstellt. Zwar geschieht dies anders als durch den cartesischen Gott, 
der die Existenz der Außenwelt und des Erkennens garantiert. Allerdings 
besitzen Leibniz’ und Descartes’ Gott eine durchaus ähnliche Funktion. 
Beide Male wird die Erkennbarkeit und Einheit der Welt durch eine tran­
szendente Instanz geregelt. Sie erlaubt die Kohärenz der Welt und ihre 
Erkennbarkeit. Dies impliziert bei Leibniz keine permanente, lediglich 
eine primordiale Aktivität Gottes: die einmalige Anordnung der Monaden 
und der Kompossibilität der Ereignisse als Relation der Monaden zueinan­
der.311 In der sukzessiven Entkräftung Morans, die auf die Zustände von 
Molloy, Moran und der Sprecher-Origo von L’innommable hinführt, wird 
die Kommunikation der Monaden, das Erkennen der Welt wie auch die 
sprachliche Kommunikation von einer Subjekt-Monade zur anderen sus­
pendiert. Doch der andere, mit dem zusammen sich mittels disjunktiver 
Synthese eine Welt entwerfen ließe und der ihre Authentizität verbürgen 
könnte, wird bei Beckett gleich mit suspendiert. Die nonreliability von Be­
cketts Erzählmonaden (WNC) stürzt jegliches feste Wissen über das Konti­
nuum, die extra-monadische Erzählwelt WN ins Ungewisse. Sie tut dies, 
indem sie den Zweifel einer Fähigkeit der Kommunikation der Monaden 
untereinander anwachsen lässt. Niemand trägt das Leben so allein wie 
Becketts weltlose Erzähler.

Die Welt und die Hose

Wir haben gesehen, dass Becketts Poetik der Trilogie sich aus dem Über­
gang von einer cartesianischen zu einer leibnizianischen Denkweise ver­
stehen lässt, die von einer Kodependenz von res extensa und res cogitans 
ausgeht, ins Denken der Ästhetik zudem nichtbegriffliche Momente ein­

311 Zu dieser hier bestenfalls angedeuteten Differenz zwischen Descartes und Leibniz weit 
ausführlicher und detaillierter: Blumenberg 2020, S. 96–102.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

266

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuführen trachtet und gewissermaßen im Aufenthalt erschöpfter Erzähl­
monaden in nonreliability ausläuft. Die German Diaries von 1936/37, eine 
wichtige Etappe auf dem Weg zu Becketts Erzählverfahren in der Trilo­
gie, halten ein Dinner-Party-Gespräch fest. In seinem Verlauf erwidert 
der Schriftsteller auf die Frage, was er am liebsten gestalten wolle, leib­
nizianisch: »[l]ight in the monad«.312 L’innommable als Höhepunkt des 
Solipsismus, der Erschöpfung und der sich darin vollendenden monadi­
schen Fensterlosigkeit schien der radikalste Ausdruck dieses Gestaltungs­
anspruchs zu sein. Es gibt hier weniger ein Licht der Erkenntnis, ein 
cartesisches lumen naturale, als vielmehr verworrene Lichtblitze: Schwund­
formen klarer und distinkter Erkenntnis.

Zwischen Becketts Monadologie-Lektüre von 1933 und der Abfassung 
der Trilogie liegen nicht nur die Romane Murphy und Watt, sondern auch 
eine intensive Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Malerei, wie 
sie sich gerade im Kontext von Becketts Deutschlandreise Ende der 1930er 
Jahre vollzog. Verdeutlichen lässt sich ein Zusammenhang des Erzählver­
fahrens der Trilogie mit der Malerei und ein Bezug zum Interspezialdis­
kurs anhand des Vortrages Le monde et le pantalon von 1945.313 Da er 
der Trilogie nur um wenige Jahre vorangeht, eignet er sich, deren Poetik 
der Weltauflösung transmedial zu kontextualisieren. Denn der Beckett der 
1940er Jahre gewinnt wesentliche Anregungen für sein Schreiben aus der 
bildenden Kunst.314 Die Reflexionen über sie sind dabei sowohl mit einer 
Kritik der künstlerischen Repräsentation – mimetischer Weltdarstellung – 
als auch mit leibnizianischen Philosophemen verbunden. Am vorläufigen 
Ende dieses Prozesses steht 1945 der Abschluss von Watt, in dem wichtige 
Gestaltungselemente der Trilogie vorweggenommen werden, allen voran 
das Erzählen in der ersten Person Singular.315

In Le monde et le pantalon soll Beckett anlässlich einer Ausstellungseröff­
nung in die Malerei der mit ihm befreundeten Malerbrüder Ger und 

312 Da eine zitierfähige Ausgabe von Becketts German Diaries im Augenblick der Nieder­
schrift noch nicht vorlag, wird das Tagebuch der Deutschlandreise hier zitiert nach Ni­
xon 2011, S. 162.

313 Knowlson 2001.
314 Vgl. de Ruyter-Tognotti 1993; Knowlson 2005, S. 89–90; Nixon 2005, S. 22–23. Syring 

diskutiert ausführlich, wie der deutsche Expressionismus, selbst nicht völlig ungegen­
ständlich und durchaus am Begriff des Subjekts als Medium des Blickes festhaltend, als 
Vorbild für Becketts Schreiben nach Murphy gedient haben könnte. Vgl. Syring 2005, 
S. 103–106.

315 Nixon 2011, S. 187–192.

Anti-Cartesianische Meditationen

267

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bram (Abraham) van Velde einführen. Hier verweist Becketts Text auch 
auf Problemzusammenhänge des Interspezialdiskurses. Denn der Titel Le 
Monde et le Pantalon weckt, indem es darin um Malerei geht, durchaus As­
soziationen an Martin Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks. In 
Heideggers Aufsatz wird die Eröffnung einer Welt und ihr Ins-Werk-Set­
zen durch die Kunst behauptet und für die bildende Kunst paradigma­
tisch illustriert an Vincent van Goghs Bild zweier Bauernschuhe.316 Be­
ckett verweist nun sogar namentlich auf Heidegger, allerdings nur über 
Umwegen, durchaus allerdings im Kontext bildender Kunst. Er erwähnt 
den Maler Karl Ballmer, »que les écrits de Herr Heidegger faisaient cruel­
lement souffrir«.317 Angespielt ist damit auf die Kritik der heideggerschen 
Rektoratsrede durch den Schweizer Maler, Anthroposophen und philoso­
phischen Kritiker Ballmer, dessen Streitschrift Aber Herr Heidegger! Zur 
Freiburger Rektoratsrede Martin Heideggers 1933 in Basel erschien.318 Beckett 
lernte den Autor persönlich während seiner Deutschlandreise kennen. 
Den kurzen Text, der für Becketts Geschmack zu sehr die Handschrift Ru­
dolf Steiners trug, schenkte Ballmer ihm am 19. März 1937.319 Auf die 
Rolle der Heidegger-Anspielung, die über Ballmers Text verläuft, wird 
noch zurückzukommen sein. Obwohl Beckett Heideggers Ausführungen 
zum Kunstwerk wahrscheinlich nicht zeitnah zur Kenntnis nahm, ist sein 
Ausgangspunkt bei der Kunstbetrachtung auffallend konträr. Es geht 
nicht um Weltaufstellung, sondern um Weltauflösung.

Am Beginn von Becketts Text steht ein Witz. Ein Kunde beklagt beim 
Schneider die lange Anfertigungsdauer seiner Hose. Gott habe die Welt in 
sechs Tagen erschaffen, doch der Schneider schaffe es nicht, eine Hose in 
sechs Monaten fertigzustellen. »Mais, monsieur«, erwidert der Schneider, 

316 Es ist nicht klar, ob Beckett Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks kannte. Für 1945 
ist es auszuschließen, da der Aufsatz lediglich in den ersten Versionen von Vorträgen 
vorliegt, die Heidegger 1934 und 1936 hielt. Erst 1950 wird der Text in Holzwege 
erscheinen. Abgesehen von Karl Ballmers Pamphlet, taucht der Name Heidegger 
in den bisherigen Sichtungen der German Diaries nicht auf. Dass Beckett allerdings 
mit Heideggers Philosophie wenigstens vom Hörensagen vertraut war, ist nicht aus­
zuschließen: Seit seiner Zeit als Dozent in Paris zählte Beckett den französischen 
Philosophen und frühen Heidegger-Übersetzer und -vermittler nach Frankreich Jean 
Beaufret zu seinen Duzfreunden.

317 Beckett 1989, S. 11.
318 Ballmer 1933.
319 Vgl. Nixon 2005, S. 61 sowie Nixon 2011, S. 155. In der Zwischenzeit hatte Heidegger 

in Freiburg und Frankfurt am Main 1935 und 1936 die beiden Vorträge gehalten, aus 
denen sich Der Ursprung des Kunstwerkes später in geänderter Fassung zusammensetzen 
sollte. Vgl. Kern 2013, S. 133.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

268

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»regardez le monde, et regardez votre pantalon«.320 Auch hier steht ein 
Verhältnis von Welt und Kunst im Zentrum, wobei jenes »monsieur«, 
welches der Schneider dem Kunden entgegenhält durchaus der Anrede 
Ballmers an den »Herr« Heidegger gleicht (von Beckett im Original-Text 
kursiviert und auf Deutsch gesetzt). Damit soll noch keine genauere Be­
kanntschaft von Heideggers Kunstwerk-Aufsatz unterstellt werden. Wohl 
aber ist es die Auseinandersetzung mit einer Welt, wie die Kunst sie 
darstellt, die bei Beckett zum Thema wird und die heideggersche Pointe – 
Kunst, vor allem darstellende, eröffne eine kollektive Welt – umkehrt.321 

Entsprechend lautet der erste Satz von Becketts Rede, der auf den als 
Motto vorangestellten Witz folgt: »Reden wir zu Anfang von etwas ande­
rem«. Das heißt auch: Reden wir nicht über die Erschaffung der Welt, 
nicht über die Analogie Schöpfergott und Künstler, nicht über das ›Werk‹ 
als Welt oder ›Aufstellen‹ einer Welt.322 Hierbei beschränkt sich Beckett 
nicht auf die bildende Kunst oder die Malerei der van Velde-Brüder. Er 
weitet die Einsichten, die er vorträgt, auf die Literatur aus. »Das eben 
ist Literatur« wird etwa ein Absatz resümiert, in dem erst noch von vibrie­
renden Flächen und Konturen die Rede war.323 Beckett bemüht sich in 
Le monde et le pantalon dabei ausdrücklich um eine Kritik des Realismus 
– des Fetischs der »Scheißintellektuellen« (»cochons d’intellectuels«)324, 
den »chochons« der Pariser Eliteschulen (Normaliens), deren Suche nach 
Genuss sie die moderne Malerei nicht verstehen lasse.325 Der Text nimmt 
sich dabei als Verteidigung der abstrakten, nicht darstellenden Malerei 
und Kunst überhaupt aus und jener der van Velde-Brüder im Besonderen. 
Dass Bram van Velde hierbei als Abraham angesprochen und seine jüdi­
sche Herkunft damit ausdrücklich markiert wird, verweist auch auf einen 

320 Beckett 1989, S. 9.
321 Diese Fixierung auf nicht-abstrakte Kunst verbindet sich mit der Lesart des Kunstwer­

kaufsatzes als Objektontologie. Denn bevor Heidegger darin auf den Streit von Welt 
und Erde zu sprechen kommt, differenziert Der Ursprung des Kunstwerkes zwischen 
diversen Formen der Objektivität. ›Realismus‹ in der Kunst verbindet sich dabei dem 
Anschein nach mit einer bestimmten Spielart philosophischen ›Realismus‹. Zu einer 
möglichen Lesweise Heideggers als ›Realisten‹ im letzteren Sinn vgl. Harman 2015.

322 Beckett 1989, S. 9: »Pour commencer, parlons d’autre chose, parlons de doutes anciens, 
tombés dans l’oubli, ou résorbés dans des choix qui n’ont cure, dans ce qu’il est conve­
nu d’appeler des chefs-d’œuvre, des navets et des œuvres de merité«. Beckett scheint 
hier die Kategorie des ›Werks‹ überdies in Frage zu stellen.

323 Beckett 1989, S. 35. Die zitierten Wendungen erinnern z.T. an die Charakteristik des 
Expressionismus in den Zeugnissen des Malers Franz Marc. Vgl. Syring 2005, S. 105.

324 Beckett 1989, S. 42.
325 Ebd., S. 14.

Anti-Cartesianische Meditationen

269

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Kontext, der von der Realismus-Problematik nicht zu trennen 
ist. Auf seiner Deutschlandreise, die im längsten zusammenhängenden Ta­
gebuchkonvolut Becketts festgehalten ist, den German Diaries, konnte der 
Schriftsteller 1936/37 noch Bilder sehen, die in der nationalsozialistischen 
Wanderausstellung längst als ›entartete Kunst‹ gebrandmarkt wurden, al­
lerdings in kleinen Galerien und teilweise sogar in Museen noch zu sehen 
waren.326 Man muss sich vor Augen halten, dass jüdische Künstlerinnen 
und Künstler per se als ›entartet‹ eingestuft wurden.

Eine Kritik der realistischen Darstellungsweise in einem Vortrag zur 
Ausstellungseröffnung mit Bildern zweier jüdischer Maler im Jahr 1945 
wird bei Beckett vor diesem Hintergrund auch zur Ausübung eines poli­
tisch-ästhetischen Antifaschismus. Indem Beckett seinen Gegenstand von 
der Malerei auf die Literatur ausweitet, lässt sich in seine Realismus-Kritik 
noch das einbeziehen, was sich als realistische Erzählweise zu erkennen 
gibt. Darunter fällt dann durchaus jene Erzählliteratur, die auf metonymi­
sche Weise leicht zugängliche Welten erzeugt. Auch wenn Beckett nicht 
über unsere Begriffe verfügt und der Begriff der Darstellung und des 
Bildnerischen bei ihm insgesamt unscharf bleiben mögen: Le monde et le 
pantalon prangert die Unklarheit der Rede von »moyens plastiques« (»bild­
nerischen Mittel«) an, stellt darüber das Abbildungspostulat darstellender 
Kunst überhaupt in Frage genauso wie den Imperativ zur Abbildung 
oder Darstellung von Welt(en).327 All das ist noch vor dem Hintergrund 
der Diskriminierung ›entarteter Kunst‹ zu sehen. Im Dienst dieser Diskri­
minierung konnte Beckett die Rede von der bildenden Kunst auf der 
Deutschlandreise erleben und missbilligen. Entsprechend wenig unschul­
dig erscheint der Realist, der uns verzaubert, im Jahr 1945.

Le ›réaliste‹, suant devant sa cascade et pestant contre les nuages, n’a pas cessé 
de nous enchanter. Mais qu’il ne vienne plus nous emmerder avec ses histoires 
d’objectivité et de choses vues.328

An die Stelle des Sichtbaren, einer problemlosen Mimesis der Natur oder 
Erschaffung einer Welt, tritt bei Beckett ein Darstellungsinteresse an dem, 
was man spinozistisch eine natura naturans nennen könnte, eine schaffen­
de Natur, die schafft, aber eben auch auflöst – und deren Darstellung als 
schaffende wie auflösende Kraft das Darstellungsinteresse einer bildenden 

326 Vgl. Knowlson 2005, S. 64–94; Syring 2005, S. 95–111; Nixon 2011, S. 26.
327 Beckett 1989, S. 18.
328 Ebd., S. 29.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

270

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst, aber auch einer Literatur ist, die sich auf der Höhe der Zeit befin­
den.

Comment de parler de ces couleurs qui respirent, qui halètent? De cette stase 
grouillante? De ce monde sans poids, sans force, sans ombre?
Ici tout bouge, nage, fuit revient, se défait, se refait. Tout cesse, sans cesse. 
On dirait l’insurrection des molécules, l’intérieur d’une pierre un millième de 
seconde avant qu’elle ne se désagrège.
C’est ça, la littérature.329

Wenn Kunst und Literatur nicht von dem handeln, was Bestand hat, 
sondern von dem, was schwimmt, flieht, sich neu bildet, so stellt Beckett 
sich die Frage ihres wirklichen Gegenstandes. Seine Antwort gleicht dem 
ersten Anschein nach dem Verweis auf die phänomenologischen Sachen 
selbst, die aus der Einklammerung oder ›Vernichtung‹ der Außenwelt 
gewonnen werden, aus phänomenologischer Reduktion oder Epoché.

Qu’est-ce qu’il leur reste, alors, de représentable, s’ils renoncent à représenter le 
changement? Existe-t-il quelque chose, en dehors du changement, qui se laisse 
représenter?
Il leur reste, à l’un la chose qui subit, la chose qui est changée; à l’autre la chose 
qui inflige, la chose qui fait changer.330

Dabei handelt es sich aber noch gar nicht um Dinge. »Ce ne sont pas 
encore des choses«.331 Es sind auch nicht einfach Noemata. Beckett defi­
niert den Gegenstand der Kunst als die Sache für sich, »la chose seule 
isolée par le besoin de la voir, par le besoin de voir.«332 Von einer Sache 
außerhalb der Welt, aus jeglichem Kontinuum gelöst, ist hier die Rede; 
einer unmöglichen Sache, die ohne Beziehungen vorkomme. »La chose 
immobile dans le vide, voilà enfin la chose visible, l’objet pur.«333 Damit 
ist aber einer Darstellung von Welten, wie noch eine der literaturwis­
senschaftlichen Weltentheorien nahestehende Kunstphänomenologie à la 
Ingarden sie sich vorgestellt hat, widersprochen. Es geht Beckett nicht 
darum, über die von Ingarden vorgeschlagenen Stufen zu einer Welterzeu­
gung vorzugehen. Es geht darum, Singuläres aus der Welt herauszulösen 
und letztere aufzulösen, um zur wirklichen Darstellung von Dingen für 
sich genommen zu gelangen. So mysteriös Becketts Ausführungen und 

329 Ebd., S. 35.
330 Ebd., S. 38.
331 Ebd., S. 39.
332 Ebd., S. 30.
333 Ebd.

Anti-Cartesianische Meditationen

271

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so kühn sein Anspruch auch erscheinen mögen: weder die Natur noch 
der Schöpfer sollen hier nachgeahmt werden – sondern der Schöpfungs­
akt, das Hervorgehen der Dinge selbst, indem ihr beziehungsloses Sein 
dargestellt wird. Allerdings säkularisiert Becketts Anspruch die Idee der 
Schöpfung nicht einfach, indem das Potenzial zu ihr von Gott auf den 
Menschen übertragen wird.

Becketts Rede endet auch darum wohl mit dem Humanen, weil es 
um eine Rückgewinnung der Objekte gegenüber ihrer Zurichtung vom 
menschlichen Standpunkt aus geht. »Pour finir parlons d’autre chose, 
parlons de l’›humain‹.«334 Seine Kritik bleibt doppeldeutig, weil sie die 
zwei Grundmotive, die bislang im Vortrag mitschwangen, Politik und 
die Situation der Literatur gegenüber dem Menschlichen wiederaufgreift. 
Abgelehnt wird damit zweierlei.

Erstens die Rückkehr zu einem humanistischen Vokabular in einem 
moralischen Sinne. Beckett bringt das Humane als Diskursfigur direkt mit 
den Gräueln des Krieges in Verbindung: »C’est là un vocable, et sans dou­
te un concept aussi, qu’on réserve pour les temps des grands massacres.«335 

Dabei sieht Le Monde et le pantalon den Moralismus der Berufung auf den 
Menschen als Fortsetzung des Krieges mit diskursiven Mitteln: »C’est un 
mot qu’in se renvoie aujourd’hui avec une fureur jamais égalée. On dirait 
des dum-dum«.336

Zweitens prolongiert die Kritik des Humanen die Kritik am künstleri­
schen Realismus. Sie stellt auch eine Kritik der menschlichen Lebenswelt, 
ihrer Erfahrung und Perspektive als conditio sine qua non der Künste infra­
ge. Beckett kritisiert grundsätzlich den Anthropomorphismus der Kunst, 
der sich in Mimesis und Fixierung auf Gegenstände ausdrückt.337 Er trifft 
damit aber auch jene vom menschlichen Wort und der künstlerischen 
Darstellung getragene Welt, die Heidegger von der Kunst eröffnet zu 
werden glaubt. Darstellungslogisch erklärt Beckett diesen Weg nach dem 
Ende des Zweiten Weltkrieges für unmöglich. Dass ein Philosoph wie 
Heidegger, der gleichzeitig von der Eröffnung der Welt vor allem mit 
Hinsicht auf abbildende Kunst sprach, sich dem Nationalsozialismus zu­
wandte – das ist dann überdies ein politischer Hintergrund von Becketts 
Ablehnung einer auf die Schaffung von Welten abhebenden Kunst. Dies 

334 Ebd., S. 43.
335 Ebd.
336 Ebd., S. 44.
337 Rabaté 2016, S. 39.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

272

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint kein unwahrscheinlicher Grund für den Verweis auf Ballmers 
Heidegger-Buch in einem Vortrag über die abstrakte Kunst zweier jüdi­
scher Maler. Becketts kurzer Text nutzt die Malerei der Brüder van Velde 
als Sprungbrett um allgemeine Fragen nach dem Realismus in den Küns­
ten um 1945 zu klären. Die dabei ausgemachten Punkte – Verwerfung des 
Realismus, Ablehnung der Kategorie Welt, Zurückweisung jedes Stand­
punkts des Humanen – sie resümieren zugleich jene Aspekte, die wir in 
der Weltauflösung der Trilogie am Werk sahen: die Destabilisierung eines 
verlässlichen Zugangs zur Erzählwelt, ihre Reduktion auf den Blickwinkel 
einer Ich-Monade, die Desintegration jeglichen verlässlichen Weltwissens 
aufgrund der erschöpfungsinduzierten non-reliability dieses Ich. Was Le 
monde et le pantalon dem Gestaltungsmodus der Trilogie hinzufügt, ist 
eine beunruhigende Reflexion über die Kompromittierbarkeit jeder Re­
präsentation, jeder Darstellung von Welt, auch der künstlerischen.338

338 Diese Kompromittierung der Thesen Heideggers hat Jacques Derrida auf beunruhigen­
de Art zugespitzt. Nimmt Heidegger sich van Goghs Bauernschuhe an, so würden die­
se von den Gespenstern jener Deportierten heimgesucht, denen – vor 1945 und wir 
wissen auch wo – ihre Schuhe genommen worden sind: »Tonnen von Schuhen […], 
durcheinander gemischte und verlorene Paare« (Derrida 1992, S. 383). Kann das für 
einen Realismus in der Kunst weniger folgenlos sein, als es die Tatsache von Ausch­
witz für das Schreiben von Gedichten war?

Anti-Cartesianische Meditationen

273

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die instabilen Welten des Nouveau Roman: Alain Robbe-Grillets vom 
Zeit-Bild verschobene Erzählwelten (1957–1964)

In seinem Buch über Postmodernist Fiction macht Brian McHale auf das fil­
mische Mittel des ›Retake‹ aufmerksam. Es kehre in Alain Robbe-Grillets 
Roman Projet pour une révolution à New York (1970) ständig wieder. Ein 
Geschehen tritt nur scheinbar ein. Man wird nach dem Ereignis zurückge­
worfen auf die Szene davor. So gehe etwa die Figur Laura durch die New 
Yorker U-Bahn, wo sie eine von Ratten benagte Mädchenleiche finde.339 

Vom Moment ihres Schreckens kehrt man aber zum vorausliegenden 
Augenblick zurück, wo das Ereignis, der schockierende Anblick, noch 
nicht eingetreten ist. Hat man es nur mit Lauras Fantasie zu tun? Liegt 
hier ein Zeitsprung vor, der die Verwirklichung dieses Augen-Blicks als 
kontingent aufzeigt?

McHale konzediert zwar die potenzielle ontologische Instabilität, die 
hieraus bezüglich der dargestellten Welt erwächst.340 Er zieht es dann aber 
vor, über den »sensationalistic instinct« der von ihm hervorgehobenen 
Szene und Robbe-Grillets Anspielungen auf »repertoires of peripheral 
or sub-literary genres«341 zu sprechen. Damit versäumt McHales frühe 
Untersuchung literarischer Weltschöpfung und ­auflösung es allerdings, 
den weit interessanteren Implikationen des ›Retakes‹ nachzugehen. Denn 
in dem ›Zurückspulen‹ der New Yorker U-Bahn-Szene zum Moment vor 
dem Ereignis, ließe sich mit Gilles Deleuze vom Erscheinen eines Zeit-
Bilds sprechen. Zugrunde legt Deleuze seinem Konzept die Annahme 
Henri Bergsons, dass das menschliche Dasein Dauer oder duré sei. Diese 
Dauer oder das Sein in der Zeit zeichne sich aber nicht allein durch 
die Wahrnehmung einer vermeinten Außenwelt aus. Der permanente 
Kontakt mit ihr reaktiviere vielmehr Erinnerungsbilder, die ihrerseits 
schon je veränderte Aktualisierungen vergangener Eindrücke darstellen 
und die sich zugleich dynamisch kombinieren. Auf dieser Grundlage ar­
beiten auch die Fantasie und der Möglichkeitssinn und es lassen sich für 
Deleuze in Anschluss an Bergson so eine ganze Reihe von Zeit-Bildern 

339 Vgl. McHale 1987, S. 101–102.
340 Ebd., S. 102. »›Retake‹, far from telling us where we are, leaves us hesitating between 

alternative, competing sequences. And the intrusion of this sourceless, mock-authorita­
tive voice, instead of stabilizing the flickering world of this text, only further aggra­
vates its ontological instability«.

341 Ebd.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

274

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ihrer Funktionen unterscheiden. In jedem Fall erscheint ein Bild 
dabei als intensiver Ausdruck, hier der Vorstellung eines Individuums 
und überlagert als unverwirklichtes Phantasma oder als Expression rein 
virtueller, inaktueller Zeit die Wahrnehmung der Gegenwart oder eben 
das Szenario einer Erzählwelt WN. In letzterem Fall wird es erst durch 
den Rückgang zur vorigen Situation als reiner Zeitausdruck kenntlich 
– im eben genannten Fall von Robbe-Grillets Projet etwa als Gedanke, 
Hypothese, Vermutung einer Figur, welche das Bild oder hier eine Szene 
zeigt (WNC). Was damit erzähltechnisch letztlich inszeniert wird, ist eine 
Überlagerung zweier Weltebenen, innen und außen, durch welche die 
Eindeutigkeit der objektiven Erzählwelt (WN) von einer ›Macht des Fal­
schen‹, der imaginativen Kraft des Zeit-Bildes, überlagert wird.342

Das Zeit-Bild lässt sich als wiederkehrendes Mittel von Robbe-Grillets 
Schreiben ausweisen. Seine Entwicklung und Radikalisierung lässt sich 
von La Jalousie über Dans le labyrinthe bis zu La maison de rendez-vous nach­
zeichnen. Die Überlagerung einzelner Perspektiven einschließlich der zu 
ihnen gehörigen Illusionen und Zeit-Bilder wird dabei so weit getrieben, 
bis eine Ununterscheidbarkeitszone zwischen WN und WNC erreicht ist, 
zwischen Erzählwelt und der Wahrnehmung der darin situierten Figu­
ren, die meist durch keine disambiguierende Vermittlung mehr aufgeho­
ben wird. So eignet dem Zeit-Bild eine weniger phänomenologische als 
temporallogische Epoché. Es provoziert eine vorläufige Aufhebung der 
Welt, die im Text zur Herstellung einer temporären Ununterscheidbar­
keit zwischen WN und WNC führt, bei der das Mögliche und Wirkliche 
augenblickhaft miteinander verschmelzen und die eine Uneindeutigkeit 
hinsichtlich dessen produziert, was geschehenes Ereignis und was bloße 
Imagination eines Ereignisses in der Erzählwelt ist. Eine Erfahrung fanta­
sierter Möglichkeiten, die im Moment des Zauderns vor dem Handeln 
auch als Kontingenzerfahrung beschreibbar ist,343 tritt bei Robbe-Grillet 
auf variable Weise in den Dienst der Auflösung eindeutiger Erzählwelten.

Diese Anfangsüberlegungen umreißen eine Bewegung, deren Anfang 
und Radikalisierung sich an Alain Robbe-Grillets Romanen von La Jalou­
sie (1957) bis La maison de rendez-vous (1965) festhalten lässt. Während La 
Jalousie noch vor allem dem Gesetz der Perspektive untersteht und eine 
Simulation mehrerer, entsprechend im Präsens erzählter Perspektiven ent­
wirft (WNCs) und damit den Aspekt der Vereinbarkeit von Ereignissen 

342 Vgl. Deleuze 1997, S. 132–167.
343 Vgl. Vogl 2007.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

275

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diverser Blickwinkel WNC zur WN thematisiert, wird Dans le labyrinthe 
(1959) umgekehrt die Antizipation von Ereignissen als Zeit-Bilder zum 
Thema haben, die Komposition einer in der Tat bloß möglichen Welt 
im Kopf eines müden, von einer Schlacht heimkehrenden Soldaten (wie 
es zunächst scheint). La maison de rendez-vous wird schließlich beide As­
pekte verbinden und zwar auf eine Weise, die jegliche Erkennbarkeit 
einer einheitlichen WN, in der sich alle Perspektiven auf das Geschehen 
ansiedeln, zunichtemacht. Der Mord an Eduard Manneret gehört den 
Welten (WNCs) mehrere Täter an, deren Perspektiven jenseits einer ein­
deutigen Vermittlungsinstanz der Erzählwelt gegeben sind. So wird es 
zuletzt unentscheidbar, wer der Mörder ist, in welcher Reihenfolge die Er­
eignisse eintreten, ja welche davon überhaupt sich ›objektiv‹ in einer WN 
inkarnieren. Die Weltauflösung ist so die Auflösung einer intersubjektiv 
vermittelten Wirklichkeit durch das Überhandnehmen radikal divergenter 
Origo-Perspektiven. So gesehen lassen sich Robbe-Grillets drei aufeinan­
derfolgende Erzählungen als eine Art Triptychon fassen. Mit dem Leitfa­
den der Eifersucht beginnend, führen sie tiefer ins labyrinthisch-barocke 
Haus von Zeit, Ereignis und Möglichkeit, in dem sich jede Konstruktions­
absicht einer kohärenten Welt letztlich verlaufen wird. Es gibt darin gera­
de kein finales rendez-vous mehr, keine Übereinkunft der Perspektiven, 
kein Wiedersehen mit der Auflösung ihrer Labyrinth-Struktur.

Theorie des Zeit-Bildes

Gilles Deleuzes Kino-Bücher machen bereits durch ihre Aufteilung eine 
historische Zäsur geltend. Während sich Das Bewegungsbild. Kino 1 der 
Entwicklung des Kinos vor dem Zweiten Weltkrieg widmet, untersucht 
Das Zeit-Bild. Kino 2 die Jahre nach diesem. Beide Zeiträume stehen 
ganz im Zeichen der titelgebenden Bildtypen beider Bände. Mit dem 
italienischen Neo-Realismus der 1940er und 50er Jahre beginnt eine 
neue Entwicklungsstufe der Bilder im Kino, indem durch optische und 
akustische Reizsignale ein Bruch mit dem sensomotorischen Schema 
des Sehens im Kino vollzogen wird.344 Wo vorher diverse Typen von 
präsentischen Aktions- und Bewegungsbildern dominierten, bricht sich 
nun ein Zeit-Bild Raum, das eine Verschiebung von der Gegenwart auf 
andere Dimensionen der Zeit artikuliert. Denn erscheint das bis dato ent­

344 Deleuze 1997, S. 11–25.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

276

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wickelte Bewegungsbild als kinematografischer Ausdruck der Materie,345 

so führt das Zeit-Bild eine a-chronologische, virtuelle Zeit in die Bilder 
des Kinos ein, welche die andernorts von Deleuze vorgenommene Unter­
scheidung zweier Zeittypen von Chronos und Äon aktualisiert.346 Statt 
der immer aktuellen, gegenwärtigen Zeit des Bewegungsbilds (Chronos) 
ist das Zeit-Bild Ausdruck einer erst künftigen oder schon gewesenen, 
einer äonischen, nie-präsentischen Zeitdimension.347 Das Zeit-Bild nimmt 
vielfältige Gestaltungen an: Es begegnet bei Jerry Lewis oder Luis Buñu­
el als Traumbild,348 es insistiert in Alain Resnais’ und Stanley Kubricks 
Filmen als Vorbote eines noch aufgeschobenen Todes,349 vor allem aber 
kündigt es sich bei Orson Welles und in Alain Robbe-Grillets Filmen als 
Ausdruck von ›Mächten des Falschen‹ an.350 Von hier aus führt der Weg 
vom Kino in die Literatur zurück, denn Robbe-Grillets schriftstellerisches 
Werk fußt auf einem Deskriptionsverfahren, dem immer wieder kamera­
artige Züge attestiert worden sind und nähert sich darin seinen kinemato­
grafischen Arbeiten an. Wenn auch angesichts von Robbe-Grillets Texten 
von Perspektiven und Bildern die Rede sein kann, so liegt das an einer 
Beschreibungstechnik, welche die Objektivität der Kamera nachzuahmen 
scheint.351 Ist das Zeit-Bild für Deleuze nun in Robbe-Grillets Filmen im 
Bund mit ›Mächten des Falschen‹, so wären diese auch in den Texten 
dieses Autors zu vermuten.352 Was ist mit diesen Mächten aber genau 
gemeint? Deleuze bezeichnet die ›Macht des Falschen‹ als »das allgemeins­
te Prinzip […], das die Gesamtheit der Beziehungen im unmittelbaren 
Zeit-Bild bestimmt«.353 Das Zeit-Bild ist kein objektives, intersubjektiv 
überprüfbares Bild, sondern eine Phantasma in unterschiedlicher Erschei­
nungsweise. Wobei die Frage nach dem Subjekt des Wahrnehmens nicht 

345 Ebd., S. 51: »Wie Bergson gezeigt hat, ist das Bewegungs-Bild die Materie selbst«.
346 Vgl. Deleuze 1993, S. 203–210. Siehe auch Vogl 20072, S. 75–78.
347 Deleuze 1997, S. 77: Wie aus einer seiner Erscheinungsweisen als erinnerte Zeit in der 

Rückblende hervorgeht, ist es, mit Bergson gedacht, nie das Erlebte selbst, sondern im­
mer nur eine Aktualisierung seiner virtuellen Präsenz im Bewusstsein, eine ›reine Erin­
nerung‹, die aktualisiert wird. »Deswegen liefert uns das Erinnerungsbild nicht das 
Vergangene, sondern repräsentiert einzig die vergangene Gegenwart, welche die Ver­
gangenheit ›gewesen ist‹«.

348 Ebd., S. 78–94.
349 Ebd., S. 263–276.
350 Ebd., S. 132–167.
351 Das ist schon die Einsicht bei Barthes 1959.
352 Deleuze 1997, S. 175: »Ausgehend vom Roman bis zum Film zeugt das Werk Robbe-

Grillets von der Macht des Falschen als Reproduktionsprinzip von Bildern«.
353 Ebd.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

277

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unbedingt zu beantworten ist. Was im Zeit-Bild so passieren kann, ist ein 
Übergang von einer Welt in die andere und zurück: von der WNC einer 
Figur in die einer anderen; von einer solchen zurück zu einem Bild der 
WN, usf. Dies kann eine (zeitweilige) Kohärenzauflösung der bisher für 
gegeben gehaltenen Welt einer Geschichte provozieren, ohne dass diese 
Kohärenz schon letztgültig und vollständig suspendiert werden müsste. 
Während das Zeit-Bild der Rückblende im Gegenteil für Kohärenz zu 
sorgen vermag, indem eine bislang ausgesparte Vergangenheit analeptisch 
eingeholt wird, lässt sich auf dieselbe Weise auch ein inkompossibles 
Ereignis einschalten: Eines, das nicht mehr in den bisher sich abzeichnen­
den Kohärenzzusammenhang des Geschehenen sich einfügt, stattdessen 
den einstimmigen Kontext der Welt sprengt.354 So lässt sich vielleicht 
sagen, die ›Macht des Falschen‹ produziert ständig Kammern in jener Py­
ramide, von der Leibniz gegen Ende seiner Theodizee berichtet. Während 
nur deren Spitze die real verwirklichte Welt darstellt, sind die anderen, 
nach unten sich unendlich verbreiternden Kammern alternative Welten, 
in denen ein, zwei, n Ereignisse eingetreten sind, die mit den in der 
obersten Kammer kompossiblen Begebenheiten nicht zusammengehen.355 

Doch »im Gegensatz zu dem, was Leibniz glaubte, gehören all diese 
Welten zum selben Universum und bilden die Modifikationen derselben 
Geschichte«.356

Wir hätten es also bei Robbe-Grillet, wenn man Deleuze hier folgt, mit 
einer Vielzahl von imaginären Welten als Verzweigungen des Gegebenen 
in mögliche Welten zu tun, die, wenn nicht in einer Welt, so doch in 
einem Text gemeinsam auftauchen. Die gemeinsame Darstellung dieser 
eigentlich einander ausschließenden Ereignisse über das Zeit-Bild droht 
nun aber ständig die Struktur dieser wirklichen Welt zu untergraben. Der­
lei wird von Robbe-Grillet selbst in seinen theoretischen Schriften immer 
wieder konstatiert, etwa wenn Erinnerung, Blick und Einbildungskraft 
zu den organisierenden Faktoren ›unserer Welt‹ erklärt werden, wobei 
jeder Mensch als eigenständige Perspektive zum Erfinder einer Welt avan­

354 Zur grundsätzlich fälschenden Macht der Zeit-Bilder und ihrer genaueren Binnendif­
ferenzierung als Sichtbares des Kinos vgl. auch Schaub 2003, S. 117–194.

355 Das Kapitel trägt nicht zufällig die Überschrift »Gegenwartsspitzen und Vergangen­
heitsschichten« (Deleuze 1997, S. 132). Vgl. den Leibniz-Exkurs: ebd., S. 173–175, so­
wie zu dessen ›Hölle der Potenz‹: Vogl 2002, S. 139–169.

356 Deleuze 1997, S. 175.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

278

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ciert.357 Der Parcours von La Jalousie bis zu La Maison de Rendez-Vous lässt 
sich als Weg zunehmender Desintegration der einen Erzählwelt zu einer 
Vielzahl perspektivisch gebrochener Welten lesen, wobei den diversen 
Zeit-Bildern eine destabilisierende Rolle in Bezug auf die WN zufällt.

Zeit und Erzählung (La Jalousie)

Die Zeit gewinnt in La Jalousie eine wichtige Funktion für das Erzählen. 
Sie bringt die Erzählhaltung in Probleme, die sich vom ersten Kapitel an 
abzuzeichnen beginnen. Die langen Beschreibungen entwerfen die Erzähl­
welt entlang akribisch ausgestalteter Bilder. Das durchgängige Tempus 
Präsens evoziert in Verbindung mit der Deskriptionstechnik auto-medial 
einen kameraartigen Blick. Diesem lässt sich nirgends durch eine erkenn­
bare grammatische Markierung ein Subjekt zuordnen.358 So dominieren 
Deskriptionen von Sichtbarem, die sich nie eindeutig als Wahrnehmun­
gen einer Figuren-Origo auffassen lassen. Wer hier derart vom Bild ausge­
hend erzählt, ist nie klar. Doch die Erzählwelt wird so als eine Reihe von 
Schriftbildern zugänglich. Wie im Film jedes Bild präsentisch ist, erlaubt 
die Präsens-Erzählung – wo sie anders als bei Weiss nicht das Paradox 
des Mitschreibens einer der Erzählwelt immanenten Origo inszeniert – 
zumindest die Simulation der totalen Synchronisation von Erzählakt und 
Erzählereignissen oder Narration und Fabel.359 Alles was von der nicht 

357 Robbe-Grillet 1963, S. 94: »Dans le rêve, dans le souvenir, comme dans le regard, notre 
imagination est la force organisatrice de notre vie, de notre monde. Chaque homme, à 
son tour doit réinventer les choses autour de lui. Ce sont les vraies choses, nettes, dures 
et brillantes, du monde réel. Elles ne renvoient à aucun autre monde. Elles ne sont le 
signe de rien d’autre que d’elles-mêmes. Et le seul contact que l’homme puisse en­
tretenir avec elles, c’est de les imaginer«.

358 Vgl. Blüher 1992, S. 91: »Der Erzählinstanz wird damit nur noch eine Art Nullposition 
im Diskurs zugewiesen«. Allerdings schreibt Blüher diese auch als die eines »leeren 
Zentrums« bezeichnete Perspektive gleich darauf einem eifersüchtigen Ehemann zu. 
Wir werden später auf dieses Zuschreibungsproblem zurückkommen.

359 Zur Erinnerung: Während die Fabel eine Makroproposition darstellt, die der Welt­
struktur vorausgeht, und den chronologischen Ablauf der Ereignisse enthält, aus wel­
cher sich die größere Gesamtheit der Erzählwelt konstituiert, ist die Narration – unse­
re Übersetzung von ›intreccio‹ – die Realisierung dieser Geschichte im Ablauf der Er­
zählung: »Die Narration [l’intreccio] hingegen ist die Geschichte, wie sie tatsächlich 
erzählt wird, wie sie an der Oberfläche erscheint mit ihren zeitlichen Verschiebungen, 
Sprüngen, Einblendungen von vorangegangenen und zukünftigen Ereignissen (bezie­
hungsweise Antizipationen und flash-backs), Beschreibungen, Abschweifungen, einge­
schobenen Reflexionen.« Eco 1987, S. 128. Übertragung von mir modifiziert – F.S.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

279

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genauer bestimmbaren Perspektive aus erzählt wird, scheint zumindest 
wie im Film in reiner Unmittelbarkeit und Objektivität sich abzuspielen. 
Beschreiben ist unter dieser Bedingung die Simulation von Präsenz. De­
skription und Ereignis scheinen auf der gleichen zeitlichen Ebene zu 
liegen.

Diese Harmonie, die eine völlige Transparenz und Präsenz der Erzähl­
welt suggeriert, wird indes bald erschüttert. Schon mit dem zweiten Kapi­
tel stellt sich die Frage nach der Chronologie der erzählten Ereignisse. 
Schildert das erste ein abendliches Zusammentreffen der Protagonisten 
A…, Christiane und Franck, ließe sich denken, der Anbruch des Morgens 
im zweiten Kapitel würde den darauffolgenden Tag einführen. Dass dies 
keineswegs klar ist, machen die Rekurse auf den Tausendfüßler der Gat­
tung Scutigera deutlich. Beim Mittagessen gewahrt A… die Spuren des 
zerquetschten Tieres an der Wand:

Les trois assiettes sonst disposées comme à l’ordinaire, chacune au milieu d’un 
des bords de la table carrée. Le quatrième côté, qui n’a pas de couvert, est celui 
qui longe à deux mètres environ la cloison nue, où la peinture claire porte 
encore la trace du mille-pattes écrasé (J 49–50).360

Vom Mittagessen neigt sich der Tag bis zum Abendessen (J 56–57). Doch 
es ist einzig das bereits geschehene Zerquetschen des Tausendfüßlers, was 
deutlich zu machen vermag, dass das nun eingeführte Abendessen im 
zeitlichen Verlauf der Erzählung vor dem Mittagessen, das zuvor schon 
geschildert wurde, stattfand. Bei diesem Abendessen nämlich macht A… 
den Tausendfüßler allererst aus und er wird in seinem Verlauf von Franck 
an der Wand zerdrückt (J 61–62), wobei die zuerst erwähnten Fetzen als 
nachträglich registriertes indexikalisches Zeichen für das bereits geschehe­
ne Ereignis einstehen.

Pour voir le détail de cette tache avec netteté, afin d’en distinguer l’origine, il 
faut s’approcher tout prés du mur et se tourner vers la porte de l’office. L’image 
de mille-pattes écrasé se dessine alors, non pas intégrale, mais composée de frag­
ments assez précis pour ne laisser aucun doute. Plusieurs des articles du corps 
ou des appendices ont imprimé là leurs contours, sans bavure, et demeurent 
reproduits avec une fidélité de planche anatomique: une des antennes, deux 
mandibules reourbées, la tête et le premier anneau, la moitié du second, trois 

360 Verweise auf die récits von Robbe-Grillet erfolgen von hier an in Klammern mit Kurz­
titel und bezogen auf die folgenden französischen Erstausgaben: Alain Robbe-Grillet, 
La Jalousie (=J), Paris 1957; Alain Robbe-Grillet, Dans le labyrinthe (=DL), Paris 1959; 
Alain Robbe-Grillet, La maison de rendez-vous (=LM), Paris 1965.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

280

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pattes de grande taille. Viennent ensuite des restes plus flous: morceaux des 
pattes et forme partielle d’un corps convulsé en point d’interrogation (J 56).

Was die Deskription zu leisten vermag, wird hier deutlich. Indem man 
keine erkennbare Erzähl-Origo mittels grammatischer Markierung ge­
wahrt, ist eine jederzeitige Verschiebung der Zeitebenen wie im Wechsel 
von Kameraeinstellungen möglich. Nur ein in der neuen Szene vorzufin­
dendes Detail – hier der Tausendfüßler, der in der vorausliegenden Szene 
bereits zerquetscht war – vermag die Ordnung der Zeit in der Erzählwelt 
inmitten aufeinanderfolgender Beschreibungen zu verankern.

Hier scheint zugleich erstmals auf, wie sich die Einheit der Erzählwelt 
von der Ordnung der Zeit und der Chronologie bedrohen lässt. Denn 
durch die Schnitt-Technik, die der vermeintliche Kamerablick evoziert 
und die mangelnde Erörterung der Zeitebene, auf welcher man sich 
lesend befindet – die etwa der Erzählereingriff einer Zusammenfassung 
ausgleichen würde, der aber jenseits der strengen Deskription liegt –, 
scheint sich zunächst eine zeitliche Verwirrung einzustellen (der Tausend­
füßler ist schon tot, bevor er zerquetscht wird). Dieser Imitation des Films 
arbeitet zu, dass Robbe-Grillets Erzählen sich tatsächlich an der filmhaften 
Darstellungsweise der Szene orientiert, wie Genette sie bestimmt hat.361 

Keine Erzählinstanz vermittelt also die Analepse, weist die Zerquetschung 
des Tausendfüßlers als rückblickende Zusammenfassung aus. Die gesamte 
Szene wird gegen Ende des zweiten Kapitels in größter Unmittelbarkeit 
gegeben, wie es eben für die Szene (der sich Theater und Film hauptsäch­
lich bedienen) typisch ist. Bei der Achronologie handelt es sich daher eher 
um filmische, szenische Analepsen: Zeit-Bilder aus der Vergangenheit, die 
kein erinnerndes Subjekt besitzen und durch welche die Zeitfolge der 
szenisch inszenierten Erzählung kurz angefochten scheint, da im Medium 
der récit eher die Summary erwartet würde, eine Zusammenfassung der 
vorhergehenden Ereignisse.362

361 Die Szene zeichnet sich für Genette dadurch aus, »dass die Ellipsen […] einen Teil des 
Textes ausmachen, der praktisch gleich null ist« (Genette 2010, S. 69). Sie stellt also die 
denkbar unmittelbarste zeitliche und räumliche Präsentation des Geschehens dar, wie 
sie häufig etwa in der direkten Wechselrede wie in Theater und Film manifest wird.

362 Die Summary nach Genette bildete »bis zum Ende des 19. Jahrhunderts den normalen 
Übergang zwischen zwei Szenen« (ebd., S. 60), sie liefert daher in geraffter Form das 
Wissen, das nötig ist, um den Lesenden zu verstehen zu geben, wie man von einer Sze­
ne zur nächsten gelangt, wobei sie auch etwas bis dato Ausgelassenes und für den wei­
teren Verlauf der Geschichte erst ab einem bestimmten Punkt bedeutsam Werdendes 

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

281

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Tausendfüßler ist nur das signifikanteste Signal für die chronolo­
gische Unordnung des Textes, die sich umso unbemerkter vollziehen 
kann, da ein scheinbar repetitiver Alltag in einer französischen Kolonie 
geschildert wird. Wenig Ungewöhnliches sticht heraus, doch das Heraus­
stechende weist stets auf die chronologische Verwirrung der Szenen hin. 
Der Blick A…s fällt im zweiten Kapitel auf eine Brücke, wo sie einen 
Mann gewahrt. »A… est debout contre la fenêtre de droite et regarde par 
une des fentes, vers la terrasse« (J 40). Offensichtlich aus A…s Blickwin­
kel, ohne dass A… darum schon die Erzähl-Origo wäre, wird Folgendes 
beschrieben:

L’homme se tient toujours immobile, penché vers l’eau boueuse, sur le pont 
en rondins recouverts de terre. Il n’a pas bougé d’une ligne: accroupi, la tête 
baissée, les avant-bras s’appuyant sur les cuisses, les deux mains pendant entre 
les genoux écartés (J 40).

»L’homme se tient toujours immobile«: Die Passage verweist auf ein Er­
zählereignis, das noch nicht geschehen ist und zugleich auf eine Perspek­
tive A….s, die zuvor suspendiert wurde. Es gab eine Beschreibung, die 
noch nicht vorgenommen wurde für den Leser, der sich hier einer Fabel 
gegenübersieht, deren tatsächliche Chronologie durch den Ablauf des Er­
zählens in der Narration temporal verschoben wird. Erst das vierte Kapitel 
hebt mit derselben, nun genauer konturierten Situation an und verrät, in 
der Folge des Lesens nachträglich, was sich schon zuvor abgespielt haben 
musste.

Tout au fond de la vallée, sur le pont de rondins qui franchit la petite rivière, 
il y a un homme accroupi, tourné vers l’amont. C’est un indigène, vêtu d’un 
pantalon bleu et d’un tricot de corps, sans couleur, qui laisse nues les épaules. 
Il est penché vers la surface liquide, comme s’il cherchait à voir quelque chose 
dans l’eau boueuse (J 79–80).

Das Ereignis liegt in der sukzessive sich aufklärenden Ereignis-Chronolo­
gie der Erzählwelt auf derselben Ebene wie A…s Blick aus dem Fenster 
im zweiten Kapitel, der auf denselben Mann fiel. Doch ist es das Nadelöhr 
der Narration durch das sich die Fabel und damit die zeitliche Chronolo­
gie der Ereignisse einer Erzählwelt, die Reihenfolge ihres Ablaufs erst kon­
stituiert. Die Beschreibungen werden zu Zeit-Bildern ohne Betrachter, zu 
Boten einer Zeit, die zwar durch das Erzähltempus präsentisch erscheint, 

analeptisch einholen kann (vgl. Genettes Beispiel von Garniers Birotteau ebd., S. 60–61, 
worin eine ganze Biografie summarisch gerafft wird).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

282

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber im Vergleich zur unterstellten Chronologie der Fabel immer schon 
verschoben ist. La Jalousie gibt zunächst eine Welt wieder, deren Zeit 
buchstäblich aus den Fugen ist.

Differenz in der Wiederholung: Die Erzählfrequenz

Was neben der Zeit in den Blick rückt, ist die Frequenz der Erzählung: 
Wie oft wird ein Erzählereignis berichtet. Das zweite und das vierte Kapi­
tel erscheinen so als dieselbe Ereignissequenz, die doppelt erzählt wird; 
iterativ gemäß dem Modus nE/1G, wenn man Genettes Modell der narra­
tiven Frequenz folgen möchte.363 Für diesen Modus wird Robbe-Grillet 
dann auch als paradigmatischer Fall verbucht.364 Es könnte aber sein, dass 
Genettes Urteil hier zu vorschnell ist und dass sich gerade bei einem 
genaueren Blick auf die Erzählfrequenz Konsequenzen für die Erzählwelt 
ergeben.

A…s erstem Gewahren des Mannes folgt das gemeinsame Essen mit 
Franck. An dessen Ende steht stets die Einnahme kalten Mineralwassers 
und von Kognak mit Eiswürfeln. Das zweite Kapitel, wo dieses Ritual 
erstmals begegnet, scheint die Perspektive A…s einzunehmen, was nicht 
nur an ihrem Blick aus dem Fenster deutlich wird, sondern auch an der 
Wiedergabe, der für sie hörbaren Eindrücke: »La voix de Franck a poussé 
une exclamation« (J 45). Indes wird im Ablauf dieses mehrfach sich voll­
ziehenden Rituals eine kleine Abweichung erwähnt: »Une gorgée suffit 
pour affirmer que cette boisson n’est pas assez froide« (J 48). – »A…, qui 
chaque jour apporte le seau à glace en même temps que les verres, ne l’a 
pas fait aujourd’hui« (J 48). Die im vierten Kapitel sich abspielende Szene, 
die nach der Beschreibung des scheinbar identischen Arbeiters aus anderer 
Perspektive folgt, ist zwar das erwähnte Ritual nach dem Essen, allerdings 

363 Diese erzählerische Iteration eines Geschehens gilt auch für andere Szenen: Etwa A…s 
Schreiben des Briefes (J 14–15; J 101). Sie entspricht dem bei Genette festgehaltenen 
Schema »N-mal erzählen, was einmal passiert ist (nE/nG) [sic!]« (im Zitat wird eine 
Nachlässigkeit der Übersetzung korrigiert, denn gemäß Genettes Erörterung, die E für 
die Frequenz des Erzählakts und G offenbar für das Geschehen nimmt, kann die For­
mel nur (nE/1G) lauten). Genette ist hier sehr ungehalten: Er tut diese Erzählfrequenz 
ab als »missratene[n] Sprössling des kombinatorischen Geistes, literarisch völlig bedeu­
tungslos«. Alle Zitate: Genette 2010, S. 74.

364 Ebd.: »Erinnern wir indes daran, dass gewisse moderne Texte gerade auf dieser Wieder­
holungskapazität der Erzählung beruhen: Man denke etwa an eine wiederkehrende 
Episode wie den Tod des Tausendfüßlers in La Jalousie«.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

283

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem anderen Zeitpunkt. Das macht die veränderte Konstellation 
deutlich:

A… vient d’apporter les verres, les deux bouteilles et le seau à glace. Elle 
commence à servir: le cognac dans les trois verres, puis l’eau minérale, enfin 
trois cubes de glace transparente qui emprisonnent en leur cœur un faisceau 
d’aiguilles argentées (J 81).

Dieses Getränk dürfte hinreichend gekühlt sein, anders als bei anderen 
Begehungen derselben Trinkzeremonie im zweiten und vierten Kapitel, 
die daher zu unterschiedlichen Zeitpunkten stattfinden müssen. Auf ein­
mal wird hier der Wechsel der Frequenz deutlich. Es wird zwar das erste 
Ereignis ein zweites Mal erzählt, allerdings ist die daran sich anschließen­
de Erzählung, die bei Genette vermerkte Option: »N-mal erzählen, was 
n-mal passiert ist (nE/nG)«.365 Robbe-Grillet erzählt also in der Wiedergabe 
des Alltags in der Pflanzung tatsächlich mehrmals was mehrmals passiert 
ist.366 Dadurch wird die grundsätzliche Verwirrung, welche die Erzählung 
stiftet, noch verschärft. Denn es wird nur durch das Achten auf die äußers­
ten und scheinbar unbedeutsamsten Subtilitäten deutlich, dass tatsächlich 
häufig nicht dasselbe Ereignis wiederaufgegriffen wird, sondern auch 
ein sich wiederholendes Ritual zu unterschiedlichen Zeiten erneut begeg­
net.367 Damit wird die Möglichkeit, Ordnung in dieses Durcheinander zu 
bringen, die Fabel unter der Narration zu eruieren, um schließlich eine 
klare Hypothese über Chronologie und Geschehen der WN zu gewinnen, 
noch um einiges komplizierter.

Das Zeit-Bild als Ununterscheidbarkeitszone

Die Figur des Tausendfüßlers erscheint auf den ersten Blick wie ein 
Schlüssel, mit dem sich die oberste Kammer der Pyramide entsperren, sich 

365 Genette 2010, S. 74.
366 La Jalousie sollte Genette also ein Beispiel für eine mögliche Erzählweise darlegen, »für 

die es [s]eines Wissens […] kein Beispiel gibt« (ebd.).
367 Ein vergleichbares Problem stellt das fünfte Kapitel dar: Wir glauben uns hier zu­

nächst an das erste Kapitel erinnert, denn A… schreibt nun den Brief, den sie im 
ersten Kapitel in eine Schublade steckte (J 14–15). Gleichzeitig wird Francks Verab­
schiedung aus dem vierten Kapitel aufgegriffen: »Excusez-moi, encore, d’être un si 
mauvais mécanicien.« (J 108; J 88) Dabei wird immer etwas nicht erzählt, was zuvor 
einer Szene beigefügt wurde, während etwas anderes, das zuvor fehlte, sich nachgetra­
gen findet.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

284

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


problemlos durch das Labyrinth der Szenen zu einer kohärenten Welt 
gelangen ließe. Doch gerade das verhindert als dritter problematischer As­
pekt der Perspektivismus der Erzählung. Dem Tausendüßler der Gattung 
Scrutigena wächst im siebten Kapitel eben die Funktion zu, eine Erinne­
rung als WNC in Erscheinung zu bringen und so die scheinbar unpersönli­
che Deskription durchaus stellenweise als perspektivisches Phantasma, als 
subjektives Zeit-Bild deutbar werden zu lassen. Die zuerst als objektiver 
Kamerablick begegnende Deskription scheint sich stellenweise zu subjek­
tivieren. Das siebte Kapitel legt so eine Rekapitulation der Ereignisse in 
A…s Kopf nahe, ohne dass dies gesagt werden müsste. Es wird vielmehr 
durch das Zeit-Bild als Erinnerungsbild gegeben, getragen durch einen 
Rückgriff der kinematografischen Technik des falschen Anschlusses, die 
hier den Eindruck einer Erinnerungssequenz aufdrängt.368

Vom Geräusch der Mundwerkzeuge des Tiers wird wie im filmischen 
Schnitt zwischen zwei Szenen zu dem von A…s Kamm übergegangen.

Et aussitôt, sans avoir le temps d’aller plus loin, la bestiole chit sur le carrelage, 
se tordant à demi et crispant par degrés ses longues pattes, cependant que 
les mâchiores s’ouvrent et se ferment à toute vitesse autour de la bouche, à 
vide, dans un tremblement réflexe… Il est possible, en approchant l’oreille, de 
percevoir le grésillement léger qu’elles produisent.
Le bruit est celui du peigne dans la longue chevelure. Les dents d’écaille passent 
et repassent du haut en bas de l’épaisse masse noire aux reflets roux, électrisant 
les pointes et s’électrisant elles-mêmes, faisant crépiter les cheveux souples, 
fraîchement lavés, durant toute la descente de la main fine – la main fine aux 
doigts effilés, qui se referement progressivement (J 164–165).

Der Wechsel des Absatzes korrespondiert hier der filmischen Schnitttech­
nik, die vom unhörbar leisen (und darum eingebildeten?) Knirschen der 
Kiefer des Tieres zum Geräusch des Kamms in A…s Haar wechselt. Les­
bar wird die erste Szene so aber umso zwingender als Erinnerungsbild. 
Mehr noch wird im Folgenden das Kämmen mit einer Reihe scheinbar 
völlig disparater Szenen zusammengeführt; darunter nicht nur die Zer­
quetschung des Tausendfüßlers, sondern auch ein zweiter Tod des Tieres 
(einer weiteren Scrutigena) nicht im Esszimmer, sondern im Schlafzim­

368 Der falsche Anschluss lässt hier die Handlung nicht mit der nächsten Szene weiterge­
hen, sondern schaltet das Zeit-Bild ein, in Form von Traum oder Erinnerung und un­
terbricht so die lineare Kontinuität des Geschehens. Vgl. zum falschen Anschluss im 
frühen Film Deleuze 1989, S. 43–48; zur Wiederkehr in Differenz dieser Technik in 
derjenigen der »irrationalen Schnitte« ab den 1960er Jahren vgl. Deleuze 1997, S. 318–
334.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

285

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mer.369 Von Absatz zu Absatz beobachten wir hier nun verschiedene 
unzusammenhängende Szenen und verschiedene Schnitte, die chronolo­
gisch ungeordnete Szenen verbinden: das Sterben des Tausendfüßlers, die 
Fahrt in Francks Wagen, ein Feuer im Busch; alles zusammengehalten von 
der dazwischen geschalteten, wiederkehrenden Bewegung des Kamms im 
Haar.

Aussitôt les flammes jaillissent. Toute la bousse en est illuminée, dans le crépi­
tement de l’incendie qui se propage. C’est le bruit que fait le mille-pattes, de 
nouveau immobile sur le mur, en plein milieu du panneau.
A le mieux écouter, ce bruit tient du souffle autant que du crépitement: la brosse 
maintenant descend à son tour le long de la chevelure défaite (J 167).

Hier wird das filmische Prinzip des falschen Anschlusses literarisch imi­
tiert, Bild- und Tonspur (die beschriebenen Szenen, einschließlich des 
beschriebenen Geräuschs), rühren an eine Ununterscheidbarkeitszone, in 
der ein- und dasselbe Geräusch etwa abwechselnd jenes des Tausendfüß­
lers ist, ein andermal das des Kamms, der durch A…s Haar fährt. Dabei 
weist das Kämmen der Haare, die Inszenierung von A…s Kopf schon 
auf den möglichen Sitz der beschriebenen Szenen hin, die Imagination 
der Protagonistin. Was wir vorgeführt bekommen, ist ein Zeit-Bild oder 
genauer gesagt: die Verwirrung verschiedener Zeit-Bilder in A…s Kopf. 
Dabei lässt sich die von Mal zu Mal einstellende Beschreibungsvariation 
als dynamisch-verschiebende Arbeit der Erinnerung lesen. Es handelt 
sich eben um die Produktion jener Zeit in Reinform, die in Deleuzes 
bergsonianischer Konzeption für das Zeit-Bild charakteristisch ist und die 
hier einer Imagination entspricht, die für Robbe-Grillet jeden Weltzugang 
überlagert.

Damit tritt aber nun noch eine WNC auf: Die intensive Dimension eines 
Figureninnenlebens oder von A…s inneren Bildern, die ebenso kinemato­
grafisch als Beschreibung der Welt erscheint wie die (scheinbar) objektive, 
kamerahafte Wiedergabe der WN. Die Deskriptionstechnik schafft so eine 
zweite Ununterscheidbarkeit zwischen WNC und WN, die es kaum mög­
lich macht, das Geschehene noch vom Erträumten oder Erinnerten zu 
differenzieren.

Das wird noch deutlicher, wenn man ins fünfte Kapitel zurückgeht, das 
A… und Franck nach einem ihrer intimen Treffen im Hotel zeigt.

369 »Franck, sans dire un mot, se relève, prend sa serviette; il la roule en bouchon, tout en 
s’approchant à pas feutrés, écrase la bête contre le mur. Puis, avec le pied, il écrase la 
bête sur le plancheur de la chambre« (J 165–166).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

286

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A… veut essayer encore quelques paroles. Elle ne décrit par néanmoins la cham­
bre où elle a passé la nuit, sujet peu intéressant, dit-elle en détournant la tête: 
tout le monde connaît cet hôtel, son inconfort et ses moustiquaires rapiécées. 
C’est à ce moment qu’elle aperçoit la scutigère, sur la cloison nue en face d’elle. 
D’une voix contenue, comme pour ne pas effrayer la bête, elle dit:
›Un mille-pattes!‹ (J 96–97)

Diese Szene spielt sich nun, wie der weitere Fortgang deutlich macht, 
am Esstisch ab. Indes ist im ersten Absatz die Erinnerung an das Hotel 
und seinen Mangel an Komfort eingeschaltet. Was diese Erinnerung mit 
der Scrutigena zu verbinden erlaubt und einen weiteren nicht chronologi­
schen falschen Anschluss provoziert, ist derselbe Tausendfüßler der dort 
auftauchte und ebenfalls von Franck zerquetscht wird, nämlich »sur le 
plancheur de la chambre«: »auf dem Fußboden des Schlafzimmers« (J 
166).370 Der Tausendfüßler von der Art Scrutigena, erkennen wir jetzt, 
wurde zweimal zerquetscht und es ist dieses doppelte Ereignis, das durch 
seine Ähnlichkeit für A… eines zu werden scheint und den Übergang 
von einer Szene der Zerquetschung zur nächsten erlaubt, wobei allein 
dieser Übergang eine Überblendung von Erinnerung und Wahrnehmung 
nahgelegt, die zunehmend weniger auseinanderzuhalten sind.

Man kann also sagen, das Beschreibungsmodell wiederaufgreifend: 
Robbe-Grillet baut angesichts des Tausendfüßlers wie auch angesichts des 
Esszimmer-Rituals und anderer wiederkehrender Begebenheiten auf eine 
Verwirrung der Frequenz. Tatsächlich handelt es sich bei der Tausendfüß­
ler-Szene um eine Erzählfrequenz 2E/nG. Zwei Ereignisse werden mehr­
mals erzählt, wobei durch die Ähnlichkeit dieser Ereignisse, ihre klare 
Unterscheidbarkeit eingeebnet und eine Verwirrung ihrer beiden Ereig­
niskontexte ermöglicht wird. Die Vergangenheiten nicht nur der beiden 
Zerquetschungen des Tieres können dabei die Gegenwart der Erzählung 
umso verwirrender heimsuchen und sich sogar vermischen, da jedes Er­
zählereignis der Fabel im ständigen Jetzt des Erzähltempus Präsens wieder 
unmittelbares Ereignis in der Narration wird. Das chronologische Chaos 
der textuellen Präsentation der Erzählwelt (WN) in La Jalousie erscheint 
dabei stellenweise wenigstens jenes der Innenwelt von A… (WNC) zu sein, 
deren Erinnerungen wie von einer proustschen mémoire involontaire ohne 
Objekt reaktiviert werden. Durch das veränderte Erzählverfahren mit sei­
nen abrupten Schnitten und den dadurch erzeugten falschen Anschlüssen 
der Erinnerung im Erzähltempus Präsens wird im Text eine Simulation as­

370 Bemerkbar auch durch das Stehen eines Bettes hier: »Ensuite il revient vers le lit […]«.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

287

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


soziativen Denkens erzeugt und den Lesenden mit aufgezwungen. Durch 
das Erzählpräsens und die scheinbare, aber zeitlich verschobene Synchro­
nisation von Fabel und Narration, einschließlich der Aussparung jeglicher 
einordnenden Vermittlung der Zeitebene wird aber nicht mehr hinrei­
chend klar, ob man sich noch in der anonymen Wahrnehmung einer 
Welt durch die kamerahaft­präsentischen Erzähl-Origo oder der inneren, 
mithin erinnernden Zeit einer Person befindet.

Die Jalousie: Der fragmentierte Blick

Die regelmäßig wiederaufgegriffenen Jalousien bestätigen diesen Ein­
druck: Sie wirken wie eine erzählweltliche Verdopplung des eingeschränk­
ten Blickes, den die Erzähltechnik auf Fabel und WN zu werfen erlaubt.371 

Zugleich ermöglicht die Doppeldeutigkeit des Titelworts, zur Eifersucht 
überzugehen. Damit wird alles noch komplizierter. Denn am Ende des 
siebten Kapitels taucht nun eine Person auf, die scheinbar vom Boy der 
Pflanzung vertröstet wird: »›Madame, elle est pas rentrée‹« (J 175). Die 
Frage ist, wer der Empfänger dieser Information ist. Die Präsenz einer un­
genannten und bestenfalls angedeuteten Person zeichnet sich hier ab.372 

Das hat dazu Anlass gegeben, La Jalousie als Simulation des Bewusstseins 
dieser nur einmal angesprochenen, nie grammatisch markierten Person 
zu lesen und zur Einschätzung, dass es sich um eine Geschichte handelt 
»›narrated‹ by the husband, a tropical planter who […], suspiciously keeps 
watch over his wife«.373 Sollten all die diversen Perspektiven, welche La 
Jalousie vereint, die Vermutungen einer Figur sein? Weniger wird hier 
vielleicht ein implizit vorgeschobener eifersüchtiger Erzähler sichtbar, wie 
Bruce Morrissette oder Olga Bernal mit Rücksicht auf den Paratext der 
Erstausgabe zu bedenken geben. Vielmehr wird die Eifersucht als Qualität 

371 »Par les fentes d’une jalousie entrouverte – un peu tard – il est évidemment impossible 
de distinguer quoi que ce soit« (J 171).

372 Vgl. zu diesen Deutungen Zalloua 2008, S. 15–20, insbes. S. 20, wo schon die Ambigui­
tät des Titels die Konstruktion einer Erzähler-Persona rechtfertigen soll: »The two dis­
parate meanings of the word can be linked insofar as the reader postulates a jealous 
husband spying on his wife through the slats of a window blind«.

373 So Morrissette 1975, S. 112–113. Siehe auch Bernal 1964, S. 149: »Le mari ne peut pas 
voir (bien que son activité principale consiste à ›voir‹), les images de la conscience de sa 
femme. Et, faute d’être sûr, il est condamné à ses propres imaginations«. Beide weisen 
darauf hin, dass die Figur eines eifersüchtigen Ehemannes durch den Klappentext der 
Erstausgabe suggeriert wird.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

288

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst erfahrbar, wobei den Lesenden der eifersüchtige Blick – der Blick 
durch die Jalousie, Sichtschutz wie Eifersucht – über das Erzählverfahren 
aufgedrängt wird.374 Nicht nur handelte es sich dann allerdings um eine 
Erzählwelt, die bislang durch die oben erörterten Darstellungsverfahren 
keinen klaren Übergang zwischen Zeit-Bild und Wahrnehmungsbild, zwi­
schen WNC und WN erlaubt. Alles Erzählte wäre so in eine noch maxima­
lere Unsicherheit getaucht. Denn die Eifersucht ist als literarisches Sujet 
gerade in der französischen Literatur mit einer freien Erfindung von Mög­
lichkeiten verknüpft. So etwa mit einem durch Ressentiment entfesselten 
Möglichkeitssinn des Eifersüchtigen, den gerade Proust paradigmatisch 
ausgeschöpft hat und der die Welt – wie bei Robbe-Grillet die Erzählwelt 
für die Lesenden – nur durch den Schleier von richtig gedeuteten Zeichen 
zugänglich werden lässt.375 Doch gerade deshalb ist die auf den ersten 
Blick vermeintlich kinematografisch objektiv abgefilmte Welt von La Ja­
lousie umso unsicherer. Die gesamte WN wäre demnach nichts anderes 
als ein Zeit-Bild, eine Imagination dessen, was zwischen A… und Franck 
vorgefallen sein könnte, wie sie sich in Bewusstseinszuständen der Eifer­
sucht einstellt. Mit Gilles Deleuze ließe sich von der Erzählwelt so als von 
einer virtuellen Welt sprechen, die vom Eifersüchtigen entsprechend der 
Unsicherheit seines Wissens über die Geliebte und ihren Alltag instabil – 

374 Maurice Blanchot hat jeder Zuschreibung der Eifersucht an eine Person rigide wider­
sprochen. Dagegen begreift Blanchot das leere Zentrum der Erzählsituation in seiner 
phänomenologischen Radikalität: »Dans La Jalousie, l’intrigue et la narration ont pour 
centre une forte absence. D’après l’analyse des éditeurs, il faudrait entendre que ce qui 
nous parle en cette absence est le personnage même du jaloux, le mari qui surveille sa 
femme. C’est, je crois, méconnaître la réalité authentique de ce récit tel que le lecteur 
est invité à s’en approcher. Celui-ci sent bien que quelque chose manque, il pressent 
que c’est ce manque qui permet de tout dire et de tout voir, mais comment ce manque 
ce s’identifierait­il avec quelqu’un? comment y aurait-il encore là un nome et une iden­
tité? c’est sans nom, sans visage; c’est la pure présence anonyme.« (Blanchot 1959, 
S. 241). Gegeben wird weniger eine Person, die merkwürdig absent erscheint, als der 
im Neutralen, dem Inter-Esse zwischen Subjekt und Objekt angesiedelte Zustand, die 
Eifersucht selbst, die sich im Prozess der Lektüre manifestiert. Man muss das darum 
allerdings nicht schon, wie Blanchot es weiterhin tut, als Allegorie der Literatur auffas­
sen.

375 Deleuze 1978, S. 66: »Die geliebte Frau verbirgt ein Geheimnis, selbst wenn es allen 
anderen bekannt ist. Der Liebende verbirgt das geliebte Wesen selbst: ein mächtiger 
Kerkermeister.« Diese Verbergung findet noch im Versuch statt, ihr das Geheimnis zu 
entreißen. Die Geliebte kann so umso stärker zum Objekt von Deutungen werden als 
ihr Geheimnis unauffindbar scheint. Sie wird für den Eifersüchtigen zum Quell seiner 
Imagination und des Möglichen: »Der eifersüchtige Liebhaber entwickelt die mögli­
chen Welten, die in der Geliebten verschlossen sind« (ebd., S. 75).

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

289

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also nur als Möglichkeitsraum zeitlich verschobener, vielleicht stattgefun­
dener, vielleicht rein imaginierter Ereignisse – verwirklicht wird. Handelt 
es sich um Erinnerungen? Handelt es sich um Geschehen, die tatsächlich 
vorfielen? Das Erzählverfahren von La Jalousie schafft über das Zeit-Bild 
die Realisierung eines phänomenologischen Raums der Eifersucht selbst. 
Diese ist voller Unsicherheit, die jedes klare Weltverhältnis in dieser Ein­
stellung auflöst.

Imagination und Zeit-Bild (Dans le labyrinthe)

1959 bei Éditions de Minuit veröffentlicht ist Dans le labyrinthe der vierte 
von Robbe-Grillets Romanen. Als unmittelbarer Nachfolgetitel von La 
Jalousie scheint er zunächst an die Erzählweise seines Romanvorgängers 
anzuknüpfen. Wieder handelt es sich um eine Erzählung im Tempus Prä­
sens; wieder scheinen die Ereignisse schon auf den ersten Seiten in nicht 
chronologischer Reihenfolge wiedergegeben. Ein übermüdeter Soldat irrt 
nach dem Ende einer Schlacht, deren Ausgang ungewiss bleibt, durch 
eine nächtliche Schneelandschaft in eine Stadt, wo er sich durch Kneipen, 
Straßen, Hauseingänge schlägt.

Erneut ist es dabei die Konstellation von Erzählpräsens und nicht chro­
nologischer Anordnung der Szenen, die eine zeitliche Verschiebung der 
Ereignisse erlaubt. Das zeigt vor allem das wiederholte Aufgreifen des 
Schneefalls an, der zunächst draußen lokalisiert wird (DL 10), während 
nur kurz darauf die Deskription dieses Draußen einsetzt und den Soldaten 
dort positioniert (DL 15), bevor er in die Schankwirtschaft im Gefolge 
eines Jungen versetzt wird (DL 37–39). Wie reine phantasmatische Ereig­
nisse, indifferent gegen ihre Verwirklichung, hängen die Szenen dieser 
Erzählung in einem Raum fest, der keiner der linear ablaufenden Zeit 
zu sein scheint und der mit der Ungewissheit über den Ausgang einer 
historisch vorbildlosen Schlacht bei Reichenfels korrespondiert.376

376 Hennig 2015, S. 29–30: »Zwar scheint klar zu sein, dass eine Entscheidungsschlacht be­
reits stattgefunden hat, aber: darüber gibt es kaum verlässliche Meldungen und Augen­
zeugenberichte, denn noch haben die Sieger und feindlichen Eroberer […] die Stadt 
nicht eingenommen und besetzt.« Das Ausbleiben einer Entscheidung korrespondiert 
hier dem Zustand der Schwebe.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

290

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obwohl man Robbe-Grillets récits schon früh als Radikalisierung einer 
Kritik sprachlicher Repräsentation gelesen hat,377 scheinen die bekannten 
Techniken zunächst keineswegs derart konsequent wie in La Jalousie ver­
wendet. Lag dort oft ein unartikulierter Zeitsprung von Absatz zu Absatz 
vor, der die Lesenden mit Rücksicht auf die wiederholten Deskriptionen 
zur Rekonstruktion anspornen mag, so enthält Dans le labyrinthe durch­
aus auch lange, zeitlich kontinuierlich erzählte Abschnitte. So etwa das 
Gespräch mit einer jungen Frau, die den Soldaten kurz hereinbittet (DL 
59–74). Winfried Wehle hält hierzu fest, dass vom perspektivischen Zen­
trum des Soldaten aus immer wieder der Versuch unternommen werde, 
die Kohärenz einer nebel- und ausschnitthaften Erzählwelt zu gewinnen, 
wodurch diese zunehmend phantasmatische, subjektive Züge zu tragen 
beginnt.378

Damit deutet sich eine Verlagerung der Mittel an, mit denen die 
Erzählwelt destabilisiert wird. La Jalousie ließ sich als Simulation des 
eifersüchtigen Wahrnehmungsfeldes von A…s Mann deuten oder als phä­
nomenologischen Zustand der Eifersucht selbst. Ähnlich hat man darauf 
hingewiesen, dass es sich auch bei Dans le labyrinthe um das »Protokoll 
eines Imaginationsprozesses« handle, unter Verweis auf die Präsenz eines 
erzählenden Ich, das zu Beginn auftaucht.379 Indes scheint es uns verfehlt, 
hierbei vom Soldaten selbst auszugehen. Identifiziert man jenes ›Ich‹ mit 
dem im letzten Abschnitt des Textes wiederkehrenden ›Ich‹, so lässt sich 
deutlich die Pointe erkennen, dass es sich bei diesem um den behandeln­
den Arzt eines Feldlazaretts handelt. »A ma dernière visite, la troisième 
piqûre a été inutile. Le soldat blessé était mort« (DL 211). Das erzählen­
de ›Ich‹ erscheint so als authentifizierende Kraft, die uns gerade an die 
WN zurückbindet und das Geschehen der weitesten Strecke des Textes in 
der narrativen Welt von WNC als Fiebertraum eines sterbenden Soldaten 
ausweist, der vom hier Sprechenden behandelt wird. So gesehen ist Dans 
le labyrinthe tatsächlich ein Imaginationsprotokoll, das über die weiteste 
Strecke die Weltsicht des Charakters aufrichtet, die gerade als imaginäre 
Verleugnung der eigentlichen Erzählwelt aus der Perspektive des Todge­

377 Vidal 1975, S. 6: »Robbe-Grillet considère l’évolution de son entreprise comme l’aban­
don de plus en plus radical des commandements de la représentativité«.

378 Vgl. Wehle 1972, S. 68–72.
379 Vgl. Hayer 1975, S. 177: »Der Roman ist das Protokoll eines Imaginationsprozesses, 

das ein Ich-Erzähler, der sich nur im ersten und letzten Wort des Romans selbst nennt, 
unmittelbar und ohne Unterbrechung niederschreibt, ohne daß die Ebene des Schrei­
bens thematisiert ist«.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

291

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weihten erscheint.380 Erst am Ende erweist sich die vermeintliche WN als 
WNC und das im Zustand von Schwebe und Unentschlossenheit verlau­
fende Dasein des Soldaten als Imagination eines anderen.

Das Zeit-Bild als fälschende Kraft

An Anzeichen für das Eintauchen des Textes ins Imaginäre einer Figur 
fehlt es von Anfang an nicht. Als deutlichster Marker der Unzuverlässig­
keit dieser Welt fungiert der Junge. Auch ohne die abschließende Pointe 
zu kennen, erscheint seine prekäre An- und oft plötzliche Abwesenheit 
bald als Imagination des Soldaten. Das Wahrnehmungsfeld des Soldaten 
kongruiert dabei mit der objektiven Perspektive, welche die Narration 
vermittelt. Was sie wiedergibt, nimmt auch er wahr. Phantasmatisch er­
scheint dabei bald die Wirklichkeit dieses Kindes. Vage deutet sich das 
darin an, dass das Kind niemals Gegenstand des Wahrnehmungsfeldes 
einer der anderen Figuren in der zu Anfangs betretenen Wirtschaft wird. 
In ihren Augen taucht ausdrücklich nur der Soldat auf.

Mais ils ne aperçoivent que le visage du soldat, au-dessus du brise-bise. Et l’en­
fant, tandis qu’il manœuvre la poignée de la porte avec une main, tape de l’autre 
une seconde fois son béret contre le montant, qui s’ecarte déjà du bâti fxe. Les 
yeux du patron ont quitté la tête blême du soldat qui se détache toujours sur le 
fond noir de la nuit, interrompue au ras du menton par le rideau, et s’abaissent 
le long de l’intervalle qui s’élargit de plus en plus, entre la porte et son cadre, 
pour livrer bientôt passage à l’enfant (DL 39).381

Das Kind besitzt so bald eine gespenstische Präsenz. Es wird zwar er­
wähnt, in einem Text, der sich ganz auf die Deskription und die Beschrei­
bung der Inhalte wechselnder Wahrnehmungsfelder lesen lässt, die auf 
unterschiedliche Origo-Positionen in der Narration verweisen, aber es 
steht nie ausdrücklich im Blick einer anderen Person außer dem des 
Soldaten. Die Augen oder der »Blick des Wirts« (»Les yeux du patron«) 
erfassen zwar den Spalt, »der zwischen der Tür und ihrem Rahmen immer 

380 Auf die Frage der jungen Frau, ob er verwundet sei, antwortet der Soldat in seiner 
Geschichte, er sei es nicht (DL 62). Dasselbe wiederholt sich später (DL 99). Gerade 
das Gegenteil schien der Fall zu sein, wie uns erst die Feststellung des Todes durch den 
Arzt belehrt (DL 211–212).

381 Immer wird es »le long l’intervalle« vor dem zuvor genannten »fond noir de la nuit« 
sein, der »dunkle Spalt«, in dem das Kind erscheinen wird: »Dans l’espace noir qui 
subsiste reparaît alors l’enfant.« (Ebd., S. 81).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

292

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


breiter wird, um bald das Kind durchzulassen« (»l’intervalle qui s’élargit 
de plus en plus, entre la porte et son cadre, pour livrer bientôt passage 
à l’enfant«) – doch gibt der letzte Nebensatz, das Kind introduzierend, 
noch wieder, was der Wirt sieht? Der Text schafft nicht nur hier eine 
Ununterscheidbarkeitszone zwischen Wissen, Gesichtsfeld, Origo des Sol­
daten und einer vermeintlich objektiven Welt, in der das Kind als kaum 
merkliche Projektion des Soldaten auftaucht. »Cette fois tous les regards 
se fixent sur le nouvel arrivant« (DL 39). Sobald Soldat und Junge das 
Gasthaus betreten, sind es eben nicht die Neuankömmlinge im Plural, 
welche die Aufmerksamkeit der Zecher und des Wirtes auf sich ziehen, 
sondern nur einer.

Verstärkt wird der Status des Kindes als Imagination des Soldaten noch 
von seinen unmöglichen Bewegungen. »En se redressant, il constate que 
le gamin est beaucoup plus proche qu’il ne s’attendait à le voir: trois ou 
quatre mètres seulement« (DL 43).

Cependant il n’est guère possible que l’enfant ait changé de place à l’insu du 
soldat, tandis que calui-ci baissait la tête: il aurait, en un si court laps de temps, à 
peine pu faire un pas (DL 43–44).

Est-il ressorti de l’immeuble par une autre porte qui donnerait sur la rue trans­
versale? Ou bien est-il passé par une fenêtre du rez-de-chaussée? Le soldat fait en 
tout cas semblant de ne pas avoir remarqué se rentrée en scène (DL 50).

Eine allegorische Deutung anstrebend – die Robbe-Grillets Vorbemer­
kung sich gerade verbietet382 – ließe der Junge sich womöglich als Vorbo­
te des nahenden Todes deuten. Die »réalité strictement matérielle«, die 
»streng materielle Präsenz« oder Wirklichkeit der Erscheinung, auf welche 
die Vorbemerkung abhebt, lässt den Jungen dagegen als Ausgeburt der 
Fantasie des Soldaten erscheinen und so als Wirklichkeit der Wahrneh­
mung. Sie verweist so aber zugleich auf eine die Erzählwelt heimsuchen­
de Macht des Falschen und des Zeit-Bildes.383 So kann derselbe Junge 
gleichzeitig bei der Familie auftauchen, die der Soldat – zumindest in 
der Reihenfolge der Narration der Ereignisse – erst trifft, nachdem der 
Junge ihn schon begleitet hat und hier eine scheinbar materielle, d.i. von 

382 »Il s’agit pourtant ici d’une réalité strictement matérielle, c’est-à-dire qu’elle ne prétend 
à aucune valeur allégorique. Le lecteur est donc invité à n’y voir que les choses, gestes, 
paroles, événements, qui lui sont rapportés, sans chercher à leur donner ni plus ni 
moins de signification que dans sa propre vie, ou sa propre mort« (DL 7).

383 Am Komprimiertestesten deutlich hier: »Quand il porte ses regards vers le gamin, 
celui-ci a complètement disparu« (DL 51).

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

293

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen verbürgte Präsenz besitzt.384 Gleichzeitig ist aber die Wirklichkeit 
dieses Eindrucks, sogar als Erinnerung des Soldaten, welche nur für einen 
innerlich sich ausdehnenden Augenblick die WN überlagert, alles andere 
als gewiss: »Cette scène se serait-elle déroulée hors de sa présence? Mais 
où et quand?« (DL 91). Doch mit dieser ungewissen lokal-temporalen 
Situierung nicht genug der Unsicherheit, erweist sich doch die Fantasie 
des Soldaten bald immer mehr als offensichtliche Verdrängung der Wirk­
lichkeit, der Verhältnisse der WN also.

Il remarque à cet instant que la porte est entrouverte: porte, couloir, porte, 
vestibule, porte, puis enfin une piève éclairée, et une table avec un verre vide 
dont le fond contient encore un cercle de liquide rouge sombre, et un infirme 
qui s’appuie sur sa béquille, penché en avant ans un équilibre précaire. Non. 
Porte entrebâillée. Couloir. Escalier. Femme qui monte en courant d’étage en 
étage, tout au long de l’étroit colimaçon où son tablier gris tournoie en spirale. 
Porte et enfin une pièce éclairée: lit, commode, cheminée, bureau avec une 
lampe posée dans son coin gauche, et l’abat-jour qui dessine au plafond un 
gravure encadrée de bois noir est fixée… Non. Non. Non.
La porte n’est pas entrebâillée (DL 95–96).

Das wiederholte Nein scheint hier wie ein Impuls zur Unterdrückung 
des Bildes eines Kriegsinvaliden eingeschaltet und supplementiert so die 
häufige Beteuerung des Namenlosen, nicht verwundet worden zu sein. 
Die WNC erscheint dabei wie ein regelrechter Bild-Schirm vor der Realität.

Dabei wäre diese WNC in letzter Instanz anzusehen als WRCC. Diese ist 
Eco zufolge »die mögliche Welt, die der Vorstellung des Lesers zufolge 
eine Textfigur einer anderen unterstellt«.385 Genau eine solche Unterstel­
lung scheint vor sich zu gehen, wenn man die zu Beginn und Ende sich 
einschaltende erzählende Ich-Origo des Arztes ernstnimmt. Denn so hät­
ten wir es mit diesem Text im Grunde nicht einfach mit der Wiedergabe 
der Fieberfantasie eines sterbenden Soldaten zu tun. Vielmehr handelte 
es sich um die Spekulation seines Arztes über die letzten Fantasien dieses 
Soldaten. Dies wird an der unsicheren Erzählhaltung deutlich und bei 
der Schilderung jener, der deutschen Übersetzung den Titel gebenden 
Schlacht von Reichenfels.

Il était hors d’atteinte, protégé par le mur. Le crépitement, de la mitraillette 
avait cessé. Le moteur de s’était tu, sans doute, quelques instants auparavant. 
Le soldat ne sentait plus son corps, il courait toujours, en longeant la paroi de 

384 »Tiens, le gamin n’a qu’le conduire, ça sera plus simple« (DL 87).
385 Eco 1987, S. 197.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

294

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pierre. La porte de l’immeuble n’était pas close, elle s’est ouverte toute seule 
quand le soldat l’a poussée. Il est entré. Il a refermé avec douceur; la pêne, en 
fonctionnant, a produit un bruit léger (DL 168–169).

Zwei Dinge fallen hier ins Auge: Zunächst markiert das wie zur Nieder­
schlagung des Zweifels erwähnte »sans doute« im dritten Satz keine gerin­
ge Unsicherheit bezüglich der Beschaffenheit der Situation. Offenbar hat 
man es mit einer Spekulation zu tun. Die Erzählinstanz weiß nichts ge­
wiss. Darauf deutet auch der Tempus-Wechsel hin, der vom Erzähltempus 
des passé simple plötzlich ins alltagssprachlich verwendete Vergangenheits­
tempus des passé composé verläuft. Letzteres verweist weit eher auf den 
beschränkten Wissenshorizont eines Subjekts als das für eine auktoriale 
Erzählerrede charakteristische passé simple.386 Überhaupt findet hier aber 
ein Bruch mit dem ansonsten vorherrschenden Erzählpräsens statt, das 
einige Seiten zuvor in einer noch im Präsens begonnenen Begegnung 
zwischen Soldat und Junge mit einem Mal abgelöst wurde. »C’est alors 
qu’ils ont entendu le bruit, très lointain, de la motocyclette« (DL 164).387 

Dem gehen – als eine Art doppelter Marker der Unwahrheit – die Worte 
des Soldaten voraus: »Eh bien, ça n’est pas vrai non plus«, geäußert auf die 
Anschuldigung des Jungen, der Soldat sei ein Spion (DL 164). Was sich 
so langsam einschaltet, ist das hinter der Erzählung verschwundene ›Je‹ 
des Arztes, der die gesamte Ebene des Erzählpräsens durch den Übergang 
einer Sequenz, die permanent zwischen passé composé und passé simple 
wechselt, in eine scheinbar klassische Vergangenheitserzählung überführt, 
die aber zugleich die spekulative Einschaltung eines Bewusstseins markiert 
und so sichtbar macht, was der gesamten Erzählung zugrunde lag. Selbst 
die WNC des Soldaten, die wir präsentisch mitzuerleben schienen, ist im 
Grunde nur WRCC. Sie ist Konstrukt und Unterstellung des zu Anfang 
und Ende sprechenden Ichs, Mutmaßung über den Hergang der Verwun­
dung und die letzten Gedanken eines Sterbenden. Die Fieberfantasie des 
Gestorbenen vor seinem Tod ist eingeschachtelt in die Imagination des 
Arztes, Fantasie einer Fantasie.

386 Vgl. zu den Dimensionen dieser Tempora im Französischen: Weinrich 1977, S. 77–78 
sowie S. 252–287.

387 Das Geräusch des Motorrads wird später unterwegs zum Haus der Familie vernom­
men, in deren Obhut der Soldat sich einige Zeit aufhalten wird (DL 199) und könnte 
hier genauso Anlass dazu geben, die früher geschilderte Unterredung mit dem Jungen 
als einen simultanen Fiebertraum während des Transports zu lesen.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

295

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zeit als Labyrinth

Durch welches Labyrinth führt Dans le labyrinthe somit? Es ist das Laby­
rinth aus Bildern der Imagination des Soldaten, welches die WN immer 
wieder überlagert. Genauer noch handelt es sich dabei um eine Imagina­
tion seiner Imagination. Es ist wohl nicht allzu metaphorisch, hier von 
einer kreisförmigen Bewegung der Zeit zu sprechen. Schon die imaginier­
te Geschichte des Soldaten wird durch eine kreisförmige Bewegungsstruk­
tur gekennzeichnet. Immer wieder setzt der Soldat an zu seinem Parcours, 
geht die immergleiche Straße hinunter,388 Bestandteil einer phantasmati­
schen Landschaft, in der sich jegliche Spur verwischt.389 Das Labyrinth 
lässt sich so als unmögliche Architektur sich endlos iterierender Straßen 
lesen, die zuletzt auf eine écriture der Iteration verweisen, die eine Welt 
aus Wiederholungen des immer Selben schafft.390 Dieses verinnerlichte 
Labyrinth deutet sich so auch als ein Zerrbild von Leibniz’ ›Hölle der 
Potenz‹ mit umgedrehten Vorzeichen an. Denn statt der unendlichen 
Variationsbreite der kontingent möglichen Welten, wohnen wir hier einer 
quälenden ewigen Wiederkehr des Gleichen bei, die sich wieder und 
wieder in eben dem Augenblick vollzieht, da jegliches Vermögen des 
Soldaten sich zunehmend dem Verlöschen seines Bewusstseins im Tod 
zuneigt.

Dabei übernimmt das Labyrinth – als dem Titel nach sich anbietende 
Zentralmetapher – eine zuvor der Jalousie vergleichbare Funktion: Wie 
jene den Blick einschränkt und auf die distanzierte Position des Eifersüch­
tigen verweist, so ist dem Irrenden im Labyrinth die Übersicht jenseits 
des Horizonts, den ein Korridor eröffnet, entzogen.391 Ein anderer Text, 

388 DL 21–24; DL 75–77; insbes. DL 40–41: »Le soldat, au pied de son réverbère, attend 
toujours, immobile, les deux mains dans les poches de sa capote, le même paquet sous 
son bras gauche. Il fait jour de nouveau, le même jour terne et pâle. Mais le réverbère 
est éteint Ce sont les mêmes maisons, les mêmes rues désertes, les mêmes couleurs 
blanche et gris, le même froid«.

389 »Il n’y a, de toute façon, aucune sorte d’empreintes dans la neige, aucune trace de pas, 
et la neige continue de tomber sur la rue déserte, uniforme, verticale et lente« (DL 77).

390 Hennig 2015, S. 29–47, insbes. S. 32: »die imaginäre Ordnung der Stadt (wie auch das 
robbe-grillet’sche System der Fiktion) ist durch die akkumulierende Maximierung von 
Ähnlichkeiten ein endlos wiederkehrendes Zitat ihrer selbst«.

391 Vgl. die Deutung des Labyrinths bei Olga Bernal: »Le labyrinthe de Robbe-Grillet est 
ainsi un lieu où l’on ne se trouve pas plutôt qu’un puisse dire qu’on s’y était d’abord 
perdu. Le labyrinthe de Robbe-Grillet est ainsi un lieu où l’on ne se trouve pas plutôt 
qu’un lieu où l’on ne se retrouve pas.« Bernal 1964, S. 158.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

296

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der das Labyrinth im Namen trägt, Jorge Luis Borges’ El Jardín de los 
senderos que si bifurcan, verweist mit dem labyrinthischen Raum auf die 
»nicht notwendigerweise wahren Vergangenheiten«, welche die Vergangenheit 
mit dem Unwirklichen aber Möglichen zusammenschließen.392 In Dans 
le labyrinth verästelt sich dieser labyrinthische Raum weiter, indem er 
noch durch die Imagination als Fälschung des Für-möglich-Gehaltenen 
ergänzt wird. Es geht nicht nur um mögliche Welten in Robbe-Grillets 
Roman, sondern auch noch um die Überlagerung dieser möglichen Wel­
ten durch die ›Mächte des Falschen‹, ihrer weiterhin denkbaren, mögli­
chen Fortschreibung. Das Zeit-Bild, das eine bloß imaginierte Möglichkeit 
erlaubt, kehrt sich noch gegen seine eigene mögliche Welt. Es erzeugt 
etwa die Präsenz eines Jungen in diesem oder jenem Szenario. Es erzeugt, 
wenn man unsrer Lektüre zustimmt, noch dieses Szenario als Falsches, 
das Bewusstsein des Sterbenden, als Imagination eines Dritten. Die Mög­
lichkeit, dass nicht nur Mögliches wahr wird, sondern darüber hinaus 
auch noch Mögliches denkbar ist und noch das scheinbar Wirkliche nur 
Denkmögliches, führt zur Komplikation von WN und WNC. Robbe-Grillet 
verkompliziert alles noch, indem er durch den schließlich auftauchenden 
Arzt seinen Text zu einer Imagination dessen erklärt, was in einem frem­
den Kopf an Möglichem wölken mag. Es ist nicht nur damit zu rechnen, 
dass (wie in Borges’ Erzählung) Fang in dieser Welt stirbt, in der nächsten 
ein anderes Leben führt. Es ist zudem damit zu rechnen, dass er in dieser 
Welt antizipiert, dass er sterben oder ein anderes Leben führen könnte. 
Und es ist möglich, dass einer derlei denken oder für möglich halten 
mag. Der Text errichtet ein Labyrinth aus Zeit, Imagination, Spekulation, 
chronologisch verschobenen Wahrnehmungspartikeln im Präsens und sie 
überlagernder Imagination, welche die Rekonstruktion der Ereignisse der 
›objektiven‹ WN erschwert: »le temps sabote l’espace«.393

Au revoir le monde (La maison de rendez-vous)

Halten wir fest, bevor wir zu La maison de rendez-vous (1965) übergehen. 
Während La Jalousie eine Welt aufstellte, die durch Präsensnarration und 
Imitation einer filmischen Schnitttechnik in ihrer Ereignisfolge oder ihrer 
Fabel hauptsächlich fragmentiert wurde, wies Dans le labyrinthe auf die 

392 Deleuze 1997, S. 174.
393 Robbe-Grillet 1963, S. 133.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

297

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht der Figurenwahrnehmung – und ihrer Wahrnehmungsunterstel­
lung durch andere – als Faktor des Falschen hin. Es ließ sich soweit immer 
wieder auf Tendenzen der Auflösung der Erzählwelt, dem aus der Fabel 
zu extrahierendem Kontinuum (WN), durch ihre diskursive Darstellung in 
der Narration stoßen. Diese Auflösungstendenzen ließen sich teils durch 
bestimmte, dem Leser abgeforderte Interpretationsleistungen erklären, die 
darum nicht unbedingt schon auf eine totale Inkohärenz der Erzählwelt 
hinausliefen (La Jalousie als eifersüchtig-paranoider ›unmöglicher Blick‹; 
Dans le labyrinthe als unterstellte letzte Gedanken eines sterbenden Sol­
daten). Derlei Erklärungsmöglichkeiten scheint La maison de rendez-vous 
nicht mehr zuzulassen.

Das ist in der Forschung keine Neuigkeit. Auch vonseiten der narrato­
logischen, an Erzählwelten interessierten Literatur hat man sich des Textes 
angenommen, das genaue Zustandekommen und die dabei erkennbaren 
Techniken der Erzählweltauflösung indes kaum detailliert am Text unter­
sucht.394 Exemplarisch für eine solch eigentümliche Art von ›distant rea­
ding‹ ist die wirkmächtige Analyse Lubomír Doležels. Denn ohne direkte 
Textbelege beizubringen, hält sie vier Punkte an La maison de rendez-vous 
fest, die den Text für die Erzählweltforschung zum Paradefall der Erzeu­
gung einer ›impossible world‹ werden ließen.

Robbe-Grillet’s text certainly constructs an impossible world, a maze of contra­
dictions of several different orders: a) one and the same event is introduced in 
several conflicting versions; b) one and the same place (Hong-Kong) is and is 
not the setting of the novel; c) events are ordered in contradictory temporal 
sequences (A precedes B, B precedes A); d) one and the same fictional entity 
recurs in several existential modes (as fictional ›reality‹ or theatre performance 
or sculpture or painting, etc.).395

Dieser recht kategorischen Auslegung folgt noch ein skrupulöser Leser 
wie Umberto Eco.396 Die aufgeführten Aspekte, wie der Begriff der ›im­
possible world‹ überhaupt, beziehen sich dabei auf logische Unmöglich­
keiten, die sich angesichts der über ›ersatz-sentences‹ semantisch extrahier­
ten Erzählwelt aufdrängen. Spielten schon bei La Jalousie und Dans le 
labyrinthe stets Operationen auf der diskursiven Ebene eine wesentliche 

394 Vgl. die kurzangebundene Auseinandersetzung in McHale 1987, S. 109: »In Robbe-
Grillet’s La Maison de rendez-vous (1965), the murder of Edouard Manneret functions 
much as Snowden’s death does in Catch-22, floating free of any temporal moorings 
and introducing inconsistencies into the narrative sequence«.

395 Doležel 1998, S. 239.
396 Eco 1994, S. 110–111.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

298

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolle bei der Auflösung der Erzählwelt – die Narration und das Beschrei­
bungsverfahren legten der Rekonstruktion der Fabel stets Steine in den 
Weg – so scheint eine genauere Bestimmung der Dissolution der Erzähl­
welt auf die Einbeziehung der Lektüre, der Dechiffrierung der diskursiven 
Ebene, nicht verzichten zu können. Statt um eine Aufzählung der von 
einer semantischen Welttheorie betrachteten logischen Unmöglichkeiten 
soll es im Folgenden um ein Verständnis des textuellen, auf der diskursi­
ven Ebene nachzuzeichnenden Verfahrens gehen, welches die Welt – und 
weitere Welten – allererst erzeugt. Beachtet man den Übergang zwischen 
diskursiver und semantischer Ebene, so lässt sich eine genauere Erklärung 
der Erzählverfahren dieses Textes gewinnen.

Je est un autre (I): Die Zeiten der Erzähl-Origo

Die Erzählsituation ist in La maison de rendez-vous der Einsatzpunkt von 
Verfahren, welche den Erzählweltzugang erschweren. Dabei scheint Rob­
be-Grillet in diesem Text von der bisher dominanten Objektivität seiner 
Beschreibungen Abstand zu nehmen, indem er wiederholt markiert, dass 
etwas von jemandem erzählt (und nicht gesehen) wird. Er designiert 
durch die pronominale Markierung ›Je‹ immer wieder wechselnde Äuße­
rungssubjekte, welche die Erzählwelt aus ihrer Origo retrospektiv erzäh­
lend zugänglich machen. Auf den Origo-Wechsel hat man oft aufmerksam 
gemacht, allerdings kaum je die deiktische Komplexität der Erzählsitua­
tion in ihrer Gänze gewürdigt.397 La maison de rendez-vous scheint sich 
somit zunächst noch als erzählter Monolog zu medialisieren, nicht ganz 
unähnlich demjenigen, den wir in Hildesheimers Tynset vorfanden. Die 
Erzählsituation ist allerdings nicht nur räumlich, sondern auch temporal 
höchstverwickelt – und noch medial, vergegenwärtigt man sich, dass Teile 
der Handlung stellenweise in die Bühnenhandlung des Schauspiels in der 
blauen Villa übergehen und vice versa. Zunächst erzählt eine Ich-Origo, 
die Teil der Abendgesellschaften in Lady Avas blauer Villa ist: »Je vais 
donc essayer maintenant de raconter cette soirée chez Lady Ava, de préci­
ser en tout cas quels furent, à ma connaissance, les principaux événements 
qui l’ont marquée« (LM 23). Erzählt wird dabei aus der Konstellation 
Ich-Hier-Jetzt, die der WN immanent ist (dieses Ich nahm an den berichte­
ten Ereignissen an der Villa offensichtlich teil), an einem späteren, den 

397 Vgl. Blüher 1992, S. 94–95.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

299

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ereignissen nachträglichen Zeitpunkt (»quels furent […] les principaux 
événements«), der als solcher den temporalen Moment der Erzählsituation 
kennzeichnet: t1 ist der den erzählten Ereignissen nachträgliche Zeitpunkt 
des Erzählens einer Ich-Origo.

Als Teil der vergangenen Abendgesellschaft weist dieses ›Je‹ dann auch 
auf sein partielles Unwissen hin. Dies betrifft nicht nur das Vorgefallene, 
sondern noch seine Erzählung selbst oder was schon berichtet wurde: »Je 
crois avoir dit que Lady Ava donnait des représentations pour amateurs sur 
la scène du petit théâtre privé de la Ville Bleue. C’est sans doute de cette 
scène qu’il s’agit ici« (LM 41; meine Kursivierung – F.S.). Zwei Dinge sind 
hier auffällig: Erstens die Unzuverlässigkeit dieses ›Je‹, das höchst unsicher 
vermeint, etwas bereits erzählt zu haben (»Je crois avoir dit…«). Damit 
wird zunächst eine zeitliche Unzuverlässigkeit dieser Erzähl-Origo deut­
lich, die sich immer mehr um eine Unsicherheit bezüglich des in Fabel 
und Erzählwelt WN tatsächlich Vorgefallenen erweitern wird.398 Zweitens 
frappiert die besondere temporale Erzählkonstellation. Zwar wird mit 
einem sich erinnernden ›Je‹ der Platz der von einer Welt berichtenden 
Origo ausgefüllt; dieses gibt die Ereignisse – obwohl als Zurückliegende 
markiert – ausschließlich im Präsens wieder. In dieses Tempus schlägt 
der Text nach der eben zitierten Passage sofort wieder um: »Les specta­
teurs sont dans le noir« (LM 41; meine Kursivierung – F.S.). Das für die 
Erzähl-Origo Vergangene und das ihr Synchrone sind somit durch das Er­
zähltempus Präsens jeweils ununterscheidbar präsentisch und stellenweise 
entsprechend schwer auseinanderzuhalten.399

398 Vgl. Bernal 1964, S. 135. Dieses Nichtwissen wird etwa auch durch die zeitweise unsi­
chere Benennung von Personen markiert: »(c’est celle-là qui doit, sauf erreur, s’appeler 
Kim)« (LM 50).

399 Immer wieder scheinen die Absätze hier wie Schnitte zu fungieren, die eine neue 
Szene ankündigen: »La scène suivante se passe sur le quai nocturne d’un port de 
pêche, […]« (LM 192). Das Tempus Präsens als Erzählzeit legt in Verbindung mit 
der erzählenden, am Geschehen teilhabenden Ich-Origo ein präsentisches Moment 
des Erzählens nahe, das die Instanz der Narration, die Wiedergabe der Ereignisse auf 
der diskursiven Ebene, zugleich innerhalb der Erzählwelt nach Vollendung der erzähl­
ten Ereignisse zu positionieren scheint. Allerdings werden diese Ereignisse, welche 
durch den Versuch, sie zu erzählen (Je vais donc essayer de raconter…), als Vergangene 
erkennbar. Das im Erzählakt gebrauchte Tempus Präsens inszeniert sie indes als prä­
sentische. Man gewinnt damit offenbar zwei Gegenwarten, die nicht jederzeit klar 
geschieden sind: Die Gegenwart des Vergangen, das in einem Hier und Jetzt, der Zeit 
des Erzählens in der Narration durch die Erzähler-Origo ›Je‹ (wieder)vergegenwärtigt 
wird und die Gegenwart des Erzähler-›Je‹, das als Erzählendes sich nur zeitlich nach 
dem Erzählten positionieren kann.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

300

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das provoziert weitere Probleme, zumal schon nach wenigen Seiten of­
fensichtlich wird, dass die Ereignisse nicht in der Reihenfolge erzählt wer­
den, in der sie stattfanden. Doch ist durch die Undurchschaubarkeit der 
Gegenwart von vergangenem Ereignis und scheinbar präsentischer Erzähl-
Origo auch nicht mehr klar, wann etwas passiert und wann erzählt wird. 
Das ›Je‹, das zuerst einen zeitlichen Abstand zum Geschehen nahelegte, 
scheint bald von verschiedenen Zeitpunkten innerhalb der Erzählwelt zu 
sprechen und mehr noch als unmittelbarer Zeitgenosse im Augenblick 
dieser Ereignisse zu sprechen. So markiert die Erzähl-Origo ihre zeitliche 
Position einmal in unmittelbarer Synchronizität zu den erzählten Ereig­
nissen in der blauen Villa – die zuvor noch wie eine ferne Erinnerung 
wirkten –, indem man sie als Zuschauer des dort gegebenen Theaterstücks 
vorfindet. »Ma main, posée sur le coussin de molesquine rendu collant par 
la chaleur humide, rencontre à nouveau la déchirure triangulaire, par où 
s’échappe une touffe de crins moites« (LM 51). Damit nimmt die Origo, 
die Ursprung des Erzählens ist, nun aber eine andere zeitliche Lokalisie­
rung an: Einen Zeitpunkt t2, der sich durch eine scheinbare Synchronizi­
tät von Narration und Fabel, nicht mehr einen zeitlichen Abstand zum 
Erzählten (t1) auszeichnet. Nur wenig später finden wir das narrierende 
›Je‹ dann in einer Rikscha (»pousse-pousse«), auf dem Heimweg von der 
blauen Villa vor, wobei wieder eine asynchronische Erzählhaltung einem 
vergangenem Erzählinhalt gegenüber eingenommen wird (t1).400

Einmal wohnt die Erzähl-Origo den Ereignissen unmittelbar bei (t2), 
einmal spricht sie von Vergangenem und situiert sich so zu einem späte­
ren Zeitpunkt gegenüber den erzählten Ereignissen (t1). Die klare Situie­
rung der Ich-Origo wird so doppelt unterlaufen. 1. Durch das Erzählen 
im Präsens, das grundsätzlich die Unterscheidung erschwert, ob die Er­
zählsituation sich temporal zum Berichteten simultan oder nachträglich 
verortet. 2. Durch ein ständiges Springen zwischen Simultanität (t2) und 
zeitlicher Differenz (t1) in der Situierung des erzählenden Ichs den Erzähl­
ereignissen gegenüber. Einmal scheinen Narration und Fabel synchron zu 
verlaufen, ein andermal wird ihr zeitliches Auseinanderklaffen suggeriert. 
Damit sind aber die Erzähl-Origo und mit ihr der Ort und Augenblick 

400 »En me retenant aux accoudoirs, je me suis penché hors du pousse-pousse pour regar­
der en arrière: la silhouette blanche avait disparu. Je suis à peu près sûr qu’il s’agissait 
de Kim, en train de promener, umperturbable, un des chiens silencieux de Lady Ava. 
C’est la dernière personne que j’aie aperçue, cette nuit-là, en rentrant de la Villa Bleue« 
(LM 51–52).

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

301

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Erzählens in La Maison de rendez-vous einem ständigen Gleiten ihrer 
örtlichen und zeitlichen Lokalisierung ausgesetzt. Sie werden delokalisiert 
durch das Erzähl-Präsens.

Je est un autre (II): Das frei flottierende ›Ich‹

Was soweit nur auf eine Zeitebenen-Verwirrung hinweist, verkompliziert 
sich noch. Werden doch die letzten Seiten, aber auch andere Teile von La 
maison de rendez-vous auf eine Weise erzählt, die fast schon summarisch da­
herkommt. Sie legt daher eher eine Erzähl-Origo nahe, die nicht nur eine 
deutliche zeitliche und räumliche Distanz zu dem Berichteten einnimmt, 
sondern die Synchronisation von Narration und Fabel final zerschlägt. Sie 
scheint nun doch ein absolutes Wissen über das Geschehene zu besitzen 
und kein lokal-temporal beschränktes ›Je‹ mehr zu sein.401 Ein solcher 
scheinbarer Origo-Wechsel drängt sich immer dann auf, wenn die Erzäh­
linstanz sich nicht mehr einfach auf ein mögliches ›Je‹, auf die einmal 
festgelegte Origo einer Figur und ihres beschränkten Wissens festschrei­
ben lässt, etwa in besonders intimen oder klandestinen Situationen, die 
keinen Beobachter kennen. Wenn Lady Ava allein ihre Gemächer aufsucht 
(LM 99–102), wenn Ralph Johnson allein den Weg zu Edouard Manneret 
antritt (LM 107–116) oder in den diversen Mordszenen ohne kenntlich ge­
machten Zeugen, auf die wir noch zurückkommen werden. Hier liegt ein 
grammatisch unangezeigter, höchstimpliziter Wechsel der Origo ins Un­
persönliche nahe, welcher an die Identität der einmal eingeführten und 
als ›Je‹ markierten Erzähl-Origo nicht mehr glauben lässt. Man scheint es 
also – neben einem Gleiten ihres lokalen und temporalen Ortes – zugleich 
mit einem Gleiten der Erzähl-Origo vom Personalen ins Unpersönliche zu 
tun zu haben.402

401 Das entgeht eben Blüher 1992, S. 94–95.
402 Angedeutet wird das bereits am Rande einer Untersuchung zu einem anderen Text 

Robbe-Grillets: Vidal 1975, S. 5: »Si le ›je‹ s’y dissémine, il en renaît aussi, autre, sem­
blant signer le récit précédent, se l’approprier avant de s’y perdre au profit d un autre 
narrateur à surgir du lieu neutre du ›il‹.« Vidal legt hier eine Vermischung von erster 
und dritter Person wie in Blanchots Erzählungen nahe, wobei Robbe-Grillet durchaus 
immer wieder ein neues ›Je‹ einführt, welches die Figur der dritten Person bei Blan­
chot auf Dauer zersplittert.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

302

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber noch wo das ›Je‹ klar markiert erscheint, erweist es sich als äußerst 
variabel und heterogen und deutet immer wieder auf einen Wechsel sei­
ner Identität hin.

Ensuite, rien de notable ne s’est passé jusqu’au moment où la maîtresse de 
maison m’apprend – ou plutôt croit m’apprende – que Manneret vient d’etre 
assassiné. Elle me demande ce que je compte faire. Je lui dis que la nouvelle 
me prend au dépourvu, mais que, trés probablement, je serai obligé de quitter 
le territoire anglais de Hong-Kong et de rentrer à Macao, pour un temps assez 
long, peut-être même définitivement (LM 98).

Wie sich aus der Rückkehr nach Macao schlussfolgern lässt, scheint es 
Ralph Johnson zu sein, der hier einmal selbst erzählt, an zahllosen ande­
ren Stellen als Figur der Erzählung mit der portugiesischen Stadt regelmä­
ßig in Verbindung gebracht wird. Doch schon wenige Seiten später wird 
Ralph von der ebenfalls im Publikum sitzenden Origo als Zuschauer der 
Theateraufführung ausgemacht: wo Johnson die Geschichte Lady Avas, in 
die er doch selbst verwickelt ist, nun als Geschichte seines Nebenmanns 
während der Theateraufführung erzählt bekommt.403 Das ›Je‹ scheint also 
ein frei flottierendes, das ständig andere Erzähl-Origines meint, ständig 
andere Ichs zu Erzählern der Geschichte werden lässt, ohne dies noch 
deutlich auszuweisen.

Die nur stellenweise und beiläufig kenntlich gemachten Wechsel der 
Erzähl-Origo provozieren so eine Ungewissheit über den Status des Er­
zählten, da es sich nie an einer halbwegs klaren Perspektive als authen­
tifizierender Kraft festmachen lässt. Eine Verwirrung von heterogenen 
Erzählsituationen entsteht so, welche immer wieder durch die Einschach­
telung des Berichteten überspitzt wird, das sich als Erzähltes von Erzähl­
tem (von Erzähltem) gibt: »si la cachette se trouvait dans la chambre 
même, il aurait été rangé depuis longtemps en lieu sûr, a pensé la servante, 
pense Lady Ava, dit le narrateur au teint rouge qui est en train de conter 
l’histoire à son voisin, dans la salle de petit théâtre« (LM 106). Das Erzähl­
te wird weitererzählt, findet sich so als Erzähltes von Erzähltem erzählper­
spektivisch durch mehrere Origines gebrochen. Der Inhalt der Fabel wird 

403 »si la cachette se trouvait dans la chambre même, il aurait été rangé depuis longtemps 
en lieu sûr, a pensé la servante, pense Lady Ava, dit le narrateur au teint rouge qui est 
en train de conter l’histoire à son voisin, dans la salle du petit théâtre. Mais Johnson, 
qui a d’autres affaires en tête, ne prête qu’une oreille distraite à ses invraisemblables 
récits de voyages en Orient […]« (LM 106).

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

303

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf diese Weise verschleppt und muss letztlich so eindeutig erscheinen 
wie der zu Beginn geäußerte Satz am Ende eines Stille Post-Spiels.

Die Verunsicherung durch das Flottieren der Identität des ›Je‹ reflek­
tiert der Text immer wieder. Beim Aufsuchen des offensichtlich gut zuge­
koksten Edouard Manneret wiederholt Johnson mit dem Finger auf sich 
zeigend seinen Namen (LM 114–115), nur um die erratische Reaktion 
zu provozieren: »– Mais oui! Excusez-moi, s’exclame l’autre d’une voix 
mondaine. Un nom, vous savez… Qu’est-ce que ça signifie, un nom?« (LM 
115). Was bedeutet schon ein Name; und wieviel weniger ein Pronomen. 
Denn mehr als die bloße Frage ›Wer spricht?‹ stellt diese Passage explizit 
auch noch die Identität der als Edouard Manneret benannten Figur in 
Frage, die durch nichts als durch prekäre Erzählakte ausgestaltet wird.

Perspektivismus und Erzählfrequenz

Gerade auf den letzten Seiten, wo ein scheinbares Zusammenstimmen 
der Fabel bemerkbar wird und eine Klärung der Kohärenz der Welt in 
Aussicht gestellt scheint, ist keinerlei grammatische Markierung einer 
Erzähl-Origo mehr vorzufinden. In Absenz des flottierenden ›Je‹ scheint 
der Text zugleich eine weniger unsichere Erzählsituation an den Tag zu 
legen (heterodiegetisch 0-fokalisiert nach Genette). Man sollte aber nicht 
glauben, dass die Unsicherheit des Berichts darum nun vollständig aufge­
löst würde. Der Tod Lady Avas wird in rascher Folge zweimal erzählt. 
Wie in La Jalousie wird also wieder ein Ereignis mehrfach berichtet, offen­
bar mit der Frequenz 2E/1G. »Puis, sans bouger tête, elle écarquille les 
paupières démesurément, et elle demande où sont les chiens. Ce sont ses 
dernières paroles« (LM 209). Ein paar Seiten weiter wiederholen sich Lady 
Avas letzte Worte, wobei die Erzählung im Vorlauf dazu nicht mehr der 
Gastgeberin, sondern Ralph bei seiner Rückkehr zur Villa folgt. Wieder 
gilt der letzte Gedanke den Hunden: »Mais elle perd peu à peu le fil de 
son discours et s’intterrompt bientôt tout à fait pour demander où sont les 
chiens. Ce seront ses dernières paroles« (LM 214). Aber natürlich stimmen 
die restlichen Informationen nicht so zusammen, dass man naiv von dem­
selben Ereignis ausgehen dürfte, das schlicht zweimal erzählt wird. Dafür 
sorgen die exakt eingewobenen Details. Während Ralph beim ersten Mal 

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

304

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klopfend eintritt, ist die Tür beim zweiten Mal offen.404 Es handelt sich 
also nicht nur um eine erzählerisch vermittelte Perspektivenverschiebung 
– einmal folgt die Narration der Erzähl-Origo Lady Ava, ein andermal Sir 
Ralph – mit der Frequenz 2E/1G, sondern um eine ganz andere Fabel, wie 
nur anhand der Details deutlich wird: 2E/2G.

Das freie Flottieren des ›Je‹ eingerechnet, kann man von mehreren 
Erzählansätzen sprechen, welche dieselbe Geschichte zu erzählen trachten, 
dabei aber jedes Mal in eine andere Geschichte verfallen, die mit der zuvor 
Begonnenen nichts mehr zu tun hat. Die Erzählfrequenz, das erneuerte 
Ansetzen zu erzählen führt also gerade dazu, dass keine eindeutige Fabel 
und WN mehr zustande kommen: Rekonstruktionsversuche des Abends 
in der blauen Villa, unter denen das zu Rekonstruierende sich dekon­
struiert. Die Ungewissheit, wer erzählt, überlagert und verschärft so die 
Wiederholung perspektivisch. Aus einem anderen Blickwinkel berichtet, 
wiederholt sich nicht nur die Erzählung desselben Ereignisses, sondern 
es verändert sich durch die neue Origo oftmals grundlegend. Frequenz 
xn/xG: x Geschichten werden x-mal erzählt, wobei es sich letztlich um 
so viele Geschichten handelt, wie es Erzähler-Origines gibt. Da diese 
aber eine deutliche grammatische Markierung erforderten, die fast immer 
fehlt, kann gesagt werden: der Akt des Erzählens selbst, die Narration lässt 
die Welt fliehen, indem jedes Ansetzen zur Erzählung, eine neue Welt zu 
gebären droht. Erzählen und Welt sind in einen Akt der Koevolution ver­
flochten und jede, als sprechende ›Je‹-Origo inkarnierte Perspektive schafft 
ihre eigene Welt, sofern sie sich nicht mehr mit den anderen Ursprüngen 
der Welt(en) abgestimmt findet.

Eine Welt alles Möglichen: Personen und Ereignisse

Zuletzt trifft die Auflösung der Identität, wie sie an der Erzähl-Origo 
schon demonstriert wurde, noch die Personen, welche in der Erzählwelt 
eine relative Konstanz zu besitzen schienen. Während sich Zweifel an der 
Identität der erzählenden ›Je‹-Origines streuten, ließ sich den tragenden 
Figuren doch eine gewisse Identität zuschreiben. Sie kristallisiert sich 

404 1. Version: »C’est alors qu’on frappe à la grande porte aux vantaux moulurés, une fois, 
deux fois, trois fois… […] Mais la porte s’ouvre et la surprise est grande de voir Sir 
Ralph entrer brusquement« (LM 208). 2. Version: »En passant devant la chambre de 
Lady Ava, il en trouve aussi la porte grande ouverte« (LM 213).

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

305

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um ihre Namen und die daran hängenden, immer wieder aufgerufenen 
Eigenschaften: Kim ist die eurasische Dienerin mit dem schwarzen Hund; 
Ralph Johnson der Amerikaner, der lange Zeit in Macao verbrachte; 
Manneret das Mordopfer, offensichtlich ein spitzbärtiger Privatier und 
schreibender Opiumhändler; Lady Ava, die Gastgeberin der blauen Villa. 
Hinsichtlich dieses konstanten Kerns der Benennung und der daran hän­
genden Zuschreibung lässt sich von einem Identitätsminimum sprechen.

Eco diskutiert das Problem der Identität narrativer Personen in einem 
eigenen Kapitel von Lector in Fabula.405 Er zeigt darin, wie die Identität 
einer narrativen Figur nicht vom Eigennamen als starrem Designator 
(wie in Saul Kripkes Theorie des Eigennamens) abhängig sein kann. Die 
Elemente vermeintlicher Referenz sind im Erzähltext überhaupt nur als 
textuelle gegeben und nicht auch als außertextueller Gegenstand der De­
signation. Bestimmend für die narrative Identität seien daher die am Na­
men hängenden Eigenschaften, die in der Regel im Laufe der Erzählung 
wiederkehrend erwähnt werden, die so als ›postuliert‹ gelten dürfen und 
eine »definitive Beschreibung« der Person ermöglichen.406 Gilles Deleuze 
spricht in Logik des Sinns in einem ähnlichen Sinne – wenngleich nicht 
vor dem Hintergrund einer genuin literaturwissenschaftlichen Problemla­
ge – von Identität als einem Ensemble analytischer Prädikate. Wenn wir 
hier auf seine Überlegungen zurückgreifen wollen, so weil sie uns ange­
sichts des Problems des vorliegenden Textes zu fassen helfen, was in La 
maison de la rendez-vous geschieht und als Überschreitung der ›definitiven 
Beschreibung‹ anzusehen sind. In Logik des Sinns konstruiert Deleuze ein 
Modell möglicher Welten mit anderer Lagerung: Ihm geht es darum, wie 
kontingente Ereignisse als Möglichkeiten beschrieben werden können, die 
einer konkreten Person zukommen. In diesem Sinn lässt sich von Ereig­
nissen als Prädikaten oder »Variablen« sprechen, »die die Möglichkeiten 
einer Person behandeln«.407 Vor diesem Hintergrund kann eine Person 
nicht selbst ein reines Ereignisbündel sein, sondern muss eine minimale 
Identität besitzen: »Das universelle Ego ist genau die Person, die dem allen 

405 Eco 1987, S. 182–183.
406 Ebd., S. 182–183: »Alles hängt natürlich von der Tatsache ab, ob man postuliert hat, 

dem Namen /Adam/ die folgende Beschreibung ›anzuhängen‹: ›derjenige, der essenti­
ell als erster Mensch begriffen wird.‹ […] Es genügt festzulegen, entlang welcher defi­
nitiven Beschreibung (innerhalb eines gegebenen Textes) man dem Individuum Adam 
die essentiellen Eigenschaften zuschreibt« [Übersetzung von mir modifiziert – F.S.].

407 Deleuze 1993, S. 150.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

306

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welten gemeinsamen Etwas=X entspricht […]«.408 Bei diesem Etwas=X 
oder auch Objekt=X als Person handelt es sich um das, »das allen Welten 
gemeinsam ist«.409 Es geht darum, ausgehend von der Minimalidentität 
einer Person, ihre Identität in verschiedenen möglichen Welten zu den­
ken, wobei eine mögliche Welt sich für Deleuze leibnizianisch durch die 
Realisierung kompossibler Ereignisse auszeichnet. Die Minimal-Identität 
der Person zeichnet sich durch eine Reihe analytischer Prädikate aus, 
wobei die ihnen nur in den jeweiligen Welten, die sie als konstituierte In­
dividuen durchqueren, zukommenden Prädikate als synthetische definiert 
sind.

Anstatt daß jede Welt analytisches Prädikat von in Serien beschriebenen Indivi­
duen ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Prädikate 
und Personen darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definiert 
werden.410

Die inkompossiblen Welten sind eben jene Welten, deren Ereignisse (syn­
thetischen Prädikate, die sich an die sie durchquerende Person heften) mit 
den in der jeweils realisierten Welt verwirklichten divergieren: In einer 
Welt isst Adam den Apfel, in der anderen nicht… In einer Welt wird 
Sextus Tarquinus König, in der anderen Vergewaltiger… »Die inkompos­
siblen Welten werden zu Varianten einer selben Geschichte«.411 Dass De­
leuze dabei (auch) narrative Formen im Sinn hat, zeigt sein Rückgriff auf 
Borges’ El jardín de los senderos que si bifurcan, in dessen Buch im Buch die 
Geschichte Fangs auf unterschiedliche, einander ausschließende Weisen 
fortgesetzt wird.412

Fassen wir die anfangs an Lady Ava, Manneret und den anderen Fi­
guren ausgemachten Eigenschaften als analytische Prädikate auf, so las­
sen sich die miteinander unvereinbaren weiteren Prädikate, welche sie 
im Lauf der Geschichte gewinnen, als synthetische im Sinne Deleuzes 
begreifen. Die unvereinbaren Entwicklungen der Figuren erweisen sich 
damit als unterschiedliche Welten, die der Text in seiner Erzählwelt 
allerdings gemeinsam integriert, damit aber dessen Grundstruktur einer 
Welt sprengt. Genau hier kann man nun sehen, dass La maison de ren­
dez-vous unterschiedliche Geschichten konstruiert, insofern miteinander 

408 Ebd., S. 150–151.
409 Ebd., S. 149.
410 Ebd., S. 150.
411 Ebd., S. 149.
412 Ebd.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

307

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inkompossible synthetische Prädikate sich den Figuren zuordnen lassen. 
Es verwirklichen sich mehrere Welten in diesem Text, wodurch die Sta­
bilität der einen Welt WN zusammenbricht. Dies geschieht aber nicht 
durch schlichte logische Unvereinbarkeit – kontradiktorisch wäre auch 
ein Charakter, zu dessen analytischen Eigenschaften p und nicht-p zähl­
ten, was sich bei rein sprachlich konstituierter Identität durchaus prädizie­
ren lässt –, sondern durch das sukzessive Erzählen mehrerer möglicher 
Versionen der sich um ein oder mehrere wiedererkennbare Individuen 
herum aufbauenden Geschichten, die wuchern und statt einer ›impossible 
world‹ mehrere mögliche Welten individuieren.

Es sind deutlich unterschiedene Geschichten, die von den Figuren 
durchquert werden. So stirbt Manneret einmal durch Johnson, ein ander­
mal durch den Biss von Kims Hund.413 Dann muss es aber einen weite­
ren Mörder gegeben haben, denn wenig später findet Kim Manneret bei 
ihrem Besuch erschrocken von einem Kristallsplitter getötet vor (LM 176–
177). Doch wenig später ist es Manneret, der ihr wiederum quicklebendig 
im Vorzimmer entgegenkommt.414

Die Kohärenz der Fabel, die Kompossibilität der WN zerfällt nicht 
nur durch das perspektivische Modell, das scheinbar mehrere, nur dem 
Anschein nach identische und sich zudem quer durch die Zeit verteilende 
Erzähl-Origines einführt. Sie erzählen alle zudem nicht nur eine, sondern 
mehrere Verläufe der Geschichte, zersplittern die Fabel unterhalb ihrer 
Narrationen dadurch und eröffnen so in der Tat mehrere mögliche Wel­
ten, die La maison de rendez-vous alle zugleich verwirklicht – und damit 
natürlich nicht eine wirklich kohärent.

Tatsächlich scheint Robbe-Grillet selbst denkbar implizit auf die leib­
nizianische Pyramide voller Kammern, die mögliche Welten zeigen, anzu­
spielen. Das geschieht in der langen Folge von nun scheinbar zusammen­
hängenden Szenen, da Kim Édouard Manneret aufsucht, um offenbar 
Drogen von ihm zu kaufen. Beim Klopfen an eine Tür wird ihr von 
einem Chinesen geöffnet, der sie vertröstet (LM 150–151). Sie durchquert 

413 »Avant qu’il ait eu le temps de se retourner, le chien a sauté sur lui par derrière et 
lui a brisé la nuqze d’un eil claquement des mâchoires. Edouard Manneret, tué sur 
le coup gît ensuite sur le plancher de sa chambre (ou cabinet de travail?), étendu de 
tout son long, etc., tandis que la servante, qui n’a pas fait un geste, le contemple du 
même visage angoissé qu’elle avait au début de la scène, avant l’arrivée du chien« (LM 
158–159).

414 »En même temps, la lumière s’allume. Dans le vestibule, Edouard Manneret vient à se 
rencontre« (LM 181).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

308

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Treppenhaus, klopft an einer gegenüberliegenden Tür, die nicht mit 
der ersten Wohnung verbunden sein kann: sie findet denselben Chinesen 
vor.415 Kim öffnet diverse Türen, betritt so einen Raum mit den Staffagen 
in der Villa Lady Avas (LM 157–158) und schließlich wieder Mannerets 
Wohnung (LM 159). Nicht nur scheinen die unterschiedlichen Orte in 
einer unmöglichen Topografie miteinander zu verschmelzen, sondern 
auch die unterschiedlichen Möglichkeiten des Verlaufs der Fabel. Hob 
die Szenenfolge mit der Tötung Mannerets durch Kims Hund an, so 
dominiert bei der Rückkehr in diese Wohnung Kims Erschrecken über 
den Tod dieses Mannes. Sie steht einer im Vergleich zur ersten Welt 
inkompossiblen Welt gegenüber, in der sie nicht seine Mörderin ist.

Wir konnten den tatsächlichen Faktor der Erzählweltauflösung so ge­
nauer in den Blick nehmen. Die Elemente in La maison de rendez-vous 
entwickeln sich in alle Richtungen gleichzeitig. Schon beinahe jeder Ab­
satz scheint eine Geschichte zu enthalten, die nicht mehr mit der im 
vorher Erzählten zusammengeht. Dies verbürgen die Schnitttechnik, der 
Erzählerwechsel, die Frequenz nE/nG sowie die Tendenz, die durch ana­
lytische Prädikate identifizierbaren Hauptfiguren zuletzt in miteinander 
inkompossible Erzählwelten innerhalb derselben Welt zu schicken. Es ist 
wohl nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet: La Maison de Rendez-Vous 
folge hier dem Prinzip des titelgebenden Buches aus Borges’ El jardín 
de los senderos que si bifurcan, einem Roman, in dem der Held in einem 
Kapitel stirbt und im nächsten wieder am Leben ist. Genau dies geschieht 
Manneret im Abstand weniger Seiten.

Insofern ließe sich von Robbe-Grillets Text sagen, was Deleuze über 
Borges bemerkt. Nichts kann daran hindern, »die inkompossiblen Welten 
als zu ein und demselben Universum gehörig zu betrachten« und damit 
eine Welt alles Möglichen zu erschaffen.416 Die möglichen Welten werden 
nicht multipliziert, sondern die in ihnen möglichen Verläufe innerhalb 

415 »Le battant s’ouvre immédiatement, avec autant de promptitude que si quelqu’un 
se tenait derrière, prêt à intervenir. C’est le même Chinois aux verres cerclés de fer, 
flottant dans son étroit costume. Il dévisage la servante du même air neutre, dont 
l’hostilité imaginaire ne pourrait se localiser, à la rigueur, que dans la finde monture 
des lunettes. Kim se trouble et jette des regards autour d’elle, afin de s’assurer que 
ce n’est pas, dans sa hâte, à la même porte que tout à l’heure qu’elle vient ainsi de 
frapper: non seulement ce n’est par la même, mais celle-ci fait face à la précédente 
et la volée motante de l’escalier, qui prend entre des deux, les sépare sans risque de 
confusion« (LM 152–153).

416 Deleuze 1997, S. 174.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

309

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Erzählwelt zusammengeführt. Wobei im Gleiten der Erzähler-Origi­
nes final unklar bleibt, ob die Ereignisse sich so oder anders zugetragen 
haben, von wem was sich genau authentifiziert findet, wem dabei zu 
trauen ist, usf. So ist weniger eine unmögliche Welt konstruiert als auf 
die unerschöpfliche Fülle von Möglichkeiten hingewiesen, welche die 
Ereignisse einer jeden Welt durch die stets denkbare Möglichkeit ihrer 
freien Rekombination bereitstellen. Die Verabredung, welche La maison 
de rendez-vous im Titel verspricht, ist ein Date mit der Unendlichkeit.

Zeit-Bild und Weltauflösung

Durch das mehrmalige Erzählen eines Geschehens, durch das Einschal­
ten einer Imagination im Labyrinth subjektiver Erinnerungen, durch die 
gemeinsame Realisierung inkompossibler Ereignisse vollziehen die Tex­
te Robbe-Grillets ihre Weltauflösungen. Sie lassen sich so durchaus als 
Infragestellung der eingespielten Dienstbarkeit von Sprache für Zwecke 
literarischer Repräsentation lesen. Die verfahrenstechnischen Vorkehrun­
gen auf der diskursiven Ebene – etwa die Vervielfältigung grammatisch 
markierter Ich-Origines als Ursprung der authentifizierenden Perspektiven 
auf die Welt – stürzen die Erzählwelt auch hier in eine Krise, die sich 
von La Jalousie bis zu La maison de rendez-vous verschärft und in der sich 
– gerade in Dans le Labyrinthe – eine Problematisierung der Bedingungen 
und Möglichkeiten der erzählerischen Repräsentation von Wirklichkeit 
erkennen lässt.

Christina Schaefer hat diese Kritik der Wirklichkeitsrepräsentation als 
Reaktion auf den Konstruktivismus markiert. Demnach sei Robbe-Grillets 
Infragestellung eines ›objektiven Blickes‹ letztlich Ausdruck der schriftstel­
lerischen Umsetzung einer zeitgenössischen wissenschaftlichen Position, 
die sich paradigmatisch in der modernen Physik vorfinden lasse.417 Diese 
Einsicht motiviert die immer radikalere Problematisierung von Welt-Ver­
hältnissen im Nouveau Roman. Die Strömung radikalisiert die Position 

417 Schaefer 2013, S. 78–82; S. 78: »Die Welt, stellt Robbe-Grillet schon in den fünfziger 
Jahren fest, ist dem Menschen von Grund auf fremd: Sie sei nicht erkennbar, wie 
sie ›objektiv‹ sei, da es Objektivität im herkömmlichen Sinne eines ›völlig unpersönli­
chen Blicks‹ nicht gebe. Diese Absage an den traditionellen Objektivitätsbegriff korre­
spondiert mit der fundamentalen Einsicht der modernen Physik, dass im Experiment 
der Einfluss des Beobachters auf das Beobachtete unhintergehbar und die Erkenntnis 
einer ›objektiven Wahrheit‹ unmöglich ist«.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

310

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des phänomenologisch geprägten existenzialistischen Romans, der nur 
diverse Perspektiven auf die eine Welt kannte. Bei Robbe-Grillet stehen 
nun die Erkennbarkeit der Erzählwelt überhaupt, die Bedingungen ihrer 
Wirklichkeit, die Möglichkeit ihrer literarischen Repräsentation und ihrer 
Kohärenz auf dem Spiel.418

All das läuft allerdings nicht auf das schlichte Konstatieren einer Un­
erkennbarkeit der Welt hinaus, sondern betrifft die Bedingungen von 
Erkennbarkeit und Darstellung. Thematisch wird nun vielmehr, unter 
welchen Voraussetzungen sich noch ein Begriff von Welt finden lässt, 
wie sich angesichts der in den Wissenschaften akuten Erkenntnisproble­
matik des Konstruktivismus noch an eine gemeinsame Welt glauben lässt: 
wo diese doch unter ihren verschiedenen wissenschaftlichen Konstruktio­
nen und Perspektiven auf sie zu zersplittern scheint. Hier zeichnet sich 
eine Zuspitzung des von Husserl bemerkten Problems ab, des in der Kri­
sis-Schrift beobachteten Konflikts zwischen Lebenswelt und Einzelwissen­
schaften. Zugespitzt wird das Problem nicht zuletzt durch die technische 
Aufrüstung der Wissenschaften, etwa der modernen Physik, die schon 
Heidegger in Die Zeit des Weltbildes deutlich macht. Man ist auch bei 
Robbe-Grillet auf ein im Interspezialdiskurs ›Zeit des Weltbildes‹ akutes 
Problem zurückverwiesen.

Das bei Robbe-Grillet sich manifestierende Problem hat Gilles Deleuze 
– im Zeichen dessen Denkens diese Analyse daher nicht von ungefähr 
stand – deutlich gesehen. Ähnlich wie Ästhetik und Poetik nach dem 
Zweiten Weltkrieg – aber zeitlich später und mit Schwerpunkt auf dem 
Kino – hat auch Deleuze das Problematisch-Werden von Weltverhältnis­
sen mit Hinblick auf ästhetische Darstellungsverfahren konstatiert. Derlei 
fällt aber für ihn mit dem Siegeszug des Zeit-Bildes und seiner ›Mächte 
des Falschen‹ zusammen, wie wir beide bei Robbe-Grillet nachzuweisen 
versuchten. Erster Indikator einer Krise der Welt, die am Kino aufgezeigt 

418 Ebd., S. 83: »Es ist der Verlust dieses stabilen Weltbildes [einer kohärenten und eindeu­
tigen Welt – F.S.], der für Robbe-Grillet einen neuen Roman erforderlich macht: 
einen Roman, der den sozialen und epistemologischen Veränderungen literarisch 
Rechnung trägt. […] Das Verhältnis des Menschen zur Welt, so Robbe-Grillet, habe 
sich grundlegend gewandelt. Verantwortlich macht er dafür nicht nur die veränderten 
materiellen Lebensbedingungen, sondern auch die wissenschaftlichen Tendenzen: dar­
unter die Abkehr vom Essentialismus, das Aufkommen der Phänomenologie, die Ent­
deckung des Diskontinuierlichen durch die Physik sowie die Erneuerung der Psycho­
logie – Tendenzen, die sich unter den Abschied vom positivistischen Welt- und Wis­
senschaftsverständnis des 19. Jahrhunderts subsumieren lassen und nicht zuletzt die 
Basis für das aufkommende konstruktivistische Denken darstellen«.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

311

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, ist für Deleuze der neorealistische europäische Film, aufgrund des 
in diesem Genre vollzogenen Bruchs mit dem, was Deleuze sensomoto­
risches Band nennt. Akustische und optische Situationen gebraucht der 
Neorealismus nicht länger zum Ausdruck äußerer Aktionen, sondern 
mentaler Zustände.419 Auf der Leinwand wird ein Bruch mit der senso­
motorisch eingespielten Wahrnehmung inszeniert, der zugleich zu einer 
Ruptur der Vorstellung einer Welt als schlicht gegebenem Kontinuum 
führt, wobei das Verfahren des Mediums spürbar wird (Ton- und Bildspur 
überlappen nicht mehr fugenlos). »Dies ist der erste Aspekt des neuen 
Kinos: der Bruch mit dem sensomotorischen Band (Aktionsbild), und 
mehr noch der Bruch des Bandes zwischen Mensch und Welt (große 
organische Komposition)«.420 Als paradigmatische Form eines Zeit-Bildes 
kann das Erinnerungsbild gelten, welches sich transformativ zum einmal 
Wahrgenommenen verhält und mit Bergson gedacht eine Vergangenheit, 
die immer schon vergangen war, erzeugt: ein rein virtuelles oder mögli­
ches Bild.421 Diese Konzeption, die Deleuze im Kino nach 1945 inszeniert 
findet, führt zum Bruch mit jeder noch irgendwie linearen und auch 
phänomenologischen Auffassung von Vergangenheit. Die Vergangenheit 
lässt sich in Form einer Retention nicht einfach wiedervergegenwärtigen, 
sondern wird durch jeden Rückgriff auf sie im Erinnerungsakt schon ver­
ändert. Bereits Walter Benjamin hat, Bergson im Kopf und die Katastro­
phe Deutschlands im Blick, dies auf die Geschichtsforschung übertragen 
und so davon sprechen können, dass die Vergangenheit nicht vom Zugriff 
der Gegenwart sicher ist, etwa durch die nationalsozialistische Geschichts­
erzählung bedroht wird.422 Womit aber das Bild von Wirklichkeit, gerade 
einer historisch vermittelten, alles andere als unveränderlich erscheint, 
da diese Wirklichkeit immer schon vom Akt des Erinnerns tangiert ist. 
All dies wird von Deleuze später auch als Teil der ›Mächte des Falschen‹ 
adressiert, die sich in den Filmen Robbe-Grillets, Alain Resnais’ und Or­
son Welles’ Bahn brechen. Just die Periode ab den 1950er Jahren stehe 
so im Zeichen eines Problems des Glaubens an die Welt. Denn es sind 
Filme wie Welles’ F like Fake, welche das Paradigma des Zeit-Bildes als 
Entfesselung des Falschen auf den Punkt bringen und als Signatur der 

419 Deleuze 1997, S. 13 und S. 21.
420 Ebd., S. 226.
421 Zur Unendlichkeit der Zeit sowie nie präsent gewesener Vergangenheiten, die Deleu­

ze als ko-extensiv mit der Gegenwart konzipiert vgl. Ott 2007, S. 108–110.
422 Benjamin 19912, S. 695 (VI. These).

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

312

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachkriegszeit aufzufassen lehren.423 Im Fall des Autors und Filmema­
chers Robbe-Grillet lassen sich hier aber auch Rückbezüge von Deleuzes 
Kino-Theorie auf die Literatur ausmachen. Das literarische Verfahren der 
Beschreibung, das Robbe-Grillet anwendet, wird bei Deleuze ausdrücklich 
mit dem filmischen Schaffen dieses Autors verbunden. Wobei es von der 
Deskriptionstechnik heißt: »während sie ihren eigenen Gegenstand ersetzt, 
tilgt oder zerstört sie einerseits seine Realität, die ins Imaginäre überwech­
selt, doch läßt sie andererseits seine gesamte Realität hervortreten, die das 
Imaginäre und Mentale durch die Rede und Vision erschaffen«.424 Das hat 
sich besonders an Dans le labyrinth gezeigt. Wenn dem aber so ist, dann 
problematisiert auch diese Beschreibungstechnik und damit die Literatur 
das brüchig gewordene Band zwischen Mensch und Welt.

Neben dem Nouveau Roman Robbe-Grillets sind es gerade Jorge-Louis 
Borges’ Ficiones, welche für Deleuze ein mögliches literarisches Pendant 
zu der am Kino exemplifizierten Tendenz darstellen. Gerade der Rück­
griff auf Borges’ El jardín de los senderos que si bifurcan (1944) weist in 
Richtung der vom Kino aufgeworfenen Zeittendenz. Bereits 1969 nennt 
Deleuze Borges’ Erzählung in Logik des Sinns am Rand einer Auseinander­
setzung, die im Zeichen von Leibniz steht.425 Mit deutlicherem Leibniz-
Bezug wird Borges im zweiten Kino-Buch wieder aufgerufen, diesmal als 
Kronzeuge für die Existenz der ›Mächte des Falschen‹.426 Die Auseinander­
setzung mit Hinblick auf den deutschen Philosophen lässt sich einerseits 
als Wiederaufwertung von dessen Begriff kontingenter Ereignisse lesen, 
legt andererseits aber auch Zeugnis von der Realisierung eines Perspek­
tivismus ab, den Deleuze im Zeichen des Zeit-Bildes und der ›Mächte 
des Falschen‹ am Werk sieht. Es ist Leibniz, der die Kompossibilität der 
verschiedenen Ereignisse in der ›besten aller möglichen Welten‹ durch die 
Figur Gottes ermöglicht sieht. In Deleuzes Lektüre wird Gott zu einer 
übergeordneten Perspektive und Selektionsinstanz, welche die Monaden 
und die zwischen ihnen vorgehenden Ereignisse in einer Welt reguliert. 
Erst Nietzsches Perspektivismus erlaube dagegen die Überwindung dieses 
regulierten Perspektivismus. Bedeutsam ist für diese Überwindung auch, 
dass Deleuze in seinen Ausführungen zur ontologisch-statischen Genese 
des Individuums in Logik des Sinns bereits das individuell emergierende 

423 Vgl. Deleuze 1997, S. 168–204.
424 Ebd., S. 19.
425 Deleuze 1993, S. 149, FN 2.
426 Deleuze 1997, S. 173–177.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

313

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmungsfeld als Welt anspricht sowie den anderen somit als Aus­
druck einer möglichen Welt begreifen kann.427 Mögliche Welten sind 
nach dieser Konzeption nicht nur alternative Ereignisverläufe; sie sind 
auch andersartige Perspektiven. Dank ihnen gelangt das Mögliche erst in 
die eine, miteinander geteilte Welt. In diesem deleuzianischen Perspekti­
vismus ist eine Stadt nicht als eindeutige und unveränderlich so seiende 
konstituiert, wie sie unter dem Blick des leibnizschen Gottes erscheinen 
mag. Sie zerfällt in Perspektiven, welche über das, was diese Stadt sei, erst 
zu einer Aushandlung kommen müssen. Ist jede Monade, jede Perspektive 
in sich der Ausdruck einer möglichen Welt, so impliziert sich in ihnen 
eine Welt, die als individueller Blickwinkel und Einschluss von Perzeptio­
nen noch nicht expliziert ist. La Maison de rendez-vous bezeichnet wohl 
eine literarische Grenze dieser Auffassung. Hier laufen die Perspektiven 
der Ich-Origines zuletzt auf unterschiedliche, inkompossible Welten in 
einer Erzählwelt hinaus. Wobei unter dem Gleiten des ›Je‹ nicht mehr klar 
war, wer diese möglichen Welten noch authentifiziert.

Es deutet sich an, wie vor diesen beiden Aspekten – der bergsoniani­
schen Einsicht in die Funktion der Zeit und der Perspektiven als Welten 
– der Glaube an die Welt als unverbrüchlich festem und verbindlichem 
Grund der Wahrheit bröckeln kann. Deleuze setzt damit an einem Prob­
lem an, das in der Phänomenologie seit Husserl und Heidegger schwärt 
und das nach dem Zweiten Weltkrieg zum akuten Thema in Film und Li­
teratur avanciert.428 Bereits Husserls Lebenswelt krankte daran, dass sie in 
das Paradox verfiel, auf eine umfassende reale Welt vorzugreifen, auf die 
eine transzendentale Phänomenologie, die sich nicht um das empirische 
Ego kümmert, im Grunde keinen Zugriff haben kann.429 Umgekehrt ist 
es Heideggers Problem, das der Kunstwerk-Aufsatz nur unbefriedigend 

427 Vgl. Deleuze 1993, S. 143–152, insbes. S. 151; zum anderen als möglicher Welt ebd., 
S. 364–384.

428 Am stärksten verdeutlicht diese Anknüpfung an die Phänomenologie der Schluss des 
zweiten Kapitels von Deleuzes Leibniz-Buch. Das dort verhandelte Problem des Per­
spektivismus wird in eine Linie gestellt, deren Verlauf von der transzendentalen Phä­
nomenologie über Heidegger bis zu Sartre und Merlau-Ponty sich zieht. Deleuze 1996, 
S. 43–48.

429 Gaston 2013, S. 124: »Husserl’s concept of life-world is contradictory because it at­
tempts to describe the preexisting reality of the world as the idea of ›an infinite hori­
zon‹ of as yet unrealized possibilities.« Das Problem besteht darin, wie Gaston Derridas 
Lebenswelt-Kritik wiederholt, dass hier ein a priori, die Lebenswelt, alle darin aktuel­
len Entitäten umfassen soll. Weder ist ein solcher unendlicher Horizont von einem 
Ego einholbar noch sind die realen Entitäten als solche apriorisch Setzbare.

ZWEITER TEIL: WELTAUFLÖSUNGEN

314

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu lösen vermag, vom Begriff der Welt des Daseins, die in dessen In-der-
Welt-Sein erschlossen ist, über die explikative und darstellende Funktion 
der Kunst zu den Wahrheitsbezügen einer Gemeinschaft zu gelangen, wel­
che die dem Dasein erschlossene Welt auf einen größeren Sinnhorizont 
zurückbezieht.430 Deleuze formuliert damit als offen bleibendes und von 
den Künsten adressiertes Problem, was bei Heidegger und Husserl als 
unerledigter Rest persistiert. »Es kann sein, daß an diese Welt, an dieses 
Leben zu glauben unsere schwierigste Aufgabe geworden ist oder die 
Aufgabe einer Existenzweise, die es auf unserer Immanenzebene heute zu 
entdecken gilt«.431

Die Schwierigkeit, an die Welt zu glauben, erscheint so auch als Expli­
kation eines von den phänomenologischen Philosophien des 20. Jahrhun­
derts an den sogenannten ›Poststrukturalismus‹ vererbten Problems. Die­
ses Problem wird dem Denken in der Kunst aufgedrängt. Lassen sich die 
§§ 414–416 von Leibniz’ Theodizee, die Schilderung der »Hölle der Po­
tenz«, »eine Quelle der gesamten modernen Literatur« nennen,432 so prä­
sentiert Das Zeit-Bild diese Literatur vor dem Hintergrund des fragwürdig 
gewordenen Glaubens an die Welt auch als Schauplatz eines Konfliktes, 
der die Moderne überhaupt auszeichnen soll. »Das wesentliche Merkmal 
der modernen Zeit besteht darin, daß wir nicht mehr an diese Welt glau­
ben«.433 Indem der Film aber auch die Literatur des Nouveau Roman vor 
das Problem gestellt werden, den Glauben an diese Welt zurückzugeben, 
inszenieren sie in der Folge von Borges und Leibniz Einbrüche des Mögli­
chen, welche die Kohärenz einer Welt bedrohen und die Brüchigkeit jeder 
Berufung auf die Welt (einen verbindlichen Begriff der Wirklichkeit) de­
monstrieren. Eine solche Auffassung darf sich von den Diagnosen Umber­
to Ecos, Hans Blumenbergs und den literarischen Kämpfen Blanchots und 
Robbe-Grillets gegen Sartre gestützt sehen. Im offenen Kunstwerk oder 
modernen Roman, schließlich im Begriff der Literatur selbst, wird das 
Festhalten an der Welt als ontologisch vorausgesetzter Totalität problema­
tisch.

430 Dieses Problem konstatiert Nancy 2012, S. 151. Der hochproblematische Begriff des 
Volks taucht bei Heidegger in Der Ursprung des Kunstwerks bekanntlich in Zusammen­
hang mit der Aufstellung der Welt durch das Kunstwerk auf.

431 Deleuze/Guattari 2000, S. 85.
432 Deleuze 1997, S. 391.
433 Ebd., S. 224. Meine Hervorhebung – F.S.

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

315

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen bei Peter Weiss und Wolfgang Hildesheimer
	Medialität – Erzähl-Origo – Tempus
	Ontologische Unvollständigkeit
	Kunst des Unmöglichen
	Beschreiben in Platons Höhle
	Reflektorische Origo
	Nachtwandeln, Erwachen in die Welt
	Ortsnamen, Namen überhaupt
	Die Unendlichkeit durch die Sterne
	Selbstexposition des Erzählens

	Verfahren im technischen Zeitalter: Wissenschaft und Weltauflösung bei Gottfried Benn und Arno Schmidt
	Technik – Welt – Bewusstsein
	Nobodaddy’s Kinder. Die Problematisierung neuzeitlicher Autorschaft als Schöpfungsmythos
	›Berechnungen I‹: Erzähltext als Versuchsreihe
	›Berechnungen III‹: Die ergodische Dimension von Schmidts diskursiver Ebene
	Nobodaddy’s zersprungene Welt
	Vorbereitung des ptolemäischen Stils
	Weltauflösung: Eine Konsequenz der ›absoluten Prosa‹
	Subjektivität und Objektivität im Zeichen des Pessimismus
	Die unerhörte Begebenheit der Weltbeschreibung
	Ptolemäischer Pessimismus und Amor Fati

	Anti-Cartesianische Meditationen: Auflösungen erzählweltlicher res extensa bei Maurice Blanchot und Samuel Beckett
	Der cartesische Weltbegriff
	Denken und Sprechen als Weltvernichtung
	Blanchots Denken der Literatur um 1950
	Sehen – Sprechen – (Ver)Schwimmen: Die Dispersion von Imaginärem und Erzählstimme
	Sprechen ist nicht Sehen
	Die Auflösung des Imaginären in der Metapher
	Anti-Cartesianische Meditation
	Becketts Erzählmonaden in der res extensa
	Becketts ›Kosmologie‹ nach ›Murphy‹
	Erschöpfte Erzählmonaden
	Die Monade kommt zur Welt: Becketts ›nonreliable narration‹
	Kommunikation über die Erzählwelt (Disjunktive Synthese)
	Die Welt und die Hose

	Die instabilen Welten des Nouveau Roman: Alain Robbe-Grillets vom Zeit-Bild verschobene Erzählwelten (1957–1964)
	Theorie des Zeit-Bildes
	Zeit und Erzählung (La Jalousie)
	Differenz in der Wiederholung: Die Erzählfrequenz
	Das Zeit-Bild als Ununterscheidbarkeitszone
	Die Jalousie: Der fragmentierte Blick
	Imagination und Zeit-Bild (Dans le labyrinthe)
	Das Zeit-Bild als fälschende Kraft
	Die Zeit als Labyrinth
	Au revoir le monde (La maison de rendez-vous)
	Je est un autre (I): Die Zeiten der Erzähl-Origo
	Je est un autre (II): Das frei flottierende ›Ich‹
	Perspektivismus und Erzählfrequenz
	Eine Welt alles Möglichen: Personen und Ereignisse
	Zeit-Bild und Weltauflösung


