ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN. STUDIEN ZUR
DEUTSCHEN UND FRANZOSISCHEN ERZAHLLITERATUR
1945-1965

In vier Teilen prasentiert der folgende Abschnitt die Weltauflosungen in
der deutschen und franzdsischen Literatur nach 1945.

Er beginnt mit zwei Texten, die sich an Weltrindern aufhalten. In
ihren spirlich moblierten Welten stellen Peter Weiss’ Der Schatten des
Korpers des Kutschers und Wolfgang Hildesheimers Tynset grundlegende
Prozesse der Erzahlweltgenese aus. Ist die Erzahlwelt ein semantisches
Phanomen, so halten diese Texte sich am Rand ihrer Welten auf. Das
soll heiflen, sie betonen die Unhintergehbarkeit der diskursiven Ebene da-
durch, dass die semantische Welt von ihr angefochten wird. Der Schatten
des Korpers des Kutschers bedient sich einer Reihe ungewohnlicher Pars Pro
Toto-Figuren, wie bereits der Titel eine darstellt. Sie weisen auf das Vertre-
tungsverhiltnis ontologischer Gegenstinde durch sprachliche Zeichen in
literarischer Darstellung hin. Von Anfang an wird daneben das Problem
der simultan-unmittelbaren Weltmitschrift inszeniert. Sein Scheitern lasst
den Text vom Erzahlprisens wieder ins Prateritum kippen und damit ins
epische Erzahltempus schlechthin. Die Unmoglichkeit, Welt als Totalitat
zu erzahlen, wird auf diese Weise mit dem Schreiben verbunden und
spater mit der Fahigkeit der Sprache konfrontiert, paradoxe Objekte zu
erzeugen, die selbst keiner moglichen Welt mehr angehéren. Hildeshei-
mer geht einen anderen Weg, indem er in impliziter Nachfolge Prousts
die weltstiftende Kraft des Namens beschwort und damit den Ausgang
des Erzahlens vom Semem offenlegt. Wird diese Welt nur von der Rede
einer im Hier und Jetzt sprechenden Ich-Origo zuganglich gemacht, zieht
sie der Authentizitit dieser Welt jenseits ihres Aussageakts den Boden
unter den Fiflen weg. Denn bald beginnt dieses Ich, Geschichten frei
zu erfinden und sich zu deren Figuren zu gesellen. Was aber erlaubt
dann seine Weltebene noch von der seiner sprachlichen Erfindungen zu
unterscheiden?

Der zweite Block widmet sich Verfahren im technischen Zeitalter.
Die Prosakonzeptionen Arno Schmidts und Gottfrieds Benns stellen sich

143

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

beide in die Tradition expressionistischer Erzahlverfahren. Neben deren
grundsatzlicher Problematisierung realistischer Erzahlweisen lassen sich
in Benns Oelze-Briefen wie auch in Arno Schmidts Berechnungen Auf-
zeichnungen finden, welche ihre jeweiligen Prosa-Texte konzeptuell be-
gleiten. Schmidts Trilogie Nobodaddy’s Kinder und Benns Der Ptolemder
tragen dabei beide erklirtermaflen der jiingeren Entwicklung technolo-
gisch hochgerusteter Naturwissenschaften Rechnung; sie erproben neue
erzahlerische Darstellungsverfahren als Antwort auf die Weltbilder zeit-
genossischer Wissenschaftsdiskurse. Die Erzdhlwelt wird bei Schmidt in
die Diskontinuitat der subjektiven Perspektive einer Ich-Origo uberfiihrt,
wobei ein vager Bezug auf psychologische und hirnphysiologische Diskur-
se vorliegt. Die Darstellung der Erlebnisweisen seiner Figuren bemiiht
dabei arbitrire ergodische Elemente, die sich auf der diskursiven Ebene
ansiedeln und den Zugang zum Geschehen der Wy behindern. Bei Benn
sind es hingegen Aufzeichnungen zur Ambivalenz, die seiner spater pos-
tulierten Theorie einer »absoluten Prosa< noch vorausgehen und welche
die dargestellte Welt eng an eine subjektive Perspektive binden. Die
Rickeroberung eines ptolemaischen Weltbildes gegentiber einer koperni-
kanischen Perspektive der modernen Naturwissenschaften vollfihrt Benns
Text dahingehend, dass er alle Weltwahrnehmung von der Ich-Origo ab-
hangig macht, dieser zudem eine Vielzahl von Beschreibungssprachen in
den Mund legt. Gehoren sie den Weltbildern unterschiedlichster Diskurse
an, so wird hier eine Verwirrung verschiedener enzyklopadischer Register
betrieben, mithilfe derer Erzahlwelten rekonstruiert werden konnen.
Anti-cartesianischen Meditationen gehort der dritte Teil, der sich Sa-
muel Beckett und Maurice Blanchot widmet. Hier ist der negative Verweis
auf die Meditationes de prima philosophia von René Descartes genauso wie
auf Husserls Cartesianische Meditationen mitzuhoren. Descartes sicht die res
extensa durch die Vermittlung eines giitigen Gottes fiir garantiert an, was
der problemlosen Zuganglichkeit einer Erzihlwelt Wy mittels klassisch
auktorialer Erziahlweise korrespondiert. Blanchot bezieht sich tber den
Umweg Husserls auf Descartes. Sein Thomas l"obscur verpflichtet sich einer
impliziten Kritik an der phinomenologischen Philosophie, wo diese sich
bei Sartre in eine Literaturtheorie des Imaginaren auswachst. Diese Kritik,
die auto-medial ein Modell des Schreibens dem imaginiaren Modell des Se-
hens entgegenstellt, dringt bis in Schlisselworter und -formulierungen in
den Erzahltext ein und wird durch eine Verwirrung der medialen Erzahl-
modelle von Stimme und Blick problematisiert. Sie gelangt im XI. Kapitel
auf ihren Gipfel, wo die Wy ganz hinter die Wy¢ in Thomas’ Monolog

144

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zuricktritt. Becketts Spitze gegen Descartes verlauft iber die Philosophie
von Leibniz, die bei ihrem Urheber schon in Abhebung vom Cartesianer
konzipiert wurde. Leibniz’ Perspektivismus macht Beckett fruchtbar, in-
dem seine Erzihl-Origines zunehmend ins Dunkle und Verworrene der
eigenen monadischen Fensterlosigkeit abdriften. Die Nichtzuverlissigkeit
als konstitutive Situation des Erzahlens, das Scheitern der disjunktiven
Synthese durch die Abwesenheit des Anderen und die Komplementari-
tit der Welt von Becketts Protagonisten erzeugt eine unter dem Zugriff
flimmernde Nicht-Welt. Thre Reprasentation kann nicht mehr cartesisch
funktionieren in Form der Reprasentation einer res extensa durch die res
cogitans.

Der letzte Abschnitt, Die instabilen Welten des Nouveau Roman,
widmet sich den Erzahlwelten Alain Robbe-Grillets. Indem ein Parcours
von La Jalousie (1959) bis zu La maison de rendez-vous (1965) durchlaufen
wird, lasst sich ein Auflosungsprozess nachzeichnen, der feste Weltverhalt-
nisse zugunsten einer Durchdringung und Substitution mit der Fantasie
verabschiedet. La Jalousie treibt ein Spiel mit der Erzihlfrequenz, indem
verschiedene Ereignisse wiederholt erzahlt werden, wobei sich die Abhan-
gigkeit dieser vom Erzahlakt und vom Diskurs zeigt: bei ihrer wieder-
holten Erzihlung verandern sie sich. Der Text eroffnet ein auto-medial
optisches Bewusstseinsfeld unter dem Affekt der Eifersucht. Dans le laby-
rinthe 16st seine Erzahlwelt in den Fiebertraum eines sterbenden Soldaten
auf. La maison de rendez-vous bedient sich schlieflich der Elemente wech-
selnder, quasi-anonymer Je-Origines, der permanenten Verschiebung des
Erzihltempus und der Kombination miteinander kontradiktorischer Er-
eignisse, um eine Weltauflosung zu inszenieren, wie sie deutlicher kaum
inspiriert sein konnte vom titelgebenden Buch im Buch aus Borges E/
Jardin de los senderos que si bifurcan.

145

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Weltrander: Exponierte Erzahlweltgenesen bei Peter Weiss und
Wolfgang Hildesheimer

Medialitat — Erzahl-Origo — Tempus

»Durch die halboffene Tiir sehe ich den lehmigen, aufgestampften Weg
und die morschen Bretter um den Schweinekofen.«! In Peter Weiss’ 1952
verfasstem und 1959 veréftentlichtem Kurzroman Der Schatten des Korpers
des Kutschers wird die Verschriftlichung von Welt erzihlt — und was dabei
verloren geht.

Man hat diesen Verlust immer wieder als einen des Bildes reklamiert.
Provozieren doch die gut alle zehn Seiten eingeschalteten Collagen gera-
dezu eine Untersuchung des Verhiltnisses von Bild und Schrift. Dabei
stellen sie die spateste Hinzufligung zum Manuskript dar und scheinen
nicht immer offensichtlich auf Fabel und Welt bezogen.? Nur das Auftau-
chen der ersten Collage, kurz nachdem der Erzahler seine Augen mit Salz
bestreut, legt nahe, dass man es hier mit den Ergebnissen dieses optischen
Experiments zu tun hat. Ausgiebig hat Heinz Drigh die ekphrastischen
Momente des Textes untersucht und darauf aufmerksam gemacht, dass
Weiss, als bildender Kinstler und Freund der Avantgarde, Bild und Wort
»als Bundesgenossen einer amimetischen Uberformung der Wirklichkeit«
ansche.? Statt diese Richtung einer intermedialen Analyse zu vertiefen,
soll im Folgenden ein anderes amimetisches wie intermediales Moment
betont werden, das sich als Auflosung der Erzihlwelt rein auf der dis-
kursiven Ebene lokalisieren lidsst. Auch um eine methodisch vorbelastete

1 Weiss 1960, S.7. Im Folgenden wird der Text nach dieser Erstausgabe zitiert. Zahlen
nach Zitaten im FlieRtext beziehen sich im Folgenden auf diese Ausgabe.

2 Vgl. zur Intermedialitit von Bild und Schrift bei Weiss allgemein: Kohler 2018, S. 29-78.
Die Rekonstruktion des Entstehungs- und Verdffentlichungsprozesses von Der Schatten
des Korpers des Kutschers erweist die Collagen als spiteste Textkomponente: Weiss kompo-
niert sie aus diversen grafischen Arbeiten unter stindiger Riicksprache mit dem Lektorat
(vgl. ebd., S.79-86). Die Collagen sollen dabei eine Art zweite Ebene der Erzahlung dar-
stellen, lassen sich aber insofern sekundar nennen, als sie grofStenteils nachtraglich zum
Text entstanden sind. Kohler spricht daher von einer »Anbindung der Bilder« und »se-
mantische[n] Ubertragungen textueller Vorgaben« (ebd., S.86). Eine partielle Einbin-
dung in die Analyse findet sich bei Driigh 2006, S. 386-395.

3 Ebd., S.404. So treten die zwischen den Text geschalteten Collagen als Bindeglied auf,
die — zerstickelt wie eigentlich nur Filmbilder — zugleich den Text darauf verweisen, dass
auch er aus >membra disiecta< besteht (vgl. ebd., S.396): »Bei dieser Entwicklung avant-
gardistischer Schreibtechniken aus den Verfahren des Films setzt Weiss’ Wiedererfin-
dung modernen Schreibens in der Nachkriegsprosa an« (ebd., 405).

146

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Untersuchung nicht noch weiter zu komplizieren, wird ihm der Vorzug
eingeraumt.

Vom ersten Satz an medialisiert sich der Text als Blick, bevor er sich als
Mitschrift enthillen wird. Im Zentrum steht damit aber zuerst nicht eine
Anti-Mimesis durch collagierte Bilder, sondern die ausdriicklich schriftli-
che Ekphrasis von Eindriicken, die als solche jene einer Welt sind, doch
nicht allein bildhafte. Wenn das schreibende Ich sich ein zweites Mal Salz
in seine Augen streut, so gelangt es schon zu nichts Sichtbarem mehr: »ich
streute mir einige Korner Salz in die Augen, doch es entstanden keine
Bilder; ich horte nur die Unruhe in gedimpften Wogen tber die Treppe
aufsteigen« (40). Wihrend frihere Collagen noch im Text beschriebene
Eindriicke wiederzugeben scheinen, zu spateren sich kaum mehr Entspre-
chungen finden lassen, geht eine sukzessive Tilgung des Bildhaften vor
sich. Die Welt als Bildphanomen tritt zurtick. Neben einer Uberfulle des
Sichtbaren, die schon bald nicht mehr beschrieben werden kann, treten
auflerdem akustische Gerdusche hinzu. Wohl unter dem Eindruck der
Collagen hat ihnen die Forschung keine vergleichbare Aufmerksamkeit
wie den Bildern geschenkt. Erwihnt finden sich der wiederholte Harm-
Schrei der Krihe; das Horn, welches das Kommen des Kutschers ankin-
digt (9); diverse Gerdusche, die im Zustand der salzbestreuten Augen
erklingen (40); zudem die blof in Form vereinzelter Wortfetzen wiederge-
gebenen Dialoge der Tischgesellschaft (32/46).

Was die Fulle von bildhaften, aber auch akustischen Welteindricken
hervorkehrt, ist nicht allein das Verhaltnis von Bild und Schrift. Der Schat-
ten des Korpers des Kutschers thematisiert vor allem auch die Reduktion,
welche die Sprache an einer auf vielfache Weise sinnlich erfahrbaren Welt
bei deren schriftlichen Wiedergabe vornimmt. Der Titel des Textes, wir
werden es sehen, vollfihrt darum nicht zufallig die rhetorische Figur einer
doppelten Pars Pro Toto. Nicht das Gber die Trope der Metapher noch auf
das Bild beziehbare paradigmatische Substitutionsverhaltnis, sondern die
syntagmatisch-sukzessive Ebene der metonymischen Verschiebung wird in
Weiss’ Roman dominantes Verfahren.

Die Frage nach der vom Text fingierten Medialitit des vorliegenden
Berichts spielte in der bisherigen Forschung nur bedingt eine Rolle. Auf
die ekphrastischen Momente konzentrierte Lekttren haben vor allem die
Uberfihrung des Bildhaften in die Sprache betont. Dagegen ist bereits
im ersten Abschnitt des Kutschers ausdriicklich von der »Niederschrift«
die Rede (9). Wenn hier tatsachlich eine Identifikation mit einem Ka-
merablick vorliegt, so findet derlei durch eine Anniherung nicht vom

147

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Sprechen, sondern vom Schreiben ans Sehen und Wahrnehmen statt.
Diese Anniherung scheitert aber an der Mediendifferenz. Denn wahrend
die Kamera Welt immer als gesehenes Jetzt abbildet und es so zu einer
scheinbar unmittelbaren prisentisch-sequenziellen Simulation der Stréme
des Sichtbaren bringt, zu einem »Eintauchen in die Wahrnehmung«*
finden wir die Ich-Origo zu Beginn seiner Aufzeichnungen schriftlich (im
Medium des Textes) und schreibend (an eben dem von uns gelesenen
Text) auf einer AufSentoilette sitzend vor. Ausgangspunkt der fingierten
Beschreibung, die den Text als Aufzeichnungskonvolut konstituiert, ist so
die dreifache indexikalische Origo Ich-Hier-Jetzt, die aus der Kombination
von Ich-Origo und Tempus Prasens hervorgeht. In ihr vollzieht sich der
Schreibakt des Berichts als Erzihlakt der zum Erzahlten simultan verlauft:
Was wir lesen, prasentiert sich als Wiedergabe der unmittelbaren Eindri-
cke im Moment der Niederschrift. In der Schreibszene zu Beginn ereignen
sich Schreiben, Wahrnehmen und Da-Sein der Origo gleichzeitig. Das
macht eine Passage klar, die den Schreibakt durch eine Partizipialkon-
struktion (»mit der schretbenden Hand«) simultan zur Beschreibung des
Hauses situiert.

Ich schiebe den linken Fuf§ vor, auf das rechte Bein stiitze ich den Arm mit
der schreibenden Hand, und stofe die Tir etwas weiter auf. Ich sehe jetzt
die gesamte Riickwand des Hauses, hoch und kahl tiber dem Schweinekofen
aufragend, mit spitzem Giebel und weit tber die Seitenwinde vorstoSendem
Dach, und die eine Seitenwand, perspektivisch verkiirzt, mit den Steinstufen
zum Kicheneingang, der Treppe zum Keller und den schmalen Vertiefungen
der Fenster, von denen eines, das Fenster zum Zimmer der Familie, offen steht;
[...](11-12).

Der Text erreicht in solchen Passagen eine maximale Dichte der Beschrei-
bung durch die minutiése Wiedergabe von Details des Sichtbaren. Dabei
scheinen Schreiben und Sehen sich gleichzeitig zu vollziehen, worauf das
ungewohnliche Erzihltempus Priasens am deutlichsten verweist. Die an
solchen Passagen evozierte Simultanitit von Schreiben und Sehen, die
eine exakte Weltwiedergabe im Medium Text nahelegen kénnte, wird
aber noch im ersten Abschnitt des Textes dementiert. Dies geschieht just
in dem Moment, da mit dem Krahenschrei weitere sinnliche Welteindri-
cke intervenieren.

4 Lazzarato 2002, S. 8, zur genaueren Bestimmung des Kamerablicks, die hier in Anleh-
nung an Bergson und Deleuze konzipiert wird: Ebd., S. 8-10.

148

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Erst jetzt (eben schreit die Krihe noch einmal Harm) empfinde ich die Kilte an
meinem entbl6ften Gesifl. Die Niederschrift meiner Beobachtungen hat mich
davon abgehalten, die Hose hinaufzuziehen und zuzuknépfen; [...]. Ich ziehe
jetzt die Hose hinauf, kndpfe sie zu und schliee den Giirtel, ich nehme den
holzernen Deckel, doch ehe ich ihn auf die Sitzéffnung lege blicke ich hinab in
den Eimer der bis tiber den Rand mit der braunlichen Masse des Kotes und mit
braunfleckigen Papieren gefiillt ist; [...] Nachdem ich den Deckel aufgelegt habe
setze ich mich wieder auf den Kasten, den Schreibblock auf den Knieen (9-10).

Der Ruckgriff auf das Perfekt in dieser Passage (»Die Niederschrift meiner
Beobachtungen hat mich davon abgehalten, die Hose hinaufzuziehen«)
macht deutlich, dass eine ununterbrochene Welt-Mitschrift, wie sie auch
im Medium der Kamera nur moglich erscheint, im Medium der Schrift
noch weniger funktioniert.> Nicht nur weist das sprachliche Zeichen im-
mer schon eine Selektion und Verknappung an Information durch die
Konzentration auf ein Signifikat aus, das kein unmittelbarer Referent,
sondern eine ins Allgemeine aufgehobene Konfiguration von Sinnlichem
ist und durch ein sprachliches Zeichen oder einen Signifikanten reprisen-
tiert wird, der in symbolischer Vertretung dafir steht.® Zugleich ist die
Beschreibung durch diese medialen Bedingungen zu langsam, die unmit-
telbare Sinnlichkeit wiederzugeben, wie es die schnellere audio-visuelle
Aufzeichnung vermag (und auch sie nur partiell, unter Ausblendung der
olfaktorischen Dimension etwa). Schon bald erfordern erste synchrone
Details, wie die Unfahigkeit zum Hochziehen der Hose, die Vergangen-
heitsform. Dadurch erweist sich aber zugleich die unmittelbar folgende
und wieder im Prasens stehende Passage als illusionar: »Ich ziehe jetzt
die Hose hinauf«. Das ist umso weniger moglich, da das Tempus Prasens

5 Armen Avanessian und Anke Hennig haben in Weiss’ Roman den Versuch erblickt, Fa-
bel und Sujekt zu synchronisieren, indem beide »abwechselnd in den Vordergrund des
Textes treten« (Avanessian/Hennig 2012, S. 55). Auf denselben Abschnitt des Textes zu-
rickkommend, betonen sie, dass die Handlung ruhe, sobald der Beschreibungsakt in den
Vordergrund ricke. Was allerdings immer auf die Unmoglichkeit einer absoluten Syn-
chronisation hinweist: »Wenn der Erzdhler stets nur kurze Handlungsstiicke wiederge-
ben kann, die durch die Niederschrift unterbrochen werden missen, kommt es weder zu
einem kontinuierlichen Geschehensfluss noch zu einem ununterbrochenen Erzihlen«
(ebd., S. 55).

6 Wie Charles Sanders Peirces Semiotik deutlich macht, stellt schon jedes Signifikat — zu
dem der Signifikant als Symbol fiir es in einer Relation der Drittheit steht — ein konfigu-
riertes Ikon dar, das die Selektion von Teilen eines wirklichen Eindrucks ist. Eine Genese
des Zeichens basiere beziiglich seines Begriffs (Signifikats) demnach darauf, »einige allge-
meine Aspekte der Erfahrungsgegebenheiten auszuwiahlen und eine Art stenographisches
Modell zu konstruieren« (Eco 1977, S. 139).

149

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zuvor noch auf die Simultanitit von Welt, Blick, Beschreibung hindeuten
wollte. Wer jetzt schreibt, zieht sich nicht die Hose hoch.”

Was hier geschieht, lasst sich mit Anke Hennigs und Armen Avanessi-
ans Begriff der Asynchronie umschreiben, der von beiden als moglicher
Effekt eines Erzdhlens im Prisens aufgewiesen worden ist. Lief sich far
das erzahlerische Imperfekt genuin die Formel veranschlagen »Erzahlen
ist — vergangen«, wobei die Fabel allein durch den Tempusgebrauch
zeitlich vor der Narration oder dem Erzahlakt verortbar wird,® erlaubt
das Tempus Prisens eine Uberblendung von Narration und Fabel, von
Erzahlakt und Erzahltem, der gerade in Verbindung mit der ersten Person
Singular als Erzdhl-Origo paradoxe Zeitkonfigurationen hervorzutreiben
vermag. Beispielsweise die Asynchronie.

Das asynchrone Prisens lisst ein anteriores Moment an der Gegenwart der
Fiktion und ein inaktuelles Moment an der narrativen Retrospektion sichtbar
werden. Zugleich gibt die Zeitfiguration der Asynchronie eine Antwort auf die
Frage nach der Moglichkeit eines Erzihlens von Vergangenheit: Erzihlen ist —
vergangen.’

Anterior ist in der oben verhandelten Passage das Hinaufziehen der Hose:
Zwar im Jetzt des Erzihlens prasentiert, muss es doch zu diesem Zeit-
punkt schon in der Vergangenheit liegen, da sonst das Schreiben vom
prasentischen Akt des Hochziehens der Hose inaktuell gemacht wirde.
Das Erzahlen in der ersten Person Prasens, das vom Kutscher-Text noch zu-
satzlich als Schreibakt inszeniert wird, produziert durch die unmogliche
Simultanitat von Niederschrift und Handlung der Ich-Origo ein zeitliches
Erzahlparadox.!®

7 Diese Dimension entgeht Georges Feltens ansonsten akribischer Auseinandersetzung
mit der Toiletten-Passage, welche die Selbstentblofung als eine solche des Schreib- als
Deskriptionsverfahrens liest. Felten 2013, S. 292-300.

8 Es sei hier angemerkt, dass Avanessian und Hennig durchgehend das Paar >Narration/
>Plot« gebrauchen, um Erzihlakt und Erzihltes zu unterscheiden: Dieselbe Unterschei-
dung verlauft bei Eco, gemaf§ der oben vorgenommenen Modifizierung der deutschen
Ubersetzung von Lector in Fabula, zwischen >Narration«Fabel-.

9 Avanessian/Hennig 2012, S. 276.

10 Symbolisiert wird die Inaktualitit der Beschreibung in den Zeitungsfetzen, die im
Abtritt erblickt werden. »Und hier im Abtritt geraten die Reste der Zeitungen mit
ihren meist viele Jahre alten Nachrichten noch einmal an einen Lesenden; vorgebeugt
sitzend, die Ft§e auf dem Absatz vor dem Kasten gestiitzt, vertieft man sich in kleine,
durcheinandergewirfelte Bruchsticke der Zeit, in Ereignisse ohne Anfang und ohne
Ende, oft auch in der Langsrichtung oder in der Quere geteilt [...J« (11). Die geschriebe-
nen Nachrichten tiberdauern die Zeit, obschon sie, dem Stil des Berichts verpflichtet,
von dem je Neuesten kiinden. Thr Gegenstand wird liangst als iberdauert empfunden,

150

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Peter Weiss’ Deskriptionstechnik in Der Schatten des Korpers des Kut-
schers ist so iberhaupt nicht ohne eine Erwigung der temporalen Dimen-
sion des Romans zu verstehen. Eine Kommunikation mit dem Medium
Film mag zwar vorliegen; doch wird schon im ersten Abschnitt des Textes
aufgedeckt, dass eine filmische, vermeintlich unmittelbare Wiedergabe
der Welt im Medium Schrift, das den sinnlichen Eindruck verknappt,
unmoglich ist. Das Tempus Prasens des Berichts zeigt nun zusatzlich, dass
das Schreiben nicht einmal bei der Beschrankung auf selektive Eindriicke
schnell genug ist, das Geschehen einer Erzahlwelt moglichst unmittelbar
einzufangen.

Vor diesem Hintergrund lasst sich uberhaupt der bald sich abzeichnen-
de Wechsel des Erzahltempus vom Prisens ins Prateritum deuten: Ein
Umstand, der in der Forschung zum Kutscher-Text bestenfalls beildufig
thematisiert wurde.!'! Wenn das Tempus namlich im Textverlauf ins kon-
ventionellere Erziahltempus Priteritum wechselt,'? dann geschieht das aus-
dricklich in Begleitung eines sich vergroffernden Abstandes zwischen der
Zeit der Aufzeichnung und der Zeit des beschriebenen Geschehens. Dies
beginnt im Grunde schon gegen Ende der Toilettenepisode: »Nachdem
ich den Deckel aufgelegt habe setze ich mich wieder auf den Kasten, den
Schreibblock auf den Knieen« (9-10). Der Griff zum Perfekt markiert
erstmals die Ungleichzeitigkeit von Beschriebenem und Beschreibung
und fihrt zu einem ersten Bruch mit der Dominanz des Erzihlprisens.
Narration und Fabel, Erzahlakt und Erzahltes werden fortan zeitlich im-
mer weiter auseinandertreten, was das Verschwinden des Prisens und
den Wechsel ins Prateritum motivieren wird. Diese Bewegung kulminiert
am Ende des Textes im Abbruch des Berichts nach dem Besuch des Fuhr-
manns am Hof.

Der Augenblick in dem der Fuhrmann die Zigel straffte und mit trommeln-
dem Zungenlaut das Pferd zum Halten mahnte liegt drei Tage und drei Néchte
zuriick, drei Tage und drei Nachte in denen ich, einer umfassenden Gleichgil-
tigkeit wegen nicht vermochte, meine Aufzeichnungen weiter zu fithren, und
auch jetzt kann ich nur mit Muhe, bereit, sie jeden Augenblick abzubrechen

wihrend der Text dagegen indifferent verbleibt. Die Neuigkeit altert als schriftlich
Fixierte.

11 So etwa als Funotenvermerk bei Avanessian /Hennig 2012, S. 215.

12 Kite Hamburger hat das Erzihlen in der dritten Person nur drei Jahre vor Erscheinen
des Romans mit dem >epischen Priteritumc« verbunden, welches ihrer Ansicht nach eine
Konvention fiktionaler Erzihltexte darstellt. Hamburger 1977, insbes. S. 85-91.

151

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

und fir immer aufzugeben, die Beschreibung der Ankunft des Wagens, und des
darauf Folgenden, fortsetzen (92).

Wahrend zu Beginn der Versuch vorherrschte, Beschreibungszeit und Pra-
senzzeit der Ich-Origo miteinander maximal eng zu verschalten, werden
die Abstinde zwischen der Zeit der Schrift und der des Geschehens fort-
an grofler. Der beschworene Augenblick des Geschehens entgleitet zuneh-
mend in die Vergangenheit, was dem unausgesprochenen Anlass fiir die
Umstellung aufs Prateritum gibt, das am Ende des Buches vollstindig do-
miniert.'? Bei der Ich-Origo stellt sich damit eine merkliche Verzweiflung
ein. Diese wird wiederholt angezeigt in der Ankindigung des Abbruchs
der Aufzeichnungen, der schlielich auch eintritt.

Ontologische Unvollstandigkeit

Von Anfang an war die Rede vom Text, der mit den fingierten Papieren
des Berichts der Ich-Origo zusammenfillt, als von »Versuchen des Schrei-
bens, wobei ich bisher noch nie tiber mehr als immer wieder neue, kurze,
abgebrochene Anfinge hinausgekommen bin« (17). Dieses Abbrechen
dokumentiert sich zunachst in den Absitzen zwischen den vereinzelten
Abschnitten der Geschichte, die als buchstibliches Ab-Setzen des Stiftes
der Ich-Origo Pausen in der angestrebten Welt-Mitschrift markieren. Der
unvermittelte Abbruch des Textes legt am Ende das Scheitern dieses Un-
ternchmens nahe. Dass die Ich-Origo bis dahin stindig versucht ist, ihre
Aufzeichnungen »jeden Augenblick abzubrechen und fir immer aufzuge-
ben« (92), wie es im allerletzten Satz heif$t, veranschaulicht die Schwie-
rigkeit des prasentischen, in einem vom Erzahltempus simulierten Jetzt
sich abspielenden Erzihlen. Der Versuch des Erziahlers, eine moglichst
genaue und unmittelbare Weltwiedergabe aus der Origo Ich-Hier-Jetzt
zu schaffen, scheitert an der Zunahme von Zeit zwischen Erzahlakt und
dem Zeitpunkt des Erlebens des Erzihlten. Das Priteritum zeigt diese
Zunahme an und korrespondiert der sich steigernden Resignation des
Ich-Erzihlers angesichts des Scheiterns der Bemithungen seines Berichts.

13 Im Grunde wire schon die noch im Prisens geschilderte Abendmahlzeit als dem Be-
schreibungsakt vorausliegend anzusehen, da sich kein Zeichen einer unmittelbaren
Mitschrift der Ich-Origo am Kiichentisch finden ldsst — und von einem Mitschreiben
wihrend des Essens auch kaum auszugehen ist (vgl. 23-39).

152

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Auf diese Weise findet sich jenes Grundproblem der Erzeugung von
Erzahlwelten eingeholt, welches die PWT der Literatur als >ontological
incompleteness< adressiert hat. Keine Welt lasst sich demnach in ihrer
Totalitat beschreiben. Immer fehlt etwas in der Erzahlwelt. Immer ist sie
nur Welt- und damit auch Zeitausschnitt, wie hier an der Erzahlhaltung
und ihrer radikalen Beschrainkung des erziahlend vermittelbaren Weltaus-
schnitts durch das sukzessive zeitliche Entgleiten der Beschreibungsgegen-
stinde besonders drastisch vorgefiihrt wird. Indes wird dieser Umstand
bei Weiss durch die Deskriptions-Problematik und die ihr eingeschriebe-
ne, immer wieder zur Sprache kommende Grenze der Beschreibung aus-
dricklich reflektiert. Und dies geschieht angesichts einer erzahlwelttheo-
retisch ansonsten weitgehend vernachlassigten Relation, dem Verhaltnis
der Gestaltung von Zeit in der Erzahlung — hier dem zeitlichen Verhaltnis
zwischen Erzihlakt und Erzihltem. Auf das diesbeziglich geschilderte
Paradoxon folgen noch zwei weitere Momente, die weit entschiedener
die Rolle der diskursiven Ebene bei der Erzihlweltgenese betonen und
die Unvollstandigkeit der Erzihlwelt als medialen Effekt sprachlicher Be-
schreibungsverfahren exponieren.

Kunst des Unmoglichen

Mit der Asynchronie bekannte der Text sein eigenes temporales Darstel-
lungsproblem ein. Dieses wird gegen Ende der Erzahlung mit der An-
kunft der titelgebenden Figur auf dem Hof um ein raumliches Paradoxon
erganzt. Schon das Herannahen des Kutschers wird dabei als Heraufzie-
hen einer Dunkelheit inszeniert, welche die Konturen der Erzahlwelt ver-
schluckt. Kaum mebhr sichtbar, entzieht sich die Welt der Beschreibung.

[...] die Geschwindigkeit oder Langsamkeit der Fahrt stand im genauen Ver-
haltnis zur Verdichtung der Dunkelheit, so da der Wagen, wire er stehen
geblieben, von der Dunkelheit verschluckt worden wire, doch da er sich fort-
bewegte, stets den Grad der verstarkten Dunkelheit mit dem Grad der Annahe-
rung aufwog, aber auch, eben durch die sich verstirkende Dunkelheit, stets die
gleiche Undeutlichkeit behielt, so daf§ er, als er endlich dicht vor uns war, nur
an Grofle gewonnen hatte und sonst, ebenso nebelhaft schwelend wie die ganze
Zeit vorher, in der tiefen Dimmerung ruhte (92).

Der Kutscher entkommt der herandimmernden Dunkelheit gerade noch.
Mit ihr wird eine »Undeutlichkeit« eingefithrt, die ihn selbst bei der
grofftmoglichen Nihe zur Erzahl-Origo noch »nebelhaft« erscheinen lasst.

153

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Die Erkenntnisunschirfe der folgenden Szene kindigt sich an. Denn das
Schemenbhafte, Scheinbare und Unsichere der Wahrnehmung wird fir die
Zeit der Anwesenheit des Kutschers bestimmend bleiben. Kennzeichnend
dafir ist ein Paradoxon, das sich aus dem Volumen der Kutsche und der
Menge der darin verladenen Kohlesacke ergibt. Ein Sack ums andere wird
von Hausknecht und Kutscher aus seinem Gefihrt hinaus und in den
Kohlekeller getragen.

Was ich, angesichts der groffen Zahl der Sicke und des Umfangs des entstan-
denen Kohlehaufens, nicht begriff, war, wie alle die mit Kohlen angefillten
Sicke in der allem Anscheine nach nicht einmal vollbeladenen Kutsche Platz
gefunden hatten, und dies wurde mir, nachdem ich einige Mal zwischen der
Kutsche und dem Kohlehaufen im Keller hin und hergegangen war, um die
Raummenge zu vergleichen, nur noch unverstindlicher (95).

Diese von der Ich-Origo bekundete Unverstandlichkeit der Ereignisse ficht
die Sicherheit des Erzihlens selbst an und reflektiert die von Anfang
an bestimmende Deskriptionsproblematik nunmehr auf der Ebene raum-
licher Weltverhaltnisse. Der Abschnitt, der die Ankunft des Kutschers
beschreibt, wird im Priteritum beschrieben und liegt vom Zeitpunkt der
Niederschrift aus »drei Tage und drei Nichte zuriick« (92). Die Erinne-
rung der Szene geht fiir den Erzahler sowohl mit Anstrengung einher als
auch mit der Versuchung, den Bericht abzubrechen.!#

Fiel das Erzihlprasens zu Beginn mit der Evokation von Simultanitit
und dem Versuch einer zeitnahen, direkten Wiedergabe der Geschehnisse
zusammen, so rickte der Text mehr und mehr ins Prateritum. Dominiert
das Prateritum bei der Ankunft des Kutschers lingst, so bekennt der Be-
richt des Erzahlers jetzt eine explizit retrospektive Haltung zum Erzihlten
ein. Es wird damit zunehmend vom Bericht und seiner anfinglichen Be-
schreibungsintention des Unmittelbaren abgertickt, indem das lange als
konventionelles Markenzeichen des Erzihlens aufgefasste Tempus Priteri-
tum wiedereingefithrt wird. Unter diesen Erzihlbedingungen taucht nun
das Paradoxon eines unmdglichen Volumens auf.

Bei der Mahlzeit die der Kutscher auf dem freien Platz zu meiner Linken ein-
nahm, fragte ich ihn noch einmal, finden Sie nicht, Kutscher, daf der im Keller
entstandene Haufen von Kohlen um ein Vielfaches grofer ist als der Innenraum
der Kutsche, und wie erkliaren Sie sich das; worauf er, ohne von seinem hoch

14 »[...] und auch jetzt kann ich nur mit Miihe, bereit, sie jeden Augenblick abzubrechen
und fiir immer aufzugeben, die Beschreibung der Ankunft des Wagens und des darauf
Folgenden, fortsetzen« (92).

154

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

mit Kartoffeln und Bohnen beladenen Loffel aufzublicken, antwortete, nur eine
Tauschung (95-96).

Man hat anhand dieser Erklarung sicher die Moglichkeit, ein Anzeichen
tur unreliable narration zu erblicken: Man kann dem einsilbigen Kutscher
folgen und auf einer Tauschung auf Seiten der Origo beharren. Vor dem
Aufweis des Zeitparadoxons scheint uns hier allerdings ein anderer Weg
gangbar: das Erblicken eines zweiten, nunmehr rdumlichen Paradoxons,
das hier die Hervorbringung von Erzahlwelten grundsitzlich reflektiert.

Ein Kohlehaufen, der zu grof§ fiir die Kutsche ist, aber dennoch in sie
passt — als Erzdhlereignis ist das ein Messer ohne Griff, dem die Klinge
fehlt. Es handelt sich um ein Phinomen, das medial nicht im Bild darstell-
bar wird, sondern einzig in der Sprache individuierbar ist. An dieser Stelle
von einer >impossible world« zu sprechen und die Verletzung des Satzes
vom Widerspruch einzuklagen, scheint uns zu kurz gedacht. Verkannt
wird damit die reflexive Dimension der Erzdhlweltherstellung, welche
schon die weltverschlingende Dunkelheit bei der Ankunft des Kutschers
ankindigt. Eine solche wohlvorbereitete Weltauflosung weist im Moment
des Entladens der Kutsche die Literatur auch als Kunst des Unmoglichen
und als Medium der Tauschung aus. Die geschilderte Entlade-Szene hat
ihre Moglichkeit allein in der Sprache. Eine Kutsche, aus der sich mehr
Kohlen entladen lassen als ihr Volumen fassen kann, ist ein unmogliches
Objekt im Sinne Gilles Deleuzes.'S Solche Objekte sind nicht einfach aus
der Logik auszuschliefen, sondern verweisen in ihrem Sein auf eine rein
sprachliche Existenz. Die unmoglichen Objekte (respektive die Sitze, in
denen sie vorkommen) besitzen durchaus einen Sinn.

Die Sitze, die widerspriichliche Objekte bezeichnen, haben ihrerseits einen
Sinn. Thre Bezeichnung jedoch bleibt in jedem Fall unverwirklichbar; und sie
verfigen tGber keine Bedeutung, die die Moglichkeitsart einer solchen Verwirk-
lichung bestimmen wiirde. Sie bleiben ohne Bedeutung, das heifft absurd.!®

Bedeutung, Bezeichnung und Sinn sind drei von vier Dimensionen des
Satzes, die Deleuze unterscheidet. Bedeutung umfasst dabei das Reich der
Begriffskomponenten und logisch durchfithrbaren Definitionen.!” Der

15 Deleuze 1993, S. 48-56 (Vom Sinn), insbes. S. 56: »Paradox des Absurden oder der unmaogli-
chen Objekte«.

16 Ebd., S.56.

17 Vgl. ebd., S.29-42 (Vom Satz). Deleuze unterscheidet vier Dimensionen des Satzes, dar-
unter die der Bedeutung als Bezichung der Worter »zu universellen oder allgemeinen Be-
griffen und syntaktischer Verbindungen zu Begriffsimplikationen«. Die Bedeutungsdi-

155

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Sinn hingegen stellt die »Maglichkeitsform des Satzes selbst«, die »Moglich-
keit fir den Satz, wahr zu sein«, somit die Moglichkeit von Referenz und
damit der Realisierbarkeit des Ausgesagten dar.'® Ein Umstand, der auch
die Verbindung des Sinns mit der Kategorie des Ereignisses bei Deleuze
erklart. Die absurden oder unmoglichen Objekte konnen zwar nie Ereig-
nis und realexistierender Gegenstand einer Referenz werden. Sie weisen
nichtsdestotrotz einen Sinn auf, der noch in ihrer Unmoglichkeit besteht.

Das heift, dass die unmoglichen Objekte — rundes Viereck, unausgedehnte Ma-
terie, perpetuum mobile, tilerloses Gebirge — >heimatlose« Objekte sind, sich im
AuReren des Seins befinden, jedoch im AufSeren eine genaue und klare Stellung
innehaben; sie gehoren zum >Auflerseing, sind reine, ideale und nicht in einen
Dingzustand umsetzbare Ereignisse!”

Wie Deleuze keinen Zweifel lasst, findet das Aufer-Sein der »heimatlo-
sen«, d.i. in keiner Welt real zu verwirklichenden Objekte als »gemeinsa-
me[s] Minimum« des Wirklichen, Moglichen und Unmoglichen seine
Heimat gerade in der Aussage und damit allein in der Sprache: »Alles
Unmogliche ist ein AufSer-Existierendes, auf dieses Minimum reduziertes,
und insistiert als solches im Satz«.2® Diese Uberlegungen, die den Sinn
als Moglichkeitsbedingung auffassen, erlauben eine genauere Betrachtung
der unmoglichen, paradoxalen Objekte. Diese sind genuin sprachlicher
Natur. Erst die Sprache ermoglicht ihre paradoxe Zusammenstellung.
Erzahlwelttheoretisch betrachtet, handelt es sich bei derlei nur in der
Sprache moglichen unmoglichen Objekten so aber um ein Einbrechen
der diskursiven Ebene in die semantische Weltebene. Es fihrt die grund-
satzliche Abhingigkeit der Erzihlwelt von diskursiven Bedingungen vor
Augen. Zihlt zu jenen aber, wie Deleuzes Sprachphilosophie zu zeigen
erlaubt, noch die mogliche Herstellung absurder Objekte, die exklusiv in
der Sprache insistieren, so ist es die Herstellung von Erzahlwelten nur

mension erlaubt gerade ein vom Syllogismus praktiziertes Schliefen, wo von den Be-
deutungen der Primissen auf eine Konklusion oder umgekehrt logisch fortgeschritten
werden kann (induktiv oder deduktiv), wobei sich »die Bedeutung des Satzes so stets in
dem ihr entsprechenden indirekten Verfahren einstellt, das heifit in ihrer Beziehung zu
anderen Sitzen, aus denen sie gefolgert wird oder deren SchlufSfolgerung sie umgekehrt
ermoglicht« (ebd., S.31). Zur umfassenden Diskussion und Abhebung der deleuze-
schen Sprachphilosophie und ihres Sinn-Begriffs von demjenigen der formalen Logik in
Anschluss an Russell und Frege vgl. Bowden 2005, S. 15-55.

18 Deleuze 1993, S. 36.

19 Ebd., . 56.

20 Ebd.

156

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

sofern eine Kunst des Moglichen, etwa moglicher Erzihlwelten, als aus
ihr das Unmogliche, das der Sprache offensichtlich zugehort, willkirlich
ausgeschlossen wird. Die >impossible world< Dolezels ist nur so lange ein
Sonder- oder Unfall der Erzahlwelt, wie man letztere primar einer blof§
semantisch-referenziell ausgerichteten logischen Betrachtung von Erzihl-
welten unterstellt. Sobald man mit der Fihigkeit der Paradoxa-Bildung
von natirlichen Sprachen rechnet, zeigt sich die Kraft des logisch Unmog-
lichen als eine diskursive Moglichkeit, die jede Erzihlweltstiftung mittels
unmoglicher Objekte heimzusuchen vermag.

Was bedeutet das in Bezug auf Peter Weiss’ Text? Die Tauschung, die
der Kutscher dem fragenden Erzihler attestiert, ist zugleich die Tauschung
der Sprache als Medium von Texten. Sie wird hier offensichtlich aber
nicht als Defizit angeschen (als die sie etwa in den Augen einer vorran-
gig an moglicher Referenz interessierten Sprachphilosophie gelten muss).
Viel mehr wird die Tauschung als Moglichkeit des Mediums Sprache im
Kutscher zum genuinen Merkmal von Literatur. Was hier in Termini der
PWT auf eine >impossible world< hinweist, erscheint bei Weiss als produk-
tive Potenz der Darstellungskraft von Literatur. Diese ist nicht blof§ ein
storender Faktor, der das prasupponierte Wesen der Erzihlliteratur, die
Herstellung einer moglichen Welt, behindert.

Beschreiben in Platons Hohle

Das unmogliche Volumen der Kohlenkutsche bertihrte das Problem der
Welt als Realisierung moglicher Objekte, die der Text an anderer Stelle
erneut aufwirft. Der Kutscher zieht sich nach dem Entladen seiner Fracht
mit der Haushalterin in die Kiche zuriick. Die Erzihl-Origo beobachtet
ihr Beisammensein vom Fenster seines Zimmers aus. Verfolgen kann
er dabei nur ein Schattenspiel, dass sich in der Dunkelheit auf dem
Boden vor dem erleuchteten Kichenfenster abzeichnet (97). Lie§ sich
die anfingliche Absicht des Berichts in einer groftmoglichen Unmittel-
barkeit der Mitschrift erblicken, so wurde diese nach und nach zurtickge-
schraubt: Wihrend das Zeitparadox die Simultanitit von Wahrnehmen
und (Be-)Schreiben aufbrach, zerstdrte das Raumparadox der Kohlenkut-
sche den Eindruck einer authentischen, aufferhalb der Sprache angesiedel-
ten Welt durch die Einschaltung unmoglicher und als solcher nur sprach-

157

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

basierter Objekte. Durch das Gewahren von Schatten, die fiir die Personen
einstehen, wird die Vermitteltheit des Geschehens zugespitzt.?!

Die Schatten wurden, wie ich berechnete, von der Lichtquelle der in der Mitte
der Kuche befindlichen herabziehbaren Lampe geworfen, und in Anbetracht
der Lage der Schatten mufite die Lampe, wahrscheinlich zur Erhellung des
Fulbodens, den die Haushalterin zu putzen gedachte, ungefihr bis zur Brust-
hohe herabgezogen worden sein; so sah ich deutlich tiber dem Schatten des
Fensterbrettes den Schatten der Kaffeekanne hervorragen, und seitwirts, etwas
vom Platz aus an dem die Haushilterin bei den Mahlzeiten zu sitzen pflegt,
beugte sich der Schatten der Haushalterin mit vorgestrecktem Arm iber den
Tisch und ergriff den Schatten der Kaffeekanne (97).

Nicht nur dominiert eine Rhetorik der Mutmaflung diese Passage (»wie
ich berechnete«, »mufite die Lampe«). Der den Titel ausmachende Genitiv
und haufig sogar Doppelgenitiv (Der Schatten des Korpers des Kutschers)
wird von hier an zum bestimmenden Mittel der Schilderung des Coitus.
Rhetorisch lasst sich der Doppelgenitiv dabei vielleicht als eine Art ex-
plizierte Pars pro Toto qualifizieren: Zeigt er doch ein metonymisches
Vertretungsverhiltnis an, in diesem Fall die Vertretung eines grofleren
Ganzen durch seine Teile respektive von deren Wirkung auf der syntag-
matischen Ebene. Der Kutscher wird von seinem Korper und dieser von
seinem Schatten vertreten. Der ganze, ungenannt bleibende Beischlaf
zwischen Kutscher und Haushalterin wird dementsprechend unter exzes-
sivem und oft doppeltem Gebrauch des Genitivs wiedergegeben, der zur
rhetorischen Anzeige dieses Vertretungsverhaltnisses wird.

Nachdem der Mantelschatten tber den Karperschatten des Kutschers hinabgeflat-
tert war warf sich der Kdrperschatten des Kutschers wieder nach vorn, und der
Schatten des Korpers der Haushilterin stie sich ihm entgegen, dabei griffen die
Schatten des Korpers des Kutschers hinein, tber ihn hinaus, um ihn herum, und
die Schatten der Arme des Kutschers bohrten sich in den Schatten des Korpers der
Haushilterin hinein und um ihn herum. Mit zerrenden, ruckhaften Bewegun-
gen drehten und wandten sich die Schatten der Leiber weiter der Mitte des Schat-
tens der Fensterkante und Tischkante zu; die Schatten der Beine der riickwdrts iiber
dem Tisch liegenden Haushdlterin ragten mit gebeugten Knien tber den vorkrie-
chenden Schatten des Kutschers auf, und der Schatten des auf den Knieen liegenden
Kutschers hob sich tber den Schatten des Bauches der Haushilterin. Die Schatten der
Hiinde des Kutschers drangten sich in den Schatten des Rockes der Haushilterin ein,
der Schatten des Rockes glitt zuriick und der Schatten des Unterleibes des Kutschers

21 Sodass auch von Peter Gerlach die »indirekte, nur mittelbare, schattenhafte Wahrneh-
mung« als »ein weiterer poetischer Ausdruck der Wirklichkeitsferne des Erzihlers« ge-
deutet wird. Gerlach 1984, S. 172.

158

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

withlte sich in den Schatten der entbloften Schenkel der Haushdilterin ein (98-99;
Hervorhebungen von meiner Hand - F.S.).

Die Vermitteltheit der von der Erzihl-Origo registrierten Eindriicke zeigt
der Genitiv an, der den Schatten als Teil eines Teiles des Beschriebenen
(etwa »den Schatten des Bauches der Haushalterin«) kenntlich macht.
Wie in Platons Hohlengleichnis bleibt dabei vom sichtbaren Bild der
Gestalten, das hier an die Stelle des platonischen Urbilds riickt, nur ein
Abbild tbrig, das bereits die Politera als Schatten inszeniert. Nimmt man
diese Analogie ernst — die entgegen der platonischen Fassung des Urbilds
ins direkt Sichtbare rickt —, wird der Erzahler damit in dieselbe Position
der Hohlenbewohner bei Platon versetzt, die, am Korper gefesselt und
unfihig den Kopf zu drehen, nur die Schattenbilder der Dinge gewahren,
die man am Licht des Feuers hinter ihrem Riicken vorbeitragt.?? Wird die
Beobachtung des Beischlafs zwischen Kutscher und Haushalterin von der
Erzihl-Origo nur als Bewegung von Schatten erlebt, lasst sich darin aber
auch eine Referenz an das Kino erkennen. Als Schattenspiel evoziert die
Szene damit nicht nur das in den 1950er Jahren noch sehr prasente Chi-
aroscuro der Kinoleinwand, sondern zugleich die >Leinwand< der platoni-
schen Hohle.?? Verwiesen ist damit aber auf eine grundsatzliche Illusion,
die hier unter tberdeutlicher Exposition eines rhetorischen Mittels erfolgt
und damit auch auf die Illusion zurtckverweist, die Texte selbst erzeugen
konnen und zu denen noch der Eindruck einer Erzihlwelt gehort.24

22 »Sieh namlich Menschen wie in einer unterirdischen, hohlenartigen Wohnung, die
einen gegen das Licht geoffneten Zugang lings der ganzen Hohle hat. In dieser seien sie
von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so daf sie auf demselben Fleck blei-
ben und auch nur nach vorne hin sehen, den Kopf aber herumzudrehen der Fessel we-
gen nicht vermégend sind. Licht aber haben sie von einem Feuer, welches von oben
und von ferne her hinter ihnen brennt. [...] Sieh nun langs dieser Mauer Menschen al-
lerlei Gerite tragen, die Gber die Mauer hertiberragen, und Bildsdulen und andere stei-
nerne und holzerne Bilder und von allerlei Arbeit; [...] meinst du wohl, daff dergleichen
Menschen von sich selbst und voneinander je etwas anderes gesehen haben als die
Schatten, welche das Feuer auf die ihnen gegentiberstehende Wand der Hohle wirft?«
Platon, Politeia, 514a-515a, zit. nach Platon 1959, S. 224.

23 Vgl. Badiou 2012, S.212-216. In Badious Palimpsest von Platons Politeia ist das Feuer,
vor dem Bilder vorbeigetragen werden, durch ein Kino ersetzt, in dem die Zuschauer
gefesselt auf die Leinwand starren. Die Analogie von Kino und platonischer Hohle
taucht im 20. Jahrhundert immer wieder auf, so ebenfalls bei Sloterdijk 2019, S. 62-63.
Die Analogie bemerkt auch Georges Felten, wobei er vor allem die Differenz zu Platon
betont: Anders als der Erkennende im Hohlengleichnis ist Weiss” Schreiber nicht in der
Lage, die Hohle zu verlassen. Vgl. Felten 2013, S. 453-454.

24 Auch die jungere Forschung hat darauf hingewiesen, dass im Kontrast zu den Collagen,
die Schattenspielszene gerade die Linearitit des Textes gegentiber jeglicher Bildhaftig-

159

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Besitzen die rhetorischen Figuren ganz grundsitzlich die reflexive Mog-
lichkeit, ein nicht auf die Semantik und nicht einmal die Rhetorik re-
duzierbares Arbeiten des Textes offenzulegen,? so ist die doppelte meto-
nymische Vermitteltheit der Pars pro Toto an dieser Stelle eine rhetori-
sche Ausstellung der Vermittlungsfunktion sprachlich basierten Erzihlens
tberhaupt. Jeder Signifikant, jedes Symbol steht nach Peirce in Vertretung
eines Signifikats und damit eines kulturell immer schon interpretierten
Teils der Wirklichkeit, den das Semem aufruft. Enthalten Sememe unge-
achtet der Existenz einer Referenz immer schon die Geschichte in nuce
und erscheinen daher als regelrechte Erzihlatome,?® so weist die metony-
mische Logik von Weiss’ Text auf diesen reprisentationalen Charakter der
Sprache hin und legt damit in der Erzihlwelt und ihrer genitiv-lastigen
Pars pro Toto-Darstellung eine Grundoperation der Weltreprasentation
im Medium Erzahltext offen.?” Mehr noch: Wenn die Erzahl-Origo die
Ereignisse in der Kiiche nur durch die Wahrnehmung der Schatten zu
gewahren und zu rekonstruieren vermag, so ist in seiner Ausdeutung des
Geschehens die Situation des Lesenden nach Eco — der nichts anderes tut,
als metonymisch zu verfahren: aus den Teilen, die er hat, auf ein groferes
Ganzes schlieffen — implizit eingeholt.

Peter Weiss” Text endet mit folgender Passage, die keinen Punkt nach
ihrem letzten Wort aufweist.

Auch dieses, daff das Pferd, nach dem langen Weg den es den groften Teil
des Tages mit der Last von Kohlen zurtckgelegt hatte, noch in der auf diesen
Tag folgenden Nacht den gleichen Weg noch einmal bewiltigen sollte, gab mir
zu denken, so daf§ ich in dieser, drei Tage und bald vier Néchte hinter mir
liegenden Nacht, nicht zum Schlafen kam (100)

Das Berichten kommt hier offensichtlich nicht an ein Ende, sondern le-
diglich zu seinem Abbruch. Dieser wurde, wie wir sahen, oft angekindigt,

keit absetzt, damit aber auch die textuelle Materialitit und Medialitat hervorkehrt. Vgl.
Bigler 2018, S. 28-36.

25 Hamacher 1988, S. 17: »Rhetorik ist ein die Sprache insgesamt und explizit die Sprache
der Literatur durchziehender Prozef nicht der Figurenbildung, sondern der Defigurati-
on«.

26 Wie wir gesehen haben, verlisst sich Umberto Ecos Welttheorie auf diese vorausliegen-
de Kraft des Semems als Interpretament und Grundbaustein von Erzahlwelten.

27 Roman Jakobson hat Erzihltexte immer wieder in die Nahe der Metonymie gertick, je-
ne >Master Trope< unter welche sich nach Jakobson auch die Pars Pro Toto subsumieren
lasst. Vgl. Jakobson 19791, S.202: »die Erzihlung bewegt sich vom Gegenstand zu sei-
nem Nachbarn auf raumzeitlichen und Kausalititswegen; der Weg vom Ganzen zu den
Teilen und umgekehrt ist nur ein besonderer Fall dieses Prozesses«.

160

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

wird durch das fehlende Satzzeichen nun aber performativ vollzogen,
wobei die Erzihl-Origo in dieser letzten Passage rastlos zurtckbleibt.
Er findet keinen Schlaf, wie die von ihm geschilderte Welt keine Schlie-
Bung. Hinter den Versuch der Wiedergabe unmittelbarer Eindriicke ist
er zuriickgefallen, wie die Verdringung des Prasens durch das Prateritum
anzeigte; das logisch Verstindliche seiner Welt ist ihm im Kohlenparadox
zerfallen; zuletzt 16st sich die Welt in ein Lichtspiel von verschobenen
Schatten auf, die ihm jeden direkten Eindruck auf Schatten verschieben.

Wir haben diese drei Probleme als grundlegende Reflexion auf den
Status und die Erzeugung sprachlich basierter Erzihlwelten zu lesen
versucht. Das Beschreibungsparadox verwies auf die notwendige Unvoll-
standigkeit (ontological incompleteness<) jeder Erzahlwelt; das logische
Paradox auf die potenzielle Heimsuchung jeder sprachlich konstruierten
Welt durch das in der Sprache insistierende >Aufersein< -unmoglicher Ob-
jekte; das Schattenkino schlieflich legte die metonymische Logik offen,
welcher Eco und Jakobson zufolge alle Lektiiren folgen, um hoherstufige
Textstrukturen hervorzubringen.

Der Schatten des Korpers des Kutschers reflektiert die medialen Vorausset-
zungen des erzahlerischen Weltbezugs, indem er die vom Text gestifteten
Weltstrukturen an ihre Grenzen fithrt und so die Medienbedingungen,
Voraussetzungen und unausgesprochenen Konstruktionsakte der Weltge-
nese in der Lektiire bei sprachlich basiertem Erzihlen vor Augen fihrt.
Besonders das >unmogliche Objekt« des Volumens der Kohlenkutsche
verdeutlicht, wie in der genuin sprachlichen Paradoxa-Bildung die Welt-
darstellung auf das Medium aufmerksam gemacht wird, in dem sie sich
vollzieht: Erzahlwelten erweisen sich gerade an dem Punkt wieder als
sprachliche Welten, wo die Sprache ihre Reprasentation versagt. So zeigt
sich zugleich: Abbruch und Konstruktion, Auflésung und Konstitution
einer erzahlend zuginglich gemachten Welt konnen in der Literatur von
der diskursiven Ebene nicht getrennt werden. Sie ist es, die Erzahlwelten
in jedem Fall (v)er(un)moglicht.

Reflektorische Origo

Deutlicher als das Prosawerk Peter Weiss’ ist dasjenige Wolfgang Hildes-
heimers an den Zasuren ausgerichtet, welche die Romanwerke Prousts
und vor allem Joyces in der europiischen Literatur des 20. Jahrhunderts

161

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

darstellen.?® Wie in Der Schatten des Korpers des Kutschers dominiert in
Hildesheimers Tynset (1964) von Beginn an das Tempus Prasens; auch
dieser Text besitzt als Ausgangsinstanz der WelterschlieSung eine Ich-Ori-
go, die sich prisentisch als Figur in einer Erzihlwelt lokalisiert. Sie ver-
schreibt sich allerdings nicht der Deskription einer Welt durch simultane
Mitschrift. Hildesheimers Erzahl-Origo berichtet von Anfang an von tem-
poral als vergangen Markiertem. Zwar dominiert in Tynset erneut die
Konstellation Ich-Hier—Jetzt, doch ohne die Dringlichkeit der unmittelba-
ren Welt-Erfassung. Im Gegensatz dazu herrscht in Tynset geradezu eine
Art Gelassenheit des Erzahlens vor. Nicht von ungefihr hat die Hildes-
heimer-Forschung fir die hier sprechende Erzidhl-Origo den Begrift des
Reflekteurs gefunden.?? Wurde oft versucht, Hildesheimers Erzihlen dem
stream of consciousness oder inneren Monolog zuzuschlagen, gilt der Begrift
des erzihlten Monologs heute als genauere Einordnung.’ In ihm mediali-
siert sich der Text nicht als Mitschrift und damit als Text wie bei Weiss,
sondern als Stimme, als ein Sich-sprechen-Horen.3!

Auf der Basis dieser Erzahlsituation wird nun gleichwohl die Genese
der Erzihlwelt exponiert. Darauf haben bereits Anke Hennig und Armen
Avanessian aufmerksam gemacht.3? Der Reflekteur in Tymset weist fir
die AutorInnen darauf hin, »dass man erzihlen kann, wie eine Fiktion

28 Vgl. zu den Spuren von Joyce in Hildesheimer: Jager 2009, S. 307-410.

29 Vgl. exemplarisch Jehle 1990, S. 95. Giinter Blamberger spricht hinsichtlich des Erzih-
lers von Tynset sogar von Melancholie, die Lethargie und Handlungsunfihigkeit impli-
ziert. Blamberger 1985, S. 74-100.

30 Vgl. Jager 2009, S. 350: »Bei den Assoziationen des >Tynset<Ich handelt es sich nicht um
einen [nneren Monolog, sondern vielmehr um einen veritablen, d.h. erzéhiten Monolog,
der auch Elemente eines Adressatenbezugs aufweist.« Die frithere Forschung zu Tynset
hatte die Erzdhltechnik oft als inneren Monolog gedeutet. Vgl. dazu die Kritik: Ebd.,
$.351-352. Als Markstein der Abwendung von der Bewusstseinsstrom-Auffassung:
Scheffel 1997, S.197- 215. Die Edition der Gesammelten Werke Hildesheimers subsu-
miert Tynset entsprechend in der Abteilung Monologische Prosa.

31 Vgl. Jager 2009, S.355. Maren Jager knipft dort an eine Einschitzung Gabrielle Woh-
manns an: Es »kénnen, >Tynset< wie auch >Masante« als works in progress verstanden wer-
den, in denen Hildesheimer >vorm Leser die Arbeit des Schriftstellers< verrichtets, ge-
nauer gesagt, im Reflekteur die reflexiv-narrierende Arbeit jeder Erzihlinstanz prasen-
tiert. Zum Begriff des Sich-Sprechen-hdren-Wollens des Monologs vgl. Derrida 2003,
S.137-138. Das Monologische wird durch die Absenz jeder Begegnung im Text ver-
starkt: »Mit Celestina findet der einzige nicht erinnerte Dialog statt [...J« (Jehle 1990,
S.96); er endet jedoch mit der Flucht des Erzihlers (ebd., S. 98).

32 Avanessian/Hennig 2012, S. 58: »Den Versuch, >Fiktion zu erzihlen< und jenen menta-
len Prozess narrativ anschaulich zu machen, der die Genese der Textwelt reguliert, se-
hen wir in Wolfgang Hildesheimers Tynset«.

162

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

nicht zustande kommt«.33 Dabei habe man es bei Hildesheimer mit einem
Erzahlgestus zu tun, »der es dem Erzihler nicht erlaubt, auch nur eine
einzige Charakterisierung unwidersprochen zu lassen«.3* Wie am Ende
von Becketts Molloy scheint es auch bei Hildesheimer manchmal Mitter-
nacht zu sein und zu regnen — und gleichzeitig auch nicht.>® Der Hang
zum Dementi des einmal Gesetzten durch den erzihlenden Reflekteur
ficht dessen Wahrhaftigkeit und die Zuginglichkeit zur Welt an. »Anstel-
le eines fiktionalen Hier und Jetzt setzt der Text also einen negativen
Chronotopos: kein Jetzt, nirgends«.3¢ Dabei gibt es indes sehr wohl ein
Hier und Jetzt: die gespenstische Umwelt der prisentischen Erzahl-Origo
im Hier eines erzahlend wenig genau bestimmten Hauses. Der narrative
Transport in die Welt dieses Un-Orts lasst sich dabei nicht auf eine auto-
fiktionale oder gar biografische Nacherzahlung reduzieren.” Schon Sigrid
Weigel hat mit Verweis auf Hildesheimers Briefwechsel mit Ingeborg
Bachmann festgestellt, dass Hildesheimer in Tynset eine Sprache gefunden
habe, »um jenseits jeder autobiografischen Erzahlung vom eigenen Ort in
der Nachgeschichte von Vertreibung und Holocaust zu sprechen«.3® Diese
Entkopplung des Erzihlens vom biografischen und historischen Inhalt,
ohne dass dieser darum vo6llig obsolet wiirde, gilt es ernst zu nehmen,
um uberhaupt sehen zu konnen, was als Leitthese der folgenden Analyse
dienen soll. Tynset demonstriert, wie sich erzahlen lasst, obne je bei einer
abschlieffbaren und klar gegen andere Erzahlwelten abgrenzbaren Welt

33 Ebd.,S.Sss.

34 Ebd.

35 Ebd., S.59: »Das exzessive Dementieren fithrt bis an den Rand der Selbstvernichtung
des Erzahlens und betrifft neben seiner Gegenwart auch seine Topologie«.

36 Avanessian/Hennig 2012, S. 59.

37 Dirftig sind die erzihlweltlichen Anhaltspunkte, die es der Hildesheimer-Forschung bis
heute erlauben, den Reflekteur mit dem Autor zu identifizieren. »Ftir Hildesheimers
Prosa braucht man m.E. keine Unterscheidung zwischen empirischem Autor und fikti-
vem Erzéhler [...]. Hildesheimer lehnt es entschieden ab, fiktive Figuren zu erfinden. Er
installiert auch nicht dezidiert einen fiktiven Erzahler in seinen Texten. Der Autor Hil-
desheimer ist der Erzdhler seiner Texte.« Vgl. Blamberger 2012, S. 186. Mag Hildeshei-
mer noch so oft betonen, er erfinde nichts und schreibe keine Fiktionen. Das indert
nichts daran, dass das Ich im Text Tynset dort nirgends als Wolfgang Hildesheimer mar-
kiert wird, dass Figuren wie der einmal angerufene Kabasta nicht ihre wirklichen Mo-
delle, sondern bestenfalls textuell nachmodellierte Aquivalente sind und dass man es
mit vom Text autonom und unabhingig vom Urheber instaurierten Formen zu tun hat,
die durch ihre sprachliche und erzihlerische Darstellung vergleichsweise indifferent ge-
gentiber moglichen realweltlichen Aquivalenten als Elemente einer Erzihlwelt relativ
frei selektier- und konstellierbar bleiben.

38 Weigel 2014, S. 19. Vgl. auch ebd. S. 18-19.

163

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

anzukommen. Es wird vielmehr der Prozess des Erzihlwelten-Schaffens
im Erzihlen und vom Boden einer ersten Erzihlwelt aus dargestellt.
Durch das Entwerfen verschiedener, als eigener Erzihlwelten ausgewie-
sener Geschichten wird zunehmend die Authentifizierung der eigenen
Welt und ihre Genese zum Problem. Indem beliebig Welten erfunden
werden, wird noch die Erzahlwelt ihres Erfinders, des Reflekteurs, als eine
Erfindung kenntlich.?® Erklart man Hildesheimer implizit und vorschnell
zu einer Art Vorlaufer der Autofiktion, bringt man sich um seine Infrage-
stellung von Ich und Identitit im Schreiben, die durchaus im Geist der
Nachkriegsliteratur steht.#

Nachtwandeln, Erwachen in die Welt

Von der Eingangspassage von Tynset an, dominiert die Konstellation Ich-
Hier—Jetzt. Eine vereinzelte Ich-Origo erhebt ihre Stimme vom wenig
konkreten Ort eines Winterbetts aus, zu einer nicht genau bestimmten
Schlafenszeit. Dabei wird die Ort- und Zeitlosigkeit flagrant. Sie verbindet
sich mit einer kargen Unterbestimmtheit der Erzahlwelt in einem Mono-
log, der von den ersten Zeilen an in die Reflexion abdriftet.

Ich liege im Bett, in meinem Winterbett.

Es ist Schlafenszeit. Aber wann ware es das nicht? Es ist still, beinah still. Nachts
weht hier meist ein Wind, und es krahen ein oder zwei Hihne. Aber jetzt weht
kein Wind, und es kraht kein Hahn, noch nicht (9).

Akustische Reize tiberwiegen. Im Jetzt der Erzdhler-Origo weht noch kein
Wind. Im Jetzt der Erzahler-Origo kriaht noch kein Hahn: »noch nicht.«
Die im Prisens erschlossene Welt erweist sich als gespalten zwischen einer
auf die Zukunft vorgreifenden Erwartung des Erzahlers und einem in der

39 Hildesheimer selbst hat immer wieder dieses Problem der Selbstzerstorung des Authen-
tizititsanspruchs von Erzihlwelten thematisiert. Vgl. etwa den Anfang von Hildeshei-
mer 19912, S.157: »Der Maler Ayax Mazyrka, der >Procegovinische Rembrandt« be-
nannt, eine der bedeutendsten Erscheinungen der Kunstgeschichte, hat niemals exis-
tiert. Seine Werke sind gefilscht, und die Geschichte seines Lebens ist eine Fiktion«.
Auf diese Weise beginnt der Roman Paradies der falschen Vogel schon mit dem Dementi
der Wahrhaftigkeit des darin Dargestellten.

40 In ihrer schon dem Titel nach auf die schriftstellerischen Probleme der Gegenwart ab-
zielenden Poetik-Vorlesung macht Ingeborg Bachmann 1959 gerade auf das Problem
des Namens, seiner Ausloschung in der Schrift, damit aber auch in posse jeglicher extra-
textuellen Prisenz in und durch das Schreiben aufmerksam. Vgl. Bachmann 1978,
S.217-237 (Das schreibende Ich).

164

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Gegenwart seiner Rede noch anhaltenden Zustand der Vergangenheit,
der zunachst als Stille begegnet. Im weiteren Lauschen auf das arbeitende
Holz wird ein Substanzverlust konstatiert und mit der Frage verbunden,
»wohin das fehlende Gewicht entschwebt, wo diese Substanz eigentlich
hingekommen ist« (9). Tynsets unmittelbarer Beginn notiert so einen Sub-
stanzverlust, der die Ausstattungsarmut der Erzahlwelt und den Verlust
des Erzahlstoffs offenlegt. Dem entspricht ein Verlust der Vergangenheit,
des scheinbar >nattrlichen«< Stoffs des Erzahlens, dem das 1964 durchaus
ungewohnliche Erzahlprisens — im Gegensatz zum damals gern fur erzihl-
typisch veranschlagten Prateritum — zuarbeitet.*! So sehr man hier — sicher
zu Recht - versucht ist, den Nachhall der Shoa und ihr Beschweigen in
der frithen BRD herauszulesen, sind hier zugleich Reflexionen tber die
Moglichkeit des Erzihlens nicht nur nach 1945, sondern in der modernen
Literatur tiberhaupt eingewoben.

Durch die verlorene Zeit als abhandengekommener Substanz, markiert
vom ungewohnlichen Tempus Prisens, wird der Pastiche-Charakter der
Szene deutlich.#? Hildesheimer scheint darin namlich die Ausgangssituati-
on von Prousts A la Recherche du Temps perdu zu variieren und umzukeh-
ren.® Das wird deutlich, wenn man die frih in Tynset eingeschaltete Bett-
Szene als Anspielung auf die Schlafzimmer-Szene zu Beginn von Prousts
Roman begreift:

Lange Zeit bin ich frih schlafen gegangen. Manchmal fielen mir die Augen,
wenn kaum die Kerze ausgeloscht war, so schnell zu, daf ich keine Zeit mehr
hatte zu denken: >Jetzt schlafe ich ein.« Und eine halbe Stunde spater wachte
ich uber dem Gedanken auf, dafl es nun Zeit sei, den Schlaf zu suchen; ich
wollte das Buch fortlegen, das ich noch in den Hinden zu haben glaubte, und
mein Licht ausblasen; im Schlafe hatte unaufhorlich tber das Gelesene weiter
nachgedacht, aber meine Uberlegungen waren seltsame Wege gegangen; es kam
mir so vor, als sei ich selbst, wovon das Buch handelte**

41 Zur Selbstverstindlichkeit, mit der Erzihlung und Prateritum gegen Ende der 50er und
zu Beginn der 60er Jahre noch verschrankt werden konnten vgl. auch Hamburger 1977,
S.63-78.

42 Pastiche hier im Sinne Genettes, der damit jegliche Nachahmung ohne satirische Ab-
sicht bezeichnet. Vgl. Genette 1993, S. 130-139, insbes. S. 130-133.

43 Diese augenfillige Analogie zu Proust wird kaum wahrgenommen: Grundsatzlich gel-
ten »Joyce, Kafka und vor allem Beckett« als die modernen Hauptreferenzen Hildeshei-
mers (von Schilling 2015, S. 246). Auch in der ausfiihrlichsten Auseinandersetzung mit
der Zeit-Problematik der hier analysierten Passage bleibt Proust unerwahnt: Vgl. Chi-
ado Rana 2003, S. 55-59.

44 Proust 1961, S. 9. Wir folgen bewusst dem Wortlaut der drei Jahre vor Tynset im selben
Verlag erschienenen (Hildesheimer also gewiss nicht unbekannten) Ubersetzung.

165

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Das frihe Schlafengehen des Ich-Erzihlers bei Proust weicht bei Hildes-
heimer dem Nachtwandeln des Reflekteurs. Die paradoxe Verschrinkung
von quasi noch bedachtem, sich einstellendem Schlaf wird durch eine die
Nacht durchspannende Reflexionsbewegung substituiert, die Reflexion
des Gelesenen aber bald von einer Erfindung von Erzdhlwelten ersetzt, die
an die Stelle jedes Wiederfindens einer verlorenen Zeit tritt.

Wie das Schlafengehen durch das Nachtwandeln ersetzt wird, bereitet
sich hier nicht mehr die Rickkehr des Vergangenen, sondern seine Til-
gung vor, die schon der Substanzverlust ankindigte. Tynset verweist dabei
deutlich auf die proustsche Bewegung des Erinnerns.

und manchmal, plétzlich, zieht ein jiher Sog von Luft durch die Zimmer,
Wind, ein Stoff geballter Zeit, er tragt einen Geruch oder auch nur die Idee
eines Geruches, als wolle er, unerwartet, eine Erinnerung wecken, aber er will
nichts dergleichen, ganz im Gegenteil, er blast die Idee hinweg, bevor sie unter-
gebracht ist, er 16scht sie wieder aus, und das ist gut so (9).

Die Erwartung einer Riickkehr vergangener Eindriicke verbindet sich
zunichst auch bei Hildesheimer mit einem »Stof8 geballter Zeit«. Die
schockhafte Wiederkehr des Vergangenen hingt wie in Prousts erster mé-
moire involontaire, der Madeleine-Episode, an der »Idee eines Geruches«.
Tatsachlich wird hier eine der Urszenen modernen Erzahlens nicht nur
wiederaufgegriffen, sondern invertiert. Fir Prousts Erziahlen bilden mate-
riell gebundene Eindriicke einen ersten Quell der Kraft der Erinnerung,.
Fur Tynset, das mit einem Substanzverlust beginnt, wird derlei demen-
tiert. Widersprochen wird hier einer Auferstechung der Vergangenheit
im Bewusstsein des sprechenden Ich und letztlich im Kunstwerk selbst,
wie es Prousts Artistenmetaphysik beabsichtigte.*S Der Luftzug will, so
wird ausdricklich deutlich, keine Erinnerung mehr wecken. Die Unmog-
lichkeit, aus materiell gebundenen Eindriicken die potenzierte Idee der
Vergangenheit wiederzugewinnen, wird am Ende der oben zitierten Passa-
ge sogar gutgeheiffen. An die Stelle der tberwaltigenden Erinnerungen
Prousts werden bald selbsterfundene Geschichten und die eigenmachtig
aufgerufenen, nicht selten abbrechenden und fragmentarisch bleibenden

45 Zur Reaktivierung materiell gebundener Eindriicke in der Madeleine bis zu ihrer Auf-
hebung in der Idealitit der >Zeichen der Kunst« vgl. Deleuze 1970, S. 36: »Solange wir
die Bedeutung eines Zeichens in einem andern Ding entdecken, bleibt etwas Materie
brig, widerspenstig gegen den Geist. Im Gegenteil vermittelt die Kunst uns eine wahr-
hafte Einheit: die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer ginzlich
spirituellen Bedeutungx.

166

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Referate von Vergangenem treten. Die Substanzlosigkeit und spétere Un-
terdriickung der mémoire involontaire durch das Erzahlen hat dabei einen
existenziellen Wert fir die prisentische Ich-Origo des Reflekteurs. In sei-
nem Jetzt will er von den wiederkehrenden Schrecken der Vergangenheit
nicht linger behelligt werden.#¢ Dabei dient das Geschichtenerfinden ge-
rade dazu, das Erinnern zu vermeiden. Als implizites Ziel scheint dem
Erfinden eine Weltausloschung eingeschrieben, die als Angriff der Gegen-
wart (des Erzahlens im Prasens) auf die Vergangenheit vom Ausbleiben
der unwillkiirlichen Erinnerung angezeigt wird.+

Auch wenn man Hildesheimer die Konstruktion einer intensiven Zeit
und Welt gegentber einer extensiven zuschreiben kann,*® wird die mit
einer Umkehrung Prousts begonnene Erzahlwelt eine relative Stabilitat
gewinnen. Um die Erzahl- oder Reflekteurs-Origo, die als Ich sowohl Zu-
gangsinstanz als auch Figur in der Erzihlwelt ist, kristallisiert sich im Ver-
lauf von Tynset bald eine Minimalhandlung und eine vom Ich durchquer-
te Erzahlwelt heraus, auch wenn diese von Erinnerungs- oder Geschichts-
erfindungsprozessen unterbrochen wird. Der Erzihler liegt schlaflos im
Winterbett, er wird eine Reihe von Telefonanrufen titigen, spater mit
einer Flasche Wein durch das nachtliche Haus irren, dem Krihen des
Hahns lauschen, durch das Teleskop auf dem Dachboden blicken, seine
vollig betrunkene Haushalterin Celestina aufsuchen. Allein diese Auswahl
von Erzihlereignissen, die Weltereignisse in der nachtlich ausgeschritte-
nen Erzahlwelt bilden, zeigt eine belassene Minimal-Konsistenz der Welt
an: Nichts davon wird spater suspendiert.

Weniger in Frage gestellt als hinsichtlich der Bedingungen ihrer Genese
beunruhigt wird diese Erzihlwelt allerdings durch die stindige Reflexion
tiber den Namen Tynset. »Aber was ist es denn, das ich mir unter Tynset
vorstelle? Was? — Nichts, sei still, nichts. Ein Geheimnis verbirgt sich da-
hinter. Um es zu erforschen, ware vielleicht eine Reise noch nicht einmal

46 Wobei der Reflekteur selbst es zu Beginn noch ist, der andere mit ihren vergangenen
Verbrechen am Telefon konfrontiert (20-30). Zum grundsitzlichen Vergangenheitsbe-
zug in Tynset vgl. von Schilling 2015, S.247-250, aulerdem Hanenberg 1989, insbes.
S.128-136, wo der Rekurs auf Hildesheimers Antworten auf Tynset gerade die Rekon-
struktion extratextueller Beziige vollzieht. Man sollte hier allerdings nicht >Zeitge-
schichte« gegen >Formfragen« ausspielen.

47 Maren Jager hat dann erstmals auch ausdricklich darauf hingewiesen, dass die Erzahl-
bewegung als Unterdrickung einer mémoire involontaire aufgefasst werden kann. Jager
2009, S. 359-360.

48 Vgl. ebd., S. 370.

167

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

der rechte Weg« (138). Wenn es in Tynset eine Bewegung gibt, so fithrt
diese nicht an einen Ort, sondern zu einem Wort, zu einem Namen und
so auch zu dem Werk, Tynset, das diesen Namen im Titel trigt und das als
Entfaltung der Assoziationskraft dieses Namens geschrieben wird.

Ortsnamen, Namen liberhaupt

Statt der unwillkarlichen Erinnerung adaptiert Hildesheimer so ein an-
deres Mittel Prousts, die Evokationskraft von Namen. Im Abschnitt Orts-
namen Namen iiberhaupt der Recherche wird ausgerechnet der Blick ins
Kursbuch zum frihen Erweckungserlebnis der Kunst: »Und obwohl mei-
nem rauschhaften Zustand das Verlangen nach kiinstlerischen Geniissen
zugrunde lag, gaben ihm die Reisefiihrer noch mehr Nahrung als astheti-
sche Betrachtungen in Biichern, und mehr noch als jene das Kursbuch«.#
Nicht anders wird bei Hildesheimer der Name Tynset von einem Kurs-
buch abgelesen (10-11). Wie fir den jungen Erzihler der ersten Binde
der Recherche ist der Fluchtpunkt dabei die Fantasie. Der Name wird zur
Evokation nicht einer Vergangenheit, sondern einer moglichen Zukunft,
die sich in der Auffassung Tynsets als »einziger Plan, [als] das einzig mog-
liche Ziel« erweist (59). Wichtiger noch ist die Bewegung dorthin keine
physische, sondern eine gedanklich-erzihlerische. Daftir sorgt der erzihlte
Monolog: Er ermoglicht eine Bewegung der Imagination des Reflekteurs,
die durch diese Erzihlform als solche angezeigt ist. Vom Namen Tynset —
der ausdriicklich in seiner Materialitit, seinem metallenen Klang und von
den Buchstaben her begriffen wird — gelangt man nicht zum realen Ort in
Norwegen, sondern zu vielen »Dinge[n], die es nicht gibt«, die aber einen
Namen haben.

Tynset. Das klingt nach.

Es klingt hell, glasern, — nein, das nicht, es klingt metallen. Die Buchstaben sind
gut gewahlt, sie passen zueinander. Oder scheint es mir nur so? Nein, sie passen
zueinander, ich habe Lust, irgend etwas so zu nennen, etwas aufSerhalb des
Ortes in Norwegen, dieser Station an der Nebenlinie von Hamar nach Storen.
Aber ich habe nichts zum Benennen, alles hat einen Namen, und was keinen
Namen hat, das gibt es nicht. Im Gegenteil: es gibt viele Namen fiir Dinge, die
es nicht gibt (19).

49 Proust 1964, S. 517.

168

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Man mag sich hier an die kosmische Schopfungskraft des Namens erin-
nert fihlen, die Gershom Scholem als einen der wesentlichen Ziige der
judischen Kabbala im Buch Jezira ausgemacht hat’ In jedem Fall avan-
ciert hier eine Beschworungskraft des Nicht- oder Noch-nicht-Seienden
durch den Namen zur Antriebskraft des Erzihlens. Dieses Erzahlen richtet
sich fiir den Reflekteur nicht auf das Wiederfinden einer verlorenen Ver-
gangenheit, er war erklartermaf§en nie in Tynset. Viel mehr wird die Kon-
struktion eines erzahlten Raumes gegen die Vergangenheit ausgespielt.
Es handelt sich dabei um einen Raum, der ganz aus dem Namen und
der Materialitidt der Buchstaben gewonnenen wurde. Letztlich kehrt sich
diese Bewegung aber gegen jede duflere Wirklichkeit und krimmt sich
auf sich selbst zuriick.’! Denn Tynset, der Name, ist »eine Saat zwischen
die Gedanken gestreut« und »erstickt die Gedanken auffer den Gedanken
an es selbst«. Jene damit konstruierte Ebene ist nicht nur die eingebildete
Ebene eines Tynset zwischen Hiigel und Wald: Es ist vor allem eine Ebene
des Erzahlens, einer erzahlten Welt, die hier als Effekt aus nichts aufler
der Materialitit der Worte aufspannbar wird und als Fluchtpunkt vor der
Wirklichkeit erscheint.’> Deutlich wird diese Abhebung Tynsets von der
Realitit, wenn der Ich-Erzihler in der Ausstellung eines Akts willkirlicher
poetischer Setzung aus dem Stegreif die Figur eines befreundeten Lehrers
zu erfinden beginnt (79-80).

Nimmt man die Impulse ernst, die Hildesheimer von Proust empfangt,
tritt die Konstruktion einer Erzihlwelt weit starker zurtick als beim fran-

50 Scholem 1973, S.221-222.

51 Zwar lasst sich der Fund des Namens im Kursbuch durchaus als extratextuelle Referenz
auf Enzensbergers gleichnamige Zeitschrift lesen (vgl. Chiado Rana 2003, S. 59-66), zu-
gleich fungiert der Gebrauch der Namen durch den Erzéhler als Loschungsversuch von
ihrer Referenz und jeglicher Wirklichkeit, extratextuell wie intratextuell und erzahl-
weltlich, was tber dem Wilzen des Wortes »Pfiihl« offen ausgesprochen wird: »Ich wer-
de alt, ich spiire es, wie ich hier liege, die Kuhle in der Matratze tiefer und tiefer mit
den Jahren, und die Jahre kirzer und kiirzer, und das Bett immer weicher. Pfiihl, so
sagte man frither. Pfiihl, das ist ein seltsames Wort. Aber in Wirklichkeit sagte es wohl
niemand. Wirklichkeit—?« (44-45) Die Reflexion auf das Sprachmaterial der eigenen Re-
de fihrt weg von der Realitit in einem Text, der nichts anderes als Rede, Monolog ist.

52 »Tynset. Da liegt es, eine Saat zwischen die Gedanken gestreut, in eine Ebene, flach
zwischen Hiigel und mageren Wald, und dann ein wenig ans Gelinde angedriickt, so
schlagt es Wurzeln, geht auf, wuchert wie Unkraut, schlingt sich wie Schlinggewéchse,
erstickt die Gedanken aufer den Gedanken an es selbst, es breitet sich aus, wird eigen-
michtig, fordernd und beansprucht Stadtrecht, das ich verweigere: so weit bin ich noch
nicht, noch lange nicht. Gestern vielleicht, vor meiner Stunde des Alterns, aber heute
noch nicht...« (78).

169

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zosischen Schriftsteller. In der Recherche werden traditionelle Raum-Zeit-
Vorstellungen durch eine Erzihlbewegung tberwunden, die zumindest
partiell noch im Zeichen der Wiederaneignung des Vergangenen durch
die Erinnerung steht. Sie gewinnt dort Riume nur mehr als Heterotopien,
die nicht mehr eindeutig raum-zeitlich-verortbar sind>3 und operiert dafir
nicht unwesentlich mit der Evokationskraft des Namens, der Welt nicht
einfach erschlief§t, sondern als potenzielle und zunichst fiktionale Erwar-
tung erschafft.* Bei Hildesheimer trennt sich diese Bewegung — gerade
auch angesichts der nur schwer ertraglichen, in die Gegenwart der 1960er
Jahre hineinragenden deutschen Vergangenheit — von der Méglichkeit der
Aneignung einer biografischen Geschichte ebenso wie von Anleihen extra-
textueller Referenzherstellung. Erzahlen ist ein Konstruktionsakt in der
Sprache und aus ihrem Nichts heraus; eine progressive Erzihlbewegung
auf den Namen Tynset hin; eine Bewegung fort von der Vergangenheit
und der Welt, der diese Vergangenheit noch angehort; die Erschaffung
einer Welt aus dem Material der Sprache.

Die Unendlichkeit durch die Sterne

Ab dem Moment, da der Reflekteur den Dachboden seines Hauses be-
tritt, verwandelt sich die Reise zum Nicht-Ort Tynset in eine Bewegung
hinauf zum Sternenhimmel. Vom Gleiten »wunderbarer Namen auf den
Landkarten der Welt« verlangert sie sich in »herrliche Fahrten« tber die
»Sternkarten des Himmels« (35). Hier wird der Hintergrund der weltstif-
tenden Kraft des Buchstabens deutlich. Dabei scheint eine Vielzahl philo-
sophischer Referenzen aus dem zeitgenossischen Interspezialdiskurs tiber
die Neuzeit auf.

Im Verlauf der Nacht steigt der Reflekteur zunachst mit einer Weinfla-
sche zum Dachboden seines Hauses hinauf und betrachtet hier den Mond
durch ein Teleskop (103). An diesem tbercodierten Ort hat Celestina —
die Gottliche, Katholikin und seine Haushalterin (100) — ein Gesangbuch

53 Vgl. Warning 2016, S. 17-43, insbes. S. 33-37.

54 Prousts Einsicht in diese Kraft des Namens, an die Hildesheimer sich anzulehnen
scheint, verdankt viel Gérard de Nerval, der es Namen zuschrieb, eine »géographie ma-
gique« zu evozieren: Eine Landschaft, die von der Kraft des Namens gespeist sich gegen
Welt und Wirklichkeit behauptet, wobei sie als imaginire Erwartung eines Individu-
ums zuletzt auch an der Realitit zugrunde geht. Vgl. Stierle 2008, S. 38-39 und S. 256-
257 (FN 27).

170

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

vergessen, das einst einem falschen Messias namens Wesley B. Prosniczer
gehorte (100). Das Stockwerk gleicht einer von Spinnweben verhingten
Arche (101). In ihr herrscht »ein Dachbodengesetz, unverandert seit dem
Mittelalter, ungeschriebene Ehrensache, Grundregeln der Zunft der Zim-
merleute —« (101). Zimmermann, Arche, Gesetz, Messias: alles evoziert
hier den Frame eines katholischen Mittelalters.

In Kontrast dazu tritt das Teleskop; seit seiner Operationalisierung
durch Galilei ein Symbol fiir die Ersetzung der mittelalterlich-aristoteli-
schen Kosmologie durch naturwissenschaftliche Welterklarungen.ss Blickt
der Reflekteur am mittelalterlich-theologisch grundierten Dachboden
durch das Teleskop, so wird eine der bahnbrechenden wissenschaftlichen
Gesten der frithen Neuzeit in die Erzdhlwelt transponiert. Die Erde wird
durch diesen Blick nur mehr zu einem Stern unter vielen. Erschiittert
wird so das ptolemiische Selbstverstindnis des Menschen, der sich in
der kopernikanischen Welt bald aus dem Mittelpunkt des Universums
verdringt weify und zugleich ein Bewusstsein fiir die Leistungsfahigkeit
seiner Technik gewinnt.’¢ Die Erzidhlwelt verdichtet auf diese Weise prak-
tisch einen Schltusselmoment des Anbruchs der Neuzeit, als welchen Hans
Blumenberg und Alexandre Koyré die galileische Szene beschrieben ha-
ben.%”

Steckten die Sterne »ftir das Mittelalter zugleich die Sphare der reli-
giosen Instanzen«’® ab, so wird der von Koyré beschriebene Weg ins
unendliche Universum zudem textperformativ illustriert. Die erblickte
Unendlichkeit des Nachthimmels wird direkt in eine Bewegung der dis-

55 Es stellt darum alles andere als ein »Requisit der Zeitlosigkeit« dar, »das Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft verkniipft«. So Jehle 1990, S. 102. Dagegen Blumenberg 1965,
S.12: »Der Gebrauch des Fernrohrs zu astronomischen Beobachtungen erforderte als
solcher schon einen Bruch mit der Tradition, eine neue Antizipation der erfahrbaren
Gegenstindlichkeit«

56 Ebd., S.21: »Dies ist der Moment des ausbrechenden kopernikanischen Pathos bei Gali-
lei: die Wesensdifferenz zwischen Erde und Gestirn, die ein Hauptbestandstiick der aris-
totelisch-scholastischen Kosmologie gewesen war, ist zerstoben und die Ausschaltung
der Erde aus dem Rang der Sterne riickgingig gemacht.« Ebd., S. 18: »Galileis Mechanik
bedeutet so nicht nur die Begriindung einer neuen Wissenschaft, sondern die Fungie-
rung eines neuen Selbstbewuftseins der technischen Leistung des Menschen fir die
Neuzeit, die nun nicht mehr als erschlichene Umgehung der Natur, sondern als legiti-
me Teilnahme an ihrer Gesetzlichkeit erscheint, wenn sie auch das faktisch in der Natur
verwirklichte Leistungsmaf§ zu Gberbieten vermage.

57 Ebd., S.14-15: Es »ist das Fernrohr die grofle, metaphysische unterwartete und deshalb
so relevante Uberraschung der beginnenden Neuzeit«. Vgl. Koyré 1962, S. 88-109.

58 Blumenberg 1965, S. 14.

171

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

kursiven Ebene uiberfiihrt: in die hypotaktische Konstruktion nicht enden
wollender Satze.

Dennoch: manchmal, im frithen Sommer zum Beispiel, gelingt mir, an einer
einzigen bestimmten Stelle, mit geringstem Mafl der Selbsttduschung, die ich
Uberspiele — gelingt mir der Absprung ins Dunkle, ich stoe mich ab vom
Mond, lasse andere Monde und Trabanten hinter mir, stofSe tiefer in den Raum
vor, immer tiefer in Raum und Dunkelheit, es schwindet die Erde unter mir,
diese tote Kugel, bekrochen von Parasiten, ihre Anziehungskraft verwirke, ver-
ausgabt sich, ich spire die Wirme des Erdkerns aus mir schwinden, die Kraft
des Magneten lafft nach, ich werde leicht, ich fliege, schwebe entlang, hinan
zwischen rauschenden, drohnenden Erden und Planeten, hindurch zwischen
heiffen Sonnen, kalten Monden, in wechselndem Licht, streife eine krustige
Oberfliche, stofle durch Nebel hindurch, Gber die nordlichen Sternfelder, hier
ist denn nichts mehr von Schopfung, all dies war schon immer da, lange be-
vor man sich Gotter buk, aus denen man dann einen Gott gebacken hat, -
entschwebe einem Loch entgegen, dorthin, wo unser Sternsystem weitmaschig
wird [...](106).

Die hypotaktische Schilderung des Blicks durch das Objektiv evoziert eine
Reise durch die unendliche Galaxie. Diese scheint weiterzugehen, indem
es die Sitze tun.” Die Verfigbarmachung der Welt durch die Technik ist
eine andere, heideggersche Lesart der Neuzeit. Und tatsichlich gewinnt
der Reflekteur nach dem Blick durchs Teleskop ein Bewusstsein fir die
Leistungsfahigkeit sezner Technik, der Sprache.

Hildesheimers Text liest sich an Stellen wie diesen beinahe wie ein Pa-
limpsest zeitgenossischer Neuzeitdeutungen. Neben den bereits erwihn-
ten Autoren klingen auch die Uberlegungen zur Entdeckung des archime-
dischen Punktes aus Hannah Arendts Vita Activa an.® Ausgehend von
Galileis Operationalisierung des Fernrohrs schligt Arendt den Bogen
zum archimedischen Punkt, der fir alle Entdeckungen der modernen
Naturwissenschaften charakteristisch sei: »immer handelt es sich darum,
daf§ die Natur von einem Standpunkt im Universum auferhalb der Er-
de gehandhabt wird«.! Die Sternenwanderung des Reflekteurs scheint
diesen archimedischen Punkt einnehmen zu wollen, wenn er nun zu
einem Himmelskorper zu werden scheint, der sich durchs Weltall bewegt.

59 Die von Michael Scheffel beziglich der sprechenden Ich-Origo konstatierte »Spannung
zwischen Ruhe und Bewegung« (u.a. im Schweifen der Gedanken nach Tynset) muss so
nicht zuletzt auch als Sprach- und Textbewegung gedeutet werden: Vgl. Scheffel 2013,
S.202.

60 Arendt 1981, S.252-262.

61 Ebd., S.256.

172

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Arendt deutet die Lokalisierung eines neuen Blickwinkels der Objektivitat
im Weltraum folgendermaf{en: »Es bedeutet, daf§ wir uns auch an ein Son-
nensystem nicht mehr gebunden fihlen, daff wir uns frei im Universum
bewegen und in ihm beliebig Bezugspunkte wahlen kdnnen«.®? Was sich
aus phanomenologisch-existenzphilosophischer Perspektive als Verlust der
Lebenswelt und des selbstverstindlich-alltaglichen Bodens weltlicher Be-
zugsformen auffassen lasst,%® wird vom Standpunkt der modernen Natur-
wissenschaften, wie sie sich fir Arendt darstellen, zur conditio sine qua
non der Welterkenntnis, deren Paradigma die Astrophysik bildet. Indem
Hildesheimers Reflekteur zu den Sternen strebt, tritt er denselben Weg
an, wobei der view from nowhere auf die Welt mit dem Blick aus dem
Weltraum auf die Erde zusammenfillt.

Diese Bewegung ist zudem sikular tibercodiert. Die in der Entgrenzung
der Satze ins Unendliche aufblitzende Allmacht des Reflekteurs scheint
zugleich einen gottlichen Erzihlstandpunkt samt seiner volligen wissen-
den Verfigung uber die Erzahlwelt sich zu nihern, ist sodann aber auch
nicht mehr die Position eines sikularisierten Schopfergottes. Dessen Ver-
mogen scheint hier, wie es schon die Analogiebeziehung Demiurg-Autor
seit der Neuzeit nahelegt, zunichst auf den monologisierenden Reflekteur
tiberzugehen. Das deutete sich bereits an der Weltenschopfung aus dem
Semem an. In ihr hat der Reflekteur den Ort Gottes eingenommen, sein
Wort allein ist schopferisch und bringt Welten hervor, wobei es erzih-
lerisch zudem die einzige Garantieinstanz der Weltereignisse darstellt.
Allerdings weist nicht zuletzt das Teleskop darauf hin, dass der mit der
Unendlichkeit paktierende, sich ins Universum verlingernde Homo Faber
an die Stelle Gottes getreten ist. Erzahltechnisch tibersetzt: die Ich-Origo
und ihre Wy ist die Bedingung jeder Wy,

Entsprechend weist der Reflekteur die Vorstellung eines monotheisti-
schen Gottes als menschliche Setzung zuriick, was den Bruch mit dem
katholischen Mittelalter bekriftigt und noch den Schopfergott als zur
menschlichen Schopfung gehorig ausweist. Nun erscheint die Unendlich-
keit des Kosmos, die sich in der hypotaktischen Syntax abbildet, als ein
Seiendes jenseits der Schopfung: »all dies war schon immer da, lange
bevor man sich Gotter buk« (106). Indem ein Verlassen der Erde beschrie-
ben wird, dringt der Text ins Fantastische, der Blick des Reflekteurs tiefer
ins Universum vor, in dem jede Spur Gottes fehlt. Hier deutet sich wenig-

62 Ebd, S.257.
63 Kreienbrock 2020, S. 34-42.

173

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

stens so etwas wie eine Dialektik dieser Bewegungen an, die sich zunachst
noch als Versetzung auf den Stand der Wissenschaft und als Aufklirung
deuten liefen. Eigentlich ein Medium der Welterzeugung, arbeitet das
Fernrohr der Entleerung der Welt zu.* Sichtbar wird nur mehr ein leerer
Raum, ein Nichts.

Mit >nichts< meine ich nicht das modische Etwas, genannt Nichts, das sogenann-
te »absolute Nichts< voll von unertraglichem Pathos, das unbestimmbare, dehn-
bare Nichts der Philosophen, Thema lebloser Gespriche am runden Tisch, im
schalltoten fensterlosen Raum, strapaziert, aufgeblaht, ein Ballon voller Nichts,
und nur >Nichts< genannt, weil nichts Besseres darauf pafit, die Nichtung oder
Nichtigkeit alles Seienden, deren Walten mich nichts angeht und nur ihre
Verwalter interessiert — nein: ich meine das geographische oder vielmehr das
kosmographische Nichts, den leeren Raum zwischen Bindeln, den Mengen,
den Gruppen von etwas, von viel oder von zuviel, das Unsichtbare zwischen
dem Sichtbaren, das Loch im Himmel [...], Verlangen nach dem Ort, an dem
nichts ist und nichts sein kann und nie etwas gewesen ist, das treibt mich
hinauf, seinethalben schlage ich Wurzeln hier, élter als die des Instruments, so
alt wie die der ersten Sterngucker (104).

Mit essayistischem Aplomb verwirft der Ausschnitt zunéchst einen Be-
griff des Nichts. Es wird als Fetisch-Begriff der Existenzialphilosophien
ausgemacht, wobei die Nennung der »Nichtung« deutlich Sartre, aber
auch Heidegger attackiert, noch in den 1960er Jahren die »Verwalter« des
Nichts. Gerade Sartre, auf dessen Werke Hildesheimer immer wieder zu-
rickkommt, hat die Freiheit des Menschen selbst als Nichtung bestimmt,
das Nichts somit in den Menschen fallen lassen.®* Die deutsche Ausgabe
von Das Sein und das Nichts dekretiert entsprechend: »der Mensch ist das
Seiende, durch das das Nichts in die Welt kommt«.¢ Wo die Sprache des
Reflekteurs nun auf die oben gesehene Weise die Unendlichkeit selbst hy-
potaktisch vorstellig zu machen scheint, fallt die Unendlichkeit zugleich
mit dem Nichts als »Loch im Himmel« zusammen: »das geographische
oder vielmehr das kosmographische Nichts«. Wo das Nichts aber auch
ausdricklich nicht mehr, existenzialphilosophisch gedacht, ein menschli-
ches Nichts ist, wird die Vorstellung des Reflekteurs als Substitut Gottes
selbst wieder briichig. Das Nichts, das in der Unendlichkeit gefunden

64 Zum welterzeugenden Aspekt von Galileis Fernrohr: Vogl 2001, S. 123.

65 »Dieser fir die menschliche Realitit bestehenden Moglichkeit, ein Nichts aus sich her-
vorzubringen, was sie von anderem absondert, hat Descartes, nach den Stoikern, einen
Namen gegeben: es ist die Frezheit.« Sartre 1982, S. 65.

66 Ebd.

174

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

wird, scheint durch die oben gesehene sprachlich-hypotaktische Setzung
der Unendlichkeit zugleich mit der Sprache zusammenzufallen. Was hier
die Welten setzt, ist weder ein Schopfergott noch das existenzialistische
Subjekt noch der Reflekteur, sondern die im erzdhlten Monolog von An-
fang an als Ursprung der Erzihlwelt fungierende und nun reflektorisch
auch als solche eingeholte Sprache selbst. Worauf schon die sprachmagi-
sche Verwendung des Namens Tynset hinwies, wird hier offensichtlich:
Die Sprache ist die treibende Kraft einer Schopfung als creatio ex nihilo.

Selbstexposition des Erzahlens

Der gesamte, bis hierhin nachvollzogene Prozess, der Ausgang vom Se-
mem, die sprachliche creatio ex nibilo bis zur Einsicht ins Nichts der
Sprache kulminiert schlieflich in der willkarlichen Schaffung von Erzihl-
welten durch den Reflekteur.®”

Zwischen seinem Treffen mit der betrunkenen Haushalterin Celestina
und dem Blick durchs Teleskop liegt eine Erzahlung in der Erzahlung,
welche den Erzihler beim Anblick seines Sommerbettes tberkommt. Es
ist die Vorgeschichte dieses Bettes, die erzihlt wird. Aus dem siebzehnten
Jahrhundert stammend, soll es einst sieben Personen in der englischen
Grafschaft Kent beherbergt haben (109), deren Geschichte sich wihrend
einer Pestepidemie im Jahr 1522 abspielt. Sechs Gaste finden sich in einer
Pension ein, darunter ein Monch, der hier an die Prostituierte Anne gerat
(110-111), ein Soldat, ein Bader, ein Millerpaar, ein alternder deutscher
Edelmann mit einem jungen Gefihrten (113). Alle werden letztlich wih-
rend der Nacht, die sie in der Herberge verbringen, von der Pest dahinge-
rafft, vom Wirtsehepaar beraubt, welches ihre Leichen in den Fluss wirft,
bis die Krankheit auch die Diebe totet (121).

Fir diese Geschichte wird keine wirkliche Quelle angegeben, sie wird
auch in keiner ihre Substanz mehr und mehr verlierenden Vergangenheit
des Erzahlers angesiedelt. Stattdessen weist sie sich immer wieder als Pro-

67 Derlei bemerkt Klaus von Schilling, wenn er von einem Zerfall der Geschichte spricht,
wogegen »der Akt ihrer Herstellung ins Zentrum ricke, die Fabrikation von Geschich-
ten« (von Schilling 2015, S.252, FN 121). Allerdings hindert diese beildufige Bemer-
kung von Schilling nicht daran, im Folgenden einmal mehr die musikalischen Kompo-
sitionsprinzipien von Hildesheimers Prosa zum Gegenstand seiner Lektiire werden zu
lassen (vgl. ebd., S. 252-280). Zu diesen, die aufgrund ihrer erschopfenden Aufarbei-
tung hier nicht nochmal vorzukommen brauchen vgl. grundsatzlich Wagner 2014.

175

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

dukt der Fantasie und Setzungskraft des Reflekteurs aus, der nun nichts
mehr von sich preisgibt, von der Erzihlung seiner Umwelt (Wy) in eine
neue Erzahlwelt wechselt und zugleich einen Ebenen- oder Weltensprung
hinlegt. Mit Frangoise Lavocat, die Genettes Begrifflichkeit in die weltba-
sierte Narratologie iibersetzt hat, lasst sich hier von einer intrafiktionellen
Metalepse sprechen, wobei eine zweite Erzahlwelt als mentale Konstruk-
tion einer Figur auftaucht.®® Obgleich Lavocat darum bemiiht ist, gegen-
tber weltauflosenden Narratologien wie jenen Brian McHales die Integri-
tat des Weltparadigmas zu behaupten, ist es gerade diese Metalepse, die
im Fall von Tynset und seines erzihlten Monologs die Verburgtheit dieser
Welt selbst anficht. Wenn von »jener Nacht im spaten Frithling oder
sagen wir im frithen Sommer des Jahres 1522« (190), die Rede ist, bringt
das beilaufige »sagen wir« die freie Verfigung des Erzihlenden tber diese
neue Erzahlwelt (Wy;,) auf den Punkt. Als Geschichte, die einer morbiden
Vorstellung entstammt und als Erfundene markiert wird,*® unterliegt sie,
scheinbar viel stirker als das Erzidhlen von Ereignissen auf der Weltebene
der Erzihlinstanz (Wy), einem Erzdhlen, welches eine Erzahlwelt rein
durch die Setzungen der Einbildungskraft erzeugt. Auf dieselbe Weise
wird eine Reihe von Details eingefiihrt, etwa die Mondbewegung, auf
welche sich fortan immer wieder bezogen wird, die den Verlauf der Zeit
innerhalb einer Nacht am Gestirn andeutet.”’

Die Figuren werden an verschiedene Orte versetzt und gleichzeitig vom
Erzihler uberblickt. Die Verteilung von Orten, das Voranschreiten der
Zeit und die finale Begegnung der Charaktere im Raum der Gaststatte
fahrt in gedringter Form die Entstehung einer Erzahlwelt vor, die von
der Autoritat der erzahlenden Ich-Origo vollig durchdrungen wird. Man
konnte sagen: Hildesheimer lasst in seiner Erzihlung in der Erzahlung
einem Erzdhler bei der Erzahlweltschopfung tber die Schulter blicken.

68 Lavocat 2016, S.497-503. Vgl. zum Begriff der Metalepse auch Genette 2010, S. 152—
153.

69 »[...] und wenn sich nur wenig von diesen letzten ungliicklichen Schlafern mir einver-
leibt hat, so liegt es daran, daf sie — vielleicht — niemals existiert haben. Schade. Hatten
sie gelebt, so hitte sich mir — vielleicht — etwas mitgeteilt, vielleicht etwas, aus dem ich
hatte lernen konnen, wenn ich lernen konnte; [...]« (122).

70 »Schien der Mond?

Ja — oder sagen wir, er scheint noch nicht, aber er war im Aufgehen, ein Dreiviertel-
mond vielleicht, er hat das Fenster noch nicht erreicht [...J« (110). Dass die Omnipra-
senz des Mondes hier auf die Poetiken der Setzungen aus dem Ich der Romantiker
zuriickverweist, ist offensichtlich kein Zufall.

176

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

Dies wird gerade durch die Markierung der sprachlichen Setzungsakte
und noch ihres Ausbleibens beim Erzihlen der Wy, deutlich.

Der Soldat steht nicht mehr im Mond, er steht im Haus, steht vor der Wirtin.
Der Mond steht hoher am Himmel und wirft Gber das Paar, das dem Gasthaus
nahe ist, einen kirzeren Schatten und einen ebenso kurzen tuber den einzelnen
Mann, der inzwischen die Stadt durch das Tor betreten hat, ein Bader tbrigens
—, wirft Schatten tGber das andere Paar, zwei mannliche Gestalten, noch un-
kenntlich, ich habe mich noch nicht entschieden, — zwei Gestalten also, die das Tor
noch immer nicht erreicht haben, aber spater auch hier enden - ich sage enden
— werden, ich habe das Ende parat. Millerpaar vor der Tir, Bader im Mond,
Traum im Monch, Monch im Bett, Anne am Bett, Soldat im Haus, Wirtin beim
Soldat [...] (113; Kursivierungen von meiner Hand — F.S.).

Hier wird nicht nur erzahlt, sondern das Erzihlen als solches kenntlich
gemacht. Das sprachliche Setzen der Erzahlwelt Wy, wird dort flagrant,
wo ein Zaudern des Reflekteurs seine Geschichte in der Schwebe hilt:
»ich habe mich noch nicht entschieden«; »ich habe das Ende parat«.
Erzahlt wird hier nicht nur die Geschichte, sondern auch ihr Entstehen
und damit das einer Erzihlwelt. Zugleich bleibt diese Welt in der Welt
(W2 in Wy eingeschachtelt) eine skizzenhaft Hingeworfene. Darauf deu-
tet die stenografische Zusammenfassung der Figurenverhiltnisse am Ende
der oben zitierten Passage hin. Man sicht dem Reflekteur vielleicht sogar
weniger beim Erzahlen als beim Entwerfen einer Erzahlwelt zu: »Gut
so, die Stimmen sind angeschlagen, die Exposition vollzogen« (116). Es
wird komponiert, aber nicht vollstindig ausgefithrt.”! Die Moglichkeit,
anders anzusetzen, wird niedergeschlagen: »aber das ware eine andere
Geschichte, wahrscheinlich eine schlechte« (110). Solche Kommentare,
auch der finale Abschluss — »Ende meiner Geschichte. Ich stehe auf« (122)
— betonen nur die souverane Verfigungsgewalt des Erzihlers tber die
Binnenerziahlung und ihre Welt Wy,.

Wihrend oben, noch nicht beleuchtet vom steigenden Mond, der Ménch den
Bettbelag tber sich legt und die Hinde zwischen dem Rosenkranz faltet, zu
einem letzten, ich sage letzten, Gebet — inzwischen weifs ich, auf was ich hinaus
will - leert unten Anne mit der Wirtin einen Krug mit Ale, sie erzihlt, wihrend
der Mond schon kiirzere Schatten wirft [...], erzahlt der Wirtin, im unverhohle-
nen Grundworterschatz der Zeit, vom Geschehen in grofSen weichen spiegelver-
schalten Riumen, die sie nun fir immer hinter sich gelassen hat (111).

71 Um eine Komposition handelt es sich hier auch im musikalischen Sinn. Das legt
die Sprache des Erzahlers nahe: »Weiter, weiter, Transposition, neues Thema« (117) —
»Fermate. Ende der Fuge« (121).

177

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Indem die Genese einer Erzihlung in einer Erzihlung inszeniert wird,
findet sich der grundlegend konstruktive Charakter jedes Erzahlens und
jeder Erziahlwelt ausgestellt. Dies wirkt noch zuriick auf die Erzahlwelt des
Reflekteurs. Noch dieser Rahmenwelt Wy, in der eine Wy, konstruiert
wird, ist selbst nur durch das Sprechen der Ich-Origo des Reflekteurs
erzahlend zuganglich gemacht und gesetzt. Sie ist damit aber denselben
Gesetzen unterworfen, der creatio ex nibilo des Sprechens, die auch die
W erst entwickelte.

Nahegelegt wird diese Gleichartigkeit beider Welten hinsichtlich ihrer
Genese auch durch die haufige Verwischung der Grenzen zwischen ihnen.
Schon die Einfihrung der Binnenerzahlung und der Wy, setzt mit einer
Art Immersion des Reflekteurs in seine Erzahlung an. Indem er sich selbst
in ihr zu sehen beginnt, verwischt er aber die Grenze zwischen beiden Er-
zahlwelten. Die erzahlende und setzende Figur, der Reflekteur, erscheint
so selbst zwischen den erzihlend gesetzten Figuren seiner Geschichte —
und so als nichts anderes denn in einer (anderen) Erzdhlung gesetzte
Figur.

Manchmal, im Sommer, sebe ich mich beim Erwachsen als der letzte von sieben
Schlifern, sehe ich an meinen beiden Seiten je drei Abdriicke von Schicksalen,
die eine ganze Nacht lang neben dem meinen herliefen, ohne es beriihrt zu
haben; sehe mich als einen der sieben letzten Schlifer in diesem Bett, etwa als

einen siindigen Monch, oder als einen muden Soldat, oder als einen deutschen
Edelmann vielleicht [...] (109; Kursivierungen von meiner Hand - F.S.).

Und diese Verwischung der Grenzen zwischen Wy und Wy, verscharft
sich noch. Denn der Reflekteur erblickt die Prostituierte Anne, ein Wesen
aus seiner Geschichte, neben sich auf dem Bett.

Weiter: der Mond steht hoch, beleuchtet aber nur einen kleinen Teil dieses
Bettes, auf das ich mich jetzt setze, in dem oder an dessen dufSerstem Ende
nunmehr Anne, nackt bis auf ihren Erloser und die Kette an der er hingt,
den Bettbelag zurtickschligt, unter dem, in schwindender Unschuld, der Mann
Gottes liegt, sich neben ihn auf das Bett setzt (114).

Der sommersiiber in diesem Bett liegende Erzahler wird zum Schlafgenos-
sen der Toten seiner eigenen Erzdhlung, die erklirtermaffen nur in sei-
ner Geschichte existieren, ihr nun aber metaleptisch entsteigen. Wy und
W, geraten hier an den Punkt ihrer Uberschneidung. Und diese Uber-
schneidung lasst vor allem fraglich werden, inwiefern sich der Reflekteur
samt seiner Erzihlwelt von jener Welt der Figuren, die er erfunden hat,
wesentlich unterscheidet. Die von Beginn an ausgestellte Bewegung des
Erzihlens aus dem Namen heraus, die creatio ex nihilo als Textbewegung,

178

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltrinder: Exponierte Erzahlweltgenesen

die Schaffung einer Erzahlwelt Wy, als rein sprachliche Setzung holen an
dieser Stelle den Setzenden, den Reflekteur selbst ein. Noch der vermeint-
liche Erzahler erweist sich dem unterworfen, was Tynset von Anfang an in
actu vorgefiihrt hat: die Kraft der Sprache und des Namens, Welten aus
dem Akt sprachlicher Setzung zu erschaffen.

179

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Verfahren im technischen Zeitalter: Wissenschaft und Weltauflosung
bei Gottfried Benn und Arno Schmidt

Technik — Welt — Bewusstsein

Bei Arno Schmidt und Gottfried Benn lasst sich von einem Nachleben
expressionistischer Prosa in der deutschen Nachkriegsliteratur sprechen.
Wihrend Benns Novelle Der Ptolemder (1947) mit der ihr zugrundeliegen-
den Konzeption der >absoluten Prosac den Stil der expressionistischen
Ronne-Novellen seines Verfasser in gewisser Hinsicht fortsetzt, lasst Ar-
no Schmidt die Figuren seiner Romantrilogie Nobodaddy’s Kinder (1951-
1953) immer wieder Anspielungen einstreuen, welche die schmidtsche
Prosa in eine expressionistische Genealogie stellen.”? Der erzahlerische
Anspruch dieser Prosa-Tradition lésst sich, wie Moritz Bafler gezeigt hat,
auf der Ebene des Darstellungsverfahrens ansiedeln. Der Viktor Sklovskij
entlehnte Begriff des Verfahrens bezeichnet dabei die Machart der Texte
als Konsequenz einer >kiinstlerischen Idee«”® Verfahren schlagen sich auf
der Darstellungsebene (BaSler), auf der diskursiven Ebene (Eco) nieder.”#
Die hier dominanten Impulse ihrer Verfahren werden bei Schmidt und
Benn jeweils aufferhalb der entsprechenden Texte entworfen. Bei Benn in
den Briefen an F.W. Oelze der spiten 1940er Jahre und in den Aufzeich-
nungen zur >absoluten Prosa« in den spiten autobiografischen Schriften;
bei Schmidt in den Arbeitsnotizen Berechnungen, die seine schriftstelleri-
schen Verfahren begleiten und kommentieren.”> Dabei werden an dieser

72 Vgl. Bissgen 2012, S. 31-33. Siche die Bemerkung des Protagonisten von Schwarze Spie-
gel in Schmidt, Schwarze Spiegel, S.209: »Einmal neigte ich den Kopf, das Haupt, vor
August Stramm: dem groffen Dichter! (Auch Albert Ehrenstein, sagt was ihr wollt!)«.
Die Zitation der Romane aus Schmidts Trilogie erfolgt bei gleichzeitiger Angabe des je-
weiligen Romantitels geméf§ der Edition: Schmidt 1987. Hier wie im Folgenden zitiert
mit Titel und Seitenzahl. Die Zitation der Werke Gottfried Benns erfolgt gemafs Gott-
fried Benn, Sdmtliche Werke, Stuttgarter Ausgabe, in Verbindung mit Ilse Benn hg. Ger-
hard Schuster, Stuttgart 1986-2003. Im Folgenden zitiert nach dem Schema: STA Band-
nummer, Seitenzahl.

73 Bafler 2015, S.11-15. Ebd., S. 14: »Das Verfahren erfasst eben, wie Joyce wusste, das
>Handwerk« nicht nur um seiner selbst willen, sondern in seinem Bezug zu einer >kiinst-
lerischen Idee«. Schon bei Bafler ist der Expressionismus hier als Gegenpol eines realis-
tischen Erzihlens ohne Textwiderstand akzentuiert: Vgl. ebd., S. 209-220.

74 Vgl. ebd., S. 18-19.

75 Der expressionistische Stil, den Moritz BaBler durch eine >metaphorische« Schreibweise
gekennzeichnet sieht, erschwert genuin den Zugang zur Erzahlwelt. Das impliziert sei-
ne Fassung als Infragestellung realistischen Erzihlens ebd., S.22-30 (zur >metaphori-

180

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

Fokussierung aufs Verfahren zwei Aspekte dingfestzumachen sein. Einmal
scheint hier die stindige Reflexion zweier Prosaschriftsteller nach 1945
auf den Stand der zeitgendssischen Wissenschaften durch. Zum Zweiten
zieht das nach sich, dass die Darstellung von Erzahlwelten selbst nur
mehr durch Verfahren oder Stil — und das heif$t: tiber sprachliche Vermitt-
lungen auf der diskursiven Ebene — gedacht wird. Der Blick auf das wis-
senschaftliche Weltbild und die technisch-wissenschaftlichen Verfahren
seiner Gewinnung zwingen zur Reflexion auf die eigene Beschreibung
von Erzahlwelten und deren Darstellung. Schmidts implizite Infragestel-
lung des neuzeitlichen Bildes des Autors als Weltenschopfer und Benns
an Husserls Krisis gemahnende Ausmessung der Entfernung moderner
Wissenschaften von der Lebenswelt verweisen hierbei auf den Interspezial-
diskurses >Zeit des Weltbildes« zurtick.

Arno Schmidts Erzahltrilogie Nobodaddy’s Kinder erscheint zunachst
zwischen 1951 und 1953 und verbindet die Erzihltexte Aus dem Leben
eines Fauns (1953), Brand’s Haide und Schwarze Spiegel (jeweils 1951).
1963 erscheinen diese erstmals in einer Sammelausgabe, die den Zusam-
menhang der Romane paratextuell unterstreicht.”¢ Einen inneren Zusam-
menhang besitzen die Romane dabei nicht. Auf die Aufzeichnungen ei-
nes humanistisch gebildeten Verwaltungsbeamten wihrend des Dritten
Reiches (Aus dem Leben eines Fauns) folgt die Vertriebenen-Geschichte
von Brand’s Haide und zuletzt das dystopische Eremiten-Szenario nach
dem Atomkrieg (Schwarze Spiegel). Alle drei Texte sind oft auf Schmidts
Berechnungen bezogen worden, Arbeitsnotizen, die in loser Folge zwischen
1953 und 1956 entstanden. In ihnen wird das erzihltechnische Vorge-
hen von Schmidts bisheriger Prosa erortert sowie erwogen, was neue
Darstellungsverfahren zu leisten hitten.”” Dabei werden auf den Seiten
der Berechnungen erzihltechnische Probleme wiederaufgenommen, deren
Virulenz man in der Erzahlliteratur der Moderne oft konstatiert hat, etwa
die Uberwindung traditioneller Erzahlverfahren und Ausdrucksformen.”
Zunachst wird zu sehen sein, wie die Trilogie sich sehr bewusst auf das

schen Schreibweise<) sowie S. 240-287 (zur Typologie expressionistischer Prosa als irrer,
den biirgerlichen Realismus darstellungslogisch herausfordernder Diskurs).

76 Schmidt 1963.

77 Vgl. Suhrbier 1980, S. 7-21. Die bei Suhrbier u.a. untersuchte >Etym-Theorie« Schmidts
(ebd., S. 41) wird hier, da erst spéter konzipiert, nicht miteinbezogen.

78 Schmidts Erneuerungsbestrebungen sind dabei Anfang der SOer Jahre gar nicht so neu,
gemessen an den Erzahlverfahren der emphatischen Moderne. Vgl. die Einschitzung
von Jager 2009, S. 122: »Warum féllt Schmidt nicht auf, dass er Grundannahmen tradi-

181

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

schon bei Blumenberg artikulierte Problem des Schreibenden als siakulari-
sierter Gestalt des Weltenschopfers bezieht und damit ihr Verhiltnis zur
Verbindung von Romanpoetik und Erzihlwelt absteckt. Im Ausgang von
den Berechnungen und den darin vorgefithrten Moglichkeiten der Bewusst-
seinswiedergabe ist dann das erzahlerische Verfahren von Schmidts Trilo-
gie ins Auge zu nehmen: Wie gestaltet sich der Zugriff auf die Erzahlwelt
vor dem Hintergrund der Berechnungen? Welche Konsequenzen provozie-
ren diese Uberlegungen fir die Weltdarstellung?”® Besonders vor dem
Hintergrund des apokalyptischen Szenarios von Schwarze Spiegel wird die
Idee des Schriftstellers als Demiurgen einer Erzihlwelt briichig.

Nobodaddy’s Kinder. Die Problematisierung neuzeitlicher Autorschaft als
Schopfungsmythos

Fir Heidegger bildet ein omindses Verschwinden der Gotter einen der
charakteristischen Ziige der Neuzeit, wie sie in den Diskursen der >Zeit
des Weltbildes« aufgefasst wird. Das Motiv bringt sich im deutschsprachi-
gen Raum etwa durch die Sakularisierungsdebatte nach dem Zweiten
Weltkrieg zum Ausdruck. Doch betrifft dieses Verschwinden wohl noch
die Vorstellung des Schriftstellers als Demiurg und Weltenschopfer, wie es
Hans Blumenberg durch den Anspruch auf Weltenschopfung in den neu-
zeitlichen Roman eingetragen sah. Bei Arno Schmidt wird die Briichigkeit
dieser Vorstellung nach 1945 greifbar. Schmidts Texte lassen die Rede
beildufig, aber konstant auf Gott und Schopfung kommen. So etwa wenn
die Ich- und Erzahl-Origo mit Grete in Brand’s Haide in ein Gesprach »von
allem Moglichen, Gott und der Welt, besonders der letzteren« verfallt.8
Der hochstanspielungsreiche Text scheint dabei klandestin auf Leibniz
zu verweisen und die Wirkung, die dessen Rede von der besten aller
moglichen Welten auf die deutschsprachige Literaturproduktion und das
Bild des Schriftstellers als Demiurg seit Bodmer und Breitinger getan

tioneller Prosa als hinfillig darstellt, die bereits 30 Jahre zuvor verabschiedet worden
sind?«.

79 Damit tiberschneidet sich das Erkenntnisinteresse nur partiell mit dem bis heute einzi-
gen, sich ganz auf die Trilogie spezialisierenden Text der Schmidt-Literatur, der sich
trotz seines Interesses an der Erzdhltechnik letztlich in der Rekonstruktion biografischer
Hintergriinde verirrt: Meyer 1989.

80 Brand’s Haide, S.129: »Grete stopfte Wollenzeug; und wir erzahlten von allem Mogli-
chen, Gott und der Welt, besonders der letzteren«.

182

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

hat.8! Brand’s Haide zeigt so ein Problembewusstsein dafiir an, ob der
Autor-Gott und seine Text-Schopfung nach dem Krieg als poetologische
Grundannahmen unangetastet fortbestehen konnen.

Dieses Problem zeichnet sich von Anfang an in der Trilogie ab, begin-
nend mit den ersten Seiten von Aus dem Leben eines Fauns: Dirings man-
trahaftes »Kein Kontinuum!« markiert die Verabschiedung eines aristoteli-
schen Begriffs des Kosmos, der bis in die mittelalterliche Scholastik hinein
verbindlich blieb.3? Die Reihe von Allusionen auf tberlieferte Weltbilder
und Kosmogonien schlieSt im letzten Teil der Trilogie, Schwarze Spiegel,
wenn die ins biblische Tenebrae getauchte Welt als Ort der Lichtlosigkeit
vor der Schopfung erscheint und sich zugleich mit der Evokation baro-
cker Kreatiirlichkeit verbindet.®> »Aber es wurde auch gleich dunkel, und
ich traute dem Kreatorium immer noch nicht«.84 Lesbar sind hier nicht
nur die Kreatur und das Krematorium, eine Vorstellung der Welt als
Totenhaus also, sondern wenigstens ebenso das Purgatorium: Das Fege-
feuer als Deutung einer im Feuer des Nuklearkriegs >gereinigten< oder viel
eher den Moglichkeiten der neuzeitlichen Technik zum Opfer gefallenen
Welt. Hier eroffnet sich ein loser Bezug auf verschiedenste Weltbilder
oder Welt-Figurationen aus Neuzeit, Barock und Antike, Christentum,
Physik oder aristotelischer Philosophie, die abwechselnd im Zeichen von
Endzeit, Verganglichkeit, Annihilation oder Offenbarung auftauchen. Da-
bei tritt immer wieder der neuzeitliche Bezug hervor, sowohl in der Aufl6-
sung des Kontinuums als auch in der Leibniz-Anspielung wie noch in der
barocken Motivik.

Die Verweise auf das Weltende inkarnieren sich als Auflosung der Er-
zahlwelt auch auf der diskursiven Ebene, namlich in der ungewohnlichen
Fragmentierung des Textes in Paragrafen, welche die Schmidt-Forschung
frih als Erlebnisweisen, Situationen oder Sequenzen beschrieben hat und
deren genaue Funktion in Bezug auf die Darstellung der Erzahlwelt spater
noch zu sehen sein wird.85 Dabei lasst sich ein Abstand von Schmidts
Texten zu anderen Romantexten schon allein an der eigentiimlichen

81 Vgl. Walzel 1932, S. 38-42.

82 Aus dem Leben eines Fauns, S. 301.

83 Schwarze Spiegel, S.201: »Lichter? (ich hob mich auf den Pedalen) - : — Nirgends. (Also
wie immer seit den finf Jahren)«.

84 Ebd.

85 Suhrbier 1980, S. 8-11 (insbesondere in Anlehnung an Schmidts Begrifflichkeit spricht
Suhrbier von »Erlebnisweisen«); Bull 1970, S.23-28 (Einzelsituation und Situationszu-
sammenhang).

183

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Erscheinungsweise des Seitenbildes ausmachen, welches die Paragrafen
erzeugen. Diese besondere Gestaltung wird in Brand’s Haide ausdriicklich
quer zu traditionellen Erscheinungsweisen von Prosa entwickelt und fallt
mit der fast heimlichen Kritik des Demiurgen-Motivs zusammen. Die
Differenz zu eingespielter Romanprosa wird dadurch verdeutlicht, dass
immer wieder Leseszenen eingeschaltet werden, welche die lingsten zu-
sammenhingenden — also nicht von Paragrafen parzellierten — Passagen
des Romans bilden. Dabei handelt es sich vor allem um Texte aus der
Zeit der Romantik oder um Textsorten und Motive, die auf sie verweisen:
ein wortlicher Traumbericht, eine tagebuchartige Erzahlung der Suzanne
de Robillard aus dem Bekanntenkreis Friedrich de la Motte Fouqués, ein
Auszug aus dessen Die wunderlichen Begebenheiten des Grafen Alethes von
Lindenstein sowie eine Prosafassung der Fabel des Roland-Liedes, ebenfalls
Fouqués Text entnommen.®¢ Diese Intertexte werden von der Ich-Origo
— zugleich Urheber-Instanz der fingierten Aufzeichnungen, die jeden der
drei Romane bilden —, einer Gruppe vorgelesen, die Vorlesung in der
nachtraglichen Tagesaufzeichnung durch die ununterbrochene Wiederga-
be der Lektiren vermittelt. Diese Wiedergabe in den Aufzeichnungen
der Erzahl-Origo provoziert allein schon optisch einen Kontrast zum Rest
des Textes. Die Intertexte sind ausnahmsweise nicht in Sequenzen mit ein-
gertickter Anfangszeile parzelliert. Das erzeugt einen fiir Schmidts Seiten-
bild ungewohnlichen Eindruck von Kontinuitit und nahert es fast dem
Seitenbild gewohnlicher Romantexte. Das intraweltliche Lesen, lasst sich
daraus folgern, stellt in Brand’s Haide einen Kontrast zur Erfahrung der
Erzihlwelt dar. Die Verwerfungen in Wahrnehmung und Erlebnis soll die
Besonderheit des Schriftbildes im Aufzeichnungsverfahren wiedergeben.
Dadurch wird schon rein oberflachlich der Kontrast zwischen konventio-
nelleren Erzahlweisen und derjenigen des vorliegenden Textes deutlich,
die immer wieder auch durch die von der Erzidhl-Origo vermerkte Inad-
aquatheit belletristischer Floskeln angedeutet wird: »Atemlos lauschen« —:
das kommt nur in Romanen vor; die hier hatten Alle herbe Bronchien; so-
gar Grete nieste mitten rein. Ich brach ab: es wurde zu viel auf einmal«.%”
Was als wiederkehrende Formeln aus den Bichern bekannt ist und gut
eingespielt die diskursive Vermittlung der Erzahlwelt automatisiert, ver-

86 Vgl. in dieser Reihenfolge: Brand’s Haide, S. 124-127; S. 133-135; S. 181-184; S. 190—
194. Vgl. zum Nachweis der Quellen Schwier 2000, S. 59-60; S. 97-98; S.243; S. 262-
263.

87 Brand’s Haide, S. 135.

184

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

mag offensichtlich nicht mehr fiir die Begebenheiten dieser Welt, der Zeit
und Gegenwart der Erzahl-Origo als Darstellungsverfahren zu taugen.

Schmidts Text betreibt so implizit eine Kritik an Formen lingst auto-
matisierten, verfahrensmifig realistischen Erzahlens.®® Das schlieSt noch
die Vorstellung des Romans als Weltenschopfung ein, die als Frame
anspielbar ist. Der neuzeitliche Roman ging seiner Theorie nach von
einer Anderung im Selbstbild des kinstlerisch Schaffenden aus, da »der
Vergleich Gottes mit dem schopferischen Kiinstler schon das Sich-Ver-
gleichen des Kunstlers mit Gott enthalt«.3? Schmidts Figuren sind auch
deswegen von der Forschung immer wieder als Instanzen ihres Autors
behandelt worden, weil sie vor allem die Behauptung einer schopferischen
Kunstlersubjektivitit, welche die deutschsprachige Literatur um 1800
dann in ihrem Genie-Begriff potenzieren wollte, zu wiederholen schie-
nen.”® Dass der Ich-Erzihler von Brand’s Haide sich an einer Stelle sogar
als »ein gewisser Schmidt« outet, hat biografischen Lektiren des Textes
Vorschub geleistet.”! Mogen Schmidts Texte auch die kinstlermythische
Gleichsetzung von Gott und Autor samt biografischer Leseoption wieder-
holen, so wird dieses bereits im Gemeinplatz erstarrte Selbstverstindnis
doch auch in seiner Briichigkeit angesichts verinderter Zeitumstinde
problematisiert. Die Aufzeichnungen schreibende Erzahl-Origo, wie stets
in der Trilogie selbst ein bemihter Schriftsteller und Literaturkenner,
verfillt nach der zweiten Vorlese-Situation von Brand’s Haide in eine
kreative Schaffenspause. Sie 16st sich erst mit der Aufzeichnung einer
Kurzgeschichtenskizze. Dieser Kreationsprozess wird in der Folge dreier
Segmente beschrieben:

Rest des Nachtmittags: faul und bosartig. (Wie Gott vor der Schopfung).

Kurzgeschichte: Nachtdunkel; Mondfinsternis. Einer hockt geschaftlich am Weg-
rand. 2 kurzsichtige Mathematiker bleiben davor stehen und debattieren,
obs ein Baumstumpf, Stein oder Mensch sei. Man will zur Probe mit dem
Stock drauf schlagen. Gefiihle des Dasitzenden.

88 >Realistisch« also im Sinne Moritz Baflers, der hiermit vor allem ein Erzahlverfahren im
Blick hat, das »uns in der Lektiire sozusagen automatisch direkt auf die Darstellungsebe-
ne springen lasst«, welches der semantischen Erzihlwelt also keine diskursiven Steine in
den Weg legt. BafSler 2015, S. 27.

89 Blumenberg 2001, S. 42.

90 Vgl. Schmide-Dengler 1978, S. 86-107.

91 Vgl. Meyer 1979, S. 48-60.

185

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Vorber Zihneputzen: so, Gebrach wir wieder ausgekratzt. Nun noch mal raus,
und dann zur soiree.”?

Auf die Konstellation dieser drei zunichst unverbunden scheinenden
Wahrnehmungsaufzeichnungen ist zu achten. Der Nachmittag mit einem
Gefihl, »[wlie Gott vor der Schopfung« geht nicht zufallig der Konzep-
tion einer Geschichte voraus.”? Die neuzeitliche Ubertragung der Eigen-
schaften des Schopfergotts auf den Schriftsteller scheint Schmidt hier
deutlich anzuspielen. Sie erfihrt allerdings eine kritische Brechung. Der
Schreibende bereitet die Schopfung vor, die durch das Tertium Compa-
rationis zwischen Autor und Schépfer nur eine Weltenschopfung sein
kann. Es folgt die Konzeption einer Geschichte. Die darin vorkommen-
de Mondfinsternis und die beiden kurzsichtigen Mathematiker, die sich
ihres Gegenstandes unsicher sind: all das wirkt wie eine paradigmatische
Szene der Verunsicherung lebensweltlichen Sinns durch die neuzeitlichen
Wissenschaften. Dadurch tragt sich allerdings schon ein Kontrast zu dem
Selbstverstindnis des Schriftstellers ein, eine Art Schopfergott gegeniiber
der Erzahlwelt zu sein. Die angedeutete Unklarheit der Mathematiker an-
gesichts ihres >Gegenstands«< schliet den totalen, eindeutigen Blickwinkel
Gottes, auch eines vergleichbaren Autor- oder Erzahlersubjekts — etwa als
Garant einer komplikationslos verburgten (Erzahl-)Welt — bereits aus; sie
schlieft, genauer, die totalisierende Perspektive auf das Kontinuum Welt
aus. Dabei hat die nachfolgende Situation (»Vorher Zihneputzen«) chrono-
logisch offensichtlich zwischen den beiden ersten stattgefunden und wird
zeitversetzt nachgereicht. Sie kontrastiert des Selbstbild des Schreibenden
als Demiurgen, der sich noch in seiner Inszenierung naturwissenschaftli-
cher Erkenntnisprobleme in Texten seiner Autonomie versichert. Offenge-
legt wird dagegen der korperliche Verfall, eine kreatirliche Sterblichkeit,
welche die lebensweltliche Situation nach dem Krieg enthillt. Das Zahne-
putzen tritt so buchstablich zwischen den Nachmittag mit schopferischem
Gefuhl und der Kurzgeschichten-Konzeption. Die eingeschaltete Szene
des Nachkriegsalltags interveniert direkt in den Entstehungsprozess von
Literatur. Sie unterbricht den flieRenden Ubergang zwischen Schopfer
und Schopfung, Gott und Welt, Schreibendem und Erzahlwerk. Unter
den herrschenden Umstinden taugt Gott nicht mehr als Rollenbild des

92 Brand’s Haide, S. 136.

93 Der Schreiber in Schwarze Spregel wiederum hantiert einmal »mit miider Eleganz a la
Herr der Welt« (Schwarze Spiegel, S.202), nur eine weitere von zahlreichen Schopfer-
Analogien.

186

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

Schriftstellers. Dieser ist im Auskratzen seines »Gebrach[s]« von Zihnen
viel mehr auf die eigene Endlichkeit verwiesen. Ebenso scheint auch die
Funktion des Schreibens als Weltenschopfung unzeitgemall. Wenngleich
die spatere Namensnennung des Erzahlers als »Schmidt« biografische Lek-
tiren zu legitimieren schien,”* lasst sich das angezeigte Problem nicht
durch einen Abgleich von wirklicher und fiktiver Welt auflosen. Die
Allusion auf zeitnahe wissensgeschichtliche Konstellationen sowie das
Missverhiltnis zwischen Schopfergefithl und dargestellter Nachkriegsrea-
litdit provozieren eine Reflexion auf das neuzeitliche Motiv des Autors
als Weltenschopfer und des Romans als Welt. Sie stellen den sinnvollen
Fortbestand dieser Analogiebeziehung, ja die Selbstverstindlichkeit dieses
kulturell eingespielten Frames selbst in Frage.

Reflexionen in diese Richtung kehren im letzten Teil der Trilogie,
Schwarze Spiegel, vermehrt wieder und betreften dort das Ziel des Schrei-
bens, das mit dem Ende der Welt (der gottlichen Schopfung) ebenfalls
seinen Sinn verliert. Wenn der Protagonist auf einen langen, ihm missfal-
lenden Artikel aus einer alten Ausgabe des Reader’s Digest antwortet, seine
Erwiderung frankiert und sogar zum Postkasten bringt, so geschieht dies
in einer vom Atomkrieg bereits vollig zerstorten Welt, wo niemand diesen
Brief zustellen noch empfangen wird.”> Die spater von seiner Gefahrtin
Lisa an den Schreiber der von uns gelesenen Aufzeichnungen gerichtete
Frage steht dabei bereits im Raum: »Warum schreibst Du eigentlich
noch?«.%¢ Mit der Katastrophe des Atomzeitalters, mit der Absenz jeden
Publikums und jeder Nachwelt, mit der Vernichtung der wirklichen
Schopfung wird auch die fiktionale Schopfung fragwiirdig. Schmidts letz-
ter Mensch wird seine Aufzeichnungen abbrechen.

Nicht nur sind Schmidts Figuren als Schreibende Aufenseiter: Sie kon-
nen sich kaum noch als schreibende Weltenschopfer begreifen. Bereits je-
ner der Trilogie den Titel gebende Nobodaddy verweist zurtick auf William
Blakes Namen fiir den Deus absconditus, den Joyce im Ulysses zweimal als
»Old Nobodaddy« aufgreift.”” Schmidts Ich-Origines, die stets ihre tage-
buchartigen Aufzeichnungen schreiben (und sich in der Gestaltung ihrer
Berichte merkwiirdigerweise immer den Prosa-Theorien ihres Verfassers

94 Meyer 1979, S.133.

95 Schwarze Spiegel, S.233-238. Entsprechend bemerkt der Erzihler: »am Ende werde ich
allein mit dem Leviathan sein (oder gar er selbst)« (Schwarze Spiegel, S.203).

96 Schwarze Spiegel, S.257.

97 Suhrbier 1980, S. 25-26.

187

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

verpflichtet zeigen), lassen sich als sikulare Erben jenes Nobodaddy erbli-
cken. Sie sind eine Sorte Schreiber, deren Status als Quasi-Gott angesichts
mangelnden Publikums, absenten Schopfervorbilds und verwiisteter Welt
hochstzweifelhaft geworden ist.”

Ob sich unter veranderten historischen Gegebenheiten nach 1945 noch
an den Autor als Schopfer-Genius und den Roman als Welt so einfach
glauben liasst — das ist die im Grunde kultur- wie romanpoetologische Fra-
ge, die Nobodaddy’s Kinder implizit aufwirft. Wobei wenigstens der zweite
Teil dieser Frage mittels einer Umsetzung neuer Darstellungsverfahren be-
antwortet wird, die Schmidt zeitgleich in seinen Berechnungen entwickelt.
Sie sollen eine neue Darstellung der Erzihlwelt erméglichen.”

»Berechnungen I«: Erzahltext als Versuchsreihe

Auf Schmidts theoretische Uberlegungen zu seinen Darstellungsverfah-
ren wurde schon vorgegriffen. Die mit Berechnungen Uberschriebenen
Fragmente aus seinem Nachlass versammeln Reflexionen tber die Ver-
fahrensweise dieser Prosa. Sie betten das Schreiben in weiterfiihrende
Uberlegungen tber die Gewinnung neuer Ausdrucksformen auf der Hohe
der Zeit ein. Schmidt fasst die »bisher gebrauchlichsten Prosaformen« als
Gestalten des 18. Jahrhunderts auf und veranschlagt ihren Ursprung in
der »Nachbildung soziologischer Gepflogenheiten«.!® In diesem Sinne
hitten die ins Auge gefassten vier traditionellen Formen — Roman, Brief-
roman, Gesprich oder Tagebuch — einer bisherigen »Beschreibung und

98 Es wirde zu weit ab fihren von unserem Untersuchungsschwerpunkt, wire aber
einen Gedanken wert, inwiefern sich diese offensichtlichen Anspielungen auf die Rela-
tion Autor/Schépfer mit der politischen Figur des Leviathan vertragen. Auch Schwarze
Spiegel setzt gottlichen Schopfer und Leviathan einmal gleich (Schwarze Spiegel,
S.247), wie es schon in der Doppelanspielung auf Thomas Hobbes und Leibniz im Ti-
tel von Schmidts Erzdhlung Leviathan oder Die beste der Welten 1949 geschieht. Dabei
wird aber nicht wenig gewaltsam die Sphare politischer Theorie oder der Leviathan als
im Konig verkorpertes Staatsganzes mit einem bei Schmidt gerade aus der Masse her-
ausragenden Begriff des Autors als Schopfer konfrontiert.

99 Boy Hinrichs weist bereits in eine solche Deutungsrichtung, attestiert der Trilogie vor
allem »Darstellungen der historischen Endphase des >Experiments Mensch« zu geben
(Hinrichs 1992, S. 59). Hinrichs zdgert dann allerdings, dies in aller Konsequenz mit
der Figur des Nobodaddy zusammenzudenken und auf die produktionsasthetischen
Bedingungen im Angesicht der Apokalypse-Drohung zu beziehen.

100 Schmidt 1995, S. 163.

188

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

Durchleuchtung der Welt durch das Wort« gedient:!°! Ein Prozess, der
scheinbar ebenso wenig wie die gesellschaftliche Entwicklung stehen blei-
ben kann. Mit der Rede von »[u/usere[n] bisher gebrauchlichsten Prosafor-
men«!%? klingt eine Affinitit zur Nationalliteratur an, welche die Wahl
der erwahnten Prosaformen womdglich in ihrer Verbindung mit der deut-
schen Gesellschaft und Literatur auffasst. Was auch erklaren wiirde, war-
um Schmidt in den 1950er Jahre noch einmal versucht, was andere schon
geleistet haben: Wenn es nun so dringend ist »endlich einmal zu gewissen,
immer wieder vorkommenden verschiedenen BewufStseinsvorgiangen oder
Erlebnisweise die genau entsprechenden Prosaformen zu entwickeln«, so
ist das offenbar noch nicht fiir die deutsche Literatur erfolgt.103

Der dritte Paragraf von Berechnungen I gibt einen dieser Ansitze, neue
Prosaformen zu entwickeln, wieder. In ihm greift Schmidt die erzahleri-
sche Umsetzung von Erinnerungsvorgangen auf und spricht dartber, als
hatte es Proust (und Bergson) nie gegeben.

man erinnere sich eines beliebigen kleineren Erlebniskomplexes, sei es >Volks-
schule, »alte Sommerreise< — immer erscheinen zunachst, zeitrafferisch, einzelne
sehr helle Bilder (meine Kurzbezeichnung: >Fotos<), um die herum sich dann
im weiteren Verlauf der >Erinnerunge« erginzend erlauternde Kleinbruchsticke
(>Texte«) stellen: ein solches Gemisch von >Foto=Text=Einheitenc« ist schlieflich
das Endergebnis jedes bewuften Erinnerungsversuches.!%4

Hier zeigt sich, wie sehr Schmidts Prosa sich dem Wiedergabeversuch von
Erinnerungsvorgingen verpflichtet sieht. Die einzelnen Sequenzen mit
eingertckter, kursivierter Anfangszeilen, die das Seitenbild von Schmidts
Romanen typischerweise segmentieren, lassen sich demnach als atomisier-
te Erlebnisse auffassen, die um einen vornehmlich optischen Eindruck
(ein >Foto«) herumgruppiert sind. Der Eindruck selbst kann im Medium
der Schrift nicht gegeben werden, wohl aber die das >Foto« umkreisenden
Worte und Assoziationen samt Beschreibungen. Indem Schmidt den Kern
der Erinnerung als Fotografie deutet, scheint hier allerdings ein fixes, ady-
namisches Erinnerungsbild vorausgesetzt zu werden, wobei dem transfor-
mativen Prozess des Erinnerns gar nicht Rechnung getragen wird. Zumin-

101 Ebd.

102 Ebd. Kursivierung von meiner Hand - F.S.
103 Ebd., S. 164.

104 Ebd.

189

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

dest deutet nichts darauf hin, dass die »erginzend erlduternde[n] Klein-
bruchstiicke« auch verandernd auf die »helle[n] Bilder« einwirken«.10

Das scheint auch damit zusammenzuhingen, dass Schmidt sich hier
cher an positivistischen Wissenschaften statt an einer philosophischen
Erklarung von Bewusstseinsphanomenen orientiert. Er spricht von einer
»konformen Abbildung von Gehirnvorgingen durch besondere Anord-
nung von Prosaelementen«:'% Dabei wird der Erinnerungsprozess phy-
siologisch zu einer »der anhaftenden Eigentiimlichkeiten unserer Gehirn-
struktur« erklart: »also durchaus etwas Organisches, und gar nichts Kinst-
liches!«.1%7 Schmidt schldgt sich hier auf die Seite dezidiert naturwissen-
schaftlicher Erklarungsversuche von Bewusstsein. Seine Argumentation
vertraut in den Berechnungen dabei auf eine reichlich allgemein gehalte-
ne, sehr pauschal als >physikalisch« veranschlagte Wissenschaftlichkeit.!08
Auf welche naturwissenschaftlichen Diskurse hier zuriickgekommen wird
(wenn es tberhaupt bestimmte sind) ist von der Forschung, soweit wir
sie iberblicken, nicht aufgearbeitet worden. Grundsatzlich ist Hans-Georg
Pott zuzustimmen, wenn er auf Schmidts »unauflosliche[n] Selbstwider-
spruch« in dem Moment hinweist, da dieser »von subjektiven Versuchen
einer konformen Abbildung von Gehirnvorgingen« spricht: »Wenn man
sich schon in der Sprache der exakten Wissenschaften nihert, darf man
das Subjektive nicht in dieser Weise als eine Hintertiir offenhalten«.!%
Das wire noch zu radikalisieren. Lasst sich doch Bewusstsein — das spates-
tens seit Husserl intentional als Bewusstsein von etwas und damit welthal-
tig zu denken ist — mit dem Rekurs auf gegenstandslose Gehirnaktivititen
nicht annahernd hinreichend erklaren.

Sein impliziter naturwissenschaftlicher Reduktionismus fihrt Schmidt
jedenfalls dazu, seine Prosatexte in Versuchsreihen zu verwandeln. Nobo-
daddy’s Kinder wird von den Berechnungen als Erforschung des Gefiihls dis-
kontinuierlicher Bewusstseinszustinde bei Erzahler-Subjekten ausgewie-
sen. Alle drei Romane erscheinen dabei allerdings nicht etwa als stream of

105 Proust stellte diesen Prozess in Rechnung. Schon Benjamin hat auf dessen Beeinflus-
sung durch Bergson hingewiesen und beziglich der smémoire involontaire« geltend
gemacht, »daf§ die Informationen, welche sie tiber das Verflossene erteilt, nichts von
ihm aufbehalten.« Benjamin 1991, S. 610.

106 Schmidt 1995, S. 164.

107 Ebd.

108 Er optiert fiir die Einsicht, »daf§ das Zeitalter der Physik nicht nur nicht >am Ende« ist,
sondern im Gegenteil kaum erst begonnen hat! —« (ebd., S. 167).

109 Pott 1990, S. 217.

190

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

consctousness-Erzahlungen, sondern als Aufzeichnungen von Schmidts Pro-
tagonisten, nachtraglich zu ihren Erlebnissen verfasste Texte schreibender
Ich-Origines.!? Das basale Problem ist dabei die Fliichtigkeit der Erinne-
rung an das aufgezeichnete Erlebnis. Veranschlagen die Berechnungen die
Erinnerung als Bruchstiicke, so zieht ihre Bruchstickhaftigkeit die Konti-
nuitit der Erzihlwelt als Zusammenhang von Zeit und Ereignissen in
Mitleidenschaft:

man rufe sich am Abend den vergangenen Tag zuriick, also die >jiingste Vergan-
genheit« (die auch getrost noch als >alteste Gegenwart« definiert werden konnte):
hat man das Gefiihl eines >epischen Flusses< der Ereignisse? Eines Kontinuums
tberhaupt?

Es gibt diesen epischen Fluf}, auch der Gegenwart, gar nicht; Jeder vergleicht
sein eigenes beschadigtes Tagesmosaik!!!!

Hier zeichnet sich ein Problem in der Wiedergabe der Welt und der Ver-
mittlung der Erfahrung von Welt durch die Prosaformen ab. Denn wenn
es keinen »epischen Fluf, auch der Gegenwart« gibt, ist damit zweierlei
gesagt: Zum Ersten wird die Erzihlwelt als >Behaltnis< oder Kontinuum
zusammenhangender Ereignisse fragwiirdig, da immer schon etwas Erleb-
tes weggelassen ist. Zweitens wird durch die Absage an einen »epischen
Fluff« die Unmoglichkeit einer kontinuierlichen Wiedergabe im Text mit-
erklart: »Die Ereignisse springen vielmehr«.!12 Daher kann Schmidt sagen,
die Aufzeichnungen glichen Mosaiken. In Nobodaddy’s Kinder wird dann
auch von den ersten Seiten an das Kontinuum fir hinfillig erklart. Die
Trilogie gerit so zur Versuchsreihe, deren Erzahlverfahren das Springen
der Ereignisse, vor allem aber das Uberspringen bedeutungsloser Tageser-
eignisse durch die nachtragliche Erinnerung textuell inszeniert.!!3

Aus dieser porosen Struktur auch unserer Gegenwartsempfindung ergibt sich
ein locheriges Dasein — : seine Wiedergabe vermittels eines entsprechenden
literarischen Verfahrens war seinerzeit fiir mich der Anlaf§ zum Beginn einer
weiteren Versuchsreihe (Typ Brand’s-Haide-Trilogie).

110 Der erste Satz in Brand’s Haide lautet: »21.3.1946: auf britischem Klopapier«. Damit ist
der Charakter des Textes als tagebuchartige, den Erlebnissen nachtrigliche Aufzeich-
nung einbekannt (Brand’s Haide, S. 117).

111 Schmidt 1995, S. 167.

112 Ebd.

113 Von den »1440 Minuten« eines Tages »sind hochstens 50 belangvoll!« (ebd.).

191

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Der Sinn dieser >zweiten< Form ist also, an die Stelle der friher beliebten Fikti-
on der fortlaufenden Handlungs, ein der menschlichen Erlebnisweise gerechter
werdendes, zwar magereres aber trainierteres, Prosagefiige zu setzen.!!4

Brand’s Haide und die daran anschliefenden Texte sind als Studien der
von Schmidt fiir por6s erklarten, d.h. fur diskontinuierlich veranschlagten
»Gegenwartsempfindung« konzipiert. Die »Brand’s-Haide-Trilogie« Nobo-
daddy’s Kinder versucht so die neuen Bewusstseinsvorginge und Erlebnis-
weisen durch neue Prosaformen darzustellen.!'S Von ihrem jeweiligen Ort
in der Erzahlwelt aus machen die jeweiligen Ich-Origines die Probe auf
die von Schmidt in den Berechnungen I angekiindigte Grundproblematik
der >Versuchsreihe« »Eben dafiir, daf8 unser Gedichtnis, ein mitleidiges
Sieb, so Vieles durchfallen lafst, ist meine Prosa der sparsam-reinliche
Ausdruck«.!¢ Erinnern ist bei den Ich-Origines ein nachtriglicher Vor-
gang. Das Erinnern wird nicht als schockhafter Moment wie bei Proust
in Szene gesetzt. Es fihrt nicht in ein weitverzweigtes Labyrinth der Zeit
am Faden der Ahnlichkeit. Das Erzahlprasens tiuscht dariiber hinweg,
dass die einzelnen Paragrafen, die Schmidts Protagonisten notieren, im-
mer nur die Produkte der Erinnerung geben. Medialisiert sich der Text
selbst als Text, d.i. als Aufzeichnung, die temporal nachtraglich zum Ge-
schehen steht, so ist das Prisens hier eines, das Gegenwart simuliert, wie
es protokollartige Tagebticher tun. Bei diesem Verfahren wird die Erinne-
rung nicht dargestellt; das Erinnern liegt viel mehr voraus; es wird in
der Erzahlwelt selbst schriftlich medialisiert — und dennoch erscheint ge-
rade dieses Verfahren in den Berechnungen adiquat, um unmittelbare Be-
wusstseinserlebnisse schriftstellerisch moglichst treu wiederzugeben — so
widersinnig dies auch erscheinen mag, da ihre Vermittlung durch Schrift
und Nachtriglichkeit gebrochen ist. Was man an der Erzihlwelt Wy so
erhilt, ist die immer durch die Origo der Figur zuginglich gemachte
Wi als schriftlich vermittelte, nachtriglich fingierte Prasenz-Situation im
Medium Schrift. Indem die tagebuchartigen Erinnerungsprotokolle nur
selektiv Tageserlebnisse verzeichnen, ist diese Welt als Produkt subjektiver
Aufzeichnungen in einzelne ausgewihlte Momentaufnahmen zersplittert
und ist auf diese Weise durch den »mitleidige[n] Sieb« des Bewusstseins

gegangen.

114 Ebd.
115 Vgl. ebd., S. 164.
116 Ebd., S.168.

192

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

»Berechnungen lll«: Die ergodische Dimension von Schmidts diskursiver Ebene

Schmidts >Versuchsreihe« ist als Experimentalanordnung vor allem auch
Mentalanordnung, die einen neuen Roman zur Darstellung des Bewusst-
seinslebens fordert. Damit ist vorausgesetzt, dass die Wy hier immer nur
durch den Schleier von Wy zuginglich wird, die erlebnisselektive und
nachtrigliche Perspektive der Ich-Origo die Erzahlwelt Gberlagert, sie par-
zelliert zuginglich werden lasst. Der Unterstreichung dieser primar zu
schildernden Bewusstseinsvorginge dient noch die Typografie, die ganz
im Dienst ihrer Wiedergabe steht. Das machen die an Erregungen nicht
armen Berechnungen III deutlich, die ihren Ausgang von Schmidts Kampf
mit Lektoren und Setzern nehmen.

Ich lasse die Stadtbahn vorbeifahren >%<; ich erklarte dem Setzer: Wenn Sie,

wie von Thnen, >gelb/rotc setzen: dann sind das zwei hintereinanderfahrende,
verschiedenfarbige Wagen; bestenfalls einer, dessen hintere Halfte gelb, die
vordere rot ist..117

gelb
rot

Typografie und Satz der Seite arbeiten in Formulierungen wie »S=~« auf

der diskursiven Ebene an der Schilderung der Erzahlwelt mit. Wenn diese
Referenzwelt notwendigerweise durch die diskursive Ebene erst erschlos-
sen werden kann, so fiigt Schmidts Prosa dem Lektire-Prozess nun schwer
zu disambiguierende, typografische Komponenten hinzu, die auf dem
Weg zur semantischen Ebene, zur Fabel und zur Wy geklart sein wollen.
Die Berechnungen III geben hier nur eine ebenso vorlaufige wie unvollstan-
dige Aufzahlung der Erscheinungsformen dieser ergodischen Komponen-
ten in Schmidts Text. Der Definition von Espen Aarseth folgend, lassen
sich als ergodisch jene Aspekte eines Textes auffassen, die einen Bruch mit
der eingespielten Sensomotorik im Leseprozess provozieren und so neue
Moglichkeiten eines nicht bloff hermeneutisch-semantischen Verstehens
der in einem Text vorkommenden Zeichen eroffnen: Beispiele hierfir wa-
ren die Bildhaftigkeit von Apollinaires Calligrammes-Gedichten oder die
Kreisbewegung des in vier Spalten pro Doppelseite zergliederten Textes
von Mark Z. Danielewskis Only Revolutions.

In ergodic literature, nontrivial effort is required to allow the reader to traverse
the text. If ergodic literature is to make sense as a concept, there must also
be nonergodic literature, where the effort to traverse the text is trivial, with

117 Schmidt 2003, S. 263.

193

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

no extranoematic responsibilities placed on the reader except (for example) eye
movement and the periodic or arbitrary turning of pages!!8

Was ergodische Textkomponenten auszeichnet ist, dass sie nicht Bestand-
teil des sprachlichen Codes sind, also unabhingig von diesem deutbar
bleiben. Dies verleiht den ergodischen Elementen zugleich eine nicht
aufzuhebende Uneindeutigkeit, welche die Frage nach dem solcherart
wiedergegebenen Ereignis der Wy offenhalt.!® Mit Eco gesprochen: Man
kann sich nicht auf die Enzyklopadie fir die Klarung dieser Stellen verlas-

gelb
rot

sen. Dass »=—« einen Zug meint, der an der Seite obenhin gelb, untenhin

rot ist: das wird dann auch nur durch Schmidts Erklirung klar; und
dass solcher Erklirungen offensichtlich schon die ersten professionellen
Leser bedurften, Schmidts Lektoren, das macht der erregte Duktus des
unverstandenen Kiinstlers deutlich, der die Berechnungen 11l durchzieht.!2
Insofern inhiriert der typografisch-ergodischen Dimension von Schmidts
Texten in Verbindung mit der Bewusstseinswiedergabe auch eine radikal
idiosynkratische Dimension. Dem Perspektivismus des Bewusstseins Wyc
wird dabei noch eine weitere Komplikation beim Zugang zur Erzahlwelt
hinzugefigt: die ergodischen Textkomponenten, die keinem regelbasier-
ten, dechiffrierbaren Code folgen.

Schmidt besteht auf einer Homogenitit seines Darstellungsverfahrens
und die Berechnungen versuchen dessen Logik eben zu explizieren. IThr

118 Aarseth 1997, S. 1-2. Die Schmidt-Forschung spricht auch vom Typos-Skript. Vgl. Pott
1990, S. 239-244.

119 Es geht hierbei also weder um Metaphorik oder Symbolik noch um die bisher behan-
delten Nachbildungen von Bewusstseinsvorgingen in der Prosa. Umso tberraschender
ist, dass die hierfiir grundlegende Schmidt-Forschung sich in Auseinandersetzung mit
Schmidts Stil fast ubiquitdr auf diese verlegt hat und noch die als ergodisch fassbare
Dimension ihr unterzuordnen geneigt ist. Vgl. Bull 1970, S. 9-40; Rofkar 1997, S. 9-
11; Suhrbier 1980, S.21-35. Suhrbier darf hier paradigmatisch fir die Reduktion der
ergodischen Dimension auf die Semantik herangezogen werden, wenn er die »gestalt-
symbolische Verwendung von diakritischen Zeichen« konstatiert (ebd., S.34). Dabei
ist bei dieser Symbolik doch keinerlei Konventionalitit vorauszusetzen und genauso
wenig kann — wie das Zug-Beispiel illustrierte — automatisch von einer unproblemati-
schen Erkennbarkeit des Signifizierten durch die Lesenden ausgegangen werden.

120 Schmidt 2003, S. 261: »wenn ich andererseits sehe, wie eisern bei uns Duden die
Stunde regiert [...], sklavisch umtanzt von einem Volk linguistischer Kastraten, Erstar-
rung und ringelreihendes Chinesentum bevorzugt [...], jeder Lektor oder Setzer wagt
es, den selbstdenkenden Autor zu berichtigten — : dann ist es wieder einmal an der
Zeit, den herrlichen Schopenhauerschen Fluch tber sie Alle zu sprechen [...].« Bereits
die Syntax dieses noch weit ausschweifenderen Satzes ist eine Kriegserklirung ans
grammatisch kodifizierte Deutsch.

194

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

dritter Teil erklart beispielsweise die hinsichtlich ihrer Eigenart bereits
thematisierte Typografie naher. Die charakteristische Einrtickung der An-
fangszeile markiere »Kleinkapitel«.

Die Anfangszeilen der Kleinkapitel miissen vorgezogen sein (mindestens 3 An-
schlige!), und kursiv dazu: weil sie einmal den >Anlauf< (zum Sprung) der -
sorgfaltig auf Schockwirkung hin ausgesuchten! — einleitenden Worte fithlbar
machen sollen. Den >Stichs, der der Injektion vorausgeht. Zum anderen kann
man, ohne iberhaupt eine Zeile zu lesen, bei solcher Anordnung sogleich auf
rein optischem Wege das Tempo erkennen!: Man mache sich den Spaf§, und
drehe das Buch einfach um!: dann unterscheidet man miihelos die >faule« Seite
134 des >Faun< (wo man im Biiro schlaft), von der blitzschnellen, flashhandre-
port=Schilderung der grofen Explosion Seite 154, wo sich jeden Augenblick,
von allen Seiten her, etwas entsetzlich Neues ereignet —: nennen Sie mir ein an-
deres Buch, bei dem dergleichen Einsicht in den >Gang« der Handlung méglich
ist, ohne auch nur eine Zeile zu lesen!!12!

Die ergodische Dimension der Typografie markiert im Fall der vorgezo-
genen Anfangszeilen also fiir Schmidt ein Tempo, das die Wy als Welt-
wahrnehmung der erzahlenden Ich-Origo auszeichnet, eine hektische Be-
schleunigung des Wahrnehmens der Erzahlwelt. Auf diese Weise sind hier
Weltzustinde bereits durch typografische Markierung artikuliert. »[OJhne
auch nur eine Zeile zu lesen« — also nur durch das Uberfliegen der Ty-
pografie — soll so mittels der optischen Beschaffenheit der diskursiven
Ebene auf einer Seite bereits eine Dynamisierung der Erzidhlwelt in ihrer
Wahrnehmung durch die Origo-Perspektive angezeigt werden.

So sehr Schmidt das Verfahren seiner vorgezogenen Anfangszeile eror-
tert, so wenig finden sich aber in seinen Berechnungen Erorterungen zu der
schier unerschopflichen Fille typografischer Eigenheiten, die seine Texte
in grofler Zahl und unterschiedlicher Ausfithrung aufweisen. Insofern Er-
zahlweltereignisse aber bisweilen typografisch-ergodisch markiert statt im
engeren Sinne erzahlt werden, erzeugt die schmidtsche Prosa fortwahrend
schwer aufzulésende Ambiguititen. Fast nie ist bei ihnen klar, wie ein
ergodisches Moment, das auf der diskursiven Ebene auftaucht, in seiner
Bedeutung fir die Erzahlwelt klar zu disambiguieren ist.

Mit den ergodischen Komponenten wird auf der diskursiven Ebene
ein radikal arbitrires Ausdrucksmittel eingefithrt, das dazu dient, die
von den Ich-Origines erlebten Weltwahrnehmungen Wyc im Akt der
Lektire erfahrbar werden zu lassen. Dabei wird aber kein verbindlicher

121 Ebd., S.268.

195

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Code zu ihrer Entschlisselung bereitgestellt. Die Berechnungen erhellen
an den Beispielen von Zug und Anfangszeile nur einen Bruchteil der
vielen Variationen ergodischer Verfahren bei Schmidt. Der Ubergang von
einer ergodisch gebrochenen diskursiven Ebene zur semantischen und
in letzter Instanz zu Weltstrukturen hangt so auch von einer nicht zu
tilgenden Restunsicherheit ab, der Ausdeutung der ergodischen Elemente,
fur die kein letztgiiltiger Maflstab, keine verlassliche Enzyklopadie zur
Hand ist.!?2

Nobodaddy’s zersprungene Welt

Nun lassen sich die Fabel und wenigstens die groben Ziige der Wy der
drei Romane von Nobodaddy’s Kinder gewiss im Lektireprozess von Lesen-
den aktualisieren und entsprechend auch zusammenfassen. Interessant zu
sehen ist aber, wie die nachtraglich Gber ihr Tagesleben Protokoll fithren-
den Ich-Origines als Wy geradezu zum Nadelohr allen Geschehens wer-
den und ausgehend von Schmidts Berechnungen immer wieder regelrechte
kleine Bewussteinsfelder erzeugen, die ein Loch in jeden kontinuierlichen
Erzidhlfluss reifen und das Kontinuum Welt (Wy) so parzellieren. Man
hat angesichts dessen schon frith in der Forschung einen »Funktionsver-
lust der Geschichte« konstatiert'?> oder von einer »Pointilliertechnik« ge-
sprochen.’?* Letztgenannte Einordnung kommt Schmidts Rede vom >Ta-
gesmosaik« nahe. In dieses splittert jedes Weltkontinuum auf, wobei das
Kontinuierliche eines »epischen Flusses« zersprungen ist.!>> Ohne Konti-
nuitat entstehen notwendig Locher im Wissen um die Wy, die sich auch
nicht wieder fillen lassen, weil das Geschehene jenseits der Abschnitte,
die Bewusstsein wiedergeben, dem Aufzeichnungsprozess und damit den
Lesenden entzogen bleibt. Beztglich Brand’s Haide, dem Kernstick der
Trilogie, verdeutlicht Schmidt in den Berechnungen selbst dieses Verfahren

122 Schmidt reagiert mit den ergodischen Elementen hier im Grunde auf ein Problem, das
sich wohl jedem Versuch einer moglichst »direkten< Schilderung von Bewusstseinspro-
zessen in der Literatur stellt: Namlich dass das redundante, semiotisch verknappende
und sequenziell zu lesende Medium Schrift Mittel finden muss, fiir die Simultanitit
der zahllosen akustischen, optischen und allgemein sinnlichen Eindriicke, die in
einem Bewusstseinsmoment schlicht »da« sind, aufzukommen.

123 Bull 1970, S. 76.

124 Jager 2009, S. 121.

125 Schmidt 1995, S. 167.

196

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

an einer kurzen Passage, um exakt hier die Lochrigkeit des Bewusstseins
aufzuweisen.

((Ja, und was >passiert< nun in der Zwischenzeit?: Nichtswiirdig-Langminutiges!
Ob man da nun Nicht=Probehaltiges quatscht; sich am Hintern kratzt; die
Farben der abgewetzten Hauswand mit dem dito Himmel vergleicht: das ist
alles Wasser; zeilenschindendes vornehmes Gewasch, was nicht bleibt, und »>de-
hydriert« werden muf§! Wenn das erwahnte erste Kapitel mit der Frage endete:
»Dammerung, ja’ — Dann beginnt eben das nichste mit der Bestatigung:
>Dammerung!: Jal«

Was dazwischen liegt, an Umziehen=Anzichen, einen zerrissenen Sack herklau-
ben, den Zahnschmerzen nachhingen: das spielt doch Alles keine Rolle!!'?¢

Die Unvollstandigkeit der Erzahlwelt, wie sie grundsatzlich im Theorem
der »ontological incompleteness« festgestellt wurde, wird von Schmidt ver-
scharft durch die Lochrigkeit der Erzihlwelt in ihrer Prasentation durch
ein Bewusstsein. Das Geschehen in der Zwischenzeit — der Zeit zwischen
den Sequenzen — wird in der Bewusstseinsdarstellung der Ich-Origo ellip-
tisch ausgelassen. Die Wy entspricht somit durchaus einem Sieb, als
welches Schmidt das Bewusstsein begriffen wissen wollte. Dieses Sieb
bricht nicht nur die Eindriicke der Erzihlwelt perspektivisch (W statt
Wy). Es lasst in dieser perspektivischen Brechung durch die Selektion
blofl weniger Tageseindriicke in der nachtriglichen Aufzeichnung noch
einiges fort: »Nichtswiirdig-Langminutiges!«

Eine Welt als Kontinuum zusammenhangender >states of affairs< bleibt
als Wyc immer l6chrig und noch das erzahlte Geschehen unvollstindig.
Aus dem Leben eines Fauns, erster Teil der Trilogie, verkiindet von der
ersten Seite an diese Konsequenz des Darstellungsverfahrens, das sich in
den Berechnungen erortert findet. Der Protagonist Diiring betont wieder-
holt die Diskontinuitit seiner Welterfahrung. Die Wy, die nur aus seiner
Origo als Wy zuganglich ist, zerfallt im Lauf einer zu Beginn des Romans
geschilderten Zugfahrt in parzellierte Bewusstseinssequenzen.

Mein Leben?!: ist kein Kontinuum! (nicht bloff durch Tag und Nacht in weif§
und schwarze Stiicke zerbrochen! Denn auch am Tage ist bei mir der ein
Anderer, der zur Bahn geht; im Amt sitzt; biichert; durch Haine stelzt;
begattet; schwatzt; schreibt; Tausendsdenker; auseinanderfallender Ficher;
der rennt; raucht; kotet; radiohort; »>Herr Landratc sagt: that’s me!): ein
Tablett voll glitzernder snap-shots.

126 Schmidt 2003, S. 269.

197

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Kein Kontinuum, kein Kontinuum!: so rennt mein Leben, so die Erinnerungen
(wie ein Zuckender ein Nachtgewitter sicht):

Flamme: da fletscht ein nacktes Siedlungshaus in giftgrinem Gestrauch:
Nacht.

Flamme: gaffen weiSe Sichter, Zungen kloppeln, Finger zahnen: Nacht.
Flamme: stehen Baumglieder; treiben Knabenreifen; Frauen kocken; Mad-
chen schelmen blusenauf: Nacht!

Flamme: Ich: weh: Nacht!!

Aber als majestitisch flieBendes Band kann ich mein Leben nicht fithlen; nicht
ich! (Begriindung).

Tretbeis am Himmel: Schollen; ein Feld. Schollen; ein Feld. Schwarze Spalten,
in denen Sterne krochen (Seesterne). Ein heller weifler Fischbauch (Mond-
fisch). Dann:

Bahnhof Cordingen: der Schnee prickelte leise an den Mauern; ein schwarzer
Weichendraht bebte und hauchte hawaien; (neben mir erschien die Wolfin,
mit Silberkérnern aberall. Erst mal einsteigen).!?”

Der Text geht hier einen Kompromiss zwischen Bewusstseinsdarstellung
und poetologischem Meta-Text ein: das in den Berechnungen festgestellte
Verfahren wird erortert in einer Art erinnertem, nachtraglich von der
Ich-Origo verschriftlichtem Selbstgespriach. Dieses Selbstgesprach besitzt
vorrangig die Funktion, das Darstellungsverfahren zu legitimieren. Die
Gliederung in Sequenzen, eingeriickt und mit kursivem Beginn, ist hier
klar ausgefiihrt und thematisiert, indem vom »Tablett voll glitzernder
snap-shots« die Rede ist. Dabei zeigt sich schon in der Wortwahl, dass
man es mit dem Umsetzungsversuch des oben gesehenen Verfahrens zu
tun hat, welches die Berechnungen als Wiedergabe von im Bewusstsein
niedergelegten Fotos ansprachen. Neben dem Zerfall des Fortlaufs der
Ereignisse in quasi-fotografische Sequenzen zeigt sich eine weitere Diskon-
tinuitit beim Einsetzen gleich der zweiten Sequenz »Kein Kontinuum, kein
Kontinuum!«: Sie bringt das Zerfallen der Erzihlweltkontinuitit durch
den sequenziellen Ablauf dieser buchstiblichen Foto-Montage zum Aus-
druck. Ab der Sequenz »Treibeis am Himmel« wird dieses Verfahren dann
ohne weitere Erklarung fortlaufend appliziert. Die Eindriicke — »Schol-
len; ein Feld. Schwarze Spalten, in denen Sterne krochen« — werden in
einer Sequenz eingeschaltet, welche die diskontinuierlichen Eindricke
moglichst unmittelbar zu schildern versucht.!28

127 Aus dem Leben eines Fauns, S. 301-302.
128 Ebd., S. 302.

198

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

Nicht nur wird in Schmidts Texten die Rolle des Schriftstellers als
Demiurg fraglich. Die zeitgenossischen Naturwissenschaften provozieren
zugleich ein Darstellungsverfahren, das die diskursive Ebene tber ergodi-
sche Verfahren beansprucht und die Erzahlwelt nur mehr als Wy¢, per-
spektivisch und technisch gebrochen, zuganglich macht. So wie Schmidts
Darstellungsform eine Erzihlweltauflosung mit Hinblick auf das zeitge-
nossische wissenschaftliche Weltbild legitimiert, wird Gottfried Benn in
seinen Uberlegungen zum Stil und ihren Wirkungen fiir die Darstellung
der Erzahlwelt ebenfalls von der Physik ausgehen, allerdings mit anderen
Vorzeichen und Konsequenzen.

Vorbereitung des ptolemadischen Stils

Gottfried Benns Erzihlung Der Ptolemder entsteht 1946/47 und findet
sich als letzter Erzahltext in dem gleichnamigen, 1949 erscheinenden Sam-
melband wieder, der daneben noch die Prosa-Texte Roman des Phdnotyp
und Weinhaus Wolf versammelt. Neben den Statischen Gedichten (1948)
stellt die Textsammlung die Ruckkehr auch des Prosa-Schriftstellers Benn
nach dem Schreibverbot im Dritten Reich dar.'? Wie schon Awusdrucks-
welt (1949) deutlich werden lasst, die im gleichen Jahr wie der Ptolemder
veroffentlichte Aufsatz- und Aphorismen-Sammlung Benns, finden seine
spaten Arbeiten sich in einen bestimmten theoretischen Horizont gerticke,
der schon darum im Vorhinein kurz eingeholt werden muss, weil er
sich um die Begrifte des Ptolemaers und der >absoluten Prosa< anlagert
und gleichzeitig eine Vielzahl von Reflexionen tiber die modernen Wis-
senschaften miteinschliefSt.

Die Benn-Forschung hat den Komplex Wissen und Dichtung bei ihrem
Autor seit Anfang der 1990er Jahre intensiv erforscht und in den letzten
20 Jahren zum Schliissel des Verstandnisses von Benns Werk gemacht.130
Benn hielt sich tber die zeitgenossischen Wissenschaften nicht nur auf
dem Laufenden, sondern bezog ihre Kenntnisse auch auf die verschiedens-
ten Weisen in seine Arbeit ein.!3! Antje Biissgen konnte so beziiglich
der Konstellation von Wissen und Poesie bei Benn von einer »anthropo-

129 Valtolina 2016, S. 154-155.
130 Vgl. exemplarisch Miller 1990; Hahn 2011.
131 Bussgen 2012, S. 31-54, insbes. S. 44-54.

199

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

logisch fundierte[n] Wirkungspoetik« sprechen,'3? bei der Wissensbestande
aus Ethnologie, Psychologie, Biologie, Medizin und anderen Disziplinen
auf unterschiedliche Weise in die Dichtung eingehen. Indes, so wire
hinzuzuftigen, geschieht das nicht ohne eine Brechung durch metaphy-
sische oder mythische Konzepte, mit denen Benn immer wieder ein Ge-
gengewicht und Ambivalenzen erzeugt und kontrastiv einen Standpunkt
kinstlerischer Individualitit gegentiber den Wissenschaften aufbaut. Die-
se Position Benns weist haufig nietzscheanische Zige auf, bezieht den
Mythos mit ein und durchaus Position gegen ein nur wissenschaftlich
ausgedeutetes Weltbild. Sie zeigt sich auch in Der Ptolemder am Werk. Wo
Benn den Wissenschaften den Standpunkt des solitiren ptolemaiischen
Ich gegentberstellt, lasst sich auch eine Ankniipfung an Goethes Wissen-
schaftsverstandnis beobachten, das sich in Opposition zur neuzeitlich-ma-
thematischen Form empirischer Wissenschaft a la Newton verortet.!33

Bei allem Interesse des Mediziners Benn an den Naturwissenschaften
wird der ptolemiische Standpunkt im Spatwerk deutlich als ihr Wider-
part erkennbar. »Jeder Standpunkt ist unertraglich, aber gar keinen Stand-
punkt haben, ist noch unertraglicher. Der Astrophysiker ist unmoglich,
aber der Ptolemaer ebenso. Kein Ausweg, lieber Herr Oelze! Treten wir
ab!«.134 Das ptolemaische Weltbild wird hier ausdricklich gegen das der
modernen Wissenschaften positioniert, letzteres dabei — hier wie immer
wieder — vertreten vom Astrophysiker, den Benn in der Nachfolge Galileis
verortet.!35 Diese Opposition findet auch darin ihren Grund, dass Benn
die zeitgenossischen positivistischen Wissenschaften und ihre jingsten
Auspragungen wie die Quantenphysik durchaus als Ich und Welt trennen-
de Kraft wahrnimmt.!3¢ Dennoch macht sich Benn zu keinem Zeitpunkt
die falsche Hoffnung, dass seine Optionen und auch der ptolemaiische
Standpunkt kinftig etwas anderes als ein verlorener Posten sein konnten.
Darum sein entschiedenes: »Treten wir ab!« Die Erorterungen zum Ptole-
mier als Position gehen im Briefwechsel mit F.W. Oelze dabei immer

132 Ebd., S. 44.

133 Vgl. Calzoni 2012, S. 144-147.

134 Brief an Oelze Nr. 361, 29.2.1948, in: Benn 19821, S. 122.

135 Vgl. Brief an Oelze Nr. 361, 7.11.1947, in: Ebd., S. 98: »Ptoleméer — um Ihre Frage zu
beantworten — hat mit den Pharaonen nichts zu tun, sondern allein mit dem Philoso-
phen, der das ptolemiische Weltbild schuf, das bis Galilei galt. Schlimm, dass Sie fra-
gen missen! Ich dachte, dass das aus der antiphysikalischen Haltung, namentlich des
1. Abschnitts, >Lotoslands, klar ware«.

136 Vgl. Calzoni 2012, S. 133; Agazzi 2012, S. 117-119.

200

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

schon in instruktive Auerungen zur gleichnamigen Erzahlung tber, wes-
halb sie in der folgenden Untersuchung auch mitlaufen sollen.

In der Korrespondenz kommt etwa auch die bewusst verwirrende Ge-
stalt von Der Ptolemder zur Sprache: »Aber wozu erkldren, verdeutlichen,
nahe bringen bei so deutlicher Tendenz, nur zu verdichten, zu verschlies-
sen u. nichts gelten zu lassen als den Satz, das Wort, die Zusammenstel-
lung, die gerade sich ergeben hat«.!3” Angesichts von Benns Tendenz »zu
verdichten, zu verschliessen« — also einem Hang zur Textopazitit und Her-
metik, welche man seinen Gedichten lange nachgesagt hat — lasst Der Pto-
lemder bzw. der von der Erzahl-Origo erprobte ptolemaische Standpunkt
sich hier bereits durch eine ihm eigene Rhetorik der Unbestimmbarkeit
und Ambiguitit erkennen: »unbestimmbar sich verhalten« lautet eine Wen-
dung aus der Novelle, die Benn Oelze nach der Niederschrift unbedingt
genauer erortern muss.

Im >Ptolemaerx ist eine Redewendung vorhanden, auf die ich erst zum Schluss
kam, die mir aber verfolgungswert erschien, nur hatte ich keine Lust mehr,
zu verfolgen: >unbestimmbar sich verhalten< — also eine neue Floskel fiir die
Ambivalenz, von er ich ja 6fter handelte, auch hier wire das Innen u. Auffen
irrelevant geworden. Kurz: ein primdres Problem waire es ja nicht, sondern nur
ein historisches, ein Kulturkreisproblem, wenn meine Einstellungen stimmen.
In diesen Zusammenhang gehort auch die Frage des Realen, das ein rein korper-
liches Substrat ist, —: die >Sicherheit des Korperlichen u. die Schemenhaftigkeit
des Geistes<, wie mein Frisor sinniert.!38

Die erliuterte Redewendung wird im Text von der schreibenden Ich-
Origo, Kosmetiker und Friseur des Salons Lotos-Land, verwendet. Die
Irrelevanz von Innen und Auflen bezeichnet hier die Vertauschbarkeit
zwischen Subjekt und Objekt, Denken und seinen Gegenstinden. Dem-
entsprechend buchstabiert Benn auch »Ambivalenz« aus: Als Ununter-
scheidbarkeitszone zwischen Subjektivitdit und Objektivitat, in der das
schlieflich kursiviert hervorgehobene Reale in einer »Schemenhaftigkeit
des Geistes« — ein Wort des erzihlenden Frisors der Novelle — untergeht.
Die Rede von »Schemen« unterstreicht dabei die Uberlagerung objektiver
Weltverhiltnisse durch die Subjektivitit. Evoziert werden der kantische
Schematismus der reinen Verstandesbegriffe dabei genauso wie das fliich-

137 Brief an Oelze Nr. 361, 7.11.1947, in: Benn 19821, S. 98.
138 Brief an Oelze Nr. 346, 12.10.1947, in: Ebd., S. 94.

201

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

tig Trigerische, das Schemenhafte von Bewusstseinszustinden.!?” Die Am-
bivalenz zwischen Innen und Aufen findet sich als »historisches« und
»Kulturkreisproblem« eingeordnet. Benn spricht also die Briichigkeit der
Unterscheidung von Subjektivitit und Objektivitit an, zieht damit das
Dasein einer objektiven Realitit in Zweifel und erklart diesen Zweifel zu
einer Erscheinung der jingeren Geschichte und Kulturentwicklung.

Die Reflexion tber diese Entwicklung, ausgehend vom zeitgenossi-
schen Stand der Wissenschaften, fihrt bei Benn — wie schon bei Schmidt
— zu einer Thematisierung des schriftstellerischen Verfahrens, in Benns
Schriften meist als Stil bezeichnet. Benn reagiert auf das oben anklingende
Realitatsproblem auch mittels der Darstellung der Erzahlwelten in seinen
Novellen. Die Weltauflosung in Der Ptolemder ist so auch hier nicht von
einer theoretischen Vorbelastung des Erzihlverfahrens zu trennen.

Weltauflosung: Eine Konsequenz der »absoluten Prosa¢

In der autobiografischen Schrift Doppelleben spricht Benn 1950 erstmals
von einer >absoluten Prosa«. In deren V. Abschnitt (Literarisches) charakte-
risiert er damit das Darstellungsverfahren des spaten, eher aphoristischen
Textes Roman des Phdnotyp. Steht fir sie zwar kein fixer Merkmalkatalog
fest, so betreibt die »absolute Prosa« in jedem Fall eine »Umkehrung des
realistischen Zeichenverhaltnisses: Der Text bringt die Wirklichkeit her-
vor und bildet sie nicht ab«.!40 Dabei fillt auf, dass diese Prosakonzeption
zwar als werkphasenibergreifend veranschlagt wird.!#! Allerdings verfigt
Benn tber den Begriff erst 1949/50. Die Forschung greift ihn also auf und
projiziert ihn, strenggenommen, rickwirkend auf die gesamte Prosa seit
den frihen Novellen Gehirne von 1916.

Die »absolute Prosa« erértert Benn selbst in Doppelleben als »Folge von
sachlich und psychologisch nicht verbundenen Suiten«.!4? Er spricht von

139 Schon in Benns Der Garten von Arles (1920) wird Kant als mathematischer Denker von
Raum und Zeit und des Kosmos kritisch bedacht: »Kant, dachte er, Manufakturist in
goldenen Schnitten, groler Einkurver der Materie, Beziehungsbalanceur, Dringler —
auf Systemwegen — zu Kosmos triumphal«. STATIL, S. 115.

140 Bafler 2016, S.307. Siehe auch ebd., S. 308: »Der Begriff der absoluten Dichtung und
Prosa wird, nach den suggestiven Vorgaben des Autors, auch von der Benn-Forschung
als zentraler poetologischer Begriff seines Werkes aufgegriffen«.

141 Dies geschieht schon seit den frihesten Monografien zum Thema und wird dort meist
bereits am Titel offenbar. Exemplarisch etwa bei Bleinagel 1969.

142 STA'V, 140.

202

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

»[eliner Prosa aufferhalb von Raum und Zeit, ins Imaginire gebaut, ins
Momentane, Flichige gelegt, ihr Gegenspiel ist Psychologie und Evolu-
tion«.' Offenbar geht es dabei nicht um die Darstellung objektivierba-
rer Weltverhaltnisse. Die Inhalte sind »aulerhalb von Raum und Zeit«
lokalisiert. Sie liegen jenseits der asthetischen Transzendentalien empiri-
scher Anschauung nach Kant. Die »absolute Prosa< opponiert damit den
Anschauungsdaten der Naturwissenschaften. Indem sie die mathematisch
messbaren Groflen Raum und Zeit verlisst, hintergeht sie aber auch jede
Totalitdtsvorstellung einer Erzihlwelt (Wy).

Den Kern >absoluter Prosa< bildet bei Benn der »Ich-Begriff«. So sei
der Roman des Phinotyp um ihn herum »orangenformig gebaut«.!** Wird
jener Text von Benn selbst als Grundlegung aus dem Ich gedeutet, scheint
fir Der Ptolemder Ahnliches zu gelten. Das ptolemaische Weltbild stellt
die unbewegliche Erde ins Zentrum der Kosmologie, um welche sich die
Gestirne bewegen. Auch Der Ptolemder kann als orangenférmiger Text
nach Benns Erklirung betrachtet werden. Verortet er das Subjekt doch
allein schon mittels einer erzahlenden Ich-Origo als Wurzel der Novelle
und im Zentrum einer unbeweglichen Welt.

Es liee sich aber fragen, ob die hier vorliegende Prosa-Konzeption
nicht weitere Implikationen besitzt, die einer vorschnellen, dem For-
schungskonsens folgenden Einordnung unter das Label absolute Prosac
entgehen.!'*S Wir haben oben darauf verwiesen, wie die parallel zur Entste-
hung der Novelle an Oelze geschriebenen Briefe Andeutungen iber die
im Ptolemder aktive Idee dieser Prosa enthalten. Benn spricht in diesen
Briefen, die einige Jahre vor Doppelleben liegen, noch nicht im dort aufge-
worfenen und von der Forschung fiir die gesamte Prosa ausgeweiteten
Begriff von einer »absoluten Prosa«. Diesen fritheren Theorie-Entwiirfen ist
nachzugehen, weil sie genauer zu fassen erlauben, wie Der Ptolemder jene

143 Ebd.

144 Ebd., S.140-141: »Eine Orange besteht aus zahlreichen Sektoren, den einzelnen
Fruchtteilen, den Schnitten, alle gleich, alle nebeneinander, gleichwertig, die eine
Schnitte enthilt vielleicht einige Kerne mehr, die andere weniger, aber sie alle tendie-
ren nicht in die Weite, in den Raum, sie tendieren in die Mitte, nach der weiffen zahen
Waurzel, die wir beim Auseinandernehmen aus der Frucht entfernen«.

145 Wenn »absolute Prosa< eine Konzeption ist, die noch fiir Benns Ronne-Novellen veran-
schlagt wird, dann droht sie die stilistischen Unterschiede zwischen diesen und dem
Spatwerk bisweilen auch zu nivellieren. Der »Umschlag ins Impersonel«, den Moritz
Bafler an den frithen Novellen ausmacht, wird sich an Der Ptolemder mit seiner durch-
gehaltenen Erzahl-Origo in der ersten Person Singular nicht vergleichbar aufweisen
lassen. Vgl. Bafler 2015, S. 226-231.

203

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

von Moritz Bafler der »absoluten Prosa< zugeschriebene Umkehrung des
realistischen Zeichenverhaltnisses vollzieht, die Abbildung von Wirklich-
keit und Konstruktion einer Erzahlwelt hintergeht.

Subjektivitat und Objektivitat im Zeichen des Pessimismus

Die Anniherung an Benns Der Ptolemder tber den Oelze-Briefwechsel
wird zunichst vom Text selbst nahegelegt. Dafiir sorgt eine transgressive
Metalepse, die geradezu als Ebenen-Sprung aus der fiktiven Erzahlwelt
heraus erscheint, indem sie sich an einen realen Adressaten des Textes
richtet.'¥¢ Wie eine versteckte Widmung am Ende des ersten Teils der
Novelle (Lotos-Land), verweist Benns Erzahl-Origo auf »meinen Freund
O.«

Sollten diese Zeilen, die nur fir meinen Freund O. bestimmt sind, der ihr Ge-
heimnis bewahren wird, in unrechte Hinde fallen und etwa ein postumer Leser
sie als den gang und giben Pessimismus bezeichnen, so war dieser Pessimismus
mein Gewicht und meine Erdverbundenheit.'#”

Hier fillt als Selbsteinordnung des Standpunktes des Ptolemiers zugleich
das Wort Pessimismus. Es begegnet zwar erst in der Novelle, allerdings
evoziert der Briefwechsel bereits Komponenten eines bestimmten Pessi-
mismus, der sich zu Nietzsche zurtickverfolgen lasst.'#® Nietzsche kon-
zipiert im 370. Aphorismus der Froblichen Wissenschaft einen kulturge-
schichtlichen Romantik-Begriff, der mehrere Pessimismen durchlauft, um
von einem romantischen Pessimismus Wagners bei einem moglicherweise
kinftigen dionysischen Pessimismus zu enden.!# Hierbei klingt die Mog-
lichkeit einer Riickeroberung des Dionysischen an. Nietzsches Die Geburt
der Tragodie aus dem Geist der Musik hatte 1871 zwischen einem (wis-
senschaftlichen) apollinischen und (kinstlerischen) dionysischen Rausch

146 Transgression nennt Genette jene im Grunde unmdglich Form der Metalepse, die
einen Sprung von der narrativen Ebene — oder in unserem Fall: der Erzahlwelt — in die
Domine jener Wirklichkeit beschreibt, der die Diegese oder Erzihlwelt nur als Erzah-
lung angehort. Genette erdrtert dies an einer Passage Julio Cortdzars, wo ein Leser von
der Figur des soeben gelesenen Romans ermordet wird. Genette 2010, S. 152.

147 STAV,S.22-23.

148 Benn spricht dann auch Oelze gegentiber von »Goethe u. Nietzsche, diese[n] beiden
[...], die ich anbetend in mir trage«. Brief an Oelze Nr. 328, 22.3.1947, in: Benn 19821,
S.72.

149 Nietzsche 1980 (KSA 3), S. 619-622 (im Folgenden abgekiirzt: KSA Bandnummer, S.
XX).

204

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

unterschieden. Erzeuge der Uberschuss des Apollinischen eine wissen-
schaftlich-sokratische, so der des Dionysischen eine tragische Kultur im
Sinne der griechischen Antike.!s* Benns Figur des Ptolemiers und sein
Pessimismus (genauer, was als dieser erscheinen konnte) folgen impli-
zit dieser nietzscheanischen Konzeption. Die oben erdrterte Opposition
Astrophysiker-Ptoleméer wirkt wie eine blof begriffliche Verschiebung
von Nietzsches Gegensatz von Wissenschaft und Kultur, sokratischer und
tragischer Gesellschaft.!s! Pessimismus kann als Uberbegriff fir Benns
Kulturdiagnostik angesehen werden, die in anderen Briefen an Oelze die
vom Pessimismus affirmierte Kluft zwischen zwei gegeneinandergestellten
Tendenzen immer wieder bekriftigt.

Ob die Wirklichkeit wirklich so ist, wie sie ist — das allerdings weiss ich nicht
gewiss. Giebt es nicht zum Mindesten 2 Wirklichkeiten, eine empirische u. eine
— sagen wir — mythische, u die Bewegung auf die zweite, ihre Erarbeitung ist sie
nicht das Ziel? Mir kommt in letzter Zeit Gberhaupt der Gedanke, dass Ursache
der Krise, der so fiithlbaren, nun jahrhundertealten, nicht etwa ein Mangel an
Kraft u. Fahigkeit des Geistes sei — dieser Geist ist ja riesig, er trug die Jahrtau-
sende, er stiitzte die Welten —, dass vielmehr die allgemein hingenommene Konzep-
tion des Seins-Grundrisses, die abendlindische Konzeption, die abendlindische
Grundlegung von vornherein verkehrt u. triigerisch u. abfallartig war. Die Rea-
litatsentscheidung im Sinne der empirischen Wissenschaften war der Fehltritt;
die allgemeine Erfahrbarkeit der Verhaltnisse als Massstab der Wirklichkeit zu
fordern u. zu lehren, war der Schritt vom Wege, durch den sich die primare
mythische Wirklichkeit verlor.!3?

Benns Kulturdiagnostik tragt hier erneut stark nietzscheanische Zuge. Sie
wirkt stellenweise wie eine Improvisation tGber Nietzsches MutmafSung,
Wissenschaft entstehe, wenn die Gotter nicht gut gedacht wiirdens3 (»Die
Realitatsentscheidung im Sinne der empirischen Wissenschaften war der
Fehltritt«), wihrend gleichzeitig mit heideggernaher Terminologie han-

150 Nietzsche 1980 (KSA 1), S. 116: »je nach der Proportion der Mischungen [des Dionysi-
schen oder Apollinischen — F.S.] haben wir eine vorzugsweise sokratische oder
kinstlerische oder tragische Cultur«.

151 In Benns Aphorismen- und Essay-Sammlung Ausdruckswelt folgt der Abschnitt Pessi-
mismus sicher nicht zufillig auf Physik 1943. Vgl. Benn 1964 [1949], S.68-73. Die
Stuttgarter Ausgabe macht diese bedeutsame Abfolge unkenntlich, indem sie die von
Benn selbst komponierte Aphorismen-Sammlung auseinanderreift, die einzelnen Sti-
cke nach ihrem Entstehungszeitpunkt ordnend. Vgl. STA IV, S. 305-309 (Physik 1943).

152 Brief an Oelze Nr. 328, 22.3.1947, in: Benn 19821, S. 72.

153 Vgl. die Nachlassnotiz Nietzsches NF-1875-6 [4]: »Wissenschaft (NB. bevor sie Ge-
wohnheit und Instinkt ist) entsteht, wenn die Gotter nicht gut gedacht wer-
den.« Nietzsche 1980 (KSA 8), S. 97.

205

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

tiert wird (»Konzeption des Seins-Grundrisses«). Ist die »Realititsentschei-
dung im Sinne der abendliandischen Wissenschaften« angezweifelt, zielt
dies erneut auf die oben erdrterte Diagnose einer immer wissenschaftli-
cher werdenden Kultur ab. Zugleich ist damit aber der Wert von Wirk-
lichkeit und Realitat problematisiert.

In den Oelze-Briefen wird nun ferner deutlich, dass Benns Zurtickhal-
tung gegeniber den Wissenschaften und der ihnen zugrundeliegenden
»Realititsentscheidung« nicht nur kritische Diagnose bleibt. Die diagnos-
tizierte Situation von Wissenschaft und Kultur provoziert ein neues Dar-
stellungsverfahren, einen bestimmten Stil. Dieser ist in den Briefen noch
nicht in Begriffen der »absoluten Prosa< bestimmt.

Es muss durch das Leben u. die Veroffentlichungen durchgefiibrt der neue tiefe
Ausdruck sein, der Stil, der natiirlich ganz anders aussieht u. anders aufgenom-
men (namlich negativ) wird als die treffende diagnostische Bemerkung. Der
die Zeit brechende (im Sinne des Stiers) u. die Zeit spiegelnde (im Sinne des
Reflectors) Stil, der wird es sein, der die Zeit darstellt u. aussagt — soviel sich von
einer Zeit tberhaupt etwas darstellen u. aussagen lasst, soweit das tberhaupt
interessant u. notig ist.154

Entwirft Benn 1949 seinen Begriff der »absoluten Prosa« retroaktiv, rick-
blickend auf schon Geschriebenes wie den Roman des Phéinotyp, so sind
die Ausfithrungen aus den Briefen an Oelze 1947, wihrend der Arbeit
am Ptolemder, geradezu prospektiv: Der Stil »wird es sein, der die Zeit
darstellt u. aussagt«. Er ist noch nicht gefunden und sein Anspruch wird
abgesteckt. Durch das Leben und die Veroffentlichungen »durchgefiibri«
werden soll dieser »neue tiefe Ausdruck sein, der Stil«. Der Stil ist so als
Konsequenz der Zeitdiagnostik benannt, soll aber anders aussehen als die
»treffende diagnostische Bemerkung«. Zweck des Stils sei es, die Zeit zu
brechen und zu spiegeln, sie darzustellen und auszusagen, allerdings unter
den Bedingungen und notwendigen Einschrainkungen, die der andernorts
konstatierte Kulturzustand auferlegt: Insofern »sich von einer Zeit uber-
haupt etwas darstellen u. aussagen lasst«. Zwar ist relativ pauschal hier
von der Zeit die Rede. Doch fillt der Anfang 1947 geschriebene Brief in
jenen Winter in der Besatzungszeit, den Der Ptolemder gleich zu Anfang
nennt. Diese Zeit und Gegenwart sind fiir Benn darzustellen. Das Verfah-
ren dafir nennt Benn 1947 — um hier zusammenfassend die oben von ihm
entwickelten Begriffe zu gebrauchen — noch unverbindlich >Stil«. Proble-

154 Brief an Oelze Nr. 327, 23.2.1947, in: Benn 19821, S. 70.

206

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

matisieren muss dieser Stil, indem er sich seine Zeit zum Thema nimmt,
zugleich das zeitgenossisch wieder aufbrechende >Kulturkreisproblems,
das aus der historisch zuriickliegenden >Realitatsentscheidung« der Wis-
senschaften hervorging. Von diesen Reflexionen ausgehend inszeniert Der
Ptolemder seine Erzihlwelt mit Rekurs auf eine Sprache und einen Stil, die
standig Anleihen bei einzelwissenschaftlichen Jargons oder Fachsprachen
machen. So reflektiert der >die Zeit brechende« und sie >spiegelnde« Stil die
Zeitsituation dahingehend, dass seine Vervielfaltigung wissenschaftlicher
und anderer Spezialsprachen die Erziahlwelt ambivalent erscheinen lasst:
Sie schillert unter dem Eindruck der zahlreichen, zu ihrer Beschreibung
herangezogenen Sprachen. Darin besteht, wie im Folgenden zu sehen sein
soll, die Konsequenz von Benns Formel Oelze gegentiber, die gleichsam
dem Mund der Erzahl-Origo aus Der Ptolemder entstammt: >unbestimmbar
sich verhalten«.

Die unerhorte Begebenheit der Weltbeschreibung

Amelia Valtolina hat darauf aufmerksam gemacht, dass der Untertitel von
Der Ptolemder, Berliner Novelle, tatsichlich einen Ruckgrift auf die strenge,
goethesche Definition dieser Gattung darstellt. In diesem Sinn sei hier
eine Einheit von Ort und Zeit in Verbindung mit einer »unerhdrten Lage«
realisiert.’S In der Erzahlsituation zeichnet sich die Authentifizierung
der Erzahlwelt abermals durch eine Ich-Origo ab. Das erzihlende Ich
ist der Betreiber des Berliner Kosmetiksalons Lotos-Land, durch dessen
Perspektive Wy die Erzihlwelt Wy gebrochen wird: Es handelt sich um
jenen Frisor, von dem Benn Oelze schreibt. Dieser Zugang der Welt
durch eine Erzahl-Origo, ihre Wy, ist nicht zufillig; immerhin spricht

155 Valtolina 2016, S. 154: »Natirlich konnte man unter >Novelle< auch jene offene, schon
damals avantgardistische Form verstehe, die der Dichter mit seinen Rénne-Novellen
geschaffen hatte [...], aber der poetologische Gehalt dieser Bezeichnung im Untertitel
des Ptolemder tritt deutlicher zutage, wenn man Benns Auseinandersetzung mit Goe-
thes Novelle im Briefwechsel mit Oelze [...] und im Weinhaus Wolf [...] bedenkt.« Ge-
gentiber Goethes Novellen-Bestimmung als verklirende Harmonisierung im Alters-
werk gehe es Benn darum, »eine erzahlerische Form zu finden, welche die Trimmer
einer neuen Epoche zum Ausdruck bringt«, die »geschlossen und fragmentarisch« die
»Spannung zwischen Vollendung und konzeptueller Fragmentarik lebt« (ebd., S. 155).
»Mag diese sogenannte >Novelle« unkonventionell in ihrem Erzahlablauf sein, so ver-
wirklicht sie trotzdem die Grundbestimmung ihrer Gattung, denn sie spielt in einer
unerhorten Lage, an einem konkreten Ort und zu einer bestimmten Zeit.« (ebd.)

207

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Benn bereits im Oelze-Brief von verschiedenen, allerdings weltbildartigen
Perspektiven auf die Welt (mythisch oder wissenschaftlich; astrophysika-
lisch-neuzeitlich oder ptolemaisch). Wie Weltzugang und dieser Perspekti-
vismus korreliert sind, wird noch genauer zu sehen sein. Ort und Zeit
der »Berliner Novelle 1947« sind mit Berlin um das Ende des Winters 1947
- »Ein Winter in der Besatzungszeit!« — grob umrissen;!*¢ sie verschwim-
men allerdings immer wieder durch eine montageartige Wiedergabe von
Betrachtungen, Gesprachsfetzen und Abschweifungen. Dies fiithrt dazu,
dass weniger erzahlt als reflektiert wird. Der reflektierende Stil, den Benn
oben noch einforderte, zeigt sich, indem in der novellentypischen Einheit
von Zeit, Ort und auflergewohnlicher Begebenheit diese permanent von
der inneren Reflexionsbewegung der Erzahl-Origo tberlagert werden. Die
Uberlegungen dieses Ich lieBen sich auch als Nachtgedanken ansehen:
»Wie Inseln aus dem Schlamm stiegen diese sonderbaren Bemerkungen
des Nachtlichen in mir auf und durchschienen meine eisigen Tage«.!57
Uber Berlin 1947 erfahrt man, abgesehen von der Maschinengewehrszene
zu Beginn, nahezu nichts. Wenngleich Der Ptolemder eine Art Minimalfa-
bel aufweist, so lasst sich aus der Narration bestenfalls eine verschwindend
unscharfe und handlungsarme Erzihlwelt extrahieren. Es scheint nun zu-
nachst so, als wirde der Weltzugang uber die reflektierende Ich-Origo
(Wnc), indem hier die Auflenwelt in Reflexionen verlorengeht, die von
Benn konstatierte Realititsproblematik manifestieren wollen. Die von
der Ich-Origo eroffnete Erzihlwelt verbirgt sich dabei gleichzeitig hinter
changierenden sprachlichen Beschreibungsmodellen von Welt. Die Welt
ist nicht nur durch den verknappenden Welthorizont Wy beschnitten,
sondern schon in den Arten und im Vokabular ihrer Deskription frag-
mentiert. Eine eminent wissenschaftlich-spezialisierte und quer durch die
Disziplinen reichende Lexik dominiert. Immer wieder muss so in den
Spezialregistern und Sonderbanden von Ecos Enzyklopadie nachgeschla-
gen werden. Dadurch wird im Lektireprozess eine Spannung zwischen
den Lexemen und dem davon Bezeichneten deutlich. Die chiffrenartig
den Zugang zu Spezialdiskursen ermoglichenden Begriffe konstituieren
nicht einfach mehr eine (Lebens-)Welt, wie sie ein einfacherer Erzahltext
aus den problemlosen Sememen der Alltagssprache ausbilden wiirde. Die
Lexik auf der diskursiven Ebene bildet immer schon eine wissenschaftlich
oder anderweitig interpretierte Welt ab, der variable Spezialsinne zugrun-

156 STAV,S.8.
157 Ebd., S.10-11.

208

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

de liegen, die sich zwar nachschlagen, aber nur schwerlich miteinander
vereinbaren lassen. Dabei fallen nicht nur diverse wissenschaftliche Dis-
kurse ins Gewicht. Neben ihnen begegnen Weltbeschreibungsmodelle aus
Mythos, Religion, Philosophie und fragmentieren die Erzahlwelt beschrei-
bungssprachlich.

Tief und gleisnerisch, Faune und Sphinxe. Uber altlunare Briicken kommen die
Ortsgotter, aber dies gezeitenlose schmale Meer bringt den Monotheismus, den
Universalismus, aber damit auch die Vorstufen zu dem verheerenden Begriff
der Synthese, der Gesetze, der Abstraktion — die terrestrische Vielfaltigkeit und
Begrenztheit hitte die kosmologische Einheitsvorstellung nie bewerkstelligt.
Poseidonisch —! Wasser, alles fliefft — so widerspruchsvoll begann das All-Eine,
das in den irrealen transzendentalen Systemen dann in uns, in unsere Leere, in
unseren inneren Schatten endet. Am Ende ist das Wort, wie es am Anfang war —
war es am Anfang? War am Anfang das Erleben sunwirklicher< Dinge?!8

Der griechische Daimon (»Ortsgotter«), antike Mythologie (»Poseido-
nisch«), die hegelsche »Synthese«, Heraklits Spruch pantha rhei (»alles
flieft«), der Schépfungsmythos aus Johannes 1,1 (»Am Ende ist das Wort,
wie es am Anfang war — war es am Anfang?«) kommen hier nebeneinan-
der zu stehen. Die diskursive Ebene verliert sich dabei im konnotativen
Spielraum der Lexeme und Syntagmen, ihrer kulturgeschichtlichen Ge-
nealogien und straubt sich so vor dem Ubergang zur Weltebene: Nicht
nur, weil kaum etwas erzahlt wird, sondern weil das Erzidhlen von Ereig-
nissen der Wy hinter sich uberschlagenden Anspielungen zurtcktritt, die
sich auch als Tasten nach einem Register beschreiben lassen, in dem die
moderne Welt Gberhaupt noch erzihlt werden kann: »das moderne wis-
senschaftliche Weltbild — das war ein neues Thema und zwar ein abgriin-
diges!«!%? Aufgrund der wissenschaftlich-diskursiven Ausdifferenzierung
droht die Erzihlwelt buchstiblich in diesen Abgrund zu stiirzen. Vor ihm
installiert sich, erzahlend, gerade noch das ptolemaische Ich, um das sich
die Begriffe drehen, der einzige feste Grund und Bezugspunkt. Wenn
dabei gerade die wissenschaftlichen Weltbilder mit dem Verlust eines
homogenen Weltbilds verbunden werden, so geht dieser Verlust mit der
Vervielfiltigung der Lexeme, Begrifflichkeiten und der an ihnen hingen-
den kontextuellen Einbettung einher, die alle verschiedenen Zeitaltern,
Weltmodellen und Kosmologien angehoren. In ihrer Vielheit fehlt ihnen
gerade der Zusammenhang, die Einheitlichkeit, welche Benn exotisierend

158 Ebd., S. 18-19.
159 Ebd., S.12.

209

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

dem >Primitiven< noch zugesteht: »Auch der Primitive hatte seinen Ener-
giebegriff, er sah Zusammenhange, er hatte eine Welt«.!® Welt meint hier
auch den Zusammenhang von Begriffen, die als konstitutive Prinzipien
ein Weltverstindnis ausbilden, eine fest Art »Betrachtungsrichtung«!¢!
etablieren, wie der erzahlende Kosmetiker tiber sie nur noch in der Konfu-
sion aller erdenklichen Betrachtungsrichtungen oder Weltbilder und ihrer
entsprechend diffus nebeneinandergestellten Lexeme und Begriffe verfiigt.

Man findet sich hier mithin an das erinnert, was Husserl als Verlust der
Lebenswelt in den Naturwissenschaften benannt hat: Ein Vergessen des le-
bensweltlichen Sinns, Fundament und Ratio, die der alltaglich gegebenen
Erfahrung entstammen. Ein Effekt, der fir Husserl durch den Siegeszug
mathematisch-physikalischer Welterfassung in den Naturwissenschaften
seit Galilei bewirkt wird. Handelt es sich hier um ein Vergessen des
lebensweltlichen Sinns, so verschwindet dieser in den Sinnstiftungen und
Beschreibungsmodellen von Welt der jeweiligen Disziplinen, die ihrer-
seits fur die universal vorausgesetzte Lebenswelt bedeutungslos bleiben.!62
Am Ende seiner kurzen Aufzeichnung Kopernikanische Umwendung der
kopernikanischen Umwendung, die 1934 im Umbkreis der Kriszs-Schrift ent-
steht, scheint Husserl selbst eine ptolemaische Geste auszutiben. Galileis e
pur st muove wird am Ende in Frage gestellt, insistiert Husser]l doch darauf,
dass die lebensweltliche Einstellung jeder wissenschaftlichen Betrachtung
vorauszugehen habe, in der Lebenswelt sich die Erde also nicht bewege.!63
Allerdings fiihrt dies die transzendentale Phinomenologie nicht zu einem
kantischen oder radikal-solipsistischen Subjekt zurtck, nicht zu einem
»ptolemiischen Realismus«, wie Alexander Schnell diese Position tber-
spitzt kennzeichnet.!64

160 Ebd., S.11.

161 Ebd.

162 Vgl. Husserl 1992%, S.1-17; vgl. zur Mathematisierung der Wissenschaften seit Galilei
insbes. ebd., S.20-60; eroérternd Waldenfels 1985, S. 15-18 (zur Einordnung lebens-
weltlichen Sinns als Grund oder Fundament und Ratio).

163 Husserl 2006, S. 153-165. Dieses Argument ist insgesamt komplexer, da Husserl die Er-
de als Arche konzipiert, »die aller Bewegung erst Sinn ermoglicht und aller Ruhe als
Modus einer Bewegung. Thr Ruhen aber ist kein Modus der Bewegung« (ebd., S. 164).
Wobei diese Erde bei ihm eine solche fiir die gesamte Menschheit sein soll: »Es gibt
nur eine Menschheit und eine Erde« (ebd., S.163), was auf die paradoxe Situation
einer universalen und doch kulturell und historisch relativen Lebenswelt hinausweist.
Siehe hierzu auch Kreienbrock 2020, S. 34—42.

164 Schnell 2020, S. 57.

210

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

Benns Ich-Origo besitzt dasselbe Problem und wird spater gerade diese
ptolemaische Wendung nehmen. Eine Krise der Lebenswelt wird dabei
zunichst durch die Vervielfaltigung von Beschreibungssprachen der Welt
inszeniert.!®S Unter ihnen l6sen die Dinge sich, phinomenologisch ge-
sprochen, in Spezialsinne auf. Benn begreift diese Krisis ausdriicklich als
diskursives Stilphanomen und legt sie immer wieder der Entwicklung der
modernen Naturwissenschaft zu Lasten, verkorpert vor allem in der Phy-
sik. Die Zurtckverfolgung des Lebensweltproblems auf diese geschieht
etwa in der humoristischen Konfrontation astrologischer Annahmen und
Begriffe mit dem Alltag des Friseurs.

Das Weltall (Professor U. von der Universitat K.) flieft in rasender Geschwin-
digkeit auseinander, in jeder einzigen Sekunde flieft es um das DreiunddreifSig-
fache des Erddurchmessers auseinander — wenn in meinem Institut etwas
auseinanderflie§t, aus einer Parfimflasche oder einem Toilettenwasserflakon,
tbersehe ich mit einem Blick den Gesamtschaden. Das Weltall (Professor K.
von der Universitat U.) hat ein Alter von zehn Milliarden Jahren, es ist nicht
anzunehmen, daf$ es wesentlich ilter ist — mein Haus hat selbst wihrend der
Saison nur acht Stunden offen, da ist meine Lage gegeniiber diesen zehn Milli-
arden von vornherein nichtssagend.!

Gerade der physikalische Diskurs muss als Indikator der eigenen Nich-
tigkeit des Erzahlers herhalten. Der Astrophysiker gab schon in den Oel-
ze-Briefen den Widerpart zum Ptolemiéer ab. Dagegen kindigt sich im
ptolemaischen Stil, im Synkretismus bestehender Beschreibungssprachen
verhalten ein neues Weltbild an, das eher vage antizipiert als schon abseh-
bar ist. Die Novelle benennt dieses Weltbild und stellt es als ptolemaisches
— entsprechend dem in den Oelze-Briefen von Benn vorbereiteten Antago-
nismus von Kultur und Wissenschaft — dem Standpunkt des Astrophysi-
kers entgegen.

Das nachste Weltbild, das man sich vorstellen konnte, wiirde ein Zusammen-
hangsversuch sein zwischen Mythenrealitit, Paliontologie und Hirnstammana-
lyse, aber auch dies wird sehr einheitsentfernt und tragisch sein, keine Erkennt-
nis, kein Stil blihte an seinem Wege.!¢”

165 Benns Einordnung des wissenschaftlichen Weltbildes als »abgriindiges« (STA V, S.12)
trifft sich in seiner Wortwahl interessanterweise mit der Rede von einer »Abgriindig-
keit des Sinns«, die Husserl-Kritiken mobilisieren, um die Unmoglichkeit der Idee
einer einheitlich-fundierenden Lebenswelt, ihre Aufspaltung in Sub-Welten, zu beto-
nen. Vgl. die Begriffswahl und Erorterung bei Waldenfels 1985, S. 15.

166 STAV,S.12.

167 Ebd., S.21.

211

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Wie lasst sich allerdings die Absenz des Stils, die hier veranschlagt wird,
deuten? Die Weltauflosung, die Der Ptolemder betreibt, wohl in Antizipa-
tion dieses Weltbildes, ist doch eine stilistische: Der ptolemaische Stil
vermengt in sich Lexeme mit Provenienz aus Mythos, Philosophie, Religi-
on und Wissenschaft. Nebeneinandergestellt finden sich so divergierende
Beschreibungsmodelle, die miteinander um die Deutung der Welt kon-
kurrieren, obschon hinter den Worten kaum eine Erzihlwelt in Erschei-
nung tritt.'®® In der Tat scheint erst das Ende der Novelle den Ausweg
aus der Opposition der Weltbilder zu weisen: Indem der ptolemiische
Pessimismus gegentiiber den modernen Wissenschaften — auch angesichts
Benns Meinung Oelze gegentiber, dass beide Positionen unhaltbar seien —
zu einer Synthese im Stil gebracht wird.

Ptolemaischer Pessimismus und Amor Fati

Mit dem ptolemaischen Pessimismus lasst es die Novelle nicht bewenden.
Indem der Schluss eine Losungsmoglichkeit des entfalteten Konflikts zwi-
schen ptolemaischem und neuzeitlich-wissenschaftlichem Weltbild andeu-
tet, tritt die bisher aufgezeigte Weltauflosung noch einmal klarer hervor:
»Zugegeben, es gibt Standpunkte und Blicke, vor denen die ganze Welt
zerfallt, paralytische Blicke, dies sind meine Blicke nicht«.!®® Nicht mehr,
lieBe sich erginzen. Denn der Schluss scheint die Losung des zentralen
Konflikts vorzuschlagen, der in der Unmoglichkeit bestand, noch einen
haltbaren Standpunkt angesichts des Zerfalls der Welt in divergente Welt-
beschreibungen zu finden. Wo das, was der Fall ist, in unterschiedliche
Beschreibungszusammenhinge sich auflost, legt der Schluss der Novelle
als letzte Option eines Standpunkts eine >Amor Fati< im Sinne Nietzsches
nahe.

Implizit vernehmbear ist zuvor schon Nietzsches Gedanke einer ewigen
Wiederkunft. Benns Text ist wenigstens insofern selbst zirkelformig, als er
sich zeitlich nahezu im Lauf eines Jahres abspielt, am Ende eines Winters

168 Schon die frithesten Forschungen zum Ptolemder haben von einem geradezu prismati-
schen Stil gesprochen, der sich durch ein Nebeneinanderstellen unzusammenhingen-
der Bilder und Sitze auszeichne, wobei bewusst Ambivalenz in der Weltdarstellung er-
zeugt wird. Vgl. Bleinagel 1969, S. 58-59; dort auch der Begriff der »integrierten Ambi-
valenz« (ebd., S.70-74) und die Realisierungsweise der Welt durch den Stil: »Die Er-
scheinungsweise von Welt im Ptolemaer bestimmen wir als »>Stil« (ebd., S. 52).

169 STAV,S.52.

212

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

ansetzt und mit dem Ausklang des Jahres Ende Herbst schliefSt. Der letzte
Abschnitt, der den Titel der Erzihlung tragt, beginnt mit einer Ankiindi-
gung des neuen Winters und scheint die Figur des Ptolemaders gerade
als Schlagwort und existenzielle Haltung, als Ausweg aus der Krise plura-
ler Weltbeschreibungen zu empfehlen.'”® Was zuvor als Ausdruck eines
subjektiven Pessimismus angesichts der Unfassbarkeit von Welt und dem
Ausbleiben eines neuen Weltbildes erschien, wird nun zuriickgenommen
und in der Form produktiver Artistik aufgelost, die zuvor zwar schon
stilistisch operativ, aber noch unreflektiert war. Die Reflexion beginnt
nun, wo sie vom »prismatische[n] Infantilismus« des Vielen spricht, die
perspektivische Brechung der Welt in den Diskursen und Beschreibungs-
sprachen zu umarmen:

Pessimismus — das ist der Strandkorb des Unproduktiven, der riickt ihn an
den See, ich bin Artist, mich interessieren die Gegenstromungen, ich bin Pris-
matiker, ich arbeite mit Glasern. Was zum Beispiel die Methode meines Nieder-
schreibens angeht, sie ist, wie leicht festzustellen, prismatischer Infantilismus.!”!

Nietzsches >Amor Fati¢, die Liebe zum Schicksal, lasst sich als eine Beja-
hung des Vielen, des Werdens, der unterschiedlichen Perspektiven und
der verschiedenen Weltzuginge deuten, deren Affirmation bei Nietzsche
als notwendige Vorkehrung gegen die reaktiven Krifte von Ressentiment
und Pessimismus erscheinen, aus denen sich das Christentum speist. No-
tig ist fur die Selbstiiberwindung in die >Amor Fatic auch die Akzeptanz
des Gedankens einer ewigen Wiederkunft (den Benns Novelle in der
Zirkelformigkeit ihres jahreszeitlichen Verlaufs von Winter zu Winter
wenigstens anzudeuten scheint).!”? Auch bei Benn begegnet ein Perspek-
tivismus, doch »[blei Benn ist der Perspektivismus asthetisches Axiom.
Die Welt wird zum Sujet der asthetischen Optik und kinstlerischen Pro-
duktivitit«.!”3 Der Ptolemaer glaubt in seinem starren Beharren auf den
Ich-Punkt einen Standpunkt, eine Perspektive zu erblicken, die sich aller-

170 Ebd., S. 42.

171 Ebd., S.53.

172 Vgl. diese Lesart das erste Kapitel von Deleuze 2008, S. 5-44, insbes. S. 31-33. Die Zir-
kelférmigkeit der Natur aufgrund der Wiederkehr der Jahreszeiten ist es, die aufgrund
der Vermittlung bei Hannah Arendt, Karl Léwith und Heidegger bis in die 1950er Jah-
re hinein noch als Modell von Nietzsches ewiger Wiederkunft gehalten werden konn-
te. Vgl. nur exemplarisch Arendt 1981, S. 89.

173 Meyer 2007, S. 183. Meyer deutet zwar an, dass Benn in Der Ptolemder »ein artistisches
Pladoyer fiir die kreative Subjektivitat des Kunstlers in einer kunstfremden Wirklich-
keit« (ebd.) halte, fiihrt dies aber nicht naher am Text aus.

213

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

dings nicht als Synthese, sondern als >Amor Fati< im nietzscheschen Sinne
ansprechen lieffe. Zeichnet sich gegen Ende ein ptolemaischer Standpunkt
ab, so wird der tragende Terminus Welt im Singular aufgegeben und
durch seinen Plural ersetzt, damit aber in einen Perspektivismus einge-
schrieben, einer Vervielfiltigung von Welten, wie er sich schon im Plura-
lismus der Beschreibungssprachen andeutete:

Doch dann gibt es Standpunkte und Blicke, in denen die Welten sich vereinen:
das Delirium mit der Trockenlegung, der Fels mit dem Splitter, der Dschungel
mit dem Steingarten — Gretchen tritt zu Lachesis, der Dreikonigstag spricht mit
der letzten Sommerstunde, und das Mausoleum Bonapartes sinkt schweigend
an ein Massengrab. Ptolemiische Erde und langsam drehende Himmel, Ruhe
und Farbe der Bronze unter lautlosem Blau. Je und je bei nevermore, Augen-
blick und Dauer in einem - der Glasblaserspruch, das Lotoslied, es spielt sein
Hoffen und Vergessen. Nein, ich bin kein Pessimist — woher ich stamme, wohin
ich falle, das ist alles iberwunden. Ich drehe eine Scheibe und werde gedreht,
ich bin Ptolemaer.!7*

Die Welten vereinen sich nur unter bestimmten »Standpunkte[n] und
Blicke[n]«, die als »Augenblick und Dauer in einem« erscheinen. Hier
scheint der subjektive Zugang auf, der im ptolemaischen Standpunkt
kulminiert. Der fiir solche Vereinigung veranschlagte Position ist dabei
wenigstens paradox. Wird der Ptolemaer gedreht, wie es am Ende der
Passage heifSt, ist er keineswegs ruhend. Selbst scheint er als Scheibe
nicht so sehr die Welt als die Welten um sich zu drehen; die einzelnen
Mythologien, Methodologien, Disziplinen und Termini, welche Beschrei-
bungsformen der Wirklichkeit ausbilden. Demnach wire die ptolemai-
sche Betrachtungsrichtung vor allem diese Vervielfaltigung der Beschrei-
bungssprachen und Welten, die das Darstellungsverfahren von Der Ptole-
mder Uberhaupt abgibt, der sich allerdings durch das Spiel mit ihnen
— deren Beschreibungen er sich und seine Welt wiederum unterworfen
weil$ — seiner Selbst versichert. Der so neugewonnene Standpunkt, unter
dem die Welten sich vereinen und der als Abschied des anfinglichen
Pessimismus veranschlagt wird, erscheint so auch als ein rein im Text
beziehbarer oder, in seiner Paradoxie, der der Literatur selbst. Eine Lite-
ratur, welche die unterschiedlichsten Deutungen und Konzeptionen von
Welt, ungeachtet ihrer Widerspriiche, in sich vereinigt und nebeneinan-
derstellt und eine Welt unterschiedlichster Perspektiven auf sie gibt. Der
Ptolemder als Text wire dieser Standpunkt und seine Auflsung einer

174 STAV,S.54.

214

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfahren im technischen Zeitalter

eindeutigen (Erzahl-)Welt in den Beschreibungssprachen als Perspektiven
verschiedenster Weltmodelle, der letzte beziehbare Standpunkt zur Welt.
Das lasst sich vielleicht als die Ausbuchstabierung einer nietzscheanischen
Idee lesen: »nur als aesthetisches Phinomen ist das Dasein und
die Welt ewig gerechtfertigt«!” Einzig die Literatur vermag, indem
sie widerspriichliche Ansichten auf die Welt zusammenfihrt (die oben
erwahnten »Welten«, im Plural), die Perspektiven ungeachtet ihrer Unver-
einbarkeit zusammenzufihren.

Diese finale dsthetizistische Losung — welche nur auf der Ebene der Ich-
Origo oder der Wy sich abspielt — weist noch einmal auf die von Benn
brieflich artikulierte Zerfallserfahrung der Realitat zuriick. Sie lasst sich
nur bewiltigen durch den Stil. Muss dieser Stil aber die vielen Weltzugan-
ge affirmieren, so lasst er als Weltauflosung im Erzdhltext die Erzahlwelt
hinter den moglichen sprachlichen Zugiangen uneindeutig schillern. Es ist
ausgerechnet dieses Schillern-Lassen, die Affirmation der Uneindeutigkeit,
die einen ptolemaischen Standpunkt wieder ermoglicht: auferhalb der
Synthese des Stils ist er nicht mehr beziehbar.

Bei Benn ist so wie bei Schmidt die Anknipfung an Traditionen der
expressionistischen Prosa fiir die Weltauflosung fruchtbar gemacht. Letz-
tere steht bei beiden Autoren im Kontext eines unsicher gewordenen Ver-
hiltnisses zur Welt. Diese Unsicherheit wird als Konsequenz der neuen,
technologisch verstirkten Naturwissenschaften und des von ihnen inaugu-
rierten Weltbildes ausgelegt; sie verdankt sich in diesen Uberlegungen
auch der zeitgendssischen Debattenkomplexion. Wie diese Wissenschaften
mit technischen Verfahren operieren, soll auf sie mit einer Reflexion des
literarischen Verfahrens, mit Vorkehrungen auf der diskursiven Ebene
geantwortet werden. Ob durch ein physiologisch motiviertes Verfahren
der Beschreibung parzellierter Erinnerungsvorgange oder durch die Mul-
tiplikation von Beschreibungssprachen samt der divergenten, in ihnen
implizierten Weltverhaltnisse: Hinter den zum Einsatz gebrachten Verfah-
ren ist die (Erzahl-)Welt nicht mehr als Kontinuum (Schmidt) noch als
eindeutige Totalitat (Benn) wiederzufinden.

175 Nietzsche 1980 (KSA 1), S. 47.

215

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Anti-Cartesianische Meditationen: Auflosungen erzahlweltlicher res
extensa bei Maurice Blanchot und Samuel Beckett

Der cartesische Weltbegriff

An Martin Heidegger und Edmund Husserl lief§ sich sehen, wie eine phi-
losophische Auseinandersetzung mit dem modernen Weltbegriff nicht an
René Descartes vorbeikommt. Beide Philosophen kamen darin tberein,
dass sie im cartesianischen Konzept einer mathematisch beschreibbaren
res extensa die Weichenstellung fir eine naturwissenschaftliche Beschrei-
bung objektiver Weltverhiltnisse vollzogen sahen. Hans Blumenberg in-
des fasste die cartesische Philosophie gerade als verspitete, erst in der
Neuzeit erfolgende Indikation des mittelalterlichen Wirklichkeitsbegriffes
auf. In diesem Wirklichkeitsbegriff nach Blumenberg wird Realitit als
von einer aufleren Instanz garantierte aufgefasst. Die Meditationes des
Cartesianers von 1641 lassen das Ego Cogito nach einem fundamentum in-
concussum seines Wissens suchen. Eingesetzt wird dabei ein methodischer
Zweifel, der alle Dinge der AuSenwelt erfasst. Ein letztes Fundament des
Wissens, an dem nicht gezweifelt werden kann, bildet allein das Denken
selbst. Die res extensa kann indes nur in ihrer Erkennbarkeit garantiert
sein, wenn es kein spiritus malignus, sondern ein gitiger Gott ist, der dem
Ego Cogito die Existenz der Dinge zuganglich macht. Wirklichkeit ist, car-
tesianisch gedacht, somit garantierte Wirklichkeit.!”¢ Diese Wirklichkeits-
garantie wird im franzdsischsprachigen Manuskript der 1633 unvollendet
liegen gelassenen und erst 1677 verdffentlichten Abhandlung Le Monde
bis zu dem Grade getrieben, dass der cartesische Gott die Welt nicht nur
geschaffen hat, sondern sie in jedem Moment weiter im Sein erhalt.'””
Interessanterweise blitzt beim Descartes von Le Monde selbst schon vage
eine Analogie zwischen Schriftsteller und Gott auf, wie sie sich in der
Literatur des 18. Jahrhunderts dann fiir Oskar Walzel, Hans Blumenberg
und andere einstellt. Denn um die philosophischen Ausfihrungen »moins
ennuyeuses, »weniger langweilig« zu gestalten'”® und um zu demonstrie-
ren, wie gar keine andere Zusammensetzung unserer Vorstellungen der

176 Vgl. Cassirer 1996, S. LVI-LVIII sowie LXIII-LXV.

177 So spricht Descartes von der Natur, »um die Materie selbst zu bezeichnen, insofern ich
sie mit simtlichen in ihr enthaltenen Qualititen betrachte, die ich ihr zugesprochen
habe, und sie [die Natur — F.S.] unter der Bedingung steht, daff Gott fortfahrt, sie in
derselben Weise zu erhalten, in der er sie erschaffen hat«. Descartes 2015, S. 53.

178 Ebd., S. 42/43.

216

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

von Gott garantierten Dinge moglich sein kann, hebt der Tra:té de la
Lumaeére als erster Teil von Le Monde ab dem sechsten Kapitel mit der
Beschreibung einer neuen Welt an, um zu demonstrieren, dass diese
nicht anders denn als Schopfung Gottes gedacht werden konne.!”? Dabei
scheint Descartes sich insgeheim bewusst gewesen zu sein, nun selbst
als schopferischer Mensch zu handeln durch »l’invention d’une Fable,
die »Erfindung einer Fabel«!®, angesiedelt in »imaginiren Raumen« (»les
espaces imaginaires«).!8! Der Text verfahrt dabei so, dass der Eintritt in die
neue Welt — »entrons-y« werden die Lesenden eingeladen!8? — dabei noch
unter der Pramisse erfolgt, dass auch diese andere Welt, obschon sie doch
zuvor als Fabel des Philosophen deklariert wurde, von Gott einst erschaf-
fen ward und fortan von ihm im Sein gehalten wird. Denn vorausgesetzt
bleibt, »dafl Gott tiberall um uns herum so viel Materie neu erschafft,
daf§ unsere Anschauung, nach welcher Seite sie sich auch ausdehnen mag,
keinen Ort wahrnimmt, der leer ist«.!83 Aber hat der Verfasser des Textes
nicht nur wenige Seiten zuvor einbekannt, selbst durch Fabel und Fiktion
diese Welt zu imaginieren? Wie auch immer man diese Textstrategie im
Verhiltnis zum Projekt der cartesischen Philosophie und im intellektuel-
len Feld ihrer Zeit deuten wird: Interessanterweise ist es doch nicht Gott,
sondern ein philosophischer Schriftsteller und sein fortgesetzter Bericht,
noch kaum Erzahlakt zu nennen, der zu didaktischen Zwecken eine neue
Welt fingiert.'84

Ein Ubergang zwischen dem erkenntnistheoretischen Problem garan-
tierter Wirklichkeit aus den Meditationes zu einem narrativen Problem
scheint sich also schon bei Descartes selbst wenigstens im Keim anzudeu-
ten. Wie wir zuvor schon sahen, fihrte der Weltentheoretiker Lubomir

179 Ebd., S.44. Wie es im Kapiteltitel heit: »Description d’un nouveau Monde; & des quali-
tés de la matiére dont il est composé«.

180 Ebd. S. 42/43.

181 Ebd., S. 44/45. Im selben Kapitel spricht er davon »de feindre cette matiere a notre fan-
taisie«: »Diese Materie nach unserer Phantasie zu fingieren« (ebd., S. 46/47).

182 Ebd., S. 44.

183 Ebd., S.4S.

184 Bereits das Ende der dritten Meditation und der dort erfolgte Gottesbeweis rekurrieren
auf die Ebenbildlichkeit des Denkenden mit Gott (»quod Deus me creavit, valde credi-
bile est me quodammodo ad imaginem et similitudinem eius factum esse«; Descartes
1996, S. 94). Wobei hier bereits ein eingeschrankter Vergleich von Gott und Kiinstler
mitschwingt, denn ersterer habe seine Vorstellung ins Ego Cogito gelegt, sodass sie zu-
gleich ein Zeichen sei, wie eine vom Kunsthandwerker vollzogene Impresse oder Si-
gnatur (»ut esset tamquam nota artificis operi suo impressa«; ebd.).

217

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Dolezel die Authentifizierung von Erzihlwelten durch eine >Er-Formc
nicht von ungefiahr mit der Figur Gottes zusammen. Beide besitzen die
Funktion, erkenntnis- wie erziahltheoretisch, das Dasein einer Welt ohne
Komplikationen zu garantieren. Wenn die Erzihlliteratur spatestens ab
der Romantik die Engfithrung von Schopfergott und genialischem Autor
betreibt — wir haben die Verabschiedung dieser Konstellation bei Arno
Schmidt betrachten konnen —, so fallt auch das cartesische Problem der
Wirklichkeitsgarantie durch Gott im Bereich der Erzihlweltforschung an.
Die Realititsgarantie von Erzahlwelten wurde bei Dolezel mit der Frage
der Pronomina verbunden und betraf so die Zuginglichkeit der Erzahl-
welt durch Perspektive oder Stimme einer Erzihl-Origo. Dabei scheint
zu gelten: Je gottgleicher diese, desto unproblematischer der Zugang zur
Erzahlwelt.

Die Problematik der gottlichen Realitatsgarantie, welche die Erziahl-
weltforschung von der cartesischen Pointierung des mittelalterlichen
Wirklichkeitsbegriffes erbt, wird von jenen Texten aufgegriffen, die wir als
anti-cartesianische Meditationen rubrizieren. Dies gilt einmal fir Maurice
Blanchot, dessen Thomas I'obscur eine Origo-Verwirrung betreibt, die jene
an der freien indirekten Rede angedeutete noch ubertrifft. Dabei zeigt sich
neben einer kritischen Bezugnahme auf Sartres Poetik des Engagements
auch ein Rekurs auf Descartes, den schon die Umkehrung der berihmtes-
ten cartesischen Formel deutlich macht: »Je pense, donc je ne suis pas«.!8
Der Zweifel an der Aulenwelt verschlingt im XI. Kapitel von Blanchots
Text Gott, Ich und Welt in einem Strom aus Sprache.

Dagegen gleichen Samuel Becketts Helden perzeptiven und intellektu-
ellen Schrumpfformen des Ego Cogito, die sich in einer Welt ohne gott-
liche Vermittlung geworfen finden. Sie sind allerdings nicht einfach je
eine res cogitans, die sich gut cartesisch von der res extensa des eigenen
Leibes abkoppeln kann. Vielmehr zielen sie bereits auf eine Ahnlichkeit
mit leibnizianischen Monaden ab, deren physischer auch ihren geistigen
Zustand tragt. Aufgrund dieser Kodependenz bei gleichzeitiger Malaise
begriinden sie ihr zunehmendes Unvermogen, sich zu bewegen und zu
erzahlen. Dabei wird die cartesische Trennung von Denken und Korper,
res cogitans und res extensa regelrecht narrativ widerlegt. Die umfassende
korperliche Erschopfung, die sich noch im Sprechen dieser erzahlenden
Ich-Origines bemerkbar macht, sorgt fir das Unvermdgen, eine Erzihl-

185 Blanchot 1950, S. 114. Im Folgenden wird nach dieser Ausgabe zitiert mit Angaben in
Klammern im FlieStext.

218

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

welt noch zuverlissig zuganglich zu machen. So ist Becketts Poetik von
einer Hinwendung zu Leibniz und dessen Descartes-Kritik gekennzeich-
net.

Denken und Sprechen als Weltvernichtung

Maurice Blanchots Thomas 'obscur (1932/1950) liegt in zwei Versionen
vor. Die erste Fassung, entstanden zu Beginn der 1930er Jahre, wird in der
Regel noch dem Frihwerk Blanchots zugerechnet. Die zweite, nach lan-
ger Umarbeitung wihrend der 40er Jahre 1950 veroftentlicht, resoniert zu-
gleich mit zahlreichen Aufsitzen des Literaturkritikers und Philosophen,
die nahezu zeitgleich entstanden oder in den Jahren zwischen Uberarbei-
tung und Veroffentlichung in Zeitschriften und Aufsatzsammlungen er-
schienen sind.'8¢ Im Folgenden soll uns eben diese zweite Fassung interes-
sieren. Deren Veroffentlichungsdatum 1950 situiert den Text zeitlich nach
einem der wichtigsten Aufsitze fiir Blanchots weiteres literarisches und
literaturtheoretisches Schaffen, La littérature et le droit a la mort (1947).
Wie die literaturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit Blanchot im-
mer wieder betont hat, lasst sich dessen literarisches Werk quasi nicht
ohne Kenntnisnahme des theoretischen und literaturkritischen Euvres
dieses Autors verstehen.!®” Eine der Lektiire von Thomas vorausgehende
Auseinandersetzung mit La littérature — so die im Folgenden gebrauchten
Kurztitel fiir beide Texte — eroffnet eine genauere Fassung des Problems
der Weltauflosung, in das permanent ein philosophischer Kontext hinein-
spielt. Denn Blanchots implizite Erwiderungen auf die Philosophen Sartre
und Alexandre Kojeve in La littérature tasten nach einer Konzeption des
Schreibens, die sich dezidiert von jeder engagierten, auf die Welt wirken-
den Literatur, wie Sartres Qu’est-ce que la littérature (1947) sie entwirft,
absetzt. In Auseinandersetzung mit Sartre, Hegel und Husserl, entwirft
Blanchot die Idee einer Literatur als Ausdruck des nach Kojeves Hegel-
Lektiire im Menschen waltenden Todes und der Negativitat, die sich in
der Sprache am reinsten zum Ausdruck bringen, da diese jeden sinnlichen

186 Zum Vergleich beider Versionen siche Stillers 1979.

187 Vgl. allein in der deutschsprachigen Forschung die reiche Referenzen- und Materia-
lakkumulation bei Bengert 2017 oder die eine Rekonstruktion heideggerianischer,
phanomenologischer und existenzialphilosophischer Beztige vornehmende Studie von
Gelhard 2005.

219

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Inhalt autheben konne. Vor diesem Hintergrund kann der Literatur nach
Blanchot zugeschrieben werden, nicht auf die Welt zu wirken, sondern
sogar die Welt zu vernichten. In Blanchots Leseweise einer zur Weltver-
nichtung gesteigerten phinomenologischen Epoché wird in der Literatur
nicht tiber Wirkliches gesprochen oder auf die Welt eingewirkt, sondern
eine Gegenwelt aufgestellt, die sich als Ausdruck der menschlichen, in
der Sprache waltenden Negativitit wiederum selbst verzehrt.!® Im XI.
Kapitel von Thomas I'obscur wird die Demonstration von Negativitit und
sprachlicher Authebung auf die Auflosung der Erzihlwelt hinauslaufen
und sich dabei ausdriicklich gegen die cartesianische Konzeption von Ego
und Welt richten.

Blanchots Denken der Literatur um 1950

Der Aufsatz La littérature et le droit a la mort erscheint 1947 und 1948
erstmals in zwei Teilen in der Zeitschrift Critique. In leichter Uberarbei-
tung wird er zwei Jahre spater in Blanchots Aufsatz-Sammlung La Part
du Feu (1949) wiederaufgelegt.!®? Die wesentliche Uberarbeitung besteht
in der Veranderung der Titel-Streichung des ersten Teils Le régne animal
de lesprit, eine Anspielung auf Hegels Kapitel Das geistige Tierreich und
der Betrug oder die Sache selbst in der Phinomenologie des Geistes.®° Nicht
allein Hegel ist hier der Bezugspunkt, aus dessen Kapitel Blanchot eigene
philosophische Schlisse zieht, ohne einen strengen Hegel-Kommentar im
Sinn zu haben. Fuffnoten verweisen zudem auf Emmanuel Lévinas, Alex-
andre Kojeve sowie Jean Hyppolite, womit ein intellektuelles Koordina-
tensystem franzosischer Hegel-Leser eroffnet ist, in dem Blanchots eigene
Lektiire manovriert. Unter den philosophischen Beziigen ist eine Opposi-
tion gegen Jean-Paul Sartre jedoch mafSgeblich.”! Diese wird auch fur
die Lekttire von Thomas I'obscur und die darin sich vollziehende Weltauflo-

188 Vgl. paradigmatisch die Einschitzung bei Gaston 2013, S. 139: »Blanchot here is coun-
teracting a philosophical reading of the Hegelian attitude toward the literary and mak-
ing the case for a distinctive relation to fiction — and to fictional worlds — in literature.«
Zur Einklammerung der Aufenwelt oder Epoché, die Blanchot in Anschluss an Hus-
serl als Weltvernichtung liest sowie hinsichtlich ihrer Bedeutung fir das Imaginire
vgl. Gelhard 2005, S. 47-62.

189 Blanchot 1949, S.291-331. Wihrend der Aufsatz im franzosischen Original durchge-
hend kursiv gesetzt ist, iiberfithren wir dies im Folgenden in unmarkierte Typografie.

190 Vgl. Gaston 2013, S. 136; Hegel 19861, S. 294.

191 Vgl. Poppenberg 1993, S. 9-21.

220

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

sung bestimmend sein: La littérature bezieht namlich Stellung gegeniiber
der von Sartre vorgeschlagenen Konzeption engagierter Literatur mit ihrer
Wirkung auf die Welt, bei Sartre als extra-textuelle Realitit verstanden.

Auf die Frage, die dem ersten der vier Teile von Sartres schriftstelleri-
schem Propadeutikum den Titel verleiht, Qu’est-ce qu’écrire, wird die be-
rithmte Antwort gegeben, die eine paradigmatische Forderung engagierter
Literatur darstellt. Der Schriftsteller miisse sich engagieren, was vornehm-
lich in der Form der Prosa geschehen konne und bei Sartre selbst zur
Favorisierung der Gattungen Roman, Erzihlung, Theaterstiick fihrt. Die
Dichtung wird dagegen mit dem Vorwurf verworfen, der Dichter gebrau-
che die Worte als Dinge und nicht als Zeichen.

Les poetes sont des hommes qui refusent d’utiliser le langage. Or, comme C’est
dans et par le langage congu comme une certaine espece d’instrument que
s’opere la recherche de la vérité, il ne faut pas s’imaginer qu’ils visent a discerner
le vrai ni a I'exposer. Ils ne songent pas non plus a nommer le monde et, par
le fait, ils ne nomment rien du tout, car la nomination implique un perpétuel
sacrifice du nom a l'objet nommé ou pour parler comme Hegel, le nom s’y
révele Pinessentiel, en face de la chose qui est essentielle. Ils ne parlent pas;
ils ne se taisent pas non plus: c’est autre chose. On a dit qu’ils voulaient
détruire le verbe par des accouplements monstrueux, mais C’est faux; car il
faudrait alors qu’ils fussent déja jetés au milieu du langage utilitaire et qu’ils
cherchassent a en retirer les mots par petits groupes singuliers, comme par
exemple >cheval< et >beurre« en ecrivant >cheval de beurre«. Outre qu’une telle
entreprise réclamerait un temps infini, il n’est pas concevable qu’on puisse se
tenir sur le plan a la fois du projet utilitaire, considérer les mots comme des
ustensiles et méditer de leur 6ter leur ustensilité. En fait, le poete s’est retiré
d’un seul coup du langage-instrument; il a choisi une fois pour toutes I'attitude
poétique qui considere les mots comme des choses et non comme des signes.!

Sartre argumentiert hier mit Riickblick auf das erste Kapitel aus Hegels
Phéinomenologie des Geistes, die Sinnliche Gewissheit und die darin begeg-
nenden Ausfihrungen, dass das bloffe Benennen — bei Sartre offenbar
als Gebrauch eines Satzes im Referieren auf einen Dingzustand in der
Welt aufgefasst — durch seine allgemeine Bedeutung oder sein Wesen das
singulare, unwesentliche Seiende (»I’inessentiel«), das sprachlich mit dem
Allgemeinbegriff >benannt< wird, entdeckt oder enthillt (»révele«). Sartre
deutet dies als >standiges Opfer des Namens« (»un perpétuel sacrifice du
nome). Das Wesentliche ist dabei die Sache (»la chose«), hier als Signifikat
oder Begriffsinhalt des sprachlichen Zeichens zu verstehen. Die Dichter

192 Sartre 1948, S. 63-64.

221

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

sprechen nun in genau dem Sinne nicht, als sie sich dieser Verwendung
der nttzlichen Sprache (»langage utilitaire«) respektive ithrem nitzlichen
Gebrauch verweigern. Damit wird auch jedes nutzliche Projekt (»projet
utilitaire«), das sich so in Angriff nehmen lésst, vereitelt. Die Dichter
gebrauchten die Worte, indem sie mit ihnen — wie im karikierenden >But-
terpferd«Beispiel (»cheval de beurre«) — spielen, sie vielmehr als Dinge,
nicht als Zeichen behandeln. In diesem Sinne wird ihnen fiir Sartre die
Sprache zu einer Struktur der dufleren Welt.193

Dem liegt eine utilitire, dem Erkennen und einem Modell des Blickes
unterworfene Konzeption des sprachlichen Zeichens zugrunde. Vom Zei-
chen gilt Sartre zufolge: »’'ambiguité du signe implique qu’on puisse a
son gré le traverser comme une vitre et poursuivre a travers lui la chose
signifiée ou tourner son regard vers sa réalité et le considérer comme
objet«.!”* Man kann das Zeichen also wie eine Scheibe durchdringen und
verfolgt damit das Bezeichnete oder man fasst das Zeichen selbst als Reali-
tat auf und erwégt es als Gegenstand. Die Verpflichtung auf den utilitiren
Gebrauch der Sprache erlaubt erst die Ausrichtung auf die Welt hin und
auf etwas konkret Bezeichnetes, wohingegen der poetische Gebrauch sich
geradezu im Spiel mit der Sprache verliert. Dagegen erlaubt jedem ande-
ren Sprecher das Zeichen in seiner Transparenz eine instrumentelle Hal-
tung, eine engagierte Handlung und das bedeutet fir Sartre immer: eine
Wirkung auf die Realitit oder die wirkliche Welt. So ist alles Sprechen
immer auch eine auf die Realitit einwirkende Aktion. Das gilt noch fir
das Schreiben von Prosa, indem man damit seinen Mitmenschen etwas
tber sie und die Welt enthillt oder sie zwingt, etwas zu sehen: »Parler
c’est agir: toute chose qu’on nomme n’est déja plus tout a fait la méme,
elle a perdu son innocence. Si vous nommez la conduite d’un individu
vous la lui révélez: il se voit. Et comme vous la nommez, en méme temps,
a tous les autres, il se sait vu dans le moment qu’il se voit«.!> Sprechen
ist Handeln, insofern es Zeigen ist, andere sich selbst und die Welt zu
erkennen gibt. Man spricht von etwas, um zu enthillen. Wurde dabei das
sprachliche Zeichen zuvor bereits als »vitres, als Fensterscheibe zur Realitat
bezeichnet, so offenbart sich darin ebenso wie im Verb >réveler< eine Kon-
zeption, die Sprechen mit dem Blick in Verbindung bringt und mit dem
Imaginaren. Das sprachliche Zeichen ist fir Sartre — der Hegel und Hus-

193 Ebd.,, S. 65: »pour le pocte, le langage est une structure du monde extérieur«.
194 Ebd., S. 64.
195 Ebd., S.72.

222

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

serl hier miteinander vermengt — verwiesen auf ein phinomenologisches
Noema als Korrelat der Bewusstseinsintention. Sartre spricht dieses in La
Transcendence du Ego und L’Imaginaire als Imaginares an, als Bildhaftes.
Der Schriftsteller schafft schreibend ein imaginares Objekt.!”¢ Dabei bleibt
das Zeichen selbst beim Schreiben von Prosa, die ein Imaginares ohne
wirkliche Referenz anstrebt, in letzter Hinsicht auf eine Wirkung hin
ausgerichtet und dem instrumentellen, handelnden, auf eine Welt hin
transparenten Charakter der Sprache treu.’” Selbst Erzahlweltschopfung,
unter diesen Voraussetzungen betrachtet, ist nichts anderes als Enthiillung
von Situationen, damit der Erdrterung extra-textueller Sachverhalte ver-
pflichtet und mit der Intention einer Wirkung auf die Realitit verfasst, an
die man sich bindet oder fiir die man sich engagiert. Nur »[1]’écrivain >en-
gagé« sait que la parole est action«.!”® Die Vorfithrung der Gebirde eines
Menschen mag vielleicht eine Bihne oder reprasentierte Wirklichkeit
voraussetzen. Diese bleiben allerdings von La nausée bis La mort dans
I’dme narratologisch immer als Erzahlwelt ansprechbar, die im Dienst
des Engagements fiir die extratextuelle Welt steht. Aber allein, indem die
Sprache nicht als Objekt in der Welt behandelt, sondern Kommunikati-
onsinstrument fiir die Freiheit des Subjekts wird, ist ein Engagement als
Engagement gerade in der Welt (»dans le monde«) moglich:

Ainsi, en parlant, je dévoile la situation par mon projet méme de la changer; je
la dévoile a moi-méme et aux autres pour la changer; je Patteins en plein coeur,
je la transperce et je la fixe sous les regards; a présent j’en dispose, a chaque
mot que je dis, je m’engage un peu plus dans le monde, et du méme coup, j’en

émerge un peu davantage puisque je le dépasse vers 'avenir.!?

Literatur ist das Enthillen einer Welt, die zugleich — wie die Zukunftsof-
fenheit hier deutlich werden lasst — nur die wirkliche Welt sein kann, in
der die sartreschen Subjekte in ihrer Freiheit agieren: Selbst wenn dies
bedeutet, zu diesem Zweck zuerst in Roman und Theater kinstliche Wel-

196 Ausfiihrlicher rekonstruiert Sartres phinomenologische Theorie Bonnemann 2007,
S.75-160; zur konstitutiven Rolle des Imaginédren fiir die Literatur vgl. ebd., S.222—
223.

197 Ebd., S.232: »Vorausgesetzt ist dabei«, nimlich in der Prosa-Konzeption Sartres, »im-
mer die problemlose Gleichsetzung von Wort und Zeichen, denn Sartres Auffassung
der Prosa, die das Engagement aus der Bezeichnung ableitet, steht und fillt mit der
These eines glasklaren Zeichens ohne Vieldeutigkeit und Eigengesetzlichkeit«.

198 Sartre 1948, S.73.

199 Ebd.

223

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

ten erschaffen zu miissen.2?° Noch sie enthillen — als engagierte Literatur
— aber Sachverhalte, denen es um diese Welt geht. Sartres Theaterstiicke
haben darauf vielfach die Probe gemacht. Seiner Literaturkonzeption in-
hariert so letztlich ein Glaube an das Welterfassen und Weltverandern
des Schreibenden, das auf einer bestimmten Theorie ruht, welche das
Imaginare, die Transparenz des Zeichens und den instrumentellen Cha-
rakter der Sprache miteinander verbindet. Noch die Erzihlwelt ist hier
ein imaginares Surrogat, welches Situationen der Realwelt vorzufithren,
zu enthillen erlaubt.

Es ist der phinomenologische Blick noch im sprachlichen Zeichen,
der fiir das Literaturmodell Sartres so wichtig ist, den Thomas lobscur zu
verdunkeln trachtet. Sartres imaginares Modell wird implizit herausgefor-
dert, wenn Blanchots Erzahltext eine anti-existenzialistische Literaturkon-
zeption durchexerziert, die zuvor bereits der Aufsatz La Littérature et le
droit a la mort vorschlagt.?! Darauf weisen schon die polemischen Anspie-
lungen auf Aussagen Sartres in dieser literaturtheoretischen Arbeit voraus.
So konstatiert Blanchot im ersten Satz: »On peut assurément écrire sans
se demander pourquoi l'on écrit«.?? Die instrumentell gebrauchten Worte,
die Glasscheiben, werden ersetzt durch eine Besetzung des Schriftstellers
durch die Sprache und »des attitudes de pensée que ’écrivain adopte pour
des raisons qu’il croit réfléchies, mais que seule la littérature réfléchit
en lui.«?® Das Imaginire, bei Sartre ein Bildraum, der mit dem Subjekt
korreliert und seiner Herrschaft unterworfen ist, wird bei Blanchot zum
Reich des >Dégagements, in dem sich der untétige Schriftsteller und seine
Leser verlieren.?4 Damit sind nur einige Spitzen angedeutet, welche die
Opposition von Blanchots Text zu Sartres Literaturkonzeption anzeigen.

Die Konzeption einer Sprache, die mit der sartreanischen quer liegt
und so ein ganz anderes Telos der Literatur anstrebt, entwickelt La litte-
rature et la droit a le mort ausfihrlich.?> Hierbei wird von einem ganz
anderen Anspruch ausgegangen, der das Sprechen eben nicht mehr nur

200 Zur Verbindung von Freiheit und Zukunftsoffenheit vgl. Sartre 1982, S. 552-610.

201 Zu dieser Einschatzung allgemein: Gelhard 2005, S. 14 und detaillierter S. 33-46; Pop-
penberg 1993, S. 8.

202 Blanchot 1949, S. 293; Gelhard 2005, S. 13.

203 Blanchot 1949, S. 308.

204 Ebd., S.307: »En général, I’écrivain apparait soumis a I'inaction parce qu’il est le
maitre de I'imaginaire ou ceux qui entrent a sa suite perdent de vue les problemes de
leur vie vraie«.

205 Worauf immer wieder hingewiesen wurde von Gelhard 2005; Gelhard 2007.

224

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

als Mittel im Dienst der Freiheit des Schriftstellers begreift. Vor allem ist
Sprache nicht linger dem Medium des Blicks durch die phinomenologi-
sche Kategorie des Imaginaren unterworfen, sondern wird als Residuum
des Todes im Menschen aufgefasst. Der Tod ist es, der in der Literatur
sein freies Spiel treibt und darum auch jede Setzung — und in letzter
Instanz damit auch die gesamte narrative Makrostruktur einer Erzahlwelt
— wieder aufzuheben vermag,.

Wie ist das genau zu verstehen? Wie Gerhard Poppenberg gezeigt hat,
geht auch Blanchots Sprachdenken — wie dasjenige Sartres — dabei zu-
nachst von Hegels Ausfithrungen aber die sinnliche Gewissheit aus. Diese
Position des Geistes insistiert auf einem unmittelbaren Erfahrungswissen,
das Hegel dahingehend tiberwinden zu konnen glaubt, dass aufgrund
der sprachlichen Basiertheit jeden Wissens dieses immer schon einen all-
gemeinen Inhalt wiedergibt. Das Besondere ist in der Sprache je schon
aufgehoben in den Allgemeinbegriffen, die singulire Referenz im allge-
meinen Signifikat. Deutlich wird das an den deiktischen Ausdriicken oder
Shiftern, die fiir Hegel zur Indifferenz gegeniiber ihrem Gegenstand nei-
gen.2% Die Dialektik der sinnlichen Gewissheit besteht nun gerade darin,
dass ein sinnliches >Dieses¢, die konkrete Referenz, welches ein einzelnes
Individuum aussprechen will, immer schon in der Sprache sich getilgt
findet, die nur Allgemeines gibt. Der konkrete Gegenstand in der Welt,
den ein Wort bezeichnen mag, lasst sich nicht als singuldrer aussagen,
sondern nur hinsichtlich seines Allgemeinbegriffes: das Zeichen >Baumx«
far alle realen Biaume. Das Individuelle besitzt unendliche Eigenschaften;
in der Sprache aber existieren Begriffe mit endlichen Intensionen, die
einen Begriff ausmachen. Diese sprachlich immer schon vorgenommene
Tilgung des Singularen und Individuellen wird fir Hegel zum paradigma-
tischen Fall der Aufhebung, die ihrem Wortsinn nach auf eine hohere
Stufe hebt (hier den verginglichen sinnlichen Eindruck zu einer geistigen
Allgemeinheit macht) und zugleich aufhebt (die Bedeutung des Einzel-
nen bewahrt).2” Blanchot greift vor allem diese letzte Dimension der
Aufhebung auf. Sie erlaubt Blanchot damit einerseits, die vom Alexandre
Kojeves Hegel-Lektiire ererbte Auffassung des Todes hier wiederzufinden.

206 Ebd., S. 40-48. Hier wird nicht versiumt, auf die Problematik des hegelschen Ansatzes
hinzuweisen, der die von Jakobson konstatierte Mittlerstellung der Shifter zwischen
Sprache und Wirklichkeit allzu vorschnell als Argument fir die Seite der Allgemein-
heit verbucht.

207 Vgl. zum Doppelsinn der Aufhebung auch: Nancy 2011, S. 36-38.

225

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Kojeve zufolge sei der Mensch nur »der Tod, der ein menschliches Le-
ben lebt«.2%® Denn der Mensch ist Negativitat, indem seine geistige wie
physische Arbeit eine Negation der Positivitait der Welt darstellt, wie
sie die sprachliche, als Negation des sinnlichen Wahrnehmungsinhalts
zu denkende Aufhebung paradigmatisch darstellt. Diese Negativitit kann
daher mit dem Tod enggefiihrt werden, da nur die Sprache — aufgrund
der Authebung Medium der Negativitit — im Gegensatz zum Tier eine
Antizipation des Todes erlaubt und daher dem Menschen erméglicht,
einen Tod zu haben.?”? Sprache ist Denken ist Negativitit ist Tod. Dies
hat Folgen fur die Konzeption des Menschen als Negativitit. Es bedeutet,
dass der Mensch in der Sprache und im Schreiben nicht nur die Welt
in eine unpersonliche, leere Fliche von Zeichen aufhebt, die gleichzeitig
immer schon mit dem Tod verbunden ist. Er hebt sich noch selbst auf,
indem auch er, sobald er in die Sprache eintritt, sobald er >Ich«sagt, durch
die Eintragung seiner Subjektivitit ins Allgemeine der Sprache auf die
Unpersonlichkeit des Todes stofit. So ist etwa noch im Wort >Ich« - dem
Hegel viele beilaufige Betrachtungen gewidmet hat — eine Negation des
Besonderen gesetzt.2!® Blanchot bringt diese Logik des Aufhebung nun
einerseits mit einer Negation zusammen, in der allerdings nicht mehr
nur die hegelianische Aufthebung, sondern zugleich die phinomenologi-
sche Reduktion als Einklammerung oder Epoché der Welt mitschwingt,
von Husserl in den Ideen I auch als »Weltvernichtung« angesprochen.?!!

208 Kojeve 1988, S. 240.

209 Ebd., S.238: »Aber wenn der Mensch Tat, und die Tat eine als Tod >erscheinende« Ne-
gativitat ist, dann ist der Mensch in seiner menschlichen oder sprechenden Existenz
nur ein — mehr oder weniger hinausgezogerter und seiner selbst bewufSter — Tod.« Re-
kurriert wird hierbei implizit auf Heideggers Einsicht (die Kojeve seinem Hegel unter-
legt), dass nur dem Menschen als sprachbegabtes Lebewesen die Moglichkeit des To-
des gegeben sei, insofern das eigene Ende nur durch Sprache und Denken antizipiert
werden kann: Der wirkliche Tod ist immer entzogen, doch als antizipierter, voraus-ge-
dachter kongruiert er mit der Negativitit des Menschen dank der Sprache. Wo Spra-
che ist, ist Denken; wo Denken stattfindet, kann der Tod antizipiert werden. Vgl. dazu
auch die Ausfithrungen bei Agamben 2007, insbes. S.11-22; S.74-84 sowie Pillen
2003, S. 95-118.

210 Vgl. Hegel 1986%, S. 82-83: »Wenn ich Ich sage, so meine ich mich als diese einzelne,
durchaus bestimmte Person. In der Tat sage ich jedoch dadurch nichts Besonderes von
mir aus. Ich ist auch jeder andere, und indem ich mich als Ich bezeichne, so meine ich
zwar mich, diesen Einzelnen, spreche jedoch zugleich ein vollkommen Allgemeines
aus«.

211 Husserl 19923, S.103-106 (§ 49. Das absolute BewufStsein als Residuum der Weltvernich-
tung).

226

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Uber diese — philosophisch nicht unproblematische — Gleichung, die bei
Blanchot vorauszusetzen ist, gelangt jenes Moment in die Sprache, das La
littérature als dasjenige des Todes anspricht.

Diese Identifikation von Sprache, Nichts und Tod im Anschluss an
Kojeve ist es, die Blanchot dazu berechtigt, bedeutungsschwer von der
Literatur als »négation d’elle-méme« zu sprechen, zu sagen, die Literatur
sei »nulle« oder nichtig und hinzuzufiigen: »cette nullité constitue peut-
étre une force extraordinaire, merveilleuse, a la condition d’étre isolée a
I’état pur«.212 Als historisch erste Freilegung dieser Nichtigkeit innerhalb
der franzosischen Literatur wird zunachst der Surrealismus erblickt, als
seine angebliche Quelle aber die hegelsche Philosophie offengelegt. Wenn
Blanchot von »la verité de cette ceuvre«, von der Wahrheit des literari-
schen Werkes tiberhaupt spricht, so greift er auf eine Wahrheit aus, »ou
semblent s’unir I'individu qui écrit, puissance de négation créatrice, et
’ceuvre en mouvement avec laquelle s’affirme cette puissance de négation
et de dépassement«.?!3 Blanchot unterstellt Hegel, diesen neuen Begriff
des Werkes als »la Chose mémex, als die >Sache selbst< zu adressieren
und ist aufgrund der Identifikation von dessen Aufthebung mit Husserls
Weltvernichtung hier zumindest terminologisch ganz bei letzterem: »le si-
lence, le néant, c’est bien Ia Pessence de la littérature, >la Chose méme«.214
Die Sache selbst, Husserls Noema, fallt hier mit der von Kojeves Hegel
veranschlagten Negativitit des Menschen — seiner Eigenschaft Kehrseite
der weltlichen Positivitit oder »Nacht der Welt« zu sein — zusammen.?!S
Der Schriftsteller, der im kojeveschen Sinne Arbeit ausiibe, damit sich
die »nuit de ses possibilités propres,« am Werk verlustiere,?'® schaffe da-
rin einen Raum der Negation durch die Sprache, die jegliche Referenz
tilgt.2!” Diese grundsatzliche Aufthebung/Weltvernichtung/Negativitit per-
sistiert nun im literarischen Werk, nicht mehr als Negativitit und Potenz
des Menschen selbst, sondern in seiner jeglichen referentiellen Wirklich-

212 Blanchot 1949, S.294.

213 Ebd,, S.300.

214 Ebd. S.300.

215 Die Formulierung »Nacht der Welt« geht auf Hegels Aufzeichnungen zur Geistphilo-
sophie in den Jenenser Systemfragmenten 1805/06 zurtck, die Kojeve seiner Hegel-
Deutung neben der Phdnomenologie des Geistes hauptsachlich zugrunde legte. Vgl. He-
gel 1974, S.204.

216 Blanchot 1949, S. 299.

217 Die Literatur ist dabei Paradigma der Arbeit, denn »il faut bien reconnaitre dans I’ac-
tivité de ’écrivain la forme par excellence du travail«. Ebd., S. 304.

227

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

keit abgewandten Reinform: »la littérature, par son mouvement, nie en
fin de compte la substance de ce qu’elle représente«.?!® Sie leugnet die
Substanz, indem sie den Gegenstand grundsitzlich aufhebt, indem sie
reprasentiert und als Reprisentation sich von jeder wirklichen Referenz
entkoppelt.

Le mot me donne ce qu’il signifie, mais d’abord il le supprime. Pour que je
puisse dire: cette femme, il faut que d’'une maniere ou d’une autre je lui retire sa
réalité d’os et de chair, la rende absente et ’anéantisse. Le mot me donne I’étre,
mais il me le donne privé d’étre. Il est 'absence de cet étre, son néant, ce qui
demeure de lui lorsqu’il a perdu Pétre, c’est-a-dire le seul fait qu’il n’est pas.?!?

An dieser Stelle verdichten sich die bis hierin verfolgten Motive des blan-
chotschen Sprachdenkens, das seiner Philosophie der Literatur zugrunde
liegt. In der Authebung des Seienden durch die Sprache stof3t der Mensch
zum Wesen oder der Sache selbst vor, zum hegelschen Allgemeinen, ne-
giert darin aber jede positive Referenz, jedes singulir mit einem Begriff
vermeinte Sein in der Welt.

Das sprachliche Zeichen Blanchots ist damit alles andere als eine Fens-
terscheibe, das dem Modell des Imaginaren und des Blickes folgt. Es ist
auflerdem nicht, was eine Wirkung auf die Welt, sondern die Erschaffung
einer Welt fir Blanchot bedingt. Denn der Schriftsteller als »maitre de
I'imaginaire«??® vermag nun schreibend ein Imaginires zu schaffen, das
keinen positiven Halt, daher kein realweltliches Substrat und auch keine
Wirkungsabsicht auf diese Welt mehr besitzt. Vom Buch kann daher —
durchaus in Umkehrung von Sartres Metaphorik und Terminologie —
als »reflet changé« und »source infinie des réalités nouvelles« gesprochen
werden?2! und von einem Substitut der Welt, da der Schriftsteller »en sub-
stituant au monde des choses déterminées et du travail défini un monde
ou tout est tout de suite donné et rien n’est a faire qu’a en jouir par la
lecture«.???

Wir brechen die Auseinandersetzung mit La littérature an dieser Stelle
ab und verweisen fir die weiteren Implikationen und Querbeziige dieses

218 Ebd., S.301.

219 Ebd, S.312. Eine gendertheoretische Untersuchung von Blanchots Literaturtheorie,
die darauf einginge, warum hier gerade immer die Frau ausgelscht wird (eine Auslo-
schung, die Blanchots haufiger Rekurs auf den Mythos von Orpheus und Eurydike be-
kraftigt), steht noch aus.

220 Ebd., S.307.

221 Ebd., S.305.

222 Ebd., S.307.

228

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

noch viel ergiebigeren Aufsatzes auf die Arbeit von Andreas Gelhard.??3
Uns ging es hier nur darum, die sonst wenig betonte Rolle der Welt he-
rauszustellen. Wie allerdings Sean Gaston andeutet, bleibt Blanchot nicht
bei der These stehen, Literatur stifte eine eigene Welt oder verlasse sich
auf eine hegelianische Auffassung der Literatur wie La /ittérature nahele-
gen konnte.??* Blanchots Gegenstof§ fihrt in Richtung einer Erzahlwelt-
auflosung, die im XI. Kapitel von Thomas in einer invertierten cartesiani-
schen Meditation kulminiert, fir deren Verstandnis die hier eingeholten
Voraussetzungen jedoch grundlegend sind.

Sehen — Sprechen — (Ver)Schwimmen: Die Dispersion von Imaginarem und
Erzahlstimme

Die Erzahlsituation von Thomas lobscur ist von Anfang an durch zwei
Problemkomplexe ausgezeichnet, die ineinandergreifen. Erstens mediali-
siert der Text sich sowohl imaginir als Blick wie auch als Stimme. Zwei-
tens herrscht, was die jeweiligen, erzihlweltlich verortbaren Blick- und
Stimmzentren der Erzahl-Origines anbelangt, eine fortwihrende und sich
verscharfende Uneindeutigkeit tiber ihren Ursprung und ihre Zuordnung.
Die Medialisierung und der Ort des Erzihlens in der Erzahlsituation sind
zwei zusammenspielende Probleme, welche die Zugangsbedingungen die-
ser Erzahlwelt komplizieren.

Das erste Kapitel lasst sich zunichst als auto-mediale Inszenierung einer
auf die Transparenz des Zeichens, das Imaginire und ein literarisches
Modell das Sehens basierten Literatur a la Sartre lesen. Die Erzihlung
scheint dieses Modell zunichst selbst mitzutragen und sich mittels des
philosophischen Querbezugs als Imaginares auszuzeichnen. Alles beginnt
mit einem Blick: »Thomas s’assit et regarda la mer« (9).225 Damit blickt
nicht nur Thomas aufs Meer. Vor den Implikationen einer Theorie der
Transparenz des Zeichens sollen die Lesenden Thomas am Strand sitzen
und aufs Meer blicken >sehen«. Nicht nur wird dabei Thomas als Exten-

223 Gelhard 2005.

224 Gaston 2013, S. 139.

225 Jean Starobinski hat auf die thetische Kraft der Sprache an dieser Stelle aufmerksam
gemacht, wenn er Thomas’ Sehen als nichts aufer den literarischen Akt der Setzung
eines Imagindren, einer zwar sprachlich zuganglichen, aber zugleich blickhaft mediali-
sierten Welt versteht. Starobinski 2014, S. 190: »Thomas n’est rien en dehors de Pacte
littéraire qui le pose«.

229

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

sion in der Wy erblickt oder imaginiert.??¢ Sein Sehen mitsamt seinen
inneren Einstellungen wird zugleich als Wy mitgesehen.

mais ses regards ne pouvant s’accrocher a rien, il lui semblait qu’il contemplait
le vide dans P’intention d’y troucer quelque secours (10).

Il avait alors un véritable brouillard devant la vue et il distinguait n’importe
quoi dans ce vide trouble que ses regards percaient fiévreusement (13).

Un nuage était descendu sur la mer et la surface se perdait dans une lueur qui
semblait la seule chose vraiment réelle (9).

In ihrer Fokussierung auf Thomas’ innere Akte (»il lui semblait«, »il
distinguait«, »qui semblait«) machen diese Passagen und zahllose andere
darauf aufmerksam, dass sich Thomas etwas auf eine bestimmte Weise
darlegt — und zwar imaginir (»ses regards«, »devant la vue«). Seine Ori-
go und sein inneres, bildhaftes Denken iiberlagert sich dabei mit der
unpersonlichen, auf die dufleren Erscheinungen der Welt fokussierten
Erzahl-Origo.

Damit stellt sich auch die Frage nach dem Ursprung des Erzihlens.
Indem Thomas grammatisch als dritte Person markiert ist, wird sein Emp-
finden nicht von einem Ich unmittelbar erlebt dargestellt, sondern von
einer Sprache zuginglich gemacht, der selbst kein grammatisch markier-
tes Subjekt der Aussage korrespondiert. Erzihlwelttheoretisch mag sich
Lubomir Dolezels Einordnung einer Authentifizierung der Erzahlwelt in
der »Er-Form« aufdringen. Indes steuert die Erzdhlung hier bereits auf
einen Konflikt zu. Sartres am Imaginirem festhaltende Poetik und die
Auto-Medialisierung des Textes als Blick wird performativ bereits von
einer Poetik der Stimme eingeholt, wie Blanchot sie Jahre nach Thomas
l'obscur auch theoretisch entwickeln wird; und diese Stimme zeitigt ein
Verschwimmen der Wahrnehmungs- und Erzahl-Origines.

La voix narrative (1964) unternimmt einige Uberlegungen zur Erzihl-
stimme in der modernen Literatur, die sich vor allem an Franz Kafka
entziinden.??” Dabei konkludiert Blanchot (ganz anders als Genette, der
dahinter eine Person prasupponiert): »La voix narrative est neutre«;??8
»sans existence propre, ne parlant de nulle part, en suspens dans le tout
de récit, elle ne s’y dissipe pas non plus selon le mode de la lumiere qui,

226 Also nach Sartre, den Wolfang Iser unter den Theoretikern eines literarischen Imagi-
naren verbucht. Vgl. Iser 1991, S. 331-349.

227 Blanchot 1981, S. 178-182.

228 Ebd., S.182.

230

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

invisible, rend visible«.2?? Es handelt sich um eine Erzahlstzmme, keinen
Blick; zudem ist sie nicht-personal eindeutig zuschreibbar. In dieser dop-
pelten Funktion zeichnet sie bald auch die Erzahlsituation hier aus. Die
Welt scheint zwar in Thomas vom ersten Satz an blickhaft inszeniert, indes
nicht zufillig als eingeschriankter Blick in nebeliger Kustenlandschaft. Ein
Mangel an Klarheit schligt sich nicht nur innerweltlich in Bezug auf die
Erzahl-Origo nieder, sondern noch in der Auto-Medialisierung, denn das
Modell der Stimme tiberlagert bald erkennbar jenes des Blicks.

Dabei wird Thomas stellenweise von auflen wie unter einem Mikro-
skop perzipiert — und doch wird auch in ihn hineingesehen, wobei er in
diesen Fillen regelrecht zu sprechen scheint.

N

d’une part, il y a quelque chose a raconter, c’est le réel objectif tel qu’il se
donne immédiatement sous un regard intéressé et, d’autre part, ce réel se réduit
a étre une constellation de vies individuelles, de subjectivités, >il« multiple et
personnalisé, >ego« manifeste sous le voile d’unil« d’apparence.?*

Dieser Blick oder diese Stimme, die duffere Weltereignisse #nd Thomas’
Subjektivitit gleichermaflen kennt, hat selbst kein eindeutiges Subjekt:
Sie besteht aus verteilten, aber nicht linger in emer aufzufindenden Per-
son zu bundelnden Blick- oder Sprachzentren.?’! Das neutrale Moment
der Erzihlstimme hat Jean-Luc Nancy entsprechend aufs Lateinischen
»ne uter< zurlckgefihrt und die damit bedeutete Unbestimmtheit eines
>weder noch« oder >keiner von beiden«?*? Der Uneindeutigkeit der Media-
litat fagt sich so eine Uneindeutigkeit, wer spricht/siecht und von woher
diese Sprache/dieser Blick kommt, hinzu. Auf letzterer beruht die Unper-
sonlichkeit der Erzahlstimme. Die Stimme scheint von nirgendwoher das
Geschehen in der Welt zu setzen, ortlos zu sein und daher »radicalement
extérieure, elle vient de I'extériorité méme, ce dehors qui est I’énigme
propre du langage en Décriture«.?33 Blanchot zielt mit diesem Begriff
des Auflen - einem Auflen dem Thomas schwimmend innerhalb der

229 Ebd. S.182.

230 Ebd., S.175.

231 Vgl. ebd., S.183: Denn das Neutrale ist ein Zentrum, welches das Werk am Besitzen
eines Zentrums hindere, »lui retirant tout foyer privilégié d’intérét, ft-ce celui de
Iafocalité, et ne lui permettant pas non plus d’exister comme un tout achevé, une fois
et a jamais accompli«.

232 Vgl. Nancy 2010, S. 7.

233 Blanchot 1981, S.182. Man bemerkt, dass Michel Foucaults Einordnung von Blan-
chots Philosophie als »Denken des AuBen< nicht unmafigeblich auf diesen Uberlegun-
gen zur Sprache fufft. Vgl. Foucault 2003, S. 208-233.

231

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Erzihlwelt sich ndhert — ausdriicklich auf ein Phinomen innerbalb der
Sprache. Das Auflen ist ein Auflen 7z der Sprache. Es ist ihr Effekt und ins-
besondere einer des Erzahltextes in der dritten Person, wobei als Subjekt
der Aussage der Erzihlstimme sich gleichsam eine nicht aufzufindende,
unmogliche Nicht-Person als Subjeke disperser Blickwinkel einschaltet.?34

Dans la forme narrative, nous entendons, et toujours comme de surcroit, parler
quelque chose d’indéterminé que I’évolution de cette forme contourne, isole,
jusqu’a le rendre peu a peu manifeste, quoique d’une maniere trompeuse.
Le>llc est I'événement inéclairé de ce qui a lieu quand on raconte.?*

Das unpersonliche >Il« versucht die Komplikationen dessen zu umreif§en,
was die Erzdhlwelttheorie allzu typisierend als Er-Form festhalten wollte,
ohne genauer zu charakterisieren, wer spricht: »le »>il< devient la cohérence
impersonnelle d’une histoire [...]; I'histoire se tient toute seule, préformée
dans la pensée d’un démiurge et, existant par elle-méme, il n’y a plus qu’a
la raconter«.?3¢ Statt auf ein gottliches Erzahler-Subjekt sicht Blanchot die
dritte Person Singular auf eine unpersonliche Dispersion von Wahrneh-
mungs- und Sprachzentren verwiesen.

Blanchots Text umreif$t und vertieft hier im Grunde ein Problem, das
spater in leicht verinderter Form die Forschungen zur freien indirekten
Rede heimsuchen wird. Beide Ansitze vermogen sich gegenseitig und die
Erzahlhaltung in Thomas l'obscur zu erhellen, indem sie zugleich das be-
reits angedeutete Zu-kurz-Greifen eines erzahlwelttheoretischen Aspekts
wie der >Er-Form« verdeutlichen. Denn in der Erzahlwelttheorie wird dem
Problem einer Uneindeutigkeit von Erzahlinstanzen kaum hinreichend
Rechnung getragen.?¥”

234 Blanchot kommt am Ende seines Textes tiber die Erzahlstimme auf die Voraussetzung
von La littérature und die darin konstatierte Weltvernichtung implizit zuriick, wenn er
vom Erzihlen sagt, es bedeute »attirer le langage dans une possibilité de dire [...] la ou
parler, ce ne serait pas affirmer I’étre« (Blanchot 1981, S. 184): Namlich ihre Negation,
ihre Aufhebung, die Suspension der Wirklichkeit.

235 Blanchot 1981, S.173-174. Angesichts dieses Phanomens bei Kafka hat Joseph Vogl
hier von einer vierten Person Singular gesprochen: Vogl 1994, S. 745-756.

236 Blanchot 1981, S. 174.

237 Eine Weltentheoretikerin wie Marie-Laure Ryan kimpft ausdriicklich gegen eine >no-
narrator-theorys, die sie in Ann Banfields linguistischer Ausdeutung der freien indirek-
ten Rede vorfindet: Ryan 1991, S.67-68. Monika Fludernik hat gegen Ryan einge-
wandt, dass es sich indes schlicht um linguistische Evidenz handle, von einer Erzihler-
Persona sich lediglich dann sprechen lasse, wenn eine ausdriickliche grammatische
Markierung vorliege: »In the following it will therefore be taken for granted that the
image of a narrator qua producer of the narrative ever hovers on the horizon of the

232

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Ann Banfield zufolge lasst sich die freze indirekte Rede allgemein als
ein Alternieren von >unspeakable sentences< charakterisieren, da >senten-
ces of narration« (die Erzihlweltereignisse erzihlend individuieren) und
>sentences representing consciousness«< (die Bewusstseinszustinde der Figu-
ren wiedergeben) einander abwechseln.23® Eine solche Uberlagerung von
Erzihlstimme(n) und Bewusstseinswiedergabe, von Wiedergabe der Wy
oder Wy zeichnet Thomas ['obscur immer wieder aus: »L’eau tournait
en tourbillons. Etait-ce réelement de I’eau?« (10). Diese Frage ist nicht
notwendig die einer Erzihl-Origo, die das Geschehen aus einem tber
den Geschehnissen schwebenden Standpunkt verfolgt. Es lasst sich auch
als Reprasentation einer anderen Stimme und Wahrnehmung innerhalb
jener der Erzahlstimme lesen, derjenigen Thomas’. Es findet die in der
freien indirekten Rede mogliche, mimetische Reprisentation einer Stimme
in einer anderen statt. Dies fihrt aber zur Alternanz zweier Stimmen,
im Grunde zweier Origo-Positionen und ihrer Perspektiven auf die Welt:
jener von Thomas und des grammatisch nicht ausdricklich als Person
markierten neutralen Pseudo-Subjekts der Erzahlstimme. Die doppelte
Zuschreibungsmoglichkeit der Frage erzeugt hier und andernorts eine
Uneindeutigkeit. Durch sie ist die Differenzierung von Wy und Wyc
gefihrdet, von scheinbar objektiven Weltzustainden und ihrem subjektiv
gebrochenem Ausdruck durch erzihlweltimmanente Figuren. Sprache, so
deutet sich hier tberdies an, lasst sich im Erzahltext somit keinesfalls
automatisch als quasi-phinomenologische Wiedergabe von Imaginarem
und als transparentes Zeichen denken, das mit dem Blickfeld eines mogli-
chen Subjekts kongruiert, das mehr oder weniger eine protokollsatzartige
Beschreibung bildhafter Weltzustainde umsetzt. Die diskursive Ebene er-
zeugt hingegen immer wieder eine Verwirrung von Wahrnehmungs- und
Erzihlzentren. Thre klare Unterschiedenheit droht sich dabei zu verlieren.

reader’s consciousness, but that a clear instantiation of a narrator persona has to be
marked linguistically; in the same manner that figural consciousness cannot be pro-
jected without sufficient textual (i.e. linguistic) evidence. Narrative >instances«< (narra-
tors, narrates, etc.) can therefore be regarded as a product of the reader’s interpretative
strategies which are in turn determined by general frames and schemata of human
agency (for the plot level) and communication scripts (for the narratorial discourse)«.
Fludernik 1993, S. 61.

238 Banfield 1982, S.257: »Narrative fiction is structured linguistically by the conjunction
of two unspeakable sentences, the sentence of narration and the sentence representing
consciousness. Their coming together is a structural principle and a historical phe-
nomenon. They exteriorize and objectify that history and consciousness, converting it
into an artefact: the narrative text and its fiction«.

233

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Und wihrend bislang vor allem das Imaginare dieser Welt ins Auge fiel,
klingt nun auch der Ausdruck der Gedanken und inneren Selbstansprache
der Hauptfigur — »Etait-ce réelement de ’eau?« — an.

Diese verwirrende erzahltheoretische Ausgangssituation, bei der ein
Ubergang von einer Auto-Medialisierung als Blick zu jener als Stimme
verlauft, verbunden mit einer Verwirrung der Origo-Zentren, verstarkt
sich im weiteren Verlauf von Thomas I'obscur noch. Denn der Text wech-
selt in seiner performativen Polemik gegen ein sartresches Modell des
Blicks zunehmend in das des Sprechens hintber, dem Blanchots eigene
Uberlegungen zur Literatur als Weltausloschung durch Sprache zugrunde-
liegen.

Sprechen ist nicht Sehen

Zwar wird Thomas® Situation von Anfang an als eine des Blicks und
des Angeblickt-Werdens inszeniert; zwar scheint damit der sartresche An-
spruch auf das Enthiillen einer Welt in Bezug auf die Erzahlwelt vor dem
Hintergrund einer Poetik des Imaginiren aufgegriffen. Wie aber die freie
indirekte Rede zur Vermischung der Perspektiven- als sprachliche Origo-
Zentren neigt und der Erzahlwelt damit ein Authentifizierungsschwierig-
keiten beztglich des in ihr Gegebenen bescheren kann, so lauft Blanchots
gesamte Blickinszenierung zuletzt auf die Widerlegung der Vorstellung
hinaus, Literatur lieBe sich als Sehen — auch im tbertragenen Sinne als
Sehen einer Erzihlwelt durch eine Transparenz sprachlicher Zeichen —
verstehen.?3?

Bereits die anfingliche Darstellung eines im Nebel liegenden Meeres
verbildlicht die prekire Situation eines von der Sprache getragenen Ima-
gindren und die schwierige Erkennbarkeit dieser Erzahlwelt. Schon die
oben zitierte Frage wahrend Thomas’ Schwimmen weist in eine ahnliche
Richtung;: »Etait-ce réelement de I’eau?« (10). Denn wo ist denn dieses fiir
Thomas’ offenbar reale Wasser angesichts der weltvernichtenden Kraft der
Sprache oder in den Zeichen auf dem Papier sichtbar?

Noch der Akt des Schwimmens erscheint bald weniger als erzahlweltli-
ches Schwimmen denn als Metapher fiir eine Produktion von Text, die

239 Ganz in diesem Sinn hat Gilles Deleuze Blanchots grundlegende Einsicht auf die For-
mel gebracht: »Sprechen ist nicht Sehen«. Vgl. Deleuze 1987, S. 87.

234

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

unterhalb der imaginiren Illusion der Transparenz der Zeichen und des
Blickes operiert.

Im Akt des Schwimmens innerhalb der Welt vermischen sich Thomas
und das Meer miteinander, bis sogar das Ertrinken als ein Ertrinken in
sich selbst erscheint: »Quelle issue? Lutter pour ne pas étre son bras? Etre
submergé? Se noyer amerement en soi?« (11-12). Thomas® Schwimmen
scheint hier weniger ein erzahlweltliches Ereignis. Es designiert genauso
einen textuellen Prozess, der sich etwa in der Waldszene des zweiten
Kapitels - dem metaphorischen Schwimmen in der dunklen Masse der
Innerlichkeit, die zugleich Auferlichkeit ist — wiederholt: »[...] mais ce
qu’il regardait, a la longue le mettait en rapport avec une masse nocturne
qu’il percevait vaguement comme étant lui-méme et dans laquelle il bag-
nait« (16). Der sprachliche Prozess der Metaphernbildung (»une masse
nocturne«) erganzt die Uneindeutigkeit der Positionen aus La voix narrati-
ve. Das immer wieder aufgerufene Schwimmen ist eine Bewegung inner-
halb der Erzahlwelt, aber auch ein textperformativer Ubergang, bei dem
Origines ins Schwimmen geraten. Dabei schwimmt Thomas nicht nur im
ersten Kapitel, sondern sieht bald einem Schwimmer zu und nimmt nun
eben jene kontemplative Haltung ein, die zuvor der unpersonliche >Blick«
ihm gegentber innehatte.

A force d’épier, il decouvrit un homme qui nageait tres loin, a demi perdu sous
I’horizon. A une pareille distance, le nageur lui échappait sans cesse. 1l le voyait,
ne le voyait plus et pourtant avait le sentiment de suivre toutes ses évolutions:
no seulement de le percevoir toujours tres bien, mais d’étre advantage par aucun
autre contact. Il resta longtemps a regarder et a attendre. Il y avait dans cette
contemplation quelque chose de douloureux qui était comme la manifestation
d’une liberté trop grande, d’une liberté obtenue par la rupture de tous les liens.
Son visage se troubla et prit une expression inusitée (13).

Thomas steigt selbst in die Origo-Position des Sehenden auf, dem etwas
erscheint, indem er allen Entwicklungen des fremden Schwimmers zu
folgen vermag (»de suivre toutes ses évolutions«). Wie die Erzahlstimme
zuvor ihn hat Thomas den anderen Schwimmer immer gut im Blick (»de
le percevoir toujours tres bien).

Dabei wird durch die Entzauberung des Meeres im Laufe des Schwim-
mens aber auch das imaginire Modell der Literatur in Zweifel gezogen
— etwa wenn vom »mer idéale« gesprochen wird oder die Wellen als »él¢é-
ments qu’il aurait connus« adressiert werden und dabei eine Sicherheit,
»que I’eau manquait, dass das Wasser eigentlich fehle, sich einstellt.

235

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Des remous le secouaient, sans pourtant lui doner le sentiment d’étre au milieu
des vagues et de rouler dans des éléments qu’il aurait connus. La certitude
que ’eau manquait, imposait méme a son effort pour nager le caractere d’un
exercice frivole don’t il ne retirait que du découragement (10).

Das Schwimmen wird damit bald der »réverie« gendhert, der Traumerei,
imaginire Tatigkeit par excellence, die den Akt des Schreibens selbst in
den Text und die Erzdhlwelt tbersetzt. »Il poursuivait, en nageant, une
sorte de réverie dans laquelle il se confondait avec la mer« (11).

Zudem fihrt das Schwimmen Thomas an einen Ort jenseits des Bli-
ckes, der als »région vague« und »lieu sacré« adressiert wird; ein vager,
heiliger und entzogener Raum »bien approprié«, der die Auflosung des
Imaginiren in Sprache vollendet.

La tentation prit un caractere tout a fait insolite, lorsque de la goutte d’eau
il chercha a se glisser dans une région vague et pourtant infiniment précise,
quelque chose comme un lieu sacré, a lui-méme si bien approprié¢ qu’il lui
suffisait d’étre 13, pour étre; c’était comme un creux imaginaire ou il s’enfongait
parce qu’avant qu’il y fiit, son empreinte y était déja marquée. Il fit donc un
dernier effort pour s’engager totalement. Cela fut facile, il ne rencontrait aucun
obstacle, il se rejoignait, il se confondait avec soi en s’installant dans ce lieu ou
nul autre ne pouvait pénétrer (12).

Der Text macht hier eine deutliche Spitze gegen Sartre kenntlich, was
umso mehr den poetologischen Hintersinn der Passage markiert. Was in
Jurg Laederachs deutschsprachiger Ubersetzung lediglich als »gedachter
Hohlraum« wiedergegeben wird,?4 ist tatsachlich »creux imaginaire«, eine
imaginire Aushohlung, auf die sich Thomas zubewegt. Um sie zu errei-
chen, unternimmt er »eine letzte Anstrengung«: »Il fit donc un dernier
effort pour s’engager totalement.« Dieses »s’engager« — Sartres zentrale
Vokabel - zielt hier nicht mehr auf eine Wirkung des Schreibenden auf
die AuSenwelt ab und die Entdeckung einer Situation (auch nicht mittels
der Imagindren der Sprache in der Literatur), sondern bezeichnet den
Ubergang Thomas’ zur Einhohlung in eine Fantasie oder ein reines Imagi-
néres. Hier nun vollzieht sich mit dem Gebrauch opaker Metaphern der
endgiltige Umschlag der Medialisierung zur sprachlichen Stimme.

240 Blanchot 2017, S. 10.

236

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Die Auflosung des Imaginaren in der Metapher

Die Grenze der Darstellbarkeit und des imaginiren Modells wird dank
Sprachbildern erreicht, die ein Imaginires nicht mehr in Form vermeint-
lich transparenter Darstellungen von Weltzustinden hypostasieren. Sar-
tres Modell des Imaginiren wird durch kihne Metaphern verunsichert,
wie dieser sie aus seiner Konzeption literarischer Prosa ausgeschlossen und
in die Lyrik verbannt wissen wollte.?4!

Der Ort der Ankunft von Thomas’ Schwimmen, worin er sich dem
Ertrinken nahert, »ce lieu ou nul autre ne pouvait pénétrer« (12), impli-
ziert vor dem Hintergrund einer grundsatzlich immer schon geteilten und
auch darum all-gemeinen Sprache eine Darstellungsgrenze. Angezeigt ist
hier eine Zunahme an Unverstindlichkeit, hergestellt durch eine erhoh-
te Frequenz metaphorischer Ausdricke. Je naher man dem »lieu sacré
kommt, desto mehr scheint die profan-utilitire, mitteilende und damit
weltabbildende oder erzeugende Funktion des sprachlichen Zeichens sus-
pendiert. Im Augenblick des nahen Ertrinkens eroffnet sich ein Ort der
Negativitit als Grenze der erkennbaren Welt.?#? Im Exzess der Metaphern
tritt der vermeintlich sichtbare Weltinhalt einer Poetik des Imaginiren
hinter die Form seiner Darstellung zurtick: »creux imaginaire«, »région
vaguex, »lieu sacré«. Der tiberbordende Gebrauch solcher Metaphern gibt
nichts mehr zu sehen als immer neue Zeichen fiir etwas, das nur fortwah-
rend uneigentlich benannt und umschrieben wird. Was aber wird hier
beschrieben und welchen Status besitzt es? Handelt es sich um die ent-
rickten Visionen eines Ertrinkenden? Um die erkldrenden Einordnungen
eines »allwissenden Erzahlers¢ Und wenn letzteres der Fall wire: Was ist es
dann, was diese Metaphern zu fassen versuchen?

Die Sprache, die Blanchot theoretisch an Tod und Weltvernichtung
naherte, emanzipiert sich in der Metaphorik von der Darstellung eines
imaginaren Erzihlinhalts. Der Sprache — Medium des Menschen, damit
aber Werk des Negativen und der Weltvernichtung — inhériert bei ihrem
weltstiftenden Potenzial immer auch eine Grenze der eindeutigen Darstel-
lung von Weltzustinden, wie sie die Ambiguitit der Metapher exempla-

241 Wir erinnern an Jens Bonnemanns Feststellung: »Sartres Auffassung der Prosa, die das
Engagement aus der Bezeichnung ableitet, steht und fillt mit der These eines glaskla-
ren Zeichens ohne Vieldeutigkeit und Eigengesetzlichkeit«. Bonnemann 2007, S. 232.

242 Der bei Blanchot zugleich der Ort der Literatur ist: Vgl. zu dieser Einordnung Blan-
chot 1959, S. 301-303.

237

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

risch offenlegt. Sie unterstreicht die Wendung gegen Sartre, dass Sprechen
nicht Sehen ist und weist damit auf die Weltauflosung des XI. Kapitels
voraus, einer sich von aller Weltdarstellung entfesselnden Meditation.?43

Diese Weltauflosung steht im grofferen Kontext dessen, was man als
»désoeuvrement< oder Entwerkung durch eine Arbeit des Negativen gemaf§
Blanchots Sprachtheorie begreifen kann.?#* »A ma portée est un monde
— je l'appelle monde, comme mort, j’appellerais la terre néant« (124).
Uber etwas zu sprechen wird gemaf§ La /littérature zur Vernichtung der
eigentlichen Sache durch die Sprache. Nicht nur »kommt an dieser Stelle
auch der Weltbegriff ins Spiel«.?45 Zugleich wird die Erzdhlwelt durch ein
Denken und Sprechen aufgelost, das sich gegentber jeder instrumentellen
Abbildfunktion autonomisiert.

Uns wird im Folgenden weniger an einer Rekonstruktion der einge-
schalteten Gedankenginge des XI. Kapitels gelegen sein, die aus Thomas
lobscur einen philosophisch tberdeterminierten Roman machen.?#¢ Statt-
dessen interessiert uns, wie die bislang gesehene Verunsicherung der Er-
zahl-Origo und ihrer Medialitit dort als erzahlerische Mittel akzentuiert
werden, um die cartesische Vorstellung einer garantierten Wirklichkeit
zu unterlaufen. Zunichst fillt dabei auf, dass die neutrale Erzahl-Origo
(scheinbar) aufgegeben wird. Diese dominierte in den Kapiteln I bis V als
Vermischung dufferer Geschehnisse mit dem Innenleben Thomas’, um im
VI. Kapitel den Fokus zu wechseln und von nun an die Geliebte Anne
buchstiblich bis in ihren Tod im X. Kapitel zu begleiten. Verteilen sich
die ersten zehn Kapitel so gleichmifig auf Thomas und Anne als von
der Erzihl-Origo verfolgte Figuren, fokussieren die letzten beiden auf den
tiberlebenden Thomas. Das XI. Kapitel stellt die ausgedehnteste Reflexion

243 Vor dem Hintergrund der Rolle, die das Imaginire bislang spielte und der im Vor-
hinein auseinandergesetzten Grundlage von Blanchots Literaturverstindnis vor 1950,
ist hier auch der Titel der Erzihlung zu erwigen. Er antizipiert die Auflésung des
Sicht- und Darstellbaren. In seiner Grofsschreibung von >I’obscur« lasst er sich nim-
lich keineswegs nur als Charakterisierung Thomas’ verstehen, wie der deutsche Titel
Thomas, der Dunkle nahelegt. Genauso lasst er sich als Nebeneinanderstellung zweier
Wesenheiten lesen, die in dem Buch in Austausch treten: Thomas | l'obscur — Thomas
| Das Dunkel. Oder: Thomas | Der/Die Triibe. Oder: Thomas | Der/Das Unbedeutende.
Damit vollzieht er eine Gegeniiberstellung, die im Verlauf des Buches zunehmend
verwischt, insofern Thomas namlich nach der ersten Begegnung seines Beinahe-Ertrin-
kens mehr und mehr in Kontakt mit einem Auflen in der Sprache tritt, dass ihn an die
Grenze des Todes fihrt.

244 Poppenberg 1993, S. 193.

245 Ebd., S.189.

246 Thre partielle Rekonstruktion ebd., S. 184-193.

238

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

des Buches dar, in dem Thomas denkend-sprechend seine Schliisse aus An-
nes Sterben zieht. Dabei fallt auch ein Licht auf die Unwahrscheinlichkeit
einer derart klaren Wiedergabe seiner Gedanken, welche sich eigentlich
nicht lesen lassen durften: »Ce qu'’il se dit, on pourrait croire que cela ne
pouvait d’aucune maniere se laisser lire, mais il prit soin de parler comme
si ses pensées avaient eu une chance d’étre entendues et il laissa de coté
la vérité étrange a laquelle il semblait enchainé« (99). Dieses Sprechen
Thomas’ ist ein Zu-sich-Selber-Sprechen. Es transponiert zugleich die Un-
personlichkeit der Erzahlstimme, indem die vormals dominante disperse
Erzahl-Origo der dritten Person internalisiert wird, in der ersten wieder-
auftaucht. Thomas wird sich in diesem Zu-sich-Selber-Sprechen selbst als
einen anderen erleben. Das Auflen der Sprache wird zum Innenleben des
Subjekts, das die Welt negiert.

Anti-Cartesianische Meditation

Blanchots Idee einer Weltvernichtung durch Sprache realisiert sich in
Thomas’ Uberlegungen in Verbindung mit einem entschiedenen Anti-
Cartesianismus. Descartes’ Meditationes inszenieren bekanntlich einen
methodischen Zweifel, der in letzter Instanz im Dienst des Auffindens
eines fundamentum inconcussum, eines unumstoflichen Fundaments des
Wissens stehen soll. Dafiir wird zunachst unter der Pramisse, ein Betru-
ger-Gott wiirde die Sinne tiuschen, alle Aulenwelt eliminiert. Was bei
Descartes unter diesen Bedingungen einzig noch als gewiss gelten kann,
ist das Dasein des Zweifels an der Aulenwelt selbst. Dieser verburgt die
Existenz der res cogitans, die dann erst wieder durch die Vermittlung eines
guten Gottes versichert zur res extensa gelangt.

Thomas’ Situation im XI. Kapitel erscheint als Inversion der Ausgangs-
bedingung der cartesianischen Meditation, auf die hier immer wieder
angespielt wird. Man kann den Wechsel der Erzahl-Origo, den Ubergang
von der dufleren, paradoxen Stimme zur inneren Stimme Thomas’ im XI.
Kapitel auf den ersten Blick als Reduktion der zuvor dominierenden Ori-
go-Uneindeutigkeit lesen. Wir horen nur mehr Thomas sprechend-den-
kend seine inneren Meditationen halten. Das >Schwimmen in sich< des
ersten Kapitels wird zu einem >Sprechen in sich«. Wie das Innen der Spra-
che beim Schwimmen als Auflen erschien, so konfrontiert Thomas’ in sich
gekehrtes Selbstgesprach ihn nun mit einem Auflen in seinem Innen. Die
verbalisierten Gedanken scheinen nicht mehr die seinen. Thomas findet

239

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

die fremde Stimme in sich, aber wie ein cartesianisches Cogito seinen
bosen Geist. Das feste Fundament des Ich zerfliet in der unpersonlichen
Sprache. Das vermag eine Auswahl einschlaggiger Stellen zu demonstrie-
ren.

Immer wieder findet die allein sprachliche Gesetztheit der literarischen
Welt, ihre Existenz als Auffen nur im metaphorisch-dunklen Medium
der Sprache, sich durch bestimmte erzihlerische Mittel hervorgekehrt. So
scheint Thomas geradezu seine Existenz als literarische Figur zu themati-
sieren, wenn er sagt: »Sous le nom de Thomas, dans cet état choisi ou 'on
pouvait me nommer et me décrire, j’avais ’aspect d’un vivant quelcon-
que« (105). Die Betonung liegt hier auf >quelconque« (irgendein beliebiger
nichtssagender Lebendiger) und verweist zugleich auf die Bestimmungslo-
sigkeit, die der Figur Thomas, im Vergleich zu lebenden Menschen als
ontologisch unvollstindiger literarischer Figur zukommt. Man kann nie
genug Uber sie sagen, indem sie immer nur in endlichen Sitzen benannt
und beschrieben wird (105-108).

Bald schon beginnt Thomas von sich selbst in der dritten Person zu
sprechen, sich als Ich-Origo hinter sich zu lassen und jene disperse und au-
Berliche Gestalt der Erzahlstimme aus den anderen Kapiteln auszufillen.
Das wird als Internalisierung des Todes artikuliert: »La mort était une
métamorphose grossiere aupres de la nullité indiscernable que j’accolais
cependant au nom de Thomas« (112). Mit der Unpersonlichkeit des Todes
vereint und seiner Identitat beraubt, kann er sich abwechselnd mit ande-
ren identifizieren, etwa Platon oder Sokrates.

Toute ma force, le sentiment que j’avais d’etre, en prenant de la cigué, non
pas Socrate mouran, mais Socrate s’augmentant de Platon, cette certitude de ne
pouvoir disparaitre qu’ont seuls les étres frappés d’une maladie mortelle, cette
sérénité devant I’échafaud qui donne aux condamnés leur vraie grice, faisait de
chaque instant de ma vie I'instant ou j’allais quitter la vie (103-104).

Sokrates und Platon zusammen zu sein, bedeutet nicht nur der Held des
platonischen Dialogs, sondern zugleich sein Verfasser zu sein. Es bedeutet,
Dialogfigur und -schreiber zugleich zu sein. Was hier zur Antizipation des
Todes in jedem Augenblick des Lebens stilisiert wird, ist nichts anderes
als die Potenz der Literatur, die zuvor unter Rekurs auf die freie indirekte
Rede aufgezeigt wurde: die Ebenen von Erzahl- und Figuren-Origo zu
vermischen, >Ich« und >Er< zu vermengen.

Thomas’ Monolog hat das cartesische Ego permanent als philosophi-
sche Referenz und grundlegenden Ich-Begriff der philosophischen Traditi-
on vor Augen. Die res cogitans erscheint allerdings ahnlich uneindeutig

240

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

wie die Origo-Positionen in der Erzihlsituation. Sein Ich wird Thomas an
einer Stelle buchstablich doppelgesichtig.

Je me trouvai avec deux visages collés 'un contre Iautre. Je ne cessai de toucher
a deux rivages. D’'une main montrant que j’était bien la, de I’autre, que dis-je?
sans |"autre, avec ce corps qui, superposé a mon corps réel, tenait entierement a
une négation du corps, je me donnais la contestation la plus certaine (111).

In einem sich Gberstiirzenden Ubertragunsprozess werden die zwei Ge-
sichter erst zu zwei Ufern, schlieflich zu zwei Koérpern. Operativ ist hier
erneut die metaphorische, kaum mehr Vorstellbares setzende Kraft der
Sprache. Das »que dis-jel« verweist auf die innere Meditation, die wie
bei Descartes zur »négation du corps« fithrt. Doch folgt dem auch eine
»contestation la plus certaine«. Dieser Zweifel ist nicht linger methodisch
und zur Gewinnung eines festeren Fundaments des Wissens dienlich. Mit
dem Zweifel an »mon corps réel« geht nimlich jener an der res cogitans
einher (»la folie du penseur taciturne«). Das unumstofliche Fundament
wird umgestoflen.

C’est alors qu’au sein d’une grotte profonde la folie du penseur taciturne m’ap-
parut, et des mots inintelligibles résonnerent a mes oreilles, tandis que j’écrivais
sur le mur ces douces paroles: ,Je pense, donc je ne suis pas.* Ces mots me
procurerent une vision délicieuse. Au milieu d’'une immense campagne, une
loupe flamboyante recevait les rayons dispersés du soleil et, par ces feux, elle
prenait conscience d’elle-méme comme d’un moi monstrueux, non pas aux
points ou elle les recevait, mais au point ou elle les projetait et les unissait en un
faisceau unique (114-115).

Der Satz Cogito ego sum wird verkehrt in ein »Je pense, donc je ne suis
pas«, das auf den Verlust des Ich im Mediums des Denkens, der Negativi-
tat der Sprache verweist. Erneut intervenieren Metaphern. Die hervorgeru-
fene Vorstellung einer groffen Lupe als Brennglas (»une loupe flamboyan-
te«) revoziert die Betrachtung des schwimmenden Thomas aus dem ersten
Kapitel. Der unpersonliche Blick, der den Schwimmer von einer unmog-
lichen Origo-Position aus sah, ahnelte der unpersonlichen AuRerlichkeit
der Erzihlstimme, »ein ungeheuerliches Ich«, das auf Erzahlwelt und ihre
Figuren inneren und dufleren Zugriff besafl. Das Bild des Brennglases
wirkt nun wie ein nachtrigliches Aufgreifen, Palimpsest und Prazision des
Bildes vom Mikroskop. Unter dieser Lupe und der Konzentration ihrer
Strahlen kommt man allerdings nicht mehr zur Anschauung der Welt. Sie
verzehrt diese vielmehr: »A ce foyer, centre d’une terrible ardeut, elle était
merveilleusement active, elle éclairait, elle briilait, elle dévorait; I'universe
entier se faisait flamme au point ou elle le touchait; elle ne le quittait

241

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

que détruit« (115). Das Licht, welches durch diese Perspektive die Welt
zu erschliefen scheint, verkehrt sich zur Flamme, die den Weltenbrand
hervorruft. Die Weltvernichtung, von der La littérature sprach, klingt hier
an. Die Lupe wird buchstiblich zum Brennglas: »II se mit alors a parler, et
sa voix sembla sortir du fond de mon coeur« (115). Zugleich wandelt sich
die zunachst visuelle Metaphorik der Lupe. Der Blick wird zur Stimme
und wandert von der anfangs ortlosen Origo ins Innere eines Subjekts,
das nicht genauer bezeichnet ist. Wichtig ist aber diese Vermischung der
Origines, die rasch prazisiert wird: »Je pense, dit il, je suis sujet et objet
d’une irradiation toute-puissante« (115). Wahrend es Thomas ist, der hier
vermeintlich spricht, wahrend seine Stimme immer wieder in die dritte
Person tbergeht, ist er doch im XI. Kapitel alleiniges Medium der Spra-
che. Das durch ihn stromende Sprechen rekapituliert dabei permanent
die Leere seines Ich, da es selbst nur Sprache ist und von der Negativitat
derselben und der Unpersonlichkeit der dritten Person, diesem AufSen in
seinem Innen, heimgesucht wird.

A ma portée est un monde — je appelle monde, comme, mort, jappellerais la
terre néant. Je 'appelle monde, parce qu’il n’y a pas d’autre monde possible
pour moi. Je crois, comme lorsqu’on s’avance vers un objet, que je le rends
plus proche, mais c’est lui qui me comprend. Lui, invisible et hors de Iétre, me
pergoit et me soutient dans I’étre. Lui-méme, chimere injustifiable si je n’étais
pas la, je le discerne, non dans la vision que j’ai de lui, mais dans la vision et
la connaissance qu’il a de moi. Je suis vu. Je me destine sous ce regard a une
passivité qui, au lieu de me réduire, me rend réel (124-125).

An dieser Stelle scheint die Erzahlweltauflosung direkt angesprochen.
Thomas besitzt keine andere Welt und diese Welt, die er bewohnt, ist die
Erzahlwelt, »invisible et hors de I’étre«, in der seine Existenz von einem
scheinbaren Blick abhingt, der aber Stimme ist. Diese Stimme ist die
immerfort sprechende im Text, auch wenn von ihr keineswegs immer klar
ist, wem sie gehort. Sie sorgt daftir, dass unabhangig von der sprechenden
Origo weitergesprochen wird, die Erzdhlwelt, obschon nicht eigentlich
sichtbar und vorhanden, sich manifestiert und alles in ihr samt Thomas.
Was im Medium der Sprache geschieht, dem Medium von Epoché und
Weltvernichtung. »Il est ce regard qui continue a me voir dans mon
absence« (125). Noch Thomas ist nichts als diese Stimme: »Il m’est uni,
union qui nous distingue. Il es moi-méme, moi qui n’existe pas pour moi«
(125).

242

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Man hat in der jiingeren Narratologie bisweilen fir eine phinomeno-
logische Beschreibung von Erzihlwelten pladiert.?#” Wie bei Sartre fihrt
dies zumindest stellenweise zur Behandlung von Sprache in Modellen der
Sichtbarkeit, deren Grundannahmen denen von Qu’est-ce que la littérature
teils zum Verwechseln dhnlich scheinen. Mit der Ausnahme, dass die
Transparenz des Zeichens nun die »alternative reality« der Erzahlwelt statt
der Realitat anvisiert: »if the text is a mirror, words are transparent signs.
Their function is to be a passport to the fictional world, to transport the
reader into an alternative reality«.?*® Trotz des etwas schiefen Bildes,?#
ist doch eine gewisse Annaherung durch diese Metaphorik an Sartres
phanomenologische Poetik des Imaginiren nicht zu verkennen.

Blanchots Denken und Schreiben von Literatur erteilt jeder Konzepti-
on von Literatur und Erzahlwelt, die sich Modellen des Blicks oder des
Imaginaren unterstellen, eine Absage. Die Literatur lasst sich fir ihn nicht
im Imaginaren auflésen. Sprechen ist nicht Sehen, sondern eine zunachst
theoretisch mit Hegel und Husserl gedachte Weltvernichtung. Dies sollte
keineswegs als Suspension aller Semantik aufgefasst werden.?’* Die anvi-
sierten Gegenstinde der Phinomenologie, von der Blanchot einen Begriff
der Weltvernichtung bezieht, sind reiner Sinn oder reine Bedeutung —
indes keine Referenz, auf die es Erzahlwelttheorien abgesehen haben.
Stattdessen wird im XI. Kapitel von Thomas lobscur das Moment der
aufhebenden Negativitit als ein sich selbst und die Welt verzehrendes
Denken, das in immer kithneren, schwerer mit Referenzen zu sittigenden
Begriffen und Sprachbildern bis hin zur philosophischen Abstraktion
arbeitet, textuell operativ gemacht. Diese anti-cartesianische Meditation
dekretiert mittels des an die Sprache gebundenen Denkens Ich und Welt
auszuloschen, indem die Negativitit hier in einem Sprechdelirium um
sich selbst, um die Bedingungen der eigenen Moglichkeiten sprachlicher
Weltsetzung kreist. Blanchot geht dabei weiter als jede Theorie der fre:-
en indirekten Rede, zu der sein Projekt beziglich der Erzihlstimme teils
Affinititen aufweist. Seine Uberlegungen hierzu nehmen von einer Ver-
wirrung der sprechender Origines und der ihnen impliziten Perspektiven

247 Ryan 2013, 4.1.: »The >worldness< of fictional worlds needs to be explored from a
phenomenological rather than a purely logical point of view«.

248 Ryan 1998, S. 141.

249 Vom reflektierenden Spiegel verwandeln sich die Worter in eine Glassscheibe (transpa-
rente Zeichen), die gleich auch noch als Pass fungieren soll.

250 Vgl. zu dieser Unmoglichkeit, die semantisch-noematische oder imaginire Dimension
der Worter ganz zu loschen: Derrida 1992, S. 44-45.

243

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

ihren Ausgang. Die Erfassungen von Wy und Wy sind deiktisch kaum
mehr auseinanderzuhalten, die Origines von Thomas und der Erzahlstim-
me vermischen sich. Zunehmend unterlaufen wird so das zunichst zu
Beginn des Textes operativ erscheinende phanomenologisch-imaginire
Textmodell Sartres. Dessen Subversion kulminiert im XI. Kapitel, wenn
jeder Blick auf eine Erzahlwelt endgiiltig in Thomas® Erzihlstimme aufge-
16st wird und in das Sprechen eines Ichs eingeht, welches — obwohl zuvor
eine lokalisierbare Figur in der Erzahlwelt — sich ganz der Negativitat
einer ursprungslosen Sprache tberantwortet, wie Blanchot sie seiner Lite-
raturkonzeption zugrunde legt.

Diese Einsichten, die gerade hinsichtlich der Uberlegungen zu Erzihl-
stimmen und Negativitat nicht vom theoretischen Diskurs Blanchots zu
trennen waren, losen mit der res cogitans im Strom des Denkens auch die
res extensa auf. Ein Descartes belehnendes Ego ist noch fiir Husserl sowohl
Ausgangspunkt der transzendentalen Phinomenologie als auch implizit
Basis jeder neuzeitlich-wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt, wie die
Krisis-Schrift sie final konzipiert.?’! Indem Blanchot die Negativitit der
Sprache beides verzehren lasst, ist seine Weltauflosung implizit negativ
bezogen auf den phinomenologisch unterbauten Interspezialdiskurs >Zeit
des Weltbildes<. Wie man Blanchots Denken der Sprache als Indiz fir das
Ende einer bestimmten Konzeption des Menschen lesen konnte,?5? so 16st
es zugleich jede Objektivierung von Welt durch die Uberspitzung seiner
Sprachtheorie in einer Literatur des Dunkels und der Blindheit auf.

Becketts Erzahlmonaden in der res extensa

Auch Samuel Becketts Romantrilogie (Molloy, Malone meurt, L’tnnomma-
ble; 1946-1953) lasst sich als anti-cartesianische Meditation auffassen. Welt
wird darin auf eine Art und Weise inszeniert, die sich an Kritiken und
Alterationen von Descartes’ mathematisch beschreibbarer res extensa orien-
tiert. Hinterfragt wird dabei die Gegebenheit dieser Welt, insofern sie von
einem Gott garantiert sein und einen mathematisch-naturwissenschaftlich
beschreibbaren Raum darstellen soll.?*3 Aufgrund von Samuel Becketts

251 Husserl 19921,

252 Vgl. Foucault 2003, S. 211-213.

253 Zur>garantierten Realitit« Descartes’ vgl. Blumenberg 20012, S. 50-51. Zur mathemati-
schen Beschreibbarkeit: Heidegger 1993, S. 89-101.

244

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

haufigem Aufgreifen der Theatrum Mundi-Metapher haben besonders die
Forschungen zu seinem dramatischen Werk eine Auseinandersetzung mit
Weltstrukturen befeuert. Hierbei erwies sich Becketts Riickgriff auf Topoi,
Motive, Wissensformationen und Philosophien der frithen Neuzeit und
des Barock.?’* Eine dekonstruktiv motivierte Auseinandersetzung hat au-
Berdem seit den spaten 80er Jahren immer wieder auf die Destruktion von
Erzihlwelten in den Prosatexten von Murphy bis Watt hingewiesen und
diesen Vorgang sehr unterschiedlich beschrieben.?s Im Folgenden soll
versucht werden, diesen bekannten Uberlegungen eine neue Richtung zu
geben, indem sie mit einer anderen Stromung der jiingeren Beckett-For-
schung konfrontiert werden. Chris Ackerley hat in diversen Publikatio-
nen fortwihrend auf Becketts Rezeption unterschiedlichster Weltbegrifte
und Kosmologien hingewiesen, die sich vom antiken Kosmos tiber das
christlich-barocke Theatrum Mundi, Leibniz’ Monadologie und der daran
hangenden Figur der >besten aller moglichen Welten< bis zum Weltbild
der Quantenphysik in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts erstreckt.
Ein kosmologischer Eklektizismus scheint fiir Beckett bestimmend. Dass
Descartes die zentrale philosophische Inspiration Becketts sei, galt lange
Zeit als Gemeinplatz der Forschung. So lief sich die cartesianische Kon-
stellation von res extensa, res cogitans und cartesischem Zweifel auch als
Strukturmodell der Relation von erzihlendem Ich und erzihlter Welt
deuten.?5¢ Neben Becketts Affinitit zu Schopenhauer hat man mit Leibniz
lingst einen weiteren Philosophen als einflussreich fiir Becketts Denken
und Schreiben ausgemacht.?’” Interessant ist dabei, dass gerade Leibniz’
Monadologie einen philosophischen Referenzpunkt fir Beckett abgibt,
der Descartes noch teilweise begrifflich verbunden ist, sich zugleich aber
von dessen Welt-Konzeption ablost. Im Folgenden soll es darum gehen,

254 Vgl. dazu die Beitrdge von Haverkamp 2013; Schifer 2016, S. 117-141.

255 Der erste Impulsgeber hierfiir war wohl McHale 1987, S. 12-13. Diese Tendenz hat so
weit gefithrt, dass Steven Connor in jiingerer Zeit sogar eine iber Jean Beaufret ver-
mittelte Kenntnis Heideggers nachzuweisen versuchte. Der Streit zwischen Welt und
Erde aus Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks zeichne sich in Becketts Werk in
Form des zunechmenden Weltverlusts von Protagonisten wie Molloy ab und bezeuge
eine Option fiir Heideggers Erde. Vgl. Connor 2006.

256 Kenner 1961. Kenner geht vor allem von Cartesius als Becketts Philosophen aus. Vgl.
dagegen die Zusammenfassung der jiingeren Forschung, die bei Anerkennung all sei-
ner Wichtigkeit, mittlerweile vor allem die Absetzung von Descartes betont bei Sultan
2014, S. 423: »Indeed, the Trilogy’s intellectual thrust is post-Cartesian in that it reflects
the futility of reasoning and thinkingx.

257 Vgl. Pothast 1982; Ackerley 2011.

245

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

den Aspekt der Weltauflosung bei Beckett gerade von Leibniz’ Konzept
der fensterlosen Monade her zu begreifen, die dieser Philosoph als klei-
ne Welt in sich auffasst und welche der von Gott geordneten Welt als
préstabiles, harmonisches Gefiige der Monaden gegentbersteht. Becketts
Weltauflosungen gehen von monadischen Ich- und Erzdhl-Origines aus:
Erzihlmonaden, bei denen Denken und Korper, Erkenntnis und Leben
untrennbar verbunden sind. So fillt es ihnen im Zustand sich steigern-
der Erschopfung zunehmend schwerer, die jenseits ihrer monadischen
Perspektive liegende Welt noch zu erkennen.

Becketts »Kosmologie« nach »Murphy«

Chris Ackerley hat in zahlreichen Aufsitzen immer wieder auf die Beein-
flussung Becketts durch die modernen Naturwissenschaften, vor allem
Physik und Mathematik, hingewiesen.?’® Das Eigentimliche dieses Ein-
flusses ist, dass er sich eng mit Becketts philosophischen Vorlieben verbin-
det. Die Rezeption der Relativititstheorie, von Heisenbergs Unschirfe-Re-
lation oder der Schriften Poincarés sind vor der Auseinandersetzung mit
Begriffen einer philosophischen Tradition der Kosmologie zu denken. Sie
werden mit mittelalterlicher und neuzeitlicher Philosophie zusammenge-
lesen.?s? Exemplarisch hat Ackerley das am aristotelischen Begriff des ge-
schlossenen Kontinuums gezeigt, der bis zu Galilei die philosophische
Vorstellung der Welt gepragt habe.?® In Becketts Versuchen, ihn mit
der zeitgenossischen Physik zusammenzudenken, wird auch eine philoso-
phische Schwerpunktverlagerung deutlich — die Abkehr von einem Ato-
mismus demokritschen Zuschnitts ldsst den Schriftsteller sich Leibniz’
Monadologie zuwenden.2! Das Lebrbuch der Geschichte der Philosophie des

258 Vgl. etwa Ackerley 2016, S. 112-113 zur Eroffnung von L’innommable: »The Unnamable
opens in the dim light of Poincaré’s comparison of the infinite stars to infinitesimal
atoms«.

259 Ebd., S.113: »Beckett understood the changes wrought by the new generation of
physicists to the conceptual form of the natural world, but he chose to treat this theme
indirectly, from the perspective of a tradition (in earnest of jest, the >long« Middle
Ages) that had evolved over 2,500 years, from the pre-Socratics to Schopenhauer«. Zu
Becketts Kenntnis der zeitgendssischen Physik vgl. Ebury 2014, S. 128-153.

260 Vgl. zur Geschlossenheit der aristotelischen Welt auch Gaston 2013, S.120-122;
Ackerley 2016, S. 110-131.

261 Ebd., S.124: »the Monadology offered Beckett a way to cope with the incoherent con-
tinuume«.

246

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

deutschen Neokantianers Wilhelm Windelband spielt dabei keine geringe
Rolle. Beckett hat es in der englischen Ubersetzung ausfiihrlich exzerpiert,
fasst die Monade dabei als psychologisches Phanomen auf und ihre peti-
tes perceptiones als unbewusste mentale Zustinde.?¢? Das fiihrt konzeptu-
ell zu einer Verdopplung der Welt in teilbare und begrenzte Monaden
und ein unbegrenztes, unendlich teilbares Kontinuum. Diese Trennung
ermoglicht eine Verbindung von Physik und Metaphysik.

Windelband’s sense of the petites perceptions as unconscious mental states let
Beckett’s aesthetic move from an attractive but unsatisfactory Atomism to a
monadic awareness in which indivisibles are simultaneously limited (indivisibil-
ities of substantial form) and unlimited (a continuum infinitely divisible). The
advantage of the Monad over the Atom, with respect to ancient disputes over
the nature of the continuum, or its existence as discrete or continuous, was that
he need not commit himself to either the physical or the metaphysical, as the
continuum could be simultaneously >both« and/or >not.23

Dank Leibniz’ Monaden gelangt Beckett zu einer neuen Verdopplung der
Welt in Mikrokosmos und Makrokosmos, zu den Welten individueller
Monaden und einer Welt als Monadentotalitat. Dabei unterscheidet Leib-
niz, wie Beckett bei Windelband nachlesen konnte, zwischen (a) Ideen
als Perzeptionen und (b) der Apperzeption als Bewusstsein derselben:
Zustinde der Monade, in denen ihre Ideen dunkel und verworren (a)
oder klar und deutlich (b) hervortreten,2¢4 wobei der letztere Zustand
jenen Monaden vorbehalten bleibt, welche die Monadologie als erinne-
rungsfihige Seelen animalisch und, sofern sie zusitzlich tGber Vernunft
verfiigen, menschlich bestimmt.?¢* Die Unterscheidung zwischen klaren
und distinkten und dunklen und verworrenen Perzeptionen ermdglicht es
dabei fiir Leibniz, sinnliche Erkenntnis zu denken. Eine klare Vorstellung
ist eine wiedererkennbare Vorstellung; ist diese deutlich, lasst sie sich in
Form einer Nominaldefinition wiedergeben; ist sie verworren, so ist sie

262 Ebd., S.125.

263 Ebd., S.125-126. Vgl. auch Ackerley 2011, S. 127. Vgl. zu dieser Auslegung des Mikro-
kosmos als Monadeninneres auch Mori 2004, S. 357-370, insbes. S. 364-366.

264 Vgl. Ackerley 2016, S. 130. Neben Windelbands Philosophiegeschichte speist Becketts
Kenntnis von Leibniz’ sich auch aus Robert Lattas englischer Ubersetzung der Mona-
dologie von 1898. Vgl. ebd., S. 122.

265 Vgl. Leibniz 19862, S.447. Jede Monade besitzt demnach Perzeption und Appetit,
doch gilt »dal man allein diejenigen Seelen nennt, deren Perzeption deutlicher und
mit Erinnerung verbunden ist.« Vgl. zur Seele auch Leibniz 1986%, S.99: »Denn die
Seele ist eine kleine Welt, in der die deutlichen Ideen eine Darstellung Gottes und die
verworrenen eine Darstellung des Universums sind«.

247

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zwar nicht definierbar, aber dennoch wiedererkennbar; nur das Dunkle ist
unerkennbar. Ein Gesicht — das sich nicht definieren, wohl aber wiederer-
kennen lasst — ist klar und verworren.26¢

Leibniz’ Unterscheidung steht zweifach gegen Descartes. Einmal muss
die res extensa immer auch als res cogitans gedacht werden. Zweitens
findet sich bei Leibniz eine Weiterentwicklung und implizite Revision
von Descartes’ Uberlegungen iber das sinnlich Schone. Descartes hielt
dieses fiir unbestimmbar.2¢” Das cartesische Problem der Erkenntnis, auch
der Aisthesis, wird durch seine Verschiebung in einen monadologischen
Rahmen konzeptuell verindert. Als Seele ist die Monade auch Bewusst-
seinsmonade, welche perzipierend auf ein Kontinuum hin vermittelt ist,
in dem sich kontingente Ereignisse ausmachen lassen.?®8 Eine Funktion,
die indes bei Beckett verschwindet, ist die bei Leibniz so wichtige prasta-
bilierte Harmonie der Ereignisse und damit auch der Monaden, welche
durch die Einwirkung eines tber ihre Vereinbarkeit wachenden Gottes
reglementiert wird. Diese Harmonie ist auf die Sukzession der Ereignis-
se und ihr Zusammenwirken innerhalb der im Kontinuum miteinander
koexistierenden Monaden bezogen. Gott ist dabei die Selektionsinstanz,
die durch »>Vize-Diktion« dafir sorgt, dass nur die Ereignisse in diesem
Universum sich an den Monaden realisieren, welche gemiff dem Prinzip
des zureichenden Grundes und dem Satz vom Widerspruch miteinander
vereinbar sind.?%?

Man kann Becketts Texte einen kritischen Punkt im monadologischen
Denken ansteuern sehen, den Gilles Deleuze an Leibniz mit aller Deut-
lichkeit herausgearbeitet hat. Mit den apperzipierenden Monaden verhalt
es sich so, dass »jeder Geist« — jede menschliche Seele — »in seinem Bereich
gleichsam eine kleine Gottheit ist«.?’® Dabei stellt Gott fiir Leibniz die
umfassende Perspektive auf das Monadenkontinuum dar. Das macht Leib-
niz in seinem kleinen Text De Mente/Uber die Seele von 1676 deutlich:

266 Vgl. zu dieser Unterscheidung Leibniz’ kurzen Text Betrachtungen iiber die Erkenntnis,
die Wahrheit und die Ideen (Leibniz 1983, S. 23-47); Menke 2008, S. 26-27.

267 Vgl.ebd,, S.11-23.

268 Ackerley, 2016, S.124: »Beckett found in Leibniz a compelling image of how
the >soul« (the self conceived as an atomist monad) might reify its relation to the con-
tingent world«.

269 Beckett hat diesen Gedankengang Leibniz’ in seinen Philosophical Notebooks niederge-
legt, vgl. Ackerley 2011, S. 137-138. Vgl. zur distributiven Funktion Gottes gegeniiber
den Monaden auch Rolli 2018, S. 141-151; Deleuze 1996, S. 99-125. Zur >Vize-Dikti-
onc ebd., S. 99-100.

270 Leibniz 19862, S. 479.

248

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Es ist keinesfalls zweifelhaft, dal Gott erkennt, auf welche Weise wir die Dinge
wahrnehmen, wie jemand, der einen vollkommenen Begriff einer Stadt geben
will, sie auf mehrere Weisen darstellen wird. Und insoweit diese Erkenntnis
Gottes unsere Weise des Erkennens erkennt, ist sie unserer Erkenntnis sehr
adhnlich, wihrend unsere sich freilich aus jener ergibt, weshalb wir nicht sagen
dirfen, Gott habe einen dem unseren irgendwie ahnlichen Verstand. Mit einem
Wort: Gott erkennt namlich die Dinge wie wir, aber mit dem Unterschied,
daf§ er sie zugleich auf unendlich viele andere Weisen erkennt und wir nur auf
eine.?’!

Gott sorgt nicht nur daftr, dass die kleinen Gotter in ihrem je eigenen
Bereich zusammenstimmen, etwa auch im Erkennen einer ihnen gemein-
samen Welt; er ist zugleich die Supraperspektive, die allseitig erkennt.
So regelt er auch das Konvergieren aller Monaden in einer gemeinsamen
Welt. Folgt man Gilles Deleuze, wird ein solcher Perspektivismus erst
bei Nietzsche kritisch gewendet. Diese Wendung weist dabei auf ein bei
Beckett inszeniertes Problem voraus.

Leibniz bereits lehrte uns, daf§ es keine Perspektive auf die Dinge gibt, sondern
daf die Dinge, die Wesen Perspektiven seien. Nur unterwarf er die Perspektiven
exklusiven Regeln, denen zufolge jede sich gegeniiber den anderen nur 6ffnete,
sofern sie konvergierten: die Perspektiven auf dieselbe Stadt. Mit Nietzsche hin-
gegen ist dieser Standpunkt gegentiber einer von ihm bejahten Divergenz offen:
Es ist eine andere Stadt, die jedem Standpunkt entspricht, jeder Standpunkt
ist eine andere Stadt, wobei die Stadte nur dank ihrer Distanz vereint sind
und nur dank der Divergenz ihrer Serien, ihrer Hauser und ihrer Strafen in
wechselseitiger Resonanz stehen. Und immer eine andere Stadt in der Stadt.
Jeder Zielpunkt wird zum Mittel, bis ans Ende des anderen zu gehen, dabei der
ganzen Distanz folgend.?”?

Die gottliche Perspektive (top-down) lasst sich umkehren, indem man
(bottom-up) von den einzelnen, monadischen Perspektiven auf die Welt
ausgeht. Dies impliziert die Entscheidung fiir einen Perspektivismus, bei
dem sich aus der positiven Distanz zwischen den Monaden tiberhaupt erst
eine Welt komponiert. Die Entititen der Welt gewinnen so immer erst
aus den verschiedenen, intersubjektiv kommunizierenden Blickwinkeln
und den konstanten Unterhandlungen tber das Seiende durch die Perzi-
pierenden selbst ihren Sinn und ihre Konstanz.?’? Leibniz’ Unterschied

271 Leibniz 19863 S.15.

272 Deleuze 1993, S.216. Eine erste Anndherung zwischen Beckett, Leibniz und Deleuze
(allerdings unter ganzlich anderem Vorzeichen) findet sich bereits bei Dowd 1998,
S. 15-50.

273 Vgl. dazu auch Teschke 2008, S. 145-154.

249

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zwischen klaren und distinkten sowie dunklen und verworrenen Ideen
wird von Deleuze auch als Unterschied zwischen festen eingeborenen
Ideen und begrifflich variierenden Sinneswahrnehmungen gedeutet. Bei-
de machen die zwei Etagen eines barocken Hauses der Seele aus. Dabei
sei bei Leibniz nur die obere Etage fensterlos. Die Fassung des Perzipier-
ten bis zum Begriff ist dagegen Gegenstand der disjunktiven Synthese,
begriffliche Konstitution des Objekts in aisthetischer und sprachlicher
Intersubjektivitat, in welcher sich die Perspektiven vermitteln.?’# Die mit-
tels der Sprache sinnhaft vermittelten Ereignisse der Welt verfigen dann
aber nicht tGber ein unverinderliches Wesen. Insofern dieses Wesen inter-
subjektiv vermittelt ist, ist ihr Begreifen und ihr Begriff immer teilweise
noch Ergebnis der Aushandlung.?”? Die Synthese separater Blickwinkel
auf einen Gegenstand behalt in der disjunktiven Synthese zugleich die
positive Distanz, die unterschiedliche Lokalisierung der Sehenden, einen
kultur- und geschichtsspezifischen Horizont intakt.?’¢ Aufgrund einer sol-
chen Einsicht in die perspektivische Vermitteltheit der Welt durch die
Monaden hat Hans Blumenberg Leibniz auch als heimlichen Vorldufer
der Phianomenologie veranschlagen kénnen. Die Wirklichkeit als einstim-
miger Kontext ist leibnizianisch, da es um die Abstimmung von Blickach-

274 Vgl. Deleuze 1996, S. 12-13; S. 52. Siehe auch Leibniz 19861, S. 33-47.

275 Deleuze 1993, S.216: Genau darum scheint es zu gehen, wenn »die Stidte nur dank
ihrer Distanz vereint sind und nur dank der Divergenz ihrer Serien, ihrer Hauser und
ihrer Straen in wechselseitiger Resonanz stehen.

276 Ebd., S.217. Deleuze spricht von der »disjunktive[n] Synthese (oder)« im Gegensatz
zur »konjunktive[n] Synthese (und)« und der »konnektive[n] Synthese (wenn...,
dann)«, wobei es der disjunktiven Synthese eigne, auf der Divergenz zu beruhen, die —
wie oben gesehen — gerade die Vermittlung der Blickwinkel ausmacht, wobei deren
Differenz bewahrt wird: »Die Disjunktion wird keineswegs auf eine Konjunktion ver-
kirzt, sie bleibt Disjunktion, weil sie auf einer Divergenz als solcher beruht und auch
weiterhin beruht.« (Ebd.) Der Gegensatz zur bestimmten Negation Hegels wird durch
eine Unendliche, nicht notwendig sprachliche Bewegung ausgedrickt: »Das Ausschlie-
Ben von Pradikaten wird ersetzt durch die Kommunikation der Ereignisse.« (Ebd.) Die
Ereignisse kommunizieren aber gerade durch die Perspektiven, die dasselbe (die virtu-
elle Seite des Ereignisses; wie es im Kontinuum vor den jeweiligen Perspektiven subsis-
tiert) fir Unterschiedliche (die aktuellen Perspektiven darauf, die es je von ihrem
Blickpunkt fiir sich divergent in ihren Perzeptionen verwirklichen) synthetisieren.
Hier geht es wohlgemerkt um die Konstitution eines Objekts in unterschiedlichen
Wahrnehmungsfeldern, wobei die Divergenz zwischen beiden Perspektiven nicht ein-
fach in einen Konsens oder eine ideale Reprasentation des Objekts aufgehoben wird.
Zur spateren Ausweitung der Funktion der disjunktiven Synthese als »reale Produkti-
on neuer Differenzen« vgl. Sauvagnargues 2019, S. 126.

250

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

sen und Begriffen geht.?”” Wir erinnern uns: vor diesem Hintergrund
konnte Blumenberg in Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans den
Wirklichkeitsbegriff des Romans als Zusammenstimmen miteinander ver-
mittelter Perspektiven kennzeichnen und Widerstand nennen, was die
Grenze des einstimmigen Kontextes darstellt.

Becketts Trilogie arbeitet an der literarischen Inszenierung solchen Wi-
derstandes. Die Verdopplung des Kontinuums in Makrokosmos und Mi-
krokosmos erlaubt einen Perspektivismus, der in den Texten des irischen
Schriftstellers vom erzihlerischen Fokus einer Monade entwickelt wird.
Diese ist in der Trilogie durchgehend Erzahl-Origo und wird beim Verlie-
ren ihrer Verbindungen zum Makrokosmos, zur Welt und zu anderen
Monaden inszeniert. Das vollendet die Uberwindung cartesischer Episte-
mologie. Sprache und goéttliche Vermittlung allein reichen als Zugriff auf
eine geometrisch vorstellbare res extensa nicht langer aus;?’8 einzubeziehen
ist die Kommunikation mit anderen Monaden.?”?

Im Folgenden wird der anti-cartesische Leibnizanismus Becketts — den
die Forschung ihrem Autor nie ganz zugetraut hat?®® — in vier Schritten
entwickelt werden. Zunachst soll die grundsatzliche Verbindung von kor-
perlicher und geistiger Erschopfung der Erzahlmonaden kurz in den Fo-
kus riicken. Auf ihrer Grundlage lasst sich erértern, was wir Becketts »non-
reliable narration< nennen wollen. Sie ergibt sich aus Erschopfung und
fortschreitender Degeneration von Becketts Ich-Origines. Die Position
unvermogender Erzihlmonaden setzt jede verldssliche Authentifizierung

277 Vgl. Blumenberg 2020, S. 21-35.

278 Becketts bisweilen parodistischen Rekurs auf Descartes hat schon Ackerley festgehal-
ten. So sei Murphy iiber weite Strecken »a Cartesian satire (the failure to integrate body
and mind)«. Ackerley 2016, S. 127.

279 Wie in der methodischen Auseinandersetzung deutlich geworden sein sollte, bleibt
die PWT der Literatur, obwohl sie sich auf Leibniz bezieht, im Grunde cartesianisch.
Sie glaubt an eine vorausgesetzte Welt, die als Gegenstand von Propositionen einfach
»dac ist. Als mogliche Welt fasst diese Theorie immer nur ein Kontinuum auf, deren
Garantie dann dber die diversen Authentifizierungsweisen verlduft. Dabei fillt das
perspektivische Moment der Monadologie unter den Tisch. Marie-Laure Ryan hatte
Recht: Die Ankniipfung ihrer Theorie an Leibniz ist rein nominell.

280 Garin Dowd hat darauf aufmerksam gemacht, dass die mittlere Schaffensperiode Be-
cketts der 40er und 50er Jahre, welche auch den Entstehungszeitraum von Molloy, Ma-
lone Meurt und L’innommable beinhaltet, im Zeichen deutlicher Beeinflussung durch
die Monadologie stehe. Vgl. Dowd 1998, S.22-23. Allerdings artikuliert Dowd auch
Vorbehalte gegentiber der Reichweite des leibnizianischen Einflusses auf die Trilogie:
»not that Beckett in Malone dies and The Unnamable systematically works a Leibnizian
thematic into his fiction« (ebd., S. 22).

251

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

der Erzahlwelt aus. Dem springt in einem dritten Schritt die kommuni-
kative Impotenz bei. Sie artikuliert sich besonders im zweiten Teil von
Molloy. All dies zusammen fiihrt in einem vierten Schritt zu einer radika-
len Reduktion der Erzihlwelt. Vereinsamte, erschopfte, sprachunfihige,
missverstandene Erzihlmonaden - sie versuchen, eine Erzihlwelt zu au-
thentifizieren und konnen sich kaum mitteilen. Abschliefend soll ein Sei-
tenblick auf einen kurzen Text Becketts zur Malerei, der fir die Asthetik
der Trilogie nicht unwichtig war, den Rekurs auf den Interspezialdiskurs
nachzeichnen helfen.

Erschopfte Erzahlmonaden

Samuel Becketts Arbeiten sind immer wieder unter den Begrift der Er-
schopfung gestellt worden.?8! In seinem erzihlerischen Werk zeichnet
sich spitestens ab der Trilogie ein Riickgang der erzihlenden Protago-
nisten auf das animalische und vegetative Leben ab. Beckett, so ein Ge-
meinplatz poststrukturalistischer Analysen, lote die Grenzen des Mensch-
lichen aus. Indem seine Protagonisten ihre Kraft verlieren, verlieren sie
auch ihre Menschlichkeit, sie verlieren dabei auch ihr Vermogen zu erzih-
len und da sie von Molloy bis zu L’innommable die alleinigen Authentifi-
zierungsinstanzen der Welt sind, verliert sich damit auch die Welt.282 Man
hat hier durchaus Ahnlichkeiten zu Heideggers Auffassung erblickt, der
zufolge der Mensch allein eine Welt besitze, das Tier weltarm, der Stein
weltlos sei. Heideggerianisch gedacht scheint der Verlust der Welt nur als
Abstieg ins Tierreich vorstellbar.?83

Die grundlegende Erzahlsituation der Trilogie besteht aus Erzahlinstan-
zen, die von Molloy bis L’innommable zunehmend aus klaren Welten her-
ausfallen. Zugleich wird das von niemand anderem als ihnen selbst ange-
zeigt. Denn grundlegend gilt, dass in jeder Erzahlsituation der Trilogie die
Wi, die Welt der Figur, die Wy tberlagert. Schon der Beginn von Molloy
ist hierfir paradigmatisch. Von Anfang an berichtet Molloy im Tempus
Prasens von seinen Erlebnissen. Zunachst vom Schreibtisch aus, wo er

281 Deleuze 1996.
282 Rabaté 2016.
283 Connor 2006.

252

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Blatter fullt, deren Zeichen er bald selbst nicht mehr versteht (M 7).284
Noch die Erinnerung an das naheliegendste, die automatisierte Sprache
und ihre Begriffe schwindet. Man ist indes auf die Origo Molloy als Zu-
gang zum Kontinuum der Erzahlwelt angewiesen. Schon Molloys schwin-
dendes Leseverstehen kindigt dabei die bald schon sich radikalisierende
Erschopfungsbewegung an. In dem Mafle wie die Erzihlmonade Molloy
immer schwicher wird, ihre Fahigkeit zu erzahlen und zu beschreiben
schwindet, schwindet auch das verlassliche Wissen tber die Erzahlwelt.285

Die Frage der Auto-Medialisierung des Textes ist hier nicht nebensach-
lich. Die Protagonisten der beiden Teile von Molloy, die Titelfigur und
Jacques Morane sind beide Schreiber; die Texte, die wir lesen, werden aus-
dricklich als Berichte vorgestellt. Als Berichtender — wenngleich nie klar
wird an wen - scheint Molloy sogar noch irgend an die AufSenwelt ge-
bunden zu sein. Er ist es zumindest ans allgemeine Aquivalent zwischen-
menschlicher Beziehungen: »Tant de feuilles, tant d’argent« (M 7). Die
genuin menschliche Kulturtechnik des Schreibens geht in Mo/loy mit den
bei weiten intaktesten Erzahlwelten der Trilogie einher. Malone meurt und
L’innommable prisentieren hingegen sprechende Ich-Origines als Authen-
tifizierungsinstanzen. Der Zugang zur Welt wird stimmlich vermittelt,
wobei eine Zurtickgeworfenheit der Figuren auf eine zunehmend gerin-
gere Zahl sinnlicher Reize permanent konstatiert wird. Das erzahlende
Ich aus L’tnnommable wird zuletzt nurmehr entfernt erscheinende Lichter
erkennen.

Diese Doppelbewegung von physischer Degeneration und Verlust jeder
clara et distincta perceptio wird am Ende von Malone meurt im Erkennen
nur mehr schwacher Lichter chiffriert, in denen gerade noch die Sterne er-
kennbar sind: »absurdes lumieres, les étoiles, les phares, les bouées, les lu-
miceres de la terre« (MM 216). Evoziert wird zwar ein klares Aufleuchten,
das allerdings hinsichtlich der nicht anzuzeigenden Quelle der Phanome-
ne weiterhin dunkel und verworren genannt werden kann. In L’innomma-
ble werden diese Erscheinungen dann noch deutlicher immer wieder mit
Termini der Barockphilosophie adressiert und so lose an leibnizianische

284 Beckett wird im Folgenden nach den franzosischen Erstausgaben der Trilogie zitiert.
Die Verweise erfolgen im Text mit Kurztitel und Seitenzahl. Sie bezichen sich mit den
entsprechenden Abkitirzungen auf Samuel Beckett, Molloy (=M), Paris 1951; Malone
Meurt, Paris 1951 (=MM); L’innommable, Paris 1953 (=LI).

285 So klingt die Weltauflosung schon in Molloys Gedanken an, auch mit dieser (Er-
zahl-)Welt bald fertig zu sein: »Cette fois-ci, puis encore une je pense, puis, c’en sera
fini je pense, de ce monde-la aussi« (M 8).

253

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Lichtmetaphorik zuriickgebunden. Mal ist von den »délices du clair et
simple«, die Rede (LI 94), wenige Seiten spater versucht der Erzihler sich
daran zu erinnern, »comment j’étais, quand j’étais lui, avant que tout soit
devenu confus« (LI 107). Der Zustand der Erzidhl-Origo in L’tnnommable
ist ein lichtloser Raum, in der das menschliche lumen naturale, von dem
Descartes ausging, sich zunehmend in dunklen und verworrenen Ideen
der Sprechermonade verfinstert. Dabei werden die Erkenntniskategorien
der Perzeptionen klar/distinkt — dunkel/verworren zunehmend beide auf
monadenexterne Phinomene angewandt und zu Graden von insgesamt
undeutlich Erkennbarem, welches denkbar vage immer wieder als — an-
sonsten offenbar gestaltloses — Licht adressiert wird, das zudem fernab ge-
nauerer Erkenntnis liegt. Hell sind nur »ces lumieres, luisant bas au loin«
(LI 196): »lumieres qui sifflent en s’éteignant« (LI 114). Doch trotz dieser
Lichter scheint in der um sich greifenden Dunkelheit keine materielle
Extension mehr auszumachen. Die Lichtabsenz korrespondiert viel mehr
dem Weltverlust in der absoluten Fensterlosigkeit der Erzihlermonade,
den L’innommable umkreist.

Ces gens n’ont jamais été. N’ont jamais été que moi et ce vide opaque. Et les
bruits? Non plus, tout est silencieux. Et les lumieres, sur lesquelles je comptais
tant, faut-il les éteindre? Oui, il le faut, il n’y a pas de lumieres ici. Le gris non
plus n’est pas, c’est noir qu’il fallait dire. Ne sont que moi, dont je ne sais rien,
sinon que je n’en ai jamais parlé, et ce noir, dont je ne sais rien non plus, sinon
qu’il est noir, et vide. Voila donc ce dont, devant parler, je parlerai, jusqu’a ce
que je n’aie plus a parler (LI 28-29).

Wovon hier noch gesprochen werden kann, im Moment des Ausbleibens
jeder clara et distincta perceptio, die sich mit zunehmender Erschopfung der
Erzahlmonade ergibt, ist einzig das Verschwinden einer Welt selbst, das
dem Erloschen der Krifte der Origo entspricht.

Vergleicht man Anfang und Ende der Trilogie, Molloy und L’innomma-
ble, leuchtet die leibnizianische Problematik ein. Denn es handelt sich so
in allen drei Texten um Erzihler-Monaden, deren klare und distinkte Er-
kenntnis leidet. Unterscheidet man wie der deutsche Philosoph mehrere
Stufen der Erkenntnis, so kann man den Weg bis zu L’innommable auch
als Gang von der klaren und distinkten zur verworrenen Reprasentation
lesen. Wer Berichte schreibt, versucht noch die Dinge in Nominalbegrif-
fen klar und deutlich zu umreifSen. Die Distinktheit schwindet, sobald
man einzelne Dinge nicht mehr wiedererkennen kann — ein Problem,
mit dem Molloy von Anfang an zu kidmpfen hat, wie wir gleich sehen
werden. Von der erkennungsdienstlichen Erfassung des Berichtes, der

254

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

auf verstindliche Termini angewiesen ist, die von anderen begriffen und
tberpriift werden kénnen, ist der Weg zu sprachlichen Monologen ein
Weg zu unzuverlassigeren Darstellungsformen auflerer Weltzustinde. Die
Erkenntnis der Erzahlmonade aus L’nnommable, die sich nicht mehr si-
cher ist, was die gleienden Lichter sind, entspricht ziemlich genau der
Vorstellung des Verworrenen bei Leibniz, einer Reprasentation ohne klar
zu identifizierendes Objekt.

Dies bereitet ein Problem vor, dem wir uns im Folgenden genauer
widmen wollen. Nichts, was von dieser Welt (Wy) und noch von ihren
Monadenwelten (Wy) erzahlt wird, authentifiziert sie, macht sie vertrau-
enswurdig zuganglich, weil das Mittel dieser Zuganglichkeit selbst, die
sprechende Instanz, nicht mehr kann. Ein Unvermégen zu einem Akt,
von dem nicht einmal klar ist, was er sein soll: »ne pas pouvoir« »nicht
imstande sein« (M 41) — doch wozu??8¢ Dabei ist selbst dieses Nicht-mehr-
Konnen noch ein Ausdruck dieser Instanz und hebt sich — vergleichbar
der Aussage >Ich luge« — gerade dann auf, wenn es wahr sein soll. Wenn
einer nicht mehr erzahlen kann, warum soll er uns gerade noch von sei-
nem Nicht-Erzahlen-Kénnen noch erzihlen konnen? Obwohl angeblich
nicht mehr gekonnt wird, konnen Becketts Erzahl-Origines immer noch
irgendwie und machen weiter, obwohl sie doch zu Protokoll geben, dass
sie schon nicht mehr weitermachen koénnen. Soll dieses Nicht-mehr-Kon-
nen zutreffen und tangiert es die Erzihlwelt in dem Mafe, dass es sie als
irgend glaubwiirdige vollstindig unzuginglich zu machen droht, so fragt
sich, ob denn diese Unzuginglichkeit nicht noch das einsilbige Bekennt-
nis zum Nicht-mehr-Kénnen infiziert.

Die Monade kommt zur Welt: Becketts >nonreliable narration¢

Das aus der Erschopfung sich ergebende Nicht-Wissen ist in diesem pa-
radoxen Charakter konstitutiv fir die Erzahlinstanz Molloy und fragmen-
tiert von Beginn an Weltverhiltnisse. Selbst ein denkwiirdiges Ereignis
wie der Tod der Mutter erscheint schattenhaft. Molloy — ein Name, der

286 Dem figt sich das Humpeln und die Angewiesenheit Molloys auf Kriicken hinzu.
»J’indiquai modestement mes béquilles et hasardai quelques bruits sur mon infirmité,
[...]J« (M 25-26). Genauso seine Willenlosigkeit: »Je n’ai plus beaucoup de volonté,
voyez-vous.« (M 7).

255

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

ihm selbst erst wieder einfallen muss?$’— kann sich nicht erinnern, ihren
Tod miterlebt zu haben: »Etait-elle déja morte 2 mon arrivée? Ou n’est-elle
morte que plus tard? Je veux dire morte a enterrer. Je ne sais pas« (M
7). Das »Je veux dire« dieser Passage ist eine der hiufig begegnenden
Formeln, die der Prézisierung von zuvor Gesagtem dienen. Thr blofSes
Vorkommen und ihre Frequenz weisen auf die Vagheit, Prizisionsbedurf-
tigkeit und sprachliche Ambiguitit von Molloys Aufzeichnungen hin.
Die haufigen Appelle an die Rezipienten des Berichts, vergrofern die
Verunsicherung, nur. »Il y avait si longtemps que je vivais loin des mots,
vous comprenez, qu’il me suffisait de voir ma ville par exemple, puisqu’il
s’agit ici de ma ville, pour ne pas pouvoir, vous comprenez« (M 14).
Nein, ist man versucht zu antworten, wir verstehen eben nicht; und die
Beschworung des Verstehens weist hier wie andernorts zuletzt auf eines
hin — das Unvermogen Molloys, sich verstandlich zu machen, damit aber
ein wirklich verlassliches Weltwissen mitzuteilen. Die doppelte Versiche-
rung »vous comprenez« lauft ins Leere. Denn es gelingt dem Erzihler
kaum hinreichend zu artikulieren, was es hier zu verstehen gibt. Was
bedeutet die Entfremdung von der Sprache, das Leben »loin des mots«?
Inwiefern hat es mit dem Erblicken der Stadt zu tun? Wozu ist Molloy
nicht imstande? Man glaubt sich bei der Erwihnung von »ma ville« an
Leibniz’ Bild erinnert — die Perspektiven auf die Stadt als Illustration des
Monaden-Kosmos. Regelmifiig gibt sich Becketts Ich-Origo Molloy als
Monade zu erkennen, deren Welt perspektivisch gebrochen ist, was das
Erzihlen einer Welt verkompliziert. Das doppelte »vous comprenez« mar-
kiert dabei sprachlich auch den Abstand zum Sehen und Verstehen eines
anderen. Sie kreuzt sich mit einem Unvermégen, den eigenen Standpunkt
zu uberschreiten. Molloys Wille dazu ist erschopft — gerade das konnen
die anderen noch sehen: »Je n’ai bien plus de volonté, voyez-vous« (M
7)'288

287 »Et tout d’un coup je me rappelai mon nom, Molloy. Je m’appelle Molloy, m’écriai-je,
tout a trac, Molloy, ¢a me revient a 'instant« (M 29).

288 Dies vermerkt bereits Pothast 1982, S. 258-259: »Die genannten erzihlenden Texte Be-
cketts vom Beginn der Trilogie an sind der Grammatik nach Ich-Erzihlungen; freilich
so, dafl das Pronomen der ersten Person nur noch in einem zunehmend formalen Ge-
brauch erscheint: Ein Teil der Entwicklung in der Trilogie vollzieht sich gerade als ein
fortschreitendes Sich-Auflésen des erzihlenden >Selbst. Die Erzahler geben einen Be-
richt oder versuchen wenigstens, das zu tun. [...] Die Erzihlungen sind allemal auch
Berichte tGber den Versuch, zu erzahlen.« Hinzuzufiigen wire gerade die Verbindung
dieser beiden Beobachtungen: In dem Mafle, wie sie an Leben verlieren, verlieren sie
an Vermogen, auch zu Erzihlen.

256

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Die Kraft, verstehen zu geben, schwindet. Das dauernde Sich-verstand-
lich-Machen ist dafiir symptomatisch und verunklart zudem die Situation.
Bald wird es noch deutlicher als Nebeneffekt eines demenzartigen, fort-
schreitenden Nicht-Wissens erkennbar. Vertraute Objekte wie die Heimat-
stadt kann Molloy nicht mehr identifizieren. Orientierungsprobleme in
der Erzahlwelt werden mit einer Unscharfe der Sicht verbunden. »Tout
s’estompe. Un peu plus et on sera aveugle« (M 8). Molloy gleitet in die
Dunkelheit ab. Das ausgezeichnete Organ der Erkenntnis, das Auge, funk-
tioniert schlechter. Die Seh- und Beschreibungsvermégen leiden beide.
Selten ist hinreichend klar, wo wir uns von Molloys Perspektive aus befin-
den.

Das Verschwinden der Dinge im unaufmerksamen Fokus des Erzahl-
Origo verwandelt sich so in einen raschen Wechsel von Erzihlgegenstin-
den, deren Objektivitit als Seiende jenseits von Molloys triiber Perzeption
nicht verbiirgt ist.

Il disparut, la chose fumante a la main, a téte sur la poitrine. Je m’explique. Des
objets en voie de disparition c’est bien a ’avance que je détourne mes regards.
Les fixer jusqu’au dernier moment, non, je ne peux pas. C’est en ce sens qu’il
disparut. Les yeux ailleurs je pensais a lui, je me disais, Il se rapetisse. Je me
comprenais (M 15).

Zwar spricht Molloy von dem, was er sicht. Im Medium der Literatur
entsteht es jedoch erst im Erzahlen. Die Erzahlwelt wird nur durch die
Worte der Erzihl-Origo erkennbar. Diese versteht sich selbst offenbar (»Je
me comprenais«), aber gibt durch das Medium seiner dunklen Worte
kaum zu verstehen. Molloy ist ein Berichtender, der nicht berichtet oder
den Bericht oft an entscheidender Stelle abbricht.

Das erste Opfer dieser kritischen Kommunikationsvoraussetzung ist der
koharente Fluss des Erzahlens. Es mangelt an wiederkehrenden Figuren
und hinreichend klaren Erzahlereignissen, die eine Fabel zu entwickeln
erlaubten. Der schreibende Molloy kimpft sich hingegen von Station zu
Station — und von Anfang an mit Geschichten:

Ce dont j’ai besoin c’est des histoires, j’ai mis longtemps a le savoir. D’ailleurs
je n’en suis pas shr. Alors voila, je suis fixé sur certaines chose, je sais certaines
choses sur lui, des choses que j’ignoirais, qui me tracassaient, des choses méme
dont je n’avais pas souffert. Quelle langue (M 15).

Bereits die erste Geschichte des Mannes mit Hund scheitert an der Ein-
sicht, Geschichten nétig zu haben. Was in der zitierten Passage deutlich
wird, ist eine Art von Kommunikation, die in dem Mafle keine Geschichte

257

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

mehr zu erzahlen erlaubt, wie das Mitzuteilende von der unzureichen-
den Art des Mitteilens ausgeloscht und verdeckt wird. »Quelle langue«
Geschichten zu erzihlen, Sprache tberhaupt zu gebrauchen, Weltverhalt-
nisse darzulegen, erscheint unter der nicht zu meisternden Birde von
Sprache und Kommunikation unmoglich.?%?

Diese Kopplung von Nicht-Wissen und Unvermogen lasst sich viel-
leicht als Potenzierung dessen begreifen, was man seit Wayne Booth als
unreliable narration gekennzeichnet hat. Charakteristisch hierfir sind un-
genaue bis falsche Angaben einer Erzihlinstanz, die trotz der anfanglichen
Irrefihrung der Lesenden durch sie, auf irgendeine Weise als fehlerhaft
oder ungenugend herausgestellt werden mussen.?”® Erkennbar wird die
Unzuverlassigkeit der Erzahlinstanz so erst durch die Anmeldung eines
Widerstandes der Erzahlwelt Wy. Dass Erzahler lediglich die Version
einer Welt vorbringen (Wyc), wird dadurch erst erkennbar. Es bedarf of-
fenbar eines erzihltechnisch variabel gestaltbaren Widerstandes, um eine
Perspektive auf die Erzihlwelt als korrekturbediirftig zu erweisen.?!

Dieses Problem wird durch das Grundmodell von Becketts Figuren —
ihre Kraftlosigkeit und die Degeneration ihres Willens — aufs Auferste
zugespitzt. Der Weltzugang der gesamten Trilogie ist tber Erzihlermo-
naden vermittelt, die als Ich-Origines nur so viel wissen, wie sie selbst
erkennen (Wy = Wyc), die aber gleichzeitig von der Welt kaum mehr
etwas erkennen konnen. Wo sie es noch tun, konnen sie kaum mehr
davon berichten. Und wo sie nicht ohnehin freimiitig zugeben, kurze,
abbrechende Geschichten bloff zu fingieren, da reden sie von Dingen,
deren klare Erkenntnis sie aus Unvermogen sogleich dementieren.?? So
kann tberhaupt nie ein Moment der Welt aufscheinen, der nicht vom Un-

289 In diesem Sinn heiflt es auch: »Car camper un étre, un endroit, j’allais dire une heure,
mais je ne veux offenser personne, et ensuite ne plus s’en servir, ce serait, comment
dire, je ne sais pas. Ne pas vouloir dire, ne pas savoir ce qu’on veut dire, et toujours
dire ou presque, voila ce qu’il importe de ne pas perdre de vue, dans la chaleur de la
rédaction« (M 36).

290 Vgl. McHale 1987, S. 12.

291 Booth 1983, S. 160: »Sometimes it is almost impossible to infer whether or to what de-
gree a narrator is fallible; sometimes explicit corroborating or conflicting testimony
makes the inference easy.« Siehe auch Zipfel 2011, S. 117-128.

292 Was dann vor allem Malone deutlich macht, wenn er mit sich kimpft, die erfundene
Geschichte Saposcats auszufiihren: »Dans son pays, sur le plan alimentaire, les — non,
je ne peux pas. | Les paysans. Ses visites chez les paysans. Je ne peux pas« (MM 39).
»Mon corps erst ce qu’on appelle, peut-étre a la légere, impotent. Il ne peut pour ainsi
dire plus rien« (MM 20).

258

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

vermogen, zur Welt durchzudringen, in Mitleidenschaft gezogen wird.?%3
Man konnte sogar so weit gehen, sich zu fragen, wie glaubwirdig bei
solchen Erzihlmonaden noch das Beharren auf dem eigenen Unvermogen
ist. Kann man jemandem glauben, der den Schwund seines Erkennens
vorfuhrt, wenn er selbst diesen Schwund konstatiert? Diese Situation ist
eine Verschirfung blofer unreliability zu einer absoluten nonreliability.?**

Vor diesem Hintergrund verdndert sich auch Leibniz’ Problem der
Perspektive in Becketts Texten. Es geht nicht mehr darum, wie sich die
Stadt aus einem Blickwinkel darstellt. Sichtbar wird durch die Ausfille in
der nonreliabile narration vielmehr, was diese Darstellung narrativ schon
voraussetzt.?’

Kommunikation tber die Erzahlwelt (Disjunktive Synthese)

Ist die Erzahlwelt nur durch die Ich-Origo authentifiziert, so steht mit
der Vertrauenswiirdigkeit von dieser auch die Wirklichkeit von jener auf
dem Spiel. Becketts Erzihlmonaden sind in keiner Weise mehr zuverlas-
sige Burgen ihrer subjektiven oder objektiven Welt. Malones Zimmer
mit schwindendem Licht vor der Scheibe, in dem der Erschopfte wie
gefangen liegt, erscheint wie eine Allegorie auf diese Erzahlhaltung. Sie
bestimmt Malone meurt und den ersten Teil von Molloy durchgehend.?¢
Wihrend bei Molloy noch das vorgeblich selbst Erlebte zum Gegenstand

293 Denn was hier sprachlich als in der Welt seiend gesetzt wird, wird sofort wieder ent-
setzt: »Mit jeder Benennung muf deshalb eine Entnennung, mit jeder Bedeutung ihre
Entdeutung, mit jedem Urteil dessen Riicknahme, mit jedem Schritt seine Suspendie-
rung einhergehen —: mit jedem Mit ein Ohne-Mit.« Hamacher 20192, S. 152.

294 Ein Schritt, den Brian McHale nicht wagt, »since it is still (barely) possible to recuper-
ate these internal contradictions by invoking the model of the >unreliable narrators,
thus stabilizing the projected world«. McHale 1987, S. 12. Indes ist der entkraftete, un-
vermdgende Schreiber Molloy nicht einfach ein unzuverlassiger Erzahler, welcher bei
Booth als »profoundly confused, basically self-deceived, or even wrong-headed or vi-
cious reflector« firmiert (Booth 1983, S.340). Keines dieser Pradikate charakterisiert
Molloy noch Moran noch die Stimme in L’innommable zufriedenstellend und verweist
bereits auf die Unmoglichkeit, die Erzihlhaltung als blof unzuverlissig einzusortie-
ren.

295 Wie Gilles Deleuze angesichts Becketts Fernseharbeiten bemerkt, kann der Ermiidete
keine objektive Moglichkeit mehr verwirklichen, der Erschopfte hingegen keine Mog-
lichkeiten mehr schaffen. Becketts unvermdgende Erzihler konnen, dies erzihlwelt-
theoretisch gedeutet, keinen Zugang zu irgendeiner Objektivitit mehr ermoglichen.
Vgl. Deleuze 1996, S. 49.

296 Zu Malones Zimmer als geschlossene, fensterlose Monade: Mori 2004, S. 362-363.

259

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

des Berichts wird, ist bei Malone von Anfang an die Situation der Erschop-
fung flagrant und fihrt konsequent zum Rickzug in einen monadischen
Mikrokosmos. Hier existieren nur mehr die selbstfingierten Geschichten
tiber Macman und Saposcat.

Dem Prozess der Weltauflosung, der in der nonrealiable narration ge-
wissermaflen schon vollendet ist, lasst sich zwischen den Geschichten
Molloys und Malones beiwohnen. Der zweite Abschnitt von Molloy pra-
sentiert die Erzihlwelt aus der Perspektive Jacques Morans. Hier scheint
die nonreliability zunachst noch nicht zu greifen.

Ohne eine psychoanalytische Lektiire forcieren zu wollen, lisst Moran
sich als Kontrastfigur zu Molloy bestimmen. Wihrend dieser von Beginn
an den Platz der Mutter besetzt, wird Moran als Vater eingefithrt. Ein sehr
strenger Vater.?” Nachdem sein Sohn seltene Briefmarken ins Doublet-
ten-Album klebt, konfisziert Moran die ganze Sammlung (M 150-151).
Er begriindet es vor sich selbst mit einem non du peére. Jenes wirkt umso
unerbittlicher und strenger, da es auch noch auf Deutsch formuliert wird:
»Sollst entbehren, voila la lecon que je voulais lui inculquer, pendant qu’il
¢tait jeune et tendre« (M 151). Moran verkorpert ein Realititsprinzip, um
das sich eine Welt versammelt. Er inkorporiert dabei die Instanz eines An-
deren, eines Dritten, dessen Auftritt zunachst verspricht, die symbolische
Organisation der Welt zu stabilisieren.??

Morans Beziehung zu Molloy bleibt schleierhaft, wird durch das Fal-
len von Molloys Namen immer wieder angedeutet, wobei sich stets eine
Fluchtlinie, ein auflosendes Element eintrigt. Eine sich ankindigende
Verunsicherung der Erzihlwelt wird dabei mit dem Signifikanten >Mol-
loy< verbunden.?” Denn Moran selbst zerlegt den Namen an einer Stelle
in seine Einzelteile, weist damit auf dessen lautliche Materialitat hin,
angesichts des vermeintlichen Missverstehens des Namens aus dem Mund
von Gaber.3% Das selbst durchaus unscharf bleibende Zeichen - >Molloy«

297 »Ou allons-nous, papa? dit-il. Combien de fois je lui avais dit de ne pas me questi-
onner« (M 142).

298 Zu Lacans »groffem Anderen« als unpersonlicher Instanz, Blick ohne Beobachter und
Garant von Wissen und Normativitit vermittels der primar sprachlich ermdglichten
symbolischen Ordnung, reprasentiert in der Figur des Vaters und dessen nom/non du
pere vgl. Zizek 2008, S. 17-34.

299 »[T]out disparut et j’essayai a nouveau de penser I'affaire Molloy. Incompréhensible
esprit, tantot mer, tantdt phare« (M 146).

300 »Mais du moment que Gaber avait dit Molloy, pas une fois mais plusieurs, et chaque
fois avec une égale netteté, force m’était de reconnaitre que moi aussi j’aurais dd me

260

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

wird von Moran erst als >Mollose« verstanden (M 154-155) — fithrt einen
ersten Aspekt des Nichtwissens und der Unsicherheit in Morans Welt ein:
Von Gaber tiber Molloy informiert, wird doch stindig die Unzuverlassig-
keit dieser Information betont, Details werden willkdrlich verandert oder
erfunden (M 155).3%" Molloy scheint sich gar zu multiplizieren, was mit
der Relativitat der Figur in den Augen ihrer Betrachter begriindet wird.3%2
Bally, das Gebiet seines Aufenthalts, wird erst genau umrissen (M 183-
185), nur um die Gultigkeit der geografischen Beschreibung gleich wieder
zurickzunehmen.303

Noch wo die Erzihlinstanz einen sicheren Halt gewinnt und eine stabi-
le Erzahlwelt um sich versammelt, wird der bloffe Name Molloys schon
zum Unruheherd. Er wirkt wie die Quelle einer dunklen Kraft, die bald
ein anwachsendes Nichtwissen entbindet. Stellte dieses im ersten Teil von
Molloy ein Merkmal des Erzihlens dar, beginnt es bald auch die von
Moran zuerst zuverléssig authentifizierte Erzahlwelt heimzusuchen.

Die nonreliability der Erzihlmonade ist somit im zweiten Teil von Mol-
loy nur scheinbar gebannt. Der Eindruck einer konventionell stabilen
Erzahlwelt tiuscht.3%* Die Bewegung des zweiten Teiles gerit stattdessen
bald zur kleinteiligen Vorfihrung der Auflosungsbewegung der Erzihl-
welt, die bei Molloy schon fortgeschritten war. Morans Wanderung geht
mit einem zunehmenden physischen Verfall des Protagonisten einher.
Korperliche Malaise korrespondiert dabei einer Zunahme von Impotenz
und Erschopfung.3%S Mit seinem Leib verfallen auch Morans Fihigkeiten,
zu verstehen und verstehen zu geben. Anders als bei Molly wird sein

dire Molloy et qu’en me disant Mollose je faisais erreur. Et dorénavant, oblicux de mes
préférences, je m’obligerai a dire Molloy, comme Gaber« (M 155).

301 »Jétais donc au courant de Molloy, sans toutefois savoir grand’chose sur son
compte« (M 155). »Sur son visage je ne possédais aucun renseignement. Je le supposais
hirsute, rocailleux et grimacier. Rien ne m’y autorisait« (M 157).

302 »Il y avait en somme trois, non, quatre Molloy. Celui de mes entrailles, la caricature
que j’en faisais, celui de Gaber et celui qui, en chair et en os, m’attendait quelque
part« (M 158).

303 »Voila, donc une partie de ce que je croyais savoir sur Ballyba en partant de chez moi.
Je ne demande si je ne confondais pas avec un autre endroit« (M 185).

304 Das Moran-Kapitel wird oft als das konventionellste aufgefasst. Vgl. Ackerley 1998,
S.90, der vor Becketts Interesse fiir Spektroskopie die Trilogie als eine Geschichte des
Lichts ausmacht, in der die Moran-Erzihlung den illuminiertesten Teil des Ganzen
darstellt. »The trilogy may be mapped by a diagram similar to that which illustrates
Murphy’s mind: a movement from an outer realm of light (Moran) to the inner grey
zone (Molloy to Malone), and then to the inner dark (The Unnamable)«.

305 Moran ist nun selbst, wie Molloy zuvor, auf Kriicken angewiesen.

261

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Mitteilungsunvermogen nicht am Berichte-Schreiben, sondern mittels der
scheiternden Kommunikation mit anderen vorgefithrt. All dies steht im
Zeichen einer Bewegung fort vom Menschlichen: Moran néhert sich dem
Vegetativen und Tierischen an.3% Bei der zweiten Begegnung mit Morans
Auftraggeber Gaber ist dieser Zustand bereits fortgeschritten. Die Missver-
staindnisse zwischen ihnen nehmen zu.

Il sortit de sa poche une petite lampe électrique et en éclaira sa page. Il lut,
Moran, Jacques, rentrera chez lui, toutes affaires ceassantes. Il éteignit sa lampe,
ferma le calepin sur son doigt et me regarda. Je ne peux pas marcher, dis-je.
Comment? dit-il. Je suis malade, je ne peux pas bouger, dis-je. Je n’entends
pas un mot de ce que vous dites, dit-il. Je lui criai que je ne pouvais pas me
déplacer, que j’étais malade, qu’il faudrait me transporter, que mon fils m’avait
abandonné, que j’en avais assez. Il m’examina lourdement de la téte aux pieds.
Je fis quelques pas appuyé sur mon parapluie pour lui montrer que je ne pouvais
par marcher. Il rouvrit son calepin, éclaira a nouveau sa page, I'interrogea
longuement et dit, Moran regagnera son domicile toutes affaires cessantes (M
224).

Verfall und Missverstehen, Degeneration und Unverstindnis, Anniherung
vom Menschlichen ans Tierische und Vegetative bestimmen permanent
Becketts Figuren. Moran zeichnet es aus, diesen Auflosungsprozess vorzu-
fihren: Wihrend Molloy oder Malone immer schon in einem nicht mehr
naher zu bestimmenden Kontinuum vegetieren, ist Morans Geschichte
die des Weges dorthin. Sie wird entsprechend in einer Selbstdementie-
rung dieser Geschichte, des von Moran verfassten Berichts ihr Ende fin-
den. An diesem Ende steht die gemeinsame Dissolution von Person und
Welt. Sie lasst sich im Vergleich von Anfang und Ende des Berichts nach-
vollziehen.

Il est minuit. La pluie fouette les vitres. Je suis calme. Tout dort. Je me leve
cependant et vais 2 mon bureau. Je n’ai pas sommeil. Ma lampe m’éclaire d’une
lumiere ferme et douce (M 127).

Alors je rentrai dans la maison et jécrivis, Il est minuit. La pluie fouette les
vitres. Il n’¢tait pas minuit. I ne pleuvait pas (M 240-241).

Moran, der von Anfang an einen Bericht schreibt, wird sich schlieflich
hinsetzen, diesen Bericht anzufangen. Nicht nur ist die Ursache-Wirkung-
Beziehung hier verschoben — der Bericht endet damit, dass er angefangen
wird —; zugleich enthalt sein Schluss die Moglichkeit der Unaufrichtigkeit

306 Vgl. zu dieser Metamorphose von Becketts Figuren iiberhaupt: Rabaté 2016.

262

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

alles Gesagten, der Suspension der bisherigen, als schriftlich auto-media-
lisierten Setzungen und ihrer Wahrheit tber die Erzihlwelt. Das Falsch-
Verstehen der gehorten Sprache erinnert an Molloys Degeneration. Es
ficht alles bis hierin Prisentierte durch den Entzug des Vertrauens in die
Erzahlinstanz fundamental an.

Dem Vermogensverlust fugt sich nun das Missverstindnis hinzu, wel-
ches zum Scheitern disjunktiver Synthesen beitragt. Alles beginnt mit
der Anniherung an Molloy, spatestens mit dem Eintritt in Molloys Land
Ballyba.3%” Bald verschlechtert sich Morans Kommunikation mit Jacques
Moran Jr. Die Instruktion, ein Fahrrad in der nichsten Ortschaft zu kau-
fen, provoziert erst Verbliffung beim Junior und bei Moran Nachfragen.
»As-tu compris au moins? dis-je« (M 194). Die Riickversicherung tiber die
Instruktionen gebiert ein langwieriges und komodiantisches Hin und her
(M 193-199). »Je ne t'ai pas dit d’occasion, dis-je, je t’ai dit d’occasion
autant que possible« (M 196). Die Verstindigung tber die banalen Details
eines Fahrradkaufes fiihrt zu tausend Missverstandnissen, die nicht aus der
Welt geraumt werden konnen:

Il revient vers mois. Je lui fis signe de s’éloigner, tout en criant, Va-t’en! Va-t’en!
I s’arréta et me regarda, la téte de c6té comme un perroquet, completement
désemparé apparemment. Je fis considérément le mouvement de me pencher,
pour ramasser une pierre ou un morceau de bois ou une motte, n’importe quel
projectile, et faillis tomber. [...] I y avait vraiment des fois ol je ne comprenais
rien a mon fils (M 198).

Nicht nur nimmt das Missverstandnis zu; es vergrofert sich in dem Mafe,
wie Moran auf Molloys Erde seine Krifte einbiifft (»et faillis tomber«) und
in Indifferenz verfillt (»n’importe quel projectile«).

Dass im Verlauf der Weltauflosung eine Kommunikation zwischen Per-
sonen scheitert, ist ein wiederkehrender Aspekt der Trilogie. In der For-
schung wird er tberraschenderweise so gut wie nicht bertcksichtigt. Er
zeigt sich vor allem im simultanen Verfall von Morans Wissen zusammen
mit seinem Kommunikationsvermogen. Das ganze Phanomen verschwin-
det im monologischen Malone meurt, um dann in der Radikalisierung von
Malones Erzahlsituation in L’innommable wiederzukehren. Die Erzahlin-
stanz zweifelt an ihrer eigenen Existenz. Sie konnte nur durch das Zeugnis
eines anderen Gberhaupt verifiziert und Ereignis in einer geteilten, repra-
sentierbaren Welt werden.

307 »J’allais me dire comme d’habitude que ce n’était qu'un mauvaise réve lorsqu’une
douleur fulgurante me traversa le genou« (M 190).

263

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Que je décline a tombeau ouvert en tant qu’étre sensible et pensant, c’est de
toute fagon une excellente chose. Peut-étre qu’un monsieur un jour, venant a
passer au bras de sa belle juste au moment ou I’agonie sera en train de m’offrir
un dernier apercu du dispositif temporel, fera observer, assez fort pour que je
puisse I’entendre, Mais voyons, cet homme n’est pas bien, il faut appeler une
ambulance! Ainsi d’une seule pierre, quand tout semblerait 2 recommencer, les
deux coups prescrits. Je serais mort, mais j’aurais vécu. A moins de le supposer
victime d’une hallucination (LI 92).

Sterben kann dieser Erzahler nur durch die Verifikation eines anderen,
der ihn sterben sehen wirde. Existieren, leben und noch sterben bedurfen
der Zeugenschaft.3%8 Durch das Zusammenfallen des Wissens von Wy und
Wi in der Erzahl-Origo eines monadischen Ichs lauft indes noch jedes
Sehen oder anderweitige Nachpriifen, das den Tod als Ereignis der Erzahl-
welt jenseits der triigerischen Erzdhlerrede verbiirgen konnte, ins Leere.
Ausgesetzt bleibt man so wieder der nonreliability, die in L’innommable auf
den Gipfel getrieben wird.3%

Die vollige Absenz einer anderen Person, einer zweiten Monade in In-
teraktion mit dieser eine verifizierbare Welt sich abzuzeichnen beginnen
wirde, unterstreicht die Verunklarung jeglichen Weltverhaltnisses. Dies
affiziert noch das Wissen der Stimme (wenn sie iberhaupt ezne ist) tiber
sich selbst. »Me voila bien embarrassé. Car sur moi proprement dit, je me
comprends, il me semble qu’on ne m’a encore rien dit. Peut-on parler
d’une voix, dans ces conditions? Sans doute que non« (LI 82). Der zweite
Satz bringt zwei Dinge auf den Punkt: das Verschwinden intersubjektiv
getragener Wahrheit in einer zur Weltlosigkeit neigenden Einsamkeit und
die Zurickgeworfenheit des Diskurses allein auf sich selbst (»je me com-
prends«). Noch das an Molloy und Malone beachtete Beschreibungsunver-
mogen zeigt sich so der Willenlosigkeit verschwistert, sich in der Leere an
einen anderen zu wenden.

Nicht nur der alte und der junge Jacques Moran konnen sich einan-
der nicht deutlich machen. Auch Mahoods Kommunikation mit seiner
Pflegerin ist anfillig fir Missverstindnisse. »Nous nous y sommes mal

308 Dies ist eine der zentralen Einsichten das philosophischen Diskurses tiber den Tod
und den Blick des anderen dabei, der sich von Heidegger tber Sartre bis zu Lévinas
und Blanchot erstreckt. Beckett wird diese im franzosischen Diskursraum ausgetrage-
ne Debatte nicht entgangen sein. Siche zu ihr allgemein Fischer 2006, S. 17-27.

309 »A aucun moment je ne sais de quoi je parle, ni de qui, ni de quand, ni d’ou, ni avec
quoi, ni pourquoi, mais j’aurais besoin de cinquante bagnards pour cette sinistre beso-
gne qu’il me manquerait toujours un cinquante et unie¢me, pour fermer les menottes,
¢a je le sais, sans savoir ce que ¢a veut dire« (LI 86).

264

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

pris tous les deux, soyons équitable, moi pour faire les signes, elle pour
les interpréter. Cette histoire ne sert a rien, je suis en train presque d’y
croire« (LI 71). Die Geschichte dient zu nichts aufler die Problematik
einer Kommunikation ohne anderen zu illustrieren. Das Ich, das in dieser
Geschichte auftaucht, wird nicht zufillig als Inselbewohner eingefiithrt.310
Die Beckettsche Robinsonade erschafft eine Robinsonmonade: den Ver-
such, eines fensterlos in sich Eingeschlossenen durch die Sprache zum
anderen zu gelangen. Dies wird von der hier eingeschalteten Geschichte
exemplifiziert, legt aber, wie obige Passage abermals deutlich macht, auch
das Problem offen, noch irgendetwas zu berichten, das sich als unpro-
blematischer Bestandteil einer Erzahlwelt begreifen liee. »Cette histoire
ne sert a rien« — aufler vielleicht der Illustration des Solipsismus aller
Erzihlmonaden hier. Zwischen ihnen scheint kein vermittelndes Band
und keine Welt mehr auf.

Die von der Erzahl-Origo fortwahrend erzeugten Geschichten dienen
so zuletzt der Kompensation einer Abwesenheit von groffen wie kleinen
anderen, mit denen zugleich die dullere Welt verschwindet, wie die Er-
zahlstimme an einer Stelle vermerkt. »Situer cette provenance en moi,
sans spécifier ou, pas de fignolage, tout étant préférable a la conscience de
tierces personnes et, d’une fagon un peu plus générale, d’'un monde extéri-
eur« (LI 172). Man kann hier an die Notwendigkeit der Authentifizierung
der Welt durch eine dritte Person denken, wie sie als Voraussetzung
eines unproblematischen Weltenzugangs von der >Er-Form« bei Dolezel
behauptet wird (wobei hier ein authentifizierender Erzihler die Rolle des
cartesischen, die Realitat garantierenden Gottes besetzt). Genau dieser ein-
fache Zugang zur Erzahlwelt wird durch die Situierung des Ursprungs der
Rede »en moi« bei gleichzeitiger Absenz der anderen (sei es als Gegentiber
und/oder als quasi-gottliche Instanz) unmoglich gemacht.

Das Geschichtenerzihlen wird spatestens in L znnommable ausdricklich
als Erschaffung einer Welt reflektiert. Dabei schwankt der Begrift der Welt
zwischen der Bezeichnung eines Kontinuums der erfundenen Figuren
und seiner perspektivischen Auslegung a la >meine Welt.. Diese ist der
solipsistische Endpunkt.

faire un endroit, un petit monde, faire un petit monde, il sera rond, cette fois
il sera rond, ce n’est pas sir, au plafond bas, aux murs épais, pourquoi bas,

310 »L’Ile, je suis dans Dile, je n’ai jamais quitté I'ile, pauvre de moi. J’avais cru comprend-
re que je passais ma vie a faire le tour du monde, en colimagon. Erreur, c’est dans I'ile
que je ne cesse de tourner. Je ne connais rien d’autre, seulement I'fle« (LI 66).

265

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

pourquoi épais, je ne sais pas, ce n’est pas sdr, c’est  voir, tout ¢a est a voir, un
petit monde, chercher comment C’est, essayer de deviner, y mettre quelqu’un, y
chercher quelqu’un, et comment il est, et comment il fait, ce ne sera pas moi,
¢a ne fait rien, ce sera peut-étre moi, ce sera peut-étre mon monde, coincidence
possible, il n’y aura pas de fenétres, finies les fenétres (LI 197-198)

Das leibnizianische Modell der Kommunikation der Monaden und der Si-
cherung eines kohirenten Kontinuums, der >besten aller moglichen Wel-
ten, ist auf den Gott der Theodizee angewiesen, der ihre Kommunikation
sicherstellt. Zwar geschieht dies anders als durch den cartesischen Gott,
der die Existenz der Auffenwelt und des Erkennens garantiert. Allerdings
besitzen Leibniz’ und Descartes’ Gott eine durchaus dhnliche Funktion.
Beide Male wird die Erkennbarkeit und Einheit der Welt durch eine tran-
szendente Instanz geregelt. Sie erlaubt die Kohidrenz der Welt und ihre
Erkennbarkeit. Dies impliziert bei Leibniz keine permanente, lediglich
eine primordiale Aktivitit Gottes: die einmalige Anordnung der Monaden
und der Kompossibilitat der Ereignisse als Relation der Monaden zueinan-
der3" In der sukzessiven Entkriftung Morans, die auf die Zustinde von
Molloy, Moran und der Sprecher-Origo von L’innommable hinfihrt, wird
die Kommunikation der Monaden, das Erkennen der Welt wie auch die
sprachliche Kommunikation von einer Subjekt-Monade zur anderen sus-
pendiert. Doch der andere, mit dem zusammen sich mittels disjunktiver
Synthese eine Welt entwerfen lieSe und der ihre Authentizitit verbiirgen
konnte, wird bei Beckett gleich mit suspendiert. Die nonreliability von Be-
cketts Erzahlmonaden (W) stiirzt jegliches feste Wissen tber das Konti-
nuum, die extra-monadische Erzihlwelt Wy ins Ungewisse. Sie tut dies,
indem sie den Zweifel einer Fihigkeit der Kommunikation der Monaden
untereinander anwachsen lasst. Niemand tragt das Leben so allein wie
Becketts weltlose Erzahler.

Die Welt und die Hose

Wir haben gesehen, dass Becketts Poetik der Trilogie sich aus dem Uber-
gang von einer cartesianischen zu einer leibnizianischen Denkweise ver-
stehen lasst, die von einer Kodependenz von res extensa und res cogitans
ausgeht, ins Denken der Asthetik zudem nichtbegriffliche Momente ein-

311 Zu dieser hier bestenfalls angedeuteten Differenz zwischen Descartes und Leibniz weit
ausfiihrlicher und detaillierter: Blumenberg 2020, S. 96-102.

266

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

zufiihren trachtet und gewissermaflen im Aufenthalt erschopfter Erzahl-
monaden in nonreliability auslauft. Die German Diaries von 1936/37, eine
wichtige Etappe auf dem Weg zu Becketts Erzahlverfahren in der Trilo-
gie, halten ein Dinner-Party-Gesprich fest. In seinem Verlauf erwidert
der Schriftsteller auf die Frage, was er am liebsten gestalten wolle, leib-
nizianisch: »[lJight in the monad«.3!? L’innommable als Hohepunkt des
Solipsismus, der Erschopfung und der sich darin vollendenden monadi-
schen Fensterlosigkeit schien der radikalste Ausdruck dieses Gestaltungs-
anspruchs zu sein. Es gibt hier weniger ein Licht der Erkenntnis, ein
cartesisches lumen naturale, als vielmehr verworrene Lichtblitze: Schwund-
formen klarer und distinkter Erkenntnis.

Zwischen Becketts Monadologie-Lektiire von 1933 und der Abfassung
der Trilogie liegen nicht nur die Romane Murphy und Watt, sondern auch
eine intensive Auseinandersetzung mit der zeitgenossischen Malerei, wie
sie sich gerade im Kontext von Becketts Deutschlandreise Ende der 1930er
Jahre vollzog. Verdeutlichen lisst sich ein Zusammenhang des Erzihlver-
fahrens der Trilogie mit der Malerei und ein Bezug zum Interspezialdis-
kurs anhand des Vortrages Le monde et le pantalon von 1945313 Da er
der Trilogie nur um wenige Jahre vorangeht, eignet er sich, deren Poetik
der Weltauflosung transmedial zu kontextualisieren. Denn der Beckett der
1940er Jahre gewinnt wesentliche Anregungen fiir sein Schreiben aus der
bildenden Kunst.3'# Die Reflexionen tber sie sind dabei sowohl mit einer
Kritik der kinstlerischen Reprasentation — mimetischer Weltdarstellung —
als auch mit leibnizianischen Philosophemen verbunden. Am vorlaufigen
Ende dieses Prozesses steht 1945 der Abschluss von Watt, in dem wichtige
Gestaltungselemente der Trilogie vorweggenommen werden, allen voran
das Erzahlen in der ersten Person Singular.3!5

In Le monde et le pantalon soll Beckett anlésslich einer Ausstellungseroft-
nung in die Malerei der mit ihm befreundeten Malerbriidder Ger und

312 Da eine zitierfahige Ausgabe von Becketts German Diaries im Augenblick der Nieder-
schrift noch nicht vorlag, wird das Tagebuch der Deutschlandreise hier zitiert nach Ni-
xon 2011, S. 162.

313 Knowlson 2001.

314 Vgl. de Ruyter-Tognotti 1993; Knowlson 2003, S. 89-90; Nixon 2005, S. 22-23. Syring
diskutiert ausfiihrlich, wie der deutsche Expressionismus, selbst nicht vollig ungegen-
standlich und durchaus am Begriff des Subjekts als Medium des Blickes festhaltend, als
Vorbild fir Becketts Schreiben nach Murphy gedient haben konnte. Vgl. Syring 2005,
S.103-106.

315 Nixon 2011, S. 187-192.

267

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Bram (Abraham) van Velde einfiihren. Hier verweist Becketts Text auch
auf Problemzusammenhinge des Interspezialdiskurses. Denn der Titel Le
Monde et le Pantalon weckt, indem es darin um Malerei geht, durchaus As-
soziationen an Martin Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks. In
Heideggers Aufsatz wird die Er6ffnung einer Welt und ihr Ins-Werk-Set-
zen durch die Kunst behauptet und fiir die bildende Kunst paradigma-
tisch illustriert an Vincent van Goghs Bild zweier Bauernschuhe.3'¢ Be-
ckett verweist nun sogar namentlich auf Heidegger, allerdings nur tber
Umwegen, durchaus allerdings im Kontext bildender Kunst. Er erwihnt
den Maler Karl Ballmer, »que les écrits de Herr Heidegger faisaient cruel-
lement souffrir«.317 Angespielt ist damit auf die Kritik der heideggerschen
Rektoratsrede durch den Schweizer Maler, Anthroposophen und philoso-
phischen Kritiker Ballmer, dessen Streitschrift Aber Herr Heidegger! Zur
Freiburger Rektoratsrede Martin Heideggers 1933 in Basel erschien.!® Beckett
lernte den Autor personlich wahrend seiner Deutschlandreise kennen.
Den kurzen Text, der fiir Becketts Geschmack zu sehr die Handschrift Ru-
dolf Steiners trug, schenkte Ballmer ihm am 19. Marz 19373 Auf die
Rolle der Heidegger-Anspielung, die tber Ballmers Text verlauft, wird
noch zuriickzukommen sein. Obwohl Beckett Heideggers Ausfihrungen
zum Kunstwerk wahrscheinlich nicht zeitnah zur Kenntnis nahm, ist sein
Ausgangspunkt bei der Kunstbetrachtung auffallend kontrir. Es geht
nicht um Weltaufstellung, sondern um Weltauflosung.

Am Beginn von Becketts Text steht ein Witz. Ein Kunde beklagt beim
Schneider die lange Anfertigungsdauer seiner Hose. Gott habe die Welt in
sechs Tagen erschaffen, doch der Schneider schaffe es nicht, eine Hose in
sechs Monaten fertigzustellen. »Mais, monsieur«, erwidert der Schneider,

316 Es ist nicht klar, ob Beckett Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks kannte. Ftr 1945
ist es auszuschliefen, da der Aufsatz lediglich in den ersten Versionen von Vortrigen
vorliegt, die Heidegger 1934 und 1936 hielt. Erst 1950 wird der Text in Holzwege
erscheinen. Abgesehen von Karl Ballmers Pamphlet, taucht der Name Heidegger
in den bisherigen Sichtungen der German Diaries nicht auf. Dass Beckett allerdings
mit Heideggers Philosophie wenigstens vom Hoérensagen vertraut war, ist nicht aus-
zuschlieen: Seit seiner Zeit als Dozent in Paris zihlte Beckett den franzésischen
Philosophen und frithen Heidegger-Ubersetzer und -vermittler nach Frankreich Jean
Beaufret zu seinen Duzfreunden.

317 Beckett 1989, S. 11.

318 Ballmer 1933.

319 Vgl. Nixon 2005, S. 61 sowie Nixon 2011, S. 155. In der Zwischenzeit hatte Heidegger
in Freiburg und Frankfurt am Main 1935 und 1936 die beiden Vortriage gehalten, aus
denen sich Der Ursprung des Kunstwerkes spiter in geinderter Fassung zusammensetzen
sollte. Vgl. Kern 2013, S. 133.

268

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

»regardez le monde, et regardez votre pantalon«32® Auch hier steht ein
Verhiltnis von Welt und Kunst im Zentrum, wobei jenes »monsieur,
welches der Schneider dem Kunden entgegenhalt durchaus der Anrede
Ballmers an den »Herr« Heidegger gleicht (von Beckett im Original-Text
kursiviert und auf Deutsch gesetzt). Damit soll noch keine genauere Be-
kanntschaft von Heideggers Kunstwerk-Aufsatz unterstellt werden. Wohl
aber ist es die Auseinandersetzung mit einer Welt, wie die Kunst sie
darstellt, die bei Beckett zum Thema wird und die heideggersche Pointe —
Kunst, vor allem darstellende, eroffne eine kollektive Welt — umkehrt.32!
Entsprechend lautet der erste Satz von Becketts Rede, der auf den als
Motto vorangestellten Witz folgt: »Reden wir zu Anfang von etwas ande-
rem«. Das heifft auch: Reden wir nicht aber die Erschaffung der Welt,
nicht Gber die Analogie Schopfergott und Kiinstler, nicht iber das >Werk«
als Welt oder >Aufstellen« einer Welt.322 Hierbei beschriankt sich Beckett
nicht auf die bildende Kunst oder die Malerei der van Velde-Brider. Er
weitet die Einsichten, die er vortragt, auf die Literatur aus. »Das eben
ist Literatur« wird etwa ein Absatz resimiert, in dem erst noch von vibrie-
renden Flichen und Konturen die Rede war.323 Beckett bemiiht sich in
Le monde et le pantalon dabei ausdricklich um eine Kritik des Realismus
— des Fetischs der »Scheif$intellektuellen« (»cochons d’intellectuels«)324,
den »chochons« der Pariser Eliteschulen (Normaliens), deren Suche nach
Genuss sie die moderne Malerei nicht verstehen lasse.3? Der Text nimmt
sich dabei als Verteidigung der abstrakten, nicht darstellenden Malerei
und Kunst Gberhaupt aus und jener der van Velde-Briider im Besonderen.
Dass Bram van Velde hierbei als Abraham angesprochen und seine jidi-
sche Herkunft damit ausdriicklich markiert wird, verweist auch auf einen

320 Beckett 1989, S. 9.

321 Diese Fixierung auf nicht-abstrakte Kunst verbindet sich mit der Lesart des Kunstwer-
kaufsatzes als Objektontologie. Denn bevor Heidegger darin auf den Streit von Welt
und Erde zu sprechen kommt, differenziert Der Ursprung des Kunstwerkes zwischen
diversen Formen der Objektivitit. >Realismus« in der Kunst verbindet sich dabei dem
Anschein nach mit einer bestimmten Spielart philosophischen >Realismus<«. Zu einer
moglichen Lesweise Heideggers als >Realisten< im letzteren Sinn vgl. Harman 2015.

322 Beckett 1989, S. 9: »Pour commencer, parlons d’autre chose, parlons de doutes anciens,
tombés dans 'oubli, ou résorbés dans des choix qui n’ont cure, dans ce qu’il est conve-
nu d’appeler des chefs-d’ceuvre, des navets et des ceuvres de merité«. Beckett scheint
hier die Kategorie des >Werks« tiberdies in Frage zu stellen.

323 Beckett 1989, S.35. Die zitierten Wendungen erinnern z.T. an die Charakeeristik des
Expressionismus in den Zeugnissen des Malers Franz Marc. Vgl. Syring 2005, S. 105.

324 Beckett 1989, S. 42.

325 Ebd., S.14.

269

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

politischen Kontext, der von der Realismus-Problematik nicht zu trennen
ist. Auf seiner Deutschlandreise, die im lingsten zusammenhingenden Ta-
gebuchkonvolut Becketts festgehalten ist, den German Duaries, konnte der
Schriftsteller 1936/37 noch Bilder sehen, die in der nationalsozialistischen
Wanderausstellung langst als >entartete Kunst« gebrandmarkt wurden, al-
lerdings in kleinen Galerien und teilweise sogar in Museen noch zu sehen
waren.>?¢ Man muss sich vor Augen halten, dass jiidische Kinstlerinnen
und Kinstler per se als >entartet< eingestuft wurden.

Eine Kritik der realistischen Darstellungsweise in einem Vortrag zur
Ausstellungser6ffnung mit Bildern zweier jidischer Maler im Jahr 1945
wird bei Beckett vor diesem Hintergrund auch zur Ausibung eines poli-
tisch-dsthetischen Antifaschismus. Indem Beckett seinen Gegenstand von
der Malerei auf die Literatur ausweitet, lasst sich in seine Realismus-Kritik
noch das einbeziehen, was sich als realistische Erzahlweise zu erkennen
gibt. Darunter fallt dann durchaus jene Erzahlliteratur, die auf metonymi-
sche Weise leicht zugingliche Welten erzeugt. Auch wenn Beckett nicht
Uber unsere Begriffe verfiigt und der Begriff der Darstellung und des
Bildnerischen bei ihm insgesamt unscharf bleiben mégen: Le monde et le
pantalon prangert die Unklarheit der Rede von »moyens plastiques« (»bild-
nerischen Mittel«) an, stellt dartiber das Abbildungspostulat darstellender
Kunst tberhaupt in Frage genauso wie den Imperativ zur Abbildung
oder Darstellung von Welt(en).3?” All das ist noch vor dem Hintergrund
der Diskriminierung »entarteter Kunst< zu sehen. Im Dienst dieser Diskri-
minierung konnte Beckett die Rede von der bildenden Kunst auf der
Deutschlandreise erleben und missbilligen. Entsprechend wenig unschul-
dig erscheint der Realist, der uns verzaubert, im Jahr 1945.

Le >réaliste, suant devant sa cascade et pestant contre les nuages, n’a pas cessé
de nous enchanter. Mais qu’il ne vienne plus nous emmerder avec ses histoires
d’objectivité et de choses vues.??

An die Stelle des Sichtbaren, einer problemlosen Mimesis der Natur oder
Erschaffung einer Welt, tritt bei Beckett ein Darstellungsinteresse an dem,
was man spinozistisch eine natura naturans nennen konnte, eine schaffen-
de Natur, die schafft, aber eben auch auflost — und deren Darstellung als
schaffende wie auflosende Kraft das Darstellungsinteresse einer bildenden

326 Vgl. Knowlson 2005, S. 64-94; Syring 2005, S. 95-111; Nixon 2011, S. 26.
327 Beckett 1989, S. 18.
328 Ebd., S.29.

270

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

Kunst, aber auch einer Literatur ist, die sich auf der Hohe der Zeit befin-
den.

Comment de parler de ces couleurs qui respirent, qui haletent? De cette stase
grouillante? De ce monde sans poids, sans force, sans ombre?

Ici tout bouge, nage, fuit revient, se défait, se refait. Tout cesse, sans cesse.
On dirait I'insurrection des molécules, I'intérieur d’une pierre un millieme de
seconde avant qu’elle ne se désagrege.

Clest ¢a, la littérature.>?

Wenn Kunst und Literatur nicht von dem handeln, was Bestand hat,
sondern von dem, was schwimmt, flieht, sich neu bildet, so stellt Beckett
sich die Frage ihres wirklichen Gegenstandes. Seine Antwort gleicht dem
ersten Anschein nach dem Verweis auf die phinomenologischen Sachen
selbst, die aus der Einklammerung oder >Vernichtung« der Auflenwelt
gewonnen werden, aus phinomenologischer Reduktion oder Epoché.

Qu’est-ce qu’il leur reste, alors, de représentable, s’ils renoncent a représenter le
changement? Existe-t-il quelque chose, en dehors du changement, qui se laisse
représenter?

Il leur reste, a I'un la chose qui subit, la chose qui est changée; a 'autre la chose
qui inflige, la chose qui fait changer.®*

Dabei handelt es sich aber noch gar nicht um Dinge. »Ce ne sont pas
encore des choses«.33! Es sind auch nicht einfach Noemata. Beckett defi-
niert den Gegenstand der Kunst als die Sache fiir sich, »la chose seule
isolée par le besoin de la voir, par le besoin de voir.«*32 Von einer Sache
aulerhalb der Welt, aus jeglichem Kontinuum gelost, ist hier die Rede;
einer unmoglichen Sache, die ohne Beziehungen vorkomme. »La chose
immobile dans le vide, voila enfin la chose visible, 'objet pur.«333 Damit
ist aber einer Darstellung von Welten, wie noch eine der literaturwis-
senschaftlichen Weltentheorien nahestehende Kunstphinomenologie a la
Ingarden sie sich vorgestellt hat, widersprochen. Es geht Beckett nicht
darum, uber die von Ingarden vorgeschlagenen Stufen zu einer Welterzeu-
gung vorzugehen. Es geht darum, Singulires aus der Welt herauszulosen
und letztere aufzulosen, um zur wirklichen Darstellung von Dingen fiir
sich genommen zu gelangen. So mysterids Becketts Ausfiihrungen und

329 Ebd.,S.3s.
330 Ebd., S.38.
331 Ebd., S. 39.
332 Ebd., S. 30.
333 Ebd.

271

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

so kithn sein Anspruch auch erscheinen moégen: weder die Natur noch
der Schopfer sollen hier nachgeahmt werden — sondern der Schopfungs-
akt, das Hervorgehen der Dinge selbst, indem ihr beziehungsloses Sein
dargestellt wird. Allerdings sidkularisiert Becketts Anspruch die Idee der
Schopfung nicht einfach, indem das Potenzial zu ihr von Gott auf den
Menschen tbertragen wird.

Becketts Rede endet auch darum wohl mit dem Humanen, weil es
um eine Riickgewinnung der Objekte gegentiber ihrer Zurichtung vom
menschlichen Standpunkt aus geht. »Pour finir parlons d’autre chose,
parlons de >humain«.«33* Seine Kritik bleibt doppeldeutig, weil sie die
zwei Grundmotive, die bislang im Vortrag mitschwangen, Politik und
die Situation der Literatur gegentiber dem Menschlichen wiederaufgreift.
Abgelehnt wird damit zweierlei.

Erstens die Rickkehr zu einem humanistischen Vokabular in einem
moralischen Sinne. Beckett bringt das Humane als Diskursfigur direkt mit
den Griueln des Krieges in Verbindung: »C’est la un vocable, et sans dou-
te un concept aussi, qu’on réserve pour les temps des grands massacres.«333
Dabei siecht Le Monde et le pantalon den Moralismus der Berufung auf den
Menschen als Fortsetzung des Krieges mit diskursiven Mitteln: »C’est un
mot qu’in se renvoie aujourd’hui avec une fureur jamais égalée. On dirait
des dum-dum«.33¢

Zweitens prolongiert die Kritik des Humanen die Kritik am kiinstleri-
schen Realismus. Sie stellt auch eine Kritik der menschlichen Lebenswelt,
ihrer Erfahrung und Perspektive als conditio sine qua non der Kinste infra-
ge. Beckett kritisiert grundsatzlich den Anthropomorphismus der Kunst,
der sich in Mimesis und Fixierung auf Gegenstinde ausdriickt.33” Er trifft
damit aber auch jene vom menschlichen Wort und der kiinstlerischen
Darstellung getragene Welt, die Heidegger von der Kunst erdffnet zu
werden glaubt. Darstellungslogisch erklart Beckett diesen Weg nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges fir unmoglich. Dass ein Philosoph wie
Heidegger, der gleichzeitig von der Eroffnung der Welt vor allem mit
Hinsicht auf abbildende Kunst sprach, sich dem Nationalsozialismus zu-
wandte — das ist dann tberdies ein politischer Hintergrund von Becketts
Ablehnung einer auf die Schaffung von Welten abhebenden Kunst. Dies

334 Ebd., S.43.

335 Ebd.

336 Ebd., S.44.

337 Rabaté 2016, S. 39.

272

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anti-Cartesianische Meditationen

scheint kein unwahrscheinlicher Grund fiir den Verweis auf Ballmers
Heidegger-Buch in einem Vortrag tber die abstrakte Kunst zweier judi-
scher Maler. Becketts kurzer Text nutzt die Malerei der Briider van Velde
als Sprungbrett um allgemeine Fragen nach dem Realismus in den Kins-
ten um 1945 zu klaren. Die dabei ausgemachten Punkte — Verwerfung des
Realismus, Ablehnung der Kategorie Welt, Zuriickweisung jedes Stand-
punkts des Humanen - sie resiimieren zugleich jene Aspekte, die wir in
der Weltauflosung der Trilogie am Werk sahen: die Destabilisierung eines
verldsslichen Zugangs zur Erzahlwelt, ihre Reduktion auf den Blickwinkel
einer Ich-Monade, die Desintegration jeglichen verldsslichen Weltwissens
aufgrund der erschopfungsinduzierten non-reliability dieses Ich. Was Le
monde et le pantalon dem Gestaltungsmodus der Trilogie hinzufigt, ist
eine beunruhigende Reflexion tber die Kompromittierbarkeit jeder Re-
prasentation, jeder Darstellung von Welt, auch der kinstlerischen.338

338 Diese Kompromittierung der Thesen Heideggers hat Jacques Derrida auf beunruhigen-
de Art zugespitzt. Nimmt Heidegger sich van Goghs Bauernschuhe an, so wiirden die-
se von den Gespenstern jener Deportierten heimgesucht, denen — vor 1945 und wir
wissen auch wo — ihre Schuhe genommen worden sind: »Tonnen von Schuhen [...],
durcheinander gemischte und verlorene Paare« (Derrida 1992, S.383). Kann das fir
einen Realismus in der Kunst weniger folgenlos sein, als es die Tatsache von Ausch-
witz fir das Schreiben von Gedichten war?

273

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Die instabilen Welten des Nouveau Roman: Alain Robbe-Grillets vom
Zeit-Bild verschobene Erzdhlwelten (1957-1964)

In seinem Buch tber Postmodernist Fiction macht Brian McHale auf das fil-
mische Mittel des >Retake« aufmerksam. Es kehre in Alain Robbe-Grillets
Roman Projet pour une révolution a New York (1970) standig wieder. Ein
Geschehen tritt nur scheinbar ein. Man wird nach dem Ereignis zurtickge-
worfen auf die Szene davor. So gehe etwa die Figur Laura durch die New
Yorker U-Bahn, wo sie eine von Ratten benagte Madchenleiche finde.3
Vom Moment ihres Schreckens kehrt man aber zum vorausliegenden
Augenblick zuriick, wo das Ereignis, der schockierende Anblick, noch
nicht eingetreten ist. Hat man es nur mit Lauras Fantasie zu tun? Liegt
hier ein Zeitsprung vor, der die Verwirklichung dieses Augen-Blicks als
kontingent aufzeigt?

McHale konzediert zwar die potenzielle ontologische Instabilitit, die
hieraus bezuglich der dargestellten Welt erwichst.3#0 Er zieht es dann aber
vor, Uber den »sensationalistic instinct« der von ihm hervorgehobenen
Szene und Robbe-Grillets Anspielungen auf »repertoires of peripheral
or sub-literary genres«<**! zu sprechen. Damit versiumt McHales frithe
Untersuchung literarischer Weltschopfung und -auflésung es allerdings,
den weit interessanteren Implikationen des >Retakes< nachzugehen. Denn
in dem >Zurtickspulen« der New Yorker U-Bahn-Szene zum Moment vor
dem Ereignis, liee sich mit Gilles Deleuze vom Erscheinen eines Zeit-
Bilds sprechen. Zugrunde legt Deleuze seinem Konzept die Annahme
Henri Bergsons, dass das menschliche Dasein Dauer oder duré sei. Diese
Dauer oder das Sein in der Zeit zeichne sich aber nicht allein durch
die Wahrnehmung einer vermeinten Auflenwelt aus. Der permanente
Kontakt mit ihr reaktiviere vielmehr Erinnerungsbilder, die ihrerseits
schon je verinderte Aktualisierungen vergangener Eindriicke darstellen
und die sich zugleich dynamisch kombinieren. Auf dieser Grundlage ar-
beiten auch die Fantasie und der Moglichkeitssinn und es lassen sich fir
Deleuze in Anschluss an Bergson so eine ganze Reihe von Zeit-Bildern

339 Vgl. McHale 1987, S. 101-102.

340 Ebd., S.102. »Retakes, far from telling us where we are, leaves us hesitating between
alternative, competing sequences. And the intrusion of this sourceless, mock-authorita-
tive voice, instead of stabilizing the flickering world of this text, only further aggra-
vates its ontological instability«.

341 Ebd.

274

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

und ihrer Funktionen unterscheiden. In jedem Fall erscheint ein Bild
dabei als intensiver Ausdruck, hier der Vorstellung eines Individuums
und tberlagert als unverwirklichtes Phantasma oder als Expression rein
virtueller, inaktueller Zeit die Wahrnehmung der Gegenwart oder eben
das Szenario einer Erzahlwelt Wy. In letzterem Fall wird es erst durch
den Rickgang zur vorigen Situation als reiner Zeitausdruck kenntlich
— im eben genannten Fall von Robbe-Grillets Projet etwa als Gedanke,
Hypothese, Vermutung einer Figur, welche das Bild oder hier eine Szene
zeigt (Wyc). Was damit erzahltechnisch letztlich inszeniert wird, ist eine
Uberlagerung zweier Weltebenen, innen und auflen, durch welche die
Eindeutigkeit der objektiven Erzahlwelt (Wy) von einer >Macht des Fal-
schens, der imaginativen Kraft des Zeit-Bildes, tberlagert wird.3+?

Das Zeit-Bild lasst sich als wiederkehrendes Mittel von Robbe-Grillets
Schreiben ausweisen. Seine Entwicklung und Radikalisierung lasst sich
von La Jalouste tber Dans le labyrinthe bis zu La maison de rendez-vous nach-
zeichnen. Die Uberlagerung einzelner Perspektiven einschlieflich der zu
thnen gehorigen Illusionen und Zeit-Bilder wird dabei so weit getrieben,
bis eine Ununterscheidbarkeitszone zwischen Wy und Wy erreicht ist,
zwischen Erzahlwelt und der Wahrnehmung der darin situierten Figu-
ren, die meist durch keine disambiguierende Vermittlung mehr aufgeho-
ben wird. So eignet dem Zeit-Bild eine weniger phanomenologische als
temporallogische Epoché. Es provoziert eine vorliufige Aufhebung der
Welt, die im Text zur Herstellung einer temporiren Ununterscheidbar-
keit zwischen Wy und Wy fiihrt, bei der das Mogliche und Wirkliche
augenblickhaft miteinander verschmelzen und die eine Uneindeutigkeit
hinsichtlich dessen produziert, was geschehenes Ereignis und was blofle
Imagination eines Ereignisses in der Erzahlwelt ist. Eine Erfahrung fanta-
sierter Moglichkeiten, die im Moment des Zauderns vor dem Handeln
auch als Kontingenzerfahrung beschreibbar ist,># tritt bei Robbe-Grillet
auf variable Weise in den Dienst der Auflosung eindeutiger Erzihlwelten.

Diese Anfangsiberlegungen umreiflen eine Bewegung, deren Anfang
und Radikalisierung sich an Alain Robbe-Grillets Romanen von La Jalou-
ste (1957) bis La maison de rendez-vous (1965) festhalten lasst. Wahrend La
Jalousie noch vor allem dem Gesetz der Perspektive untersteht und eine
Simulation mehrerer, entsprechend im Prasens erzahlter Perspektiven ent-
wirft (Wne,) und damit den Aspekt der Vereinbarkeit von Ereignissen

342 Vgl. Deleuze 1997, S. 132-167.
343 Vgl. Vogl 2007.

275

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

diverser Blickwinkel Wyc zur Wy thematisiert, wird Dans le labyrinthe
(1959) umgekehrt die Antizipation von Ereignissen als Zeit-Bilder zum
Thema haben, die Komposition einer in der Tat blof§ méglichen Welt
im Kopf eines muden, von einer Schlacht heimkehrenden Soldaten (wie
es zunachst scheint). La maison de rendez-vous wird schlieflich beide As-
pekte verbinden und zwar auf eine Weise, die jegliche Erkennbarkeit
einer einheitlichen Wy, in der sich alle Perspektiven auf das Geschehen
ansiedeln, zunichtemacht. Der Mord an Eduard Manneret gehort den
Welten (Wycs) mehrere Tater an, deren Perspektiven jenseits einer ein-
deutigen Vermittlungsinstanz der Erzahlwelt gegeben sind. So wird es
zuletzt unentscheidbar, wer der Morder ist, in welcher Reihenfolge die Er-
eignisse eintreten, ja welche davon tiberhaupt sich >objektiv« in einer Wy
inkarnieren. Die Weltauflosung ist so die Auflosung einer intersubjektiv
vermittelten Wirklichkeit durch das Uberhandnehmen radikal divergenter
Origo-Perspektiven. So gesehen lassen sich Robbe-Grillets drei aufeinan-
derfolgende Erzahlungen als eine Art Triptychon fassen. Mit dem Leitfa-
den der Eifersucht beginnend, fithren sie tiefer ins labyrinthisch-barocke
Haus von Zeit, Ereignis und Moglichkeit, in dem sich jede Konstruktions-
absicht einer koharenten Welt letztlich verlaufen wird. Es gibt darin gera-
de kein finales rendez-vous mehr, keine Ubereinkunft der Perspektiven,
kein Wiedersehen mit der Auflosung ihrer Labyrinth-Struktur.

Theorie des Zeit-Bildes

Gilles Deleuzes Kino-Blicher machen bereits durch ihre Aufteilung eine
historische Zisur geltend. Wahrend sich Das Bewegungsbild. Kino 1 der
Entwicklung des Kinos vor dem Zweiten Weltkrieg widmet, untersucht
Das Zeit-Bild. Kino 2 die Jahre nach diesem. Beide Zeitriume stehen
ganz im Zeichen der titelgebenden Bildtypen beider Binde. Mit dem
italienischen Neo-Realismus der 1940er und 50er Jahre beginnt eine
neue Entwicklungsstufe der Bilder im Kino, indem durch optische und
akustische Reizsignale ein Bruch mit dem sensomotorischen Schema
des Sehens im Kino vollzogen wird.3#* Wo vorher diverse Typen von
prasentischen Aktions- und Bewegungsbildern dominierten, bricht sich
nun ein Zeit-Bild Raum, das eine Verschiebung von der Gegenwart auf
andere Dimensionen der Zeit artikuliert. Denn erscheint das bis dato ent-

344 Deleuze 1997, S.11-25.

276

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

wickelte Bewegungsbild als kinematografischer Ausdruck der Materie,*
so fithrt das Zeit-Bild eine a-chronologische, virtuelle Zeit in die Bilder
des Kinos ein, welche die andernorts von Deleuze vorgenommene Unter-
scheidung zweier Zeittypen von Chronos und Aon aktualisiert.34¢ Statt
der immer aktuellen, gegenwiartigen Zeit des Bewegungsbilds (Chronos)
ist das Zeit-Bild Ausdruck einer erst kiinftigen oder schon gewesenen,
einer donischen, nie-prasentischen Zeitdimension.3#” Das Zeit-Bild nimmt
vielfaltige Gestaltungen an: Es begegnet bei Jerry Lewis oder Luis Bufiu-
el als Traumbild,>*® es insistiert in Alain Resnais’ und Stanley Kubricks
Filmen als Vorbote eines noch aufgeschobenen Todes,>* vor allem aber
kindigt es sich bei Orson Welles und in Alain Robbe-Grillets Filmen als
Ausdruck von >Michten des Falschen< an.3? Von hier aus fihrt der Weg
vom Kino in die Literatur zuriick, denn Robbe-Grillets schriftstellerisches
Werk fullt auf einem Deskriptionsverfahren, dem immer wieder kamera-
artige Ziige attestiert worden sind und néhert sich darin seinen kinemato-
grafischen Arbeiten an. Wenn auch angesichts von Robbe-Grillets Texten
von Perspektiven und Bildern die Rede sein kann, so liegt das an einer
Beschreibungstechnik, welche die Objektivitit der Kamera nachzuahmen
scheint.3! Ist das Zeit-Bild fiir Deleuze nun in Robbe-Grillets Filmen im
Bund mit >Michten des Falschen¢, so waren diese auch in den Texten
dieses Autors zu vermuten.>*?> Was ist mit diesen Machten aber genau
gemeint? Deleuze bezeichnet die >Macht des Falschenc« als »das allgemeins-
te Prinzip [...], das die Gesamtheit der Bezichungen im unmittelbaren
Zeit-Bild bestimmt«.353 Das Zeit-Bild ist kein objektives, intersubjektiv
Uberprifbares Bild, sondern eine Phantasma in unterschiedlicher Erschei-
nungsweise. Wobei die Frage nach dem Subjekt des Wahrnehmens nicht

345 Ebd., S.51: »Wie Bergson gezeigt hat, ist das Bewegungs-Bild die Materie selbst«.

346 Vgl. Deleuze 1993, S.203-210. Siehe auch Vogl 20072, S. 75-78.

347 Deleuze 1997, S.77: Wie aus einer seiner Erscheinungsweisen als erinnerte Zeit in der
Rickblende hervorgeht, ist es, mit Bergson gedacht, nie das Erlebte selbst, sondern im-
mer nur eine Aktualisierung seiner virtuellen Prasenz im Bewusstsein, eine >reine Erin-
nerungs, die aktualisiert wird. »Deswegen liefert uns das Erinnerungsbild nicht das
Vergangene, sondern reprasentiert einzig die vergangene Gegenwart, welche die Ver-
gangenheit gewesen ist«.

348 Ebd., S.78-94.

349 Ebd., S.263-276.

350 Ebd., S.132-167.

351 Das ist schon die Einsicht bei Barthes 1959.

352 Deleuze 1997, S.175: »Ausgehend vom Roman bis zum Film zeugt das Werk Robbe-
Grillets von der Macht des Falschen als Reproduktionsprinzip von Bildern«.

353 Ebd.

277

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

unbedingt zu beantworten ist. Was im Zeit-Bild so passieren kann, ist ein
Ubergang von einer Welt in die andere und zurtick: von der Wy einer
Figur in die einer anderen; von einer solchen zurtick zu einem Bild der
Wy, usf. Dies kann eine (zeitweilige) Kohdrenzauflosung der bisher fiir
gegeben gehaltenen Welt einer Geschichte provozieren, ohne dass diese
Kohirenz schon letztgiltig und vollstandig suspendiert werden misste.
Wihrend das Zeit-Bild der Riickblende im Gegenteil fir Kohirenz zu
sorgen vermag, indem eine bislang ausgesparte Vergangenheit analeptisch
eingeholt wird, lasst sich auf dieselbe Weise auch ein inkompossibles
Ereignis einschalten: Eines, das nicht mehr in den bisher sich abzeichnen-
den Kohirenzzusammenhang des Geschehenen sich einfiigt, stattdessen
den einstimmigen Kontext der Welt sprengt.>** So lasst sich vielleicht
sagen, die >Macht des Falschen«< produziert stindig Kammern in jener Py-
ramide, von der Leibniz gegen Ende seiner Theodizee berichtet. Wahrend
nur deren Spitze die real verwirklichte Welt darstellt, sind die anderen,
nach unten sich unendlich verbreiternden Kammern alternative Welten,
in denen ein, zwei, n Ereignisse eingetreten sind, die mit den in der
obersten Kammer kompossiblen Begebenheiten nicht zusammengehen.?%
Doch »im Gegensatz zu dem, was Leibniz glaubte, gehoren all diese
Welten zum selben Universum und bilden die Modifikationen derselben
Geschichte«.3%¢

Wir hatten es also bei Robbe-Grillet, wenn man Deleuze hier folgt, mit
einer Vielzahl von imaginaren Welten als Verzweigungen des Gegebenen
in mogliche Welten zu tun, die, wenn nicht in einer Welt, so doch in
einem Text gemeinsam auftauchen. Die gemeinsame Darstellung dieser
eigentlich einander ausschliefenden Ereignisse tiber das Zeit-Bild droht
nun aber standig die Struktur dieser wirklichen Welt zu untergraben. Der-
lei wird von Robbe-Grillet selbst in seinen theoretischen Schriften immer
wieder konstatiert, etwa wenn Erinnerung, Blick und Einbildungskraft
zu den organisierenden Faktoren sunserer Welt< erklart werden, wobei
jeder Mensch als eigenstindige Perspektive zum Erfinder einer Welt avan-

354 Zur grundsitzlich falschenden Macht der Zeit-Bilder und ihrer genaueren Binnendif-
ferenzierung als Sichtbares des Kinos vgl. auch Schaub 2003, S. 117-194.

355 Das Kapitel tragt nicht zufillig die Uberschrift »Gegenwartsspitzen und Vergangen-
heitsschichten« (Deleuze 1997, S.132). Vgl. den Leibniz-Exkurs: ebd., S. 173-175, so-
wie zu dessen >Holle der Potenz« Vogl 2002, S. 139-169.

356 Deleuze 1997, S. 175.

278

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

ciert.3’” Der Parcours von La Jalousie bis zu La Maison de Rendez-Vous lasst
sich als Weg zunehmender Desintegration der einen Erziahlwelt zu einer
Vielzahl perspektivisch gebrochener Welten lesen, wobei den diversen
Zeit-Bildern eine destabilisierende Rolle in Bezug auf die Wy zufillt.

Zeit und Erzahlung (La Jalousie)

Die Zeit gewinnt in La Jalousie eine wichtige Funktion fir das Erzahlen.
Sie bringt die Erzihlhaltung in Probleme, die sich vom ersten Kapitel an
abzuzeichnen beginnen. Die langen Beschreibungen entwerfen die Erzihl-
welt entlang akribisch ausgestalteter Bilder. Das durchgangige Tempus
Prasens evoziert in Verbindung mit der Deskriptionstechnik auto-medial
einen kameraartigen Blick. Diesem lasst sich nirgends durch eine erkenn-
bare grammatische Markierung ein Subjekt zuordnen.?*® So dominieren
Deskriptionen von Sichtbarem, die sich nie eindeutig als Wahrnehmun-
gen einer Figuren-Origo auffassen lassen. Wer hier derart vom Bild ausge-
hend erzahlt, ist nie klar. Doch die Erzihlwelt wird so als eine Reihe von
Schriftbildern zuginglich. Wie im Film jedes Bild prasentisch ist, erlaubt
die Prisens-Erzihlung — wo sie anders als bei Weiss nicht das Paradox
des Mitschreibens einer der Erzahlwelt immanenten Origo inszeniert —
zumindest die Simulation der totalen Synchronisation von Erzahlakt und
Erzihlereignissen oder Narration und Fabel.3® Alles was von der nicht

357 Robbe-Grillet 1963, S. 94: »Dans le réve, dans le souvenir, comme dans le regard, notre
imagination est la force organisatrice de notre vie, de notre monde. Chaque homme, a
son tour doit réinventer les choses autour de lui. Ce sont les vraies choses, nettes, dures
et brillantes, du monde réel. Elles ne renvoient a aucun autre monde. Elles ne sont le
signe de rien d’autre que d’elles-mémes. Et le seul contact que I’homme puisse en-
tretenir avec elles, c’est de les imaginer«.

358 Vgl. Blither 1992, S. 91: »Der Erzihlinstanz wird damit nur noch eine Art Nullposition
im Diskurs zugewiesen«. Allerdings schreibt Blither diese auch als die eines »leeren
Zentrums« bezeichnete Perspektive gleich darauf einem eifersiichtigen Ehemann zu.
Wir werden spater auf dieses Zuschreibungsproblem zurtickkommen.

359 Zur Erinnerung: Wihrend die Fabel eine Makroproposition darstellt, die der Welt-
struktur vorausgeht, und den chronologischen Ablauf der Ereignisse enthalt, aus wel-
cher sich die groere Gesamtheit der Erzahlwelt konstituiert, ist die Narration — unse-
re Ubersetzung von sintreccio« — die Realisierung dieser Geschichte im Ablauf der Er-
zihlung: »Die Narration [P’intreccio] hingegen ist die Geschichte, wie sie tatsichlich
erzihlt wird, wie sie an der Oberfliche erscheint mit ihren zeitlichen Verschiebungen,
Spriingen, Einblendungen von vorangegangenen und zukiinftigen Ereignissen (bezie-
hungsweise Antizipationen und flash-backs), Beschreibungen, Abschweifungen, einge-
schobenen Reflexionen.« Eco 1987, S. 128. Ubertragung von mir modifiziert — F.S.

279

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

genauer bestimmbaren Perspektive aus erzihlt wird, scheint zumindest
wie im Film in reiner Unmittelbarkeit und Objektivitit sich abzuspielen.
Beschreiben ist unter dieser Bedingung die Simulation von Prisenz. De-
skription und Ereignis scheinen auf der gleichen zeitlichen Ebene zu
liegen.

Diese Harmonie, die eine vollige Transparenz und Prasenz der Erzahl-
welt suggeriert, wird indes bald erschiittert. Schon mit dem zweiten Kapi-
tel stellt sich die Frage nach der Chronologie der erzahlten Ereignisse.
Schildert das erste ein abendliches Zusammentreffen der Protagonisten
A..., Christiane und Franck, liefe sich denken, der Anbruch des Morgens
im zweiten Kapitel wiirde den darauffolgenden Tag einfithren. Dass dies
keineswegs klar ist, machen die Rekurse auf den Tausendftufler der Gat-
tung Scutigera deutlich. Beim Mittagessen gewahrt A... die Spuren des
zerquetschten Tieres an der Wand:

Les trois assiettes sonst disposées comme a P'ordinaire, chacune au milieu d’un
des bords de la table carrée. Le quatrieme c6té, qui n’a pas de couvert, est celui

\

qui longe a deux metres environ la cloison nue, ou la peinture claire porte
encore la trace du mille-pattes écrasé (J 49-50).3¢°

Vom Mittagessen neigt sich der Tag bis zum Abendessen (J 56-57). Doch
es ist einzig das bereits geschehene Zerquetschen des Tausendfiifflers, was
deutlich zu machen vermag, dass das nun eingefithrte Abendessen im
zeitlichen Verlauf der Erzihlung vor dem Mittagessen, das zuvor schon
geschildert wurde, stattfand. Bei diesem Abendessen nimlich macht A...
den TausendfiiSler allererst aus und er wird in seinem Verlauf von Franck
an der Wand zerdrickt (J 61-62), wobei die zuerst erwahnten Fetzen als
nachtriglich registriertes indexikalisches Zeichen fiir das bereits geschehe-
ne Ereignis einstehen.

Pour voir le détail de cette tache avec netteté, afin d’en distinguer lorigine, il
faut s’approcher tout prés du mur et se tourner vers la porte de l'office. L’image
de mille-pattes écrasé se dessine alors, non pas intégrale, mais composée de frag-
ments assez précis pour ne laisser aucun doute. Plusieurs des articles du corps
ou des appendices ont imprimé la leurs contours, sans bavure, et demeurent
reproduits avec une fidélité de planche anatomique: une des antennes, deux
mandibules reourbées, la téte et le premier anneau, la moitié du second, trois

360 Verweise auf die récits von Robbe-Grillet erfolgen von hier an in Klammern mit Kurz-
titel und bezogen auf die folgenden franzosischen Erstausgaben: Alain Robbe-Grillet,
La Jalousie (=]), Paris 1957; Alain Robbe-Grillet, Dans le labyrinthe (=DL), Paris 1959;
Alain Robbe-Grillet, La maison de rendez-vous (<LM), Paris 1965.

280

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

pattes de grande taille. Viennent ensuite des restes plus flous: morceaux des
pattes et forme partielle d’un corps convulsé en point d’interrogation (J 56).

Was die Deskription zu leisten vermag, wird hier deutlich. Indem man
keine erkennbare Erzahl-Origo mittels grammatischer Markierung ge-
wahrt, ist eine jederzeitige Verschiebung der Zeitebenen wie im Wechsel
von Kameraeinstellungen moglich. Nur ein in der neuen Szene vorzufin-
dendes Detail — hier der Tausendfiifler, der in der vorausliegenden Szene
bereits zerquetscht war — vermag die Ordnung der Zeit in der Erzahlwelt
inmitten aufeinanderfolgender Beschreibungen zu verankern.

Hier scheint zugleich erstmals auf, wie sich die Einheit der Erzihlwelt
von der Ordnung der Zeit und der Chronologie bedrohen lisst. Denn
durch die Schnitt-Technik, die der vermeintliche Kamerablick evoziert
und die mangelnde Erérterung der Zeitebene, auf welcher man sich
lesend befindet — die etwa der Erzihlereingriff einer Zusammenfassung
ausgleichen wirde, der aber jenseits der strengen Deskription liegt —,
scheint sich zunachst eine zeitliche Verwirrung einzustellen (der Tausend-
fuller ist schon tot, bevor er zerquetscht wird). Dieser Imitation des Films
arbeitet zu, dass Robbe-Grillets Erzahlen sich tatsichlich an der filmhaften
Darstellungsweise der Szene orientiert, wie Genette sie bestimmt hat.3¢!
Keine Erzahlinstanz vermittelt also die Analepse, weist die Zerquetschung
des TausendfifSlers als riickblickende Zusammenfassung aus. Die gesamte
Szene wird gegen Ende des zweiten Kapitels in groSter Unmittelbarkeit
gegeben, wie es eben fir die Szene (der sich Theater und Film hauptsich-
lich bedienen) typisch ist. Bei der Achronologie handelt es sich daher eher
um filmische, szenische Analepsen: Zeit-Bilder aus der Vergangenheit, die
kein erinnerndes Subjekt besitzen und durch welche die Zeitfolge der
szenisch inszenierten Erzdhlung kurz angefochten scheint, da im Medium
der récit eher die Summary erwartet wiirde, eine Zusammenfassung der
vorhergehenden Ereignisse.3¢

361 Die Szene zeichnet sich fiir Genette dadurch aus, »dass die Ellipsen [...] einen Teil des
Textes ausmachen, der praktisch gleich null ist« (Genette 2010, S. 69). Sie stellt also die
denkbar unmittelbarste zeitliche und raumliche Prisentation des Geschehens dar, wie
sie hiufig etwa in der direkten Wechselrede wie in Theater und Film manifest wird.

362 Die Summary nach Genette bildete »bis zum Ende des 19. Jahrhunderts den normalen
Ubergang zwischen zwei Szenen« (ebd., S. 60), sie liefert daher in geraffter Form das
Wissen, das notig ist, um den Lesenden zu verstehen zu geben, wie man von einer Sze-
ne zur nachsten gelangt, wobei sie auch etwas bis dato Ausgelassenes und fiir den wei-
teren Verlauf der Geschichte erst ab einem bestimmten Punkt bedeutsam Werdendes

281

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Der Tausendfifler ist nur das signifikanteste Signal fir die chronolo-
gische Unordnung des Textes, die sich umso unbemerkter vollziehen
kann, da ein scheinbar repetitiver Alltag in einer franzosischen Kolonie
geschildert wird. Wenig Ungewohnliches sticht heraus, doch das Heraus-
stechende weist stets auf die chronologische Verwirrung der Szenen hin.
Der Blick A...s fillt im zweiten Kapitel auf eine Briicke, wo sie einen
Mann gewahrt. »A... est debout contre la fenétre de droite et regarde par
une des fentes, vers la terrasse« (J 40). Offensichtlich aus A...s Blickwin-
kel, ohne dass A... darum schon die Erzahl-Origo wire, wird Folgendes
beschrieben:

L’homme se tient toujours immobile, penché vers I’eau boueuse, sur le pont
en rondins recouverts de terre. Il n’a pas bougé d’une ligne: accroupi, la téte
baissée, les avant-bras s’appuyant sur les cuisses, les deux mains pendant entre
les genoux écartés (J 40).

»L’homme se tient toujours immobile«: Die Passage verweist auf ein Er-
zahlereignis, das noch nicht geschehen ist und zugleich auf eine Perspek-
tive A....s, die zuvor suspendiert wurde. Es gab eine Beschreibung, die
noch nicht vorgenommen wurde fiir den Leser, der sich hier einer Fabel
gegeniibersieht, deren tatsichliche Chronologie durch den Ablauf des Er-
zahlens in der Narration temporal verschoben wird. Erst das vierte Kapitel
hebt mit derselben, nun genauer konturierten Situation an und verrat, in
der Folge des Lesens nachtraglich, was sich schon zuvor abgespielt haben
musste.

Tout au fond de la vallée, sur le pont de rondins qui franchit la petite riviere,
il y a un homme accroupi, tourné vers I'amont. C’est un indigene, vétu d’un
pantalon bleu et d’un tricot de corps, sans couleur, qui laisse nues les épaules.
1l est penché vers la surface liquide, comme s’il cherchait a voir quelque chose
dans I’eau boueuse (J 79-80).

Das Ereignis liegt in der sukzessive sich aufklarenden Ereignis-Chronolo-
gie der Erzahlwelt auf derselben Ebene wie A...s Blick aus dem Fenster
im zweiten Kapitel, der auf denselben Mann fiel. Doch ist es das Nadelohr
der Narration durch das sich die Fabel und damit die zeitliche Chronolo-
gie der Ereignisse einer Erzihlwelt, die Reihenfolge ihres Ablaufs erst kon-
stituiert. Die Beschreibungen werden zu Zeit-Bildern ohne Betrachter, zu
Boten einer Zeit, die zwar durch das Erzihltempus prasentisch erscheint,

analeptisch einholen kann (vgl. Genettes Beispiel von Garniers Birotteau ebd., S. 60-61,
worin eine ganze Biografie summarisch gerafft wird).

282

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

aber im Vergleich zur unterstellten Chronologie der Fabel immer schon
verschoben ist. La Jalousie gibt zunichst eine Welt wieder, deren Zeit
buchstiblich aus den Fugen ist.

Differenz in der Wiederholung: Die Erzahlfrequenz

Was neben der Zeit in den Blick ricke, ist die Frequenz der Erzihlung:
Wie oft wird ein Erzahlereignis berichtet. Das zweite und das vierte Kapi-
tel erscheinen so als dieselbe Ereignissequenz, die doppelt erzahlt wird;
tterativ gemifl dem Modus nE/1G, wenn man Genettes Modell der narra-
tiven Frequenz folgen mochte.3¢ Fur diesen Modus wird Robbe-Grillet
dann auch als paradigmatischer Fall verbucht.3¢ Es konnte aber sein, dass
Genettes Urteil hier zu vorschnell ist und dass sich gerade bei einem
genaueren Blick auf die Erzihlfrequenz Konsequenzen fir die Erzahlwelt
ergeben.

A...s erstem Gewahren des Mannes folgt das gemeinsame Essen mit
Franck. An dessen Ende steht stets die Einnahme kalten Mineralwassers
und von Kognak mit Eiswiirfeln. Das zweite Kapitel, wo dieses Ritual
erstmals begegnet, scheint die Perspektive A...s einzunehmen, was nicht
nur an ithrem Blick aus dem Fenster deutlich wird, sondern auch an der
Wiedergabe, der fiir sie horbaren Eindriicke: »La voix de Franck a poussé
une exclamation« (J 45). Indes wird im Ablauf dieses mehrfach sich voll-
zichenden Rituals eine kleine Abweichung erwihnt: »Une gorgée suffit
pour affirmer que cette boisson n’est pas assez froide« (J 48). — »A..., qui
chaque jour apporte le seau a glace en méme temps que les verres, ne I’a
pas fait aujourd’hui« (J 48). Die im vierten Kapitel sich abspielende Szene,
die nach der Beschreibung des scheinbar identischen Arbeiters aus anderer
Perspektive folgt, ist zwar das erwdhnte Ritual nach dem Essen, allerdings

363 Diese erzihlerische Iteration eines Geschehens gilt auch fiir andere Szenen: Etwa A...s
Schreiben des Briefes (J 14-15; ] 101). Sie entspricht dem bei Genette festgehaltenen
Schema »N-mal erzihlen, was einmal passiert ist (nE/nG) [sic!]« (im Zitat wird eine
Nachlassigkeit der Ubersetzung korrigiert, denn gemafl Genettes Erorterung, die E fiir
die Frequenz des Erzihlakts und G offenbar fiir das Geschehen nimmt, kann die For-
mel nur (nE/1G) lauten). Genette ist hier sehr ungehalten: Er tut diese Erzahlfrequenz
ab als »missratene[n] Sprossling des kombinatorischen Geistes, literarisch vollig bedeu-
tungslos«. Alle Zitate: Genette 2010, S. 74.

364 Ebd.: »Erinnern wir indes daran, dass gewisse moderne Texte gerade auf dieser Wieder-
holungskapazitit der Erzihlung beruhen: Man denke etwa an eine wiederkehrende
Episode wie den Tod des Tausendftflers in La Jalousie«.

283

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

zu einem anderen Zeitpunkt. Das macht die verinderte Konstellation

deutlich:

A... vient d’apporter les verres, les deux bouteilles et le seau a glace. Elle
commence a servir: le cognac dans les trois verres, puis ’eau minérale, enfin
trois cubes de glace transparente qui emprisonnent en leur coeur un faisceau
d’aiguilles argentées (J 81).

Dieses Getrink durfte hinreichend gekahlt sein, anders als bei anderen
Begehungen derselben Trinkzeremonie im zweiten und vierten Kapitel,
die daher zu unterschiedlichen Zeitpunkten stattfinden mussen. Auf ein-
mal wird hier der Wechsel der Frequenz deutlich. Es wird zwar das erste
Ereignis ein zweites Mal erzihlt, allerdings ist die daran sich anschlieffen-
de Erzihlung, die bei Genette vermerkte Option: »N-mal erziblen, was
n-mal passiert ist (NE/nG)«.365 Robbe-Grillet erzihlt also in der Wiedergabe
des Alltags in der Pflanzung tatsichlich mehrmals was mehrmals passiert
ist.3¢¢ Dadurch wird die grundsitzliche Verwirrung, welche die Erzahlung
stiftet, noch verscharft. Denn es wird nur durch das Achten auf die auf3ers-
ten und scheinbar unbedeutsamsten Subtilitaiten deutlich, dass tatsachlich
haufig nicht dasselbe Ereignis wiederaufgegriffen wird, sondern auch
ein sich wiederholendes Ritual zu unterschiedlichen Zeiten erneut begeg-
net.>*” Damit wird die Moglichkeit, Ordnung in dieses Durcheinander zu
bringen, die Fabel unter der Narration zu eruieren, um schlieflich eine
klare Hypothese tiber Chronologie und Geschehen der Wy zu gewinnen,
noch um einiges komplizierter.

Das Zeit-Bild als Ununterscheidbarkeitszone

Die Figur des Tausendftifflers erscheint auf den ersten Blick wie ein
Schlissel, mit dem sich die oberste Kammer der Pyramide entsperren, sich

365 Genette 2010, S. 74.

366 La Jalousie sollte Genette also ein Beispiel fiir eine mogliche Erzihlweise darlegen, »fir
die es [s]eines Wissens [...] kein Beispiel gibt« (ebd.).

367 Ein vergleichbares Problem stellt das fiinfte Kapitel dar: Wir glauben uns hier zu-
nachst an das erste Kapitel erinnert, denn A... schreibt nun den Brief, den sie im
ersten Kapitel in eine Schublade steckte (J 14-15). Gleichzeitig wird Francks Verab-
schiedung aus dem vierten Kapitel aufgegriffen: »Excusez-moi, encore, d’étre un si
mauvais mécanicien.« (J 108; J 88) Dabei wird immer etwas nicht erzihlt, was zuvor
einer Szene beigefiigt wurde, wihrend etwas anderes, das zuvor fehlte, sich nachgetra-
gen findet.

284

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

problemlos durch das Labyrinth der Szenen zu einer koharenten Welt
gelangen lieSe. Doch gerade das verhindert als dritter problematischer As-
pekt der Perspektivismus der Erzahlung. Dem TausendifSler der Gattung
Scrutigena wichst im siebten Kapitel eben die Funktion zu, eine Erinne-
rung als Wy in Erscheinung zu bringen und so die scheinbar unpersonli-
che Deskription durchaus stellenweise als perspektivisches Phantasma, als
subjektives Zeit-Bild deutbar werden zu lassen. Die zuerst als objektiver
Kamerablick begegnende Deskription scheint sich stellenweise zu subjek-
tivieren. Das siebte Kapitel legt so eine Rekapitulation der Ereignisse in
A...s Kopf nahe, ohne dass dies gesagt werden musste. Es wird vielmehr
durch das Zeit-Bild als Erinnerungsbild gegeben, getragen durch einen
Rickgriff der kinematografischen Technik des falschen Anschlusses, die
hier den Eindruck einer Erinnerungssequenz aufdrangt.3¢8

Vom Geriusch der Mundwerkzeuge des Tiers wird wie im filmischen
Schnitt zwischen zwei Szenen zu dem von A...s Kamm tbergegangen.

Et aussitdt, sans avoir le temps d’aller plus loin, la bestiole chit sur le carrelage,
se tordant a demi et crispant par degrés ses longues pattes, cependant que
les mAchiores s’ouvrent et se ferment a toute vitesse autour de la bouche, a
vide, dans un tremblement réflexe... Il est possible, en approchant loreille, de
percevoir le grésillement léger qu’elles produisent.

Le bruit est celui du peigne dans la longue chevelure. Les dents d’écaille passent
et repassent du haut en bas de ’épaisse masse noire aux reflets roux, électrisant
les pointes et sélectrisant elles-mémes, faisant crépiter les cheveux souples,
fraichement lavés, durant toute la descente de la main fine — la main fine aux
doigts effilés, qui se referement progressivement (] 164-165).

Der Wechsel des Absatzes korrespondiert hier der filmischen Schnitttech-
nik, die vom unhorbar leisen (und darum eingebildeten?) Knirschen der
Kiefer des Tieres zum Gerausch des Kamms in A...s Haar wechselt. Les-
bar wird die erste Szene so aber umso zwingender als Erinnerungsbild.
Mehr noch wird im Folgenden das Kimmen mit einer Reihe scheinbar
vollig disparater Szenen zusammengefiihrt; darunter nicht nur die Zer-
quetschung des Tausendfiflers, sondern auch ein zweiter Tod des Tieres
(einer weiteren Scrutigena) nicht im Esszimmer, sondern im Schlafzim-

368 Der falsche Anschluss lasst hier die Handlung nicht mit der nichsten Szene weiterge-
hen, sondern schaltet das Zeit-Bild ein, in Form von Traum oder Erinnerung und un-
terbricht so die lineare Kontinuitit des Geschehens. Vgl. zum falschen Anschluss im
frithen Film Deleuze 1989, S.43-48; zur Wiederkehr in Differenz dieser Technik in
derjenigen der »irrationalen Schnitte« ab den 1960er Jahren vgl. Deleuze 1997, S. 318—
334.

285

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

mer.>® Von Absatz zu Absatz beobachten wir hier nun verschiedene
unzusammenhangende Szenen und verschiedene Schnitte, die chronolo-
gisch ungeordnete Szenen verbinden: das Sterben des Tausendfuflers, die
Fahrt in Francks Wagen, ein Feuer im Busch; alles zusammengehalten von
der dazwischen geschalteten, wiederkehrenden Bewegung des Kamms im
Haar.

Aussitot les flammes jaillissent. Toute la bousse en est illuminée, dans le crépi-
tement de I'incendie qui se propage. C’est le bruit que fait le mille-pattes, de
nouveau immobile sur le mur, en plein milieu du panneau.

A le mieux écouter, ce bruit tient du souffle autant que du crépitement: la brosse
maintenant descend a son tour le long de la chevelure défaite (J 167).

Hier wird das filmische Prinzip des falschen Anschlusses literarisch imi-
tiert, Bild- und Tonspur (die beschriebenen Szenen, einschlieflich des
beschriebenen Gerauschs), rithren an eine Ununterscheidbarkeitszone, in
der ein- und dasselbe Gerdusch etwa abwechselnd jenes des TausendfifS-
lers ist, ein andermal das des Kamms, der durch A...s Haar fahrt. Dabei
weist das Kimmen der Haare, die Inszenierung von A...s Kopf schon
auf den moglichen Sitz der beschriebenen Szenen hin, die Imagination
der Protagonistin. Was wir vorgefiihrt bekommen, ist ein Zeit-Bild oder
genauer gesagt: die Verwirrung verschiedener Zeit-Bilder in A...s Kopf.
Dabei lasst sich die von Mal zu Mal einstellende Beschreibungsvariation
als dynamisch-verschiebende Arbeit der Erinnerung lesen. Es handelt
sich eben um die Produktion jener Zeit in Reinform, die in Deleuzes
bergsonianischer Konzeption fiir das Zeit-Bild charakteristisch ist und die
hier einer Imagination entspricht, die fiir Robbe-Grillet jeden Weltzugang
tberlagert.

Damit tritt aber nun noch eine Wy auf: Die intensive Dimension eines
Figureninnenlebens oder von A...s inneren Bildern, die ebenso kinemato-
grafisch als Beschreibung der Welt erscheint wie die (scheinbar) objektive,
kamerahafte Wiedergabe der Wy Die Deskriptionstechnik schafft so eine
zweite Ununterscheidbarkeit zwischen Wyc und Wy, die es kaum mog-
lich macht, das Geschehene noch vom Ertraumten oder Erinnerten zu
differenzieren.

Das wird noch deutlicher, wenn man ins finfte Kapitel zurtickgeht, das
A... und Franck nach einem ihrer intimen Treffen im Hotel zeigt.

369 »Franck, sans dire un mot, se releve, prend sa serviette; il la roule en bouchon, tout en
s’approchant a pas feutrés, écrase la béte contre le mur. Puis, avec le pied, il écrase la
béte sur le plancheur de la chambre« (J 165-166).

286

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

A... veut essayer encore quelques paroles. Elle ne décrit par néanmoins la cham-
bre ou elle a passé la nuit, sujet peu intéressant, dit-elle en détournant la téte:
tout le monde connait cet hotel, son inconfort et ses moustiquaires rapiécées.
C’est a ce moment qu’elle apercoit la scutigere, sur la cloison nue en face d’elle.
D’une voix contenue, comme pour ne pas effrayer la béte, elle dit:

>Un mille-pattes! (J 96-97)

Diese Szene spielt sich nun, wie der weitere Fortgang deutlich macht,
am Esstisch ab. Indes ist im ersten Absatz die Erinnerung an das Hotel
und seinen Mangel an Komfort eingeschaltet. Was diese Erinnerung mit
der Scrutigena zu verbinden erlaubt und einen weiteren nicht chronologi-
schen falschen Anschluss provoziert, ist derselbe Tausendfifller der dort
auftauchte und ebenfalls von Franck zerquetscht wird, ndmlich »sur le
plancheur de la chambre« »auf dem Fuflboden des Schlafzimmers« (J
166).37° Der Tausendftffler von der Art Scrutigena, erkennen wir jetzt,
wurde zweimal zerquetscht und es ist dieses doppelte Ereignis, das durch
seine Ahnlichkeit fiir A... eines zu werden scheint und den Ubergang
von einer Szene der Zerquetschung zur nachsten erlaubt, wobei allein
dieser Ubergang eine Uberblendung von Erinnerung und Wahrnehmung
nahgelegt, die zunehmend weniger auseinanderzuhalten sind.

Man kann also sagen, das Beschreibungsmodell wiederaufgreifend:
Robbe-Grillet baut angesichts des Tausendftflers wie auch angesichts des
Esszimmer-Rituals und anderer wiederkehrender Begebenheiten auf eine
Verwirrung der Frequenz. Tatsichlich handelt es sich bei der Tausendfuf3-
ler-Szene um eine Erzahlfrequenz 2E/nG. Zwei Ereignisse werden mehr-
mals erzihlt, wobei durch die Ahnlichkeit dieser Ereignisse, ihre klare
Unterscheidbarkeit eingeebnet und eine Verwirrung ihrer beiden Ereig-
niskontexte ermoglicht wird. Die Vergangenheiten nicht nur der beiden
Zerquetschungen des Tieres konnen dabei die Gegenwart der Erzahlung
umso verwirrender heimsuchen und sich sogar vermischen, da jedes Er-
zahlereignis der Fabel im standigen Jetzt des Erzahltempus Prisens wieder
unmittelbares Ereignis in der Narration wird. Das chronologische Chaos
der textuellen Prisentation der Erzihlwelt (Wy) in La Jalousie erscheint
dabei stellenweise wenigstens jenes der Innenwelt von A... (Wyc) zu sein,
deren Erinnerungen wie von einer proustschen mémoire involontaire ohne
Objekt reaktiviert werden. Durch das veranderte Erzahlverfahren mit sei-
nen abrupten Schnitten und den dadurch erzeugten falschen Anschliissen
der Erinnerung im Erzidhltempus Prasens wird im Text eine Simulation as-

370 Bemerkbar auch durch das Stehen eines Bettes hier: »Ensuite il revient vers le lit [...]«

287

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

soziativen Denkens erzeugt und den Lesenden mit aufgezwungen. Durch
das Erzahlprasens und die scheinbare, aber zeitlich verschobene Synchro-
nisation von Fabel und Narration, einschlieflich der Aussparung jeglicher
einordnenden Vermittlung der Zeitebene wird aber nicht mehr hinrei-
chend klar, ob man sich noch in der anonymen Wahrnehmung einer
Welt durch die kamerahaft-prisentischen Erzahl-Origo oder der inneren,
mithin erinnernden Zeit einer Person befindet.

Die Jalousie: Der fragmentierte Blick

Die regelmafSig wiederaufgegriffenen Jalousien bestitigen diesen Ein-
druck: Sie wirken wie eine erzihlweltliche Verdopplung des eingeschrank-
ten Blickes, den die Erzihltechnik auf Fabel und Wy zu werfen erlaubt.3”!
Zugleich ermoglicht die Doppeldeutigkeit des Titelworts, zur Eifersucht
tberzugehen. Damit wird alles noch komplizierter. Denn am Ende des
siebten Kapitels taucht nun eine Person auf, die scheinbar vom Boy der
Pflanzung vertrostet wird: »Madame, elle est pas rentrée« (J 175). Die
Frage ist, wer der Empfanger dieser Information ist. Die Prasenz einer un-
genannten und bestenfalls angedeuteten Person zeichnet sich hier ab.372
Das hat dazu Anlass gegeben, La Jalousie als Simulation des Bewusstseins
dieser nur einmal angesprochenen, nie grammatisch markierten Person
zu lesen und zur Einschitzung, dass es sich um eine Geschichte handelt
»narrated« by the husband, a tropical planter who [...], suspiciously keeps
watch over his wife«373 Sollten all die diversen Perspektiven, welche La
Jalousie vereint, die Vermutungen einer Figur sein? Weniger wird hier
vielleicht ein implizit vorgeschobener eifersiichtiger Erzahler sichtbar, wie
Bruce Morrissette oder Olga Bernal mit Ricksicht auf den Paratext der
Erstausgabe zu bedenken geben. Vielmehr wird die Eifersucht als Qualitat

371 »Par les fentes d’une jalousie entrouverte — un peu tard — il est évidemment impossible
de distinguer quoi que ce soit« (J 171).

372 Vgl. zu diesen Deutungen Zalloua 2008, S. 15-20, insbes. S. 20, wo schon die Ambigui-
tit des Titels die Konstruktion einer Erzihler-Persona rechtfertigen soll: »The two dis-
parate meanings of the word can be linked insofar as the reader postulates a jealous
husband spying on his wife through the slats of a window blind«.

373 So Morrissette 1975, S. 112-113. Siche auch Bernal 1964, S. 149: »Le mari ne peut pas
voir (bien que son activité principale consiste a >voir<), les images de la conscience de sa
femme. Et, faute d’étre siir, il est condamné a ses propres imaginations«. Beide weisen
darauf hin, dass die Figur eines eifersiichtigen Ehemannes durch den Klappentext der
Erstausgabe suggeriert wird.

288

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

selbst erfahrbar, wobei den Lesenden der eiferstichtige Blick — der Blick
durch die Jalousie, Sichtschutz wize Eifersucht — Giber das Erzahlverfahren
aufgedrangt wird.3”4 Nicht nur handelte es sich dann allerdings um eine
Erzahlwelt, die bislang durch die oben erorterten Darstellungsverfahren
keinen klaren Ubergang zwischen Zeit-Bild und Wahrnehmungsbild, zwi-
schen Wyc und Wy erlaubt. Alles Erzahlte ware so in eine noch maxima-
lere Unsicherheit getaucht. Denn die Eifersucht ist als literarisches Sujet
gerade in der franzosischen Literatur mit einer freien Erfindung von Mog-
lichkeiten verknipft. So etwa mit einem durch Ressentiment entfesselten
Moéglichkeitssinn des Eifersiichtigen, den gerade Proust paradigmatisch
ausgeschopft hat und der die Welt — wie bei Robbe-Grillet die Erzahlwelt
far die Lesenden — nur durch den Schleier von richtig gedeuteten Zeichen
zuginglich werden ldsst.3”5 Doch gerade deshalb ist die auf den ersten
Blick vermeintlich kinematografisch objektiv abgefilmte Welt von La Ja-
lousie umso unsicherer. Die gesamte Wy wire demnach nichts anderes
als ein Zeit-Bild, eine Imagination dessen, was zwischen A... und Franck
vorgefallen sein kdnnte, wie sie sich in Bewusstseinszustinden der Eifer-
sucht einstellt. Mit Gilles Deleuze lieSe sich von der Erzahlwelt so als von
einer virtuellen Welt sprechen, die vom Eiferstichtigen entsprechend der
Unsicherheit seines Wissens tiber die Geliebte und ihren Alltag instabil -

374 Maurice Blanchot hat jeder Zuschreibung der Eifersucht an eine Person rigide wider-
sprochen. Dagegen begreift Blanchot das leere Zentrum der Erzéhlsituation in seiner
phanomenologischen Radikalitit: »Dans La jalouste, 'intrigue et la narration ont pour
centre une forte absence. D’apres I'analyse des éditeurs, il faudrait entendre que ce qui
nous parle en cette absence est le personnage méme du jaloux, le mari qui surveille sa
femme. Cest, je crois, méconnaitre la réalité authentique de ce récit tel que le lecteur
est invité a s’en approcher. Celui-ci sent bien que quelque chose manque, il pressent
que c’est ce manque qui permet de tout dire et de tout voir, mais comment ce manque
ce s’identifierait-il avec quelqu’un? comment y aurait-il encore la un nome et une iden-
tité? c’est sans nom, sans visage; c’est la pure présence anonyme.« (Blanchot 1959,
S.241). Gegeben wird weniger eine Person, die merkwiirdig absent erscheint, als der
im Neutralen, dem Inter-Esse zwischen Subjekt und Objekt angesiedelte Zustand, die
Eifersucht selbst, die sich im Prozess der Lektiire manifestiert. Man muss das darum
allerdings nicht schon, wie Blanchot es weiterhin tut, als Allegorie der Literatur auffas-
sen.

375 Deleuze 1978, S. 66: »Die geliebte Frau verbirgt ein Geheimnis, selbst wenn es allen
anderen bekannt ist. Der Liebende verbirgt das geliebte Wesen selbst: ein machtiger
Kerkermeister.« Diese Verbergung findet noch im Versuch statt, ihr das Geheimnis zu
entreiflen. Die Geliebte kann so umso stirker zum Objekt von Deutungen werden als
ihr Geheimnis unauffindbar scheint. Sie wird fir den Eiferstiichtigen zum Quell seiner
Imagination und des Méglichen: »Der eifersiichtige Liebhaber entwickelt die mogli-
chen Welten, die in der Geliebten verschlossen sind« (ebd., S. 75).

289

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

also nur als Moglichkeitsraum zeitlich verschobener, vielleicht stattgefun-
dener, vielleicht rein imaginierter Ereignisse — verwirklicht wird. Handelt
es sich um Erinnerungen? Handelt es sich um Geschehen, die tatsichlich
vorfielen? Das Erzahlverfahren von La Jalousie schafft Gber das Zeit-Bild
die Realisierung eines phinomenologischen Raums der Eifersucht selbst.
Diese ist voller Unsicherheit, die jedes klare Weltverhaltnis in dieser Ein-
stellung auflost.

Imagination und Zeit-Bild (Dans le labyrinthe)

1959 bei Editions de Minuit verdffentliche ist Dans le labyrinthe der vierte
von Robbe-Grillets Romanen. Als unmittelbarer Nachfolgetitel von La
Jalousie scheint er zunachst an die Erzihlweise seines Romanvorgingers
anzuknipfen. Wieder handelt es sich um eine Erzihlung im Tempus Pra-
sens; wieder scheinen die Ereignisse schon auf den ersten Seiten in nicht
chronologischer Reihenfolge wiedergegeben. Ein tibermudeter Soldat irrt
nach dem Ende einer Schlacht, deren Ausgang ungewiss bleibt, durch
eine nachtliche Schneelandschaft in eine Stadt, wo er sich durch Kneipen,
Straflen, Hauseingange schlagt.

Erneut ist es dabei die Konstellation von Erzahlprisens und nicht chro-
nologischer Anordnung der Szenen, die eine zeitliche Verschiebung der
Ereignisse erlaubt. Das zeigt vor allem das wiederholte Aufgreifen des
Schneefalls an, der zunichst drauflen lokalisiert wird (DL 10), wahrend
nur kurz darauf die Deskription dieses Drauflen einsetzt und den Soldaten
dort positioniert (DL 15), bevor er in die Schankwirtschaft im Gefolge
eines Jungen versetzt wird (DL 37-39). Wie reine phantasmatische Ereig-
nisse, indifferent gegen ihre Verwirklichung, hingen die Szenen dieser
Erziahlung in einem Raum fest, der keiner der linear ablaufenden Zeit
zu sein scheint und der mit der Ungewissheit iber den Ausgang einer
historisch vorbildlosen Schlacht bei Reichenfels korrespondiert.37¢

376 Hennig 2015, S. 29-30: »Zwar scheint klar zu sein, dass eine Entscheidungsschlacht be-
reits stattgefunden hat, aber: dariiber gibt es kaum verlassliche Meldungen und Augen-
zeugenberichte, denn 7och haben die Sieger und feindlichen Eroberer [...] die Stadt
nicht eingenommen und besetzt.« Das Ausbleiben einer Entscheidung korrespondiert
hier dem Zustand der Schwebe.

290

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Obwohl man Robbe-Grillets réczts schon frih als Radikalisierung einer
Kritik sprachlicher Reprasentation gelesen hat,3”7 scheinen die bekannten
Techniken zunichst keineswegs derart konsequent wie in La Jalousie ver-
wendet. Lag dort oft ein unartikulierter Zeitsprung von Absatz zu Absatz
vor, der die Lesenden mit Riicksicht auf die wiederholten Deskriptionen
zur Rekonstruktion anspornen mag, so enthalt Dans le labyrinthe durch-
aus auch lange, zeitlich kontinuierlich erzihlte Abschnitte. So etwa das
Gesprach mit einer jungen Frau, die den Soldaten kurz hereinbittet (DL
59-74). Winfried Wehle hilt hierzu fest, dass vom perspektivischen Zen-
trum des Soldaten aus immer wieder der Versuch unternommen werde,
die Kohirenz einer nebel- und ausschnitthaften Erzahlwelt zu gewinnen,
wodurch diese zunehmend phantasmatische, subjektive Ziige zu tragen
beginnt.’”8

Damit deutet sich eine Verlagerung der Mittel an, mit denen die
Erzihlwelt destabilisiert wird. La Jalousie lief§ sich als Simulation des
eifersichtigen Wahrnehmungsfeldes von A...s Mann deuten oder als pha-
nomenologischen Zustand der Eifersucht selbst. Ahnlich hat man darauf
hingewiesen, dass es sich auch bei Dans le labyrinthe um das »Protokoll
eines Imaginationsprozesses« handle, unter Verweis auf die Prisenz eines
erzihlenden Ich, das zu Beginn auftaucht.3”” Indes scheint es uns verfehlt,
hierbei vom Soldaten selbst auszugehen. Identifiziert man jenes >Ich« mit
dem im letzten Abschnitt des Textes wiederkehrenden >Ichs, so lasst sich
deutlich die Pointe erkennen, dass es sich bei diesem um den behandeln-
den Arzt eines Feldlazaretts handelt. »A ma derniére visite, la troisieme
piqlre a été inutile. Le soldat blessé était mort« (DL 211). Das erzahlen-
de >Ich« erscheint so als authentifizierende Kraft, die uns gerade an die
Wy zuriickbindet und das Geschehen der weitesten Strecke des Textes in
der narrativen Welt von Wy als Fiebertraum eines sterbenden Soldaten
ausweist, der vom hier Sprechenden behandelt wird. So gesehen ist Dans
le labyrinthe tatsichlich ein Imaginationsprotokoll, das tiber die weiteste
Strecke die Weltsicht des Charakters aufrichtet, die gerade als imaginare
Verleugnung der eigentlichen Erzahlwelt aus der Perspektive des Todge-

377 Vidal 1975, S. 6: »Robbe-Grillet considere I’évolution de son entreprise comme ’aban-
don de plus en plus radical des commandements de la représentativité«.

378 Vgl. Wehle 1972, S. 68-72.

379 Vgl. Hayer 1975, S.177: »Der Roman ist das Protokoll eines Imaginationsprozesses,
das ein Ich-Erzahler, der sich nur im ersten und letzten Wort des Romans selbst nennt,
unmittelbar und ohne Unterbrechung niederschreibt, ohne daf§ die Ebene des Schrei-
bens thematisiert ist«.

291

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

weihten erscheint.?8 Erst am Ende erweist sich die vermeintliche Wy als
Wne und das im Zustand von Schwebe und Unentschlossenheit verlau-
fende Dasein des Soldaten als Imagination eines anderen.

Das Zeit-Bild als falschende Kraft

An Anzeichen fir das Eintauchen des Textes ins Imaginire einer Figur
fehlt es von Anfang an nicht. Als deutlichster Marker der Unzuverlassig-
keit dieser Welt fungiert der Junge. Auch ohne die abschliefende Pointe
zu kennen, erscheint seine prekire An- und oft plotzliche Abwesenheit
bald als Imagination des Soldaten. Das Wahrnehmungsfeld des Soldaten
kongruiert dabei mit der objektiven Perspektive, welche die Narration
vermittelt. Was sie wiedergibt, nimmt auch er wahr. Phantasmatisch er-
scheint dabei bald die Wirklichkeit dieses Kindes. Vage deutet sich das
darin an, dass das Kind niemals Gegenstand des Wahrnehmungsfeldes
einer der anderen Figuren in der zu Anfangs betretenen Wirtschaft wird.
In ihren Augen taucht ausdricklich nur der Soldat auf.

Mais ils ne apercoivent que le visage du soldat, au-dessus du brise-bise. Et ’en-
fant, tandis qu’il manceuvre la poignée de la porte avec une main, tape de 'autre
une seconde fois son béret contre le montant, qui s’ecarte déja du béti fxe. Les
yeux du patron ont quitté la téte bléme du soldat qui se détache toujours sur le
fond noir de la nuit, interrompue au ras du menton par le rideau, et s’abaissent
le long de I'intervalle qui s’élargit de plus en plus, entre la porte et son cadre,
pour livrer bientot passage a I’enfant (DL 39).38

Das Kind besitzt so bald eine gespenstische Prasenz. Es wird zwar er-
wihnt, in einem Text, der sich ganz auf die Deskription und die Beschrei-
bung der Inhalte wechselnder Wahrnehmungsfelder lesen lasst, die auf
unterschiedliche Origo-Positionen in der Narration verweisen, aber es
steht nie ausdriicklich im Blick einer anderen Person aufler dem des
Soldaten. Die Augen oder der »Blick des Wirts« (»Les yeux du patron)
erfassen zwar den Spalt, »der zwischen der Tir und ihrem Rahmen immer

380 Auf die Frage der jungen Frau, ob er verwundet sei, antwortet der Soldat in seiner
Geschichte, er sei es nicht (DL 62). Dasselbe wiederholt sich spater (DL 99). Gerade
das Gegenteil schien der Fall zu sein, wie uns erst die Feststellung des Todes durch den
Arzt belehrt (DL 211-212).

381 Immer wird es »le long P'intervalle« vor dem zuvor genannten »fond noir de la nuit«
sein, der »dunkle Spalt«, in dem das Kind erscheinen wird: »Dans I’espace noir qui
subsiste reparait alors enfant.« (Ebd., S. 81).

292

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

breiter wird, um bald das Kind durchzulassen« (»I’intervalle qui s’élargit
de plus en plus, entre la porte et son cadre, pour livrer bientot passage
a Penfant«) — doch gibt der letzte Nebensatz, das Kind introduzierend,
noch wieder, was der Wirt siecht? Der Text schafft nicht nur hier eine
Ununterscheidbarkeitszone zwischen Wissen, Gesichtsfeld, Origo des Sol-
daten und einer vermeintlich objektiven Welt, in der das Kind als kaum
merkliche Projektion des Soldaten auftaucht. »Cette fois tous les regards
se fixent sur le nouvel arrivant« (DL 39). Sobald Soldat und Junge das
Gasthaus betreten, sind es eben nicht die Neuankémmlinge im Plural,
welche die Aufmerksamkeit der Zecher und des Wirtes auf sich ziehen,
sondern nur einer.

Verstarkt wird der Status des Kindes als Imagination des Soldaten noch
von seinen unmoglichen Bewegungen. »En se redressant, il constate que
le gamin est beaucoup plus proche qu’il ne s’attendait a le voir: trois ou
quatre metres seulement« (DL 43).

Cependant il n’est guere possible que ’enfant ait changé de place a I'insu du
soldat, tandis que calui-ci baissait la téte: il aurait, en un si court laps de temps, a
peine pu faire un pas (DL 43-44).

Est-il ressorti de 'immeuble par une autre porte qui donnerait sur la rue trans-
versale? Ou bien est-il passé par une fenétre du rez-de-chaussée? Le soldat fait en
tout cas semblant de ne pas avoir remarqué se rentrée en scene (DL 50).

Eine allegorische Deutung anstrebend — die Robbe-Grillets Vorbemer-
kung sich gerade verbietet3®? — liefe der Junge sich woméglich als Vorbo-
te des nahenden Todes deuten. Die »réalité strictement matérielle«, die
»streng materielle Prasenz« oder Wirklichkeit der Erscheinung, auf welche
die Vorbemerkung abhebt, lisst den Jungen dagegen als Ausgeburt der
Fantasie des Soldaten erscheinen und so als Wirklichkeit der Wahrneh-
mung. Sie verweist so aber zugleich auf eine die Erzahlwelt heimsuchen-
de Macht des Falschen und des Zeit-Bildes.?®* So kann derselbe Junge
gleichzeitig bei der Familie auftauchen, die der Soldat — zumindest in
der Reihenfolge der Narration der Ereignisse — erst trifft, nachdem der
Junge ihn schon begleitet hat und hier eine scheinbar materielle, d.i. von

382 »lIl s’agit pourtant ici d’une réalité strictement matérielle, c’est-a-dire qu’elle ne prétend
a aucune valeur allégorique. Le lecteur est donc invité a n’y voir que les choses, gestes,
paroles, événements, qui lui sont rapportés, sans chercher a leur donner ni plus ni
moins de signification que dans sa propre vie, ou sa propre mort« (DL 7).

383 Am Komprimiertestesten deutlich hier: »Quand il porte ses regards vers le gamin,
celui-ci a completement disparu« (DL 51).

293

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

anderen verbiirgte Prasenz besitzt.38 Gleichzeitig ist aber die Wirklichkeit
dieses Eindrucks, sogar als Erinnerung des Soldaten, welche nur fiir einen
innerlich sich ausdehnenden Augenblick die Wy tiberlagert, alles andere
als gewiss: »Cette scene se serait-elle déroulée hors de sa présence? Mais
ou et quand’« (DL 91). Doch mit dieser ungewissen lokal-temporalen
Situierung nicht genug der Unsicherheit, erweist sich doch die Fantasie
des Soldaten bald immer mehr als offensichtliche Verdringung der Wirk-
lichkeit, der Verhaltnisse der Wy also.

\

Il remarque a cet instant que la porte est entrouverte: porte, couloir, porte,
vestibule, porte, puis enfin une pieve éclairée, et une table avec un verre vide
dont le fond contient encore un cercle de liquide rouge sombre, et un infirme
qui s’appuie sur sa béquille, penché en avant ans un équilibre précaire. Non.
Porte entrebaillée. Couloir. Escalier. Femme qui monte en courant d’étage en
étage, tout au long de I’étroit colimagon ou son tablier gris tournoie en spirale.
Porte et enfin une piece éclairée: lit, commode, cheminée, bureau avec une
lampe posée dans son coin gauche, et I’abat-jour qui dessine au plafond un
gravure encadrée de bois noir est fixée... Non. Non. Non.

La porte n’est pas entrebaillée (DL 95-96).

Das wiederholte Nein scheint hier wie ein Impuls zur Unterdriickung
des Bildes eines Kriegsinvaliden eingeschaltet und supplementiert so die
haufige Beteuerung des Namenlosen, nicht verwundet worden zu sein.
Die Wy erscheint dabei wie ein regelrechter Bild-Schirm vor der Realitit.
Dabei wire diese Wy in letzter Instanz anzusehen als Wy Diese ist
Eco zufolge »die mogliche Welt, die der Vorstellung des Lesers zufolge
eine Textfigur einer anderen unterstellt«.385 Genau eine solche Unterstel-
lung scheint vor sich zu gehen, wenn man die zu Beginn und Ende sich
einschaltende erzihlende Ich-Origo des Arztes ernstnimmt. Denn so hat-
ten wir es mit diesem Text im Grunde nicht einfach mit der Wiedergabe
der Fieberfantasie eines sterbenden Soldaten zu tun. Vielmehr handelte
es sich um die Spekulation seines Arztes tber die letzten Fantasien dieses
Soldaten. Dies wird an der unsicheren Erzdhlhaltung deutlich und bei
der Schilderung jener, der deutschen Ubersetzung den Titel gebenden

Schlacht von Reichenfels.
Il était hors d’atteinte, protégé par le mur. Le crépitement, de la mitraillette

avait cessé. Le moteur de s’était tu, sans doute, quelques instants auparavant.
Le soldat ne sentait plus son corps, il courait toujours, en longeant la paroi de

384 »Tiens, le gamin n’a qu’le conduire, ¢a sera plus simple« (DL 87).
385 Eco1987,S.197.

294

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

pierre. La porte de "immeuble n’était pas close, elle s’est ouverte toute seule
quand le soldat I’a poussée. Il est entré. 1l a refermé avec douceur; la péne, en
fonctionnant, a produit un bruit léger (DL 168-169).

p 8

Zwei Dinge fallen hier ins Auge: Zunachst markiert das wie zur Nieder-
schlagung des Zweifels erwihnte »sans doute« im dritten Satz keine gerin-
ge Unsicherheit beziiglich der Beschaffenheit der Situation. Offenbar hat
man es mit einer Spekulation zu tun. Die Erzahlinstanz weif§ nichts ge-
wiss. Darauf deutet auch der Tempus-Wechsel hin, der vom Erzahltempus
des passé simple plotzlich ins alltagssprachlich verwendete Vergangenheits-
tempus des passé composé verlauft. Letzteres verweist weit eher auf den
beschrinkten Wissenshorizont eines Subjekts als das fur eine auktoriale
Erzihlerrede charakteristische passé simple.33¢ Uberhaupt findet hier aber
ein Bruch mit dem ansonsten vorherrschenden Erzihlprasens statt, das
einige Seiten zuvor in einer noch im Prasens begonnenen Begegnung
zwischen Soldat und Junge mit einem Mal abgelost wurde. »C’est alors
qu’ils ont entendu le bruit, tres lointain, de la motocyclette« (DL 164).387
Dem gehen — als eine Art doppelter Marker der Unwahrheit — die Worte
des Soldaten voraus: »Eh bien, ¢a n’est pas vrai non plus«, gedufert auf die
Anschuldigung des Jungen, der Soldat sei ein Spion (DL 164). Was sich
so langsam einschaltet, ist das hinter der Erzihlung verschwundene >Je«
des Arztes, der die gesamte Ebene des Erzahlprasens durch den Ubergang
einer Sequenz, die permanent zwischen passé composé und passé simple
wechselt, in eine scheinbar klassische Vergangenheitserzihlung tberfihrt,
die aber zugleich die spekulative Einschaltung eines Bewusstseins markiert
und so sichtbar macht, was der gesamten Erzahlung zugrunde lag. Selbst
die Wy des Soldaten, die wir prisentisch mitzuerleben schienen, ist im
Grunde nur Wycc. Sie ist Konstrukt und Unterstellung des zu Anfang
und Ende sprechenden Ichs, Mutmaflung iiber den Hergang der Verwun-
dung und die letzten Gedanken eines Sterbenden. Die Fieberfantasie des
Gestorbenen vor seinem Tod ist eingeschachtelt in die Imagination des
Arztes, Fantasie einer Fantasie.

386 Vgl. zu den Dimensionen dieser Tempora im Franzosischen: Weinrich 1977, S.77-78
sowie S. 252-287.

387 Das Gerdusch des Motorrads wird spiter unterwegs zum Haus der Familie vernom-
men, in deren Obhut der Soldat sich einige Zeit aufhalten wird (DL 199) und kénnte
hier genauso Anlass dazu geben, die frither geschilderte Unterredung mit dem Jungen
als einen simultanen Fiebertraum wihrend des Transports zu lesen.

295

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Die Zeit als Labyrinth

Durch welches Labyrinth fihrt Dans le labyrinthe somit? Es ist das Laby-
rinth aus Bildern der Imagination des Soldaten, welches die Wy immer
wieder tberlagert. Genauer noch handelt es sich dabei um eine Imagina-
tion seiner Imagination. Es ist wohl nicht allzu metaphorisch, hier von
einer kreisformigen Bewegung der Zeit zu sprechen. Schon die imaginier-
te Geschichte des Soldaten wird durch eine kreisformige Bewegungsstruk-
tur gekennzeichnet. Immer wieder setzt der Soldat an zu seinem Parcours,
geht die immergleiche Straffe hinunter,?®® Bestandteil einer phantasmati-
schen Landschaft, in der sich jegliche Spur verwischt.38 Das Labyrinth
lasst sich so als unmogliche Architektur sich endlos iterierender Straffen
lesen, die zuletzt auf eine écriture der Iteration verweisen, die eine Welt
aus Wiederholungen des immer Selben schafft.3?0 Dieses verinnerlichte
Labyrinth deutet sich so auch als ein Zerrbild von Leibniz’ >Holle der
Potenz« mit umgedrehten Vorzeichen an. Denn statt der unendlichen
Variationsbreite der kontingent méglichen Welten, wohnen wir hier einer
quéilenden ewigen Wiederkehr des Gleichen bei, die sich wieder und
wieder in eben dem Augenblick vollzieht, da jegliches Vermogen des
Soldaten sich zunehmend dem Verloschen seines Bewusstseins im Tod
zuneigt.

Dabei tibernimmt das Labyrinth — als dem Titel nach sich anbietende
Zentralmetapher — eine zuvor der Jalousie vergleichbare Funktion: Wie
jene den Blick einschrinkt und auf die distanzierte Position des Eifersiich-
tigen verweist, so ist dem Irrenden im Labyrinth die Ubersicht jenseits
des Horizonts, den ein Korridor eroffnet, entzogen.?! Ein anderer Text,

388 DL 21-24; DL 75-77; insbes. DL 40-41: »Le soldat, au pied de son réverbere, attend
toujours, immobile, les deux mains dans les poches de sa capote, le méme paquet sous
son bras gauche. 1l fait jour de nouveau, le méme jour terne et pale. Mais le réverbere
est éteint Ce sont les mémes maisons, les mémes rues désertes, les mémes couleurs
blanche et gris, le méme froid«.

389 »Il n’y a, de toute fagon, aucune sorte d’empreintes dans la neige, aucune trace de pas,
et la neige continue de tomber sur la rue déserte, uniforme, verticale et lente« (DL 77).

390 Hennig 2015, S.29-47, insbes. S. 32: »die imagindre Ordnung der Stadt (wie auch das
robbe-grillet’sche System der Fiktion) ist durch die akkumulierende Maximierung von
Ahnlichkeiten ein endlos wiederkehrendes Zitat ihrer selbst«.

391 Vgl. die Deutung des Labyrinths bei Olga Bernal: »Le labyrinthe de Robbe-Grillet est
ainsi un lieu ou 'on ne se trouve pas plut6ét qu’un puisse dire qu’on s’y était d’abord
perdu. Le labyrinthe de Robbe-Grillet est ainsi un lieu ou I'on ne se trouve pas plutot
qu’un lieu ou I’on ne se retrouve pas.« Bernal 1964, S. 158.

296

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

der das Labyrinth im Namen tragt, Jorge Luis Borges’ El Jardin de los
senderos que si bifurcan, verweist mit dem labyrinthischen Raum auf die
»nicht notwendigerweise wahren Vergangenhbeiten«, welche die Vergangenheit
mit dem Unwirklichen aber Méglichen zusammenschliefen.3? In Dans
le labyrinth verastelt sich dieser labyrinthische Raum weiter, indem er
noch durch die Imagination als Falschung des Fir-moglich-Gehaltenen
erganzt wird. Es geht nicht nur um mogliche Welten in Robbe-Grillets
Roman, sondern auch noch um die Uberlagerung dieser moglichen Wel-
ten durch die >Michte des Falschens, ihrer weiterhin denkbaren, mogli-
chen Fortschreibung. Das Zeit-Bild, das eine blof§ imaginierte Moglichkeit
erlaubt, kehrt sich noch gegen seine eigene mogliche Welt. Es erzeugt
etwa die Prasenz eines Jungen in diesem oder jenem Szenario. Es erzeugt,
wenn man unsrer Lektire zustimmt, noch dieses Szenario als Falsches,
das Bewusstsein des Sterbenden, als Imagination eines Dritten. Die Mog-
lichkeit, dass nicht nur Mogliches wahr wird, sondern dartiber hinaus
auch noch Mogliches denkbar ist und noch das scheinbar Wirkliche nur
Denkmogliches, fithrt zur Komplikation von Wy und Wyc. Robbe-Grillet
verkompliziert alles noch, indem er durch den schliefSlich auftauchenden
Arzt seinen Text zu einer Imagination dessen erklart, was in einem frem-
den Kopf an Moglichem wolken mag. Es ist nicht nur damit zu rechnen,
dass (wie in Borges’” Erzihlung) Fang in dieser Welt stirbt, in der nichsten
ein anderes Leben fihrt. Es ist zudem damit zu rechnen, dass er in dieser
Welt antizipiert, dass er sterben oder ein anderes Leben fithren kdnnte.
Und es ist moglich, dass einer derlei denken oder fiir moglich halten
mag. Der Text errichtet ein Labyrinth aus Zeit, Imagination, Spekulation,
chronologisch verschobenen Wahrnehmungspartikeln im Prasens und sie
tiberlagernder Imagination, welche die Rekonstruktion der Ereignisse der
>objektiven« Wy erschwert: »le temps sabote I'espace«.33

Au revoir le monde (La maison de rendez-vous)

Halten wir fest, bevor wir zu La maison de rendez-vous (1965) ubergehen.
Wihrend La Jalousie eine Welt aufstellte, die durch Prasensnarration und
Imitation einer filmischen Schnitttechnik in ihrer Ereignisfolge oder ihrer
Fabel hauptsichlich fragmentiert wurde, wies Dans le labyrinthe auf die

392 Deleuze 1997, S. 174.
393 Robbe-Grillet 1963, S. 133.

297

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Macht der Figurenwahrnehmung — und ihrer Wahrnehmungsunterstel-
lung durch andere — als Faktor des Falschen hin. Es lie§ sich soweit immer
wieder auf Tendenzen der Auflésung der Erzihlwelt, dem aus der Fabel
zu extrahierendem Kontinuum (Wy), durch ihre diskursive Darstellung in
der Narration stoffen. Diese Auflésungstendenzen liefen sich teils durch
bestimmte, dem Leser abgeforderte Interpretationsleistungen erklaren, die
darum nicht unbedingt schon auf eine totale Inkohirenz der Erzahlwelt
hinausliefen (La Jalousie als eifersiichtig-paranoider >unmoglicher Blickg
Dans le labyrinthe als unterstellte letzte Gedanken eines sterbenden Sol-
daten). Derlei Erklirungsmoglichkeiten scheint La maison de rendez-vous
nicht mehr zuzulassen.

Das ist in der Forschung keine Neuigkeit. Auch vonseiten der narrato-
logischen, an Erzahlwelten interessierten Literatur hat man sich des Textes
angenommen, das genaue Zustandekommen und die dabei erkennbaren
Techniken der Erzahlweltauflosung indes kaum detailliert am Text unter-
sucht.3%* Exemplarisch fiir eine solch eigentiimliche Art von >distant rea-
ding« ist die wirkmaéchtige Analyse Lubomir Dolezels. Denn ohne direkte
Textbelege beizubringen, halt sie vier Punkte an La maison de rendez-vous
fest, die den Text fir die Erzihlweltforschung zum Paradefall der Erzeu-
gung einer >impossible world«< werden lieSen.

Robbe-Grillet’s text certainly constructs an impossible world, a maze of contra-
dictions of several different orders: a) one and the same event is introduced in
several conflicting versions; b) one and the same place (Hong-Kong) is and is
not the setting of the novel; ¢) events are ordered in contradictory temporal
sequences (A precedes B, B precedes A); d) one and the same fictional entity
recurs in several existential modes (as fictional >reality< or theatre performance
or sculpture or painting, etc.).’%

Dieser recht kategorischen Auslegung folgt noch ein skrupuloser Leser
wie Umberto Eco.3%¢ Die aufgefihrten Aspekte, wie der Begriff der >im-
possible world« tiberhaupt, beziehen sich dabei auf logische Unmoglich-
keiten, die sich angesichts der uber »ersatz-sentences< semantisch extrahier-
ten Erzahlwelt aufdringen. Spielten schon bei La Jalousie und Dans le
labyrinthe stets Operationen auf der diskursiven Ebene eine wesentliche

394 Vgl. die kurzangebundene Auseinandersetzung in McHale 1987, S.109: »In Robbe-
Grillet’s La Maison de rendez-vous (1965), the murder of Edouard Manneret functions
much as Snowden’s death does in Catch-22, floating free of any temporal moorings
and introducing inconsistencies into the narrative sequence«.

395 Dolezel 1998, S. 239.

396 Eco 1994, S.110-111.

298

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Rolle bei der Auflosung der Erzidhlwelt — die Narration und das Beschrei-
bungsverfahren legten der Rekonstruktion der Fabel stets Steine in den
Weg — so scheint eine genauere Bestimmung der Dissolution der Erzihl-
welt auf die Einbeziehung der Lektire, der Dechiffrierung der diskursiven
Ebene, nicht verzichten zu konnen. Statt um eine Aufzihlung der von
einer semantischen Welttheorie betrachteten logischen Unmoglichkeiten
soll es im Folgenden um ein Verstindnis des textuellen, auf der diskursi-
ven Ebene nachzuzeichnenden Verfahrens gehen, welches die Welt — und
weitere Welten — allererst erzeugt. Beachtet man den Ubergang zwischen
diskursiver und semantischer Ebene, so lasst sich eine genauere Erklirung
der Erzahlverfahren dieses Textes gewinnen.

Je est un autre (1): Die Zeiten der Erzahl-Origo

Die Erzihlsituation ist in La maison de rendez-vous der Einsatzpunkt von
Verfahren, welche den Erzdhlweltzugang erschweren. Dabei scheint Rob-
be-Grillet in diesem Text von der bisher dominanten Objektivitit seiner
Beschreibungen Abstand zu nehmen, indem er wiederholt markiert, dass
etwas von jemandem erzahlt (und nicht gesehen) wird. Er designiert
durch die pronominale Markierung >Je< immer wieder wechselnde Aufe-
rungssubjekte, welche die Erzahlwelt aus ihrer Origo retrospektiv erzih-
lend zuganglich machen. Auf den Origo-Wechsel hat man oft aufmerksam
gemacht, allerdings kaum je die deiktische Komplexitat der Erzahlsitua-
tion in ihrer Ginze gewirdigt.’” La maison de rendez-vous scheint sich
somit zunachst noch als erzihlter Monolog zu medialisieren, nicht ganz
unihnlich demjenigen, den wir in Hildesheimers Tynset vorfanden. Die
Erzahlsituation ist allerdings nicht nur raumlich, sondern auch temporal
hochstverwickelt — und noch medial, vergegenwirtigt man sich, dass Teile
der Handlung stellenweise in die Biihnenhandlung des Schauspiels in der
blauen Villa Gbergehen und vice versa. Zunachst erzihlt eine Ich-Origo,
die Teil der Abendgesellschaften in Lady Avas blauer Villa ist: »Je vais
donc essayer maintenant de raconter cette soirée chez Lady Ava, de préci-
ser en tout cas quels furent, a ma connaissance, les principaux événements
qui 'ont marquée« (LM 23). Erzahlt wird dabei aus der Konstellation
Ich-Hier-Jetzt, die der Wy immanent ist (dieses Ich nahm an den berichte-
ten Ereignissen an der Villa offensichtlich teil), an einem spateren, den

397 Vgl. Blither 1992, S. 94-95.

299

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Ereignissen nachtriglichen Zeitpunkt (»quels furent [...] les principaux
événements«), der als solcher den temporalen Moment der Erzihlsituation
kennzeichnet: t; ist der den erzihlten Ereignissen nachtragliche Zeitpunkt
des Erzahlens einer Ich-Origo.

Als Teil der vergangenen Abendgesellschaft weist dieses »>Je< dann auch
auf sein partielles Unwissen hin. Dies betrifft nicht nur das Vorgefallene,
sondern noch seine Erzihlung selbst oder was schon berichtet wurde: »/e
crois avoir dit que Lady Ava donnait des représentations pour amateurs sur
la scene du petit théatre privé de la Ville Bleue. Cest sans doute de cette
scene qu’il s’agit ici« (LM 41; meine Kursivierung — F.S.). Zwei Dinge sind
hier auffillig: Erstens die Unzuverlassigkeit dieses >Jes, das hochst unsicher
vermeint, etwas bereits erzahlt zu haben (»Je crois avoir dit...«). Damit
wird zunichst eine zeitliche Unzuverlissigkeit dieser Erzahl-Origo deut-
lich, die sich immer mehr um eine Unsicherheit beziiglich des in Fabel
und Erzahlwelt Wy tatsichlich Vorgefallenen erweitern wird.3%® Zweitens
frappiert die besondere temporale Erzihlkonstellation. Zwar wird mit
einem sich erinnernden »>Je« der Platz der von einer Welt berichtenden
Origo ausgefillt; dieses gibt die Ereignisse — obwohl als Zuriickliegende
markiert — ausschlieflich im Prisens wieder. In dieses Tempus schlagt
der Text nach der eben zitierten Passage sofort wieder um: »Les specta-
teurs sont dans le noir« (LM 41; meine Kursivierung — F.S.). Das fur die
Erzahl-Origo Vergangene und das ihr Synchrone sind somit durch das Er-
zahltempus Prasens jeweils ununterscheidbar prasentisch und stellenweise
entsprechend schwer auseinanderzuhalten.?%?

398 Vgl. Bernal 1964, S. 135. Dieses Nichtwissen wird etwa auch durch die zeitweise unsi-
chere Benennung von Personen markiert: »(c’est celle-la qui doit, sauf erreur, s’appeler
Kim)« (LM 50).

399 Immer wieder scheinen die Absitze hier wie Schnitte zu fungieren, die eine neue
Szene ankindigen: »La scéne suivante se passe sur le quai nocturne d’un port de
péche, [...J« (LM 192). Das Tempus Prisens als Erzdhlzeit legt in Verbindung mit
der erzdhlenden, am Geschehen teilhabenden Ich-Origo ein prisentisches Moment
des Erzihlens nahe, das die Instanz der Narration, die Wiedergabe der Ereignisse auf
der diskursiven Ebene, zugleich innerhalb der Erzihlwelt nach Vollendung der erzihl-
ten Ereignisse zu positionieren scheint. Allerdings werden diese Ereignisse, welche
durch den Versuch, sie zu erzihlen (Je vais donc essayer de raconter...), als Vergangene
erkennbar. Das im Erzihlakt gebrauchte Tempus Prisens inszeniert sie indes als pré-
sentische. Man gewinnt damit offenbar zwei Gegenwarten, die nicht jederzeit klar
geschieden sind: Die Gegenwart des Vergangen, das in einem Hier und Jetzt, der Zeit
des Erzihlens in der Narration durch die Erzihler-Origo >Je« (wieder)vergegenwirtigt
wird und die Gegenwart des Erzihler-Jes, das als Erzihlendes sich nur zeitlich nach
dem Erzihlten positionieren kann.

300

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Das provoziert weitere Probleme, zumal schon nach wenigen Seiten of-
fensichtlich wird, dass die Ereignisse nicht in der Reihenfolge erzahlt wer-
den, in der sie stattfanden. Doch ist durch die Undurchschaubarkeit der
Gegenwart von vergangenem Ereignis und scheinbar prisentischer Erzihl-
Origo auch nicht mehr klar, wann etwas passiert und wann erzahlt wird.
Das >Je¢, das zuerst einen zeitlichen Abstand zum Geschehen nahelegte,
scheint bald von verschiedenen Zeitpunkten innerhalb der Erzahlwelt zu
sprechen und mehr noch als unmittelbarer Zeitgenosse im Augenblick
dieser Ereignisse zu sprechen. So markiert die Erzahl-Origo ihre zeitliche
Position einmal in unmittelbarer Synchronizitit zu den erzihlten Ereig-
nissen in der blauen Villa — die zuvor noch wie eine ferne Erinnerung
wirkten —, indem man sie als Zuschauer des dort gegebenen Theaterstiicks
vorfindet. »Ma main, posée sur le coussin de molesquine rendu collant par
la chaleur humide, rencontre a nouveau la déchirure triangulaire, par ou
s’échappe une touffe de crins moites« (LM 51). Damit nimmt die Origo,
die Ursprung des Erzihlens ist, nun aber eine andere zeitliche Lokalisie-
rung an: Einen Zeitpunkt t,, der sich durch eine scheinbare Synchronizi-
tat von Narration und Fabel, nicht mehr einen zeitlichen Abstand zum
Erzahlten (t;) auszeichnet. Nur wenig spater finden wir das narrierende
»Je dann in einer Rikscha (»pousse-pousse«), auf dem Heimweg von der
blauen Villa vor, wobei wieder eine asynchronische Erzahlhaltung einem
vergangenem Erzihlinhalt gegeniber eingenommen wird (t;).4%0

Einmal wohnt die Erzdhl-Origo den Ereignissen unmittelbar bei (t,),
einmal spricht sie von Vergangenem und situiert sich so zu einem spate-
ren Zeitpunkt gegentiber den erzahlten Ereignissen (t;). Die klare Situie-
rung der Ich-Origo wird so doppelt unterlaufen. 1. Durch das Erzihlen
im Présens, das grundsitzlich die Unterscheidung erschwert, ob die Er-
zahlsituation sich temporal zum Berichteten simultan oder nachtriglich
verortet. 2. Durch ein stindiges Springen zwischen Simultanitat (t,) und
zeitlicher Differenz (t;) in der Situierung des erzahlenden Ichs den Erzihl-
ereignissen gegenuber. Einmal scheinen Narration und Fabel synchron zu
verlaufen, ein andermal wird ihr zeitliches Auseinanderklaffen suggeriert.
Damit sind aber die Erzihl-Origo und mit ihr der Ort und Augenblick

400 »En me retenant aux accoudoirs, je me suis penché hors du pousse-pousse pour regar-
der en arriere: la silhouette blanche avait disparu. Je suis a peu pres stir qu’il s’agissait
de Kim, en train de promener, umperturbable, un des chiens silencieux de Lady Ava.
Cest la derniere personne que j’aie apergue, cette nuit-1a, en rentrant de la Villa Bleue«
(LM 51-52).

301

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

des Erzahlens in La Maison de rendez-vous einem standigen Gleiten ihrer
ortlichen und zeitlichen Lokalisierung ausgesetzt. Sie werden delokalisiert
durch das Erzahl-Prasens.

Je est un autre (I1): Das frei flottierende »Ich«

Was soweit nur auf eine Zeitebenen-Verwirrung hinweist, verkompliziert
sich noch. Werden doch die letzten Seiten, aber auch andere Teile von La
matson de rendez-vous auf eine Weise erzahlt, die fast schon summarisch da-
herkommt. Sie legt daher eher eine Erzahl-Origo nahe, die nicht nur eine
deutliche zeitliche und raumliche Distanz zu dem Berichteten einnimmt,
sondern die Synchronisation von Narration und Fabel final zerschlagt. Sie
scheint nun doch ein absolutes Wissen tber das Geschehene zu besitzen
und kein lokal-temporal beschrinktes »>Je« mehr zu sein.*! Ein solcher
scheinbarer Origo-Wechsel driangt sich immer dann auf, wenn die Erzih-
linstanz sich nicht mehr einfach auf ein mogliches >Je¢ auf die einmal
festgelegte Origo einer Figur und ihres beschrinkten Wissens festschrei-
ben lisst, etwa in besonders intimen oder klandestinen Situationen, die
keinen Beobachter kennen. Wenn Lady Ava allein ihre Gemicher aufsucht
(LM 99-102), wenn Ralph Johnson allein den Weg zu Edouard Manneret
antritt (LM 107-116) oder in den diversen Mordszenen ohne kenntlich ge-
machten Zeugen, auf die wir noch zurickkommen werden. Hier liegt ein
grammatisch unangezeigter, hochstimpliziter Wechsel der Origo ins Un-
personliche nahe, welcher an die Identitit der einmal eingefiihrten und
als >Je« markierten Erzihl-Origo nicht mehr glauben lasst. Man scheint es
also — neben einem Gleiten ihres lokalen und temporalen Ortes — zugleich
mit einem Gleiten der Erzahl-Origo vom Personalen ins Unpersonliche zu
tun zu haben.40?

401 Das entgeht eben Blither 1992, S. 94-95.

402 Angedeutet wird das bereits am Rande einer Untersuchung zu einem anderen Text
Robbe-Grillets: Vidal 1975, S. 5: »Si le >jec s’y dissémine, il en renait aussi, autre, sem-
blant signer le récit précédent, se 'approprier avant de s’y perdre au profit d un autre
narrateur a surgir du lieu neutre du »il«.« Vidal legt hier eine Vermischung von erster
und dritter Person wie in Blanchots Erzahlungen nahe, wobei Robbe-Grillet durchaus
immer wieder ein neues >Je« einfihrt, welches die Figur der dritten Person bei Blan-
chot auf Dauer zersplittert.

302

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Aber noch wo das >Je< klar markiert erscheint, erweist es sich als aufSerst
variabel und heterogen und deutet immer wieder auf einen Wechsel sei-
ner Identitat hin.

Ensuite, rien de notable ne s’est passé jusqu’au moment ou la maitresse de
maison m’apprend — ou plutdt croit m’apprende — que Manneret vient d’etre
assassiné. Elle me demande ce que je compte faire. Je lui dis que la nouvelle
me prend au dépourvu, mais que, trés probablement, je serai obligé de quitter
le territoire anglais de Hong-Kong et de rentrer & Macao, pour un temps assez
long, peut-étre méme définitivement (LM 98).

Wie sich aus der Ruckkehr nach Macao schlussfolgern lisst, scheint es
Ralph Johnson zu sein, der hier einmal selbst erzahlt, an zahllosen ande-
ren Stellen als Figur der Erzihlung mit der portugiesischen Stadt regelma-
Big in Verbindung gebracht wird. Doch schon wenige Seiten spater wird
Ralph von der ebenfalls im Publikum sitzenden Origo als Zuschauer der
Theaterauffithrung ausgemacht: wo Johnson die Geschichte Lady Avas, in
die er doch selbst verwickelt ist, nun als Geschichte seines Nebenmanns
wihrend der Theaterauffihrung erzihlt bekommt.03 Das >Je< scheint also
ein frei flottierendes, das stindig andere Erzihl-Origines meint, stindig
andere Ichs zu Erzdhlern der Geschichte werden lasst, ohne dies noch
deutlich auszuweisen.

Die nur stellenweise und beilaufig kenntlich gemachten Wechsel der
Erzihl-Origo provozieren so eine Ungewissheit tiber den Status des Er-
zahlten, da es sich nie an einer halbwegs klaren Perspektive als authen-
tifizierender Kraft festmachen lisst. Eine Verwirrung von heterogenen
Erzahlsituationen entsteht so, welche immer wieder durch die Einschach-
telung des Berichteten tberspitzt wird, das sich als Erzahltes von Erzihl-
tem (von Erzihltem) gibt: »si la cachette se trouvait dans la chambre
méme, il aurait été rangé depuis longtemps en lieu stir, a pensé la servante,
pense Lady Ava, dit le narrateur au teint rouge qui est en train de conter
I’histoire a son voisin, dans la salle de petit théitre« (LM 106). Das Erzahl-
te wird weitererzihlt, findet sich so als Erzahltes von Erzahltem erzihlper-
spektivisch durch mehrere Origines gebrochen. Der Inhalt der Fabel wird

403 »si la cachette se trouvait dans la chambre méme, il aurait été rangé depuis longtemps
en lieu sir, a pensé la servante, pense Lady Ava, dit le narrateur au teint rouge qui est
en train de conter I’histoire a son voisin, dans la salle du petit théatre. Mais Johnson,
qui a d’autres affaires en téte, ne préte qu’une oreille distraite a ses invraisemblables
récits de voyages en Orient [...]J« (LM 106).

303

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

auf diese Weise verschleppt und muss letztlich so eindeutig erscheinen
wie der zu Beginn geduflerte Satz am Ende eines Stille Post-Spiels.

Die Verunsicherung durch das Flottieren der Identitit des >Je« reflek-
tiert der Text immer wieder. Beim Aufsuchen des offensichtlich gut zuge-
koksten Edouard Manneret wiederholt Johnson mit dem Finger auf sich
zeigend seinen Namen (LM 114-115), nur um die erratische Reaktion
zu provozieren: »— Mais oui! Excusez-moi, s’exclame l'autre d’une voix
mondaine. Un nom, vous savez... Qu’est-ce que ¢a signifie, un nom?« (LM
115). Was bedeutet schon ein Name; und wieviel weniger ein Pronomen.
Denn mehr als die blofe Frage »Wer spricht’« stellt diese Passage explizit
auch noch die Identitit der als Edouard Manneret benannten Figur in
Frage, die durch nichts als durch prekire Erzahlakte ausgestaltet wird.

Perspektivismus und Erzahlfrequenz

Gerade auf den letzten Seiten, wo ein scheinbares Zusammenstimmen
der Fabel bemerkbar wird und eine Klirung der Kohirenz der Welt in
Aussicht gestellt scheint, ist keinerlei grammatische Markierung einer
Erzahl-Origo mehr vorzufinden. In Absenz des flottierenden >Je« scheint
der Text zugleich eine weniger unsichere Erzahlsituation an den Tag zu
legen (heterodiegetisch O-fokalisiert nach Genette). Man sollte aber nicht
glauben, dass die Unsicherheit des Berichts darum nun vollstindig aufge-
lost wiirde. Der Tod Lady Avas wird in rascher Folge zweimal erzihlt.
Wie in La Jalousie wird also wieder ezn Ereignis mebrfach berichtet, offen-
bar mit der Frequenz 2E/1G. »Puis, sans bouger téte, elle écarquille les
paupieres démesurément, et elle demande ol sont les chiens. Ce sont ses
dernieres paroles« (LM 209). Ein paar Seiten weiter wiederholen sich Lady
Avas letzte Worte, wobei die Erzihlung im Vorlauf dazu nicht mehr der
Gastgeberin, sondern Ralph bei seiner Riickkehr zur Villa folgt. Wieder
gilt der letzte Gedanke den Hunden: »Mais elle perd peu a peu le fil de
son discours et s’intterrompt bientdt tout a fait pour demander ou sont les
chiens. Ce seront ses dernieres paroles« (LM 214). Aber natiirlich stimmen
die restlichen Informationen nicht so zusammen, dass man naiv von dem-
selben Ereignis ausgehen diirfte, das schlicht zweimal erzdhlt wird. Daftr
sorgen die exakt eingewobenen Details. Wahrend Ralph beim ersten Mal

304

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

klopfend eintritt, ist die Tar beim zweiten Mal offen.*%4 Es handelt sich
also nicht nur um eine erzihlerisch vermittelte Perspektivenverschiebung
— einmal folgt die Narration der Erzahl-Origo Lady Ava, ein andermal Sir
Ralph — mit der Frequenz 2E/1G, sondern um eine ganz andere Fabel, wie
nur anhand der Details deutlich wird: 2E/2G.

Das freie Flottieren des >Je< eingerechnet, kann man von mehreren
Erzihlansitzen sprechen, welche dieselbe Geschichte zu erzahlen trachten,
dabei aber jedes Mal in eine andere Geschichte verfallen, die mit der zuvor
Begonnenen nichts mehr zu tun hat. Die Erzihlfrequenz, das erneuerte
Ansetzen zu erzihlen fithrt also gerade dazu, dass keine eindeutige Fabel
und Wy mehr zustande kommen: Rekonstruktionsversuche des Abends
in der blauen Villa, unter denen das zu Rekonstruierende sich dekon-
struiert. Die Ungewissheit, wer erzihlt, tberlagert und verscharft so die
Wiederholung perspektivisch. Aus einem anderen Blickwinkel berichtet,
wiederholt sich nicht nur die Erzihlung desselben Ereignisses, sondern
es verandert sich durch die neue Origo oftmals grundlegend. Frequenz
xn/xG: x Geschichten werden x-mal erzahlt, wobei es sich letztlich um
so viele Geschichten handelt, wie es Erzihler-Origines gibt. Da diese
aber eine deutliche grammatische Markierung erforderten, die fast immer
fehlt, kann gesagt werden: der Akt des Erzihlens selbst, die Narration lasst
die Welt flichen, indem jedes Ansetzen zur Erzahlung, eine neue Welt zu
gebaren droht. Erzihlen und Welt sind in einen Akt der Koevolution ver-
flochten und jede, als sprechende »>Je<Origo inkarnierte Perspektive schafft
ihre eigene Welt, sofern sie sich nicht mehr mit den anderen Urspriingen
der Welt(en) abgestimmt findet.

Eine Welt alles Moglichen: Personen und Ereignisse

Zuletzt trifft die Auflosung der Identitit, wie sie an der Erzahl-Origo
schon demonstriert wurde, noch die Personen, welche in der Erzahlwelt
eine relative Konstanz zu besitzen schienen. Wihrend sich Zweifel an der
Identitat der erzahlenden >Je<Origines streuten, lief sich den tragenden
Figuren doch eine gewisse Identitit zuschreiben. Sie kristallisiert sich

404 1. Version: »C’est alors qu’on frappe a la grande porte aux vantaux moulurés, une fois,
deux fois, trois fois... [...] Mais la porte s’ouvre et la surprise est grande de voir Sir
Ralph entrer brusquement« (LM 208). 2. Version: »En passant devant la chambre de
Lady Ava, il en trouve aussi la porte grande ouverte« (LM 213).

305

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

um ihre Namen und die daran hingenden, immer wieder aufgerufenen
Eigenschaften: Kim ist die eurasische Dienerin mit dem schwarzen Hund;
Ralph Johnson der Amerikaner, der lange Zeit in Macao verbrachte;
Manneret das Mordopfer, offensichtlich ein spitzbartiger Privatier und
schreibender Opiumhiéndler; Lady Ava, die Gastgeberin der blauen Villa.
Hinsichtlich dieses konstanten Kerns der Benennung und der daran han-
genden Zuschreibung lasst sich von einem Identititsminimum sprechen.
Eco diskutiert das Problem der Identitat narrativer Personen in einem
eigenen Kapitel von Lector in Fabula.*%5 Er zeigt darin, wie die Identitat
einer narrativen Figur nicht vom Eigennamen als starrem Designator
(wie in Saul Kripkes Theorie des Eigennamens) abhingig sein kann. Die
Elemente vermeintlicher Referenz sind im Erzahltext Gberhaupt nur als
textuelle gegeben und nicht auch als auflertextueller Gegenstand der De-
signation. Bestimmend fiir die narrative Identitit seien daher die am Na-
men hingenden Eigenschaften, die in der Regel im Laufe der Erzihlung
wiederkehrend erwihnt werden, die so als >postuliert« gelten dirfen und
eine »definitive Beschreibung« der Person ermdglichen.*%¢ Gilles Deleuze
spricht in Logik des Sinns in einem ahnlichen Sinne — wenngleich nicht
vor dem Hintergrund einer genuin literaturwissenschaftlichen Problemla-
ge — von Identitat als einem Ensemble analytischer Pradikate. Wenn wir
hier auf seine Uberlegungen zuriickgreifen wollen, so weil sie uns ange-
sichts des Problems des vorliegenden Textes zu fassen helfen, was in La
maison de la rendez-vous geschieht und als Uberschreitung der >definitiven
Beschreibung« anzusehen sind. In Logik des Sinns konstruiert Deleuze ein
Modell moglicher Welten mit anderer Lagerung: Thm geht es darum, wie
kontingente Ereignisse als Moglichkeiten beschrieben werden konnen, die
einer konkreten Person zukommen. In diesem Sinn lésst sich von Ereig-
nissen als Pradikaten oder »Variablen« sprechen, »die die Moglichkeiten
einer Person behandeln«.*” Vor diesem Hintergrund kann eine Person
nicht selbst ein reines Ereignisbiindel sein, sondern muss eine minimale
Identitat besitzen: »Das universelle Ego ist genau die Person, die dem allen

405 Eco 1987, S.182-183.

406 Ebd., S.182-183: »Alles hingt natiirlich von der Tatsache ab, ob man postuliert hat,
dem Namen /Adam/ die folgende Beschreibung >anzuhidngen« >derjenige, der essenti-
ell als erster Mensch begriffen wird.« [...] Es geniigt festzulegen, entlang welcher defi-
nitiven Beschreibung (innerhalb eines gegebenen Textes) man dem Individuum Adam
die essentiellen Eigenschaften zuschreibt« [Ubersetzung von mir modifiziert — F.S.].

407 Deleuze 1993, S. 150.

306

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Welten gemeinsamen Etwas=X entspricht [...]«.#08 Bei diesem Etwas=X
oder auch Objekt=X als Person handelt es sich um das, »das allen Welten
gemeinsam ist«.*” Es geht darum, ausgehend von der Minimalidentitit
einer Person, ihre Identitit in verschiedenen moglichen Welten zu den-
ken, wobei eine mogliche Welt sich fir Deleuze leibnizianisch durch die
Realisierung kompossibler Ereignisse auszeichnet. Die Minimal-Identitat
der Person zeichnet sich durch eine Reihe analytischer Pradikate aus,
wobei die ihnen nur in den jeweiligen Welten, die sie als konstituierte In-
dividuen durchqueren, zukommenden Pridikate als synthetische definiert
sind.

Anstatt daf§ jede Welt analytisches Pradikat von in Serien beschriebenen Indivi-
duen ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Pradikate
und Personen darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definiert
werden.*0

Die inkompossiblen Welten sind eben jene Welten, deren Ereignisse (syn-
thetischen Pridikate, die sich an die sie durchquerende Person heften) mit
den in der jeweils realisierten Welt verwirklichten divergieren: In einer
Welt isst Adam den Apfel, in der anderen nicht... In einer Welt wird
Sextus Tarquinus Konig, in der anderen Vergewaltiger... »Die inkompos-
siblen Welten werden zu Varianten einer selben Geschichte«.#!! Dass De-
leuze dabei (auch) narrative Formen im Sinn hat, zeigt sein Ruckgriff auf
Borges’ El jardin de los senderos que si bifurcan, in dessen Buch im Buch die
Geschichte Fangs auf unterschiedliche, einander ausschliefende Weisen
fortgesetzt wird.*1?

Fassen wir die anfangs an Lady Ava, Manneret und den anderen Fi-
guren ausgemachten Eigenschaften als analytische Pradikate auf, so las-
sen sich die miteinander unvereinbaren weiteren Pradikate, welche sie
im Lauf der Geschichte gewinnen, als synthetische im Sinne Deleuzes
begreifen. Die unvereinbaren Entwicklungen der Figuren erweisen sich
damit als unterschiedliche Welten, die der Text in seiner Erzahlwelt
allerdings gemeinsam integriert, damit aber dessen Grundstruktur esner
Welt sprengt. Genau hier kann man nun sehen, dass La maison de ren-
dez-vous unterschiedliche Geschichten konstruiert, insofern miteinander

408 Ebd., S.150-151.
409 Ebd., S. 149.

410 Ebd., S.150.

411 Ebd., S. 149.

412 Ebd.

307

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

inkompossible synthetische Pradikate sich den Figuren zuordnen lassen.
Es verwirklichen sich mehrere Welten in diesem Text, wodurch die Sta-
bilitit der einen Welt Wy zusammenbricht. Dies geschieht aber nicht
durch schlichte logische Unvereinbarkeit — kontradiktorisch wire auch
ein Charakter, zu dessen analytischen Eigenschaften p und nicht-p zihl-
ten, was sich bei rein sprachlich konstituierter Identitit durchaus pradizie-
ren lasst —, sondern durch das sukzessive Erzahlen mehrerer moglicher
Versionen der sich um ein oder mehrere wiedererkennbare Individuen
herum aufbauenden Geschichten, die wuchern und statt einer >impossible
world« mehrere mogliche Welten individuieren.

Es sind deutlich unterschiedene Geschichten, die von den Figuren
durchquert werden. So stirbt Manneret einmal durch Johnson, ein ander-
mal durch den Biss von Kims Hund.*!3 Dann muss es aber einen weite-
ren Morder gegeben haben, denn wenig spater findet Kim Manneret bei
ihrem Besuch erschrocken von einem Kristallsplitter getotet vor (LM 176—
177). Doch wenig spater ist es Manneret, der ihr wiederum quicklebendig
im Vorzimmer entgegenkommt.414

Die Kohirenz der Fabel, die Kompossibilitait der Wy zerféllt nicht
nur durch das perspektivische Modell, das scheinbar mehrere, nur dem
Anschein nach identische und sich zudem quer durch die Zeit verteilende
Erzahl-Origines einftihrt. Sie erzihlen alle zudem nicht nur eine, sondern
mehrere Verlaufe der Geschichte, zersplittern die Fabel unterhalb ihrer
Narrationen dadurch und er6ffnen so in der Tat mehrere mogliche Wel-
ten, die La maison de rendez-vous alle zugleich verwirklicht — und damit
nattirlich nicht eine wirklich koharent.

Tatsichlich scheint Robbe-Grillet selbst denkbar implizit auf die leib-
nizianische Pyramide voller Kammern, die mogliche Welten zeigen, anzu-
spielen. Das geschieht in der langen Folge von nun scheinbar zusammen-
hiangenden Szenen, da Kim Edouard Manneret aufsucht, um offenbar
Drogen von ihm zu kaufen. Beim Klopfen an eine Tir wird ihr von
einem Chinesen gedffnet, der sie vertrostet (LM 150-151). Sie durchquert

413 »Avant qu’il ait eu le temps de se retourner, le chien a sauté sur lui par derriere et
lui a brisé la nuqze d’un eil claquement des machoires. Edouard Manneret, tué sur
le coup git ensuite sur le plancher de sa chambre (ou cabinet de travail?), étendu de
tout son long, etc., tandis que la servante, qui n’a pas fait un geste, le contemple du
méme visage angoissé qu’elle avait au début de la scene, avant Parrivée du chien« (LM
158-159).

414 »En méme temps, la lumiere s’allume. Dans le vestibule, Edouard Manneret vient a se
rencontre« (LM 181).

308

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

das Treppenhaus, klopft an einer gegeniiberliegenden Tir, die nicht mit
der ersten Wohnung verbunden sein kann: sie findet denselben Chinesen
vor.#15 Kim offnet diverse Tiren, betritt so einen Raum mit den Staffagen
in der Villa Lady Avas (LM 157-158) und schlieflich wieder Mannerets
Wohnung (LM 159). Nicht nur scheinen die unterschiedlichen Orte in
einer unmoglichen Topografie miteinander zu verschmelzen, sondern
auch die unterschiedlichen Moglichkeiten des Verlaufs der Fabel. Hob
die Szenenfolge mit der Totung Mannerets durch Kims Hund an, so
dominiert bei der Riickkehr in diese Wohnung Kims Erschrecken tber
den Tod dieses Mannes. Sie steht einer im Vergleich zur ersten Welt
inkompossiblen Welt gegentber, in der sie nicht seine Morderin ist.

Wir konnten den tatsichlichen Faktor der Erzihlweltauflosung so ge-
nauer in den Blick nehmen. Die Elemente in La maison de rendez-vous
entwickeln sich in alle Richtungen gleichzeitig. Schon beinahe jeder Ab-
satz scheint eine Geschichte zu enthalten, die nicht mehr mit der im
vorher Erzihlten zusammengeht. Dies verbiirgen die Schnitttechnik, der
Erzihlerwechsel, die Frequenz nE/nG sowie die Tendenz, die durch ana-
lytische Pradikate identifizierbaren Hauptfiguren zuletzt in miteinander
inkompossible Erzahlwelten innerhalb derselben Welt zu schicken. Es ist
wohl nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet: La Maison de Rendez-Vous
folge hier dem Prinzip des titelgebenden Buches aus Borges’ E/ jardin
de los senderos que si bifurcan, einem Roman, in dem der Held in einem
Kapitel stirbt und im néachsten wieder am Leben ist. Genau dies geschieht
Manneret im Abstand weniger Seiten.

Insofern liee sich von Robbe-Grillets Text sagen, was Deleuze tber
Borges bemerkt. Nichts kann daran hindern, »die inkompossiblen Welten
als zu ein und demselben Universum gehorig zu betrachten« und damit
eine Welt alles Moglichen zu erschaffen.*1¢ Die moglichen Welten werden
nicht multipliziert, sondern die in ihnen moglichen Verldufe innerhalb

415 »Le battant s’ouvre immédiatement, avec autant de promptitude que si quelqu’un
se tenait derriere, prét a intervenir. C’est le méme Chinois aux verres cerclés de fer,
flottant dans son étroit costume. Il dévisage la servante du méme air neutre, dont
I’hostilité imaginaire ne pourrait se localiser, a la rigueur, que dans la finde monture
des lunettes. Kim se trouble et jette des regards autour d’elle, afin de s’assurer que
ce n’est pas, dans sa hite, a la méme porte que tout a ’heure qu’elle vient ainsi de
frapper: non seulement ce n’est par la méme, mais celle-ci fait face a la précédente
et la volée motante de I’escalier, qui prend entre des deux, les sépare sans risque de
confusion« (LM 152-153).

416 Deleuze 1997, S. 174.

309

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

einer Erzihlwelt zusammengefiihrt. Wobei im Gleiten der Erzahler-Origi-
nes final unklar bleibt, ob die Ereignisse sich so oder anders zugetragen
haben, von wem was sich genau authentifiziert findet, wem dabei zu
trauen ist, usf. So ist weniger eine unmogliche Welt konstruiert als auf
die unerschopfliche Fulle von Moglichkeiten hingewiesen, welche die
Ereignisse einer jeden Welt durch die stets denkbare Moglichkeit ihrer
freien Rekombination bereitstellen. Die Verabredung, welche La maison
de rendez-vous im Titel verspricht, ist ein Date mit der Unendlichkeit.

Zeit-Bild und Weltauflosung

Durch das mehrmalige Erzahlen eines Geschehens, durch das Einschal-
ten einer Imagination im Labyrinth subjektiver Erinnerungen, durch die
gemeinsame Realisierung inkompossibler Ereignisse vollziehen die Tex-
te Robbe-Grillets ihre Weltauflosungen. Sie lassen sich so durchaus als
Infragestellung der eingespielten Dienstbarkeit von Sprache fiir Zwecke
literarischer Reprasentation lesen. Die verfahrenstechnischen Vorkehrun-
gen auf der diskursiven Ebene — etwa die Vervielfaltigung grammatisch
markierter Ich-Origines als Ursprung der authentifizierenden Perspektiven
auf die Welt — stirzen die Erzahlwelt auch hier in eine Krise, die sich
von La Jalousie bis zu La maison de rendez-vous verscharft und in der sich
— gerade in Dans le Labyrinthe — eine Problematisierung der Bedingungen
und Moglichkeiten der erzihlerischen Reprasentation von Wirklichkeit
erkennen lasst.

Christina Schaefer hat diese Kritik der Wirklichkeitsreprasentation als
Reaktion auf den Konstruktivismus markiert. Demnach sei Robbe-Grillets
Infragestellung eines >objektiven Blickes« letztlich Ausdruck der schriftstel-
lerischen Umsetzung einer zeitgendssischen wissenschaftlichen Position,
die sich paradigmatisch in der modernen Physik vorfinden lasse.#” Diese
Einsicht motiviert die immer radikalere Problematisierung von Welt-Ver-
haltnissen im Nowveau Roman. Die Stromung radikalisiert die Position

417 Schaefer 2013, S.78-82; S.78: »Die Welt, stellt Robbe-Grillet schon in den finfziger
Jahren fest, ist dem Menschen von Grund auf fremd: Sie sei nicht erkennbar, wie
sie >objektive« sei, da es Objektivitat im herkdmmlichen Sinne eines >vollig unpersonli-
chen Blicks« nicht gebe. Diese Absage an den traditionellen Objektivititsbegrift korre-
spondiert mit der fundamentalen Einsicht der modernen Physik, dass im Experiment
der Einfluss des Beobachters auf das Beobachtete unhintergehbar und die Erkenntnis
einer >objektiven Wahrheitc unméglich ist«.

310

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

des phianomenologisch gepragten existenzialistischen Romans, der nur
diverse Perspektiven auf die eine Welt kannte. Bei Robbe-Grillet stehen
nun die Erkennbarkeit der Erzdhlwelt tberhaupt, die Bedingungen ihrer
Wirklichkeit, die Moglichkeit ihrer literarischen Reprasentation und ihrer
Koharenz auf dem Spiel.4!8

All das lauft allerdings nicht auf das schlichte Konstatieren einer Un-
erkennbarkeit der Welt hinaus, sondern betrifft die Bedingungen von
Erkennbarkeit und Darstellung. Thematisch wird nun vielmehr, unter
welchen Voraussetzungen sich noch ein Begriff von Welt finden lasst,
wie sich angesichts der in den Wissenschaften akuten Erkenntnisproble-
matik des Konstruktivismus noch an eine gemeinsame Welt glauben lasst:
wo diese doch unter ihren verschiedenen wissenschaftlichen Konstruktio-
nen und Perspektiven auf sie zu zersplittern scheint. Hier zeichnet sich
eine Zuspitzung des von Husserl bemerkten Problems ab, des in der Kr:-
sis-Schrift beobachteten Konflikts zwischen Lebenswelt und Einzelwissen-
schaften. Zugespitzt wird das Problem nicht zuletzt durch die technische
Aufristung der Wissenschaften, etwa der modernen Physik, die schon
Heidegger in Die Zeit des Weltbildes deutlich macht. Man ist auch bei
Robbe-Grillet auf ein im Interspezialdiskurs >Zeit des Weltbildes« akutes
Problem zurtckverwiesen.

Das bei Robbe-Grillet sich manifestierende Problem hat Gilles Deleuze
— im Zeichen dessen Denkens diese Analyse daher nicht von ungefihr
stand — deutlich gesehen. Ahnlich wie Asthetik und Poetik nach dem
Zweiten Weltkrieg — aber zeitlich spater und mit Schwerpunkt auf dem
Kino — hat auch Deleuze das Problematisch-Werden von Weltverhaltnis-
sen mit Hinblick auf asthetische Darstellungsverfahren konstatiert. Derlei
fallt aber fir ihn mit dem Siegeszug des Zeit-Bildes und seiner >Machte
des Falschen< zusammen, wie wir beide bei Robbe-Grillet nachzuweisen
versuchten. Erster Indikator einer Krise der Welt, die am Kino aufgezeigt

418 Ebd., S. 83: »Es ist der Verlust dieses stabilen Weltbildes [einer koharenten und eindeu-
tigen Welt — F.S.], der fir Robbe-Grillet einen neuen Roman erforderlich macht:
einen Roman, der den sozialen und epistemologischen Verdnderungen literarisch
Rechnung tragt. [...] Das Verhiltnis des Menschen zur Welt, so Robbe-Grillet, habe
sich grundlegend gewandelt. Verantwortlich macht er dafiir nicht nur die veranderten
materiellen Lebensbedingungen, sondern auch die wissenschaftlichen Tendenzen: dar-
unter die Abkehr vom Essentialismus, das Aufkommen der Phinomenologie, die Ent-
deckung des Diskontinuierlichen durch die Physik sowie die Erneuerung der Psycho-
logie — Tendenzen, die sich unter den Abschied vom positivistischen Welt- und Wis-
senschaftsverstindnis des 19. Jahrhunderts subsumieren lassen und nicht zuletzt die
Basis fiir das aufkommende konstruktivistische Denken darstellen«.

311

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

wird, ist fiur Deleuze der neorealistische europaische Film, aufgrund des
in diesem Genre vollzogenen Bruchs mit dem, was Deleuze sensomoto-
risches Band nennt. Akustische und optische Situationen gebraucht der
Neorealismus nicht linger zum Ausdruck dufferer Aktionen, sondern
mentaler Zustinde.*' Auf der Leinwand wird ein Bruch mit der senso-
motorisch eingespielten Wahrnehmung inszeniert, der zugleich zu einer
Ruptur der Vorstellung einer Welt als schlicht gegebenem Kontinuum
tihrt, wobei das Verfahren des Mediums spiirbar wird (Ton- und Bildspur
tiberlappen nicht mehr fugenlos). »Dies ist der erste Aspekt des neuen
Kinos: der Bruch mit dem sensomotorischen Band (Aktionsbild), und
mehr noch der Bruch des Bandes zwischen Mensch und Welt (grofe
organische Komposition)«.#2 Als paradigmatische Form eines Zeit-Bildes
kann das Erinnerungsbild gelten, welches sich transformativ zum einmal
Wahrgenommenen verhalt und mit Bergson gedacht eine Vergangenheit,
die immer schon vergangen war, erzeugt: ein rein virtuelles oder mogli-
ches Bild.#?! Diese Konzeption, die Deleuze im Kino nach 1945 inszeniert
findet, fihrt zum Bruch mit jeder noch irgendwie linearen und auch
phanomenologischen Auffassung von Vergangenheit. Die Vergangenheit
lasst sich in Form einer Retention nicht einfach wiedervergegenwirtigen,
sondern wird durch jeden Rickgriff auf sie im Erinnerungsakt schon ver-
andert. Bereits Walter Benjamin hat, Bergson im Kopf und die Katastro-
phe Deutschlands im Blick, dies auf die Geschichtsforschung tbertragen
und so davon sprechen konnen, dass die Vergangenheit nicht vom Zugriff
der Gegenwart sicher ist, etwa durch die nationalsozialistische Geschichts-
erzahlung bedroht wird.#?2 Womit aber das Bild von Wirklichkeit, gerade
einer historisch vermittelten, alles andere als unveranderlich erscheint,
da diese Wirklichkeit immer schon vom Akt des Erinnerns tangiert ist.
All dies wird von Deleuze spater auch als Teil der >Machte des Falschen«
adressiert, die sich in den Filmen Robbe-Grillets, Alain Resnais’ und Or-
son Welles’ Bahn brechen. Just die Periode ab den 1950er Jahren stehe
so im Zeichen eines Problems des Glaubens an die Welt. Denn es sind
Filme wie Welles’ F like Fake, welche das Paradigma des Zeit-Bildes als
Entfesselung des Falschen auf den Punkt bringen und als Signatur der

419 Deleuze 1997, S.13 und S. 21.

420 Ebd., S.226.

421 Zur Unendlichkeit der Zeit sowie nie prisent gewesener Vergangenheiten, die Deleu-
ze als ko-extensiv mit der Gegenwart konzipiert vgl. Ott 2007, S. 108-110.

422 Benjamin 19912, S. 695 (VL. These).

312

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

Nachkriegszeit aufzufassen lehren.#?3 Im Fall des Autors und Filmema-
chers Robbe-Grillet lassen sich hier aber auch Rickbeziige von Deleuzes
Kino-Theorie auf die Literatur ausmachen. Das literarische Verfahren der
Beschreibung, das Robbe-Grillet anwendet, wird bei Deleuze ausdriicklich
mit dem filmischen Schaffen dieses Autors verbunden. Wobei es von der
Deskriptionstechnik heif§t: »wihrend sie ihren eigenen Gegenstand ersetzt,
tilgt oder zerstort sie einerseits seine Realitat, die ins Imaginare tberwech-
selt, doch 1aft sie andererseits seine gesamte Realitit hervortreten, die das
Imaginire und Mentale durch die Rede und Vision erschaffen«.#** Das hat
sich besonders an Dans le labyrinth gezeigt. Wenn dem aber so ist, dann
problematisiert auch diese Beschreibungstechnik und damit die Literatur
das briichig gewordene Band zwischen Mensch und Welt.

Neben dem Nowuveau Roman Robbe-Grillets sind es gerade Jorge-Louis
Borges’ Ficiones, welche fir Deleuze ein mogliches literarisches Pendant
zu der am Kino exemplifizierten Tendenz darstellen. Gerade der Riick-
grift auf Borges’ E/ jardin de los senderos que si bifurcan (1944) weist in
Richtung der vom Kino aufgeworfenen Zeittendenz. Bereits 1969 nennt
Deleuze Borges’ Erzihlung in Logik des Sinns am Rand einer Auseinander-
setzung, die im Zeichen von Leibniz steht.#?S Mit deutlicherem Leibniz-
Bezug wird Borges im zweiten Kino-Buch wieder aufgerufen, diesmal als
Kronzeuge fiir die Existenz der >Machte des Falschen«#2¢ Die Auseinander-
setzung mit Hinblick auf den deutschen Philosophen lasst sich einerseits
als Wiederaufwertung von dessen Begriff kontingenter Ereignisse lesen,
legt andererseits aber auch Zeugnis von der Realisierung eines Perspek-
tivismus ab, den Deleuze im Zeichen des Zeit-Bildes und der >Michte
des Falschen< am Werk sieht. Es ist Leibniz, der die Kompossibilitit der
verschiedenen Ereignisse in der >besten aller moglichen Welten« durch die
Figur Gottes ermoglicht sieht. In Deleuzes Lektire wird Gott zu einer
ubergeordneten Perspektive und Selektionsinstanz, welche die Monaden
und die zwischen ihnen vorgehenden Ereignisse in einer Welt reguliert.
Erst Nietzsches Perspektivismus erlaube dagegen die Uberwindung dieses
regulierten Perspektivismus. Bedeutsam ist fur diese Uberwindung auch,
dass Deleuze in seinen Ausfithrungen zur ontologisch-statischen Genese
des Individuums in Logtk des Sinns bereits das individuell emergierende

423 Vgl. Deleuze 1997, S. 168-204.
424 Ebd., S.19.

425 Deleuze 1993, S. 149, FN 2.
426 Deleuze 1997, S.173-177.

313

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL: WELTAUFLOSUNGEN

Wahrnehmungsfeld als Welt anspricht sowie den anderen somit als Aus-
druck einer moglichen Welt begreifen kann.*?” Mogliche Welten sind
nach dieser Konzeption nicht nur alternative Ereignisverlaufe; sie sind
auch andersartige Perspektiven. Dank ihnen gelangt das Mogliche erst in
die eine, miteinander geteilte Welt. In diesem deleuzianischen Perspekti-
vismus ist eine Stadt nicht als eindeutige und unveranderlich so seiende
konstituiert, wie sie unter dem Blick des leibnizschen Gottes erscheinen
mag. Sie zerfallt in Perspektiven, welche tiber das, was diese Stadt sei, erst
zu einer Aushandlung kommen mdssen. Ist jede Monade, jede Perspektive
in sich der Ausdruck einer moglichen Welt, so impliziert sich in ihnen
eine Welt, die als individueller Blickwinkel und Einschluss von Perzeptio-
nen noch nicht expliziert ist. La Maison de rendez-vous bezeichnet wohl
eine literarische Grenze dieser Auffassung. Hier laufen die Perspektiven
der Ich-Origines zuletzt auf unterschiedliche, inkompossible Welten in
einer Erzihlwelt hinaus. Wobei unter dem Gleiten des >Je< nicht mehr klar
war, wer diese moglichen Welten noch authentifiziert.

Es deutet sich an, wie vor diesen beiden Aspekten — der bergsoniani-
schen Einsicht in die Funktion der Zeit und der Perspektiven als Welten
— der Glaube an die Welt als unverbriichlich festem und verbindlichem
Grund der Wahrheit brockeln kann. Deleuze setzt damit an einem Prob-
lem an, das in der Phinomenologie seit Husserl und Heidegger schwirt
und das nach dem Zweiten Weltkrieg zum akuten Thema in Film und Li-
teratur avanciert.#28 Bereits Husserls Lebenswelt krankte daran, dass sie in
das Paradox verfiel, auf eine umfassende reale Welt vorzugreifen, auf die
eine transzendentale Phinomenologie, die sich nicht um das empirische
Ego kiimmert, im Grunde keinen Zugriff haben kann.**® Umgekehrt ist
es Heideggers Problem, das der Kunstwerk-Aufsatz nur unbefriedigend

427 Vgl. Deleuze 1993, S. 143-152, insbes. S.151; zum anderen als moglicher Welt ebd.,
S.364-384.

428 Am starksten verdeutlicht diese Ankniipfung an die Phanomenologie der Schluss des
zweiten Kapitels von Deleuzes Leibniz-Buch. Das dort verhandelte Problem des Per-
spektivismus wird in eine Linie gestellt, deren Verlauf von der transzendentalen Phé-
nomenologie tiber Heidegger bis zu Sartre und Merlau-Ponty sich zieht. Deleuze 1996,
S. 43-48.

429 Gaston 2013, S.124: »Husserl’s concept of life-world is contradictory because it at-
tempts to describe the preexisting reality of the world as the idea of >an infinite hori-
zonc< of as yet unrealized possibilities.« Das Problem besteht darin, wie Gaston Derridas
Lebenswelt-Kritik wiederholt, dass hier ein a priors, die Lebenswelt, alle darin aktuel-
len Entititen umfassen soll. Weder ist ein solcher unendlicher Horizont von einem
Ego einholbar noch sind die realen Entititen als solche apriorisch Setzbare.

314

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die instabilen Welten des Nouveau Roman

zu losen vermag, vom Begriff der Welt des Daseins, die in dessen In-der-
Welt-Sein erschlossen ist, tber die explikative und darstellende Funktion
der Kunst zu den Wahrheitsbeziigen einer Gemeinschaft zu gelangen, wel-
che die dem Dasein erschlossene Welt auf einen grofleren Sinnhorizont
zurtickbezieht.#3? Deleuze formuliert damit als offen bleibendes und von
den Kiinsten adressiertes Problem, was bei Heidegger und Husserl als
unerledigter Rest persistiert. »Es kann sein, daff an diese Welt, an dieses
Leben zu glauben unsere schwierigste Aufgabe geworden ist oder die
Aufgabe einer Existenzweise, die es auf unserer Immanenzebene heute zu
entdecken gilt«.431

Die Schwierigkeit, an die Welt zu glauben, erscheint so auch als Expli-
kation eines von den phinomenologischen Philosophien des 20. Jahrhun-
derts an den sogenannten >Poststrukturalismus«< vererbten Problems. Die-
ses Problem wird dem Denken in der Kunst aufgedrangt. Lassen sich die
§§ 414-416 von Leibniz’ Theodizee, die Schilderung der »Holle der Po-
tenz«, »eine Quelle der gesamten modernen Literatur« nennen,*? so pra-
sentiert Das Zeit-Bild diese Literatur vor dem Hintergrund des fragwiirdig
gewordenen Glaubens an die Welt auch als Schauplatz eines Konfliktes,
der die Moderne tberhaupt auszeichnen soll. »Das wesentliche Merkmal
der modernen Zeit besteht darin, daff wir nicht mehr an diese Welt glau-
ben«.#3 Indem der Film aber auch die Literatur des Nouveau Roman vor
das Problem gestellt werden, den Glauben an diese Welt zurtickzugeben,
inszenieren sie in der Folge von Borges und Leibniz Einbriche des Mogli-
chen, welche die Kohirenz einer Welt bedrohen und die Briichigkeit jeder
Berufung auf die Welt (einen verbindlichen Begriff der Wirklichkeit) de-
monstrieren. Eine solche Auffassung darf sich von den Diagnosen Umber-
to Ecos, Hans Blumenbergs und den literarischen Kimpfen Blanchots und
Robbe-Grillets gegen Sartre gestiitzt sehen. Im offenen Kunstwerk oder
modernen Roman, schlieflich im Begriff der Literatur selbst, wird das
Festhalten an der Welt als ontologisch vorausgesetzter Totalitit problema-
tisch.

430 Dieses Problem konstatiert Nancy 2012, S. 151. Der hochproblematische Begriff des
Volks taucht bei Heidegger in Der Ursprung des Kunstwerks bekanntlich in Zusammen-
hang mit der Aufstellung der Welt durch das Kunstwerk auf.

431 Deleuze/Guattari 2000, S. 85.

432 Deleuze 1997, S. 391.

433 Ebd., S.224. Meine Hervorhebung - F.S.

315

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968219271-143 - am 16.01.2026, 18:17:20.



https://doi.org/10.5771/9783968219271-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Weltränder: Exponierte Erzählweltgenesen bei Peter Weiss und Wolfgang Hildesheimer
	Medialität – Erzähl-Origo – Tempus
	Ontologische Unvollständigkeit
	Kunst des Unmöglichen
	Beschreiben in Platons Höhle
	Reflektorische Origo
	Nachtwandeln, Erwachen in die Welt
	Ortsnamen, Namen überhaupt
	Die Unendlichkeit durch die Sterne
	Selbstexposition des Erzählens

	Verfahren im technischen Zeitalter: Wissenschaft und Weltauflösung bei Gottfried Benn und Arno Schmidt
	Technik – Welt – Bewusstsein
	Nobodaddy’s Kinder. Die Problematisierung neuzeitlicher Autorschaft als Schöpfungsmythos
	›Berechnungen I‹: Erzähltext als Versuchsreihe
	›Berechnungen III‹: Die ergodische Dimension von Schmidts diskursiver Ebene
	Nobodaddy’s zersprungene Welt
	Vorbereitung des ptolemäischen Stils
	Weltauflösung: Eine Konsequenz der ›absoluten Prosa‹
	Subjektivität und Objektivität im Zeichen des Pessimismus
	Die unerhörte Begebenheit der Weltbeschreibung
	Ptolemäischer Pessimismus und Amor Fati

	Anti-Cartesianische Meditationen: Auflösungen erzählweltlicher res extensa bei Maurice Blanchot und Samuel Beckett
	Der cartesische Weltbegriff
	Denken und Sprechen als Weltvernichtung
	Blanchots Denken der Literatur um 1950
	Sehen – Sprechen – (Ver)Schwimmen: Die Dispersion von Imaginärem und Erzählstimme
	Sprechen ist nicht Sehen
	Die Auflösung des Imaginären in der Metapher
	Anti-Cartesianische Meditation
	Becketts Erzählmonaden in der res extensa
	Becketts ›Kosmologie‹ nach ›Murphy‹
	Erschöpfte Erzählmonaden
	Die Monade kommt zur Welt: Becketts ›nonreliable narration‹
	Kommunikation über die Erzählwelt (Disjunktive Synthese)
	Die Welt und die Hose

	Die instabilen Welten des Nouveau Roman: Alain Robbe-Grillets vom Zeit-Bild verschobene Erzählwelten (1957–1964)
	Theorie des Zeit-Bildes
	Zeit und Erzählung (La Jalousie)
	Differenz in der Wiederholung: Die Erzählfrequenz
	Das Zeit-Bild als Ununterscheidbarkeitszone
	Die Jalousie: Der fragmentierte Blick
	Imagination und Zeit-Bild (Dans le labyrinthe)
	Das Zeit-Bild als fälschende Kraft
	Die Zeit als Labyrinth
	Au revoir le monde (La maison de rendez-vous)
	Je est un autre (I): Die Zeiten der Erzähl-Origo
	Je est un autre (II): Das frei flottierende ›Ich‹
	Perspektivismus und Erzählfrequenz
	Eine Welt alles Möglichen: Personen und Ereignisse
	Zeit-Bild und Weltauflösung


