
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 351 

Buddhistische Ethik und positives Recht 

Versuch einer systematischen Darstellung möglicher Verbindungen von 
buddhistischer Ethik und einem Rechtssystem am Beispiel Sri Lankas 
 

Von Florian Preußger, Berlin* 

 

Einleitung 

Der folgende Aufsatz fragt nach ethisch-moralischen Forderungen einer Religion an ein 

Rechtssystem. Dabei bezieht sich diese Frage zunächst auf die Ethik der jeweiligen Reli-

gion (und nicht etwa auf reale Kooperationen zwischen Geistlichkeit und Staatlichkeit). 

Viele Arbeiten behandeln diese Frage anhand christlicher oder islamischer Ethik. Kaum 

findet sie sich jedoch bislang anhand buddhistischer Ethik erforscht. Womöglich ist das, 

was man als Ethik des Buddhismus bezeichnen könnte, in Europa noch nicht hinlänglich 

bekannt. Deshalb soll zuförderst kurz in die „buddhistische Ethik“ eingeführt werden. 

Anschließend ist zu erörtern, ob die Lehre des Buddha (das Dhamma
1
) eine Verbindung 

von Recht und buddhistischer Ethik postuliert.  

 Zur Untersuchung der Verbindung von Recht und Ethik resp. Recht und rechtsethischer 

Rechtfertigung hat Dietmar von der Pfordten vorgeschlagen, durch Verwendung der 

Modalkategorien notwendig, möglich, wirklich
2
 ein höheres Maß an Klarheit zu schaffen. 

Auch die folgende Arbeit wird im Anschluss an diese Kategorien versuchen, gedankliche 

 

* Florian Preußger, nach Studium der Philosophie und Religionswissenschaft sowie von Teilgebie-
ten des Rechts an der Humboldt- sowie der Freien Universität zu Berlin und Buddhist Studies an 
der University of Peradeniya (Sri Lanka), seit 2008 Tutor am Lehrstuhl für Praktische Philoso-
phie/Ethik an der Freien Universität Berlin. E-mail: flopderpostmoderne@yahoo.de. 

1
 Die Fachbegriffe werden immer in Pâli und nicht in Sanskrit verwendet, weil der am besten 

erhaltene Kanon an Lehrreden des Buddha, auf den auch hier Bezug genommen wird – der sog. 
Pâli-Kanon – in Pâli verfasst ist. Zudem umfasst Pâli den sprachlichen Rahmen, in dem der his-
torische Buddha dachte und sprach. Pâli ist (wie Mâgadhi) eine mittel-indo-arische Sprache und 
somit entweder eng verwandt mit der Sprache, die der Buddha selbst sprach (Mâgadhi), oder – 
wie viele Theravâda-Buddhisten annehmen – Pâli und Mâgadhi sind gar identisch. 

2
 Man kann „modal zwischen der Unmöglichkeit, Möglichkeit, Wirklichkeit und der Notwendigkeit 

der rechtsethischen Rechtfertigung unterscheiden.“ Dietmar Von der Pfordten, Rechtsethik, Mün-
chen 2001, S. 110. Etwas vereinfacht dargestellt ergeben sich so vier Grundpositionen zum Ver-
hältnis von Recht und dessen ethischer Rechtfertigung: Sie ist a) unmöglich (rechtsethischer 
Nihilismus); b) zwar möglich, aber zu eliminieren oder zu minimieren und damit nicht wirklich 
(rechtsethischer Reduktionismus); c) sie ist möglich und wirklich (soll also wirkungsvoll sein), 
aber nicht notwendig in einem begrifflichen oder ontischen Sinn (rechtsethischer Normativismus); 
d) begrifflich bzw. ontisch notwendiger Teil des Rechts und (insofern natürlich) möglich und 
wirklich (rechtsethischer Essentialismus). Dass buddhistische Ethik eine kognitivistische ist, und 
sie deshalb die ethische Rechtfertigung des Rechts für zumindest möglich hält, ist deutlich und 
wird hier angenommen. Deshalb wird auf die Kategorie „unmöglich“ nicht weiter eingegangen 
werden. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

352 

Ordnung zu bewahren. Die Frage nach einer Verbindung von positivem Recht und bud-

dhistischer Ethik ergibt dann die folgenden Stufen der Erörterung:  

a) Ist die Verbindung notwendig? Verliert positives Recht seine Geltung oder seinen 

„Rechtscharakter“, wenn es den Normen einer buddhistischen Ethik widerspricht? Ist 

im Buddhismus „unrichtiges/ungerechtes Recht“ noch Recht?
3
  

b) Wenn keine notwendige Verbindung festgestellt wird, ist eine solche Verbindung 

möglich?
4
 Hat der Buddha eine ethische Rechtfertigung des Rechts gewünscht und 

eventuell ausgearbeitet oder hat ihn das Thema nicht interessiert? Mit von der Pfordten: 

Ist er rechtsethischer Reduktionist oder Normativist? 

c) Ist die Verbindung wirklich? Hierher gehören m.E. Fragen, die an b) anknüpfen, v.a.: 

Inwiefern können sonstige, tatsächliche (oder „wirkliche“) Verbindungen positiven 

Rechts und des Buddhismus gefunden werden? 

Die unter c) aufgeworfene Frage ist relativ unabhängig von der rechtsethischen Position des 

Buddha und soll am Beispiel Sri Lankas erörtert werden. Es ist davon auszugehen, dass 

buddhistisches Gedankengut in Rechtsnormen „buddhistischer Staaten“ wie Sri Lanka
5
 

Eingang gefunden hat. Jedoch wird sich zeigen, dass diese empirische Analyse lediglich 

„holzschnittartig“ durchgeführt werden kann und zudem kaum aussagekräftige Ergebnisse 

liefert. So endet der Aufsatz mit der Darstellung eines alternativen Verständnisses der 

Verbindung (oder Verschmelzung) von Recht und dem in Sri Lanka beheimateten The-

ravâda-Buddhismus
6
. Es wird sich hierbei herausstellen, dass diese Verbindung wenig mit 

einer Verbindung von Recht und Ethik des Dhamma zu tun hat, sondern von anderer Natur 

ist. 

 Zu Beginn einer Einführung in die buddhistische Ethik muss jedoch einem Missver-

ständnis vorgebeugt werden: Den Buddhismus gibt es nicht. Seit Verkündung der Lehre im 

5. Jahrhundert v. Chr.
7
 hat sich eine Vielzahl von Formen (oder „Wiedergeburten“

8
) dieser 

 
3
 Das entspräche z.B. der Position Thomas von Aquins, der die Frage für die christliche Ethik 

bekanntlich so beantwortete, dass menschliche Normen nur dann Gesetze sind, wenn sie über die 
participatio mit den höheren Gesetzesstufen verbunden sind: ungerechtes Recht ist kein Recht 
sondern Gewaltanwendung bzw. Zerstörung des Rechts. 

4
 Das „möglich“ kann man auch anders verstehen und unabhängig von der oben formulierten 

Variante auch fragen: Sind die ethischen Normen des Buddhismus für eine positive Rechtsord-
nung überhaupt anwendbar, ist eine solche Verbindung überhaupt realisierbar? Auch hierauf wird 
in Kap. II.3.2 kurz eingegangen. 

5
  „Buddhistischer Staat“ meint hier so viel wie: durch die (lokale) buddhistische Religion und 

Kultur geprägte Länder bzw. Länder in denen sich die Mehrheit der Bevölkerung als Buddhisten 
bezeichnen. Vgl. dazu auch Kap. 3.2. 

6
 Auch für den Theravâda-Buddhismus gilt das unten zu „Buddhismen“ Gesagte: Es gibt viele 

verschiedene, aber verwandte Formen des Theravâda-Buddhismus: synkretistische Formen aus 
lokalen, präbudhhistischen Kulturen. Vgl. dazu z.B. die Artikel Donald K. Swearer, Thailand und 
John Clifford Holt, Sri Lanka, beide in: Robert Buswell Jr. (Hg.), Encyclopedia of Buddhism, 
New York et al. 2004, S. 830ff bzw. S. 795ff. 

7
 Zur Diskussion der Lebensdaten und –umstände des Buddha siehe Kap. II.1. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

353 

frühen Lehre herausgebildet. Bernard Faure schlägt deshalb vor, die vielen verschiedenen 

Lehren
9
 nicht derart vereinfachend als „den Buddhismus“ zu bezeichnen, sondern von 

„Buddhismen“
10

 zu sprechen. Es muss also klar sein, dass „buddhistische Ethik“ eine 

Abstraktion, eine Arbeitshypothese ist, die sich auf die überlieferten Reden des historischen 

Buddha (Suttas
11

) konzentriert. Dieses theoretische Konstrukt wird zumeist „early (oder 

„classical“) Buddhism“ genannt.
12

 Er hat jedoch so vielleicht nie in der Realität (als gelebte 

Religion) existiert. Buddhistische Ethik heißt hier also nicht Ethik des Buddhismus oder 
der Buddhisten, sondern Ethik der Lehrreden des Buddha. 

 

1. Buddhistische Ethik 

Im Folgenden sollen aufgrund der Vielschichtigkeit und Komplexität des Themas lediglich 

drei grundlegende Begriffe kurz entwickelt werden. Die vielen Aspekte buddhistischer 

Ethik können hier nur angedeutet werden und auf weiterführende Lektüre verweisen. 

 

 
8
 „Man könnte über die aufeinander folgenden Reinkarnationen des Buddhismus (indisch, chine-

sisch, japanisch etc.) das sagen, was die Buddhisten über das Ich sagen, das von einer Existenz in 
die nächste wandert: es ist nicht mit sich identisch, und doch ist es auch nicht ganz von sich selbst 
verschieden.“ Bernard Faure, Buddhismus, Bergisch Gladbach 1998, S. 6. 

9
 Insbesondere die „drei Fahrzeuge“ Hînayâna, Mahâyâna, Vajrâyana (d.i. kleines, großes und 

diamantenes Fahrzeug). Diese sind jedoch selbst wieder in unzählige „Sub-Schulen“ untergliedert. 
Bei Klaus-Joseph Notz, Lexikon des Buddhismus, Wiesbaden 2002, S. 14 findet sich eine Dar-
stellung zur Entwicklung der größeren Subschulen; sie enthält 33 Schulen und ist keineswegs 
vollständig. 

10
 Faure, Anm. 8, S. 6. 

11
 Der Buddha hat – wie Jesus Christus – niemals selbst Texte verfasst, seine Lehrreden (oder Dis-

kurse; Pâli: Sutta; Sanskrit: Sutra) wurden auswendig gelernt, mündlich tradiert und zunächst 
gegen Ende des 1. Jahrhundert v. Chr. auf Sri Lanka verschriftlicht. Diese Schriften bilden den 
sog. Pâli-Kanon und sind bis heute erhalten. Der Pâli-Kanon besteht aus drei „Körben“ (pitaka) 
und heißt deshalb Tipitaka („Drei-Korb“): Dem Korb der Ordensregeln für Mönche und Nonnen 
(Vinaya-Pitaka), dem Korb der Lehrreden (Sutta-Pitaka) und dem Korb der psychologisch-philo-
sophischen Ausarbeitung der ersteren beiden (Abhidhamma-Pitaka). Siehe hierzu Venerable 
Nârada Mahâthera, The Buddha and His Teachings, Taipei 1998, S. 203ff. 

12
 „[…] In speaking of “Buddhism” I should make clear that I am writing with reference to an 

abstraction which might be termed “classical” Buddhism. This abstraction is neither the same as 
nor different from Buddhism in any historical or cultural context. It is not meant to represent the 
views of any sect [...].“ Damien Keown, Are there ‘Human Rights’ in Buddhism?, Journal of 
Buddhist Ethics Volume 2 (1995). Das Journal of Buddhist Ethics ist nur online und ohne Seiten-
zahlen verfügbar.   

 Andere Autoren, die mit dem Konzept/Konstrukt des „Early Buddhism“ arbeiten, sind P.D. 
Premasiri, Studies in Buddhist Philosophy and Religion, Peradeniya 2006 und David J. Kalupa-
hana, Buddhist Philosophy – A Historical Analysis, Honolulu 1976. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

354 

1.1. Grundbegriffe 

1.1.1. Paticca-samuppâda  

„Wer auch immer paticca-samuppâda sieht, sieht die Lehre des Buddha, wer die Lehre des 

Buddha sieht, sieht paticca-samuppâda.“ (M. 28
13

).  

Die Lehre von paticca-samuppâda bildet die Basis der buddhistischen Philosophie, mithin 

den Ausgangspunkt jeder Form buddhistischen Denkens. Es handelt sich hierbei um eine 

Entstehungs- resp. Kausaltheorie, die erklärt, wie alle Phänomene bzw. Entitäten 

(= dhamma) entstehen. Der Begriff ist aus den drei Worten paticca (abhängig von, bedingt 

durch), sam (co-, zusammen) und uppâda (entstehen) zusammengesetzt und wird deshalb 

zumeist mit „abhängigem“ bzw. „bedingtem Entstehen“ übersetzt. Besser ist jedoch die 

englische Version „dependent co-arising“, weil sie die Silbe sam nicht unterschlägt und so 

zweifelsfrei deutlich macht, dass die buddhistische Kausaltheorie nicht monokausal ver-

standen werden darf: Alle dhamma (materiell oder immateriell) stehen in einem unendli-
chen Netz von Abhängigkeiten, jede Entität ist in ihrem Entstehen von vielen anderen 

Entitäten bedingt und ist selbst wieder eine (von vielen) Ursache(n) für weitere Entitäten. 

Die Hua-Yen Schule hat mit der Metapher „Indras Netz der Juwelen“ paticca-samuppâda 

wunderschön pointiert:
14

 

„Far away in the heavenly abode of the great god Indra, there is a wonderful net which has been 
hung by some cunning artificer in such a manner that it stretches out infinitely in all directions. 
[…] the artificer has hung a single glittering jewel in each „eye“ of the net, and since the net itself 
is infinite in dimension, the jewels are infinite in number. […] If we now arbitrarily select one of 
these jewels for inspection and look closely at it, we will discover that in its polished surface there 
are reflected all the other jewels in the net, infinite in number. Not only that, but each of the jewels 
reflected in this one jewel is also reflecting all the other jewels, so that there is an infinite reflect-
ing process occurring.“  

In allen Dingen, materiellen wie Stühlen und immateriellen wie Gedanken oder Wünschen, 

spiegelt sich die zentrale Präsupposition des Buddhismus: des unendlich zusammenhän-

genden Entstehens.
15

 

 
13

 Vorzugswürdig ist hier die gebräuchliche Zitierweise der Suttas. Da der „Korb“ der Suttas aus 
fünf Sammlungen, den Nikâyas (Dîgha- , Majjhima-, Samyutta-, Anguttara- und Khuddaka-
Nikâya) besteht, werden diese jeweils mit ihrem Anfangsbuchstaben abgekürzt. Die Nikâyas sind 
wiederum in Abschnitte (vaggas = Bücher) unterteilt, deshalb werden hinter den Kürzeln für die 
Nikâyas (D, M, usw.) römischen Zahlen angegeben, die diesen Abschnitten entsprechen. Die ara-
bischen Ziffern bezeichnen die Seitenzahl, auf der das Zitat oder das Sutta zu finden ist und be-
ziehen sich immer auf die Ausgabe der Pâli-Text-Society (PTS), die als erste den gesamten Kanon 
ediert hat. 

14
 Das Folgende ist übernnommen aus: Francis H. Cook, Hua-Yen Buddhism, Pennsylvania 1977, 

S. 2. 
15

 An diesem Punkt beginnt jede Form buddhistischer Reflektion: Auch die ontologischen Grundan-
nahmen des Buddha, die drei Charakteristiken der Existenz (tilakkhana) – anicca (Vergänglich-
keit), anatta (Nicht-Selbst, Nichtexistenz einer Seele) und dukkha (Unzufriedenheit, Leiden) – 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

355 

1.1.2. Kamma  

Bekanntlich heißt kamma (Skt. karma) direkt übersetzt Handlung oder Tat
16

; im ethischen 

Kontext schlägt Damien Keown jedoch die interpretative Übersetzung „moralische Ent-

scheidung mitsamt deren Folgen“ vor.
17

 Diese Übertragung ist m.E. eine sehr angemessene 

Interpretation, denn wie alle Entitäten ist – aus buddhistischer Perspektive – auch eine 

Handlung in ein infinites Kausalnetz eingebunden. Auch Handlungen sind dem „Gesetz“ 

von paticca-sammupâda unterworfen und können nicht ohne ihre „Eltern und Kinder“ 

betrachtet werden: Den Faktoren, die zu ihrer Entstehung beigetragen haben und den Kon-

sequenzen, die sie nach sich ziehen. Handlungen können dabei in zweifacher Hinsicht 

Folgen haben, erstens für andere und zweitens für den Handelnden selbst. In der buddhisti-

schen Philosophie hängen diese beiden Aspekte sehr eng zusammen – man könnte fast 

sagen: Die Folgen für andere sind die Folgen für den/die Agierende/n. Um dies besser 

verstehen zu können, wird oft der folgende, sehr bekannte Ausspruch des Buddha herange-

zogen.  

„Es ist der Wille (cetanâ
18

), ihr Mönche, den ich kamma nenne.“ (A 3, 415) 

Kamma als bewusste oder gewollte Tat (mental, verbal, körperlich)
19

 generiert eine be-

stimmte Disposition in der Psyche des Handelnden, denn der Wille zu einer Handlung geht 

dieser voraus. Schlechtes geistiges Handeln („Denken“, die Absicht) fördert schlechtes 

körperliches Handeln. Durch unser Denken, unsere Absichten und unseren Willen eignen 

wir uns also Dispositionen an, welche sukzessive zu Verhaltensmustern oder Charakter-

zügen werden. Und diese bestimmen, wie man sich (tendenziell) in Zukunft verhalten wird. 

Dies wiederum hat Einfluss auf die Personen, die einen umgeben werden etc. Das englische 

Sprichwort „Sow an act, reap a habit, sow a habit, reap a character, sow a character, reap a 

destiny“ bringt diese Überlegungen auf den Punkt. Kamma ist also nicht unbedingt ein 

„metaphysisches Konto“, sondern kann – ganz im Sinne von Autoren wie Gunapala Dhar-

masiri und P.D. Premasiri
20

 – durchaus als „psychologisches Gesetz“
21

 verstanden werden; 

 
lassen sich aus paticca-sammupâda herleiten oder genauer: Sie sind notwendige Folgen. Dukkha 
wiederum ist bekanntlich das Zentrum der Vier Edlen Wahrheiten, wovon die vierte auf den Edlen 
Achtfachen Pfad verweist und so fort. 

16
 Siehe dazu jedes Lexikon zum Buddhismus; beispielsweise Notz, Anm. 9, S. 233 und Nyanati-

loka, Buddhist Dictionary. Manual of Buddhist Terms and Doctrines, Kandy 2004, S. 91 – 94. 
17

 Damien Keown, Buddhist Ethics. A Very Short Introduction, Oxford 2005, S. 5f. 
18

 Bevorzugt wird die Übersetzung (volition, will) von Nyanatiloka, Anm. 16, S. 47. 
19

 Auf diese Spezifizierung macht der Buddha zum Beispiel im Kukkuravatika-Sutta (M I, 389) 
aufmerksam. 

20
 Premasiri spricht nicht vom „psychologischen Gesetz“, aber auch er hält die Psyche – nämlich die 

sog. „schlummernden Charakterzüge“, „Neigungen“ bzw. „unterbewussten Dispositionen“ (anu-
saya) – für ein zentrales Element der buddhistischen Ethik: Die sieben anusaya (Gier, Missgunst, 
spekulative Meinung, skeptischer Zweifel, Einbildung, Streben nach ewiger Existenz und Ver-
blendung) veranlassen uns unterbewusst (als Tendenzen) in einer bestimmten Situation so und 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

356 

als Verweis auf die Wechselwirkung unserer bewussten („gewollten“) Handlungen auf 

unsere Psyche. Die buddhistische Variante von kamma bedeutet nichts anderes, als dass wir 

uns durch unser Agieren selbst entscheiden, welche Personen wir werden und so unsere 

Zukunft selbst gestalten: Das Individuum erschafft sich durch seine Handlungen selbst
22

. 

Umgekehrt heißt dies: Durch Kultivierung guter (oder schlechter) Absichten bzw. eines 

„guten“ Charakters kann die eigene Zukunft aktiv verändert werden. Was aber sind die 

treibenden Kräfte in der Psyche des Individuums und wie kann man den eigenen Charakter 

positiv beeinflussen?  

 

1.1.3 Kusala-kamma 

In den buddhistischen Texten kann man lesen, dass eine Person aus guten bzw. heilsamen 

(oder schlechten bzw. unheilsamen) Wurzeln handelt, den sog. (a)kusala-mûla
23

. Mit dem 

Begriff kusala ist ein m.E. sehr wichtiger Teil buddhistischer Ethik gegeben. Das Vorhan-

densein einer (un-)heilsamen Wurzel determiniert die moralische Qualität eines Bewusst-

seinszustandes, einer Redehandlung oder Tat – mit anderen Worten: die des kamma.
24

 
25

  

„In psychological terms , 'karmically wholesome' [kusala – F.P.] are all those karmic volitions 
[…] which are accompanied by two ore three wholesome roots (mûla), i.e. by greedlessness 
(alobha) and hatelessness (adosa), and in some cases also by non-delusion (amoha: wisdom, 
understanding). Such states of consciousness are regarded as 'karmically wholesome […]. From 
this explanation, two facts should be noted: (1) it is volition that makes a state of consciousness, 
or an act, 'good' or 'bad'; (2) the moral criterion in Buddhism is the presence or absence of the 
three wholesome or moral roots.“ 

Die kusala-mûla – etwa Freiheit von Gier (lobha), Hass (dosa) und Verblendung (moha) – 

bzw. deren Antagonisten, die akusala-mûla, sind die drei „psychologischen Quellen der 

 
nicht anders zu agieren. Wie im Falle der akusala-mûla wird eine Handlung durch das Vorherr-
schen einer solchen negativen Disposition (i.e. eines Lasters) beherrscht. Dies gilt auch für die 
Ebene der Gefühle und Emotionen. Die Oberfläche der observierbaren (Sprech-)Handlungen stellt 
erst die dritte und letzte Ebene dar. Zu sichtbar schlechtem Verhalten kommt es also nur, wenn die 
zwei zu Grunde liegenden Vorstufen „überkochen“; sich eine (aus buddhistischer Perspektive) 
negative Disposition in einer negativen Emotion realisiert und diese in einer körperlichen oder 
verbalen Handlung gipfelt. Vgl. Premasiri, Anm. 12, S. 21 ff; Nyanatiloka, Anm. 16, S. 21f und 
insbes. D I, 33 und A VII, 11f. 

21
 „Thus as kamma has been defined as the motive, the law of kamma should be interpreted essen-

tially as a psychological law. Its basic tenet is that if one now produces a bad thought, as a result 
of that bad thought, more bad thoughts will arise, thus leading to a series of polluted, bad 
thoughts.“ Gunapala Dharmasiri, Fundamentals of Buddhist Ethics, Singapore 1998, S. 47. 

22
 „By freely and repeatedly choosing certain sorts of things, individuals shape their characters, and 

through their characters their futures. […] [They] are thus to a large extent the authors of their 
good and bad fortune.“ Keown, Anm. 17, S. 6. 

23
 a = un-, nicht; kusala = heilsam, gut; mûla = Wurzeln. Vgl. auch Nyanatiloka, Anm. 16, S. 105. 

24
 Vgl. hierzu Nyanatiloka, Anm. 16, S. 119. 

25
 Das folgende Zitat bei Nyanatiloka, Anm. 16, S. 105. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

357 

Motivation [zu einer (Sprech-)Handlung]“
26

, die einer jeden Tat zu Grunde liegenden 

Charakterzüge (Wurzeln).
27

 P.D. Premasiri vertritt die Auffassung, dass die Analyse der 

Begriffe für „gut“
28

 in den buddhistischen Texten deutlich mache, dass der Begriff 

Nibbâna (Skt.: Nirvana) – Ziel der buddhistischen Soteriologie – nichts anderes bedeute, 

als einen Zustand der moralischen Perfektion erreicht zu haben; mit anderen Worten: dass 

die Konzeption von Nibbâna ethische Implikationen birgt.
29

 

„The Anguttara-nikâya which uses evaluative language in characterising the specific modes of 
behaviour and conditions of mind which conduce to the attainment of the ultimate goal of Bud-
dhism […] includes the term kusala (A V, 240ff.; 273ff.). A person endowed with ten qualities is 
called one who is endowed with kusala (M II, 28f.). These qualities are those ones directly con-
nected with the attainment of Nibbâna. […] Nibbâna, the highest spiritual attainment of Bud-
dhism is the condition in which greed (lobha), malice (dosa) and ignorance or confusion (moha) 
are said to be absent. Greed, malice and ignorance are described as akusala while the absence 
of them is described as kusala.“ 

Hieraus wird deutlich, dass die gute Handlung (kusala-kamma), die auf der Kultivierung 

eines guten (d.h. heilsamen) Charakters beruht, mit dem letzte Ziel, Nibbâna, verbunden 

ist. Wer sich via Entwicklung der kusala-mûla um gute Handlungen bemüht, befindet sich 

schon auf dem Pfad zur Erlösung – und umgekehrt! Kusala-kamma ist die Handlung einer 

Person, welche die akusala-mûla in sich besiegt hat. Das klingt tautologisch, erklärt aber, 

weshalb eine erleuchtete Person die „Verkörperung von kusala“
30

 ist und worum es in 

buddhistischer Ethik grundsätzlich geht: Die absolut gute, heilsame Tat wird im Bewusst-

 
26

 „psychological springs of motivation“ Keown, Anm. 17, S. 7. 
27

 Zu diesem Thema siehe insbes. Nyanaponika Thera: The Roots of Good and Evil, Kandy 1986. 
28

 In den Pâli-Texten gibt es zwei Begriffe für gut, kusala und puñña (resp. akusala und pâpa für 
schlecht oder böse). Diese hat zu einigen Missverständnissen geführt, da die Begriffe nicht die 
gleiche Verwendung (Bedeutung) haben: „The term puñña has been generally used in the Pâli 
scriptural tradition to denote that which benefits the person who is intent on bettering his future 
state of existence without renouncing the pleasures of household life. […] Acts of puñña […] are 
looked upon as those deeds which have the tendency to promote a person´s happiness in future 
life. Puñña helps a person to be reborn in a pleasant form of existence.“ Premasiri, Anm. 12, S. 
11. Dieser Gedankengang lässt sich auch mit den Begriffen karmic- versus path-level deutlich 
machen: Den entscheidenden Unterschied zwischen beiden Begriffen markiert die Zielsetzung 
oder Intention: bessere Wiedergeburt („karmic level“) versus Erlösung („path level“). Damit ist 
klar, dass puñña und kusala zwei vollkommen verschiedene Perspektiven auf eine Handlung dar-
stellen, auch wenn beide Begriffe „gut“ bedeuten. Man kann eine gute Handlung vollziehen um 
„karmische Verdienste“ zu erwerben (karmic level: puñña-kamma), die positive Folgen im weltli-
chen Dasein mit sich bringen; oder aber dieselbe Handlung in der Absicht der Auslöschung der 
akusala-mûla vollziehen (path level: kusala-kamma), mit dem Ziel der Erlösung (vimutti), nicht 
diesseitigen Vorteilen. Vgl. Dharmasiri, Anm. 21, S. 33 – 38. 

29
 Das folgende Zitat aus Premasiri, Anm. 12, S. 12 (Kursivsetzung von mir, F.P.). 

30
 „An enlightened person […] remains to be the very embodiment of kusala.“ Premasiri, Anm. 12, 

S. 13. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

358 

sein vollzogen, dass sie dazu beiträgt die negativen psychischen Impulse Gier, Hass und 

Verblendung in sich selbst und/oder anderen unter Kontrolle zu bringen.
31  

 

1.2. Aspekte buddhistischer Ethik 

Die buddhistische Moralphilosophie ist extrem vielschichtig. Nach den obigen Betrachtun-

gen scheint zunächst einmal klar, dass im Mittelpunkt die (gute) Absicht und die Entwick-

lung eines „tugendhaften“ oder kusala-Charakters steht. Das verweist einerseits auf die 

psychologische (oder psychologisierende) Denkweise. Andererseits hat diese Ähnlichkeit 

zur (antiken) Tugendethik manche Autoren veranlasst, auch die buddhistische Ethik als 

reine Tugendethik einzustufen.
32

 Ein Ausblick auf den ganzen Umfang der Lehrreden zeigt 

aber noch ganz andere Aspekte. 

 

1.2.1. Buddhistische Ethik als Tugendethik 

Tugenden nehmen in der buddhistischen Ethik zweifelsohne eine herausragende Stellung 

ein, weil sie wichtig sind, die richtigen (heilsamen) Dispositionen bzw. Verhaltensmuster 

zu kultivieren. Tugenden eigenen sich hervorragend, um (sich selbst) zu kusala-kamma 

„abzurichten“ bzw. um die akusala-mûla sukzessive zu eliminieren. 

 Keown spricht von drei Kardinaltugenden im Buddhismus: alobha, adosa, amoha.
33

 

Die Begriffe sind wohl bekannt – es ist nur ein Ausdruck der Konsistenz buddhistischen 

Denkens, dass die Kultivierung der kusala-mûla die höchste aller Tugenden darstellt. Die 

drei wohl bekanntesten Tugenden (v.a. unter den Praktizierenden) sind hingegen Großzü-

gigkeit (dâna
34

), Gewaltlosigkeit (ahimsâ) und Mitgefühl (karunâ) oder Liebende-Güte 

(mettâ). Alle drei Tugenden sind inzwischen auch im Westen sehr bekannt und prägen oft 

das Bild des Buddhismus in Zeitschriften und Erzählungen. Der „Witz“ oder die Pointe 

dieser Tugenden ist wie bei den Moralvorschriften (sîla, s.u.) jedoch nicht die Tugend 

selbst, sondern deren Beitrag zur Entwicklung eines Charakters, der nur noch kusala-

Handlungen vollziehen kann: Dâna, ahimsâ, karunâ und mettâ „trainieren“ das Empfinden 

von Respekt gegenüber allen Lebewesen
35

: Das Metta-Sutta (S V, 146), das kaum ein/e 

 
31

 „It is the enlightened person who is fully moral, who does not suffer from moral weakness. For he 
has completely gained control over the psychological impulses that drive one to the kind of 
behaviour that could be characterized as unwholesome or immoral.“ Premasiri, Anm. 12, S. 14. 

32
 Dazu: Keown, Anm. 17, S. 25. 

33
 Keown, Anm. 17, S. 12f. Er verwendet die analogen Begriffe arâga, advesa, amoha. 

34
 Dharmasiri bezeichnet dâna als wichtigste buddhistische Tugend, weil Großzügigkeit die Los-

lösung der eigenen Anheftung an materielle Gegenstände und egoistische Gedanken, sowie die 
Entwicklung von Sensibilität für die Bedürfnisse anderer fördert und so schließlich zur Kultivie-
rung von Selbstlosigkeit führt. Dharmasiri, Anm. 21, S. 88ff. 

35
 Siehe auch Nyanatiloka, Anm. 16, S. 120: Mettâ z.B. führt zum Ablegen von dosa (Hass), ist 

praktiziertes adosa.  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

359 

Buddhist/in in Asien nicht kennt, kulminiert in einem gut nachvollziehbaren Paradigma, 

einem prägnanten Resümee buddhistischer Ethik:
36

 

„Just as a mother would protect her only child at the risk of her own life, even so,  
let one cultivate a boundless heart of compassion towards all beings. Let one´s  
thoughts of boundless compassion pervade the whole world.“ 

 

1.2.2. Sîla: Moralvorschriften bzw. -pflichten  

Das bekannteste Regelwerk im Buddhismus, die „Pflichten des Dhamma“
37

 sind die fünf 

Tugendregeln bzw. Moralvorschriften (pañcasîla): Sie umfassen die (1) Enthaltung vom 

Töten eines jeden lebenden Wesens; (2) die Enthaltung vom Nehmen dessen, was nicht 

gegeben wurde; (3) die Enthaltung von sexuellem Fehlverhalten; (4) die Enthaltung vom 

Lügen (unrechter Rede) und (5) die Enthaltung von der Einnahme berauschender Getränke 

(Substanzen). 

 Sie wurden vom Buddha ganz offensichtlich speziell für den Laien verfasst, was sich 

u.a. schon daran ablesen lässt, dass es für die Mönche eine erheblich umfangreichere 

Sammlung an (positiv wie negativ formulierten) Pflichten gibt. Doch gilt auch für die 

pañcasîla das im Rahmen der Tugenden Erörterte: Zwar sind sie in der Realität der Prakti-

zierenden wichtig und in der Moral buddhistischer Länder stets präsent. Grundlegend ist 

aber die Entwicklung von kusala-kamma, die „Charakterentwicklung“ – und nicht Enthal-
tung. Deshalb sollen die Regeln aus bzw. mit der richtigen Motivation (cetanâ) befolgt 

werden. Tugenden und Pflichten verhalten sich wie die Seiten ein und derselben Medaille: 

Die eine Seite sind die Regeln, die andere die Tugenden; man befolgt die Regeln, weil 

diese lediglich eine Liste an Dingen darstellen, die eine tugendhafte Person niemals tun 

würde.
38

 Beide Seiten dienen aber m.E. nur der Elimination der negativen mentalen Dispo-

sitionen, den akusala-mûla. Der frühe Buddhismus und dessen Ethik sind – so Damien 

Keown – ein „Pfad der Selbsttransformation“
39

, ein Pfad der individuellen Entwicklung 

eines kusala-Charakters, keiner der Verbote. Diese Perspektive auf die buddhistische Ethik 

wird noch von Wichtigkeit sein. 

 

 
36

 Das Folgende wird zitiert von Premasiri, Anm. 12, S. 27. 
37

 Keown, Anm. 17, S. 26. 
38

 Ein Beispiel von Keown: Die erste Moralvorschrift ergibt sich ganz automatisch, wenn man eine 
mitfühlende Einstellung gegenüber allen Wesen hat. Wenn man die erste Moralvorschrift also 
wirklich verstehen will, so müsse man Mitgefühl und Güte/Milde/Wohlwollen (benevolence) ent-
wickeln.  

39
 Keown, Anm. 17, S. 25. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

360 

1.2.3. „Buddhistischer Utilitarismus“ 

Der Buddhismus geht über eine bloße Tugendethik hinaus: In Lehrreden, wie dem Kâlâma-
Sutta

40
 (A I, 189) oder dem Bâhitika-Sutta

41
 (M II, 114) werden die Folgen einer Hand-

lung betont. Rechte (i.e. gute) Handlungen sind solche, die weder anderen noch einem 

selbst schaden. Maßstab für die Bewertung der Folgen ist dabei das Glück bzw. Unglück, 

welches eine Handlung für sich selbst und andere generiert
42

. Eine Ähnlichkeit zum Utilita-

rismus ist kaum von der Hand zu weisen
43

, doch kann die buddhistische Ethik durch die 

gleichzeitige Betonung der Absicht und der Entwicklung eines kusala-Charakters, sowie 

eine qualifizierte Theorie zum Glück
44

 einige Nachteile resp. Einwände gegen die (konse-

quentialistische) Ethik des Utilitarismus abfedern oder konstruktiv entgegnen. 

 

1.2.4. Universalisierung  

Neben den Folgen einer Handlung ist im Dhamma ein weiteres prominentes Moral-Krite-

rium zu finden: Die Goldene Regel. Das folgende Zitat ist ein deutliches Beispiel des 

typisch „achsenzeitlichen“ (Jaspers) Übergangs
45

 von einer konventionellen zur meta-kon-

ventionellen Moral:
46

 

„Here a noble disciple reflects like thus: […] What is not pleasant and delightful to me, is not 
pleasant and delightful to the other person either. How could I inflict upon another that which is 
not pleasant and delightful to me? Having reflected in this manner, he on his own refrains from 
killing, and encourages others too to refrain from killing.“ (S V, 354) 

 

 
40

 Hier sagt der Buddha z.B.: „’What do you think Kâlâmas, when greed, hatred and delusion arise 
in a person, is it for his welfare or harm?’ […] Will that conduce to his harm and suffering for a 
long time?“ Siehe Bhikkhu Bodhi, In the Buddha’s Words, Boston 2005, S. 89. 

41
 Ânanda, der Cousin und vertrauteste Schüler des Buddha, bezeichnet hier diejenigen Taten als 

lobenswert, die keine schädlichen Folgen für den Handelnden als auch für alle (möglichen oder 
denkbaren) Betroffenen nach sich ziehen. Ähnlich auch der Buddha selbst im Ambalatthikârâhu-
lovâda-Sutta (M I, 415). 

42
 Zu den negativen Konsequenzen einer Handlung zählen im Buddhismus auch deren negative 

karmische Folgen: Handlungen, die anderen schaden, schaden – als Verhaltensmuster – ebenso 
dem Agenten. Vgl. Kap. I.1.2 Kamma. 

43
 Vgl. auch Premasiri, Anm. 12, S. 37 f. 

44
 Diese basiert wesentlich auf der Unterscheidung zwischen weltlichem Glück, das schließlich stets 

zu Unzufriedenheit/Leiden (dukkha) führt, und dem Glück des Nibbâna, das sich im Folgen des 
(Achtfachen) Pfades einstellt. Vgl. hierzu Premasiri, Anm. 12, S 40f. und insbes. 56 ff und 
Dharmasiri, Anm. 21, S. 11ff. 

45
 Siehe zum Thema der achsenzeitlichen Veränderungen im moralischen Denken in Asien z.B.: 

Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit, Frankfurt 1992. 
46

 Ein weiteres Beispiel ist in der wohl bekanntesten Lehrrede des Buddha, dem Dhammapada (Vers 
129f), zu finden. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

361 

1.2.5. Die moralische Entscheidung als autonome und rationale Entscheidung  

Die wohl meist zitierte Textstelle zur Problematik der individuellen Moral-/Normenbegrün-

dung (oder: „moralischen Epistemologie“
47

) ist das Kâlâma-Sutta, das auch oft als Bei-

spieltext für Meinungs- und Gedankenfreiheit im Buddhismus herangezogen wird.
48

 Hier 

fordert der Buddha ein autonomes und d.h. von jeglicher Form der Autorität freies Krite-

rium für moralisches Handeln.
49

 Jedes Individuum habe sich allein auf sein eigenes Urteil 
zu verlassen: Ob eine Handlung kusala ist oder nicht, das habe jede/r selbst zu entscheiden, 

nicht die Autorität einer bestimmten Tradition, eines Lehrers oder einer Schrift.
50

 

 

 

2. Verbindung von Recht und Ethik in der buddhistischen Philosophie 

2.1. Vorbemerkung: Staatlichkeit und materielle Bedingungen in Indien zur Zeit des 
Buddha 

Bevor die verschiedenen Formen der Einflussnahme des Buddha oder seiner Lehre auf ein 

Rechtssystem diskutiert werden, erscheint es sinnvoll, kurz auf die gesellschaftlichen und 

staatlichen Strukturen einzugehen, die zur Lebzeit des Buddha in Indien herrschten und auf 

die er Bezug genommen haben muss. Die gesellschaftlich-politische Struktur war in dieser 

Zeit geprägt durch das sog. varna-System, ein undurchlässiges System „erblicher Status-

Gruppen“
51

, das die Gesellschaft in vier verschiedene Klassen mit individuellen Pflichten 

(und Rechten) untergliederte und auf diese Weise dafür sorgte, dass die (Pflicht der) politi-

sche(n) Machtausübung in den Bereich einer Gruppe fiel: die der Kstriya-varna, der Klasse 

der Herrscher (s.u.). Dies bedarf einer kurzen Erläuterung. 

 
47

 Premasiri, Anm. 12, S. 31. 
48

 Siehe hierzu Sanath Nanayakkara, How Free is Freedom of Thought, Kandy 2001, bes. S. 1 – 5. 
49

 Das Dorf der Kâlâmas war im angesprochenen Sutta von einer Vielzahl Asketen und Weisen 
besucht worden, die sich in ihren moralischen Ratschlägen und Predigten gegenseitig widerspra-
chen. Wie solle man in dieser Situation herausfinden, welcher Lehrer Recht habe?! Die Antwort 
lautet: „’What do you think Kâlâmas, when greed, hatred and delusion arise in a person, is it for 
his welfare or harm?’ ‘For his harm, venerable sir.’ […] But when you know for yourselves, 
‘These things are wholesome; […], then you should engage in them.’“ Zit. von Bodhi, Anm. 40, 
S. 89. 

50
 Er führt eine Liste von zehn Gründen an, auf Grund deren eine Lehre unter keinen Umständen 

akzeptiert werden dürfe. Zumeist wird sie in drei Kategorien untergliedert: Autorität (einer Schrift, 
Tradition oder eines Lehrers), rein logische bzw. spekulative Argumentation sowie Übereinstim-
mung zwischen der Lehre und den eigenen Vorurteilen, Ansichten, Wünschen. Vgl. dazu Prema-
siri, Anm. 12, S. 31f. und Nanayakkara, Anm. 48, S. 5 ff. 

51
  Richard Gombrich, Der Theravada-Buddhismus. Vom alten Indien zum modernen Sri Lanka, 

Stuttgart/Berlin/Köln 1997, S. 48. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

362 

 Das fünfte Jahrhundert vor Christus, in dem der historische Buddha wahrscheinlich 

lebte
52

, fällt in die Epoche der späteren vedischen Gesellschaft.
53

 Sie bildete sich mit der 

sukzessiven Aufgabe des Nomadentums und dem Beginn des Ackerbaus (die typisch 

nomadische Viehzucht blieb aber wichtig) ab circa 1000 v. Chr. heraus und ist durch eine 

hierarchische Struktur charakterisiert. Diese geht auf einen vedischen Text
54

 zurück, wel-

cher alle Menschen in vier Klassen bzw. „Status-Gruppen“ einteilt: die varnas (später 

Kasten
55

). An der Spitze der gesellschaftlichen Ordnung standen die Brahmanen („Rezitie-

rer der Veden“
56

), darauf folgten die Kstriya („königliche Klasse“, dazu unten mehr), dann 

die Vaisya („gewöhnliche Freie“) und schließlich die Sûdra (Diener). Jede der vier varnas 

hat individuelle Pflichten und Rechte: Die Brahmanen verkörpern das Sprachrohr der 
Wirklichkeit, da sie als einzige die Veden – das heilige Wissen

57
, die Wahrheit vom „Wesen 

der Dinge“ – kennen, d.i. aussprechen und lernen dürfen. Die Vaisya sind für „Fruchtbar-

keit“ zuständig, also als Händler und Bauern mit der Aufgabe der wirtschaftlichen Produk-

tion im weitesten Sinne betreut. Die Sûdra haben nur eine einzige Pflicht: den anderen 

Schichten zu dienen. 

 Besonders interessant für diese Arbeit ist die erbliche Status-Gruppe der Könige 

(Kstriya). Das varna-System verlieh ihnen das Vorrecht auf Anwendung von Gewalt, die 

 
52

  Über die exakten Lebensdaten des historischen Buddha, Siddhattha Gautama, besteht keine 
Einigkeit; in der wissenschaftlichen Literatur wird die Erleuchtung des Buddha entweder auf den 
Zeitraum 531/528 oder 444/467 v. Chr. angesetzt, die buddhistische Tradition nimmt das Jahr 
544 v. Chr. an. Gemäß buddhistischer Texte wurde der Buddha 80 Jahre alt und fand im Alter von 
35 Jahren Erleuchtung. Zur Diskussion siehe Gombrich, Anm. 51, S. 41. 

53
  Den Begriff „spätere vedische Gesellschaft“ (hier auch: „Ende der Vedischen Periode“) und die 

folgende Analyse der historischen Umstände wird übernommen inhaltlich v.a. von Gombrich, 
Anm. 51, S. 46 ff. 

54
  Die strikte Hierarchie beruht auf dem „Hymnus vom Urriesen“ (Purusa-sûkta) aus dem Rg-Veda 

(Kapitel X.90): Eine übergroße männliche Gestalt, der „Urriese“, wird hier mit dem Universum in 
Beziehung gesetzt, zugleich aber mit der Gesellschaft identifiziert. Die Klassen sowie deren indi-
viduelle Pflichten werden aus dem folgenden Vers (12) hergeleitet: „Sein Mund war der Brah-
mane, die Arme wurden zum Adligen gemacht, seine beiden Schenkel [oder „Lenden“ – F.P.] zum 
vaisya, aus seinen Füßen entstand der sûdra.“ Sowohl die Hierarchie (oben – unten) als auch die 
jeder Klasse zugehörige Pflicht ergibt sich aus dieser Analogie. Besonders deutlich: Brahmanen – 
Mund – Sprachrohr der Wirklichkeit; Vaisya – Lenden – Fruchtbarkeit. Die Gesellschaft wird also 
„als organisches Ganzes aufgefasst […] und dieses Ganze besteht aus vier Klassen von Menschen, 
die durch das Wesen der Dinge hierarchisch gegliedert sind [und ihre jeweilige Pflicht empfangen 
– F.P.]“. Vgl. Gombrich, Anm. 51, S. 46f, Zitate ebenda. 

55
  Die fünfte Klasse der Klassenlosen bzw. „Unberührbaren“, die außerhalb des varna-Systems steht, 

entstand später. 
56

  Die deutschen Übersetzungen für die vier Statusgruppen sind übernommen von Gombrich, Anm. 
51, S. 47. 

57
  Veda bedeutet zwar nur „Wissen“, hier ist aber eindeutig „heiliges Wissen“ gemeint, i.e. „Wissen 

über die letzten Dinge“, welches (nur) die Veden enthalten. Diese Übersetzung ist recht unstrittig, 
vgl. z.B. Gombrich, Anm. 51, S. 41. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

363 

Kstriya waren also ursprünglich Herrscher und Krieger. Da die vedische Gesellschaft erst 

in der späten vedischen Zeit sesshaft geworden war, hatte diese Klasse (zunächst) kaum 

etwas mit Königen im europäischen Sinne zu tun – ein Kstriya besaß nicht notwendig 
Land. Königtum bezog sich in Indien zur Zeit des Buddha in erster Linie auf Herrschaft 

über Menschen, nicht über Land – ein Erbe des Nomadentums.
58

 Insofern beschreibt J.C. 

Heesterman
59

 den „Hindu-Staat“
60

 dieser Epoche als Machtfeld mit dem König im Mittel-
punkt. Doch auch wenn Königtum in diesem Sinne keine Herrschaft über ein fest abge-

grenztes Territorium oder Ländereien implizierte, so waren viele Kstriya strahlende, 

„glanzvolle Persönlichkeiten“, die mit absoluter Macht und erheblichen Einnahmequellen 

(Steuern bzw. Abgaben) von ihren städtischen Residenzen aus regierten.
61

 So ist es ver-

ständlich, dass Texte in Pâli-Kanon
62

 diese Machtfelder dennoch als „große Länder“ be-

schreiben. 

 Das Gesagte lässt auf gewisse materielle Bedingungen und staatliche Organisation 

schließen. Tatsächlich lebte der Buddha in einer Zeit der Urbanisierung und der Intensivie-

rung des Handels.
63

 Max Weber hat in seiner bekannten Arbeit zur Wirtschaftsethik der 

Weltreligionen die materiellen Bedingungen beispielsweise so zusammengefaßt:
64

 

„Wie der Jainismus und noch deutlicher als er stellt sich der Buddhismus dar als entstanden in der 
Zeit der Städteentwicklung, des Stadtkönigtums und des Stadtadels.“ 

Es muss also wirtschaftlichen Überschuss gegeben haben, da dies eine notwendige Bedin-

gung für Handel und Städtebildung (mithin Stadtkönigtum) ist. Überproduktion allein ist 

für all dies jedoch noch keine hinreichende Bedingung, erst die Könige wiederum sorgten 

für das ebenfalls notwendige Minimum an staatlicher Organisation und stabilen politischen 

Verhältnissen – sie waren es, die zur Zeit des Buddha Straßen bauen ließen, für Infrastruk-

tur, Legalität und Sicherheit sorgten.
65

 Es gab also „Anfänge von politischen Strukturen, 

 
58

  Vgl. Gombrich, Anm. 51, S. 47 und 62f. 
59

  J.C. Heesterman, Power and Authority in Indian Tradition, in: Robin James Moore (Hg.), Tradi-
tion and Politics in South Asia, New Delhi 1979. 

60
  Gombrich, Anm. 51, S 63. 

61
  „Von der glanzvollen Persönlichkeit des Königs ging die Macht aus, wie Strahlen von der Sonne, 

und er saugte die Steuern zur Schaffung seiner ökonomischen Basis auf wie die Sonnenstrahlen 
die Feuchtigkeit der Erde.“ Gombrich, Anm. 51, S. 63. 

62
  Z.B. werden im Anguttara-Nikâya des Sutta-Pitaka 16 solcher „großen Länder“ aufgezählt (AN I, 

213 und IV, 252). 
63

  Vgl. auch Gombrich, Anm. 51, S. 59 – 61. 
64

  Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen: Hinduismus und Buddhismus, Tübingen 
1921, S. 217. 

65
  „Die Macht [der Kstriya – F.P.] wurde im Anfang zweifellos durch Gewalt erlangt […], aber ihre 

Aufrechterhaltung hing sicherlich von einem immer effizienteren und umfassenderen Regierungs-
apparat ab.“ Gombrich, Anm. 51, S. 63.  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

364 

die man als Staaten bezeichnen kann“
66

, es ließe sich ergänzen: hierarchisch organisierte 

bzw. regierte Staaten aus undurchlässigen, per Geburtsrecht fixierten Klassen mit jeweili-

gem Pflicht- resp. Aufgabenbereich. 

 Es spricht jedoch einiges dafür, dass der Buddha noch ein ganz anderes Regierungs- 

bzw. Gesetzgebungssystem kannte. Richard Gombrich
67

 ist sich sicher, dass das politische 

System der Sâkyas
68

, in dem der Buddha selbst aufwuchs, keine Brahmanische Monarchie 

(bzw. ein typischer Hindu-Staat) gewesen sein kann. Er geht davon aus, dass wichtige 

Entscheidungen von einem Rat der Haushaltsvorstände getroffen wurde, die sich konsen-
sual einigten – demnach sei 

d
er Buddha mit Prinzipien der Oligarchie bzw. Republik ver-

traut gewesen (mit der Erweiterung des Konsens-Prinzips zugunsten des bloßen Kompro-

misses bzw. Mehrheitsentscheids).
 
Was genau Hausvorstand bedeutet, ist bis heute strittig, 

Gombrich erscheint es plausibel anzunehmen, dass das Prinzip der Seniorität galt.
 
Denn die 

Entscheidungsfindung und Organisation des Sangha – also dessen 
„
politisches System“ –, 

welches der Buddha später etablieren sollte, ist ein Ältestenrat, der einvernehmliche Ent-

scheidungen treffen muss. Er könnte sich hierbei am System der Sakyas orientiert haben. 

 

2.2. Einschätzung in der Literatur 

Berücksichtigt man die gesellschaftliche Realität Indiens zur Zeit des Buddha einerseits 

und andererseits seine quasi-demokratischen Erfahrungen sowie den ethisch-rationalen 

Universalismus, den er in den Lehrreden vertrat, so mag man vermuten, dass er sich auch 
politisch vehement für die Änderung dieser hierarchischen, durch nichts als das Recht der 

Geburt gerechtfertigten Strukturen eingesetzt hat. Dem Autor ist jedoch keine Textstelle – 

weder im Dhamma selbst noch in der Sekundärliteratur – mit einer expliziten Positionie-

rung des Buddha zur Integration seiner ethischen Vorstellungen in eine staatliche Ordnung 

bekannt. Eine Erklärung für die Enthaltung von politischer Einmischung könnte in der 

Verwobenheit von Ethik und Soteriologie im Buddhismus der Lehrtexte (wie sie hier ver-

treten wurde) liegen.  

 Das Gros der Autoren der Sekundärliteratur sieht im frühen Buddhismus eine „Reli-

gion“, die kaum Interesse an Staats- oder Rechtssystemen gezeigt hat, sondern (im Sinne 

der Unterscheidung zwischen Laien und Mönchen
69

) ihre Aufgabe primär in der Erlösung 

 
66

  Gombrich, Anm. 51, S. 59. 
67

  Er entwickelt diese These auf den S. 57 – 59 in Gombrich, Anm. 51. 
68  Der Buddha entstammte dem „Gemeinwesen“ der Sâkyas, die relativ isoliert in der Region des 

heutigen Bihar an der nepalesisch-indischen Grenze lebten. Die Sâkyas kannten wohl kein varna-
System – obwohl sie auch Diener hatten, also durchaus hierarchisch organisiert waren. Das be-
deutet, dass der Buddha zwar aus einem Königsgeschlecht entstammt sein könnte, jedoch kein 
Kstriya war (und in keiner brahmanischen Monarchie aufwuchs), wie die Suttas oft behaupten 
(möglicherweise hatte sein Vater den Begriff Kstriya niemals gehört). Den Begriff und die Selbst-
einschätzung hat er wohl in Ermangelung alternativer Terminologie (in Indien) verwendet. 

69
 Das entspricht der Unterscheidung von karmic-level und path-level, siehe Anm. 28. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

365 

(vimutti) der religiösen Spezialisten („Entsager“) sah. So zählen beispielsweise Gespräche 

über Könige und Staatsminister zu den „rüden Gesprächen“, die dem/der Mönch/Nonne 

explizit untersagt werden.
70

 Könige – d.h. Politik – gehören nicht zu den Themen, die 

eine/n Entsager/in zu interessieren haben oder für ihn/sie von Relevanz sind, sie stellen 

lediglich eine Ablenkung vom Pfad dar.
71

 In ihrem Artikel „Law and Buddhism“ konstatiert 

Rebecca French:
72

 

„Scholars have also presumed that Buddhism did not have an obvious relationship to secular legal 
systems because of its distinction between lay and monastic populations and its tolerant […] 
approach to local religions and politics.“  

Richard Gombrich geht noch weiter:
73

 

„Ich meine nicht, dass der Buddha ernsthaft an Politik interessiert war oder von seiner Lehre 
wollte, dass sie politische Folgerungen nach sich zöge.“ 

Darüber hinaus bemerkt Damien Keown
74

, dass sowohl in Pâli auch in Sanskrit nicht 

einmal ein Wort existiert, das einen ähnlichen Bedeutungsumfang wie das Wort „Recht“ in 

den europäischen Sprachen besitzt.
75

 Die wissenschaftliche Literatur scheint sich also 

darüber einig zu sein, dass der Buddha und insofern seine Lehre wenig bis kein Interesse an 

Recht(snormen) gezeigt hat. 

 

2.3. Eigene Einschätzung der Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung im 
Buddhismus anhand der Modalkategorien notwendig, möglich, wirklich 

2.3.1. Zur notwendigen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung 

Aus den Erörterungen des letzen Kapitels folgt m.E. mindestens, dass der Buddha nichts 

von einer notwendigen Verbindung von Recht und buddhistisch-rechtsethischer Rechtferti-

gung (im Sinne von der Pfordtens) gehalten haben kann. Ein Rechtssystem bleibt Rechts-
system – es verliert nicht seinen Rechtscharakter –, auch wenn es den Normen bzw. 

Pflichten des Dhamma nicht entspricht, i.e. im Sinne einer buddhistischen Ethik ungerechte 

Normen impliziert oder akusala-Handlungen vorschreibt. Positiv formuliert würde dies 

bedeuten: Eine ethische Rechtfertigung von (bestehendem oder vorgeschlagenem) Recht(-

snormen) wird vom Buddha nicht als notwendiges Element des Rechts(-begriffs) verlangt. 

 
70

 In: D I, 7. Weitere rüde Gespräche sind solche über Räuber, Krieg, Schrecken, Kämpfe. Vgl. 
Gombrich, Anm. 51, S. 90. 

71
 Diese Interpretation des Gebots der Zurückhaltung von rüden Gesprächen erscheint mir als die 

einleuchtendste. 
72

 Rebecca French, Law and Buddhism, in: Robert Buswell Jr. (Hg.), Encyclopedia of Buddhism, 
New York et al. 2004, S. 459. 

73
 Gombrich, Anm. 51, S. 89. 

74
  Keown, Anm. 12. 

75
 Er macht aber darauf aufmerksam, dass sich Rechte dennoch aus dem Dhamma ableiten lassen. 

Vgl. Kap. 3.1. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

366 

2.3.2. Zur möglichen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung 

Eingangs war diese Position so formuliert worden, dass sie eine notwendige Verbindung 

zwar negiert, sie aber für möglich und entweder wünschenswert (rechtsethischer Normati-

vismus) oder aber für unnötig, irrelevant resp. nicht wünschenswert hält (rechtsethischer 

Reduktionismus). Folgt man Gombrich, dann steht die Antwort auch hier schon fest. Ande-

rerseits interagiert der Buddha in einigen Texten mit Königen und gibt explizit politische 

Ratschläge. So eindeutig steht der Fall also leider nicht. Besonders interessant in diesem 

Kontext sind die Äußerungen des Buddha zum „Ideal eines guten und gerechten Welten-

herrschers“
76

, dem Cakkavatti (wörtlich: „Dreher des Rades“
77

). In den Texten
78

 zum 

Konzept des Cakkavatti, finden sich gleich mehrere Empfehlungen an einen Machthaber 

(= Gesetzgeber) – ein deutliches Beispiel politischen Engagements. Zum Einen solle er das 
Dhamma befolgen und schützen.

79
 Zum Anderen legt der Buddha hier dar, was seines 

Erachtens die wichtigste Ursache von Verbrechen darstellt: Armut. Dementsprechend fällt 

sein Vorschlag für politische Stabilität aus. Sie steht dem Brauch, immer größere Opferriten 

durch- oder härtere Strafen einzuführen, fast diametral entgegen:
80

 

„Du sollst […] jedem in deinem Reich, der arm ist, Wohlstand bereiten.“ (D 3, 61)  

Diesen – sehr politischen – Ratschlag führt das Kûtadanta-Sutta weiter; auch sozialen 

Unruhen sei letztlich nur durch Verbesserung der Lebensbedingungen der Bevölkerung zu 

entgegnen.
81

 Texte wie diese sprechen für einen (schwachen) rechtsethischen Normativis-

mus des Buddha. Ich möchte mich aber dennoch der Einschätzung Gombrichs anschließen. 

Bis auf einige wenige praktische Ratschläge konzentriert sich der (frühe) Buddhismus 

sowie die buddhistische Ethik auf das Individuum. Damien Keowns Interpretation der 

buddhistischen Ethik als Ethik der Selbsttransformation (s.o., Kap. I.2.2) ist m.E. äußerst 

 
76

 Diese interpretative Übersetzung stammt von Notz, Anm. 9, S. 111. 
77

  Vgl. z.B. Keown, Anm. 17, S. 141. 
78

 Das sind insbes. das Cakkavatti-Sîhanâda-Sutta (D 3, 58) und das Kûtadanta-Sutta (D I, 127). 
79

  Man achte hier auf die Bezeichnung „Dreher des Rades“ und die Rolle des Rades als (auch vom 
Buddha selbst gern verwandtes) zentrales Symbol für das Dhamma. (Erste Predigt des Buddha: 
Dhammacakkappavattana-Sutta.) 

80
 Übernommen und zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 92. 

81
 Der Buddha bespricht im Kûtadanta-Sutta mit einem König (indirekt, indem er einen Mythos 

erzählt) die Möglichkeiten, Gesetzlosigkeit und Unordnung in seinem Land zu begegnen. Der 
König möchte (in Übereinstimmung mit den brahmanischen Riten) ein großes Opfer(-ritual) 
durchführen. Der Buddha entgegnet: „Your Majesty’s country is beset by thieves. […] If Your 
Majesty were to tax this region, that would be the wrong thing to do. Suppose Your Majesty were 
to think: `I will get rid of this plague of robbers by executions and imprisonment, […], threats, 
and banishment´ the plague would not be properly ended. […] However, with this plan you can 
completely eliminate the plague. To those in the kingdom who are engaged in cultivating corps 
and rising cattle, let Your Majesty distribute grain and fodder; to those in trade give capital; to 
those in government service assign proper living wages. Then those people, being intent on their 
own occupations, will not harm the kingdom.“ Zitiert von Boddhi, Anm. 40, S. 141f. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

367 

treffend. Ethik ist im Buddhismus nicht von außen – z.B. durch Gesetzgebung und Moral-

Vorschriften (s.o.!) – an das Subjekt heranzutragen, sondern es ist an dem Subjekt, die 

Prozesse von paticca-sammupâda, kamma etc. zu sehen, und die (mentale) Transformation 

durch Einsicht selbst zu wollen und zu praktizieren. Kurz: Positives Recht kann die „Wur-

zeln des Unheilsamen“ nicht zerstören, das vermag nur das Individuum selbst.  

 So ist es eventuell auch zu verstehen, dass die Argumentation im Kûtadanta-Sutta nicht 

moralisch ist, sondern die Struktur eines Klugheits-Arguments besitzt, also rein zweckra-

tional konzipiert ist und nichts mit (buddhistischer) Ethik zu tun hat. 

 Aber auch wenn der Buddha das politische und das Rechtssystem prinzipiell den Men-

schen in der Gesellschaft überlassen wollte und seine Aufgabe darin sah, den Menschen 

einen Ausweg aus der Gesellschaft zu liefern, so stellte der Buddha m.E. doch ethische 

Mindestanforderungen an solche Systeme – u.a. eine würdige Existenzweise als Grundlage 

jeder Form des Zusammenlebens.
82

 Diese sind in Lehrreden wie dem Kûtadanta-Sutta 

expliziert
83

 und manifestieren sich in der (sehr allgemein gehaltenen) Forderung, ein Ge-

setzgeber solle sich an das Dhamma halten. Wenn aber die obige Interpretation buddhisti-

scher Ethik zutreffend ist und ich Keowns Begriff der Selbsttransformation richtig ver-

stehe, dann folgt, dass der Buddha seine Lehre als Wegweiser für individuelle Erlösung 

durch Transformation bzw. Klärung der eigenen Psyche, mithin primär für Entsager ver-

fasst hat und tatsächlich nicht intendierte, dass sie (im großen Stil) „politische Folgerungen 

nach sich zöge“.
84

 So kann als weiteres Argument betont werden, dass für die Gemein-

schaft der Laien-Anhänger kein umfassendes Regelsystem in den buddhistischen Texten zu 

finden ist. Das einzige ausformulierte, umfangreiche Regelsystem ist der Vinaya, welcher 

über 250 Ordensregeln für die Mönchsgemeinschaft (Sangha) umfasst. Der Vinaya wurde 

aber weder für eine säkulare Gemeinschaft gedacht (konzipiert) noch ist er für eine solche 

geeignet.
85

  

 
82

 Selbst für die Gemeinschaft der Entsager, dem Sangha, gibt es eine Liste an Dingen, die zur 
„Grundausstattung“ gehören, die sog. „four requisites“: Nahrung, Kleidung, Behausung, Medizin. 
Selbst diejenigen, die per definitionem nichts besitzen dürfen, haben Anrecht auf Erfüllung 
grundlegender Bedürfnisse, die eine würdige Existenz sichern. Siehe dazu z.B. Bhikkhu Ariye-
sako, The Theravadin Buddhist Monk’s Rules, Kallista 1998. Eine Liste an „requisites“ für Nicht-
Entsager wäre entsprechend zu erweitern. 

83
 „Der Buddhismus neigt dazu, Ursachen für menschliches Verhalten in der menschlichen Psycho-

logie zu finden. Dieser Text [das Kûtadanta-Sutta – F.P.] zeigt jedoch, dass er soziale Entwick-
lungen als ungewollte Konsequenzen unterlassener oder begangener Taten ansieht.“ Gombrich, 
Anm. 51, S. 93. 

84
 In einem Interview im Daily News vom 10. Jan. 1980 scheint der damalige Präsident Sri Lankas, 

J.R. Jayewardene, das ähnlich zu sehen. Er vertrat die Meinung, dass „the dharmistha [wahrhaftig 
und gerechte – F.P.] society would be the product of individual moral responsibility. It could not 
be imposed by law.“ Zitiert von David Little, Sri Lanka – the invention of enmity. Series on 
Religion, Nationalism, and Intolerance, Washington D.C. 1994, S. 81. 

85
 Ein Mönch widmet sich (im Idealfall) exklusiv der Auslöschung der âsava bzw. der akusala-

mûla, was ihn von dem Laien eindeutig unterscheidet. Deshalb können wichtige Regeln des 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

368 

2.3.3. Zur wirklichen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung 

Bezüglich der noch zu untersuchenden Möglichkeit einer wirklichen Verbindung von Recht 

und Buddhismus kann das wirklich auf zweierlei Weise verstanden werden. Während sich 

das Kapitel 3.2 einer bis hierher nicht berücksichtigten Möglichkeit der „Verbindung von 

Buddhismus und Recht“ widmen wird, soll zunächst, im Kap. 3.1, die Interpretation einer 

wirklichen Verbindung im Sinne einer „Inkorporation“
86

 angegangen werden. Eine tatsäch-

liche, d.h. wirkliche Verbindung, bestünde demnach dann, wenn – wie Rebecca French 

feststellt – „basic Buddhist principles, reasoning processes and rules may influence law 

because they are employed by the population that use the legal system.“
87

  

 Diese etwas vage Aussage zum Einfluss der Bevölkerung („population“) auf das Recht 

kann durch die Einführung eines „Drei-Dimensionen-Modells“ des Rechts
88

 analytisch 

klarer untersucht und vorgestellt werden: Untergliedert man, wie Hubert Rottleuthner 

vorschlägt, eine Rechtsordnung in die Aktivitäten resp. Ebenen der Gesetzgebung, des 

Rechtsstabes und in eine dritte Ebene des rechtsbezogenen sozialen Handelns
89

, so wird 

deutlich, dass „die Bevölkerung“ auf allen drei Ebenen – durch die individuellen ethisch-

moralischen Prinzipien, Denkstrukturen und Vorstellungen/Präferenzen
90

 – aktiv Einfluss 

auf ein Rechtssystem nehmen kann. Rebecca Frenchs These, der jeweils lokal etablierte 

Buddhismus habe „die kulturelle Einstellung gegenüber dem Recht“ entscheidend (mit-) 

geformt
91

, zielt m.E. in die gleiche Richtung. Eine Untersuchung der wirklichen Verbin-

 
Vinaya kaum auf säkulare Systeme übertragen werden: Zwei der (vier) schlimmsten Normenver-
stöße sind Unkeuschheit und die fälschliche Behauptung, man habe übernatürliche Fähigkeiten 
(vgl. Buswell, Anm. 6, S. 887). Auch die Strafen des Vinaya sind kaum zu transferieren, weil sie 
sich an einem Leben im Kloster und dem Streben nach Erlösung orientieren. Zu ihnen gehören das 
öffentliche Eingestehen des Normenverstoßes, zeitlich begrenzter Ausschluss von Gesprächen, 
sich einen neuen Lehrer suchen zu müssen und als ultimative Strafe der Ausschluss aus dem 
Orden. Der Ausschluss aus dem Orden ist m.E. aber nicht mit dem säkularen Pendant „Freiheits-
entzug“ zu vergleichen. Einem (ernsthaften) Mönch wird seine gesamte „raison d’être“ genom-
men. 

86
  Also eine Suche nach „buddhistisch inspirierten“ Normen im Recht oder Verweise des Rechts auf 

Normen der buddhistischen Ethik oder Moral (die damit aber nicht selbst Teil des Rechts wären). 
87

 French, Anm. 72, S. 460. 
88

  D.i. ein „Modell, das eine Rechtsordnung in drei Dimensionen zerlegt.“ Hubert Rottleuthner, 
Einführung in die Rechtssoziologie, Darmstadt 1987, S. 2. 

89
  Vgl. Rottleuthner, Anm. 88, S. 2, 35, 159.  

90
  Im Falle dieser Arbeit wäre das dann die auf buddhistischen Werten (Ethik bzw. Moral) aufbau-

ende Erziehung – sei dies in Familie, Schule, Ausbildung etc. – des Polizisten/Richters (Rechts-
stab), des Abgeordneten (Gesetzgebung) bzw. des in einer Gesellschaft mit einem Rechtssystem 
agierenden Bürgers/in (rechtsbezogenes soziales Handeln: ein Rechtssystem bewusst wahrneh-
mendes und auf dieses reagierende Handeln; vgl. Rottleuthner, Anm. 88, S. 159). 

91
 „Buddhism has been a significant social force in shaping the cultural attitudes toward law and the 

legal system in many Asian countries […].“ French, Anm. 72, S. 459. Dieser „cultural attitude“ 
entspricht m.E. genau der hier vertretenen Idee, eine an buddhistischen Werten orientierte Erzie-

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

369 

dung von buddhistischer Ethik (im weitesten Sinne) und Recht könnte sich also auf die 

Bevölkerung allgemein – das rechtsbezogene soziale Handeln – oder aber auf die Teile der 

Bevölkerung, die in Judikative und Exekutive (i.e. im Rechtsstab) tätig sind, konzentrieren. 

Alle drei Untersuchungsobjekte, das in/mit einem Rechtssystem interagierende Individuum 

sowie die Judikativ- bzw. Exekutivorgane, könnten in ihren Entscheidungen dem Recht 

eine „buddhistische Entscheidungsfindung überstülpen“.
92

  

 Die zugänglichste und ertragreichste Untersuchung aber (zumindest in einem so kurzen 

Essay), bezieht sich auf diejenigen, die das Rechtssystem entwerfen, umformulieren und 

erweitern: die Legislative (d.h. in einer Demokratie auch die „population“). Alle der hier 

angeführten Varianten einer wirklichen Verbindung von Recht und buddhistischer Ethik, 

durch buddhistische Rechtsanwendung (sowohl in der „Dimension“ des sozialen Handelns 

als auch in der des Rechtsstabes) oder durch buddhistische Rechtsgestaltung (Gesetzge-

bung), sind sicherlich in geschichtlichen Verfassungen und Rechtssystemen wiederzufin-

den. Der folgende Ausblick soll Grundzüge einer Untersuchung dieser zweiten Alternative 

vorstellen, also einer mit buddhistischen Werten verwobenen Gesetzgebung. 

 

3. Die (wirkliche) Verbindung von Recht und Buddhismus auf Sri Lanka 

3.1. Ausblick: Kurze Einleitung in die Untersuchung von Recht und Buddhismus im sri 
lankischen Recht am Beispiel der Verfassung 

Bei der Analyse möglicher Verbindungen von buddhistischer Ethik und Recht bildet die 

folgende Frage nach „buddhistischer Rechtsgestaltung“ den eigentlichen Kern. Wie das 

folgende Kapitel zeigen wird, ist sie jedoch weit zu umfangreich und komplex, um hier 

befriedigend beantwortet werden zu können. Der folgende „Ausblick“ ist also tatsächlich 

als ein solcher zu verstehen: er wird hauptsächlich die vielen Problemstellungen deutlich 

machen können, das heißt kaum zufriedenstellende (weil abschließende) Ergebnisse liefern 

und insofern nur den Blick frei geben für das noch offene, kaum erschlossene Untersu-

chungsfeld.  

 Als exemplarisches Untersuchungsobjekt wurde Sri Lanka
93

 gewählt, die folgende 

 
hung habe einen Einfluss auf alle drei Dimensionen einer Rechtsordnung i.S. von Rottleuthner, 
Anm. 88. 

92
 So versteht es m.E. Rebecca French, die Autorin des hier zitierten Artikels „Law and Buddhism“ 

(Anm. 72). 
93

  Die zu untersuchende Frage, ob und wie buddhistische Prinzipien und Regeln eine geschichtliche 
Verfassung beeinflusst haben könnten, wäre natürlich anhand vieler durch die buddhistische(n) 
Religion(en) geprägte Staaten möglich. Es ist aber klar, dass sich diese kurz zu haltende Arbeit 
zunächst auf einen Staat beschränken muss. Die Auswahl wird dadurch eingeschränkt, dass die 
hier untersuchte Form (Konstruktion) buddhistischer Ethik der Lehrtexte (vgl. Einleitung) am 
ehesten der Theravâda-Tradition entspricht. Staaten, deren Kultur durch die Mahâyâna-Bud-
dhismen geprägt sind (z.B. Japan, Korea, Indonesien, Malaysia, aber auch China), bauen eventuell 
auf einer Form buddhistischer Ethik auf, die hier gar nicht erörtert werden konnte. Es bleiben so 
m.E. nur Kambodscha, Thailand, Sri Lanka und Myanmar (Birma) als eindeutig durch die Kultur 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

370 

Untersuchung wird sich auf die aktuelle Verfassung (von 1978
94

) konzentrieren. Nachdem 

zunächst geprüft werden soll, auf welche Weise „Buddhismus“ in der aktuellen Verfassung 

vertreten bzw. eingebettet ist, soll dann – und das erscheint wesentlich schwerer – unter-

sucht werden, inwiefern (frühe) buddhistische Ethik in Verfassungsnormen wiederzufinden 

ist. Der Begriff „Buddhismus“ wird in der Verfassung an drei Stellen erwähnt.
95

 Zum 

ersten Mal in der Präambel („Svasti“), die bei der Datierung des Inkrafttretens der Verfas-

sung von der buddhistisch-singhalesischen Zeitrechnung
96

 ausgeht (und nicht etwa von der 

hinduistisch-tamilischen oder britisch-christlichen Tradition). Zudem wird Buddhismus in 

Artikel 105, Abs. 4 erwähnt, in dem es um Tribunale geht, die das Parlament zur Entschei-

dung von monastischen Streitfragen einsetzen kann.
97

 Die interessanteste Fundstelle ist der 

– noch vor den Grund- und Menschenrechten platzierte – Artikel 9, der den Schutz und die 

Pflege der Lehre des Buddha (hier: Buddha-sâsana
98

) als Staatszielbestimmung und den 

 
des Theravâda-Buddhismus geprägte Staaten, von denen Sri Lanka aber die längste Geschichte 
aufzuweisen hat. So ging die Verbreitung des Theravâda-Buddhismus in Südostasien im 11. – 13. 
Jahrhundert von Sri Lanka aus, dessen König schon ca. 250 v. Chr. konvertiert war. Vgl. 
Gombrich, Anm. 51, S. 12f. und die Einführung zu Kap. 3.2. 

94
  Sie wurde am 7. September 1978 nach einem Erdrutschsieg der United National Party (UNP) des 

damaligen Premierministers J.R. Jayewardene verkündet und ist die dritte Verfassung seit der Un-
abhängigkeit 1948. Sie legt ein Einkammer-Parlament (Legislative) und einen starken Präsidenten 
an der Spitze der Exekutive fest (vgl. Rainer Grote, Rüdiger Wolfrum, The Democratic Socialist 
Republic of Sri Lanka – Commentary, in: Constitutions of the Countries of the World, New York 
2006, S. 1f.) und stellt den Übergang Sri Lankas zu einem Präsidialsystem dar, das kaum föderale 
Elemente enthält. Dieser Übergang ist für die Untersuchung buddhistischer Strukturen in der 
Rechtsgestaltung interessant, weil – auch wenn dies m.E. kaum aus der (hier vertretenen) bud-
dhistischen Ethik herzuleiten ist – oft angenommen wird, ein starker und gerechter, „sorgender“ 
buddhistischer Herrscher (Monarch) sei die adäquateste „buddhistische Regierungsform“, wie sie 
v.a. Asoka (vgl. Anm. 103 und 104) realisiert habe. Viele Äußerungen Jayewardenes deuten auf 
ein solches Verständnis hin, vgl. hierzu auch Anm. 101. 

95
  Die hier verwandte englische Fassung der Verfassung von 1978 ist die im Rahmen der Reihe 

„Constitutions of the Countries of the World“ (Rainer Grote, Rüdiger Wolfrum, The Democratic 
Socialist Republic of Sri Lanka, in: Constitutions of the Countries of the World, New York 2006) 
veröffentlichte. Im Folgenden zitiert als: Verf. Sri Lanka 1978. Es gibt zudem eine Download-
Version auf der Website der sri lankischen Regierung, Stand 2003: http://www.priu.gov.lk/Cons/ 
1978Constitution/CONTENTS.html. 

96
  „[…] the sixth day of the waxing moon in the month of Adhi Nikini in the year two thousand five 

hundred and twenty-one of the Buddhist Era […].“ Verf. Sri Lanka 1978, vgl. Grote/Wolfrum, 
Anm. 95, S. 1. 

97
  „Parliament may by law provide for the creation of […] institutions for the adjudication and 

settlement of matters relating to the discipline of bhikkhus [Mönche – F.P.] or any dispute 
between bhikkhus or any other dispute relating to the performance of services in, or in relation to, 
temples.“ Art 105 („Establishment of courts etc.“). Er ist Teil des fünfzehnten Kapitels, das Be-
stimmungen zur Richterschaft („Judiciary“) enthält. 

98
 Sâsana bezeichnet die Lehre des Buddha in ihrer Existenz auf der Erde (wörtl.: Unterweisung, 

Lehre) und „steht in den Ländern des […] Theravâda für die organisatorisch-institutionelle Seite 
des Buddhismus.“ Notz, Anm. 9, S. 408. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

371 

(Theravâda-)Buddhismus als erste („foremost“) Religion Sri Lankas
99

 ausweist:
100

 

„The Republic of Sri Lanka shall give to Buddhism the foremost place and accordingly it shall be 
the duty of the state to protect and foster the Buddha-Sâsana, while assuring to all religions the 
rights granted by Articles 10 and 14 (1)(e) “ 

Es ist m.E. offensichtlich, dass die hier erwähnten Stellen der Verfassung nichts mit bud-

dhistischer Ethik zu tun haben. Viel mehr manifestiert sich in den gefundenen Stellen ein 

Verständnis des sri lankischen Staates als Erbe einer buddhistischen Tradition: als Wahrer 
des Dhamma – einer Konstruktion, die im folgenden Kapitel von Interesse sein wird.

101
 

 Es bleibt ein kurzer Ausblick auf implizite eingearbeitete Teile buddhistischer Ethik in 

der Verfassung Sri Lankas. Sie gewährt eine unabhängige Judikative, Grund- und Men-

schenrechte und die Anhörung vor einem Verfassungsgericht im Falle der Verletzung eines 

dieser Rechte. Auch Referenda sind vorgesehen und es gibt einen sog. „Ombudsmann“, 

einen Beauftragten des Parlaments, der Beschwerden gegen die Regierungsinstitutionen 

und Angestellten des Staates untersucht und berichtet.
102

 Sowohl die Existenz eines Ver-

fassungsgerichts, die Gewaltenteilung und -unabhängigkeit, als auch die Möglichkeit von 

Referenda und der „Ombudsmann“ haben m.E. keine direkte Relation zur buddhistischen 

Ethik der Lehrtexte. Die beiden letzteren könnten hingegen an den berühmten buddhisti-

schen Herrscher Asoka
103

 angelehnt sein, der u.a. dafür bekannt ist, in seinem Reich Regie-

rungsbeamte ausgesandt zu haben, um ihm über die Moral und Zufriedenheit seiner Unter-

 
99

  Kritisch hierzu: Little, Anm. 84, S. 5 und 80. 
100

  Artikel 10 bzw. 14 fixieren die Religionsfreiheit („Freedom of thought, conscience and religion“) 
bzw. die Rede-, Versammlungs- und Bewegungsfreiheit, sowie die freie Arbeitsplatzwahl. Art. 14 
Abs. 1(e) lautet: „Every citizen is entitled to […] the freedom […] to manifest his religion of 
belief in worship, observance, practice and teaching.“ 

101
 Schon die erste Rede des 1977 zum Premierminister gewählten J.R. Jayewardene, der durch die 
neue Verfassung von 1978 zum (wesentlich mächtigeren, vgl. Asoka bzw. Vijaya!) Präsidenten 
wurde (vgl. Anm. 94), macht dieses Verständnis deutlich: „[…] The UNP government aims at 
building a new society on the foundation of the principles of the Buddha Dharma. We have a 
duty to protect the Buddha sâsana and to pledge that every possible action would be taken to 
develop it.“ Zudem ließ er die Mahâvamsa (s.u.) aktualisieren und beschrieb sich gern als 193. 
Staatsoberhaupt, was nichts anderes bedeutet, als dass er sich in einer Traditionslinie zurück bis 
Prinz Vijaya – dem Gründervater und ersten König Sri Lankas – sah. Vgl. hierzu: Little, Anm. 84, 
S. 78 ff (Zitat auf S. 79). 

102
   Aus: Sri Lanka Parliament Secretariat, Golden Jubilee of Sri Lanka Independence – 50 Years of 
Parliament, 1998. Quelle: http://www.priu.gov.lk/Cons/1978Constitution/ConstitutionalReforms. 
htm Download am 09.11.2008. 

103
  Asoka (268 – 232 v.Chr.) konvertierte zum Buddhismus und wird verehrt, das Ideal des Cakka-
vatti realisiert zu haben. Er galt deshalb vielen späteren Machthabern als Vorbild des idealen 
buddhistischen Herrschers. Bekannt ist Asoka v.a. durch in Stein gemeißelte Edikte (sog. Felsen- 
bzw. Säulenedikte), die für Toleranz, (Religions-)Freiheit, Gewaltlosigkeit und Moral werben. Oft 
wird er mit der Etablierung des Buddhismus zur Weltreligion in Verbindung gebracht. Siehe dazu 
Notz, Anm. 9, S. 57f; Faure, Anm. 8, S. 94f und Gombrich, Anm. 51, S. 134 – 142. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

372 

tanen zu berichten (man nennt ihn auf Sri Lanka deshalb zumeist „Dharmasoka“).
104

 Auch 

dies spricht eher für eine Orientierung der Verfassung an der buddhistischen Tradition als 

an Prinzipien resp. Normen buddhistischer Ethik. Der locus classicus und ein sinnvoller 

Start bei der Verortung von in Verfassungen eingearbeitete Ethik sind die Grund- und 

Menschenrechte. Für den Fall der Verfassung Sri Lankas sind das die unter Kapitel 3 

„Fundamental Rights“ angeführten
105

: Artikel 10: Freedom of thought, conscience and 
religion; Artikel 11: Freedom from torture; Artikel 12: Right to equality; Artikel 13: Free-
dom from arbitrary arrest, detention and punishment, and prohibition of retroactive penal 
legislation; Artikel 14: Freedom of speech, assembly, association

106
, occupation, move-

ment etc.
107

  

 Schon auf den ersten Blick ist zu erkennen, dass nicht mit Klarheit gesagt werden kann, 

ob die Grund- und Menschenrechte in der sri lankischen Verfassung Erbe des Buddhismus 

oder aber des „Dialogs“ mit der westlichen Denk- und Rechtsgeschichte sind. So gleichen 

die Grundrechte der sri lankischen Verfassung wesentlich denen, die z.B. im Grundgesetz 

zu finden sind.
108

 Ein Grundrecht, das deutlich auf buddhistische (Moral-)Reflexion zu-

rückzuführen wäre, ist nicht erkennbar. 

 Zunächst muss aber geklärt werden, inwiefern überhaupt Rechte aus den Lehrreden des 

Buddha abgeleitet oder übernommen werden können, denn Rechte sind – wie bereits weiter 

oben erwähnt
109

 – in der indischen Lebenswelt kein Phänomen mit langer Tradition. Die 

 
104

  Asoka setzte sog. dharma-mahâmâtras ein, die Moral, Zufriedenheit und die Etablierung des 
Dhamma im Reich überprüfen sollten. Quelle: Vorlesung „Elements of Buddhist Culture“ an der 
University of Peradeniya, Sri Lanka. Notz, Anm. 9, S. 57 geht auf Asoka lediglich als König der 
„öffentlichen Wohlfahrt” ein. Gombrich, Anm. 51, S. 136 erwähnt „dhamma-Beamte“, die sich 
„um benachteiligte Gruppen wie die Alten, Waisen und Gefangenen zu kümmern“ hatten und er-
wähnt auch die entsprechenden Edikte: Felsenedikt V, Säulenedikt VII. 

105
  Siehe hierzu auch Grote/Wolfrum, Anm. 94, S. 5ff. 

106
  Hierunter fallen auch das Recht, Gewerkschaften zu bilden und beizutreten sowie das Recht, die 
individuelle Sprache zu sprechen und die eigene Kultur zu fördern. Siehe Grote/Wolfrum, Anm. 
94, S. 6. 

107
  Zudem werden unter Kapitel 3, d.h. unter den Grundrechten angeführt: Art 15: Restrictions on 
fundamental rights; Art. 16: Existing written and unwritten law to continue in force; Art 17: 
Remedy for the infringement of fundamental rights by executive action; die Artikel stellen keine 
Grundrechte des/r Bürger/in im engeren Sinne dar. 

108
  Für jedes der oben angeführten Grundrechte der Verf. Sri Lanka ist m.E. im Grundgesetz eine 
Entsprechung zu finden. So entspricht z.B. der Art. 10 Verf. Sri Lanka dem Art 4 GG [Glaubens-, 
Gewissens- und Bekenntnisfreiheit], der Art. 12 dem Art 3 GG [Gleichheit], der Art. 14 den Art 5 
[Meinungs- und Pressefreiheit], Art. 8 [Versammlungsfreiheit], Art. 9 [Vereinigungsfreiheit] und 
Art. 12 [Berufsfreiheit] GG. Der Art 13 Verf. Sri Lanka entspricht m.E. inhaltlich dem Art 2, Abs. 
II GG in Verbindung mit den Bestimmungen des Kap. IX [Die Rechtsprechung] (Art. 92 – 104) 
GG; das Folterverbot des Art. 11 Verf. Sri Lanka ist im Art. 104, Abs. I, Satz 2 GG wiederzufin-
den. 

109
  Im Kapitel II.2 unter Berufung auf Keowns Aufsatz „Are There ‘Human Rights’ in Buddhism?“ 
(Keown, Anm. 12). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

373 

Gesellschaft war vielmehr durch Pflichten strukturiert resp. organisiert.
110

 In den klassi-

schen Sprachen der Region, Sanskrit und Pâli (vgl. Fußnote 1), existiert nicht einmal ein 

Wort, das dem deutschen „Recht/e“ entspräche. 

 Es ist aber dennoch möglich, aus den Pflichten des Dhamma, die sich vielerorts finden 

lassen, verschiedene Rechte abzuleiten – auch Grund- bzw. Menschenrechte. Dazu bedarf 

es einer kurzen begrifflichen Präzisierung. Das deutsche Wort „Recht“ ist zweideutig, weil 

es die Bedeutung von sowohl right als auch law annehmen kann. Während laws – wie eine 

Pflicht – fordern bzw. einschränken, gewähren rights zumeist etwas („a right is a benefit 

which confers upon its holder either a claim or a liberty“
111

). Laws sind also lediglich in 

anderer begrifflicher Form, nämlich als Pflichten, durchaus im Pâli-Kanon zu finden. Aber 

auch rights sind in Pflichten – etwa denen des Dhamma – immer schon enthalten: denn 

Rechte und Pflichten verkörpern nur die zwei Seiten ein und derselben Medaille. Während 

die eine Seite der Medaille das Recht auf ein X ist, bildet deren Kehrseite die Pflicht dieses 
X zu tun.

112
 Wie sich anhand des „Hohfeld-Schemas“

113
 anschaulich zeigen lässt, hat jedes 

right eine correlative legal consequence.
114

 Im Falle der Claim-Rights gilt beispielsweise: 

Hat P1 gegenüber P2 einen Anspruch (claim) auf x, so hat P2 eine Verpflichtung (duty) 

gegenüber P1, jenes x zu erfüllen/zu leisten. Solche Pflichten als „Pflichten des Dhamma“ 

lassen sich m.E. aus vier Quellen ableiten; zum Einen wären da – wie Keown vorschlägt – 

die vom Buddha gegebenen Pflichten des Laien.
115

 Darüber hinaus stellen aber auch die 

 
110

  Vgl. Keown, Anm. 12. Im Fall des Brahmanismus: Vgl. Kap. II.1. bzw. den „Hymnus von Urrie-
sen“.  

111
  Keown, Anm. 12. Der Text enthält keine Seitenangaben, vgl. Anm. 12. 

112
  Vgl. Keown, Anm. 12. 

113
  Das sog. „Hohfeld-Schema“ geht zurück und ist benannt nach Wesley Newcombe Hohfeld, Funda-
mental Legal Conceptions as Applied in Judicial Reasoning, hg. von W.W. Cooke, New Haven 
1919. Hohfeld analysierte jede rechtliche Beziehung als eine Beziehung dreier Variablen: A hat r 
gegen(über) B. Auf diese Weise ergibt sich mit Hohfeld eine Art Dreiecks-Beziehung hinter jedem 
right, die Keowns Idee einer Verbundenheit von Recht und Pflicht schön verdeutlicht: „The 
notion […] of […] someone having a right without someone else having a correlative duty would, 
to Hohfeld, seem incomplete, and perhaps confused.“ Brian H. Bix, A Dictionary of Legal Theory, 
Oxford 2004, S. 90 f.  

„Hohfeld thought that, strictly speaking, something was a legal right only if it corresponded to a duty 
on another“ Kenneth Campbell, Legal Rights, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy, Kap. 2: 
The Conceptual Analysis of Legal Rights; der Artikel enthält keine Seitenangaben. Quelle: 
http://plato.stanford.edu/entries/legal-rights/. 

114
  Neben den Claim Rights nennt das Hohfeld-Schema noch Liberty Rights (bzw. bei Hohfeld: 
priviledges), Authority Rights und Immunity Rights. 

115
  Das bekannteste Sutta, in dem der Buddha Pflichten auflistet, die seiner Lehre entsprechen, ist das 
Sigâlovâda-Sutta (D 3, 180 ff). Hier rät er dem Laien Sigâla anstelle der Verehrung der sechs 
Himmelsrichtungen (einem gängigen brahmanischen Ritual), sechs verschiedene Gruppen der Ge-
sellschaft zu respektieren: „And how, householder’s son, does the noble disciple protect the six 
directions? […] The east denotes mother and father. The south denotes teachers. The west denotes 
wife and children. The north denotes friends and companions. The nadir denotes servants, workers 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

374 

Tugenden (vgl. Kap. I.2.1) und Ratschläge an den Gesetzgeber (wie in den Ausführungen 

zum Cakkavatti, vgl. Kap. II.3.2) Pflichten bzw. „Aufträge“ dar, die sich in Rechte um-

münzen lassen könnten.
116

 Zuguterletzt lassen sich Pflichten oder Rechte auch aus der 

Ethik bzw. Lehre des Buddha selbst ableiten. So kann Keown, auch ohne Rekurs auf 

Pflichten oder gar Rechte in den Lehrreden, Menschenwürde aus diesen „extrahieren“: 

mithilfe des – dem der „Gottesebenbildlichkeit“ ähnlichen – Arguments, der allen Men-
schen gemeinsamen Fähigkeit der Erleuchtung: „what greater equality in dignity and rights 

could there be?“
117

 Es ist also möglich, dass die „Fundamental Rights“ der sri lankischen 

Verfassung aus dem Dhamma (bzw. den Pflichten des Dhamma) abgeleitet sind. Es ist aber 

kaum auszumachen, ob dies tatsächlich der Fall ist, ebenso gut könnten sie von westlichen 

Verfassungen übernommen worden sein – beides wäre denk- resp. vertretbar.
118

 

 Das Kapitel VI der Verfassung Sri Lankas definiert die Pflichten des Staates einerseits 

und die des Bürgers andererseits.
119

 Eine nähere Untersuchung aufgrund der Ähnlichkeit 

zum Konzept der Pflichten des Dhamma als Recht würde sich anbieten, schließlich könnten 

die in der Verfassung erwähnten Pflichten „Übersetzungen“ der Pflichten des Dhamma in 

ein Rechtssystem sein. Dem gegenüber ließe sich jedoch einwenden, dass die Erwähnung 

 
and helpers. The zenith denotes ascetics and brahmins.“ Aus: Bodhi, Anm. 40, S. 116f. Die 
Pflicht, diesen Gesellschaftsgruppen Respekt zu erweisen, ergibt Rechte für diese Gruppen. Ein 
anderes Beispiel dafür, wie aus Pflichten des Dhamma im Sinne Keowns Rechte abgeleitet werden 
können, stellen die Pflichten des Ehemannes gegenüber seiner Frau (und vice versa) dar, die der 
Buddha im gleichen Sutta erörtert. Denn was die Pflicht des Ehemannes gegenüber seiner Frau ist, 
das ist deren Recht. So ist z.B. die Pflicht des (Ehe-)Mannes, ihr Autorität(en) zuzugestehen oder 
sie nicht zu diskreditieren resp. herabzusetzen, das Recht der Frau (auf Gleichbehandlung). 

 Weitere Suttas, die Pflichten zum Inhalt haben, sind das Parâbhava-Sutta (S I, 91-115) und das 
Vasala-Sutta (S I, 116-142), in dem der Buddha fünf „Ursachen des Niedergangs“ resp. zu unter-
lassende Handlungen aufzählt. Siehe hierzu auch Dharmasiri, Anm. 21, S. 88ff. 

116
  Könnte man die Festsetzung des sri lankischen Staates als sozialistische Republik (Art. 1) und die 
Bestimmungen des Art. 27 Abs. 1 (b)-(f) und Abs. 7, 8 und 9, die alle Wohlstand und gerechte 
Verteilung der Güter unter den Staatsbürger/innen als „Directive Principle of State Policy“ fest-
schreiben, als Umsetzung des Ratschlags aus dem Cakkavatti-Sîhanâda-Sutta „Du sollst […] 
jedem in deinem Reich, der arm ist, Wohlstand bereiten“ auffassen? 

117
  Keown, Anm. 12. Eine andere Möglichkeit ist die Begründung der Grundrechte auf paticca-
sammupâda: „Human beings, like everything else, are part of the relational process described in 
the doctrine of dependent-origination; since no-one exists independently we should look out for 
one another; looking out for one another means respecting each other’s rights; examples of the 
rights we should respect are security, liberty and life.“ Aus: Keown, Anm. 12. 

118
  So betont zwar Keown (in Keown, Anm. 12) einerseits, dass jedes einzelne Recht der Erklärung 
der Menschenrechte durch die UN 1948 ebenso im Sutta-Pitaka vorhanden sei, andererseits ist 
dies kein hinreichendes Argument dafür, dass die Grund- und Menschenrechte der sri lankischen 
Verfassung auch tatsächlich aus letzterem entnommen sind und nicht (zum Beispiel) aus der 
Menschenrechtserklärung von 1948. 

119
  Chapter VI: „Directive principles of state policy and fundamental duties“. Art. 27 spricht von 
Prinzipien bzw. Pflichten des Staates; Art. 28 von denen, die der/die Bürger/in (gegenüber dem 
Staat) hat. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

375 

von Pflichten auch europäischen Verfassungen nicht fremd ist.
120

 Zudem lassen die „Fun-

damental Duties“ der Bürger/innen kaum aufschlussreiche Überschneidungen mit Pflichten 

aus der Ethik des frühen Buddhismus erkennen.
121

 Ebenso schwer zu beurteilen ist der 

Status eventueller Pflichten des Staates.
122

 Eine noch ausstehende Untersuchung wären 

Auslassungen von in westlichen Verfassungen vorfindlichen Grundrechten in der sri lanki-

schen Verfassung – denn tatsächlich sind einige Grundrechte des Grundgesetzes dort nicht 

aufzufinden. Besonders auffallend für eine/n Leser/in des Grundgesetzes ist, dass die sri 

lankische Verfassung an keiner Stelle von der „Würde des Menschen“ spricht. Weitere 

Beispiele für Bestimmungen, die nicht im Grundrechtskatalog der sri lankischen Verfas-

sung vorkommen, sind die Artikel 6, 7, 10, 12a, 13 – 17a
123

 des Grundgesetzes. Es ist 

anzunehmen, dass diese Auslassungen mit einer bestimmten Intention gemacht wurden und 

dass sich eventuell in den Lehrreden fundierte Gründe für die Auslassung finden lassen. 

 
120

  Vgl. z.B. die Art. 12a und 33 (insbes. Abs. 1) GG, welche alle Pflichten der Bürger/innen gegen-
über dem Staat formulieren (Wehr- und Ersatzdienstpflicht und „staatsbürgerliche Rechte und 
Pflichten“) oder die Art. 6, Abs. 2; 14, Abs. 2 und 15, welche Pflichten gegenüber der Gemein-
schaft (der „Allgemeinheit“) geltend machen: Pflege und Erziehung der Kinder durch die Eltern 
und die Verpflichtungen durch Eigentum (Art. 14 und 15). Der Art. 1, Abs. I, Satz 2 GG be-
schreibt die Pflicht des Staates, die Würde des Menschen zu achten und zu schützen; Art. 3. Abs. 
II GG konkretisiert diese Pflicht im Sinne einer Verpflichtung des Staates auf die „Durchsetzung 
der Gleichberechtigung von Frauen und Männern“ und „auf die Beseitigung bestehender 
Nachteile hin[zuwirken]“. 

121
  Die „Fundamental Duties“, des Art. 28 (a), (b) und (d) [Verteidigung und Aufrechterhaltung der 
Verfassung (a), Unterstützung der nationalen Interessen und Einheit (b), Schutz und Erhalt 
öffentlichen Eigentums (d)] weisen keinerlei Verbindung zu Aussagen des Buddha auf. Der Art 
28 (e) [Respektieren der Rechte und Freiheiten Anderer] ist mitnichten „rein“ oder „typisch“ (i.S. 
exklusiv, genuin) buddhistisch. Die Art. 28 (c) und (f) – Naturschutz [Art. 28 (f)] und gewissen-
haftes Arbeiten im gewählten Beruf [Art. 28 (c)] – könnten ein buddhistisches Erbe sein: Viele 
Autoren halten den Schutz der Umwelt für eine Norm, die sich aus der Lehre von paticca-sam-
mupâda ergibt und „Schläfrigkeit/Faulheit“, in gewisser Weise das Gegenstück zu „gewissenhaf-
tem Arbeiten“, ist nach Auffassung des Buddha (im Parâbhava-Sutta) eine Ursache des Nieder-
gangs. Wieder wäre aber einzuwenden, dass beide Normen auch aus anderen Ethik-Konzepten 
oder Verfassungen hergeleitet sein könnten. 

122
  Lediglich die Richtlinien des Art. 27, die den Staat darauf festlegen, für das Wohl und die soziale 
Gerechtigkeit unter seinen Bürgern/innen zu sorgen, könnten eventuell buddhistischen Ursprungs 
sein (vgl. Anm. 116), ebenso wie der Umweltschutz (Art. 27, Abs. 14), vgl. Anm. 121. 

 Hier ist auch zu erwähnen, dass Tierschutz weder auf Seiten der staatlichen, noch der individuel-
len Verpflichtungen in die sri lankische Verfassung Einzug gefunden hat. Denn gerade die Integ-
ration von allen Lebewesen wäre eventuell eine Besonderheit buddhistischer Ethik, die in Abgren-
zung oder kritischer Erweiterung von westlichen Verfassungen in die sri lankische eingearbeitet 
worden sein könnte. Dies ist aber nicht der Fall. 

123
  Zum Inhalt der hier erwähnten Artikel im Grundrechtskatalog des Grundgesetzes: Art. 6 [Ehe und 
Familie], Art. 7 [Schulwesen], Art. 10 [Brief-, Post- und Fernmeldegeheimnis], Art. 12a [Wehr- 
und Ersatzdienstpflicht], Art. 13 – 17a [Unverletzlichkeit der Wohnung; Eigentum, Erbrecht, Ent-
eignung; Sozialisierung; Ausbürgerung, Auslieferung; Asylrecht; Petitionsrecht; Grundrechtsein-
schränkung bei Dienstrechtverpflichteten]. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

376 

Einige der in der sri lankischen Verfassung nicht beachteten Grundrechte sind aber an 

anderer Stelle zu finden
124

; eine tiefergehende Erforschung dieser Option kann hier – 

ebenso wie ein sicherlich aufschlussreicher (philologischer) Abgleich des Grundrechtska-

taloges der Verfassungen von 1948, 1972 und 1978 mit dem Wortlaut der UN-Menschen-

rechtserklärung und britischen rechtswissenschaftlichen Dokumenten dieser Zeiträume
125

 – 

leider nicht weiter verfolgt werden. 

 Der Ausflug konnte bis hierher also lediglich zeigen, wie schwierig, zeit- und platzauf-

wändig sich eine solche Untersuchung darstellt. Die abschließende These könnte etwa so 

formuliert werden:  

 Der Grund- und Menschenrechtskatalog Sri Lankas entspricht der buddhistischen 
Ethik – genauso gut ließe sich dies aber auch von nahezu jeder westlichen Ethik behaup-
ten.  

 Es ist m.E. nicht klar, ob die Grund- und Menschenrechte in der Verfassung Sri Lankas 

stehen, weil sie dem entsprechen (sollen), was eine buddhistische Ethik fordert oder ob sie 

dort zu finden sind, weil sie – aus guten Gründen – Teil jeder modernen Verfassung sind. 

Dies würde jedoch bedeuten, dass die Grund- und Menschenrechte in der Verfassung Sri 

Lankas viel eher den juristischen oder politischen Diskursen (national wie international) 

entnommen wären, als einer in Sri Lanka etablierten, auf den (Theravâda-)Buddhismus 

zurückgehenden Ethik. Dann aber wäre es naheliegender anzunehmen, die Grundrechte 

seien bei der Entstehung der sri lankischen Verfassung aus anderen Verfassungen oder der 

Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte übernommen worden. So bleibt am Ende nur 

festzustellen, dass die fundamentale Grund- und Menschenrechte heutzutage derart „uni-

versal“ zu sein scheinen
126

, dass sie weltübergreifend in den verschiedensten Verfassungen 

 
124

 Zwar fehlt z.B. der Schutz von Ehe und Familie (Art. 6 GG) als Grundrecht, Art. 27, Abs. 12 der 
sri lankischen Verfassung gewährt diesen aber unter den „Directive Principles of State Policy“. 
Man könnte diese Spur natürlich dennoch weiter verfolgen, da es ja Gründe dafür geben muss, 
den entsprechenden Normen nicht den Status eines vorstaatlichen Grundrechts einzuräumen, son-
dern lediglich den eines „Leitprinzips der Staatspolitik“. 

125
  So ließe sich eventuell durch Ähnlichkeiten in Begrifflichkeit, Formulierungen, Aufbau etc. auf 
die Herkunft einzelner Normen der sri lankischen Verfassung schließen. Grote/Wolfrum, Anm. 
94, S. 1f verweisen z.B. auf den Einfluss des Briten Lord Soulbury, der die Kommission zur Er-
stellung der Verfassung von 1948 anführte und nach dem sie gar in der Umgangssprache benannt 
wurde: „Soulbury-Constitution“. 

126
  Zum Thema der Universalität der Menschenrechte ließe sich in einer umfangreicheren Arbeit 
noch vieles sagen. Neben den im folgenden Textabsatz aufgeworfenen Fragen, wäre m.E. auch 
eine Untersuchung zu eventuellen Konvergenzen der Ethik-Konzeptionen in der westlichen und 
östlichen Philosophie interessant. So betonen viele Autoren, v.a. solche, die meinen, buddhistische 
Ethik als „Mitleidsethik“ fassen zu können, die Übereinstimmungen zur Ethik Arthur Schopen-
hauers. Er selbst hat zu dieser Annahme wesentlich beigetragen: „Wollte ich die Ergebnisse 
meiner Philosophie zum Maßstabe der Wahrheit nehmen, so müsste ich dem Buddhaismus den 
Vorzug vor den anderen zugestehen. Jedenfalls muss es mich freuen, meine Lehre in so großer 
Übereinstimmung mit einer Religion zu sehen, welche die Majorität auf Erden für sich hat […].“ 
(Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, in: Sämtliche Werke Bd. II, Frank-

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

377 

zu finden sind. Ihr Zurückgehen auf eine bestimmte moralphilosophische Lehre erscheint – 

zumindest mir – äußerst schwer nachweisbar bzw. prüfbar zu sein. 

 Hier sollte zumindest kurz darauf hingewiesen werden, dass der Begriff der „Univer-

salität“ m.E. eine differenziertere Analyse verdient. Versteht man ihn im umgangssprachli-

chen, alltagsweltlichen Sinn, dann würde er auf die „Allgemeinheit“ (Duden, 1997) der 

Menschenrechte oder deren „weltweite“ Auffindbarkeit verweisen. Hierunter würde auch 

die Beobachtung fallen, die Menschenrechte würden in verschiedenen Rechtssystemen 

„Geltung“ im juristischen Sinn haben. Solche empirischen Bemerkungen können aber m.E. 

mit einem philosophischen Verständnis kontrastiert werden, einer Interpretation von „Uni-

versalität“ im starken Sinne: universale bzw. intersubjektive Gültigkeit (Geltung im philo-
sophischen Sinn). Die These der universalen Gültigkeit ist wesentlich stärker als die empi-

rische Feststellung der „Allgemeinheit“, sie fordert die „Unhintergehbarkeit“, die Unmög-

lichkeit einer sinnvollen Bestreitung (Skepsis). Diesen Anspruch kann keine empirische 

Beobachtung je erfüllen, denn selbst wenn in allen menschlichen Kulturen bzw. „Lebens-

formen“ Einigkeit (=faktischer Konsens) über bestimmte Grundrechte herrschen würde, 

könnte deren normativ-ethische Gültigkeit angezweifelt werden. D.h. dass empirische 

Verifikation in einer juristischen oder metaethischen Untersuchung zur Debatte der Univer-

salität als intersubjektive Verbindlichkeit der Grund- und Menschenrechte m.E. keinen 

Beitrag leisten kann – dies könnte nur ein philosophisches Letztbegründungs- bzw. Unhin-

tergehbarkeitsargument, wie es z.B. die transzendentalpragmatisch verfahrende Spielart der 

Diskursethik (nach Apel, Kuhlmann und Böhler) vorgelegt hat. M.a.W.: Die Sätze „Alle 

folgen der Regel X“ und „Die Regel X ist reflexiv („elenktisch“) als nicht sinnvoll – ohne 

‚performativen Selbstwiderspruch’ – bestreitbar erwiesen“ haben aus philosophischer 

Perspektive einen grundlegend verschiedenen Status (bezüglich deren Geltung).
127

 Deut-

lich wird diese Problemstellung auch anhand der Tatsache, dass mit der bloßen Konstatie-

 
furt a.M. 1986, S. 218; weitere Erwähnungen im Kap. 41: Über den Tod […], ebendort, S. 590-
651.) In wie weit die Philosophie Schopenhauers und die des Buddha Parallelen (oder gar Über-
einstimmungen) aufweisen, kann hier nicht geklärt werden. Offensichtlich scheint für beide das 
„Leben als Leiden“ zentrales Axiom gewesen zu sein, ebenso wie Ethik und Mitleid bei beiden 
eng verwoben sind (für Schopenhauer vgl. z.B. Rüdiger Safranski, Schopenhauer, München 1998, 
S. 559). Hier gilt es aber m.E. zu beachten, dass allein terminologische Konvergenzen kaum Aus-
sagekraft haben, sondern wie die Autoren die Konzepte Leiden und Mitleid verstehen (verwen-
den). Und so kann schon hier festgehalten werden, dass aus der ersten edlen Wahrheit zum Leiden 
(dukkha, vgl. Anm. 15) mitnichten Pessimismus folgt (bzw. folgen darf) und dass Mitleid nicht 
unbedingt das „Fundament der Moral“ (Safranski, Anm. 126, S. 559), sondern – z.B. in der hier 
vertretenen Interpretation – eine Konsequenz des Fundaments buddhistischer Ethik ist: der Ent-
wicklung eines kusala-Charakters. Nicht zu vergessen ist auch der von buddhistischer Seite 
immer wieder betonte Unterschied zwischen Mitgefühl und Mitleid bei der Übersetzung von 
karunâ (vgl. auch Kap. I.2.1. Buddhistische Ethik als Tugendethik). 

127
  Siehe hierzu z.B. einführend den Erweis der Unhintergehbarkeit von „tertium non datur“ in 
Aristoteles’ Metaphysik, Buch 4, 1006a 6-18 (z.B.: Aristoteles, Metaphysik, hg. und übersetzt von 
Franz Schwarz, Stuttgart 1974).  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

378 

rung der „universalen“ Existenz einer Norm noch nichts über die (ethische) Legitimität 
bzw. Wünschbarkeit derselben gesagt ist.  

 So kann am Ende dieser Ausführung lediglich festgestellt werden, dass m.E. keine 

wesentlichen Unterschiede zwischen der sri lankischen Verfassung und dem Grundgesetz 

bestehen. Eine „typisch“ oder „rein“ buddhistische Norm, also eine die offensichtlich auf 

buddhistische Ethik – und nur diese – zurückzuführen wäre, ist kaum auffindbar. Das 

einzig deutliche und wiederkehrende „buddhistische Motiv“ in der Verfassung Sri Lankas 

ist die (wie sich zeigen wird: auf einen Mythos der „Inselchronik“ Sri Lankas zurück 

gehende) Tendenz, dem Buddhismus die Position der „foremost religion“ einzuräumen, 

mitsamt dem Schutz und der Pflege des Buddha-sâsana als Staatszielbestimmung. 

 

3.2. Eine alternative Betrachtungsweise zur wirklichen Verbindung von Recht und 
Buddhismus auf Sri Lanka 

Da die wirkliche Verbindung von Recht und Buddhismus – als Integration buddhistischer 

Ethik in ein Rechtssystem – nur angedeutet werden konnte, soll nun eine andere, zweite 

Möglichkeit dargestellt werden. Zwar hatte die Untersuchung im Abschnitt II ergeben, dass 

die ersten beiden „Juwelen“ des Buddhismus – Buddha und Dhamma – keine derartigen 

Verbindungen fordern, wohl aber kann dies in einigen Fällen für das Dritte Juwel festge-

stellt werden: Die Gemeinschaft der Mönche, den Sangha. Da die Darstellung der rezipro-

ken („symbiotischen“) Beziehung
128

 von Politik und der buddhistischen Religion in Form 

des Sangha am Beispiel Sri Lankas vollzogen werden soll, müssen zunächst zwei Dinge zur 

ethnisch-religiösen Struktur des Landes gesagt werden: Erstens ist Sri Lanka ein sog. 

„multi-ethnisches Land“
129

, in dem v.a. Singhalesen und Tamilen nebeneinander leben. 

Der singhalesische Anteil der Bevölkerung macht schon immer die bedeutende Mehrheit 

aus (ca. 75%). Zum Zweiten gilt für Sri Lanka die Besonderheit, dass so gut wie alle Sin-

ghalesen Buddhisten, die Tamilen mehrheitlich Hinduisten sind.
130

  

 
128

 „A symbiotic relationship entailing mutual support and legitimation“ Holt, Anm. 6, S. 795. 
129

 Den Begriff („multi-ethnic country“) wird übernommen von Peter Kreuzer, Mirjam Weiberg, 
Framing Violence. Nation and State-Building, Asian Perspectives, PRIF (Peace Research Institute 
Frankfurt) Reports No. 72, Frankfurt 2005, S. I (einleitender Summary). 

130
 Die Verteilung verläuft gemäß den Angaben des Auswärtigen Amts wie folgt: 74,6% Singhalesen, 
18,1% Tamilen, 7% Araber (bei einer Gesamtbevölkerung von 19,5 Millionen) und 69,3% Bud-
dhisten, 15,5% Hindus, 7,5% Muslime, 7,6% Christen. Die Differenz von ca. 5,3 % (Singhalesen, 
die nicht Buddhisten wären) kann man durch Konvertiten in der Küstenregion erklären. Tatsäch-
lich gibt es dort größere christliche Gemeinden. Siehe: Auswärtiges Amt, Länder- und Reiseinfor-
mationen, Sri Lanka, Stand Juni 2008. Quelle: http://www.auswaertiges-amt.de/diplo/de/Laender 
informationen/01-Laender/SriLanka.html (letzte Überprüfung am 9. Feb. 2009). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

379 

 Der Beginn der Geschichte des Buddhismus auf Sri Lanka wird zumeist auf das Jahr 

250 v. Chr. angesetzt
131

, mit der Ankunft des buddhistischen Mönchs Mahinda (einem 

Sohn Asokas). Nach einer Predigt konvertierte der damalige König Sri Lankas, Devânam-
piya Tissa, und mit ihm seine gesamte Gefolgschaft. Kurz nach seiner Bekehrung schenkte 

er dem neu entstandenen Sangha Land, auf dem das erste Kloster errichtet wurde, das 

Mahâ-Vihâra („Großes Kloster“). Von nun an unterstützten die Könige den Sangha und 

sicherten seinen Fortbestand
132

, dieser legitimierte den König und seine Politik. Seither 

war die Spannung – dass die buddhistisch-singhalesische Ethnie die bedeutende Mehrheit 

auf Sri Lanka stellt, sich aber durch das hinduistische Indien bedrängt zu fühlen scheint
133

 

– von großer Bedeutung für die sri lankische Politik. Weitere Katalysatorwirkung hierfür 

hat ein Mythos aus der „großen Chronik“ Sri Lankas, der Mahâvamsa
134

. Es ist die Idee 

der singhalesische Ethnie als erwähltes Volk, das für den Schutz und die Pflege des 

Buddha-sâsana Verantwortung trägt
135

: So habe der Buddha vor seinem Tod persönlich 

Sri Lanka und seinen Bewohnern den Schutz des Dhamma übertragen. Auf seinem Sterbe-

bett soll er den Götterkönig Sakka gebeten haben):
136

 

 
131

 Diese Zahl lässt sich aus den Inselchroniken (vgl. Anm. 134) herleiten und wird von archäologi-
schen Funden (z.B. Wohnunterkünfte für buddhistische Mönche aus dem 3. Jahrhundert v. Chr.) 
bestätigt. Vgl. Holt, Anm. 6, S. 795. 

132
 Das hieß v.a. finanziell (durch Schenkungen), aber auch durch wiederholte Einladung von The-
ravâda-Mönchen nach Sri Lanka, um den durch verschiedene Faktoren zerstörten (oder degene-
rierten) Sangha wieder aufzubauen. Dazu ist es wichtig zu wissen, dass es zur (höheren) Ordina-
tion eines Quorums von mindestens fünf Mönchen bedarf, die ihren Status als voll ordinierte 
Mönche mindestens zehn Jahre besitzen. Kann in Ermangelung dieser fünf Mönche keine Ordi-
nation durchgeführt werden, stirbt der Sangha notwendig aus. Siehe dazu Gombrich, Anm. 51, S. 
114. 

133
 „Die soziokulturelle Struktur des politischen Lebens ist in erster Linie durch die Werte der the-
ravâda-buddhistischen singhalesischen Mehrheit bestimmt. Diese Mehrheit empfindet sich – unter 
Einrechnung der 60 Mio. Tamilen im südindischen Bundesstaat Tamil Nadu – als bedrohte Min-
derheit in einer tamilisch dominierten Region, während sich die Tamilen als unterdrückte Minder-
heit auf einer singhalesisch dominierten Insel betrachten.“ Auswärtiges Amt, Anm. 130, Sektion 
„Innenpolitik“. 

134
 Es gibt zwei „Inselchroniken“, Dîpavamsa („Inselchronik)“ und Mahâvamsa („Große Chronik“). 
Beide wurden von buddhistischen Mönchen im vierten bzw. sechsten Jahrhundert verfasst und 
sind in Pâli geschrieben. Sie erzählen die Geschichte Sri Lankas seit der Ankunft Vijayas auf Sri 
Lanka im 5./6. Jahrhundert v. Chr. und erwähnen auch einen Besuch des Buddha. Die Große 
Chronik endet im Kapitel 37, wurde aber seit dem 13. bis ins 18. Jahrhundert immer wieder er-
neuert resp. fortgesetzt. Siehe hierzu Gombrich, Anm. 51, S. 146 und Tessa Bartholomeusz, In 
Defense of the Dharma, London 2002, S. 21f. 

135
 Das war die Idee des vorangegangenen Kapitels: In den Fällen, in denen die Verfassung Sri Lan-
kas deutlich auf Buddhismus Bezug nimmt, reflektiert sie diese Auffassung aus der Mahâvamsa. 
Vgl. auch Little, Anm. 84, S. 5f und 80. 

136
 Zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 144. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

380 

„Meine Lehre wird in Lanka begründet werden, so gib ihm
137

 und seinen Anhängern und Lanka 
vollen Schutz.“ (Mahâvamsa, Kapitel VII, 4 

Die Mahâvamsa liefert viele Beispiele für die Verwicklung von Sangha und Staat und 

demonstriert so eindrucksvoll, wie der sri lankische Buddhismus (in Form des Sangha) 

faktisch auf die Politik Einfluss nahm. So berichtet beispielsweise das Kapitel 25 vom 

Krieg des singhalesischen Königs Dutthagâmani (1. Jahrhundert v. Chr.) gegen einen 

Tamilenkönig, der Teile Sri Lankas besetzt hielt. Das Einwirken des buddhistischen Ordens 

auf König und Gesellschaft war jedoch kaum von Bestrebungen bestimmt, buddhistische 

Ethik oder Tugenden zu etablieren. Vielmehr wurden von Mönchen Reliquien an die 

Speerspitzen der Soldaten gebunden oder sie verließen ganz den Sangha und traten der 

Armee bei.
138

 Als Dutthagâmani nach dem Krieg das Blutvergießen bereute, redeten ihm 

einige (erleuchtete!) Mönche sogleich seinen Kummer aus:
139

 

„Diese Tat bedeutet kein Hindernis auf deinem Weg zum Himmel. Du tötetest nur anderthalb 
Menschen. Der eine hat die Zuflucht genommen, der andere die Fünf Vorschriften. Die Übrigen 
waren Ungläubige und böse Menschen, die wie Tiere starben (oder: als Tiere gelten). Du wirst auf 
viele Weise der Lehre des Buddha Ruhm bereiten, deshalb höre auf, Dir Kummer zu machen!“  

Hier zeigt sich, wie die buddhistische Ethik der „Selbsttransformation“ in eine Ethik des 

Schutzes und der Förderung des Buddha-sâsana – mit allen Mitteln – uminterpretiert 

wurde.
140

 Dieses Bewusstsein in Staat und Sangha kann auch noch im 20. Jahrhundert 

festgestellt werden; die „Berufung“ der singhalesischen Mehrheit zum Erhalt der buddhisti-

schen Religion blieben konstante Faktoren in der singhalesisch dominierten Politik Sri 

Lankas.
141 

Schon ein Blick auf die aktuelle Nationalflagge offenbart, wie die Tradition des 

Mahâvamsa bis heute in Grundzügen fortexistiert: Sie enthält einen großen Löwen (der das 

 
137

 D.h. Vijaya, dem Ahnherren der Singhalesen. Dieser soll zu diesem Zeitpunkt an der Küste Sri 
Lankas gelandet sein. 

138
 Keown schreibt, dass die Mahâvamsa dies zudem als „heiligen Krieg“ darstelle („Monks disrobed 
[…] to fight in what the chronicle depicts as holy war, […].“ Keown, Anm. 17, S. 73). Ob die 
Mahâvamsa das Wort explizit verwendet bzw. auf welchen Pâli-Begriff er sich bezieht, sagt 
Keown leider nicht. Bartholomeusz, Anm. 134, S. 55f macht dagegen geltend, dass „heiliger 
Krieg“ keine gute Übersetzung für den hier besprochenen Sachverhalt sein könne, da der heutige 
Wortgebrauch eher dahin gehe, einen „heiligen Krieg“ immer als Angriffskrieg zu verstehen, der 
zwar als (religiös) gerechtfertigt, aber ohne Einschränkungen (keinerlei „jus in bello“) geführt 
werde. Beide Kriterien würden auf den Krieg Dutthagâmanis nicht zutreffen; sie schlägt den 
weniger aufgeladenen, aber nicht minder streitbaren Begriff „just war“ vor. Vgl. auch das Kap. 
„Ideas of justice in war: The Mahâvamsa’s Evidence“ in: Bartholomeusz, Anm. 134. 

139
 Mahâvamsa, Kapitel XXV, 108 – 111. Zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 147. 

140
 Vgl. hierzu auch das Kapitel „Dharma, devolution, and Dutugemunu“ in: Bartholomeusz, Anm. 
134, S. 32-38. 

141
 „[…] in modern Ceylon a strong Sinhalese Buddhist nationalist identity has been established.“ 
Alfred J. Wilson, The Break-Up of Sri Lanka. The Sinhalese-Tamil Conflict, London 1988, S. 32. 
Siehe auch Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, S. 20: „Ethnicity and religion became the most potent 
factors of a national Sinhalese we-feeling.“  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

381 

„Löwen-Volk“ der Singhalesen symbolisiert) und zwei Streifen – grün und gelb – die für 

die Tamilen resp. andere Minderheiten stehen. In jeder der vier Ecken befindet sich je ein 

Blatt des Bodhi-Baumes.
142 Im Wesentlichen besteht die Nationalflagge also aus Symbolen 

für die Singhalesen und den Buddhismus und der Name „Sri Lanka“, der mit der Verfas-

sung von 1972 Ceylon ersetzte, ist ein singhalesischer Begriff („strahlende Insel“). 

 Es folgen zwei moderne Beispiele für die Einflussnahme des sri lankischen Sangha auf 

das Rechtssystem bzw. die Gesetzgebung. Es wird sich zeigen, dass diese Interaktionen von 

Seiten des Sangha – ähnlich der historischen Beispiele aus dem Mahâvamsa – von der 

Konstruktion der Singhalesen als Wahrer des Dhamma inspiriert waren und nicht von einer 

Ethik des (frühen) Buddhismus. Spätestens mit der Diskussion um das sog. Sinhala Only 
Bill kann eine immer stärkere Politisierung des Sangha festgestellt werden.

143
 Diese 1956 

eingebrachte Gesetzesinitiative sollte Singhalesisch, die Sprache der Singhalesen, zur 

exklusiven Staatssprache machen. Sie verdeutlicht einen subtilen singhalesischen „Sprach-

Nationalismus“
144

, eine – wie David Little sie nennt – „sinhala-buddhist ideology embed-

ded in the language“
145

, denn die singhalesische Sprache könne als Platzhalter für Kultur, 

Geschichte und insbesondere Religion der singhalesischen Ethnie gedeutet werden. Neben 

einer singhalesisch-buddhistischen „Leitkultur“ hätte das Sinhala Only Bill erhebliche 

finanzielle Nachteile für den tamilischen Bevölkerungsteil (der mehrheitlich nur Tamil 

spricht) bedeutet
146.

 Es waren insbesondere buddhistische Mönche (in Kollaboration mit 

singhalesischen Nationalisten), die einen Ausgleich mit den Tamilen zu verhindern such-

ten.
147

 Als sich heraus stellte, dass der damalige Ministerpräsident Bandaranaike nicht 

bereit war, diese sprachliche Diskriminierung per Gesetz durch „Sinhala-Only“ umzuset-

zen, reagierten sie mit zivilem Ungehorsam (satyagraha). Am 25. September 1959 wurde 

er schließlich durch einen radikalen Mönch umgebracht. 

 
142

 Der Bodhi-Baum (Pappel-Feige bzw. Ficus religiosa) ist derjenige Baum, unter dem der Buddha 
Erleuchtung fand und ist deshalb wie z.B. das achtspeichige Rad ein Symbol für die buddhistische 
Religion. 

143
 Vgl. Holt, Anm. 6, S. 798 f. 

144
 Zu diesem Thema: K.M. De Silva, Managing Ethnic Tensions in Multi-Ethnic Societies: Sri 
Lanka 1880 – 1985, Lanham 1986, insbes. Kap. 13 „Linguistic nationalism and Buddhist resur-
gence“. 

145
 Little, Anm. 84, S. 69. 

146
 Für den Staatsdienst musste man natürlich Singhalesisch sprechen, und in den Universitäten 
wurde Englisch durch Singhalesisch als Lehrsprache ersetzt. Auf diese Weise wurde es den 
Tamilen erheblich erschwert, ausreichend gute Qualifikationen für besser bezahlte Arbeitsstellen 
zu erlangen. Zudem wurde es den Tamilen erschwert, in staatlichen Betrieben zu arbeiten oder 
sich dort auch nur erfolgreich zu bewerben. Vgl. Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, S. 19 f. 

147
 „Attempts to reach an agreement by making pacts with the Tamils failed because of the resistance 
of the Buddhist clergy, the nationalist orientated Sinhalese and the opposition.“ Kreuzer/Weiberg, 
Anm. 129, S. 19. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

382 

 Im Jahre 2004 formierte sich – offensichtlich gegen das Gebot, sich nicht in „rüden 

Gesprächen“ (s.o.) zu engagieren – die „All-Bikkhu-Party“ (Jathika Hela Urumaya: JHU), 

also eine Mönchs-Partei. Auf diese Weise verschafften sich die politisierten Teile des 

Sanghas eine direkte Einflussmöglichkeit auf die sri lankische Gesetzgebung, also ohne 

den Umweg der Arbeit in (säkularen) Parteien, der öffentlichen Kritik oder durch satya-
graha. Ein Blick in einige Forderungen zeigt, dass die JHU ihren Auftrag noch immer in 

Sinne der Pflege des Buddha-sâsana versteht und buddhistische Denkstrukturen hinten 

anstellt: Neben steten Ermahnungen, den Buddhismus als (alleinige) Staatsreligion speziell 

zu schützen und ein „Anti Conversion Bill“
148

 zu verabschieden, spricht sich die JHU 

gegen jede Form von föderalen Elementen in der sri lankischen Verfassung aus (weil dies 

Freiheiten für die mehrheitlich von Tamilen bewohnten Distrikte implizieren würde) – auch 

wenn diese Haltung Friedensverhandlungen mit der LTTE unmöglich macht.
149

 Auch die 

Positionierung eines der wichtigsten Sprachrohre von JHU und Sangha (die Mahânaya-
kas

150
) bezüglich des zum Krieg eskalierten ethnisch-religiösen Konflikts

151
, weist keiner-

lei Ähnlichkeit mit einer buddhistischen Ethik auf, wie sie im ersten Teil entwickelt 

wurde
152

: Er wird auf eine Alleinschuld der LTTE (und der vermittelnden norwegischen 

Regierung) zurückgeführt, und als einzige Lösung die vollständige Vernichtung der LTTE 

und ihrer Unterstützer vorgeschlagen.
153

 

 
148

 Dieses sollte angebliche „unethical conversions“ von Buddhisten zum Christentum durch christli-
che Missionare (insbes. in der Küstenregion) verhindern. „The need to protect Buddhism has been 
made into such a huge issue that introducing the proposed bill [i.e. the „Anti Conversion Bill“ – 
F.P.] became one of the key pledges of the all-bhikku party“. Artikel „Conversion has become a 
dirty issue – JHU“, in: Sunday Leader vom 4. Juli 2004.  

149
 Die JHU setzte sich 2004 für die sofortige Absetzung der Verhandlung zwischen LTTE und 
Regierung unter der Führung Norwegens ein, weil die Vorschläge der Norweger föderale Elemente 
enthalten. So Rathana Thero, Sprecher der JHU im Sunday Leader vom 02. Mai 2004. Siehe auch 
Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, Fußnote 62 auf S. 24. 

150
 Mahânayakas sind die Vorsteher bzw. Oberhäupter der einzelnen Schulen bzw. großen Klöster, 
die wiederum zumeist auf Traditionslinien zurückgehen. Es gibt heute ca. 30 Mahânayakas auf 
Sri Lanka. Vgl. Notz, Anm. 9, S. 278. 

151
 Siehe hierzu auch das Kapitel „Monastic advocates of war against the LTTE“ in: Bartholomeusz, 
Anm. 134, S. 147 – 154. 

152
 Keown versucht im Kapitel „Buddhism and War“ (Anm. 17, S. 69-83) eine Herangehensweise an 
Konflikte (und Terrorismus) zu entwickeln, die sich aus buddhistischer Ethik ergeben könnte. Sie 
basiert wesentlich auf den Tugenden (v.a. ahimsa) und einer Reflexion auf paticca-sammuppâda 
– der Suche nach den Ursachen eines Konflikts. Auch Premasiri (in: P. D. Premasiri, The Place 
for a Righteous War in Buddhism, in: Journal of Buddhist Ethics Volume 10 (2003)) macht deut-
lich, dass „whatever the worth of a desired end may be, the Theravâda canonical scriptures […] 
contain absolutely no instance in which violence is advocated as a means of achieving it.“ 

153
 De Silva fasst die Veröffentlichungen (1999 bis April 2002) der Mahânayakas zum Konflikt in 
seinem Aufsatz so zusammen: a) the conflict is due to terrorism; b) the LTTE is a terrorist 
organization; […] d) Norway has supported Tamil Terrorism; e) oppose talks with LTTE; […] g) 
separatism and even a federal state are undesirable (possibility of invasion by a Tamil State; h) the 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Preußger, Buddhistische Ethik und positives Recht 

 

383 

Zusammenfassung und Resümee 

Die Erörterungen der ersten beiden Kapitel dieser Arbeit kurz resümierend kann festgestellt 

werden, dass der Buddha offensichtlich keine direkte Verbindung von seiner ethisch-sote-

riologischen Lehre und positivem Recht vorgesehen hat. Dies gilt mit großer Wahrschein-

lichkeit für die notwendige Verbindung, i.e. dass ein Rechtssystem seinen Rechtscharakter 

verliert, wenn es nicht mit den Normen der (von ihm gelehrten) buddhistischen Ethik iden-

tisch ist. Des Weiteren erschien es plausibel, dass selbst eine losere, nicht notwendige 

(„mögliche“) Verbindung von ihm nicht intendiert war – dass ein/e (weltliche/r) Gesetzge-

ber/in also kaum Restriktionen ausgesetzt ist, außer denen, die er/sie sich selbst als Bud-

dhist/in setzt. Zentral für diese Einschätzung war wiederum die Überlegung, die (frühe) 

buddhistische Ethik als Ethik der Selbsttransformation bzw. Ethik des Individuums zu 

fassen. Auch die Regeln, die der Buddha selbst verfasst hat – die pañcasîla und die des 

Vinaya – schienen diese Interpretation zu stützen. So konnte im Anschluss an Keown und 

Gombrich geschlossen werden, dass der Buddha das cetanâ der/s Menschen im Auge hatte 

und nicht eine Rechtsordnung (letztere hätte dann nur Bedingungen zu schaffen, in denen 

eine Selbsttransformation de facto möglich ist). 

 Ungeachtet dessen gibt es viele Pfade, auf denen eine buddhistische Ethik in das Recht 

eines Staates Eingang finden könnte und konnte. Hier wurde lediglich der ganz offensicht-

liche Einfluss „des Buddhismus“ auf ein Rechtssystem durch den Sangha angedeutet. 

Diese Analyse ist natürlich alles andere als abschließend, doch zeigt sie, dass ein auf bud-

dhistischer Ethik basierendes Rechtssystem kaum im zentralen Blickfeld der Agierenden 

stand. Vielmehr scheint oft wichtigstes Ziel (gewesen) zu sein, die buddhistische Religion 

und Tradition auf Sri Lanka mit allen Mitteln zu schützen – auch gegen Grundprinzipien 

buddhistischer Ethik (wie sie hier entwickelt wurde). Interessant bliebe eine längere, de-

taillierte Untersuchung zur wirklichen Verwobenheit von buddhistischer Ethik und Recht 

in einem „buddhistischen Staat“ wie Sri Lanka. Das entspräche der Frage, ob und wenn ja, 

inwiefern – in welchem Maß, multikausale Entstehung (paticca-sammupâda!) reflektie-

rend, mit Betonung welcher Tugenden oder Aspekte etc. – die hier vorgestellte Ethik des 

„early Buddhism“ in einzelnen Gesetzen des (sri lankischen) Straf- oder Privatrechts und 

insbesondere im öffentlichen Recht und der Verfassung wiederzufinden ist. Neben einer 

solchen Analyse der Gesetzgebung würde sich zudem anbieten, ebendies in Bezug auf 

eventuell noch zu ergänzende Dimensionen einer Rechtsordnung, das rechtsbezogene 
soziale Handeln und den Rechtsstab, durchzuführen. Diese drei möglichen Formen einer 

Einflussnahme der Bevölkerung auf ein Rechtssystem verdeutlichen m.E. aber auch, dass 

Ethik hier nicht nur in Form des Konstrukts einer Ethik des „frühen Buddhismus“ interpre-

tiert werden sollte, sondern auch auf die in Sri Lanka verorteten religiösen „Gepflogenhei-

ten“, eine Ethik des sri lankischen Theravâda-Buddhismus eingegangen werden sollte. 

 
solution is the eradication of terrorism. Chandra R. De Silva, Response to Venerable Akuratiye 
Nanda’s paper ‘An Analysis of Statements Issued by the Mahanayakas on the North-East Problem 
of Sri Lanka’, in: Journal of Buddhist Ethics Volume 10 (2003).  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 42 (2009) 

 

384 

Eine solche Arbeit würde jedoch eine wesentlich profundere Beschäftigung mit sowohl der 

Ethik des frühen und des lokalen Theravâda-Buddhismus (die hier gar nicht entfaltet 

wurde), als auch mit den Rechtsnormen Sri Lankas erfordern. 

 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

