351

Buddhistische Ethik und positives Recht

Versuch einer systematischen Darstellung moglicher Verbindungen von
buddhistischer Ethik und einem Rechtssystem am Beispiel Sri Lankas

Von Florian Preuf3ger, Berlin*

Einleitung

Der folgende Aufsatz fragt nach ethisch-moralischen Forderungen einer Religion an ein
Rechtssystem. Dabei bezieht sich diese Frage zundchst auf die Ethik der jeweiligen Reli-
gion (und nicht etwa auf reale Kooperationen zwischen Geistlichkeit und Staatlichkeit).
Viele Arbeiten behandeln diese Frage anhand christlicher oder islamischer Ethik. Kaum
findet sie sich jedoch bislang anhand buddhistischer Ethik erforscht. Womoglich ist das,
was man als Ethik des Buddhismus bezeichnen konnte, in Europa noch nicht hinldnglich
bekannt. Deshalb soll zuforderst kurz in die ,,buddhistische Ethik* eingefiihrt werden.
AnschlieBend ist zu erortern, ob die Lehre des Buddha (das Dhammal) eine Verbindung
von Recht und buddhistischer Ethik postuliert.

Zur Untersuchung der Verbindung von Recht und Ethik resp. Recht und rechtsethischer
Rechtfertigung hat Dietmar von der Pfordten vorgeschlagen, durch Verwendung der
Modalkategorien notwendig, moglich, wirklich® ein hoheres MaB an Klarheit zu schaffen.
Auch die folgende Arbeit wird im Anschluss an diese Kategorien versuchen, gedankliche

Florian Preufiger, nach Studium der Philosophie und Religionswissenschaft sowie von Teilgebie-
ten des Rechts an der Humboldt- sowie der Freien Universitit zu Berlin und Buddhist Studies an
der University of Peradeniya (Sri Lanka), seit 2008 Tutor am Lehrstuhl fiir Praktische Philoso-
phie/Ethik an der Freien Universitit Berlin. E-mail: flopderpostmoderne @yahoo.de.

Die Fachbegriffe werden immer in Pali und nicht in Sanskrit verwendet, weil der am besten
erhaltene Kanon an Lehrreden des Buddha, auf den auch hier Bezug genommen wird — der sog.
Pali-Kanon — in Pdli verfasst ist. Zudem umfasst Pdli den sprachlichen Rahmen, in dem der his-
torische Buddha dachte und sprach. Pdli ist (wie Mdgadhi) eine mittel-indo-arische Sprache und
somit entweder eng verwandt mit der Sprache, die der Buddha selbst sprach (Mdgadhi), oder —
wie viele Theravdda-Buddhisten annehmen — Pali und Mdgadhi sind gar identisch.

Man kann ,,modal zwischen der Unmoglichkeit, Moglichkeit, Wirklichkeit und der Notwendigkeit
der rechtsethischen Rechtfertigung unterscheiden.* Dietmar Von der Pfordten, Rechtsethik, Miin-
chen 2001, S. 110. Etwas vereinfacht dargestellt ergeben sich so vier Grundpositionen zum Ver-
hiltnis von Recht und dessen ethischer Rechtfertigung: Sie ist a) unmoglich (rechtsethischer
Nihilismus); b) zwar mdglich, aber zu eliminieren oder zu minimieren und damit nicht wirklich
(rechtsethischer Reduktionismus); c) sie ist méglich und wirklich (soll also wirkungsvoll sein),
aber nicht notwendig in einem begrifflichen oder ontischen Sinn (rechtsethischer Normativismus);
d) begrifflich bzw. ontisch notwendiger Teil des Rechts und (insofern natiirlich) méglich und
wirklich (rechtsethischer Essentialismus). Dass buddhistische Ethik eine kognitivistische ist, und
sie deshalb die ethische Rechtfertigung des Rechts fiir zumindest moglich hilt, ist deutlich und
wird hier angenommen. Deshalb wird auf die Kategorie ,,unmoglich® nicht weiter eingegangen
werden.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

352 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Ordnung zu bewahren. Die Frage nach einer Verbindung von positivem Recht und bud-

dhistischer Ethik ergibt dann die folgenden Stufen der Erorterung:

a) Ist die Verbindung notwendig? Verliert positives Recht seine Geltung oder seinen
»Rechtscharakter”, wenn es den Normen einer buddhistischen Ethik widerspricht? Ist
im Buddhismus ,,unrichtiges/ungerechtes Recht* noch Recht?’

b) Wenn keine notwendige Verbindung festgestellt wird, ist eine solche Verbindung
mi)‘glich?4 Hat der Buddha eine ethische Rechtfertigung des Rechts gewiinscht und
eventuell ausgearbeitet oder hat ihn das Thema nicht interessiert? Mit von der Pfordten:
Ist er rechtsethischer Reduktionist oder Normativist?

c) Ist die Verbindung wirklich? Hierher gehoren m.E. Fragen, die an b) ankniipfen, v.a.:
Inwiefern konnen sonstige, tatsichliche (oder ,wirkliche*) Verbindungen positiven
Rechts und des Buddhismus gefunden werden?

Die unter c) aufgeworfene Frage ist relativ unabhiéngig von der rechtsethischen Position des

Buddha und soll am Beispiel Sri Lankas erortert werden. Es ist davon auszugehen, dass

buddhistisches Gedankengut in Rechtsnormen ,,buddhistischer Staaten* wie Sri Lanka’

Eingang gefunden hat. Jedoch wird sich zeigen, dass diese empirische Analyse lediglich

,holzschnittartig* durchgefiihrt werden kann und zudem kaum aussagekriftige Ergebnisse

liefert. So endet der Aufsatz mit der Darstellung eines alternativen Verstindnisses der

Verbindung (oder Verschmelzung) von Recht und dem in Sri Lanka beheimateten The-

ravada-Buddhismus™. Es wird sich hierbei herausstellen, dass diese Verbindung wenig mit

einer Verbindung von Recht und Ethik des Dhamma zu tun hat, sondern von anderer Natur
ist.
Zu Beginn einer Einfithrung in die buddhistische Ethik muss jedoch einem Missver-

standnis vorgebeugt werden: Den Buddhismus gibt es nicht. Seit Verkiindung der Lehre im

5. Jahrhundert v. Chr.” hat sich eine Vielzahl von Formen (oder ,,Wiedergeburten“s) dieser

Das entspriche z.B. der Position Thomas von Aquins, der die Frage fiir die christliche Ethik
bekanntlich so beantwortete, dass menschliche Normen nur dann Gesetze sind, wenn sie iiber die
participatio mit den hoheren Gesetzesstufen verbunden sind: ungerechtes Recht ist kein Recht
sondern Gewaltanwendung bzw. Zerstorung des Rechts.

Das ,,moglich” kann man auch anders verstehen und unabhingig von der oben formulierten
Variante auch fragen: Sind die ethischen Normen des Buddhismus fiir eine positive Rechtsord-
nung iiberhaupt anwendbar, ist eine solche Verbindung iiberhaupt realisierbar? Auch hierauf wird
in Kap. I1.3.2 kurz eingegangen.

,.Buddhistischer Staat“ meint hier so viel wie: durch die (lokale) buddhistische Religion und
Kultur geprégte Lander bzw. Linder in denen sich die Mehrheit der Bevolkerung als Buddhisten
bezeichnen. Vgl. dazu auch Kap. 3.2.

Auch fiir den Theravada-Buddhismus gilt das unten zu ,,Buddhismen* Gesagte: Es gibt viele
verschiedene, aber verwandte Formen des Theravada-Buddhismus: synkretistische Formen aus
lokalen, prabudhhistischen Kulturen. Vgl. dazu z.B. die Artikel Donald K. Swearer, Thailand und
John Clifford Holt, Sri Lanka, beide in: Robert Buswell Jr. (Hg.), Encyclopedia of Buddhism,
New York et al. 2004, S. 830ff bzw. S. 795ff.

Zur Diskussion der Lebensdaten und —umsténde des Buddha siehe Kap. II.1.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 353

frithen Lehre herausgebildet. Bernard Faure schldgt deshalb vor, die vielen verschiedenen
Lehren’ nicht derart vereinfachend als »den Buddhismus®“ zu bezeichnen, sondern von
,,Buddhisrnen“lo zu sprechen. Es muss also klar sein, dass ,,buddhistische Ethik* eine
Abstraktion, eine Arbeitshypothese ist, die sich auf die tiberlieferten Reden des historischen
Buddha (Suttas”) konzentriert. Dieses theoretische Konstrukt wird zumeist ,.early (oder
,»Classical*) Buddhism* genannt.12 Er hat jedoch so vielleicht nie in der Realitt (als gelebte
Religion) existiert. Buddhistische Ethik heifit hier also nicht Ethik des Buddhismus oder
der Buddhisten, sondern Ethik der Lehrreden des Buddha.

1. Buddhistische Ethik

Im Folgenden sollen aufgrund der Vielschichtigkeit und Komplexitidt des Themas lediglich
drei grundlegende Begriffe kurz entwickelt werden. Die vielen Aspekte buddhistischer
Ethik konnen hier nur angedeutet werden und auf weiterfithrende Lektiire verweisen.

,Man konnte iiber die aufeinander folgenden Reinkarnationen des Buddhismus (indisch, chine-
sisch, japanisch etc.) das sagen, was die Buddhisten iiber das Ich sagen, das von einer Existenz in
die néchste wandert: es ist nicht mit sich identisch, und doch ist es auch nicht ganz von sich selbst
verschieden.” Bernard Faure, Buddhismus, Bergisch Gladbach 1998, S. 6.

Insbesondere die ,drei Fahrzeuge* Hinaydna, Mahdydna, Vajrayana (d.i. kleines, groBes und
diamantenes Fahrzeug). Diese sind jedoch selbst wieder in unzihlige ,,Sub-Schulen® untergliedert.
Bei Klaus-Joseph Notz, Lexikon des Buddhismus, Wiesbaden 2002, S. 14 findet sich eine Dar-
stellung zur Entwicklung der groferen Subschulen; sie enthélt 33 Schulen und ist keineswegs
vollstindig.

Faure, Anm. 8, S. 6.

Der Buddha hat — wie Jesus Christus — niemals selbst Texte verfasst, seine Lehrreden (oder Dis-
kurse; Pali: Sutta; Sanskrit: Sutra) wurden auswendig gelernt, miindlich tradiert und zunéchst
gegen Ende des 1. Jahrhundert v. Chr. auf Sri Lanka verschriftlicht. Diese Schriften bilden den
sog. Pali-Kanon und sind bis heute erhalten. Der Pdli-Kanon besteht aus drei ,,Korben* (pitaka)
und heif3it deshalb Tipitaka (,,Drei-Korb*): Dem Korb der Ordensregeln fiir Monche und Nonnen
(Vinaya-Pitaka), dem Korb der Lehrreden (Sutta-Pitaka) und dem Korb der psychologisch-philo-
sophischen Ausarbeitung der ersteren beiden (Abhidhamma-Pitaka). Siehe hierzu Venerable
Narada Mahdthera, The Buddha and His Teachings, Taipei 1998, S. 203ff.

ol...] In speaking of “Buddhism” I should make clear that I am writing with reference to an
abstraction which might be termed “classical” Buddhism. This abstraction is neither the same as
nor different from Buddhism in any historical or cultural context. It is not meant to represent the
views of any sect [...].“ Damien Keown, Are there ‘Human Rights’ in Buddhism?, Journal of
Buddhist Ethics Volume 2 (1995). Das Journal of Buddhist Ethics ist nur online und ohne Seiten-
zahlen verfiigbar.

Andere Autoren, die mit dem Konzept/Konstrukt des ,Early Buddhism® arbeiten, sind P.D.
Premasiri, Studies in Buddhist Philosophy and Religion, Peradeniya 2006 und David J. Kalupa-
hana, Buddhist Philosophy — A Historical Analysis, Honolulu 1976.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

354 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

1.1. Grundbegriffe
1.1.1. Paticca-samuppada

»Wer auch immer paticca-samuppdda sieht, sieht die Lehre des Buddha, wer die Lehre des
. . . 1
Buddbha sieht, sieht paticca-samuppdda.© (M. 28 3).

Die Lehre von paticca-samuppdda bildet die Basis der buddhistischen Philosophie, mithin
den Ausgangspunkt jeder Form buddhistischen Denkens. Es handelt sich hierbei um eine
Entstehungs- resp. Kausaltheorie, die erkldrt, wie alle Phénomene bzw. Entititen
(= dhamma) entstehen. Der Begriff ist aus den drei Worten paticca (abhingig von, bedingt
durch), sam (co-, zusammen) und uppdda (entstehen) zusammengesetzt und wird deshalb
zumeist mit ,,abhdngigem* bzw. ,bedingtem Entstehen tibersetzt. Besser ist jedoch die
englische Version ,,dependent co-arising*, weil sie die Silbe sam nicht unterschlédgt und so
zweifelsfrei deutlich macht, dass die buddhistische Kausaltheorie nicht monokausal ver-
standen werden darf: Alle dhamma (materiell oder immateriell) stehen in einem unendli-
chen Netz von Abhdngigkeiten, jede Entitdt ist in ihrem Entstehen von vielen anderen
Entitdten bedingt und ist selbst wieder eine (von vielen) Ursache(n) fiir weitere Entitéiten.
Die Hua-Yen Schule hat mit der Metapher ,Indras Netz der Juwelen* paticca-samuppdda
wunderschon pointiert: 14

,Far away in the heavenly abode of the great god Indra, there is a wonderful net which has been
hung by some cunning artificer in such a manner that it stretches out infinitely in all directions.
[...] the artificer has hung a single glittering jewel in each ,.eye* of the net, and since the net itself
is infinite in dimension, the jewels are infinite in number. [...] If we now arbitrarily select one of
these jewels for inspection and look closely at it, we will discover that in its polished surface there
are reflected all the other jewels in the net, infinite in number. Not only that, but each of the jewels
reflected in this one jewel is also reflecting all the other jewels, so that there is an infinite reflect-
ing process occurring.

In allen Dingen, materiellen wie Stithlen und immateriellen wie Gedanken oder Wiinschen,
spiegelt sich die zentrale Prisupposition des Buddhismus: des unendlich zusammenhén-
genden Entstehens. "

Vorzugswiirdig ist hier die gebrduchliche Zitierweise der Suttas. Da der ,,Korb* der Suttas aus
fiinf Sammlungen, den Nikdyas (Digha- , Majjhima-, Samyutta-, Anguttara- und Khuddaka-
Nikaya) besteht, werden diese jeweils mit ihrem Anfangsbuchstaben abgekiirzt. Die Nikdyas sind
wiederum in Abschnitte (vaggas = Biicher) unterteilt, deshalb werden hinter den Kiirzeln fiir die
Nikayas (D, M, usw.) romischen Zahlen angegeben, die diesen Abschnitten entsprechen. Die ara-
bischen Ziffern bezeichnen die Seitenzahl, auf der das Zitat oder das Sutta zu finden ist und be-
ziehen sich immer auf die Ausgabe der Pali-Text-Society (PTS), die als erste den gesamten Kanon
ediert hat.

Das Folgende ist iibernnommen aus: Francis H. Cook, Hua-Yen Buddhism, Pennsylvania 1977,
S.2.
An diesem Punkt beginnt jede Form buddhistischer Reflektion: Auch die ontologischen Grundan-

nahmen des Buddha, die drei Charakteristiken der Existenz (tilakkhana) — anicca (Vergénglich-
keit), anatta (Nicht-Selbst, Nichtexistenz einer Seele) und dukkha (Unzufriedenheit, Leiden) —

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 355

1.1.2. Kamma

Bekanntlich heifit kamma (Skt. karma) direkt iibersetzt Handlung oder Tat16; im ethischen
Kontext schligt Damien Keown jedoch die interpretative Ubersetzung ,,moralische Ent-
scheidung mitsamt deren Folgen* vor."” Diese Ubertragung ist m.E. eine sehr angemessene
Interpretation, denn wie alle Entitdten ist — aus buddhistischer Perspektive — auch eine
Handlung in ein infinites Kausalnetz eingebunden. Auch Handlungen sind dem ,,Gesetz"
von paticca-sammupdda unterworfen und konnen nicht ohne ihre ,,Eltern und Kinder*
betrachtet werden: Den Faktoren, die zu ihrer Entstehung beigetragen haben und den Kon-
sequenzen, die sie nach sich ziehen. Handlungen konnen dabei in zweifacher Hinsicht
Folgen haben, erstens fiir andere und zweitens fiir den Handelnden selbst. In der buddhisti-
schen Philosophie hingen diese beiden Aspekte sehr eng zusammen — man konnte fast
sagen: Die Folgen fiir andere sind die Folgen fiir den/die Agierende/n. Um dies besser
verstehen zu konnen, wird oft der folgende, sehr bekannte Ausspruch des Buddha herange-
zogen.

,.Es ist der Wille (cetandlg), ihr Monche, den ich kamma nenne.” (A 3, 415)

Kamma als bewusste oder gewollte Tat (mental, verbal, kérperlich)19 generiert eine be-
stimmte Disposition in der Psyche des Handelnden, denn der Wille zu einer Handlung geht
dieser voraus. Schlechtes geistiges Handeln (,,Denken®, die Absicht) fordert schlechtes
korperliches Handeln. Durch unser Denken, unsere Absichten und unseren Willen eignen
wir uns also Dispositionen an, welche sukzessive zu Verhaltensmustern oder Charakter-
ziigen werden. Und diese bestimmen, wie man sich (tendenziell) in Zukunft verhalten wird.
Dies wiederum hat Einfluss auf die Personen, die einen umgeben werden etc. Das englische
Sprichwort ,,Sow an act, reap a habit, sow a habit, reap a character, sow a character, reap a
destiny* bringt diese Uberlegungen auf den Punkt. Kamma ist also nicht unbedingt ein
,,metaphysisches Konto*, sondern kann — ganz im Sinne von Autoren wie Gunapala Dhar-
masiri und P.D. Premasiri20 — durchaus als ,,psychologisches Gesetz**! verstanden werden;

lassen sich aus paticca-sammupdda herleiten oder genauer: Sie sind notwendige Folgen. Dukkha
wiederum ist bekanntlich das Zentrum der Vier Edlen Wahrheiten, wovon die vierte auf den Edlen
Achtfachen Pfad verweist und so fort.

16 Siehe dazu jedes Lexikon zum Buddhismus; beispielsweise Notz, Anm. 9, S. 233 und Nyanati-
loka, Buddhist Dictionary. Manual of Buddhist Terms and Doctrines, Kandy 2004, S. 91 — 94.

17 Damien Keown, Buddhist Ethics. A Very Short Introduction, Oxford 2005, S. 5f.

18 Bevorzugt wird die Ubersetzung (volition, will) von Nyanatiloka, Anm. 16, S. 47.

19 Auf diese Spezifizierung macht der Buddha zum Beispiel im Kukkuravatika-Sutta (M 1, 389)
aufmerksam.

20

Premasiri spricht nicht vom ,,psychologischen Gesetz, aber auch er hilt die Psyche — ndamlich die
sog. ,,schlummernden Charakterziige®, , Neigungen“ bzw. ,unterbewussten Dispositionen® (anu-
saya) — fiir ein zentrales Element der buddhistischen Ethik: Die sieben anusaya (Gier, Missgunst,
spekulative Meinung, skeptischer Zweifel, Einbildung, Streben nach ewiger Existenz und Ver-
blendung) veranlassen uns unterbewusst (als Tendenzen) in einer bestimmten Situation so und

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

356 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

als Verweis auf die Wechselwirkung unserer bewussten (,,gewollten) Handlungen auf
unsere Psyche. Die buddhistische Variante von kamma bedeutet nichts anderes, als dass wir
uns durch unser Agieren selbst entscheiden, welche Personen wir werden und so unsere
Zukunft selbst gestalten: Das Individuum erschafft sich durch seine Handlungen selbst™.
Umgekehrt heifit dies: Durch Kultivierung guter (oder schlechter) Absichten bzw. eines
»guten® Charakters kann die eigene Zukunft aktiv veridndert werden. Was aber sind die
treibenden Krifte in der Psyche des Individuums und wie kann man den eigenen Charakter
positiv beeinflussen?

1.1.3  Kusala-kamma

In den buddhistischen Texten kann man lesen, dass eine Person aus guten bzw. heilsamen
(oder schlechten bzw. unheilsamen) Wurzeln handelt, den sog. (a)kusala—mﬁla23. Mit dem
Begriff kusala ist ein m.E. sehr wichtiger Teil buddhistischer Ethik gegeben. Das Vorhan-

densein einer (un-)heilsamen Wurzel determiniert die moralische Qualitit eines Bewusst-

. . . . 24 25

seinszustandes, einer Redehandlung oder Tat — mit anderen Worten: die des kamma.
,.In psychological terms , 'karmically wholesome' [kusala — F.P.] are all those karmic volitions
[...] which are accompanied by two ore three wholesome roots (miila), i.e. by greedlessness
(alobha) and hatelessness (adosa), and in some cases also by non-delusion (amoha: wisdom,
understanding). Such states of consciousness are regarded as 'karmically wholesome [...]. From
this explanation, two facts should be noted: (1) it is volition that makes a state of consciousness,
or an act, 'good' or 'bad’; (2) the moral criterion in Buddhism is the presence or absence of the
three wholesome or moral roots.*

Die kusala-miila — etwa Freiheit von Gier (lobha), Hass (dosa) und Verblendung (moha) —
bzw. deren Antagonisten, die akusala-miila, sind die drei ,,psychologischen Quellen der

nicht anders zu agieren. Wie im Falle der akusala-miila wird eine Handlung durch das Vorherr-
schen einer solchen negativen Disposition (i.e. eines Lasters) beherrscht. Dies gilt auch fiir die
Ebene der Gefiihle und Emotionen. Die Oberfldche der observierbaren (Sprech-)Handlungen stellt
erst die dritte und letzte Ebene dar. Zu sichtbar schlechtem Verhalten kommt es also nur, wenn die
zwei zu Grunde liegenden Vorstufen ,.iiberkochen®; sich eine (aus buddhistischer Perspektive)
negative Disposition in einer negativen Emotion realisiert und diese in einer korperlichen oder
verbalen Handlung gipfelt. Vgl. Premasiri, Anm. 12, S. 21 ff; Nyanatiloka, Anm. 16, S. 21f und
insbes. DI, 33 und A VII, 11f.

21 . . .

- Thus as kamma has been defined as the motive, the law of kamma should be interpreted essen-
tially as a psychological law. Its basic tenet is that if one now produces a bad thought, as a result
of that bad thought, more bad thoughts will arise, thus leading to a series of polluted, bad
thoughts.* Gunapala Dharmasiri, Fundamentals of Buddhist Ethics, Singapore 1998, S. 47.

2 By freely and repeatedly choosing certain sorts of things, individuals shape their characters, and
through their characters their futures. [...] [They] are thus to a large extent the authors of their
good and bad fortune.” Keown, Anm. 17, S. 6.

3 . .

2 a = un-, nicht; kusala = heilsam, gut; miila = Wurzeln. Vgl. auch Nyanatiloka, Anm. 16, S. 105.

2 Val. hierzu Nyanatiloka, Anm. 16, S. 119.

25

Das folgende Zitat bei Nyanatiloka, Anm. 16, S. 105.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 357

Motivation [zu einer (Sprech-)Handlung]* 6, die einer jeden Tat zu Grunde liegenden
- 27 .. L .
Charakterziige (Wurzeln).”" P.D. Premasiri vertritt die Auffassung, dass die Analyse der
Begriffe fiir ,,gut $ in den buddhistischen Texten deutlich mache, dass der Begriff
Nibbdna (Skt.: Nirvana) — Ziel der buddhistischen Soteriologie — nichts anderes bedeute,
als einen Zustand der moralischen Perfektion erreicht zu haben; mit anderen Worten: dass
. . . . I .2
die Konzeption von Nibbdna ethische Implikationen birgt. ?
,.-The Anguttara-nikdya which uses evaluative language in characterising the specific modes of
behaviour and conditions of mind which conduce to the attainment of the ultimate goal of Bud-
dhism [...] includes the term kusala (A 'V, 240ff.; 273ff.). A person endowed with ten qualities is
called one who is endowed with kusala (M 1I, 28f.). These qualities are those ones directly con-
nected with the attainment of Nibbdna. [...] Nibbdna, the highest spiritual attainment of Bud-
dhism is the condition in which greed (lobha), malice (dosa) and ignorance or confusion (moha)
are said to be absent. Greed, malice and ignorance are described as akusala while the absence
of them is described as kusala.”
Hieraus wird deutlich, dass die gute Handlung (kusala-kamma), die auf der Kultivierung
eines guten (d.h. heilsamen) Charakters beruht, mit dem letzte Ziel, Nibbdna, verbunden
ist. Wer sich via Entwicklung der kusala-miila um gute Handlungen bemiiht, befindet sich
schon auf dem Pfad zur Erlosung — und umgekehrt! Kusala-kamma ist die Handlung einer
Person, welche die akusala-miila in sich besiegt hat. Das klingt tautologisch, erklirt aber,
weshalb eine erleuchtete Person die ,,Verkorperung von kusala“30 ist und worum es in
buddhistischer Ethik grundsitzlich geht: Die absolut gute, heilsame Tat wird im Bewusst-

26
27
28

psychological springs of motivation* Keown, Anm. 17, S. 7.
Zu diesem Thema siehe insbes. Nyanaponika Thera: The Roots of Good and Evil, Kandy 1986.

In den Pili-Texten gibt es zwei Begriffe fiir gut, kusala und pufiiia (resp. akusala und pdpa fiir
schlecht oder bose). Diese hat zu einigen Missverstindnissen gefiihrt, da die Begriffe nicht die
gleiche Verwendung (Bedeutung) haben: ,,The term puiifia has been generally used in the Pali
scriptural tradition to denote that which benefits the person who is intent on bettering his future
state of existence without renouncing the pleasures of household life. [...] Acts of puiiiia [...] are
looked upon as those deeds which have the tendency to promote a person’s happiness in future
life. Pufifia helps a person to be reborn in a pleasant form of existence.” Premasiri, Anm. 12, S.
11. Dieser Gedankengang lésst sich auch mit den Begriffen karmic- versus path-level deutlich
machen: Den entscheidenden Unterschied zwischen beiden Begriffen markiert die Zielsetzung
oder Intention: bessere Wiedergeburt (,.karmic level”) versus Erlosung (,,path level”). Damit ist
klar, dass pufiiia und kusala zwei vollkommen verschiedene Perspektiven auf eine Handlung dar-
stellen, auch wenn beide Begriffe ,,gut* bedeuten. Man kann eine gute Handlung vollziehen um
,.karmische Verdienste* zu erwerben (karmic level: pufifia-kamma), die positive Folgen im weltli-
chen Dasein mit sich bringen; oder aber dieselbe Handlung in der Absicht der Ausloschung der
akusala-miila vollziehen (path level: kusala-kamma), mit dem Ziel der Erlosung (vimutti), nicht
diesseitigen Vorteilen. Vgl. Dharmasiri, Anm. 21, S. 33 — 38.
29

30

Das folgende Zitat aus Premasiri, Anm. 12, S. 12 (Kursivsetzung von mir, F.P.).

,»An enlightened person [...] remains to be the very embodiment of kusala.” Premasiri, Anm. 12,
S. 13.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

358 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

sein vollzogen, dass sie dazu beitridgt die negativen psychischen Impulse Gier, Hass und
Verblendung in sich selbst und/oder anderen unter Kontrolle zu blringen.31

1.2.  Aspekte buddhistischer Ethik

Die buddhistische Moralphilosophie ist extrem vielschichtig. Nach den obigen Betrachtun-
gen scheint zunéchst einmal klar, dass im Mittelpunkt die (gute) Absicht und die Entwick-
lung eines ,tugendhaften* oder kusala-Charakters steht. Das verweist einerseits auf die
psychologische (oder psychologisierende) Denkweise. Andererseits hat diese Ahnlichkeit
zur (antiken) Tugendethik manche Autoren veranlasst, auch die buddhistische Ethik als
reine Tugendethik einzustufen.32 Ein Ausblick auf den ganzen Umfang der Lehrreden zeigt
aber noch ganz andere Aspekte.

1.2.1. Buddhistische Ethik als Tugendethik

Tugenden nehmen in der buddhistischen Ethik zweifelsohne eine herausragende Stellung
ein, weil sie wichtig sind, die richtigen (heilsamen) Dispositionen bzw. Verhaltensmuster
zu kultivieren. Tugenden eigenen sich hervorragend, um (sich selbst) zu kusala-kamma
,-abzurichten* bzw. um die akusala-miila sukzessive zu eliminieren.

Keown spricht von drei Kardinaltugenden im Buddhismus: alobha, adosa, amoha.”
Die Begriffe sind wohl bekannt — es ist nur ein Ausdruck der Konsistenz buddhistischen
Denkens, dass die Kultivierung der kusala-miila die hochste aller Tugenden darstellt. Die
drei wohl bekanntesten Tugenden (v.a. unter den Praktizierenden) sind hingegen GroBzii-
gigkeit (ddna34), Gewaltlosigkeit (ahimsd) und Mitgefiihl (karund) oder Liebende-Giite
(metta). Alle drei Tugenden sind inzwischen auch im Westen sehr bekannt und prigen oft
das Bild des Buddhismus in Zeitschriften und Erzdhlungen. Der ,,Witz* oder die Pointe
dieser Tugenden ist wie bei den Moralvorschriften (sila, s.u.) jedoch nicht die Tugend
selbst, sondern deren Beitrag zur Entwicklung eines Charakters, der nur noch kusala-
Handlungen vollziehen kann: Ddna, ahimsd, karund und mettd ,trainieren* das Empfinden
von Respekt gegeniiber allen Lebewesen™: Das Metta-Sutta (S V, 146), das kaum ein/e

3 LIt is the enlightened person who is fully moral, who does not suffer from moral weakness. For he

has completely gained control over the psychological impulses that drive one to the kind of
behaviour that could be characterized as unwholesome or immoral.“ Premasiri, Anm. 12, S. 14.

Dazu: Keown, Anm. 17, S. 25.

Keown, Anm. 17, S. 12f. Er verwendet die analogen Begriffe ardga, advesa, amoha.

32
33

34 Dharmasiri bezeichnet ddna als wichtigste buddhistische Tugend, weil GroBziigigkeit die Los-

16sung der eigenen Anheftung an materielle Gegenstéinde und egoistische Gedanken, sowie die
Entwicklung von Sensibilitit fiir die Bediirfnisse anderer fordert und so schlieflich zur Kultivie-
rung von Selbstlosigkeit fithrt. Dharmasiri, Anm. 21, S. 88ff.

Siehe auch Nyanatiloka, Anm. 16, S. 120: Mettd z.B. fithrt zum Ablegen von dosa (Hass), ist
praktiziertes adosa.

35

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 359

Buddhist/in in Asien nicht kennt, kulminiert in einem gut nachvollziehbaren Paradigma,
einem prignanten Restimee buddhistischer Ethik:36

,Just as a mother would protect her only child at the risk of her own life, even so,
let one cultivate a boundless heart of compassion towards all beings. Let one’s
thoughts of boundless compassion pervade the whole world.*

1.2.2. Sila: Moralvorschriften bzw. -pflichten

Das bekannteste Regelwerk im Buddhismus, die ,,Pflichten des Dhamma“37 sind die fiinf
Tugendregeln bzw. Moralvorschriften (paficasila): Sie umfassen die (1) Enthaltung vom
Toten eines jeden lebenden Wesens; (2) die Enthaltung vom Nehmen dessen, was nicht
gegeben wurde; (3) die Enthaltung von sexuellem Fehlverhalten; (4) die Enthaltung vom
Liigen (unrechter Rede) und (5) die Enthaltung von der Einnahme berauschender Getrinke
(Substanzen).

Sie wurden vom Buddha ganz offensichtlich speziell fiir den Laien verfasst, was sich
u.a. schon daran ablesen ldsst, dass es fiir die Monche eine erheblich umfangreichere
Sammlung an (positiv wie negativ formulierten) Pflichten gibt. Doch gilt auch fiir die
paricasila das im Rahmen der Tugenden Erorterte: Zwar sind sie in der Realitit der Prakti-
zierenden wichtig und in der Moral buddhistischer Lénder stets prisent. Grundlegend ist
aber die Entwicklung von kusala-kamma, die ,,Charakterentwicklung® — und nicht Enthal-
tung. Deshalb sollen die Regeln aus bzw. mit der richtigen Motivation (cetand) befolgt
werden. Tugenden und Pflichten verhalten sich wie die Seiten ein und derselben Medaille:
Die eine Seite sind die Regeln, die andere die Tugenden; man befolgt die Regeln, weil
diese lediglich eine Liste an Dingen darstellen, die eine tugendhafte Person niemals tun
wiirde.*® Beide Seiten dienen aber m.E. nur der Elimination der negativen mentalen Dispo-
sitionen, den akusala-miila. Der frithe Buddhismus und dessen Ethik sind — so Damien
Keown — ein ,Pfad der Selbsttransformation™’, ein Pfad der individuellen Entwicklung
eines kusala-Charakters, keiner der Verbote. Diese Perspektive auf die buddhistische Ethik
wird noch von Wichtigkeit sein.

36
37
38

Das Folgende wird zitiert von Premasiri, Anm. 12, S. 27.
Keown, Anm. 17, S. 26.

Ein Beispiel von Keown: Die erste Moralvorschrift ergibt sich ganz automatisch, wenn man eine
mitfiihlende Einstellung gegeniiber allen Wesen hat. Wenn man die erste Moralvorschrift also
wirklich verstehen will, so miisse man Mitgefiihl und Giite/Milde/Wohlwollen (benevolence) ent-
wickeln.

3 Keown, Anm. 17, S. 25.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

360 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

1.2.3. ,.Buddhistischer Utilitarismus‘

Der Buddhismus geht iiber eine blofie Tugendethik hinaus: In Lehrreden, wie dem Kaldma-
Sutta®® (A 1, 189) oder dem Bahitika-Sutta®’ (M 11, 114) werden die Folgen einer Hand-
lung betont. Rechte (i.e. gute) Handlungen sind solche, die weder anderen noch einem
selbst schaden. Malstab fiir die Bewertung der Folgen ist dabei das Gliick bzw. Ungliick,
welches eine Handlung fiir sich selbst und andere generiert4 . Eine Ahnlichkeit zum Utilita-
rismus ist kaum von der Hand zu weisen43, doch kann die buddhistische Ethik durch die
gleichzeitige Betonung der Absicht und der Entwicklung eines kusala-Charakters, sowie
eine qualifizierte Theorie zum Gliick44 einige Nachteile resp. Einwinde gegen die (konse-
quentialistische) Ethik des Utilitarismus abfedern oder konstruktiv entgegnen.

1.2.4. Universalisierung

Neben den Folgen einer Handlung ist im Dhamma ein weiteres prominentes Moral-Krite-
rium zu finden: Die Goldene Regel. Das folgende Zitat ist ein deutliches Beispiel des
typisch ,,achsenzeitlichen* (Jaspers) I'Jbergangs45 von einer konventionellen zur meta-kon-
ventionellen Moral:*

,Here a noble disciple reflects like thus: [...] What is not pleasant and delightful to me, is not
pleasant and delightful to the other person either. How could I inflict upon another that which is
not pleasant and delightful to me? Having reflected in this manner, he on his own refrains from
killing, and encourages others too to refrain from killing.” (S V, 354)

40 Hier sagt der Buddha z.B.: ,,”What do you think Kaldmas, when greed, hatred and delusion arise

in a person, is it for his welfare or harm?’ [...] Will that conduce to his harm and suffering for a
long time?** Siehe Bhikkhu Bodhi, In the Buddha’s Words, Boston 2005, S. 89.

Ananda, der Cousin und vertrauteste Schiiler des Buddha, bezeichnet hier diejenigen Taten als
lobenswert, die keine schidlichen Folgen fiir den Handelnden als auch fiir alle (moglichen oder
denkbaren) Betroffenen nach sich ziehen. Ahnlich auch der Buddha selbst im Ambalatthikdréhu-
lovada-Sutta (M 1, 415).

Zu den negativen Konsequenzen einer Handlung zéhlen im Buddhismus auch deren negative
karmische Folgen: Handlungen, die anderen schaden, schaden — als Verhaltensmuster — ebenso
dem Agenten. Vgl. Kap. 1.1.2 Kamma.

Vgl. auch Premasiri, Anm. 12, S. 37 f.

Diese basiert wesentlich auf der Unterscheidung zwischen weltlichem Gliick, das schlieBlich stets
zu Unzufriedenheit/Leiden (dukkha) fiihrt, und dem Gliick des Nibbdna, das sich im Folgen des
(Achtfachen) Pfades einstellt. Vgl. hierzu Premasiri, Anm. 12, S 40f. und insbes. 56 ff und
Dharmasiri, Anm. 21, S. 11ff.

Siehe zum Thema der achsenzeitlichen Verdnderungen im moralischen Denken in Asien z.B.:
Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit, Frankfurt 1992.

Ein weiteres Beispiel ist in der wohl bekanntesten Lehrrede des Buddha, dem Dhammapada (Vers
129f), zu finden.

41

42

43
44

45

46

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 361

1.2.5. Die moralische Entscheidung als autonome und rationale Entscheidung

Die wohl meist zitierte Textstelle zur Problematik der individuellen Moral-/Normenbegriin-
dung (oder: ,,moralischen Epistemologie“47) ist das Kalama-Sutta, das auch oft als Bei-
spieltext fiir Meinungs- und Gedankenfreiheit im Buddhismus herangezogen wird.*® Hier
fordert der Buddha ein autonomes und d.h. von jeglicher Form der Autoritit freies Krite-
rium fiir moralisches Handeln.49 Jedes Individuum habe sich allein auf sein eigenes Urteil
zu verlassen: Ob eine Handlung kusala ist oder nicht, das habe jede/r selbst zu entscheiden,
nicht die Autoritit einer bestimmten Tradition, eines Lehrers oder einer Schrift.”

2. Verbindung von Recht und Ethik in der buddhistischen Philosophie

2.1. Vorbemerkung: Staatlichkeit und materielle Bedingungen in Indien zur Zeit des
Buddha

Bevor die verschiedenen Formen der Einflussnahme des Buddha oder seiner Lehre auf ein
Rechtssystem diskutiert werden, erscheint es sinnvoll, kurz auf die gesellschaftlichen und
staatlichen Strukturen einzugehen, die zur Lebzeit des Buddha in Indien herrschten und auf
die er Bezug genommen haben muss. Die gesellschaftlich-politische Struktur war in dieser
Zeit gepridgt durch das sog. varna-System, ein undurchlidssiges System ,.erblicher Status-
Gruppen“SI, das die Gesellschaft in vier verschiedene Klassen mit individuellen Pflichten
(und Rechten) untergliederte und auf diese Weise dafiir sorgte, dass die (Pflicht der) politi-
sche(n) Machtausiibung in den Bereich einer Gruppe fiel: die der Kstriya-varna, der Klasse
der Herrscher (s.u.). Dies bedarf einer kurzen Erlduterung.

47
48
49

Premasiri, Anm. 12, S. 31.
Siehe hierzu Sanath Nanayakkara, How Free is Freedom of Thought, Kandy 2001, bes. S. 1 — 5.

Das Dorf der Kalamas war im angesprochenen Sutfa von einer Vielzahl Asketen und Weisen
besucht worden, die sich in ihren moralischen Ratschldgen und Predigten gegenseitig widerspra-
chen. Wie solle man in dieser Situation herausfinden, welcher Lehrer Recht habe?! Die Antwort
lautet: ,,’ What do you think Kdlamas, when greed, hatred and delusion arise in a person, is it for
his welfare or harm?’ ‘For his harm, venerable sir.” [...] But when you know for yourselves,
‘These things are wholesome; [...], then you should engage in them.’** Zit. von Bodhi, Anm. 40,
S. 89.

Er fiihrt eine Liste von zehn Griinden an, auf Grund deren eine Lehre unter keinen Umstinden
akzeptiert werden diirfe. Zumeist wird sie in drei Kategorien untergliedert: Autoritit (einer Schrift,
Tradition oder eines Lehrers), rein logische bzw. spekulative Argumentation sowie Ubereinstim-
mung zwischen der Lehre und den eigenen Vorurteilen, Ansichten, Wiinschen. Vgl. dazu Prema-
siri, Anm. 12, S. 31f. und Nanayakkara, Anm. 48, S. 5 ff.

Richard Gombrich, Der Theravada-Buddhismus. Vom alten Indien zum modernen Sri Lanka,
Stuttgart/Berlin/Koln 1997, S. 48.

50

51

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

362 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Das fiinfte Jahrhundert vor Christus, in dem der historische Buddha wahrscheinlich
lebtesz, fillt in die Epoche der spiteren vedischen Gesellschaft.” Sie bildete sich mit der
sukzessiven Aufgabe des Nomadentums und dem Beginn des Ackerbaus (die typisch
nomadische Viehzucht blieb aber wichtig) ab circa 1000 v. Chr. heraus und ist durch eine
hierarchische Struktur charakterisiert. Diese geht auf einen vedischen Text™" zuriick, wel-
cher alle Menschen in vier Klassen bzw. ,Status-Gruppen* einteilt: die varnas (spéter
Kastenss). An der Spitze der gesellschaftlichen Ordnung standen die Brahmanen (,,Rezitie-
rer der Veden™ ), darauf folgten die Kstriya (,,konigliche Klasse®, dazu unten mehr), dann
die Vaisya (,,gewohnliche Freie*) und schliellich die Siidra (Diener). Jede der vier varnas
hat individuelle Pflichten und Rechte: Die Brahmanen verkorpern das Sprachrohr der
Wirklichkeit, da sie als einzige die Veden — das heilige Wissen57, die Wahrheit vom ,,Wesen
der Dinge* — kennen, d.i. aussprechen und lernen diirfen. Die Vaisya sind fiir ,,Fruchtbar-
keit“ zustindig, also als Hiandler und Bauern mit der Aufgabe der wirtschaftlichen Produk-
tion im weitesten Sinne betreut. Die Siéidra haben nur eine einzige Pflicht: den anderen
Schichten zu dienen.

Besonders interessant fiir diese Arbeit ist die erbliche Status-Gruppe der Konige
(Kstriya). Das varna-System verlieh ihnen das Vorrecht auf Anwendung von Gewalt, die

2 Uber die exakten Lebensdaten des historischen Buddha, Siddhattha Gautama, besteht keine

Einigkeit; in der wissenschaftlichen Literatur wird die Erleuchtung des Buddha entweder auf den
Zeitraum 531/528 oder 444/467 v. Chr. angesetzt, die buddhistische Tradition nimmt das Jahr
544 v. Chr. an. GemiB buddhistischer Texte wurde der Buddha 80 Jahre alt und fand im Alter von
35 Jahren Erleuchtung. Zur Diskussion siehe Gombrich, Anm. 51, S. 41.

Den Begriff , spitere vedische Gesellschaft* (hier auch: ,Ende der Vedischen Periode) und die
folgende Analyse der historischen Umstinde wird iibernommen inhaltlich v.a. von Gombrich,
Anm. 51, S. 46 ff.

Die strikte Hierarchie beruht auf dem ,,Hymnus vom Urriesen* (Purusa-siikta) aus dem Rg-Veda
(Kapitel X.90): Eine iibergroe ménnliche Gestalt, der ,,Urriese®, wird hier mit dem Universum in
Beziehung gesetzt, zugleich aber mit der Gesellschaft identifiziert. Die Klassen sowie deren indi-
viduelle Pflichten werden aus dem folgenden Vers (12) hergeleitet: ,,Sein Mund war der Brah-
mane, die Arme wurden zum Adligen gemacht, seine beiden Schenkel [oder ,,Lenden* — F.P.] zum
vaisya, aus seinen Fiilen entstand der sidra. Sowohl die Hierarchie (oben — unten) als auch die
jeder Klasse zugehorige Pflicht ergibt sich aus dieser Analogie. Besonders deutlich: Brahmanen —
Mund — Sprachrohr der Wirklichkeit; Vaisya — Lenden — Fruchtbarkeit. Die Gesellschaft wird also
,.als organisches Ganzes aufgefasst [...] und dieses Ganze besteht aus vier Klassen von Menschen,
die durch das Wesen der Dinge hierarchisch gegliedert sind [und ihre jeweilige Pflicht empfangen
— F.P.]“. Vgl. Gombrich, Anm. 51, S. 46f, Zitate ebenda.

Die fiinfte Klasse der Klassenlosen bzw. ,,Unberiihrbaren®, die aulerhalb des varna-Systems steht,
entstand spiter.

53

54

55

56 . - . Lo .
Die deutschen Ubersetzungen fiir die vier Statusgruppen sind tibernommen von Gombrich, Anm.

51, S.47.

Veda bedeutet zwar nur ,,Wissen®, hier ist aber eindeutig ,heiliges Wissen* gemeint, i.e. ,,Wissen

iiber die letzten Dinge*, welches (nur) die Veden enthalten. Diese Ubersetzung ist recht unstrittig,
vel. z.B. Gombrich, Anm. 51, S. 41.

57

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 363

Kstriya waren also urspriinglich Herrscher und Krieger. Da die vedische Gesellschaft erst
in der spiten vedischen Zeit sesshaft geworden war, hatte diese Klasse (zunichst) kaum
etwas mit Konigen im europdischen Sinne zu tun — ein Kstriya besafl nicht notwendig
Land. Konigtum bezog sich in Indien zur Zeit des Buddha in erster Linie auf Herrschaft
iiber Menschen, nicht iiber Land — ein Erbe des Nomadentums.58 Insofern beschreibt J.C.
Heesterman® den ,,Hindu-Staat“60 dieser Epoche als Machtfeld mit dem Konig im Mittel-
punkt. Doch auch wenn Konigtum in diesem Sinne keine Herrschaft iiber ein fest abge-
grenztes Territorium oder Léndereien implizierte, so waren viele Kstriya strahlende,
»glanzvolle Personlichkeiten®, die mit absoluter Macht und erheblichen Einnahmequellen
(Steuern bzw. Abgaben) von ihren stddtischen Residenzen aus regierten.61 So ist es ver-
standlich, dass Texte in Pdli-Kanon =~ diese Machtfelder dennoch als ,,groe Lander* be-
schreiben.

Das Gesagte ldsst auf gewisse materielle Bedingungen und staatliche Organisation
schliefien. Tatséchlich lebte der Buddha in einer Zeit der Urbanisierung und der Intensivie-
rung des Handc-:ls.63 Max Weber hat in seiner bekannten Arbeit zur Wirtschaftsethik der
Weltreligionen die materiellen Bedingungen beispielsweise so Zusarnmengefal?)t:64

,,Wie der Jainismus und noch deutlicher als er stellt sich der Buddhismus dar als entstanden in der

Zeit der Stadteentwicklung, des Stadtkonigtums und des Stadtadels.*

Es muss also wirtschaftlichen Uberschuss gegeben haben, da dies eine notwendige Bedin-
gung fiir Handel und Stidtebildung (mithin Stadtkénigtum) ist. Uberproduktion allein ist
fiir all dies jedoch noch keine hinreichende Bedingung, erst die Konige wiederum sorgten
fiir das ebenfalls notwendige Minimum an staatlicher Organisation und stabilen politischen
Verhiltnissen — sie waren es, die zur Zeit des Buddha Strafen bauen lieBen, fiir Infrastruk-
tur, Legalitdt und Sicherheit sorgten.65 Es gab also ,,Anfidnge von politischen Strukturen,

58
59

Vgl. Gombrich, Anm. 51, S. 47 und 62f.

J.C. Heesterman, Power and Authority in Indian Tradition, in: Robin James Moore (Hg.), Tradi-
tion and Politics in South Asia, New Delhi 1979.

Gombrich, Anm. 51, S 63.

,Von der glanzvollen Personlichkeit des Konigs ging die Macht aus, wie Strahlen von der Sonne,
und er saugte die Steuern zur Schaffung seiner 6konomischen Basis auf wie die Sonnenstrahlen
die Feuchtigkeit der Erde.” Gombrich, Anm. 51, S. 63.

Z.B. werden im Anguttara-Nikdya des Sutta-Pitaka 16 solcher ,,grolen Linder* aufgezéhlt (AN I,
213 und IV, 252).

Vgl. auch Gombrich, Anm. 51, S. 59 — 61.

Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen: Hinduismus und Buddhismus, Tiibingen
1921, S. 217.
,,.Die Macht [der Kstriya — F.P.] wurde im Anfang zweifellos durch Gewalt erlangt [...], aber ihre

Aufrechterhaltung hing sicherlich von einem immer effizienteren und umfassenderen Regierungs-
apparat ab.” Gombrich, Anm. 51, S. 63.

60

61

62

63
64

65

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

364 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

die man als Staaten bezeichnen kann“66, es lieBe sich ergiinzen: hierarchisch organisierte
bzw. regierte Staaten aus undurchlidssigen, per Geburtsrecht fixierten Klassen mit jeweili-
gem Pflicht- resp. Aufgabenbereich.

Es spricht jedoch einiges dafiir, dass der Buddha noch ein ganz anderes Regierungs-
bzw. Gesetzgebungssystem kannte. Richard Gombrich67 ist sich sicher, dass das politische
System der Sékyas68, in dem der Buddha selbst aufwuchs, keine Brahmanische Monarchie
(bzw. ein typischer Hindu-Staat) gewesen sein kann. Er geht davon aus, dass wichtige
Entscheidungen von einem Rat der Haushaltsvorstinde getroffen wurde, die sich konsen-
sual einigten — demnach sei %er Buddha mit Prinzipien der Oligarchie bzw. Republik ver-
traut gewesen (mit der Erweiterung des Konsens-Prinzips zugunsten des bloen Kompro-
misses bzw. Mehrheitsentscheids). Was genau Hausvorstand bedeutet, ist bis heute strittig,
Gombrich erscheint es plausibel anzunehmen, dass das Prinzip der Senioritét galt. Denn die
Entscheidungsfindung und Organisation des Sangha — also dessen “politisches System® —,
welches der Buddha spiter etablieren sollte, ist ein Altestenrat, der einvernehmliche Ent-
scheidungen treffen muss. Er konnte sich hierbei am System der Sakyas orientiert haben.

2.2.  Einschdtzung in der Literatur

Beriicksichtigt man die gesellschaftliche Realitdt Indiens zur Zeit des Buddha einerseits
und andererseits seine quasi-demokratischen Erfahrungen sowie den ethisch-rationalen
Universalismus, den er in den Lehrreden vertrat, so mag man vermuten, dass er sich auch
politisch vehement fiir die Anderung dieser hierarchischen, durch nichts als das Recht der
Geburt gerechtfertigten Strukturen eingesetzt hat. Dem Autor ist jedoch keine Textstelle —
weder im Dhamma selbst noch in der Sekundirliteratur — mit einer expliziten Positionie-
rung des Buddha zur Integration seiner ethischen Vorstellungen in eine staatliche Ordnung
bekannt. Eine Erkldrung fiir die Enthaltung von politischer Einmischung konnte in der
Verwobenheit von Ethik und Soteriologie im Buddhismus der Lehrtexte (wie sie hier ver-
treten wurde) liegen.

Das Gros der Autoren der Sekundirliteratur sieht im frithen Buddhismus eine ,.Reli-
gion®, die kaum Interesse an Staats- oder Rechtssystemen gezeigt hat, sondern (im Sinne
der Unterscheidung zwischen Laien und Monchen 9) ihre Aufgabe primir in der Erlosung

66
67

Gombrich, Anm. 51, S. 59.

Er entwickelt diese These auf den S. 57 — 59 in Gombrich, Anm. 51.

68 Der Buddha entstammte dem ,,Gemeinwesen® der Sdkyas, die relativ isoliert in der Region des
heutigen Bihar an der nepalesisch-indischen Grenze lebten. Die Sdkyas kannten wohl kein varna-
System — obwohl sie auch Diener hatten, also durchaus hierarchisch organisiert waren. Das be-
deutet, dass der Buddha zwar aus einem Konigsgeschlecht entstammt sein konnte, jedoch kein
Kstriya war (und in keiner brahmanischen Monarchie aufwuchs), wie die Suttas oft behaupten
(moglicherweise hatte sein Vater den Begriff Kstriya niemals gehort). Den Begriff und die Selbst-

einschétzung hat er wohl in Ermangelung alternativer Terminologie (in Indien) verwendet.

69 Das entspricht der Unterscheidung von karmic-level und path-level, sieche Anm. 28.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 365

(vimutti) der religiosen Spezialisten (,,Entsager) sah. So zdhlen beispielsweise Gespriche
iiber Konige und Staatsminister zu den ,riiden Gesprichen®, die dem/der Monch/Nonne
explizit untersagt werden. "’ Konige — d.h. Politik — gehoren nicht zu den Themen, die
eine/n Entsager/in zu interessieren haben oder fiir ihn/sie von Relevanz sind, sie stellen
lediglich eine Ablenkung vom Pfad dar.”" In ihrem Artikel ,,Law and Buddhism* konstatiert
Rebecca French: ">

,.Scholars have also presumed that Buddhism did not have an obvious relationship to secular legal
systems because of its distinction between lay and monastic populations and its tolerant [...]
approach to local religions and politics.*
. . . 73
Richard Gombrich geht noch weiter:

,JJch meine nicht, dass der Buddha ernsthaft an Politik interessiert war oder von seiner Lehre

wollte, dass sie politische Folgerungen nach sich zoge.*

- . . 74 . o . .
Dariiber hinaus bemerkt Damien Keown °, dass sowohl in Pdli auch in Sanskrit nicht
einmal ein Wort existiert, das einen dhnlichen Bedeutungsumfang wie das Wort ,,Recht™ in

L T5 . . - . .
den europdischen Sprachen besitzt. ~ Die wissenschaftliche Literatur scheint sich also
dariiber einig zu sein, dass der Buddha und insofern seine Lehre wenig bis kein Interesse an
Recht(snormen) gezeigt hat.

2.3.  Eigene Einschdtzung der Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung im
Buddhismus anhand der Modalkategorien notwendig, moglich, wirklich

2.3.1. Zur notwendigen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung

Aus den Erorterungen des letzen Kapitels folgt m.E. mindestens, dass der Buddha nichts
von einer notwendigen Verbindung von Recht und buddhistisch-rechtsethischer Rechtferti-
gung (im Sinne von der Pfordtens) gehalten haben kann. Ein Rechtssystem bleibt Rechts-
system — es verliert nicht seinen Rechtscharakter —, auch wenn es den Normen bzw.
Pflichten des Dhamma nicht entspricht, i.e. im Sinne einer buddhistischen Ethik ungerechte
Normen impliziert oder akusala-Handlungen vorschreibt. Positiv formuliert wiirde dies
bedeuten: Eine ethische Rechtfertigung von (bestehendem oder vorgeschlagenem) Recht(-
snormen) wird vom Buddha nicht als notwendiges Element des Rechts(-begriffs) verlangt.

0 In: D I, 7. Weitere riide Gesprdche sind solche iiber Réuber, Krieg, Schrecken, Kiampfe. Vgl.

Gombrich, Anm. 51, S. 90.

Diese Interpretation des Gebots der Zuriickhaltung von riiden Gesprichen erscheint mir als die
einleuchtendste.

71

2 Rebecca French, Law and Buddhism, in: Robert Buswell Jr. (Hg.), Encyclopedia of Buddhism,

New York et al. 2004, S. 459.
Gombrich, Anm. 51, S. 89.

Keown, Anm. 12.

73
74

75 . .
Er macht aber darauf aufmerksam, dass sich Rechte dennoch aus dem Dhamma ableiten lassen.

Vgl. Kap. 3.1.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

366 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

2.3.2. Zur moglichen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung

Eingangs war diese Position so formuliert worden, dass sie eine notwendige Verbindung
zwar negiert, sie aber fiir moglich und entweder wiinschenswert (rechtsethischer Normati-
vismus) oder aber fiir unnétig, irrelevant resp. nicht wiinschenswert hilt (rechtsethischer
Reduktionismus). Folgt man Gombrich, dann steht die Antwort auch hier schon fest. Ande-
rerseits interagiert der Buddha in einigen Texten mit K6nigen und gibt explizit politische
Ratschlédge. So eindeutig steht der Fall also leider nicht. Besonders interessant in diesem
Kontext sind die AuBerungen des Buddha zum ,,Ideal eines guten und gerechten Welten-
herrschers“76, dem Cakkavatti (wortlich: ,,Dreher des Rades“77). In den Texten78 zum
Konzept des Cakkavatti, finden sich gleich mehrere Empfehlungen an einen Machthaber
(= Gesetzgeber) — ein deutliches Beispiel politischen Engagements. Zum Einen solle er das
Dhamma befolgen und schz‘itzen.79 Zum Anderen legt der Buddha hier dar, was seines
Erachtens die wichtigste Ursache von Verbrechen darstellt: Armut. Dementsprechend fillt
sein Vorschlag fiir politische Stabilitdt aus. Sie steht dem Brauch, immer grofere Opferriten
durch- oder hirtere Strafen einzufiihren, fast diametral entgegen:
,,Du sollst [...] jedem in deinem Reich, der arm ist, Wohlstand bereiten. (D 3, 61)

Diesen — sehr politischen — Ratschlag fiihrt das Kiitadanta-Sutta weiter; auch sozialen
Unruhen sei letztlich nur durch Verbesserung der Lebensbedingungen der Bevolkerung zu
entgegnen.81 Texte wie diese sprechen fiir einen (schwachen) rechtsethischen Normativis-
mus des Buddha. Ich mochte mich aber dennoch der Einschidtzung Gombrichs anschliefen.
Bis auf einige wenige praktische Ratschlidge konzentriert sich der (frithe) Buddhismus
sowie die buddhistische Ethik auf das Individuum. Damien Keowns Interpretation der
buddhistischen Ethik als Ethik der Selbsttransformation (s.o., Kap. 1.2.2) ist m.E. duflerst

Diese interpretative Ubersetzung stammt von Notz, Anm. 9, S. 111.
Vgl. z.B. Keown, Anm. 17, S. 141.
Das sind insbes. das Cakkavatti-Sthandda-Sutta (D 3, 58) und das Kiitadanta-Sutta (D 1, 127).

Man achte hier auf die Bezeichnung ,.Dreher des Rades* und die Rolle des Rades als (auch vom
Buddha selbst gern verwandtes) zentrales Symbol fiir das Dhamma. (Erste Predigt des Buddha:
Dhammacakkappavattana-Sutta.)

77
78
79

80
81

Ubernommen und zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 92.

Der Buddha bespricht im Kiitadanta-Sutta mit einem Konig (indirekt, indem er einen Mythos
erzdhlt) die Moglichkeiten, Gesetzlosigkeit und Unordnung in seinem Land zu begegnen. Der
Konig mochte (in Ubereinstimmung mit den brahmanischen Riten) ein groBes Opfer(-ritual)
durchfiihren. Der Buddha entgegnet: ,,Your Majesty’s country is beset by thieves. [...] If Your
Majesty were to tax this region, that would be the wrong thing to do. Suppose Your Majesty were
to think: “T will get rid of this plague of robbers by executions and imprisonment, [...], threats,
and banishment” the plague would not be properly ended. [...] However, with this plan you can
completely eliminate the plague. To those in the kingdom who are engaged in cultivating corps
and rising cattle, let Your Majesty distribute grain and fodder; to those in trade give capital; to
those in government service assign proper living wages. Then those people, being intent on their
own occupations, will not harm the kingdom.* Zitiert von Boddhi, Anm. 40, S. 141f.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 367

treffend. Ethik ist im Buddhismus nicht von auflen — z.B. durch Gesetzgebung und Moral-
Vorschriften (s.0.!) — an das Subjekt heranzutragen, sondern es ist an dem Subjekt, die
Prozesse von paticca-sammupdda, kamma etc. zu sehen, und die (mentale) Transformation
durch Einsicht selbst zu wollen und zu praktizieren. Kurz: Positives Recht kann die ,,Wur-
zeln des Unheilsamen® nicht zerstoren, das vermag nur das Individuum selbst.

So ist es eventuell auch zu verstehen, dass die Argumentation im Kiéitadanta-Sutta nicht
moralisch ist, sondern die Struktur eines Klugheits-Arguments besitzt, also rein zweckra-
tional konzipiert ist und nichts mit (buddhistischer) Ethik zu tun hat.

Aber auch wenn der Buddha das politische und das Rechtssystem prinzipiell den Men-
schen in der Gesellschaft iiberlassen wollte und seine Aufgabe darin sah, den Menschen
einen Ausweg aus der Gesellschaft zu liefern, so stellte der Buddha m.E. doch ethische
Mindestanforderungen an solche Systeme — u.a. eine wiirdige Existenzweise als Grundlage
jeder Form des Zusammenlebens.82 Diese sind in Lehrreden wie dem Kitadanta-Sutta
expliziert83 und manifestieren sich in der (sehr allgemein gehaltenen) Forderung, ein Ge-
setzgeber solle sich an das Dhamma halten. Wenn aber die obige Interpretation buddhisti-
scher Ethik zutreffend ist und ich Keowns Begriff der Selbsttransformation richtig ver-
stehe, dann folgt, dass der Buddha seine Lehre als Wegweiser fiir individuelle Erlosung
durch Transformation bzw. Klidrung der eigenen Psyche, mithin primir fiir Entsager ver-
fasst hat und tatsdchlich nicht intendierte, dass sie (im groflen Stil) ,,politische Folgerungen
nach sich Zége“.84 So kann als weiteres Argument betont werden, dass fiir die Gemein-
schaft der Laien-Anhénger kein umfassendes Regelsystem in den buddhistischen Texten zu
finden ist. Das einzige ausformulierte, umfangreiche Regelsystem ist der Vinaya, welcher
iiber 250 Ordensregeln fiir die Monchsgemeinschaft (Sangha) umfasst. Der Vinaya wurde
aber wedgsr fuir eine sidkulare Gemeinschaft gedacht (konzipiert) noch ist er fiir eine solche
geeignet.

8 Selbst fiir die Gemeinschaft der Entsager, dem Sangha, gibt es eine Liste an Dingen, die zur

,,Grundausstattung* gehoren, die sog. ,.four requisites*: Nahrung, Kleidung, Behausung, Medizin.
Selbst diejenigen, die per definitionem nichts besitzen diirfen, haben Anrecht auf Erfiillung
grundlegender Bediirfnisse, die eine wiirdige Existenz sichern. Siehe dazu z.B. Bhikkhu Ariye-
sako, The Theravadin Buddhist Monk’s Rules, Kallista 1998. Eine Liste an ,,requisites* fiir Nicht-

Entsager wire entsprechend zu erweitern.

3 . . . . .
8 ,.Der Buddhismus neigt dazu, Ursachen fiir menschliches Verhalten in der menschlichen Psycho-

logie zu finden. Dieser Text [das Kiitadanta-Sutta — F.P.] zeigt jedoch, dass er soziale Entwick-
lungen als ungewollte Konsequenzen unterlassener oder begangener Taten ansieht.” Gombrich,
Anm. 51, S. 93.

In einem Interview im Daily News vom 10. Jan. 1980 scheint der damalige Prisident Sri Lankas,
J.R. Jayewardene, das dhnlich zu sehen. Er vertrat die Meinung, dass ,.the dharmistha [wahrhaftig
und gerechte — F.P.] society would be the product of individual moral responsibility. It could not
be imposed by law.“ Zitiert von David Little, Sri Lanka — the invention of enmity. Series on
Religion, Nationalism, and Intolerance, Washington D.C. 1994, S. 81.

84

8 Ein Monch widmet sich (im Idealfall) exklusiv der Ausloschung der dsava bzw. der akusala-

mitla, was ihn von dem Laien eindeutig unterscheidet. Deshalb konnen wichtige Regeln des

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

368 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

2.3.3. Zur wirklichen Verbindung von Recht und ethischer Rechtfertigung

Beziiglich der noch zu untersuchenden Moglichkeit einer wirklichen Verbindung von Recht
und Buddhismus kann das wirklich auf zweierlei Weise verstanden werden. Wihrend sich
das Kapitel 3.2 einer bis hierher nicht beriicksichtigten Moglichkeit der ,,Verbindung von
Buddhismus und Recht* widmen wird, soll zunichst, im Kap. 3.1, die Interpretation einer
wirklichen Verbindung im Sinne einer ,,Inkorporation*"" angegangen werden. Eine tatsidch-
liche, d.h. wirkliche Verbindung, bestiinde demnach dann, wenn — wie Rebecca French
feststellt — ,,basic Buddhist principles, reasoning processes and rules may influence law
because they are employed by the population that use the legal systern.“87

Diese etwas vage Aussage zum Einfluss der Bevilkerung (,,population®) auf das Recht
kann durch die Einfithrung eines ,Drei-Dimensionen-Modells“ des Rechts®® analytisch
klarer untersucht und vorgestellt werden: Untergliedert man, wie Hubert Rottleuthner
vorschldgt, eine Rechtsordnung in die Aktivitdten resp. Ebenen der Gesetzgebung, des
Rechtsstabes und in eine dritte Ebene des rechtsbezogenen sozialen Handelnsgg, so wird
deutlich, dass ,,die Bevolkerung* auf allen drei Ebenen — durch die individuellen ethisch-
moralischen Prinzipien, Denkstrukturen und Vorstellungen/Priifelrenzen90 — aktiv Einfluss
auf ein Rechtssystem nehmen kann. Rebecca Frenchs These, der jeweils lokal etablierte
Buddhismus habe ,.die kulturelle Einstellung gegeniiber dem Recht* entscheidend (mit-)
geformt9l, zielt m.E. in die gleiche Richtung. Eine Untersuchung der wirklichen Verbin-

Vinaya kaum auf sidkulare Systeme iibertragen werden: Zwei der (vier) schlimmsten Normenver-
stofe sind Unkeuschheit und die filschliche Behauptung, man habe iibernatiirliche Fahigkeiten
(vgl. Buswell, Anm. 6, S. 887). Auch die Strafen des Vinaya sind kaum zu transferieren, weil sie
sich an einem Leben im Kloster und dem Streben nach Erlosung orientieren. Zu ihnen gehoéren das
offentliche Eingestehen des NormenverstoBes, zeitlich begrenzter Ausschluss von Gesprichen,
sich einen neuen Lehrer suchen zu miissen und als ultimative Strafe der Ausschluss aus dem
Orden. Der Ausschluss aus dem Orden ist m.E. aber nicht mit dem sidkularen Pendant ,,Freiheits-
entzug™ zu vergleichen. Einem (ernsthaften) Monch wird seine gesamte ,raison d’étre” genom-

men.

86 . .. . .. . .
Also eine Suche nach ,,buddhistisch inspirierten* Normen im Recht oder Verweise des Rechts auf

Normen der buddhistischen Ethik oder Moral (die damit aber nicht selbst Teil des Rechts wiren).
French, Anm. 72, S. 460.

D.i. ein ,Modell, das eine Rechtsordnung in drei Dimensionen zerlegt.“ Hubert Rottleuthner,
Einfiihrung in die Rechtssoziologie, Darmstadt 1987, S. 2.

Vgl. Rottleuthner, Anm. 88, S. 2, 35, 159.

Im Falle dieser Arbeit wire das dann die auf buddhistischen Werten (Ethik bzw. Moral) aufbau-
ende Erziehung — sei dies in Familie, Schule, Ausbildung etc. — des Polizisten/Richters (Rechts-
stab), des Abgeordneten (Gesetzgebung) bzw. des in einer Gesellschaft mit einem Rechtssystem

agierenden Biirgers/in (rechtsbezogenes soziales Handeln: ein Rechtssystem bewusst wahrneh-
mendes und auf dieses reagierende Handeln; vgl. Rottleuthner, Anm. 88, S. 159).

87
88

89
90

91 . L . . . .
,Buddhism has been a significant social force in shaping the cultural attitudes toward law and the

legal system in many Asian countries [...].“ French, Anm. 72, S. 459. Dieser ,,cultural attitude*
entspricht m.E. genau der hier vertretenen Idee, eine an buddhistischen Werten orientierte Erzie-

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 369

dung von buddhistischer Ethik (im weitesten Sinne) und Recht konnte sich also auf die
Bevolkerung allgemein — das rechtsbezogene soziale Handeln — oder aber auf die Teile der
Bevolkerung, die in Judikative und Exekutive (i.e. im Rechtsstab) titig sind, konzentrieren.
Alle drei Untersuchungsobjekte, das in/mit einem Rechtssystem interagierende Individuum
sowie die Judikativ- bzw. Exekutivorgane, konnten in ihren Entscheidungen dem Recht
eine ,,buddhistische Entscheidungsfindung iiberstiilpen“.92

Die zuginglichste und ertragreichste Untersuchung aber (zumindest in einem so kurzen
Essay), bezieht sich auf diejenigen, die das Rechtssystem entwerfen, umformulieren und
erweitern: die Legislative (d.h. in einer Demokratie auch die ,,population®). Alle der hier
angefiihrten Varianten einer wirklichen Verbindung von Recht und buddhistischer Ethik,
durch buddhistische Rechtsanwendung (sowohl in der ,,Dimension* des sozialen Handelns
als auch in der des Rechtsstabes) oder durch buddhistische Rechtsgestaltung (Gesetzge-
bung), sind sicherlich in geschichtlichen Verfassungen und Rechtssystemen wiederzufin-
den. Der folgende Ausblick soll Grundziige einer Untersuchung dieser zweiten Alternative
vorstellen, also einer mit buddhistischen Werten verwobenen Gesetzgebung.

3. Die (wirkliche) Verbindung von Recht und Buddhismus auf Sri Lanka

3.1.  Ausblick: Kurze Einleitung in die Untersuchung von Recht und Buddhismus im sri
lankischen Recht am Beispiel der Verfassung

Bei der Analyse moglicher Verbindungen von buddhistischer Ethik und Recht bildet die
folgende Frage nach ,buddhistischer Rechtsgestaltung™ den eigentlichen Kern. Wie das
folgende Kapitel zeigen wird, ist sie jedoch weit zu umfangreich und komplex, um hier
befriedigend beantwortet werden zu konnen. Der folgende ,,Ausblick® ist also tatsdchlich
als ein solcher zu verstehen: er wird hauptsichlich die vielen Problemstellungen deutlich
machen konnen, das heiit kaum zufriedenstellende (weil abschlieBende) Ergebnisse liefern
und insofern nur den Blick frei geben fiir das noch offene, kaum erschlossene Untersu-
chungsfeld.

Als exemplarisches Untersuchungsobjekt wurde Sri Lanka’® gewihlt, die folgende

hung habe einen Einfluss auf alle drei Dimensionen einer Rechtsordnung i.S. von Rottleuthner,
Anm. 88.

So versteht es m.E. Rebecca French, die Autorin des hier zitierten Artikels ,,Law and Buddhism*
(Anm. 72).

Die zu untersuchende Frage, ob und wie buddhistische Prinzipien und Regeln eine geschichtliche
Verfassung beeinflusst haben konnten, wire natiirlich anhand vieler durch die buddhistische(n)
Religion(en) geprigte Staaten moglich. Es ist aber klar, dass sich diese kurz zu haltende Arbeit
zunéchst auf einen Staat beschrinken muss. Die Auswahl wird dadurch eingeschrinkt, dass die
hier untersuchte Form (Konstruktion) buddhistischer Ethik der Lehrtexte (vgl. Einleitung) am
ehesten der Theravdda-Tradition entspricht. Staaten, deren Kultur durch die Mahdydna-Bud-
dhismen geprigt sind (z.B. Japan, Korea, Indonesien, Malaysia, aber auch China), bauen eventuell
auf einer Form buddhistischer Ethik auf, die hier gar nicht erortert werden konnte. Es bleiben so
m.E. nur Kambodscha, Thailand, Sri Lanka und Myanmar (Birma) als eindeutig durch die Kultur

92

93

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

370 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Untersuchung wird sich auf die aktuelle Verfassung (von 197894) konzentrieren. Nachdem
zunichst gepriift werden soll, auf welche Weise ,,Buddhismus® in der aktuellen Verfassung
vertreten bzw. eingebettet ist, soll dann — und das erscheint wesentlich schwerer — unter-
sucht werden, inwiefern (frithe) buddhistische Ethik in Verfassungsnormen wiederzufinden
ist. Der Begriff , Buddhismus®* wird in der Verfassung an drei Stellen elrwiihnt.95 Zum
ersten Mal in der Prdambel (,,Svasti), die bei der Datierung des Inkrafttretens der Verfas-
sung von der buddhistisch-singhalesischen Zeitrechnung96 ausgeht (und nicht etwa von der
hinduistisch-tamilischen oder britisch-christlichen Tradition). Zudem wird Buddhismus in
Artikel 105, Abs. 4 erwihnt, in dem es um Tribunale geht, die das Parlament zur Entschei-
dung von monastischen Streitfragen einsetzen kann.” Die interessanteste Fundstelle ist der
— noch vor den Grund- und Menschenrechten platzierte — Artikel 9, der den Schutz und die
Pflege der Lehre des Buddha (hier: Buddha—sdsana%) als Staatszielbestimmung und den

des Theravdda-Buddhismus geprigte Staaten, von denen Sri Lanka aber die lingste Geschichte
aufzuweisen hat. So ging die Verbreitung des Theravdda-Buddhismus in Siidostasien im 11. — 13.
Jahrhundert von Sri Lanka aus, dessen Konig schon ca. 250 v. Chr. konvertiert war. Vgl
Gombrich, Anm. 51, S. 12f. und die Einfithrung zu Kap. 3.2.

Sie wurde am 7. September 1978 nach einem Erdrutschsieg der United National Party (UNP) des
damaligen Premierministers J.R. Jayewardene verkiindet und ist die dritte Verfassung seit der Un-
abhingigkeit 1948. Sie legt ein Einkammer-Parlament (Legislative) und einen starken Prisidenten
an der Spitze der Exekutive fest (vgl. Rainer Grote, Riidiger Wolfrum, The Democratic Socialist
Republic of Sri Lanka — Commentary, in: Constitutions of the Countries of the World, New York
2006, S. 1f.) und stellt den Ubergang Sri Lankas zu einem Prisidialsystem dar, das kaum foderale
Elemente enthilt. Dieser Ubergang ist fiir die Untersuchung buddhistischer Strukturen in der
Rechtsgestaltung interessant, weil — auch wenn dies m.E. kaum aus der (hier vertretenen) bud-
dhistischen Ethik herzuleiten ist — oft angenommen wird, ein starker und gerechter, ,,sorgender*
buddhistischer Herrscher (Monarch) sei die adédquateste ,,buddhistische Regierungsform®, wie sie
v.a. Asoka (vgl. Anm. 103 und 104) realisiert habe. Viele AuBerungen Jayewardenes deuten auf
ein solches Verstindnis hin, vgl. hierzu auch Anm. 101.

94

9 Die hier verwandte englische Fassung der Verfassung von 1978 ist die im Rahmen der Reihe

,.,Constitutions of the Countries of the World* (Rainer Grote, Riidiger Wolfrum, The Democratic
Socialist Republic of Sri Lanka, in: Constitutions of the Countries of the World, New York 2006)
veroffentlichte. Im Folgenden zitiert als: Verf. Sri Lanka 1978. Es gibt zudem eine Download-
Version auf der Website der sri lankischen Regierung, Stand 2003: http://www.priu.gov.lk/Cons/
1978Constitution/CONTENTS.html.

,[...] the sixth day of the waxing moon in the month of Adhi Nikini in the year two thousand five
hundred and twenty-one of the Buddhist Era [...].“ Verf. Sri Lanka 1978, vgl. Grote/Wolfrum,
Anm. 95, S. 1.

,Parliament may by law provide for the creation of [...] institutions for the adjudication and
settlement of matters relating to the discipline of bhikkhus [Monche — F.P.] or any dispute
between bhikkhus or any other dispute relating to the performance of services in, or in relation to,
temples.” Art 105 (,,Establishment of courts etc.”). Er ist Teil des fiinfzehnten Kapitels, das Be-
stimmungen zur Richterschaft (,,Judiciary*) enthélt.

96

97

%8 Sasana bezeichnet die Lehre des Buddha in ihrer Existenz auf der Erde (wortl.: Unterweisung,

Lehre) und ,,steht in den Lindern des [...] Theravada fiir die organisatorisch-institutionelle Seite
des Buddhismus.* Notz, Anm. 9, S. 408.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 371

(Theravada-)Buddhismus als erste (,,foremost™) Religion Sri Lankas99 ausweist:loo

,.,The Republic of Sri Lanka shall give to Buddhism the foremost place and accordingly it shall be

the duty of the state to protect and foster the Buddha-Sdsana, while assuring to all religions the

rights granted by Articles 10 and 14 (1)(e) “
Es ist m.E. offensichtlich, dass die hier erwihnten Stellen der Verfassung nichts mit bud-
dhistischer Ethik zu tun haben. Viel mehr manifestiert sich in den gefundenen Stellen ein
Versténdnis des sri lankischen Staates als Erbe einer buddhistischen Tradition: als Wahrer
des Dhamma — einer Konstruktion, die im folgenden Kapitel von Interesse sein wird,'"!

Es bleibt ein kurzer Ausblick auf implizite eingearbeitete Teile buddhistischer Ethik in
der Verfassung Sri Lankas. Sie gewihrt eine unabhingige Judikative, Grund- und Men-
schenrechte und die Anhorung vor einem Verfassungsgericht im Falle der Verletzung eines
dieser Rechte. Auch Referenda sind vorgesehen und es gibt einen sog. ,,Ombudsmann®,
einen Beauftragten des Parlaments, der Beschwerden gegen die Regierungsinstitutionen
und Angestellten des Staates untersucht und berichtet."”” Sowoh! die Existenz eines Ver-
fassungsgerichts, die Gewaltenteilung und -unabhingigkeit, als auch die Moglichkeit von
Referenda und der ,,Ombudsmann® haben m.E. keine direkte Relation zur buddhistischen
Ethik der Lehrtexte. Die beiden letzteren konnten hingegen an den beriihmten buddhisti-
schen Herrscher Asokalo3 angelehnt sein, der u.a. dafiir bekannt ist, in seinem Reich Regie-
rungsbeamte ausgesandt zu haben, um ihm tiber die Moral und Zufriedenheit seiner Unter-

99
1

Kritisch hierzu: Little, Anm. 84, S. 5 und 80.

0 Artikel 10 bzw. 14 fixieren die Religionsfreiheit (,,Freedom of thought, conscience and religion*)
bzw. die Rede-, Versammlungs- und Bewegungsfreiheit, sowie die freie Arbeitsplatzwahl. Art. 14
Abs. 1(e) lautet: ,Every citizen is entitled to [...] the freedom [...] to manifest his religion of

belief in worship, observance, practice and teaching.*

101 Schon die erste Rede des 1977 zum Premierminister gewihlten J.R. Jayewardene, der durch die

neue Verfassung von 1978 zum (wesentlich michtigeren, vgl. Asoka bzw. Vijaya!) Prisidenten
wurde (vgl. Anm. 94), macht dieses Verstindnis deutlich: ,.[...] The UNP government aims at
building a new society on the foundation of the principles of the Buddha Dharma. We have a
duty to protect the Buddha sdsana and to pledge that every possible action would be taken to
develop it." Zudem lie er die Mahdvamsa (s.u.) aktualisieren und beschrieb sich gern als 193.
Staatsoberhaupt, was nichts anderes bedeutet, als dass er sich in einer Traditionslinie zuriick bis
Prinz Vijaya — dem Griindervater und ersten Konig Sri Lankas — sah. Vgl. hierzu: Little, Anm. 84,

S. 78 ff (Zitat auf S. 79).

102 . .
0 Aus: Sri Lanka Parliament Secretariat, Golden Jubilee of Sri Lanka Independence — 50 Years of

Parliament, 1998. Quelle: http://www.priu.gov.lk/Cons/1978Constitution/ConstitutionalReforms.

htm Download am 09.11.2008.

103 Asoka (268 — 232 v.Chr.) konvertierte zum Buddhismus und wird verehrt, das Ideal des Cakka-

vatti realisiert zu haben. Er galt deshalb vielen spdteren Machthabern als Vorbild des idealen
buddhistischen Herrschers. Bekannt ist Asoka v.a. durch in Stein gemeifelte Edikte (sog. Felsen-
bzw. Séulenedikte), die fiir Toleranz, (Religions-)Freiheit, Gewaltlosigkeit und Moral werben. Oft
wird er mit der Etablierung des Buddhismus zur Weltreligion in Verbindung gebracht. Siehe dazu
Notz, Anm. 9, S. 57f; Faure, Anm. 8, S. 94f und Gombrich, Anm. 51, S. 134 — 142.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

372 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

tanen zu berichten (man nennt ihn auf Sri Lanka deshalb zumeist ,,Dharmasoka“).104 Auch
dies spricht eher fiir eine Orientierung der Verfassung an der buddhistischen Tradition als
an Prinzipien resp. Normen buddhistischer Ethik. Der locus classicus und ein sinnvoller
Start bei der Verortung von in Verfassungen eingearbeitete Ethik sind die Grund- und
Menschenrechte. Fiir den Fall der Verfassung Sri Lankas sind das die unter Kapitel 3
,Fundamental Rights* angeﬁihrtenlosz Artikel 10: Freedom of thought, conscience and
religion; Artikel 11: Freedom from torture; Artikel 12: Right to equality; Artikel 13: Free-
dom from arbitrary arrest, detention and punishment, and prohibition of retroactive penal
legislation; Artikel 14: Freedom of speech, assembly, associationm6, occupation, move-
ment etc.lo7

Schon auf den ersten Blick ist zu erkennen, dass nicht mit Klarheit gesagt werden kann,
ob die Grund- und Menschenrechte in der sri lankischen Verfassung Erbe des Buddhismus
oder aber des ,,Dialogs* mit der westlichen Denk- und Rechtsgeschichte sind. So gleichen
die Grundrechte der sri lankischen Verfassung wesentlich denen, die z.B. im Grundgesetz
zu finden sind.108 Ein Grundrecht, das deutlich auf buddhistische (Moral-)Reflexion zu-
riickzufiithren wire, ist nicht erkennbar.

Zunichst muss aber geklért werden, inwiefern tiberhaupt Rechte aus den Lehrreden des
Buddha abgeleitet oder iibernommen werden konnen, denn Rechte sind — wie bereits weiter
oben erwihnt'” — in der indischen Lebenswelt kein Phinomen mit langer Tradition. Die

104 Asoka setzte sog. dharma-mahdmdtras ein, die Moral, Zufriedenheit und die Etablierung des

Dhamma im Reich iiberpriifen sollten. Quelle: Vorlesung ,.Elements of Buddhist Culture* an der
University of Peradeniya, Sri Lanka. Notz, Anm. 9, S. 57 geht auf Asoka lediglich als Konig der
,,0ffentlichen Wohlfahrt” ein. Gombrich, Anm. 51, S. 136 erwihnt , dhamma-Beamte®, die sich
,,.um benachteiligte Gruppen wie die Alten, Waisen und Gefangenen zu kiimmern* hatten und er-

wihnt auch die entsprechenden Edikte: Felsenedikt V, Sdulenedikt VIL

105 Siehe hierzu auch Grote/Wolfrum, Anm. 94, S. 5ff.

106 Hierunter fallen auch das Recht, Gewerkschaften zu bilden und beizutreten sowie das Recht, die

individuelle Sprache zu sprechen und die eigene Kultur zu férdern. Siehe Grote/Wolfrum, Anm.

94, S. 6.

107 . .
0 Zudem werden unter Kapitel 3, d.h. unter den Grundrechten angefiihrt: Art 15: Restrictions on

fundamental rights; Art. 16: Existing written and unwritten law to continue in force; Art 17:
Remedy for the infringement of fundamental rights by executive action; die Artikel stellen keine

Grundrechte des/r Biirger/in im engeren Sinne dar.

108 Fiir jedes der oben angefiihrten Grundrechte der Verf. Sri Lanka ist m.E. im Grundgesetz eine

Entsprechung zu finden. So entspricht z.B. der Art. 10 Verf. Sri Lanka dem Art 4 GG [Glaubens-,
Gewissens- und Bekenntnisfreiheit], der Art. 12 dem Art 3 GG [Gleichheit], der Art. 14 den Art 5
[Meinungs- und Pressefreiheit], Art. 8 [Versammlungsfreiheit], Art. 9 [Vereinigungsfreiheit] und
Art. 12 [Berufsfreiheit] GG. Der Art 13 Verf. Sri Lanka entspricht m.E. inhaltlich dem Art 2, Abs.
II GG in Verbindung mit den Bestimmungen des Kap. IX [Die Rechtsprechung] (Art. 92 — 104)
GG; das Folterverbot des Art. 11 Verf. Sri Lanka ist im Art. 104, Abs. I, Satz 2 GG wiederzufin-

den.
1 . . . .
09 Im Kapitel 1.2 unter Berufung auf Keowns Aufsatz ,,Are There ‘Human Rights’ in Buddhism?*

(Keown, Anm. 12).

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 373

Gesellschaft war vielmehr durch Pflichten strukturiert resp. organisiert.llo In den klassi-
schen Sprachen der Region, Sanskrit und Pdli (vgl. Fulnote 1), existiert nicht einmal ein
Wort, das dem deutschen ,,Recht/e* entspriche.

Es ist aber dennoch moglich, aus den Pflichten des Dhamma, die sich vielerorts finden
lassen, verschiedene Rechte abzuleiten — auch Grund- bzw. Menschenrechte. Dazu bedarf
es einer kurzen begrifflichen Prizisierung. Das deutsche Wort ,,Recht* ist zweideutig, weil
es die Bedeutung von sowohl right als auch law annehmen kann. Wihrend laws — wie eine
Pflicht — fordern bzw. einschrinken, gewdhren rights zumeist etwas (,,a right is a benefit
which confers upon its holder either a claim or a 1iberty“m). Laws sind also lediglich in
anderer begrifflicher Form, ndmlich als Pflichten, durchaus im Pdali-Kanon zu finden. Aber
auch rights sind in Pflichten — etwa denen des Dhamma — immer schon enthalten: denn
Rechte und Pflichten verkorpern nur die zwei Seiten ein und derselben Medaille. Wihrend
die eine Seite der Medaille das Recht auf ein X ist, bildet deren Kehrseite die Pflicht dieses
X zu tun." 12 Wie sich anhand des ,,Hohfeld-Schemas“l '3 anschaulich zeigen ldsst, hat jedes
right eine correlative legal conseql,tence.1 " 1m Falle der Claim-Rights gilt beispielsweise:
Hat P; gegeniiber P, einen Anspruch (claim) auf x, so hat P, eine Verpflichtung (duty)
gegeniiber P, jenes x zu erfiillen/zu leisten. Solche Pflichten als ,,Pflichten des Dhamma“
lassen sich m.E. aus vier Quellen ableiten; zum Einen wiren da — wie Keown vorschligt —
die vom Buddha gegebenen Pflichten des Laien.'"” Dariiber hinaus stellen aber auch die

1o Vgl. Keown, Anm. 12. Im Fall des Brahmanismus: Vgl. Kap. II.1. bzw. den ,,Hymnus von Urrie-

<

sen .

H Keown, Anm. 12. Der Text enthilt keine Seitenangaben, vgl. Anm. 12.

2 Vgl. Keown, Anm. 12.

11 .
3 Das sog. ,,Hohfeld-Schema® geht zuriick und ist benannt nach Wesley Newcombe Hohfeld, Funda-

mental Legal Conceptions as Applied in Judicial Reasoning, hg. von W.W. Cooke, New Haven
1919. Hohfeld analysierte jede rechtliche Beziehung als eine Beziehung dreier Variablen: A hat r
gegen(iiber) B. Auf diese Weise ergibt sich mit Hohfeld eine Art Dreiecks-Beziehung hinter jedem
right, die Keowns Idee einer Verbundenheit von Recht und Pflicht schon verdeutlicht: ,,The
notion [...] of [...] someone having a right without someone else having a correlative duty would,
to Hohfeld, seem incomplete, and perhaps confused.” Brian H. Bix, A Dictionary of Legal Theory,
Oxford 2004, S. 90 f.

,.Hohfeld thought that, strictly speaking, something was a legal right only if it corresponded to a duty
on another” Kenneth Campbell, Legal Rights, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy, Kap. 2:
The Conceptual Analysis of Legal Rights; der Artikel enthilt keine Seitenangaben. Quelle:
http://plato.stanford.edu/entries/legal-rights/.

114 Neben den Claim Rights nennt das Hohfeld-Schema noch Liberty Rights (bzw. bei Hohfeld:
priviledges), Authority Rights und Immunity Rights.

Das bekannteste Sutta, in dem der Buddha Pflichten auflistet, die seiner Lehre entsprechen, ist das
Sigalovada-Sutta (D 3, 180 ff). Hier rit er dem Laien Sigdla anstelle der Verehrung der sechs
Himmelsrichtungen (einem géngigen brahmanischen Ritual), sechs verschiedene Gruppen der Ge-
sellschaft zu respektieren: ,,And how, householder’s son, does the noble disciple protect the six
directions? [...] The east denotes mother and father. The south denotes teachers. The west denotes
wife and children. The north denotes friends and companions. The nadir denotes servants, workers

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

374 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Tugenden (vgl. Kap. 1.2.1) und Ratschldge an den Gesetzgeber (wie in den Ausfithrungen
zum Cakkavatti, vgl. Kap. 11.3.2) Pflichten bzw. , Auftrige” dar, die sich in Rechte um-
miinzen lassen konnten.''® Zuguterletzt lassen sich Pflichten oder Rechte auch aus der
Ethik bzw. Lehre des Buddha selbst ableiten. So kann Keown, auch ohne Rekurs auf
Pflichten oder gar Rechte in den Lehrreden, Menschenwiirde aus diesen ,.extrahieren®:
mithilfe des — dem der ,,Gottesebenbildlichkeit* dhnlichen — Arguments, der allen Men-

schen gemeinsamen Fihigkeit der Erleuchtung: ,,what greater equality in dignity and rights
could there be?''” Es ist also moglich, dass die ,,Fundamental Rights* der sri lankischen

Verfassung aus dem Dhamma (bzw. den Pflichten des Dhamma) abgeleitet sind. Es ist aber
kaum auszumachen, ob dies tatsdchlich der Fall ist, ebenso gut konnten sie von westlichen
Verfassungen tibernommen worden sein — beides wire denk- resp. vertretbar.''

Das Kapitel VI der Verfassung Sri Lankas definiert die Pflichten des Staates einerseits
und die des Biirgers andererseits.' "~ Eine nihere Untersuchung aufgrund der Ahnlichkeit
zum Konzept der Pflichten des Dhamma als Recht wiirde sich anbieten, schlieBlich konnten
die in der Verfassung erwihnten Pflichten ,,Ubersetzungen* der Pflichten des Dhamma in
ein Rechtssystem sein. Dem gegeniiber lieBe sich jedoch einwenden, dass die Erwihnung

and helpers. The zenith denotes ascetics and brahmins.” Aus: Bodhi, Anm. 40, S. 116f. Die
Pflicht, diesen Gesellschaftsgruppen Respekt zu erweisen, ergibt Rechte fiir diese Gruppen. Ein
anderes Beispiel dafiir, wie aus Pflichten des Dhamma im Sinne Keowns Rechte abgeleitet werden
konnen, stellen die Pflichten des Ehemannes gegeniiber seiner Frau (und vice versa) dar, die der
Buddha im gleichen Sutta erortert. Denn was die Pflicht des Ehemannes gegeniiber seiner Frau ist,
das ist deren Recht. So ist z.B. die Pflicht des (Ehe-)Mannes, ihr Autoritit(en) zuzugestehen oder
sie nicht zu diskreditieren resp. herabzusetzen, das Recht der Frau (auf Gleichbehandlung).

Weitere Suttas, die Pflichten zum Inhalt haben, sind das Pardbhava-Sutta (S 1, 91-115) und das
Vasala-Sutta (S 1, 116-142), in dem der Buddha fiinf ,,Ursachen des Niedergangs® resp. zu unter-

lassende Handlungen aufzihlt. Siehe hierzu auch Dharmasiri, Anm. 21, S. 88ff.

16 Konnte man die Festsetzung des sri lankischen Staates als sozialistische Republik (Art. 1) und die

Bestimmungen des Art. 27 Abs. 1 (b)-(f) und Abs. 7, 8 und 9, die alle Wohlstand und gerechte
Verteilung der Giiter unter den Staatsbiirger/innen als ,,Directive Principle of State Policy* fest-
schreiben, als Umsetzung des Ratschlags aus dem Cakkavatti-Sthandda-Sutta ,.Du sollst [...]

Jjedem in deinem Reich, der arm ist, Wohlstand bereiten‘* auffassen?

7 Keown, Anm. 12. Eine andere Moglichkeit ist die Begriindung der Grundrechte auf paticca-

sammupdda: ,Human beings, like everything else, are part of the relational process described in
the doctrine of dependent-origination; since no-one exists independently we should look out for
one another; looking out for one another means respecting each other’s rights; examples of the

rights we should respect are security, liberty and life.” Aus: Keown, Anm. 12.

118 . . . . .
So betont zwar Keown (in Keown, Anm. 12) einerseits, dass jedes einzelne Recht der Erkldrung

der Menschenrechte durch die UN 1948 ebenso im Sutta-Pitaka vorhanden sei, andererseits ist
dies kein hinreichendes Argument dafiir, dass die Grund- und Menschenrechte der sri lankischen
Verfassung auch tatsichlich aus letzterem entnommen sind und nicht (zum Beispiel) aus der

Menschenrechtserkldrung von 1948.

1o Chapter VI: ,,Directive principles of state policy and fundamental duties“. Art. 27 spricht von

Prinzipien bzw. Pflichten des Staates; Art. 28 von denen, die der/die Biirger/in (gegeniiber dem
Staat) hat.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 375

von Pflichten auch europdischen Verfassungen nicht fremd ist.120 Zudem lassen die ,,Fun-
damental Duties” der Biirger/innen kaum aufschlussreiche Uberschneidungen mit Pflichten
aus der Ethik des frihen Buddhismus erkennen.'>' Ebenso schwer zu beurteilen ist der
Status eventueller Pflichten des Staates.'”> Eine noch ausstehende Untersuchung wiren
Auslassungen von in westlichen Verfassungen vorfindlichen Grundrechten in der sri lanki-
schen Verfassung — denn tatsdchlich sind einige Grundrechte des Grundgesetzes dort nicht
aufzufinden. Besonders auffallend fiir eine/n Leser/in des Grundgesetzes ist, dass die sri
lankische Verfassung an keiner Stelle von der ,,Wiirde des Menschen® spricht. Weitere
Beispiele fiir Bestimmungen, die nicht im Grundrechtskatalog der sri lankischen Verfas-
sung vorkommen, sind die Artikel 6, 7, 10, 12a, 13 — 17a'> des Grundgesetzes. Es ist
anzunehmen, dass diese Auslassungen mit einer bestimmten Intention gemacht wurden und
dass sich eventuell in den Lehrreden fundierte Griinde fiir die Auslassung finden lassen.

120 Vgl. z.B. die Art. 12a und 33 (insbes. Abs. 1) GG, welche alle Pflichten der Biirger/innen gegen-
tiber dem Staat formulieren (Wehr- und Ersatzdienstpflicht und ,staatsbiirgerliche Rechte und
Pflichten) oder die Art. 6, Abs. 2; 14, Abs. 2 und 15, welche Pflichten gegeniiber der Gemein-
schaft (der ,,Allgemeinheit™) geltend machen: Pflege und Erziehung der Kinder durch die Eltern
und die Verpflichtungen durch Eigentum (Art. 14 und 15). Der Art. 1, Abs. I, Satz 2 GG be-
schreibt die Pflicht des Staates, die Wiirde des Menschen zu achten und zu schiitzen; Art. 3. Abs.
IT GG konkretisiert diese Pflicht im Sinne einer Verpflichtung des Staates auf die ,,Durchsetzung
der Gleichberechtigung von Frauen und Miénnern” und ,auf die Beseitigung bestehender

Nachteile hin[zuwirken]*.

121 Die ,,Fundamental Duties®, des Art. 28 (a), (b) und (d) [Verteidigung und Aufrechterhaltung der

Verfassung (a), Unterstiitzung der nationalen Interessen und Einheit (b), Schutz und Erhalt
offentlichen Eigentums (d)] weisen keinerlei Verbindung zu Aussagen des Buddha auf. Der Art
28 (e) [Respektieren der Rechte und Freiheiten Anderer] ist mitnichten ,rein“ oder ,,typisch* (i.S.
exklusiv, genuin) buddhistisch. Die Art. 28 (c) und (f) — Naturschutz [Art. 28 (f)] und gewissen-
haftes Arbeiten im gewihlten Beruf [Art. 28 (c)] — konnten ein buddhistisches Erbe sein: Viele
Autoren halten den Schutz der Umwelt fiir eine Norm, die sich aus der Lehre von paticca-sam-
mupdda ergibt und ,,Schléfrigkeit/Faulheit®, in gewisser Weise das Gegenstiick zu ,,gewissenhaf-
tem Arbeiten®, ist nach Auffassung des Buddha (im Pardbhava-Sutta) eine Ursache des Nieder-
gangs. Wieder wire aber einzuwenden, dass beide Normen auch aus anderen Ethik-Konzepten

oder Verfassungen hergeleitet sein konnten.

122 Lediglich die Richtlinien des Art. 27, die den Staat darauf festlegen, fiir das Wohl und die soziale

Gerechtigkeit unter seinen Biirgern/innen zu sorgen, konnten eventuell buddhistischen Ursprungs
sein (vgl. Anm. 116), ebenso wie der Umweltschutz (Art. 27, Abs. 14), vgl. Anm. 121.

Hier ist auch zu erwihnen, dass Tierschutz weder auf Seiten der staatlichen, noch der individuel-
len Verpflichtungen in die sri lankische Verfassung Einzug gefunden hat. Denn gerade die Integ-
ration von allen Lebewesen wire eventuell eine Besonderheit buddhistischer Ethik, die in Abgren-
zung oder kritischer Erweiterung von westlichen Verfassungen in die sri lankische eingearbeitet

worden sein konnte. Dies ist aber nicht der Fall.

123 Zum Inhalt der hier erwédhnten Artikel im Grundrechtskatalog des Grundgesetzes: Art. 6 [Ehe und

Familie], Art. 7 [Schulwesen], Art. 10 [Brief-, Post- und Fernmeldegeheimnis], Art. 12a [Wehr-
und Ersatzdienstpflicht], Art. 13 — 17a [Unverletzlichkeit der Wohnung; Eigentum, Erbrecht, Ent-
eignung; Sozialisierung; Ausbiirgerung, Auslieferung; Asylrecht; Petitionsrecht; Grundrechtsein-
schriankung bei Dienstrechtverpflichteten].

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

376 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Einige der in der sri lankischen Verfassung nicht beachteten Grundrechte sind aber an
anderer Stelle zu finden124; eine tiefergehende Erforschung dieser Option kann hier —
ebenso wie ein sicherlich aufschlussreicher (philologischer) Abgleich des Grundrechtska-
taloges der Verfassungen von 1948, 1972 und 1978 mit dem Wortlaut der UN-Menschen-
rechtserkldrung und britischen rechtswissenschaftlichen Dokumenten dieser Zeitriume' > —
leider nicht weiter verfolgt werden.

Der Ausflug konnte bis hierher also lediglich zeigen, wie schwierig, zeit- und platzauf-
windig sich eine solche Untersuchung darstellt. Die abschliefende These konnte etwa so
formuliert werden:

Der Grund- und Menschenrechtskatalog Sri Lankas entspricht der buddhistischen
Ethik — genauso gut liefse sich dies aber auch von nahezu jeder westlichen Ethik behaup-
ten.

Es ist m.E. nicht klar, ob die Grund- und Menschenrechte in der Verfassung Sri Lankas
stehen, weil sie dem entsprechen (sollen), was eine buddhistische Ethik fordert oder ob sie
dort zu finden sind, weil sie — aus guten Griinden — Teil jeder modernen Verfassung sind.
Dies wiirde jedoch bedeuten, dass die Grund- und Menschenrechte in der Verfassung Sri
Lankas viel eher den juristischen oder politischen Diskursen (national wie international)
entnommen wiren, als einer in Sri Lanka etablierten, auf den (Theravdda-)Buddhismus
zuriickgehenden Ethik. Dann aber wire es naheliegender anzunehmen, die Grundrechte
seien bei der Entstehung der sri lankischen Verfassung aus anderen Verfassungen oder der
Allgemeinen Erkldarung der Menschenrechte iibernommen worden. So bleibt am Ende nur
festzustellen, dass die fundamentale Grund- und Menschenrechte heutzutage derart ,,uni-
versal® zu sein scheinen126, dass sie weltiibergreifend in den verschiedensten Verfassungen

124 Zwar fehlt z.B. der Schutz von Ehe und Familie (Art. 6 GG) als Grundrecht, Art. 27, Abs. 12 der
sri lankischen Verfassung gewihrt diesen aber unter den ,Directive Principles of State Policy*.
Man konnte diese Spur natiirlich dennoch weiter verfolgen, da es ja Griinde dafiir geben muss,
den entsprechenden Normen nicht den Status eines vorstaatlichen Grundrechts einzurdumen, son-

dern lediglich den eines ,,Leitprinzips der Staatspolitik™.

125 So lieRe sich eventuell durch Ahnlichkeiten in Begrifflichkeit, Formulierungen, Aufbau etc. auf

die Herkunft einzelner Normen der sri lankischen Verfassung schlieBen. Grote/Wolfrum, Anm.
94, S. 1f verweisen z.B. auf den Einfluss des Briten Lord Soulbury, der die Kommission zur Er-
stellung der Verfassung von 1948 anfiihrte und nach dem sie gar in der Umgangssprache benannt

wurde: ,,Soulbury-Constitution®.

126 . . . S . .
Zum Thema der Universalitit der Menschenrechte liee sich in einer umfangreicheren Arbeit

noch vieles sagen. Neben den im folgenden Textabsatz aufgeworfenen Fragen, wire m.E. auch
eine Untersuchung zu eventuellen Konvergenzen der Ethik-Konzeptionen in der westlichen und
ostlichen Philosophie interessant. So betonen viele Autoren, v.a. solche, die meinen, buddhistische
Ethik als ,Mitleidsethik fassen zu konnen, die Ubereinstimmungen zur Ethik Arthur Schopen-
hauers. Er selbst hat zu dieser Annahme wesentlich beigetragen: ,,Wollte ich die Ergebnisse
meiner Philosophie zum MaBstabe der Wahrheit nehmen, so miisste ich dem Buddhaismus den
Vorzug vor den anderen zugestehen. Jedenfalls muss es mich freuen, meine Lehre in so grofler
Ubereinstimmung mit einer Religion zu sehen, welche die Majoritit auf Erden fiir sich hat [...].*
(Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, in: Sémtliche Werke Bd. II, Frank-

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 377

zu finden sind. Thr Zuriickgehen auf eine bestimmte moralphilosophische Lehre erscheint —
zumindest mir — duflerst schwer nachweisbar bzw. priifbar zu sein.

Hier sollte zumindest kurz darauf hingewiesen werden, dass der Begriff der ,,Univer-
salitdt m.E. eine differenziertere Analyse verdient. Versteht man ihn im umgangssprachli-
chen, alltagsweltlichen Sinn, dann wiirde er auf die ,,Allgemeinheit (Duden, 1997) der
Menschenrechte oder deren ,,weltweite” Auffindbarkeit verweisen. Hierunter wiirde auch
die Beobachtung fallen, die Menschenrechte wiirden in verschiedenen Rechtssystemen
,Geltung® im juristischen Sinn haben. Solche empirischen Bemerkungen konnen aber m.E.
mit einem philosophischen Verstindnis kontrastiert werden, einer Interpretation von ,,Uni-
versalitit™ im starken Sinne: universale bzw. intersubjektive Giiltigkeit (Geltung im philo-
sophischen Sinn). Die These der universalen Giiltigkeit ist wesentlich stirker als die empi-
rische Feststellung der ,,Allgemeinheit”, sie fordert die ,,Unhintergehbarkeit”, die Unmog-
lichkeit einer sinnvollen Bestreitung (Skepsis). Diesen Anspruch kann keine empirische
Beobachtung je erfiillen, denn selbst wenn in allen menschlichen Kulturen bzw. ,.Lebens-
formen* Einigkeit (=faktischer Konsens) iiber bestimmte Grundrechte herrschen wiirde,
konnte deren normativ-ethische Giiltigkeit angezweifelt werden. D.h. dass empirische
Verifikation in einer juristischen oder metaethischen Untersuchung zur Debatte der Univer-
salitdt als intersubjektive Verbindlichkeit der Grund- und Menschenrechte m.E. keinen
Beitrag leisten kann — dies konnte nur ein philosophisches Letztbegriindungs- bzw. Unhin-
tergehbarkeitsargument, wie es z.B. die transzendentalpragmatisch verfahrende Spielart der
Diskursethik (nach Apel, Kuhlmann und Bohler) vorgelegt hat. M.a.W.: Die Sitze ,,Alle
folgen der Regel X“ und ,,.Die Regel X ist reflexiv (,elenktisch®) als nicht sinnvoll — ohne
,performativen Selbstwiderspruch’ — bestreitbar erwiesen* haben aus philosophischer
Perspektive einen grundlegend verschiedenen Status (beziiglich deren Geltung).127 Deut-
lich wird diese Problemstellung auch anhand der Tatsache, dass mit der blofen Konstatie-

furt a.M. 1986, S. 218; weitere Erwihnungen im Kap. 41: Uber den Tod [...], ebendort, S. 590-
651.) In wie weit die Philosophie Schopenhauers und die des Buddha Parallelen (oder gar Uber-
einstimmungen) aufweisen, kann hier nicht geklart werden. Offensichtlich scheint fiir beide das
,Leben als Leiden* zentrales Axiom gewesen zu sein, ebenso wie Ethik und Mitleid bei beiden
eng verwoben sind (fiir Schopenhauer vgl. z.B. Riidiger Safranski, Schopenhauer, Miinchen 1998,
S. 559). Hier gilt es aber m.E. zu beachten, dass allein terminologische Konvergenzen kaum Aus-
sagekraft haben, sondern wie die Autoren die Konzepte Leiden und Mitleid verstehen (verwen-
den). Und so kann schon hier festgehalten werden, dass aus der ersten edlen Wahrheit zum Leiden
(dukkha, vgl. Anm. 15) mitnichten Pessimismus folgt (bzw. folgen darf) und dass Mitleid nicht
unbedingt das ,JFundament der Moral“ (Safranski, Anm. 126, S. 559), sondern — z.B. in der hier
vertretenen Interpretation — eine Konsequenz des Fundaments buddhistischer Ethik ist: der Ent-
wicklung eines kusala-Charakters. Nicht zu vergessen ist auch der von buddhistischer Seite
immer wieder betonte Unterschied zwischen Mitgefiihl und Mitleid bei der Ubersetzung von

karund (vgl. auch Kap. 1.2.1. Buddhistische Ethik als Tugendethik).

127 . . . . . . . o -
Siehe hierzu z.B. einfithrend den Erweis der Unhintergehbarkeit von ,tertium non datur in

Aristoteles’ Metaphysik, Buch 4, 1006a 6-18 (z.B.: Aristoteles, Metaphysik, hg. und iibersetzt von
Franz Schwarz, Stuttgart 1974).

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

378 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

rung der ,universalen® Existenz einer Norm noch nichts iiber die (ethische) Legitimitdt
bzw. Wiinschbarkeit derselben gesagt ist.

So kann am Ende dieser Ausfithrung lediglich festgestellt werden, dass m.E. keine
wesentlichen Unterschiede zwischen der sri lankischen Verfassung und dem Grundgesetz
bestehen. Eine ,.typisch* oder ,,rein* buddhistische Norm, also eine die offensichtlich auf
buddhistische Ethik — und nur diese — zuriickzufithren wire, ist kaum auffindbar. Das
einzig deutliche und wiederkehrende ,,buddhistische Motiv* in der Verfassung Sri Lankas
ist die (wie sich zeigen wird: auf einen Mythos der ,,Inselchronik Sri Lankas zuriick
gehende) Tendenz, dem Buddhismus die Position der ,.foremost religion® einzurdumen,
mitsamt dem Schutz und der Pflege des Buddha-sdsana als Staatszielbestimmung.

3.2.  Eine alternative Betrachtungsweise zur wirklichen Verbindung von Recht und
Buddhismus auf Sri Lanka

Da die wirkliche Verbindung von Recht und Buddhismus — als Integration buddhistischer
Ethik in ein Rechtssystem — nur angedeutet werden konnte, soll nun eine andere, zweite
Moglichkeit dargestellt werden. Zwar hatte die Untersuchung im Abschnitt II ergeben, dass
die ersten beiden ,JJuwelen* des Buddhismus — Buddha und Dhamma — keine derartigen
Verbindungen fordern, wohl aber kann dies in einigen Fillen fiir das Dritte Juwel festge-
stellt werden: Die Gemeinschaft der Monche, den Sangha. Da die Darstellung der rezipro-
ken (,,symbiotischen*) Beziehung128 von Politik und der buddhistischen Religion in Form
des Sangha am Beispiel Sri Lankas vollzogen werden soll, miissen zundchst zwei Dinge zur
ethnisch-religiosen Struktur des Landes gesagt werden: Erstens ist Sri Lanka ein sog.
,,multi-ethnisches Land“lzg, in dem v.a. Singhalesen und Tamilen nebeneinander leben.
Der singhalesische Anteil der Bevolkerung macht schon immer die bedeutende Mehrheit
aus (ca. 75%). Zum Zweiten gilt fiir Sri Lanka die Besonderheit, dass so gut wie alle Sin-
ghalesen Buddhisten, die Tamilen mehrheitlich Hinduisten sind."’

128 ,,A symbiotic relationship entailing mutual support and legitimation* Holt, Anm. 6, S. 795.

129 . . . . .. .
Den Begriff (,,multi-ethnic country*) wird iibernommen von Peter Kreuzer, Mirjam Weiberg,

Framing Violence. Nation and State-Building, Asian Perspectives, PRIF (Peace Research Institute

Frankfurt) Reports No. 72, Frankfurt 2005, S. I (einleitender Summary).

3 . . . . .
130 Die Verteilung verlduft gemidfl den Angaben des Auswirtigen Amts wie folgt: 74,6% Singhalesen,

18,1% Tamilen, 7% Araber (bei einer Gesamtbevolkerung von 19,5 Millionen) und 69,3% Bud-
dhisten, 15,5% Hindus, 7,5% Muslime, 7,6% Christen. Die Differenz von ca. 5,3 % (Singhalesen,
die nicht Buddhisten wiren) kann man durch Konvertiten in der Kiistenregion erkldren. Tatsdch-
lich gibt es dort groBere christliche Gemeinden. Siehe: Auswdrtiges Amt, Linder- und Reiseinfor-
mationen, Sri Lanka, Stand Juni 2008. Quelle: http://www.auswaertiges-amt.de/diplo/de/Laender
informationen/01-Laender/SriLanka.html (letzte Uberpriifung am 9. Feb. 2009).

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 379

Der Beginn der Geschichte des Buddhismus auf Sri Lanka wird zumeist auf das Jahr
250 v. Chr. angesetztm, mit der Ankunft des buddhistischen Monchs Mahinda (einem
Sohn Asokas). Nach einer Predigt konvertierte der damalige Konig Sri Lankas, Devdnam-
piva Tissa, und mit ihm seine gesamte Gefolgschaft. Kurz nach seiner Bekehrung schenkte
er dem neu entstandenen Sangha Land, auf dem das erste Kloster errichtet wurde, das
Maha-Vihdra (,,GroBes Kloster). Von nun an unterstiitzten die Konige den Sangha und
sicherten seinen Fortbestandlsz, dieser legitimierte den Konig und seine Politik. Seither
war die Spannung — dass die buddhistisch-singhalesische Ethnie die bedeutende Mehrheit
auf Sri Lanka stellt, sich aber durch das hinduistische Indien bedridngt zu fiithlen scheint'*?
— von grofler Bedeutung fiir die sri lankische Politik. Weitere Katalysatorwirkung hierfiir
hat ein Mythos aus der ,,groffen Chronik™ Sri Lankas, der Mahavamsa"*. Es ist die Idee
der singhalesische Ethnie als erwihltes Volk, das fiir den Schutz und die Pflege des
Buddha-sdsana Verantwortung trégtlSS: So habe der Buddha vor seinem Tod personlich
Sri Lanka und seinen Bewohnern den Schutz des Dhamma iibertragen. Auf seinem Sterbe-
bett soll er den Gotterkonig Sakka gebeten haben): 136

131 Diese Zahl ldsst sich aus den Inselchroniken (vgl. Anm. 134) herleiten und wird von archéologi-

schen Funden (z.B. Wohnunterkiinfte fiir buddhistische Monche aus dem 3. Jahrhundert v. Chr.)

bestitigt. Vgl. Holt, Anm. 6, S. 795.

132 Das hief v.a. finanziell (durch Schenkungen), aber auch durch wiederholte Einladung von The-

ravada-Monchen nach Sri Lanka, um den durch verschiedene Faktoren zerstorten (oder degene-
rierten) Sangha wieder aufzubauen. Dazu ist es wichtig zu wissen, dass es zur (hoheren) Ordina-
tion eines Quorums von mindestens fiinf Monchen bedarf, die ihren Status als voll ordinierte
Monche mindestens zehn Jahre besitzen. Kann in Ermangelung dieser fiinf Monche keine Ordi-
nation durchgefiihrt werden, stirbt der Sangha notwendig aus. Siehe dazu Gombrich, Anm. 51, S.
114.

133

,.Die soziokulturelle Struktur des politischen Lebens ist in erster Linie durch die Werte der the-
ravada-buddhistischen singhalesischen Mehrheit bestimmt. Diese Mehrheit empfindet sich — unter
Einrechnung der 60 Mio. Tamilen im siidindischen Bundesstaat Tamil Nadu — als bedrohte Min-
derheit in einer tamilisch dominierten Region, wihrend sich die Tamilen als unterdriickte Minder-
heit auf einer singhalesisch dominierten Insel betrachten.” Auswdrtiges Amt, Anm. 130, Sektion

Innenpolitik*.
3 . . . . .
134 Es gibt zwei ,,Inselchroniken, Dipavamsa (,,Inselchronik)* und Mahdavamsa (,,GroBe Chronik®).

Beide wurden von buddhistischen Monchen im vierten bzw. sechsten Jahrhundert verfasst und
sind in Pdli geschrieben. Sie erzdhlen die Geschichte Sri Lankas seit der Ankunft Vijayas auf Sri
Lanka im 5./6. Jahrhundert v. Chr. und erwihnen auch einen Besuch des Buddha. Die Grofle
Chronik endet im Kapitel 37, wurde aber seit dem 13. bis ins 18. Jahrhundert immer wieder er-
neuert resp. fortgesetzt. Siehe hierzu Gombrich, Anm. 51, S. 146 und Tessa Bartholomeusz, In

Defense of the Dharma, London 2002, S. 21f.

3 . . . . .
135 Das war die Idee des vorangegangenen Kapitels: In den Fillen, in denen die Verfassung Sri Lan-

kas deutlich auf Buddhismus Bezug nimmt, reflektiert sie diese Auffassung aus der Mahdvamsa.
Vgl. auch Little, Anm. 84, S. 5f und 80.

136 Zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 144,

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

380 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

,Meine Lehre wird in Lanka begriindet werden, so gib ihm137 und seinen Anhingern und Lanka
vollen Schutz.” (Mahdvamsa, Kapitel VII, 4

Die Mahdvamsa liefert viele Beispiele fiir die Verwicklung von Sangha und Staat und
demonstriert so eindrucksvoll, wie der sri lankische Buddhismus (in Form des Sangha)
faktisch auf die Politik Einfluss nahm. So berichtet beispielsweise das Kapitel 25 vom
Krieg des singhalesischen Konigs Dutthagdmani (1. Jahrhundert v. Chr.) gegen einen
Tamilenkonig, der Teile Sri Lankas besetzt hielt. Das Einwirken des buddhistischen Ordens
auf Konig und Gesellschaft war jedoch kaum von Bestrebungen bestimmt, buddhistische
Ethik oder Tugenden zu etablieren. Vielmehr wurden von Mdnchen Reliquien an die
Speerspitzen der Soldaten gebunden oder sie verlieBen ganz den Sangha und traten der
Armee bei."® Als Dutthagdmani nach dem Krieg das Blutvergieflen bereute, redeten ihm
einige (erleuchtete!) Monche sogleich seinen Kummer aus: "

,.Diese Tat bedeutet kein Hindernis auf deinem Weg zum Himmel. Du totetest nur an(.i_erthalb

Menschen. Der eine hat die Zuflucht genommen, der andere die Fiinf Vorschriften. Die Ubrigen

waren Ungldubige und bose Menschen, die wie Tiere starben (oder: als Tiere gelten). Du wirst auf
viele Weise der Lehre des Buddha Ruhm bereiten, deshalb hore auf, Dir Kummer zu machen!*

Hier zeigt sich, wie die buddhistische Ethik der ,,Selbsttransformation in eine Ethik des
Schutzes und der Forderung des Buddha-sdsana — mit allen Mitteln — uminterpretiert
wurde.MO Dieses Bewusstsein in Staat und Sangha kann auch noch im 20. Jahrhundert
festgestellt werden; die ,,Berufung* der singhalesischen Mehrheit zum Erhalt der buddhisti-
schen Religion blieben konstante Faktoren in der singhalesisch dominierten Politik Sri
Lankas.141 Schon ein Blick auf die aktuelle Nationalflagge offenbart, wie die Tradition des
Mahdvamsa bis heute in Grundziigen fortexistiert: Sie enthélt einen groBen Lowen (der das

3 . . . . .
137 D.h. Vijaya, dem Ahnherren der Singhalesen. Dieser soll zu diesem Zeitpunkt an der Kiiste Sri

Lankas gelandet sein.

38 Keown schreibt, dass die Mahdvamsa dies zudem als ,.heiligen Krieg™ darstelle (,,Monks disrobed

[...] to fight in what the chronicle depicts as holy war, [...].“ Keown, Anm. 17, S. 73). Ob die
Mahdvamsa das Wort explizit verwendet bzw. auf welchen Pali-Begriff er sich bezieht, sagt
Keown leider nicht. Bartholomeusz, Anm. 134, S. 55f macht dagegen geltend, dass ,heiliger
Krieg“ keine gute Ubersetzung fiir den hier besprochenen Sachverhalt sein kénne, da der heutige
Wortgebrauch eher dahin gehe, einen ,heiligen Krieg™ immer als Angriffskrieg zu verstehen, der
zwar als (religios) gerechtfertigt, aber ohne Einschridnkungen (keinerlei ,jus in bello*) gefiihrt
werde. Beide Kriterien wiirden auf den Krieg Dutthagdmanis nicht zutreffen; sie schligt den
weniger aufgeladenen, aber nicht minder streitbaren Begriff ,just war* vor. Vgl. auch das Kap.

,Ideas of justice in war: The Mahdvamsa’s Evidence® in: Bartholomeusz, Anm. 134.

13 Mahavamsa, Kapitel XXV, 108 — 111. Zitiert von Gombrich, Anm. 51, S. 147.

140 . . . .
Vgl. hierzu auch das Kapitel ,,Dharma, devolution, and Dutugemunu* in: Bartholomeusz, Anm.

134, S. 32-38.

141 ,[...] in modern Ceylon a strong Sinhalese Buddhist nationalist identity has been established.
Alfred J. Wilson, The Break-Up of Sri Lanka. The Sinhalese-Tamil Conflict, London 1988, S. 32.
Siehe auch Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, S. 20: ,Ethnicity and religion became the most potent
factors of a national Sinhalese we-feeling.*

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 381

,Lowen-Volk* der Singhalesen symbolisiert) und zwei Streifen — griin und gelb — die fiir
die Tamilen resp. andere Minderheiten stehen. In jeder der vier Ecken befindet sich je ein
Blatt des Bodhi-Baumes.142 Im Wesentlichen besteht die Nationalflagge also aus Symbolen
fiir die Singhalesen und den Buddhismus und der Name ,,Sri Lanka®“, der mit der Verfas-
sung von 1972 Ceylon ersetzte, ist ein singhalesischer Begriff (,,strahlende Insel®).

Es folgen zwei moderne Beispiele fiir die Einflussnahme des sri lankischen Sangha auf
das Rechtssystem bzw. die Gesetzgebung. Es wird sich zeigen, dass diese Interaktionen von
Seiten des Sangha — dhnlich der historischen Beispiele aus dem Mahdvamsa — von der
Konstruktion der Singhalesen als Wahrer des Dhamma inspiriert waren und nicht von einer
Ethik des (frithen) Buddhismus. Spitestens mit der Diskussion um das sog. Sinhala Only
Bill kann eine immer stirkere Politisierung des Sangha festgestellt werden.'* Diese 1956
eingebrachte Gesetzesinitiative sollte Singhalesisch, die Sprache der Singhalesen, zur
exklusiven Staatssprache machen. Sie verdeutlicht einen subtilen singhalesischen ,,Sprach-
Nationalismus“l44, eine — wie David Little sie nennt — ,,sinhala-buddhist ideology embed-
ded in the 1anguage“l45, denn die singhalesische Sprache konne als Platzhalter fiir Kultur,
Geschichte und insbesondere Religion der singhalesischen Ethnie gedeutet werden. Neben
einer singhalesisch-buddhistischen ,Leitkultur® hitte das Sinhala Only Bill erhebliche
finanzielle Nachteile fiir den tamilischen Bevolkerungsteil (der mehrheitlich nur Tamil
spricht) bedeutetl%‘ Es waren insbesondere buddhistische Monche (in Kollaboration mit
singhalesischen Nationalisten), die einen Ausgleich mit den Tamilen zu verhindern such-
ten.*” Als sich heraus stellte, dass der damalige Ministerprisident Bandaranaike nicht
bereit war, diese sprachliche Diskriminierung per Gesetz durch ,,Sinhala-Only* umzuset-
zen, reagierten sie mit zivilem Ungehorsam (satyagraha). Am 25. September 1959 wurde
er schlieBlich durch einen radikalen Monch umgebracht.

142 Der Bodhi-Baum (Pappel-Feige bzw. Ficus religiosa) ist derjenige Baum, unter dem der Buddha
Erleuchtung fand und ist deshalb wie z.B. das achtspeichige Rad ein Symbol fiir die buddhistische
Religion.

13 Vel. Holt, Anm. 6, S. 798 f.

144 Zu diesem Thema: K.M. De Silva, Managing Ethnic Tensions in Multi-Ethnic Societies: Sri

Lanka 1880 — 1985, Lanham 1986, insbes. Kap. 13 , Linguistic nationalism and Buddhist resur-

gence’.

5 Little, Anm. 84, S. 69.

146 . s . . . .
Fiir den Staatsdienst musste man natiirlich Singhalesisch sprechen, und in den Universitéten

wurde Englisch durch Singhalesisch als Lehrsprache ersetzt. Auf diese Weise wurde es den
Tamilen erheblich erschwert, ausreichend gute Qualifikationen fiir besser bezahlte Arbeitsstellen
zu erlangen. Zudem wurde es den Tamilen erschwert, in staatlichen Betrieben zu arbeiten oder

sich dort auch nur erfolgreich zu bewerben. Vgl. Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, S. 19 {.

147 . . . . .
Attempts to reach an agreement by making pacts with the Tamils failed because of the resistance

of the Buddhist clergy, the nationalist orientated Sinhalese and the opposition.” Kreuzer/Weiberg,
Anm. 129, S. 19.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

382 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Im Jahre 2004 formierte sich — offensichtlich gegen das Gebot, sich nicht in ,riiden
Gesprichen® (s.0.) zu engagieren — die ,,All-Bikkhu-Party* (Jathika Hela Urumaya: JHU),
also eine Monchs-Partei. Auf diese Weise verschafften sich die politisierten Teile des
Sanghas eine direkte Einflussmoglichkeit auf die sri lankische Gesetzgebung, also ohne
den Umweg der Arbeit in (sikularen) Parteien, der offentlichen Kritik oder durch satya-
graha. Ein Blick in einige Forderungen zeigt, dass die JHU ihren Auftrag noch immer in
Sinne der Pflege des Buddha-sdsana versteht und buddhistische Denkstrukturen hinten
anstellt: Neben steten Ermahnungen, den Buddhismus als (alleinige) Staatsreligion speziell
zu schiitzen und ein ,,Anti Conversion Bill“'*® zu verabschieden, spricht sich die JHU
gegen jede Form von foderalen Elementen in der sri lankischen Verfassung aus (weil dies
Freiheiten fiir die mehrheitlich von Tamilen bewohnten Distrikte implizieren wiirde) — auch
wenn diese Haltung Friedensverhandlungen mit der LTTE unmdglich macht."*’ Auch die
Positionierung eines der wichtigsten Sprachrohre von JHU und Sangha (die Mahdnaya-
kaslso) beziiglich des zum Krieg eskalierten ethnisch-religiosen Konfliktsm, weist keiner-
lei Ahnlichkeit mit einer buddhistischen Ethik auf, wie sie im ersten Teil entwickelt
wurdelsz: Er wird auf eine Alleinschuld der LTTE (und der vermittelnden norwegischen
Regierung) zuriickgefiihrt, und als einzige Losung die vollstindige Vernichtung der LTTE
und ihrer Unterstiitzer Vorgeschlagc-:n.153

148 Dieses sollte angebliche ,,unethical conversions* von Buddhisten zum Christentum durch christli-
che Missionare (insbes. in der Kiistenregion) verhindern. ,,The need to protect Buddhism has been
made into such a huge issue that introducing the proposed bill [i.e. the ,,Anti Conversion Bill* —
F.P.] became one of the key pledges of the all-bhikku party*. Artikel ,,Conversion has become a

dirty issue — JHU*, in: Sunday Leader vom 4. Juli 2004.

149 Die JHU setzte sich 2004 fiir die sofortige Absetzung der Verhandlung zwischen LTTE und

Regierung unter der Fithrung Norwegens ein, weil die Vorschlidge der Norweger foderale Elemente
enthalten. So Rathana Thero, Sprecher der JHU im Sunday Leader vom 02. Mai 2004. Siehe auch

Kreuzer/Weiberg, Anm. 129, Fulinote 62 auf S. 24.

150 Mahdnayakas sind die Vorsteher bzw. Oberhdupter der einzelnen Schulen bzw. grofen Kloster,

die wiederum zumeist auf Traditionslinien zuriickgehen. Es gibt heute ca. 30 Mahdnayakas auf

Sri Lanka. Vgl. Notz, Anm. 9, S. 278.

151 . . . . . .
Siehe hierzu auch das Kapitel ,,Monastic advocates of war against the LTTE® in: Bartholomeusz,

Anm. 134, S. 147 — 154.

152 Keown versucht im Kapitel ,,.Buddhism and War* (Anm. 17, S. 69-83) eine Herangehensweise an

Konflikte (und Terrorismus) zu entwickeln, die sich aus buddhistischer Ethik ergeben konnte. Sie
basiert wesentlich auf den Tugenden (v.a. ahimsa) und einer Reflexion auf paticca-sammuppada
— der Suche nach den Ursachen eines Konflikts. Auch Premasiri (in: P. D. Premasiri, The Place
for a Righteous War in Buddhism, in: Journal of Buddhist Ethics Volume 10 (2003)) macht deut-
lich, dass ,,whatever the worth of a desired end may be, the Theravdda canonical scriptures [...]

contain absolutely no instance in which violence is advocated as a means of achieving it.*

153 De Silva fasst die Veroffentlichungen (1999 bis April 2002) der Mahdnayakas zum Konflikt in

seinem Aufsatz so zusammen: a) the conflict is due to terrorism; b) the LTTE is a terrorist
organization; [...] d) Norway has supported Tamil Terrorism; e) oppose talks with LTTE; [...] g)
separatism and even a federal state are undesirable (possibility of invasion by a Tamil State; h) the

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

Preufiger, Buddhistische Ethik und positives Recht 383

Zusammenfassung und Resiimee

Die Erorterungen der ersten beiden Kapitel dieser Arbeit kurz resiimierend kann festgestellt
werden, dass der Buddha offensichtlich keine direkte Verbindung von seiner ethisch-sote-
riologischen Lehre und positivem Recht vorgesehen hat. Dies gilt mit groBer Wahrschein-
lichkeit fiir die notwendige Verbindung, i.e. dass ein Rechtssystem seinen Rechtscharakter
verliert, wenn es nicht mit den Normen der (von ihm gelehrten) buddhistischen Ethik iden-
tisch ist. Des Weiteren erschien es plausibel, dass selbst eine losere, nicht notwendige
(,,mogliche*) Verbindung von ihm nicht intendiert war — dass ein/e (weltliche/r) Gesetzge-
ber/in also kaum Restriktionen ausgesetzt ist, auler denen, die er/sie sich selbst als Bud-
dhist/in setzt. Zentral fiir diese Einschitzung war wiederum die Uberlegung, die (friihe)
buddhistische Ethik als Ethik der Selbsttransformation bzw. Ethik des Individuums zu
fassen. Auch die Regeln, die der Buddha selbst verfasst hat — die paricasila und die des
Vinaya — schienen diese Interpretation zu stiitzen. So konnte im Anschluss an Keown und
Gombrich geschlossen werden, dass der Buddha das cetand der/s Menschen im Auge hatte
und nicht eine Rechtsordnung (letztere hitte dann nur Bedingungen zu schaffen, in denen
eine Selbsttransformation de facto moglich ist).

Ungeachtet dessen gibt es viele Pfade, auf denen eine buddhistische Ethik in das Recht
eines Staates Eingang finden konnte und konnte. Hier wurde lediglich der ganz offensicht-
liche Einfluss ,,des Buddhismus® auf ein Rechtssystem durch den Sangha angedeutet.
Diese Analyse ist natiirlich alles andere als abschlieend, doch zeigt sie, dass ein auf bud-
dhistischer Ethik basierendes Rechtssystem kaum im zentralen Blickfeld der Agierenden
stand. Vielmehr scheint oft wichtigstes Ziel (gewesen) zu sein, die buddhistische Religion
und Tradition auf Sri Lanka mit allen Mitteln zu schiitzen — auch gegen Grundprinzipien
buddhistischer Ethik (wie sie hier entwickelt wurde). Interessant bliebe eine ldngere, de-
taillierte Untersuchung zur wirklichen Verwobenheit von buddhistischer Ethik und Recht
in einem ,,buddhistischen Staat* wie Sri Lanka. Das entspriache der Frage, ob und wenn ja,
inwiefern — in welchem Maf}, multikausale Entstehung (paticca-sammupdda!) reflektie-
rend, mit Betonung welcher Tugenden oder Aspekte etc. — die hier vorgestellte Ethik des
»early Buddhism* in einzelnen Gesetzen des (sri lankischen) Straf- oder Privatrechts und
insbesondere im o6ffentlichen Recht und der Verfassung wiederzufinden ist. Neben einer
solchen Analyse der Geserzgebung wiirde sich zudem anbieten, ebendies in Bezug auf
eventuell noch zu erginzende Dimensionen einer Rechtsordnung, das rechtsbezogene
soziale Handeln und den Rechtsstab, durchzufiihren. Diese drei moglichen Formen einer
Einflussnahme der Bevolkerung auf ein Rechtssystem verdeutlichen m.E. aber auch, dass
Ethik hier nicht nur in Form des Konstrukts einer Ethik des ,.friithen Buddhismus* interpre-
tiert werden sollte, sondern auch auf die in Sri Lanka verorteten religiosen ,,Gepflogenhei-

<

ten“, eine Ethik des sri lankischen Theravdda-Buddhismus eingegangen werden sollte.

solution is the eradication of terrorism. Chandra R. De Silva, Response to Venerable Akuratiye
Nanda’s paper ‘An Analysis of Statements Issued by the Mahanayakas on the North-East Problem
of Sri Lanka’, in: Journal of Buddhist Ethics Volume 10 (2003).

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

384 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 42 (2009)

Eine solche Arbeit wiirde jedoch eine wesentlich profundere Beschiftigung mit sowohl der
Ethik des frithen und des lokalen Theravdda-Buddhismus (die hier gar nicht entfaltet
wurde), als auch mit den Rechtsnormen Sri Lankas erfordern.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 05:36:01. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2009-3-351

