
Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre
Silvia Henke

102

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der Begriff «ästhetische Bildung» scheint von weit her zu 
kommen; zumindest trägt er einen langen begriffsgeschichtlichen 
Schweif mit sich. Bereits der Begriff «Bildung» wirkt veraltet, taucht 
das Wort doch in aktuellen Diskursen kaum mehr anders denn in Kom-
posita auf und dort vor allem, um auf Probleme hinzuweisen: Bildungs-
ferne, Bildungspolitik, Bildungsinstitutionen. Geläufig ist hingegen der 
Begriff «Aus-bildung», der nahelegt, dass Bildung wie ein Hindernis 
durchlaufen oder «absolviert» werden kann. In den Bildungsinstitutio-
nen ist in Bezug auf die Lehre entsprechend eher die Rede von Unter-
richt, von Wissens- und Kompetenzerwerb, und immer mehr auch von 
Coaching. Es gilt der berechtigte Verdacht, dass in der «informatisier-
ten Gesellschaft» das humboldtsche Prinzip, wonach Wissenserwerb 
unauflösbar und ausdrücklich mit der Bildung des Geistes und der 
Person verbunden sei, an Bedeutung verloren hat – und weiter verliert. 
Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der Lehre mit 
ihren Subjekten, verschwindet zusehends hinter Kompetenzrastern, 
Evaluationen und Leistungsmessungen, die nicht selten ins Leere 
laufen.1 Welches Potential ästhetische Bildung heute dennoch hat, 
soll im Folgenden exemplarisch erörtert werden. Die gewählten Bei-
spiele stammen aus Filmen, wo sich das Ästhetische im Prozess der 
Bildung zeigen und zumindest punktuell benennen lässt. 

	 Warum nicht Schiller? 
	 Obschon der Begriff «ästhetische Bildung» hier einer Aktuali-
sierung zugeführt werden soll, ist es nützlich, einen Moment auf Fried-
rich Schiller zurückzugehen, um ein Problem sowie ein Potential seiner 
Briefe Über die ästhetische Erziehung des Menschen zu exponieren. Das 
Problem heißt «Idealismus» und gehört zur Essenz von Bildung. Denn 
was wäre Bildung ohne Idealismus und ohne den Versuch, die Situation 
des Einzelnen und der Gesellschaft durch Wissen und Aufklärung zu 
verbessern? Dieser Wunsch nach Verbesserung wurde schon bei Schil-
ler und nach ihm in vielen pädagogischen Diskursen auf die Ebene des 
lernenden Menschen verlegt und mit dem Begriff «Erziehung» forma
lisiert.2 Ästhetische Erziehung oder «Aesthetic Education» ist aber  
gleichzeitig an den Raum der Kunst, der Literatur, des Films und, wie bei  
Schiller, an jenen des Theaters gebunden und hat sich als Projekt der 

Bilden / Formen 103

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufklärung durchgesetzt: Kein Museum, kein Theater, das heute nicht 
«educational projects» und, im deutschsprachigen Raum, eine Praxis der 
«Vermittlung» etabliert hätte, die in der kunstpädagogischen Forschung 
bereits vor einiger Zeit als «educational turn» diagnostiziert wurde.3
	 Dieses ambivalente erzieherische Potential kann nun durch 
einen Aspekt bei Schiller unterstrichen werden, nämlich dort, wo er dem 
Wirken von Freiheit im Prozess ästhetischer Bildung Raum gibt. So 
schreibt er, es sei das Vermögen ästhetischer Erziehung, «Denkkräfte» 
zu wecken, mit welchen Freiheit, «ihren eigenen Gesetzen gemäß», er-
fahren werden kann. Der ästhetisch gestimmte Mensch sei demnach 
fähig, allgemeingültig zu urteilen und aufgrund seiner Freiheit und seines 
freien Willens allgemeingültig zu handeln.4 Der Kunst komme dabei die 
Aufgabe und Fähigkeit zu, den Menschen in einen ‹ästhetischen Zu-
stand› zu versetzen. Bildung vollziehe sich damit durch die Kunst und 
qua ästhetischer Bestimmung, die Schiller als eine freie Stimmung cha-
rakterisiert, in der «Sinnlichkeit und Vernunft zugleich tätig sind».5
	 Dieses Zusammenkommen von Sinnlichkeit und Vernunft als 
konstitutives Moment von Bildung ist ebenso zentral wie paradoxal. 
Schillers Postulat verbindet nämlich Regelhaftes – Vernunft und 
Sinn – mit Unregelhaftem, Freiheit und Sinnlichkeit, und verspricht, 
dass das eine dem andern dienlich sei. Im Fortführen dieses Verspre-
chens hat Jacques Rancière die Figur des unwissenden Lehrers ein-
geführt. So kennt der «unwissende Lehrmeister» kein «Erklärsystem» 
und fordert kein «Verstehen», sondern führt praktische Übungen ein, 
die sich mimetisch zum Gegenstand des Wissens verhalten. Aus 
diesen leitet sich das «Denken in Verhältnissen» ab.6 Ein solches 
«Denken in Verhältnissen» übersetzt die Schiller’sche Verbindung von 
Sinnlichkeit und Vernunft in eine Aktivität und macht sie anschluss-
fähig an eine Pädagogik der Gegenwart, spezifisch für die Bildungs-
ziele der Kunsterziehung. Weil ästhetische Erziehung bei Schiller wie 
auch bei Rancière aber einen universellen Anspruch erhebt, trägt sie 
den Bildungsanspruch aus der Kunst heraus zur Bildung als einer Ent-
wicklung, die allen möglich sein sollte. 
	 Dies führt zur Frage des Ästhetischen selbst in seiner Wir-
kung als Bildungserfahrung. Wo lässt sich das Ästhetische beobach-
ten oder gar zeigen? Kann es sein, dass alle Bildung ästhetisch ist, weil 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

104

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie den Sinn einer Übung oder Lehreinheit im Sinnlichen und Medialen 
aufbricht und durch diese Brechung sinnstiftend wird? Für die Kunst-
lehre fasst dies Karl-Josef Pazzini programmatisch und eigentlich im 
schiller’schen Sinn: «Alle Bildung ist ästhetisch, weil sie Übergänge 
vom Sinnlichen in Sinn provoziert, aber diesen Sinn auch immer wieder 
vom Sinnlichen her, vom Physischen her untergräbt.»7 Solche Über-
gänge als mediale Situationen zu beschreiben, ist schwierig, aber nicht 
unmöglich. Es beginnt mit Beispielen, den Kernstücken der Lehre.

	 Wahl der Beispiele
	 Um Beispiele zu wählen, müssen Kontexte, das heißt Zeiten, 
Gattungen, Medien und Räume festgelegt werden. Im Hinweis auf 
Schiller und Rancière überblenden sich nicht nur zwei Jahrhunderte, 
sondern auch der Raum der Bühne mit jenem des Schulzimmers. Ob-
schon sich die Akteure der beiden Kontexte unterscheiden, ließe sich 
auf eine gemeinsame Infrastruktur der Schauplätze verweisen: Bühne, 
Wandtafel, Bild, Text, Leinwand, Bildschirm, Padlet oder Film sind al-
lesamt Medien und ihr Symbolisches präfiguriert die Bildungssitua-
tionen zu Wahrnehmungsprozessen und wirkt so auf Subjekte ein. Es 
ist mithin das Mediale, in welchem sich situativ und in kleinsten «Ver-
fransungen»8 etwas bildet. Entsprechend ist es heute die Medien-
bildung, die die innovativsten Konzepte in der Erziehungswissen-
schaft entwickelt.9
	 Begonnen hat die didaktische Spekulation auf das Mediale 
spätestens mit Bert Brecht, der früh darauf bestanden hat, dass das 
Lehr-Stück auch auf dem Theater intermedial gedacht werden muss. Um 
technisch auf der Höhe seiner Zeit zu sein, hätte er den Film gerne in die 
Dramaturgie des Lehrstücks einbezogen, um durch ihn eine größtmög-
liche Verfremdung zu erreichen.10 Denn Verfremdung durch ästhetische 
Mittel – Medien – war für ihn bekanntlich der Kern der Erkenntnis beim 
Zuschauenden und damit auch der Quell ästhetischer Bildung. 
	 Dass die deutsche Wendung «Bildung» das Bild einschließt, 
bietet für die Frage nach dem Beispiel wie für jene des Medialen eine 
gute Brücke. Denn das Beispiel sollte immer anschaulich, konkret und 
bildhaft sein – als solches ist es zentral für jeden Verstehens- und Lern-
prozess. So scheint jedes Beispiel zum Bild zu führen, auch in der 

Bilden / Formen 105

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definition des Beispiels selber, so etwa bei Bernhard Waldenfels, der 
hier an Aristoteles anschließt: Das Beispiel habe genau jene «janus-
köpfige Form», die das Beispielhafte und Allgemeine mit dem Beispiel-
losen und Singulären verbindet.11 Ergänzen ließe sich: Die Verbindung 
geschieht durch das Anschauliche. Das Beispiel ist mithin genuin das, 
was das Denken in Verhältnisse setzt, weil es Über-Setzung ist und 
doch in sich ruht. Zudem befördert es interessanterweise immer die 
Frage nach dem Guten und dem Schlechten: So sucht jede Rhetorik 
und jede Lehre immer nach dem guten, dem geeigneten Beispiel, weil 
schlechte Beispiele den Erkenntnisprozess trüben. Das Gleiche gilt für 
die Forschung und zuletzt auch für einen Essay wie den vorliegenden: 
Was zum Beispiel kann hier dienen, um den einmal allgemein aufge-
spannten Horizont ästhetischer Bildung zu ex-emplifizieren?
	 Zuerst einmal kann das Beispiel, bevor es «gut» ist, Raum 
schaffen, weil es den schiller’schen Anspruch, für «allgemein gültiges» 
Handeln oder «Allgemeinbildung» zu stehen, einengt. Eher entfaltet 
sich im Beispiel die Beziehung zwischen dem Singulären ( der Lehre ) 
und dem «großen Ganzen» eines pädagogischen Zusammenhangs. 
Und diese Beziehung ist selbst ästhetisch. Insofern konzentriert sich 
im Beispielgeben ein zentrales Moment ästhetischer Bildung, das 
zwar nicht aus der Kunst kommt, das sich aber in künstlerischen 
Formen eingenistet hat. Ob Allegorie, Sinn-Bild, Lehr-Stück, Parabel, 
Märchen oder Illustration: Beispiele sind genau deshalb Weisen äs-
thetischen Denkens, weil sie eine eigene mediale Form und Ausdrück-
lichkeit haben. Sie enthalten damit ein Potential, das über die Kunst-
pädagogik hinausgeht: ein ästhetisches Wissen, das nie ganz diskursiv 
aufgelöst werden kann.12
	 Meine Beispiele entnehme ich zwei Unterrichtsituationen, 
in welchen die ästhetische Wirkung von Bildung im Wechsel von  
Sinn und Sinnlichkeit im Medium Literatur und Film beobachtbar ist.  
Dabei geht es ausdrücklich nicht um Kunst, sondern um die Geltung  
des Ästhetischen in pädagogischen «Verhältnissen», die zwischen 
Verwunderung und Vernunft sowie zwischen Anpassung und Über-
schreitung oszilliert.
	 Sind es passende Beispiele? Während man im Unterricht 
nicht immer testen kann, ob das gewählte Beispiel das richtige ist, 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

106

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insofern konzentriert sich im Beispiel- 
geben ein zentrales Moment ästhetischer 
Bildung, das zwar nicht aus der 
Kunst kommt, das sich aber in künstle
rischen Formen eingenistet hat. Ob Alle-
gorie, Sinn-Bild, Lehr-Stück, Parabel, 
Märchen oder Illustration: Beispiele sind 
genau deshalb Weisen ästhetischen 
Denkens, weil sie eine eigene mediale 
Form und Ausdrücklichkeit haben. 
Sie enthalten damit ein Potential, das über 
die Kunstpädagogik hinausgeht: 
ein ästhetisches Wissen, das nie ganz 
diskursiv aufgelöst werden kann.

107

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt sich beim Schreiben überprüfen, warum einen als Zuschauerin 
oder Leser und Leserin etwas erreicht, das heißt, warum sich bei 
einem selber etwas «gebildet» hat, bevor es zum Lehrgegenstand er-
hoben wird. Aber auch dann wird man nicht unbedingt auf den Grund 
seiner Wirkung kommen. Zu Recht hält Pazzini fest, dass jeder Über-
tragung, wie sie in Lehrprozessen geschieht, eine «Staffel von Über-
tragungen» zu Grunde liegt, die zuletzt auf eigene frühere Erlebnisse 
von Bildung zurückgeführt werden können.13

	 Irrwichte: Verzauberung und Vernunft
	 Hogwarts, die Zauberschule, in welcher der Held Harry Potter 
zum Zauberer ausgebildet wird – am Ende des großen Entwicklungs-
romans wird er «Auror» geworden sein –, ist auf den ersten Blick keine 
zeitgemäße Schule. Weder im exotischen Lehrplan noch in ihren au-
toritären pädagogischen Modellen. Dennoch ( oder deshalb ) ist sie für 
mindestens zwei Generationen von jungen Menschen das Ideal von 
Schule schlechthin geworden. Auch in der Erziehungswissenschaft 
sind zu den zwischen 1997–2007 erschienenen Harry-Potter-Bänden 
von J.K. Rowling mit ihren über 500 Millionen Verkaufsexemplaren 
einige Studien erschienen; für die implizite pädagogische Ideologie 
der Romanreihe sei hier vor allem auf die umfangreiche und profunde 
ideologiekritische Untersuchung von Melanie Babenhauserheide 
Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie verwiesen. Ihr 
Bestreben, die Bildungserfahrungen in Hogwarts in ihrer Mehrdeutig-
keit zwischen Affirmation und Überschreitung von Herrschaftsverhält-
nissen als Bildung oder auch «Halbbildung» auszuweisen, dient 
«meinem» Beispiel als großer theoretischer Rahmen.14 
	 Die Lehrszene, um die es geht, ist auf den ersten Blick ein-
fach und bezaubernd. Denn sie enthält im Kern eine «Verwunderung»,15 
welche im Kontext von Magie zwar gegeben ist, sich aber erst spezi-
fisch zeigt, wenn sie als Moment ästhetischer Bildung beschrieben 
wird. Inwiefern ist die Verwunderung ein magischer oder didaktischer 
Trick, inwiefern eine Weise ästhetischer Erfahrung, die vernünftig  
und befreiend ist? Inwiefern lässt sie gerade durch ihre sinnliche  
Wirkung Verdrängtes aufscheinen, das seinen Platz nicht findet in der 
«Lehrstunde»?

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

108

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Schauplatz ist die Irrwichte-Unterrichtstunde bei Professor 
Lupin im 3. Band der Heptalogie. Der Held Harry Potter ist dort noch 
im kindlichen Zustand der magischen Erziehung und idealisiert die 
Schule und deren Lehrerkräfte. Lupin als Lehrer im Unterrichten 
gegen «die dunklen Künste» ist durch seine innovativen Lehrmetho-
den ein besonderes pädagogisches Idol Harrys und seiner Freunde.16 
So führt er die Klasse für diese Lektion aus den Schulbänken heraus, 
weg von den Büchern, zu einer «praktischen Lektion»17 im Lehrerzim-
mer, wo der Kleiderschrank der Lehrpersonen als Versteck der «Irr-
wichte» zum Ort einer magischen Lehrstunde wird. Nur Hermine weiß, 
was ein Irrwicht ist, nämlich ein «Gestaltenwandler», der die Gestalt 
dessen annimmt, vor dem man sich am meisten fürchtet.18 Die Aufga-
be besteht nun für alle darin, den eigenen Irrwicht, diesen Agenten 
der individuellen Angst, in der Phantasie so auszugestalten, dass er 
komisch wird. «Riddikulus!» lautet der dazu gehörige Zauberspruch. 
Das pädagogische oder psychologische Ziel ließe sich somit um-
schreiben als Stärkung der jugendlichen Psyche gegen den Einbruch 
des Traumatischen. Ohne Zauberstab, das heißt ohne Trick, lässt es 
sich aber nicht erreichen.
	 Die eigenen Ängste zu fassen, in eine Gestalt zu bringen 
und sie gleichzeitig klein zu machen – indem sie ausgekleidet und 
dabei verfremdet werden – so verfährt auch die Kunsttherapie in 
einem durchaus vernünftigen Sinne. Im Verlauf der Lektion bleibt 
die Aufgabe zwar aufregend, durch das Gelingen und die Wieder-
holung jedoch wird sie immer einfacher – die Sache scheint «ge-
gessen», und das Staunen lässt nach. Außer für den übersensiblen 
Harry Potter. Für ihn wird die Lektion zum Stolperstein. Lupin er-
kennt, dass bei ihm die einfache Zauber-Didaktik nicht greift und er 
sich der Aufgabe nicht gewachsen fühlt, sie noch nicht «verkraften» 
kann.19 Im Film wird dieses Zögern ausgeführt: Harry sieht einen 
Dementor und findet für ihn keine Übersetzung ins Komische. Lehrer 
Lupin muss eingreifen, um das Schlimmste abzuwenden, und man 
sieht Harrys Entsetzen, welches das Buch nur knapp benennt, deut-
lich. Ihm erscheint ein Dementor, in dem sich die Gestalt des großen 
Untoten Lord Voldemort, dem bösen Herrscher im Reich der dunk-
len Mächte, zeigt.20

Bilden / Formen 109

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die Gefährten von Harry werden nach der Lektion ( wie so oft 
in Hogwarts ) sofort dazu übergehen, eine Evaluation der Stunde zu 
machen, ansonsten bleiben sie ungerührt.21 Ihre Reaktion entspricht 
einerseits dem Kosmos der magischen Welt, wo Paraphänomene das 
Normale sind. Andrerseits, indem sie die Lektion der Irrwichte refle-
xionslos annehmen, bleiben sie auch im Modus einer «Halbbildung», 
welche sich geistige Inhalte als Konsumgüter oder eben Zaubertricks 
aneignet und damit stillstellt.22 Harry aber, der ängstlich und staunend 
allein bleibt, verkörpert im Modus der Verwunderung die Grenze der 
unmittelbaren Verwertung von Lehre, auch wenn dies im Buch nur als 
kurzer Satz und im Film in einem kurzen Gegenschnitt erfahrbar wird. 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

110

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der Verwunderung eignet eine eigene Zeitlichkeit, welche 
über die Bildungserfahrung der anderen hinausgeht und sie subjekti-
viert. Mit Waldenfels lässt sich dieser kurze Einfall einer anderen Zeit 
als «Diaphase» bezeichnen. Diaphase bezeichnet den Zeitraum zwi-
schen dem Pathos der Verwunderung und dem Response der Ver-
nunft. Insofern kristallisieren sich in dieser Unterrichtsstunde zwei 
wesentliche Aspekte zur Deutung von Harry Potters Entwicklung im 
Schatten des Todes.23 Zum einen führt die Verwunderung Harry Potter 
direkt zu seinem großen Konflikt mit dem Gegenspieler Voldemort,  
der hier wie alle Dementoren als Agent von Todestrieben erscheint. 

Abb. 1–4:	Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban ( Alfonso Cuaron 2004 ):Remus Lupin’s 
«boggart» class ( Warner Bros HD )

Bilden / Formen 111

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dementoren ziehen seelische Energie ab, sie machen lustlos und de-
pressiv. Nur Harry zeigt durch seine Übersensibilität, dass Demento-
ren auch Agenten einer Trauer sind, die ihn bewohnt. Es ist die Trauer 
um den Verlust der Eltern, die ihn fremd macht in der Schülergemein-
schaft und die ihn empfänglicher sein lässt für das Übersinnliche. Und 
die ihn auch den Tod der «guten» Lehrer, die zum adoleszenten Iden-
tifikations- und Ablösungsprozess gehören, härter erfahren lässt. 
Auch Lupin wird sterben, wie zuvor Sirius Black und später Dumble-
dore, das große Vater-Ideal. Die Verwunderung Harry Potters wird 
somit auch zum Vorboten anderer Verlusterfahrungen, die sich ihm 
hier noch nicht offenbaren.
	 Indem Harry an der Aufgabe scheitert, bleibt der Dementor 
( Voldemort ) bis zu seinem endgültigen Tod ein Agent des Realen, der 
für eine Jugend, die sich mit dem Tod, dem Verlust der Eltern und 
dem Nichtkontrollierbaren auseinandersetzen muss, auch einen ge-
sellschaftlichen Konflikt birgt. Vor diesem kann auch die ( Zauber- )
Schule nicht schützen, aber sie kann ihm Raum geben. Mit Adorno 
ließe sich sagen: Während viele von Harrys MitschülerInnen mit ihrer 
«Halbbildung» direkt im Konformismus landen, besteht Harrys Wider-
stand darin, seinen Konflikt so lange als möglich offen, das heißt 
latent und lückenhaft zu lassen.24 Analog zu den vielen Spiegelszenen 
im Roman entsteht durch seine «Diaphase» keine ideologische Ord-
nung aus Gut und Böse. Sie trägt seine Suche nach sich und dem 
Rätsel des Todes dialektisch weiter und verhindert die schnelle Ant-
wort, die oft zu Blasiertheit und Besserwisserei führt – wie sie die 
Gefährten von Harry zeigen. 
	 Die Irrwichtestunde bei Professor Lupin ist also mehr als ein 
Beispiel für das Lernen mit dem Zauberstab. Sie zeigt einen Helden, 
der seine eigene Angst nicht loswird durch kreative Übungen, sondern 
in seiner Verwunderung ihrer erst gewahr wird. Im Prozess ästhetischer 
Bildung zählen mithin feine Sinne. Widersacher einer echten Bildung 
des Selbst ist die Abstumpfung der Sinne, die es verunmöglicht, den 
Wert und die Gefahr der Dinge zu empfinden – ein Problem, das heute 
auch die neurowissenschaftlich fundierte Lernforschung erkennt, 
wenn auch mit anderer Terminologie.25 Durch Verwunderung lernen 
hieße auch, im Lernen das Unlernbare entdecken und damit neugierig 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

112

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleiben.26 Der Erfolg der Harry-Potter-Heptalogie ist damit nicht ganz 
«verwunderlich.» Damit zu einem anderen erfolgreichen Schulfilm.
	 «Il fallait que je fusse en forme»! 
	 Anpassung und Überschreitung
	 Nach Wilhelm von Humboldt ist Bildung immer Selbstbil-
dung. Sie ereignet sich als individueller Prozess primär als sprachliche 
Wechselwirkung zwischen Ich und Welt. Bis heute lässt sich deshalb 
mit Humboldt fragen, wie die Auseinandersetzung von Heranwach-
senden mit der Welt aussehen kann, damit er oder sie dabei auch zu 
sich selbst findet. Und wer könnte sagen, wie Lernende «sich selber» 
finden, wenn doch alle Bildung auf dynamischer Interaktion beruht27 
und somit auch Anpassung und Zustimmung zum Bestehenden er-
fordert? Dazu mein zweites Beispiel zur feinstofflichen Struktur äs-
thetischer Bildung.
	 Im Film «Entre les murs» übernimmt der Verfasser des Dreh-
buchs, François Bégaudeau, den Part des Lehrers François Marin.28 
Im Gegensatz zu Hogwarts gibt es an dieser Pariser Schule im 20. Ar-
rondissement keinen Hokuspokus und keine Tricks. In dokumentari-
schem Stil führt der Film den Unterricht als Knochenarbeit an der 
Wandtafel im Frontalunterricht vor 17-Jährigen vor, für welche Fran-
zösisch noch längst keine Muttersprache ist. Dort besteht die Aufga-
be des Lehrers nur am Rand in Stoffvermittlung – hauptsächlich ist er 
Projektionsfläche für die Auseinandersetzung der Jugendlichen mit 
dem Sinn und Zweck von Bildung überhaupt. In der Mitte des Films 
etwa entzündet sich der Widerstand gegen den klassischen «Lern-
stoff» in einer Diskussion über den subjonctif de l’imparfait. «Il fallait 
que je fusse en forme!» schreibt Bégaudeau an die Tafel. In der Folge 
kommt es mit einem Schüler zu einem Wortwechsel, in welchem 
gegen die Aktualität und Nützlichkeit dieses sehr umstrittenen Modus 
der französischen Hochsprache aufs Schärfste protestiert wird. Wer 
die Kompliziertheit von Konjugation und Anwendung dieser Form des 
Konjunktivs kennt, ist tatsächlich sofort auf der Seite des Schülers, der 
in die Klasse ruft: «So spricht doch heute keiner mehr! Wann haben 
Sie zum letzten Mal jemanden so sprechen gehört?» Doch Marin ant-
wortet ungerührt, dass seine Freunde, eben gestern noch, so gespro-
chen hätten. Damit trägt er die Differenz zwischen den sozialen 

Bilden / Formen 113

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milieus zu den Schülern. Entsprechend heftig wird reagiert: «C’est 
pas pour les gens dans la rue!» Interessant daran ist natürlich, dass 
hier die Frage von Norm des Schulstoffs und Normalität der Alltags-
kommunikation auseinanderklaffen. Leute, die so sprechen, seien 
nicht normal, lautet eigentlich das Urteil einiger Schüler, die mit dem 
Protest gegen die Norm indirekt die klassenspezifische Anwendung 
von Sprache benennen.
	 Für aktuelle Lehrplandiskussionen ein durchaus relevanter 
Einwand. Was nicht mehr verstanden und akzeptiert wird, kann auch 
gestrichen werden aus den Lehrplänen. Doch ausgerechnet hier gibt 
der Film einem Lehrgespräch Raum, in welchen ein «Denken in Ver-
hältnissen» in seinen Gegenläufigkeiten die Lehrsituation öffnet. Wie 
im Brecht’schen Lehrstück setzt das Drehbuch hier auf offene Dialektik 
und Unterbrechung. Der Lehrer lässt sich zunächst durch den Protest 
unterbrechen und bittet dann dezidiert um die Möglichkeit zu antwor-
ten. Der Film gibt damit den Fragen der Klasse und seiner Antwort das 
gleiche Gewicht. Marin gibt zu, dass der Subjonctif de l’imparfait 
etwas ‹snob› sei, aber dass seine Verwendung der Unterscheidung 
verschiedener Stile diene. Man müsse sich die Stile aneignen, um sie 
in Frage stellen zu können! Mit dieser Wendung schafft er es, die Kon-
troverse weiter in Bewegung zu halten. Er lässt zwar verschiedene 
Deutungen und die Pluralität von Meinungen zu, ohne diese zu syn-
thetisieren. Aber er hält dagegen. Auch das schafft eine Diastase. Der 
Subjonctif de l’imparfait, der so heftig umstritten ist, wird zu einer 
Sache in Bewegung. Er offenbart sich als linguistisches, soziales und 
auch als ästhetisches Phänomen. Eine Art Fremdkörper der mündli-
chen Sprache. Die Pointe dazu kommt durch die Aussage des Lehrers, 
der sich hier wie Rancières unwissender Lehrmeister gibt, dass seine 
Anwendung weniger eine Frage von Wissen oder Nicht-Wissen sei. Es 
ginge auch um Intuition, erklärt er zum Schluss. Denn man müsse die 
Sprache im Gefühl haben. – Wie denn? – Indem man sie praktiziere.

	 An diesem didaktisch interessanten Punkt kommt die defi-
nitive Unterbrechung, die zugleich eine Überschreitung ist. Ein Schü-
ler möchte wissen, ob der Lehrer lieber Männer habe – man sage das 
über ihn. Der Schüler greift hier die verbreitete Vermutung auf, dass 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

114

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Abb. 5–7: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ )

115

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein ‹Snob› so etwas wie ein Schwuler sei, der den Subjonctif de l’im-
parfait brauche. Der Schüler verrät so sein Vorurteil über die Lehr-
person und wendet dessen Lehre der intuitiven Distinktion auf ihn an, 
wenn auch irrtümlich. Statt sich an den Lehrstoff anzupassen, über-
tritt er eine Grenze. Genau diese Überschreitung wird aber zur Lehr-
erfahrung, alle horchen auf, als Zuschauende wie als Schülerschar. Mit 
der Unterstellung, der Lehrer könnte schwul sein, begibt sich der 
Schüler außerhalb der sicheren Zone sozialer Konvention, man ist 
wieder in einer Diaphase, die hier die Signatur der Peinlichkeit trägt. 
Die Peinlichkeit beherrscht plötzlich die ganze Lehrszene, weil sie 
Milieudifferenzen und «Bildungsferne» mit einem Anwurf zusammen-
fasst und den Lehrer unerwartet exponiert. Marin spannt den Bogen 
zurück und löst die Peinlichkeit von sich ab mit einer Frage an die 
Schüler: «Warum sind alle so erleichtert, dass ich es nicht bin?» 
	 Wolf Biermann nannte diese dialektische Methode des Ler-
nens im Widerstand, wie sie diese Szene vorführt, als Erster «die 
brecht’sche Unterbrechung»; im Lehrstück Die Mutter wird sie exem-
plarisch praktiziert. Es sind dort die lernenden Arbeiter, die verlangen, 
dass Allerweltswörter durch politische Begriffe ausgetauscht werden, 
wobei sie genau durch die von ihnen zurückgewiesenen, vermeintlich 
sinnlosen Wörter lesen gelernt haben.29
	 Damit schließt «La classe» an jene Dimension von Brechts 
Lehrstücktheorie und -praxis an, in welcher es nicht einfach um Men- 

Abb. 8: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ )

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

116

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenliebe, Idealismus und Gleichheit geht, sondern, wie Walter Ben-
jamin dies in Bezug auf die Figur von Keuner festgehalten hat, um eine 
Haltung. Eine Haltung, die darin besteht, sich nichts vorzumachen 
und deshalb durch ästhetische Formen zu Emanzipation und Erkennt-
nis zu gelangen. Und so nahe wie möglich an die Realität zu gehen, 
zum Beispiel an die soziale Wirksamkeit des Sprachgebrauchs. So 
nahe, dass aus der Realität selbst die Korrektur kommt.30 Diese Hal-
tung ist, so Benjamin, zuerst pädagogisch, dann politisch und zuletzt 
poetisch. Im Pädagogischen sind es Übertragung und Gegenüber-
tragung, die wie im psychoanalytischen Gesprächsverfahren konsti-
tutiv sind für Erkenntnisprozesse im Lehrgespräch. Und indem die 
Psychoanalyse die Sprache als unentwirrtes Material des Unbewus-
sten zu lesen versteht oder dies zumindest versucht, ist auch sie im 
ästhetischen Sinn bildend.31
	 Politisch ist das Beispiel, weil der «subjonctif de l’imparfait» 
das unbewusste Vorurteil über einen französischen Homosexuellen 
in der Psyche eines schwarzen Schülers32 aufscheinen lässt. Und von 
dort aus weiterführt zur Frage von Bildungschancen in einem Milieu 
voller kultureller und sozialer Differenzen. In dieser Spannbreite ent-
wirft die Szene das Bild für eine Schule des Lebens, in welcher aus 
dem Ästhetischen der Kommunikation eine bestimmte Vernunft her-
vorgeht. Sie kann aber im Moment, in welchem sie sich ereignet, nicht 
beschrieben werden – weder von der Lehrperson noch von den Schü-
lern. Aber sie wird empfunden, sie wird erlebt, sie kann nachempfun-
den werden. Und indem diese neue Vernunft alle Sinne reizt und man 
sie auch genießt, taucht im Lernen das Unlernbare auf, das bei allem 
Unverständnis einen Keim von Anarchie oder Freiheit birgt. Das ist ihr 
poetisches Moment, das über Schiller hinausgeht.
	 Das Denken in Verhältnissen, um diesen zentralen Begriff 
von Rancière nochmals aufzunehmen, ist ein Modus ästhetischer Bil-
dung und es folgt unweigerlich einer offenen Dialektik. Wir lernen, 
weil es weder richtig noch falsch gibt, sondern nur ein fortgesetztes 
Denken, das sich – ähnlich wie die Logik der Kunst und deren reflexi-
vem ‹Wissen›33 – beharrlich an jemanden wendet.
	 Dies zeigt sich im Feinstofflichen des Gesprächs, das der 
Film als gleichzeitig soziale, körperliche und visuelle Auseinander- 

Bilden / Formen 117

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzung gestaltet, etwa über das Spiel der Gesichtsmienen, die 
präzis gegeneinander geschnitten werden. Damit kann die Filmsze-
ne das Denken in Verhältnissen für einen Moment visuell und dra-
maturgisch auffächern. Bildend wirkt es, weil es die Form, die es 
angreift, nicht zerstört und Anpassung und Widerstand im Ästheti-
schen der Sprache ausbalanciert. Und wenn es eine veraltete Norm 
wie der «subjonctif de l’imparfait» ist: Es ist genau dieser Satz, «il 
fallait que je fusse en forme», der als Denkvehikel die Brücke bildet 
zum «Leben» der andern. 
	 Bilden heißt auch, urteilen und sich verständigen – wie in 
diesem Band weiter vorne zu lesen ist.34 Wo Verständnis zuerst ge-
sucht werden muss, wo Wissen ( noch ) nicht zur Verfügung steht, dort 
kann Bildung sich in ihren gegenläufigen, feinstofflichen Momenten 
ereignen. Das sollte in den Lehrplänen bedacht werden, die sich zur 
Zeit stark nach den sogenannten « future skills» ausrichten und damit 
ein nicht ganz unbescheidenes Postulat enthalten, nämlich jenes, die 
Zukunft zu kennen.35 Wie auch immer diese Zukunft mit den «future 
skills» gefasst wird: Es muss sich darin die Zukunft als Vorstellung er-
halten, um die noch gestritten werden kann. Und sei es nur im Rahmen 
eines Lehr-Beispiels.

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

118

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Das ist die Voraussetzung des Forschungs- und Lehrschwerpunktes für Kunst- und 
Medienbildung, wie er seit Jahrzehnten von Karl-Josef Pazzini, Torsten Meyer, Benjamin 
Jörissen u.v.a.m. vertreten wird, hier zitiert aus der Ausschreibung zur Tagung «Subjekt, 
Medium, Bildung» von 2013, vgl. Benjamin Jörissen, Torsten Meyer ( Hg. ): Subjekt, Medium, 
Bildung. Medienbildung und Gesellschaft Bd. 28, Wiesbaden ( Springer ) 2014. S. 44.

[ 2 ]	 Wie viel am Unterschied von Bildung und Erziehung hängt, zeigen auch Versuche, die 
Differenz im Englischsprachigen abzubilden, wie z.B. Richard Rortys Wortschöpfung 
«Edification», die sowohl das eine wie das andere vermeidet. Vgl. Richard Rorty, 
Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton ( University Press ) 1979 / 2009. S. 360.

[ 3 ]	 Vgl. zum Beispiel: Educational turn. Handlungsräume der Kunst- und Kulturvermittlung, 
hg. v. Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld in Zusammenarbeit mit Institute for Art 
Education, Hochschule der Künste Zürich, Wiesbaden ( Springer ) 2012.

[ 4 ]	 Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von 
Briefen [1795], Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2009. S. 77 ff. In Bezug auf die Aktualisierung 
Schillers in gegenwärtigen Diskursen der ästhetischen Bildung vgl. insbesondere die 
großangelegte Studie im Feld transkultureller Literatur von Gayatri Chakravorty Spivak: 
An Aesthetic Education in the Era of Globalisation. Cambridge Mass ( Harvard Univ. 
Press ) ( 2012 ).

[ 5 ]	 Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, a.a.O., S. 83.
[ 6 ] 	 Jacques Rancière, Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen für die intellektuelle 

Emanzipation, Wien ( Passagen ), 2. Aufl. 2009, insb. S. 50ff. sowie ders.: Die Aufteilung 
des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin ( b-books / Polypen ) 2006.

[ 7 ] 	 Programmatisch, da der Satz in Pazzinis zentralem Werk den Begriff ‹Bildung› als 
doppelte Denkfigur voranstellt. Karl-Josef Pazzini: Bildung von Bildern. Kunst. Pädago-
gik. Psychoanalyse, Bielefeld ( transcript ) 2015. S. 23.	

[ 8 ]	 Theodor W. Adorno: Die Kunst und die Künste, in ders.: Ohne Leitbild. Parva Aesthetica, 
Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1967. S. 158–182, hier insb. S. 164.

[ 9 ]	 Grundlegend hierfür sind im deutschsprachigen Raum die ca. 300 Beiträge der beiden 
Reader, die Torsten Meyer mit einer Forschergruppe vorgelegt hat und die zugleich 
Bestandsaufnahme und Prognose sind für die kulturelle Bildung einer «nächsten» 
Gesellschaft und deren Gebrauch von Medientechnologien. Hedinger, Johannes M. 
Hediger / Torsten Meyer ( Hg. ): What’s Next? Kunst nach der Krise. Berlin ( Kadmos ) 2013 
und Torsten Meyer, Gila Kolb ( Hg. ): What’s next? Art Education, München ( kopaed ) 2014.

[ 10 ]	 Bertolt Brecht: Vergnügungstheater oder Lehrtheater? ( 1935 ), in: ders.: Werke. Große 
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. v. Werner Hecht et al., 31 Bände, 
Berlin 1988–2000, Bd. 22.1 ( Schriften 2. ), S. 106–116 sowie ders.: Zur Theorie des 
Lehrstücks ( 1930 / 1 ), in: ebenda Bd. 21 ( Schriften I ), S. 397. Vgl. dazu auch Silvia Henke, 
Teaching Pieces. On the potential of aesthetic education, in: Wolfgang Brückle, Sabine 
Gebhardt ( Hg. ): ARTISTISC EDUCATION, Nummer 9, Luzern 2019. S. 86–91 ( Deutsch: 
https://www.hslu.ch/de-ch/design-kunst/aktuelles/veroeffentlichungen/die-nummern/
no-9-artistic-education/ ).

[ 11 ]	 Bernhard Waldenfels, For example, in: Michèle Lowrie und Susanne Lüdemann ( Hg. ): 
Exemplarity and Singularity. Thinking through Particulars in Philosophy, Literature and 
Law, London / New York ( Routledge ) 2015. S. 36–45, hier: S. 43.

[ 12 ]	 Vgl. dazu Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj Vandermeulen, Jörg Wiesel 
(Hg.).: Manifest der Künstlerischen Forschung, Zürich-Berlin ( Diaphanes ) 2020. S. 31f.

[ 13 ]	 Karl-Josef Pazzini, Kann man Übertragung sehen? Lehren heißt, individuelle Grenzen 
überschreiten, in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini ( Hg. ): Lehr-Performances. Filmische 
Inszenierungen des Lehrens, Wiesbaden: ( VS Verlag ) 2011. S. 189–202, hier: S. 196.

[ 14 ]	 Melanie Babenhauserheide, Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, 
Bielefeld ( transcript ) 2018.

[ 15 ]	 Zur Verwunderung als Moment, das wie der Witz und das Staunen seine Wirkung nicht 
im Logos entfaltet, vgl. Bernhard Waldenfels: Verfremdung und Verwunderung, in: Das 
Unverfügbare. Wunder, Wissen, Bildung. Hg. v. Karl-Josef Pazzini, Andrea Sabisch, 
Daniel Tyradellis, Zürich-Berlin ( diaphanes ) 2013. S. 37–50.

[ 16 ]	 Joanne K. Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, Hamburg ( Carlsen 
Verlag ) 1999. S. 129–146 ( Der Irrwicht im Schrank ). Zur Rolle der einzelnen Lehrpersonen 
vgl. Babenhauserheide: Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, a.a.O., 
S. 363ff. Interessant ist hierbei auch der Bezug zu Lehrpersonen von Harry Potter als 

Anmerkungen 119

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heutige Vorbilder von Studierenden im Fach der Erziehungswissenschaft, vgl. ebd. S. 366 ff.
[ 17 ]	 Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, a.a.O., S. 136.
[ 18 ]	 Ebenda, S. 139.
[ 19 ]	 Vgl. Ebenda, S. 146.
[ 20 ]	 Harry Potter an the Prisoner of Azkaban ( 2004, Warner Bros ),S. 42–47.
[ 21 ]	 Ron: «Das war die beste Stunde in Verteidigung gegen die dunklen Künste, die wir je 

hatten!» und Hermine: «Er scheint ein sehr guter Lehrer zu sein.» ebenda, S. 146.
[ 22 ]	 Theodor W. Adorno: Theorie der Halbbildung, in: ders.: Soziologische Schriften. Gesam-

melte Schriften Bd. 8, Berlin ( Suhrkamp ) 2003. S. 575f. Dieser Effekt ist in heutiger 
Bildungskritik auch bekannt als «Bulimielernen», das «fragmenthafte Informationen 
schluckt und ausspeit». Babenhauserheide bezieht diese Szene nicht in ihre Untersuchung 
mit ein, die insgesamt darauf abzielt, den konformistischen Zug der Zauberschule mit 
Adornos Theorie der Halbbildung als «Verdoppelung der Kulturindustrie» nachzuweisen. 
Babenhauserheide: Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, a.a.O., S. 69.

[ 23 ]	 Zur Frage der Deutung von Romanen im beruflichen, d.h. im pädagogischen oder erzie-
hungswissenschaftlichen Zusammenhang sind die methodologischen Überlegungen von 
Babenhauserheide überaus wertvoll, in dem sie die Wirkung von Identifikation und 
Übertragung in der Deutungsarbeit genau beleuchten. Vgl. ebenda, S. 82ff.

[ 24 ]	 Vgl. Adorno: Theorie der Halbbildung, a.a.O., S. 576.
[ 25 ]	 So ist gerne von «Sensitivierung», «Reizschwellen» und Steigerung von «Verhaltensantwor-

ten» die Rede, wo es um den Einbruch der Phantasie im Lernprozess geht. Ein Umstand, der 
mitverantwortlich ist dafür, dass die Neurowissenschaft für die Pädagogik umstritten ist, 
vgl. etwa Lutz Jäncke: Neuro-Pädagogik – ein Irrtum? Journal für Lehrerinnen- und 
Lehrerbildung, 9( 4 ) 2009. S. 33–49. Nachdruck s.: http://www.zora.uzh.ch

[ 26 ]	 Vgl. Waldenfels: For example, a.a.O., S. 48.
[ 27 ]	 Vgl. Hans-Christoph Koller: Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissen-

schaft. Eine Einführung, Stuttgart ( Kohlhammer ) 2004, insb. S. 55–65.
[ 28 ]	 Laurent Cantet 2008. Das Drehbuch beruht auf François Bégaudeaus gleichnamigem 

Roman, in dem er seine eigenen Erfahrungen als Oberstufenlehrer schildert. Bégaudeau 
hat nicht nur am Drehbuch mitgearbeitet, sondern übernimmt auch gleich die Hauptrolle. 
Die Schülerinnen und Schüler werden von Teenagern seiner Schule gespielt, die jedoch 
nicht sich selbst, sondern in Improvisationsworkshops entwickelte Figuren verkörpern.

[ 29 ]	 Wolf Biermann: Warte nicht auf bessre Zeiten! Die Autobiographie, Berlin ( Ullstein ) 2016. 
S. 432, vgl. auch Henke, FN 10.

[ 30 ]	 Walter Benjamin: Reden und Vorträge: Bert Brecht, in: ders., Gesammelte Werke, hg. von 
R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Bd. II,2, Frankfurt / M. ( Suhrkamp ), S. 660–667, 
hier: S. 663.

[ 31 ]	 Auf dieser Folie fragt Karl-Josef Pazzini in Bezug auf diesen Film in einem mimetisch 
gedachten und kongenialen Beitrag: «Kann man Übertragung sehen? – Lehren heißt, 
individuelle Grenzen zu überschreiten», in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini ( Hg. ): 
Lehr-Performances. Filmische Inszenierungen des Lehrens. Medienbildung und Gesell-
schaft, Wiesbaden ( Springer ) 2011. S. 189–202, insb. S. 199ff.

[ 32 ]	 Da es 2022 kaum mehr politisch neutrale Möglichkeiten gibt, um Hautfarben zu benennen, 
wird hier zum synthetischen Attribut des «Schwarzen» gegriffen, jedoch auf die Groß-
schreibung verzichtet, welche nach Auffassung der Verf. einer sprachlichen «Ausstellung» 
gleichkäme. Vgl. Kien Nghi Ha, ‹People of Color› als Diversity-Ansatz in der antirassisti-
schen Selbstbenennungs- und Identitätspolitik, https://heimatkunde.boell.de

[ 33 ]	 Zum Verhältnis von Logik und Reflexivität der Kunst vgl. den Beitrag von Dieter Mersch in 
diesem Band.

[ 34 ]	 Vgl. den Beitrag von Nicolaj van der Meulen in diesem Band zur Urteilsbildung als 
ästhetischer Bildung.

[ 35 ]	 Für eine kritische Diskussion der «Digital literacy» und der «Future Skills» vgl. z.B. Ulf 
Daniel Ehlers, Zukunft der Hochschulbildung – Future Higher Education, Berlin ( Springer 
Verlag ) 2020.

[ Abb. 1–4 ]	 Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban ( Alfonso Cuaron 2004 ): Remus Lupin’s 
«boggart» class ( Warner Bros HD ).

[ Abb. 5–8 ]	 Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ ).

120

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Essay 5 / 9

121

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005 - am 14.02.2026, 10:19:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

