lll. Gabe und Hingabe — (sich) einander
(zu erkennen) geben

1) Geben und zu erkennen geben — eine andere Okonomie
zwischen Anonymitit und Identitit

1.1) Die Gebung zu erkennen geben — die unausweichliche Aufgabe
des Selbst

Auch wenn das Selbst bei Marion im Kern als passiver Empfanger einer
Gebung beschrieben wird, sollte klar geworden sein, dafl die Bedeutung
dieses Empfangers keineswegs unterschitzt werden darf. Er ist der Fil-
ter, durch den die Phianomenalitit hindurch muf, um zu einer Mani-
festation zu gelangen. Er gibt seine Antwort, die erst den Ruf artiku-
liert, der an ihn ergeht. Er ist verantwortlich fiir die Gesamtheit der
Phinomenalitit. Die Aufgabe des Selbst, die es definiert, der es nicht
entgehen kann und fiir die es den Anspruch eines herrschenden, zen-
tralen Subjekts zugunsten der Annahme des Angesprochenseins auf-
gibt, scheint hier in gewisser Weise darin zu bestehen, das, was sich gibt,
zu erkennen zu geben — es zu bezeugen, in Worte zu fassen und sichtbar
zu machen. Zwar bleibt die Gebung selbst von dieser >Ubersetzungs-
leistung« unabhingig. Umgekehrt verlore das adonné aber jede Funk-
tion, wenn es dem Gegebenen nicht die Moglichkeit zuriickgabe, sich zu
zeigen.

Besonders deutlich wird diese Aufgabe, das Gegebene anderen zu
erkennen zu geben vor dem Kontrast der Moglichkeit, daf8 die Annah-
me der Gebung scheitert und das Gegebene zum Aufgegebenen (I’aban-
donné) wird, wobei es sich dennoch auch in dieser Figur des Aufgege-
benen noch gibt. Die Gebung hilt sich in ihrem Uberschuf (oder ihrem
Mangel'?) nicht an die Grenzen der Aufnahmekapazitit des Empfin-

120 Was den Mangel an Anschauung betrifft, hat Marion zuvor bereits herausgearbeitet,
da das Nichts und der Tod aber auch anschauungsarme logische oder mathematische
Phinomene sich geben und angenommen werden. Obwohl Marion die cartesische Re-
duktion auf das Cogito als sicheres Fundament zuriickweist, bildet diese fiir ihn wie

458

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

gers oder an die Bedingungen der Moglichkeit seiner Erfahrung. Gerade
gegeniiber dem gesittigten Phinomen bleibt fiir Marion durchaus die
Maglichkeit offen, das Gegebene nicht zu unterstiitzen oder sichtbar zu
machen. Vorauszusetzen ist hier aber nicht ein auf den Verstand oder
die Vernunft gegriindeter Wille, der eine Entscheidung zur Ablehnung
des Irrationalen fordert. Der Empfanger kann nicht das Gegebene zu-
riickweisen, sondern nur versuchen, sich ihm selbst zu entziehen, in
einer Entscheidung zur Flucht oder zum Riickzug. [Vgl. ED 431] Die
Aufgabe (abandon) entspringt nicht einer moralischen oder praktischen
Haltung der Ablehnung, sondern der Art, wie man ein Spiel oder einen
Kampf aufgibt, indem man sich nicht mehr daran beteiligt und den Ort
des Geschehens oder den >Kampfplatz< verlait. Der Empfénger kann
also letztlich nicht das Phinomen, sondern allenfalls seinen eigenen
Platz aufgeben. So wird nicht eigentlich das Phanomen zum abandon-
né, sondern der Empfinger zum abandon, er selbst wird aufgegeben,
wenn er seine Aufgabe als Empfanger verfehlt und es ihm nicht gelingt,
das Phdnomen >zu erkennen zu geben< bzw. zu bezeugen, wie es sich
gibt (wobei das Phianomen selbst auch die Méglichkeit mit gibt, auf-
gegeben zu werden).

Im Bezug auf die Ikone beschreibt Marion die Moglichkeit einer
wechselseitigen Miflachtung, einer Form der méconnaissance. Das Ver-
hiltnis des Erkennens (»la relation de connaissance«) dreht sich um,
denn ich werde durch einen Anderen erkannt und erblickt und kann
seinen Blick sehen und erwidern (»regarder se regard«). [ED 436] Die
Mifachtung (mépris) besteht darin, diesen Blick nicht anzunehmen,
Augenkontakt zu vermeiden, die Blicke also nicht auszutauschen. Man
geht aneinander vorbei, ohne sich anzusehen und wird nicht als ein
Selbst, sondern nur als anonymer Anderer wahrgenommen — »(il me
prend pour un autre) ... (je le prend pour un autre)«. [ED 437] Inter-

bereits dargelegt dennoch eine Bestitigung dafiir, daB sich die Gebung auch in einer
solchen Reduktion jeder Anschauung noch erfiillt: das Ego erscheint sich selbst eben
nicht unmittelbar, sondern die Gebung der Anschauung ist, damit sie reduziert werden
kann, vorauszusetzen und das Ego gewinnt sich selbst gerade aus der Moglichkeit der
Tauschung und nicht gegen diese: »Et donc I'abandonné — en I'occurrence I'ego lui-méme
— ne se donne qu’au prix et a la mesure de ce défaut d'intuition, tant du monde que de soi,
au point de s'identifier directement a 'adonné.« [ED 428] Fiir das Begehren oder Wiin-
schen ist wiederum der Mangel an Anschauung und die Abwesenheit des Ersehnten
sogar konstitutiv, um dieses Phinomen umso deutlicher als das Begehrte, Fehlende zu
erfahren.

459

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

essant ist, dafl Marion genau diese vollkommen alltigliche Mifachtung
des Gesichts des Anderen in seiner Ikonizitit als Notwendigkeit sozia-
ler, insbesondere 6konomischer Beziehungen betrachtet:

»[1]1 définit en effet la quotidienneté du commerce entre les acteurs écono-
miques, institutionnels et méme familiaux; nous avons nul besoin du visage,
ni du regard d’autrui, a titre d’icéne, pour travailler, traiter, échanger avec lui;
au contraire le devoir de laisser 4 chaque fois se montrer un tel phénomeéne
saturé interdirait pratiquement la vie sociale, qui demande I’anonymat, l'inter-
changeabilité et la rapidité de |"échange. Le mépris ne suspend donc pas la
sociabilité, mais la rend possible en nous dispensant de voir I'autre homme
pour ce qu'il se donne — un phénoméne saturé du type de 'icone.« [Ebd.]

Um in einen 6konomischen Tausch eintreten zu kénnen, scheint es also
notwendig, einander als austauschbar zu betrachten und den jeweils
Anderen nicht in der Sattigung anzunehmen, in der er sich gibt. Umge-
kehrt lieBe sich schlieBen, das jedes Empfinger-Selbst zugunsten eines
sozialen Miteinanders darauf verzichtet, sich selbst in seiner Ikonizitit —
in seiner einzigartigen Sattigung als Phanomen — unausgesetzt voll-
stindig zu erkennen zu geben und damit die Anerkennung des Anderen
und die Erwiderung des Blicks einzufordern. Ein Verzicht darauf, sich
selbst ganz zu geben, hinzugeben oder zu erkennen zu geben und den
jeweils anderen ebenso vollstindig anzunehmen, wird quasi einge-
tauscht gegen die Maglichkeit zu einem Austausch von Gaben.
Umgekehrt wird umso deutlicher, daf8 jedes personale Selbst sich
urspriinglich als ein gesittigtes Phinomen gibt, welches jeden Empfin-
ger dieser Gebung (der sich selbst als gesittigtes Phinomen gibt) bis an
seine Grenzen fithrt und ihm die Grenzen seiner Endlichkeit vor Augen
fithrt. Diese Grenzen fassen konstitutiv das Selbst ein, als das er sich
selbst aus dem Empfangen der donation entgegennehmen kann, die er
wiederum zu erkennen geben kann: »Une nuit d'invus, donnés mais
sans especes, enveloppe l'immense jour de ce qui se montre déja. Etainsi
’adonné reste-t-il a la fin le seul maitre et serviteur du donné.« [ED
438] Der Ubergang von der Nacht des Ungesehenen in den Tag oder
das Licht des Erkennens und der Sichtbarkeit, in der die Gegebenheiten
ihre Spezifizierung erhalten, erfolgt am Schnittpunkt des adonné, der
zugleich Meister (maitre) und Diener (serviteur) des Gegebenen ist.
Gerade durch die eigenen Begrenztheit und Endlichkeit der Empféing-
lichkeit kann er als Filter oder Brennpunkt dienen, durch den hindurch
solche Unterscheidungen und Spezifizierungen der universalen dona-

460

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

tion moglich werden: »L’adonné en tant que fini, n’a rien de moins que
la charge d’ouvrir ou fermer le flux entier de la phénoménalité.« [ED
422] Fiir Marion bedeutet dies eine Radikalisierung des Daseins, dem es
um sein Sein, um das Sein selbst und um alles Seiende geht:

»lci, 'adonné se caractérise comme |’étant donné qui met en jeu, dans le don-
né, lui-méme qui s’y recoit et, par suite, la donation de tous les donnés et leur
montée au visible. Rien de ce qui se donne ne peut se montrer qu‘a ’adonné et
par lui.« [Ebd.]'2!

In jedem Empfanger steht also mit ihm selbst die Gesamtheit des Gege-
benen auf dem Spiel. Er bereitet sich selbst als die Biihne, auf der das
Stiick der Welt gegeben wird. Dieses Spiel, die Antwort des adonné und
die Entscheidung fiir die Annahme der Gebung bleiben dabei rein im-
manent. Die Verantwortung oder das Risiko des Spiels trigt der Emp-
fanger, insofern er seine Antworten gibt und das Gegebene benennt -
also zu erkennen gibt — ohne dafiir wieder eine Bestitigung zuriickzu-
erhalten. [Vgl. ED 419]

Wihrend fiir Marion das metaphysische Denken ausgehend von
Descartes stets eine Einschrinkung des Willens zugunsten des Verste-
hens verlangt, obwohl doch auch hier der Erkenntnis ein Wille zum
Wissen vorausgeht, ist fiir die Annahme der gesittigten Phanomene
der Wille vorauszusetzen, sich diesen nicht zu entziehen:

»Car pour phénoménaliser le donné, il faut d’abord 1'admettre (3vouloir< bien
le recevoir) et s’en recevoir comme s’y adonnant, pour ainsi voir (éventuelle-
ment comprendre par >entendementc) ce qu’il montre. La décision de répondre,
donc de recevoir, préceéde la possibilité de voir, donc de concevoir.« [ED 420]

Die Annahme der Gebung der gesittigten Phinomene verlangt eine
radikale Entscheidung dafiir, sich auszusetzen, sich iiberwiltigen, ver-

121 Diese Radikalisierung des Daseins arbeitet Marion bereits in »Réduction et donation«
heraus. [Vgl. RD 119-161] Heideggers Dasein ist fiir ihn ein Tiiréffner, aber noch kein
Nachfolger des metaphysischen Subjekts, da es selbst noch von dessen Aporien verfolgt
wird. Mit der Annahme des Anspruchs und der Antwort des Selbst wird dann eine neue
Uberkreuzung von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit méglich: die Annahme bedeutet
eine Aneignung, in der das Selbst sich das nicht auf eine Authentizitit zuriickverfolgbare
Uneigene des Rufes aneignet wie eine gegebene Sache, die zu einem Eigentum wird, es
sich zu eigen und so paradoxerweise zu seiner Eigentlichkeit macht. [Vgl. Final Appeal
104] Marion machte seine Phinomenologie auch vom Horizont des Seins befreien, wo es
Heidegger letztlich eben nicht um das Sein des jeweiligen Daseins oder Phanomens geht,
sondern um das Sein an sich.

461

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

letzen und blenden zu lassen und die eigene Macht (pouvoir) zur Kon-
stitution beherrschbarer Objekte einzuschrinken. Gewonnen wird da-
fiir die Maoglichkeit, der Sittigung der Anschauung gerecht zu werden
und seine Perspektive nicht auf beherrschbare, anschauungsarme Pha-
nomene zu beschrinken, auf Zuhandenes und Vorhandenes. Ebenso
wird die Moglichkeit gewonnen, sich als adonné zu individualisieren
und sich aus der Gebung selbst zu empfangen. Fiir Marion stellt die
Entscheidung entweder fiir eine Annahme der gesittigten, nicht-objek-
tivierbaren Phanomene oder fiir eine Beschrankung auf die objektivier-
baren, ranschauungsarmen< Phanomene eine Grundalternative des
Denkens dar, die die Richtungsentscheidungen der gesamten Philoso-
phiegeschichte prigt. Sicherlich verortet sich Marion sehr deutlich auf
Seiten der Entscheidung fiir die Annahme der gesittigten Phinomene
bis an die Grenzen der Wahrnehmungs- und Erkenntnisfihigkeiten
und in Anerkennung dieser Grenzen. Daf3 er sich dabei allerdings so
konsequent an Descartes abarbeitet der — einmal abgesehen von den
herausgearbeiteten inneren Ambivalenzen seines Denkens — fiir ihn
doch im wesentlichen >auf der anderen Seitec dieser Entscheidung
anzusiedeln ist, [aBt sich als Indiz dafiir betrachten, daf} gerade der Kon-
flikt zwischen diesen beiden Alternativen des Denkens einen wesent-
lichen Motor philosophischer Entwicklungen bilden kann. Beide Ent-
scheidungen sind gleichermaflen legitim und benétigen den jeweiligen
Gegenpart zur wechselseitigen Ergianzung und Abgrenzung.

Aus verniinftigen Griinden und Erwidgungen jedenfalls ist fiir
Marion keine Bevorzugung der einen oder anderen Alternative zu legi-
timieren, da noch gar nicht sichtbar und begrifflich erfa8bar ist, fiir was
die Entscheidung zur Annahme erfolgt, bevor diese Entscheidung ge-
troffen wird:

»Le répons ne sait pas ce qu'il veut, parce qu’il faut d’abord le vouloir pour le
voir, donc pour le savoir. Ici s’ouvre un espace d’indécision qu’on ne peut
envisager sans effroi: la décision pour la mise en phénomeéne du donné, donc
aussi celle pour la raison des choses, ne peut se prendre que sans vision, ni
raison, puisqu’elle les rend possibles. Le répons décide sans rien d’autre que
lui seul.« [ED 421£]

Diese Blindheit und Unausweichlichkeit der Entscheidung und der
Durchgang durch eine Unentschiedenheit — oder das Zogern angesichts
einer Unentscheidbarkeit — sowie die radikale Verantwortung, die auch

bei Marion mit dieser Entscheidung verbunden ist, erinnern erneut an

462

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Derrida. Auch dieser weist stets auf einen Uberschuf, einen Exzef ge-
geniiber dem begrifflichen Erkennen hin. Allerdings scheint es ihm we-
niger um einen UberschuB8 der Phianomenalitit zu gehen, als um eine
Uberschuf im Denken selbst — um ein exzessives Verhaltnis von Zei-
chen und Bedeutungen, das logische Strukturen iiberbordet, jedoch ge-
rade dadurch in Gang gesetzt werden kann, daf} stets eine Leerstelle
offen bleibt, durch die hindurch sich die Bewegung der différance voll-
zieht. Mangel und Uberschuf bedingen sich wechselseitig. Der Augen-
blick der Entscheidung ist der notwendige Nullpunkt, aus dem heraus
auch der Exzef der Gabe erst moglich wird. Auch Marions >Subjekt
nach dem Subjekt«ist verurteilt, iiber die Annahme des gesattigten Pha-
nomens zu entscheiden. Es kann dieser Gabe niemals vollstindig aus-
weichen.

Derrida betrachtet den Augenblick der Entscheidung, insbesondere
in » Den Tod gebenc, expliziter im Kontext der Frage nach der Méglich-
keit, den Anderen gerecht zu werden, wobei allerdings auch Marion
Parallelen zu einer dhnlich existenziellen Situation herstellt, wie sie
Abraham begegnet, als er aufgerufen ist Isaak zu opfern und zugleich
seinen Gehorsam und seine Liebe zu Gott zu bezeugen.'” Die Begeg-
nung mit der Ikone, die das Gesicht des Anderen ist, das uns seinen
Blick auferlegt, dringt uns zu der Entscheidung diesen Anderen zu lie-
ben oder nicht. Im Augenblick der Schwebe kiénnen kein Rat und kein
Grund, der von aufen angegeben wird, dem Empfanger des Blicks seine
vollkommen immanente Entscheidung abnehmen. Auch wenn die Ent-
scheidung, wen ich liebe, von vorgegebenen sozialen Mustern, erlebten
Erfahrungen, Vorbildern etc. abhangen mag, kann sie in letzter Kon-
sequenz kein anderer fiir mich treffen. In diesem Punkt bin ich absolut
unvertretbar und unaustauschbar. Zudem ist es sprichwértlich, daf die
Liebe blind macht, — wen wir tatsichlich lieben, erkennen wir im Mo-
ment dieser Entscheidung weitaus weniger, als in der Entwicklung un-
serer Liebe, in dem Miteinander, das sich aus dieser ersten Entscheidung
fiir den Anderen ergeben kann und in dem wir uns einander tiefer zu
erkennen geben, als dies auf den ersten Blick méglich ist. Die Schwebe
im Inneren der Entscheidung fiir die Annahme und die Art der Beant-

122 Marion setzt sich im Hinblick auf das Opfer mit dieser Erzihlung auseinander. Was
Abraham fiir ihn wesentlich bezeugt, ist die Anerkennung, dafl sein Sohn Isaak von
vornherein eine géttliche Gabe ist. Vgl. Jean-Luc Marion: Certitudes négatives, a.a. 0.
S. 205-211.

463

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

wortung einer Gebung — »le répons reste en suspens« [ED 423] - bildet
fiir Marion die eigentliche >Wahrheit< nicht nur der Annahme, sondern
auch dieser Gebung selbst. In der immanenten Zirkulation von Gebung
und Erwiderung, Ruf und Antwort eréffnet sich fiir ihn der rigoroseste
hermeneutische Zirkel, aus dem es kein Entkommen gibt, weil wir uns
immer schon in ihm befinden.

Die Paradoxie der Gabe und ihrer zirkularen Struktur verschiebt
sich gegeniiber dem von Derrida aufgezeigten Paradoxon: An die Stelle
einer Gabe, die durch jede Gegengabe und sogar durch jede Annahme
annulliert wird, tritt das Modell einer Gebung, die nicht einmal durch
die Verweigerung der Annahme, durch die Flucht des Empféingers an-
nulliert werden kann. Die gebende Hand ist ausgestreckt, das Angebot
ist gemacht, der Ruf ist ausgesprochen und bereits gehért. Diese Gabe
148t sich nicht annullieren, sie ist immer schon — déja — da. Auch auf der
Ebene des realen Gebens von Hand zu Hand 148t sich ein solches Para-
doxon bestitigen im Modell des Geschenks, das eingebunden in soziale
Zusammenhinge und Vorgaben zwar abgelehnt werden konnte, fak-
tisch aber kaum abgelehnt werden kann und schon aus der Geste des
Schenkens heraus eine Annahme und eine Antwort verlangt, selbst
wenn diese darin bestehen sollte, die Gabe zuriickzuweisen. Wenn der
Empfanger sich dem Empfangen dieser Gabe — der donation — entziehen
will, so annulliert er letztlich nicht die Gabe, sondern sich selbst als
Empfinger. Er miifite dazu allerdings eine Antworthaftigkeit aufgeben,
die er schon angenommen hat, sobald er in irgendeiner Form als er
selbst da ist, sobald er geboren, angesprochen und benannt ist, sobald
er mit seinen Sinnen wahrnimmt und einen Raum eréffnet, in den hin-
ein die Gebung sich gibt — jenen Raum der Rezeptivitit, den Derrida mit
dem Begriff yapa zu erfassen versucht. Die Gabe, in der der Empfinger
sich selbst gegeben ist, kann er nicht annullieren, nicht einmal, wenn er
sich selbst annulliert.

Zwischen dieser unausweichlichen Annahme der Gebung und der
»Gegengabe« ihrer Ubertragung in eine Manifestation, die zu erkennen
gibt, was sich gibt, zwischen der anonymen Gabe des Rufs und der
»Gegengabe« der Bezeugung eréffnet sich bei Marion eine Form des
>Austauschs:, die sich durch das klassische Modell einer Okonomie der
Reziprozitit und des do ut des nicht erfassen laft. Laft sie sich in der
Form eines wechselseitigen Zu-erkennen-Gebens beschreiben?

464

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

1.2) Gebung und Hingabe? -
Eine andere Okonomie der Namen

Die Hingabe des adonné an die Gebung erfordert wie bereits dargelegt
eine Struktur des Rufes, der erst in der Antwort eigentlich horbar oder
sichtbar wird und doch notwendig aus einem Anderswo (ailleurs) her-
aus erfolgt. Auch wenn Marion aus seiner phinomenologischen Per-
spektive die Fragen abweist, woher der Ruf kommt, wer oder was ruft
bzw. wem oder wohin der Empfanger sich hingibt, driangen sich diese
Fragen auf. Wird nicht implizit in der Darstellung des Rufes stets eine
rufende Instanz vorausgesetzt — sei es als Gott, der sich offenbart, als
der Andere, der mich verpflichtet, als Sein, das sich ereignet, oder als
Leben, das mich leiblich affiziert? Der Empfinger als adonné wiirde
dann ein Gegebenes im regionalen Horizont der jeweiligen Instanz.
Gegen eine solche anthropologische, psychologische, rein faktische oder
empirische Bestimmung ohne begriffliche Entsprechung méchte
Marion sich durch die vorausgesetzte Anonymitit des Rufes abgrenzen.
Die Antwort des adonné erfolgt nicht als Entgegnung an einen be-
stimmten Rufenden, sondern allein gemaf8 der Reduktion auf die dona-
tion in ihrer reinen Immanenz.

Marion versteht hierbei die Anonymitit in einem ganz wértlichen
Sinne: »il appartient essentiellement et par principe a I’appel de se don-
ner sans pourtant donner son nome. [ED 409] Der Ruf gibt sich also,
ohne sich selbst namentlich zu erkennen zu geben oder auch sich selbst
einen Namen zu geben, — die Benennung obliegt dem Empfinger. Die
Art des sich gebenden gesittigten Phianomens, also dessen Spezifizie-
rung und Identifizierung, ist fiir die Hervorrufung der Antworthaftig-
keit als répons irrelevant. Der Ruf muf8 und kann sich noch nicht be-
nennen, weil ein moglicher Rezipient dieses Namens erst aus der
Hervorrufung als Empfanger hervorgeht und weil phinomenologisch
genau diese Hervorrufung die Aufgabe des Rufes bildet. »Le »Me voici!«
du répons peut seul donner rang de >Te voila!« a 'appel, donc lui attri-
buer un nom.« [ED 411] Erst die Beantwortung identifiziert den Ruf
und gibt namentlich zu erkennen, was sich gibt. Wire eine rufende
Instanz bereits bekannt, so wiirde der Empfanger mit dem Ruf zunachst
nicht seine eigene Identitit in Empfang nehmen, sondern die Identitat
des Rufenden. Die Uberraschung und Uberwiltigung, die die fiir den
Empfinger als adonné konstitutive Ungleichheit der Interlokution her-
vorbringt, wiirde ausbleiben:

465

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

»[Clonformement au principe de raison insuffisante, I'appel n’a pas a se faire
connaitre pour se faire reconnaitre, ni a s'identifier pour s’exercer. Cette pau-
vreté seule parvient a blesser le >sujetc et a I'exiler hors de toute authenticité
comme un adonné. En droit, en appel qui dirait son nom n’appellerait plus
mais mettrait en scéne |'appelant, le reconduirait a la simple visibilité d'un
occupant du monde, étoufferait la voix par I'évidence d"un spectacle.« [ED 413]

Wias sich gibt, darf sich nicht darin erschopfen, sich selbst zu inszenie-
ren, es mufl das Subjekt von seinem Platz im Zuschauerraum auf-
schrecken und mit ins Spiel bringen, damit sich in thm das Spiel der
Gebung geben kann, um dabei zugleich dem sich gebenden Phinomen
und dem Empfinger eine Identifizierung zu erméglichen. Worum geht
es Marion hier? Einzig und allein um eine phinomenologische Bezeu-
gung der Art und Weise, wie die Phanomenalitit gegeben ist und wie sie
empfangen wird? Warum wird dann die Anonymitit des Rufs nicht
zunachst an Beispielen der Phinomenalitit aufgezeigt — wenn diese
auch folgen — sondern so vehement eingefordert, um die Rolle des
adonné, seine Passivitit als Empfinger und seine Aktivitit der Hingabe,
abzusichern, wihrend doch diese Art des Empfingers gerade diejenige
sein soll, die der Gebung und dem Ruf gerecht wird? Wird hier nicht
tiber die reine Bezeugung hinaus ein gewisser normativer Anspruch
deutlich? Wird vom Empfinger eine Haltung der Demut und der Dank-
barkeit verlangt, die die Gebung als eine grofiziigige Gabe werten, sowie
eine Haltung der Hingabe auf Seiten sowohl des Empfingers als auch in
der Gebung selbst, die moglicherweise die Gabe mit der Bedeutung
einer Opfergabe aufladen?'? Inwiefern geht es gerade in der Idee der
Hingabe noch einmal darum, zentrale Denkfiguren der christlichen Tra-
dition in eine philosophische, phinomenologische Begrifflichkeit zu
iibersetzten und damit als eine Philosophie der Offenbarung den Sinn-
gehalt einer Religion zu bezeugen?

Als ein Beispiel zur Darstellung der Anonymitit des Rufes dient
Marion das Verhiltnis zwischen Vater und Kind. Trotz der Weitergabe
des viterlichen Familiennamens an das zunichst anonyme Kind, ist die
Zugehorigkeit des Kindes zum Vater im Moment der Geburt nicht so

12 Diese Frage stellt sich nicht nur im Hinblick auf Jean-Luc Marion. Fiir Jean Greisch ist
auch Ricceurs Verstindnis der Selbstheit mit einer Haltung der Demut verbunden: »La
>reconnaissance de sois, telle que la définit Ricceur, donne une nouvelle actualité a Ianti-
que vertu de I'humilité.« (Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénoménologi-
ques vers ["homme, Louvain, Paris u.a. 2009. S. 315).

466

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

eindeutig zu erkennen wie die Zugehérigkeit zur Mutter und muf da-
her nachtriglich juristisch anerkannt werden. Marion beschreibt diese
Anerkennung als Antwort des Vaters auf einen anonymen Ruf des Kin-
des. Sie besteht in der >Leihgabe« des (viterlichen) Nachnamens. Erst
spiter muf das Kind ebenfalls die Zugehorigkeit zu seinem Vater an-
erkennen und seine eigene Identitat mit dem Namen dieses Anderen,
der ihm vorgegeben ist, mehr oder weniger gut in Einklang bringen.
Der Name verbirgt in gewisser Weise die empirische Individualitit des
Namensgebers, die sich nicht auf dieses eine Wort, dieses >Etikett« redu-
zieren ldft. »Le pere ne se donne a |’enfant que comme un appel qui ne
dit méme pas son nom, bien qu’il ne dise rien qu'un nom - et un nom
autre.« [ED 417] Sicherlich illustriert dieses Beispiel sehr nachvollzieh-
bar die wechselseitige und jeweils auf ihre Weise anonyme Herausfor-
derung durch einen Ruf, der hier ja zunéchst auch vom Kind ausgeht.
Dennoch kann die Fokussierung auf die Figur des Vaters (und die damit
verbundene Begrenzung auf eine bestimmte kulturelle Auspriagung der
Namensgebung) einen Ansatzpunkt fiir die bereits dargestellte Kritik
Derridas bieten, Marion fiihre generell die Gebung letztlich auf den
Ausgangspunkt bei einer Figur des »>Vaters¢, des >Ursprungs< oder der
>Autorititc zuriick. [Vgl. FG 71ff., Anm. 23] Eine weitere Bestitigung
fiir die Notwendigkeit der Anonymitit, welche wiederum in die Mog-
lichkeit einer unendlichen Benennung — »une dénomination infinie«
[ED 410] — miindet, findet Marion ganz ausdriicklich in der Betrachtung
eines Phinomens der Offenbarung: Gott gibt sich Moses mit einem
Namen zu erkennen, der, so Marion, in eine leere Tautologie miindet —
in das >Ich bin, der ich bin¢, das zugleich eine unendliche Litanei aller
moglichen Namen eréffnet. [Vgl. ebd.]'?* Dieser Verweis auf die Offen-
barung soll, wie Marion explizit erklirt, keine theologische Wendung
zu einer Transzendenz beinhalten, sondern vielmehr darauf hinweisen,
daB8 jede Offenbarung anstelle einer feststellbaren und benennbaren

% Interessant ist, daf8 Paul Ricceur in dieser Hinsicht eine andere Interpretation vorn-
immt: Das hebraische »ehje aser ehje« sagt mehr als die Ubersetzung des »Ich bin, der ich
bin«, da die hebrdische Verbform an dieser Stelle auch als Futur verstanden werden kann.
So iibersetzt Moses Mendelsohn: »Ich bin das Wesen, welches ewig ist«. Verwiesen wird
so auf die ewige »Treue des Gottes des Bundes«, die tief in der Geschichtlichkeit des
Volkes Israel verwurzelt ist, dessen Identitit sich auf die biblische Erzihlung griindet.
In dieser Formel verbirgt sich fiir Ricceur eine auf viele Auslegungen hin offene »Ewig-
keitsvalenz«, die sich der »Ontologisierung« der Ewigkeit als »Unwandelbarkeit einer
stehenden Ewigkeit« widersetzt. [ZuE 111 423 f.]

467

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

transzendenten Instanz eine solche Anonymitit des Rufes voraussetzt —
»[a]nonymat donc, suivant le paradoxe qui appelle«. [Ebd.]

Im Hinblick auf das Spannungsverhiltnis zwischen der Anony-
mitit und der Gebung oder Gabe eines Namens, entbrannte zwischen
Jean-Luc Marion und Jacques Derrida eine Debatte iiber die Implikatio-
nen einer >negativen Theologie;, die verschiedene ihrer Veroffent-
lichungen durchzieht.'?s Die zentrale Abgrenzung Derridas gegen die
negative Theologie, der die gedanklichen Anniherungen an die diffé-
rance »manchmal zum Verwechseln dhnlich sehen«, jedoch ohne Aus-
richtung auf eine »Supraessentialitit« in der es fiir ihn letztlich immer
um den Namen Gottes geht, besteht darin, daf die différance eben kein
Name mehr sein soll [Randgiange 32]'? - ein Anspruch, der allerdings
durchaus auch in der negativen Theologie selbst erhoben wird.’?” Als
tatsichlich nicht-pradikative und nicht-metaphysische Rede erweist
sich fiir Derrida in »Comment ne pas parler« allein das Gebet, das nicht
iiber etwas spricht und keinen Namen nennt, sondern offen an ein Du
gerichtet ist, obgleich auch hier das Sprechen immer schon in die gege-
bene Sprache eingebunden bleibt. Mit der Ablehnung der hymnischen
Rede oder des Lobpreises hingegen, die fiir Derrida pradikativ bleiben,
wendet er sich explizit gegen Marion, der in »Dieu sans ['étre« das

125 Derrida setzt sich zunachst mit Marions » Dieu sans ['étre« auseinander, in: Comment
ne pas parler. Dénégations. In: Ders.: Psyché. Inventions de I'autre, Paris 1987. [Zitiert
als: Psyché] S. 535-596. Er setzt die Auseinandersetzung mit der negativen Theologie
dann in: Sauf le nom, Paris 1993, fort. Marion antwortet darauf mit: In the Name. How
to avoid speaking of sNegative Theology«. In: God, the Gift and Postmodernism. Hrsg. v.
John D. Caputo und Michael J. Scanlon, Bloomington und Indianapolis 2005. [Zitiert als:
Caputo] S. 20-42. In diesem Band ist auch ein Teil der Debatte zwischen Marion und
Derrida wiedergegeben. [Caputo 54-78] Es sei hierzu verwiesen auf: Dirk Westerkamp:
Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, Miinchen 2006, insbes.
S. 200-215. Westerkamp gelingt nicht nur eine interessante Darstellung der Relevanz
der Tradition der negativen Theologie in der aktuellen philosophischen Debatte, er griin-
det diese Darstellung auch auf eine griindliche Untersuchung der Anfinge und Entwick-
lungen der sogenannten >negativen Theologie« ausgehend u.a. von Dionysius Areopagi-
ta, dessen Grundlagen Marions Reflexion iiber die christliche Offenbarungs-Theologie
aber auch wesentliche Grundmodelle seines eigenen Denkens prigen. [Vgl. Alferi 74-81]
Die Anlehnung an die negative Argumentationsweise setzt sich fort in der erst kiirzlich
erschienen Arbeit »Certitudes négatives« (a.a.Q.), in der Marion die produktive Kraft
nur negativ beantwortbarer Fragen unterstreicht, zu denen die Fragen nach Gott, nach
dem Menschen, nach dem Ereignis und nach der Gabe gehoren.

1% Jacques Derrida: Randgiinge der Philosophie, Wien 1999. [Zitiert als: Randgiinge]

127 Vgl. Dirk Westerkamp: Via negativa, a.a.0., S. 204.

468

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Loben ausgehend von Dionysius Areopagita als nicht-ontologischen
Zugang zu Gott interpretiert.’?8 In der Abarbeitung an der Argumenta-
tion mit positiven oder negativen Wahrheitswerten und in der Perfor-
manz der lobenden Rede erdffnet sich fiir Marion eine Alternative zu
einem rationalen Denken, das dem jegliche Rationalitit erst ermégli-
chenden Géttlichen nicht gerecht werden kann. Stets schwingt hierbei
die Ablehnung einer Idolatrie mit, die versucht, sich ein Bild von dem
zu machen, was als Tkone nicht abbildbar ist. Gerade die iibersteigerte
Nennung zahlloser Namen miindet im Lobpreis fiir Marion in eine An-
onymitit. [Vgl. Caputo 26]'?° Es geht darin nicht um das Benennen
eines Ursprungs und eine Rede im Rahmen der Wahrheitswerte, son-
dern darum, sich selbst in der Performanz der Rede zu einem >Grund«in
Beziehung zu setzten, auf den man immer schon bezogen ist, und sich
damit zu sich selbst einschlieBlich der uns gegebenen Sprache zu ver-
halten. In dieser pragmatischen sprachlichen Beziehung auf den Rufen-

128 Die »negative Theologie., die Marion eher als mystische Theologie bezeichnen mach-
te, darf nicht allein von einer Argumentation ex negativo her verstanden werden, da eine
dreischrittige Argumentation vollzogen wird: sowohl die Kataphase oder via affirmativa
der positiven Pridikation als auch die Apophase oder via negativa sollen zugunsten der
via emminentia iiberstiegen werden. Der Stellenwert der Performanz des Lobens (lou-
ange) als Vollzug einer Selbstiibersteigung des Sprechenden wird von Marion auch in
Auseinandersetzung mit den augustinischen Bekenntnissen deutlich hervorgehoben.
(Vgl.: Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 29-40
u.a.).

122 Marion bezeichnet dieses Verfahren — in Anlehnung an Derridas dénégation — als
eine »De-Nominations, die in sich die Ambiguitit zwischen einer Benennung und einer
Entnennung offenhilt. Da kein Name fiir Marion ein eigener Name ist, verweist die
Nennung des Namens eben nicht auf eine Prisenz oder Essenz des Benannten, sondern
auf deren Nichtbenennbarkeit. [Vgl. Caputo 29] Der Name fungiert hier also, eigentlich
ganz in Derridas Sinne, als Supplement einer Leerstelle. Bleibt diese allerdings bei
Derrida eher ein offener Abgrund, so nimmt Marion mit Dionysius Bezug auf einen
Grund, der sich unter der Abwesenheit und Anonymitit erdffnet. Tatsachlich stimmt
Derrida Marion in der direkten Reaktion auf den Vortrag »In the Name« [Caputo 42—
46] im Hinblick auf die Interpretation des Namens zu. Kritisch wendet er sich eher gegen
die Interpretation, er (Derrida) habe die negative Theologie auf eine Metaphysik der
Prisenz und Affirmation der Supraessentialitit reduziert. Fiir ihn sei die Benennung
eines durchaus als dreischrittig erkannten Denkens als snegative Theologiec wie jede
Benennung zu hinterfragen. Er verweist auch auf den performativen Aspekt seiner eige-
nen Texte, die im Bezug zu Marions Verweis auf die sprachliche Pragmatik des Lobens
betrachtet werden kénnten. Ablehnend reagiert Derrida hier allein auf eine Einschrin-
kung der Namensgebung auf die christliche Taufe, die Marion allerdings zuriickweist —
die Taufe diene lediglich als ein Beispiel, an dem sich besonders deutlich machen laft, daf
der Empfinger eines Namens in den Horizont eines anderen Namen gestellt werde.

469

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

den der Interlokution (»this new pragmatic function of language«
[Caputo 27]) wird, wie Thomas Alferi deutlich macht, ein anderes Ver-
hiltnis der Rede zur Rationalitdt hergestellt, welches das Verhiltnis
zwischen Gebung und Hingabe des Empfingers beriicksichtigt: »Im Lo-
ben wird die Welt ... nicht von der Vernunft des Selbst erschlossen,
sondern ihr Hervorgang aus einer die Rationalitdt transzendierenden
Gabe bekannt.« [Alferi 80] Der Lobende identifiziert sich dadurch als
Empfanger: »Er bekennt, von einer unfassbaren Gebung ins Sein ge-
rufen zu sein. Ferner impliziert das Loben, dass Freiheit und Identitét
Grofen sind, die dem Lobenden gegeben wurden«. [Ebd.]

Fiir Marion strebt die mystische Theologie nicht danach, einen
Namen fiir Gott zu finden, sondern Ziel ist es sich selbst in dessen
Namen zu finden, sich seinem Namen zu unterstellen, in seinem Na-
men zu leben und zu handeln. »The Name is not said, it calls.« [Caputo
42] Der Gerufene — der Empfanger der Gebung - ist aufgerufen, sich zu
diesem Gerufensein zu verhalten, deshalb wird seine Sprache hier prag-
matisch. Er ist aufgerufen sich zu dem Verhaltnis zu verhalten, in dem
er sich als Empfianger empfingt. Er ist aufgerufen, eine bestimmte Hal-
tung einzunehmen, die nicht rein theoretisch oder erkenntnisorientiert
ist, sondern eine pragmatische Dimension aufweist. Der anonyme Ruf
wird zwar unausweichlich gehort, fordert aber eine Entscheidung, im
Hinblick auf die Art und Weise, wie er entgegenzunehmen und wie
mit ihm umzugehen ist: »Wir kénnen auch nicht wissen, ob es all-
gemein einen Rufenden gibt. Deshalb ist die Erfahrung des Gerufen-
seins so schrecklich. Es braucht eine Entscheidung.« [Ruf und Gabe 58]

Im Wechselspiel zwischen der Namenlosigkeit des Rufs und der
Erwiderung als Benennung laft sich eine besondere Form des Aus-
tauschs erkennen, die sich der Reziprozitit klassischer 6konomischer
Modelle entzieht. Die Erwiderung bezieht sich auf den Ruf durch eine
unabschlieBbare Kette der Namen, ohne eins zu eins einen Namen, eine
Identifikation eines Ursprungspunktes zuriickzugeben. Und - dies er-
scheint fiir diese andere Okonomie ganz wesentlich — die Erwiderung
bezieht sich zudem auf die Beziehung selbst, die durch die Performanz
der Gebung aus der Distanz und in der Pragmatik des Lobpreises erst
ihren eigenen Raum eréffnet, analog dazu, wie die zeremonielle Gabe
eine Bindung und Beziehung zwischen den Akteuren erméglicht. Das
wechselseitige Geben von Ruf und Benennung gibt sich, iiber den di-
rekten Austausch hinaus, fiir Marion zugleich selbst seinen eigenen
Grund und seine ganz eigene Rationalitit.

470

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben
1.3) Offenbarung und Gabe — Marions Okonomie der Gnade

Wie geht nun Marion mit dem Phidnomen und dem Namen »>Gabe« im
Verhiltnis zu seiner Konzeption der donation um? Er beginnt in der
direkten Diskussion mit Derrida iiber die Gabe — »On the Gift. A Dis-
cussion between Jacques Derrida and Jean-Luc Marion«'® - seine Aus-
fiihrung interessanterweise mit dem Hinweis, daf3 es ihm in seiner Pha-
nomenologie der donation keinesfalls um die Gabe gehe:

»In fact, I was interested in the gift, when writing theology, some ten years
ago or even more. But, with Reduction and Givenness, the question of the gift
turned out to be profoundly modified for me by the discovery of the issue of
givenness, Gegebenheit ...« [Caputo 56]

Wo sich also bei Derrida und Ricceur eher eine zunehmende Hinwen-
dung zur Auseinandersetzung mit der Gabe nachzeichnen lief, scheint
Marion sich hier von dieser Fragestellung abzuwenden. Dennoch soll in
»Etant donné« eine Reduktion des Gabephanomens einen wesentlichen
Schliissel bilden, um den Zugang zum Verstindnis der donation zu er-
offnen:

»1 think of the gift as a kind of issue reaching to the most extreme limits, that
should be described and be thought and neither explained nor comprehended,
but simply thought — in a very radical way I suggest, that in order to achieve
description, if any is possible, of the gift, we can be led to open for the first
time a new horizon, much wider than those of objectivity and being, the hori-
zon of givenness. Through the issue of the gift, and we shall go back precisely
to that issue, we may perhaps establish that a lot of phenomena immediately
can be explained according to the pattern of the gift — the problem otherwise
raised by Mauss and others.« [Caputo 61]

Ist dieses Denkmuster (pattern) der Gabe, das die Tiir zum Verstandnis
der donation er6ffnen soll, in der Denkfigur der Gabe mit ihrer terna-
ren, intersubjektiven Struktur zu finden, die ausgehend von Mauss
ihren Weg in die Philosophie findet? Oder ist Marions Begriff der Gabe
auch hier an jenem christlichen Hintergrund orientiert, vor dem ihn die
Gabe in seinen theologischen Schriften interessiert?

Insbesondere in »Dieu sans [’étre« besteht fiir Marion die Alter-
native zu einem ontologischen Gottesbegriff gerade darin, diesen »von
Dionysius Areopagitas Bestimmung der gottlichen Gegenwart als einer

1% Caputo 54-78.

471

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sersten Gabe« her zu denken. Weil die Gabe dem Sein immer schon
vorausgeht, >hangt Gott nicht vom Sein ab (ne reléve pas d’étre), er
kommt zu uns in einer (und als) Gabe (don).««’® Obwohl Derrida
Marions Phanomenologie nicht als eine Theologie betrachten méchte,
stellt er dennoch die Hypothese auf, es gehe in der donation letztlich
um die Interpretation der Welt als Schopfung und Gabe Gottes:

»My hypothesis concerns the fact that you use or credit the word Gegebenheit
with gift, with the meaning of gift, and this has to do with — I will not call this
theological or religious — the deepest ambition of your thought. For you,
everything that is given in the phenomenological sense, gegeben, donné, Ge-
gebenheit, everything that is given to us in perception, in memory, in a phe-
nomenological perception, is finally a gift to a finite creature, and it is finally a
gift of God. That is the condition for you to redefine Gegebenheit as a gift.«
[Caputo 66]

Marion gibt auf diese Anfrage in zweierlei Hinsicht eine sehr deutliche
Antwort: einerseits stellt er heraus, dal es ihm gerade nicht darum
gehe, jede Gegebenheit und alles Gegebene auf eine Gabe zuriickzufiih-
ren, sondern vielmehr darum, auch die Gabe als Phdanomen im Kontext
seines phdnomenologischen Neuansatzes auf die darin implizierte do-
nation zu reduzieren.'*? Andererseits wendet er sich deutlich gegen die
Riickfithrung der Gegebenheit auf einen gebenden Gott: »This was said
by many critics, unable and unwilling to understand my project«.
[Caputo 70] Er verweist auf die Inmanenz des Gegebenheitscharakters
der Phinomene.

Was fiir Marion dezidiert mit dem Projekt einer Phinomenologie
der donation erméglicht werden soll, ist ein Ansatz, den er, wie auch im
Verlauf der Diskussion deutlich wird, ganz eindeutig mit Derrida teilt:
»As Jacques Derrida just said, the question now is to think impossibility,
the impossible as such«. [Caputo 74] In der Auseinandersetzung iiber
die Gabe begegnen sich also Marion und Derrida im Anspruch, das
Unmadgliche zu denken.® Daraus ergibt sich auch die Wendung gegen

11 Dirk Westerkamp: Via negativa, a.a.0., 5. 210. Westerkamp iibersetzt hier aus » Dieu
sans ['étre«.

132 Marion fallt Derrida einmal besonders deutlich korrigierend ins Wort, als dieser for-
muliert: »... you interpret everything, every Gegebenheit as gift ... Marion. Every gift
as Gegebenheit.« [Caputo 71]

13 Diese Gemeinsambkeit verfolgt auch John D. Caputo in seiner Abhandlung: » Apostles
oft he Impossible. On God and the Gift in Derrida and Marion«. [Caputo 185-222] Fiir
ihn vertritt Marion im Hinblick auf die Gabe sowie in der generellen Ausrichtung seines

472

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

eine moderne Philosophie des Subjekts, die in diesem den transzen-
dentalen Garanten der Méglichkeitsbedingungen sicherer Erkenntnis
verortet. [Vgl. ebd.] Marion geht es um ein Denken, das von einer vor-
gegebenen Erfahrung des Unméglichen und der damit verbundenen
Uberraschung und »Bewunderung« aus beginnt und so eine originire
Passivitit des Subjekts offenlegt, wie sie auch Ricceur aufzeigt: »But the
impossible is no longer what cannot be thought, but whose fact has to be
thought.« [Caputo 74£.] Dieses Denken des Unméglichen wird in der
Auseinandersetzung mit den gesittigten Phinomenen entwickelt und
das christliche Offenbarungsgeschehen, dem Marion entschieden >Kre-
dit gibt., soll wie bereits dargelegt als Méglichkeit einer dufersten (Un-)
Moglichkeit, als héchster Exzef8 einer Sittigung der Phianomenalitdt
betrachtet werden, dem sich die Philosophie nicht verschlieSen darf,
wenn sie sich zu den Grenzen des Maglichen vorwagen mochte, um
die Gesamtheit der Phanomenalitit in all ihren Méglichkeiten erfassen
zu konnen. [Vgl. ED 325-342] Aus diesem Grund, so Marion, wird in
»Etant donné« Christus als ein gesittigtes Phanomen beschrieben, der
alle Modi des gesittigten Phianomens in sich umfal8t: in der Ereignis-
haftigkeit seines Erscheinens als Idol, das sich einem einfachen Erken-
nen entzieht, der Leiblichkeit und einer Ikonizitit, die den Anderen —
insbesondere den ausgegrenzten Anderen — erblickt und liebt. Sind die

Denkens die Position einer sHyper-Gegebenheit« (hypergivenness), wihrend bei Derrida
der Schwerpunkt auf einer sNiemals-Gegebenheit< (never-givenness) liege. Etwas zuge-
spitzt charakterisiert er Marion letztlich als einen Empfanger der Gebung bis zu ihrer
Sittigung, der diese preist und bejaht — die Offenbarung eines bereits erschienen Mes-
sias —, wihrend Derrida die Erwartung des noch ausstehenden Messianismus ohne Mes-
sias fortsetzt. Auch wenn diese Tendenzen richtig sein mégen, scheint mir die Positionie-
rung beider Denker einen komplexeren Zugang zu verlangen, da auch bei Derrida das
déja eine wesentliche Rolle spielt und auch bei Marion das Element der Erwartung betont
wird. So begegnen sich ihre Denkwege in der Suche nach einem Ausdruck fiir die Un-
méglichkeit in Riickbezug auf das schon Vorgegeben und der Erwartung des Noch-Aus-
stehenden in jenem »Coming (Again)« [Caputo 218] mit dem Caputo die Konklusion
seines Vergleichs der beiden Positionen betitelt. Interessant ist, daB8 sich Derrida gerade
in der direkten Auseinandersetzung mit Marion nach einigen Umwegen letztlich doch in
spezifischer Weise als Phinomenologe einordnet: »Just one more word about phenome-
nology, because this is the point. When Levinas refers to the excess of the infinitely other,
he says that the other, the face, precisely does not appear as such. He says many times
that he wants to find within phenomenology the injunction to go beyond phenomenol-
ogy. There are many places where he says that we have to go beyond phenomenology.
That is what [ am trying to do, also. I remain and [ want to remain a rationalist, a
phenomenologist«. Marion bestitigt ihn mit dem Ausruf: »You are!l«. [Caputo 75]

473

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Modi des gesattigten Phanomens, die hier so glatt in der Figur Christi
aufgehen, von vornherein auf die Erfassung dieser Figur der Offenba-
rung ausgerichtet? Ist Marions Phanomenologie letztlich doch eine Re-
formulierung der christlichen Heilslehre, nur unzureichend unter dem
Mantel einer nicht-theologischen Philosophie verborgen? Setzt sie, um
nachvollzogen zu werden, bei ihrem Rezipienten wie beim Empfanger
jeder Gebung eine Entscheidung voraus — die Entscheidung fiir den
christlichen Glauben?

Viele Strukturen der Phinomenologie, die Marion entwickelt, ins-
besondere die der Hingabe des adonné, lassen sich sicherlich aus einem
christlichen Weltbild ableiten. Dies wiire allerdings kein Vorwurf gegen
eine Phinomenologie, die die Vorgaben ihres eigenen Denkens auch
kulturhistorisch mitreflektiert. Es scheint durchaus so, da Marion
vom Rezipienten seiner Phanomenologie indirekt verlangt, das in sei-
nen Schriften Zu-erkennen-Gegebene in einer spezifischen Performanz
entgegenzunehmen: es gilt, die Haltung des adonné einzunehmen und
sich selbst als gegeben bzw. aus einer Gebung empfangen anzuerken-
nen, um die Phanomenologie der donation vollkommen nachvollziehen
zu kénnen - sei diese Haltung nun aus einer christlichen Vorgabe oder
aus den kulturellen und sozialen Vorgaben und Strukturen abgeleitet,
die sich in komplexen kulturhistorischen Entwicklungen und Reflexio-
nen mit dem Modell der Gabe und der Forderung nach ihrer Annahme
und nach Dankbarkeit verbinden. Marion selbst verweist, wie bereits
dargelegt, darauf, daf auch die von ihm zuriickgewiesene »Metaphysik«
in gleichem Mafle eine Entscheidung verlangt: Es gilt sich stets zu ent-
scheiden, ob man den Platz am Fenster wihlt, sich selbst als aktiv Er-
kennenden situiert, oder ob man sich als Vorbeigehenden betrachtet,
der primir erkannt und gesehen wird — und der zudem auch geliebt
werden will. Gerade um diese Entscheidung treffen zu kénnen, ist es
aber auch notwendig, sich in beide Perspektiven zu versetzen und die
Maglichkeiten ihrer jeweiligen Sichtweise zu erkennen.

Ich kehre noch einmal zum Augenblick der Entscheidung dafiir
zuriick, die Perspektive des Passanten einzunehmen, der nicht zuerst
sieht und erkennt, sondern gesehen und erkannt wird: Analog dazu,
wie die mystische Theologie einen dritten Weg einschlagt, wendet sich
Pascal jener dritten Ordnung zu, die die Ordnungen von res extensa
und res cogitans iiberschreitet: dem ordo amoris. An die Stelle des Ego
als Zentrum und Basis der sicheren Erkenntnis tritt ein >Mich¢, dem es
nicht darum geht, zu erkennen, alle Unsicherheiten auszuschliefen und

474

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

der Reduktion des Zweifels zu unterziehen, ebenso nicht darum, nur
erkannt, sondern vielmehr darum, anerkannt und geliebt zu werden —
statt einer Reduktion auf die GewiBheit wird also eine Akkumulation
von Liebe angestrebt. Diese Verwandlung zieht noch nicht automatisch
nach sich, da8 das Selbst den Anspruch aufgibt, im Zentrum zu stehen.
Dieses »Mich« ist zwar ein Empfanger, aber noch nicht als Hingegebener,
als adonné. Es ist das >Mich, das wie bei Ricceur fordert: »Du aber liebe
mich«. Und diese Forderung kann sich zu einem Anspruch erweitern,
der das sich selbst liebende Selbst zum Zentrum der Liebe aller anderen
Subjekte machen will.

Pascal fiihrt daher, um eine Dezentralisierung des Subjekts zu ge-
wihrleisten, die Figur eines Selbst ein, welches sich gerade dadurch aus-
zeichnet, daf3 es sich selbst hassen und an Stelle der Eigenliebe dann
seine Liebe einem wirklich Liebenswerten widmen kann. [Vgl. Sur le
prisme 348] Marion betont, daf} es sich hier nicht um einen Haf8 im
starken, heute gebriuchlichen Sinne des Wortes handelt, der wieder
eine idolatrische Beziehung zu sich selbst voraussetzen wiirde, die sich
mit gleicher Intensitit auf sich selbst richtet wie die Eigenliebe. Ent-
scheidend ist vielmehr die sUmwidmung« der Liebe, die sich nicht mehr
auf den Liebenden selbst zuriickwendet, sondern sich ein anderes Ziel
und Zentrum sucht, das bei Pascal eindeutig Gott bildet. Da allerdings
der ordo amoris in der Unterscheidung zwischen Eigenliebe und Liebe
zu Gott wieder eine duale Struktur aufweisen wiirde, welche ja gerade
iiberschritten werden soll, wird auch hier eine dritte Instanz notwendig.
Diese findet sich in der Figur Jesu Christi, der selbst nicht als eine an-
dere Art von Ego erscheint oder jenseits der Reichweite einer endlichen,
menschlichen Liebe bleibt, sondern sich als ein Empfinger, ein »Mich¢
gibt, das geliebt werden kann und dabei >mitten unter uns« ist — unter
den Passanten also, die am Fenster vorbeigehen. Zugleich wird jeder
Mensch von diesem unendlich geliebt, wihrend er selbst immer nur zu
einer endlichen Eigenliebe fihig wire. Was so fiir Pascal die Liebesord-
nung strukturiert, nennt Marion eine Okonomie der Gnade — »éco-
nomie de grace«:

»Par une étrange substitution, qui manifeste I'admirable commercium, le je /
ego, qui se perd en passant du second au troisiéme ordre, se regoit en retour du
Christ comme un moi infiniment aimé, 3 'unique condition qu‘il abandonne
infiniment son je / ego pensé, pour ne reconnaitre, donc pour n’aimer que le je
du Christ comme seul >centrec«. [Sur le prisme 355]

475

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Das Ego mu8 sich selbst in dieser Okonomie aufgeben, sich verlieren —
»ou mieux se donner« [ebd.] — um sich in anderer Form selbst zuriick-
gewinnen zu konnen. Es scheint hier, anstatt eine neutrale, handhab-
bare Sache als Gabe geben zu kénnen, seinen eigenen Platz aufgeben zu
miissen. Allerdings heift dies nicht eigentlich, sich selbst aufgeben zu
miissen, sondern nur den Platz eines sich selbst als Zentrum setzenden
Subjekts, sei es als Zentrum der Erkenntnis oder als Zentrum und Ziel-
punkt der Liebe. Die aufgrund der eigenen Endlichkeit schlichtweg
nicht realisierbare Totalitdt der Liebe — so drastisch aufgezeigt im Di-
lemma des >tout autre est tout autre« Derridas —, an deren Stelle im
Alltag der anonyme &konomische Austausch tritt, wird wiederum bei
Pascal nicht in ein »Drittes< der gegebenen Gabe hineingelegt, sondern
auf einen ganz anderen Dritten gerichtet und auf diese Weise >substitu-
iertc oder >supplementiert, im Vertrauen auf eine Instanz, die die uni-
versale, unendliche Liebe und Hingabe an unserer Stelle realisiert.

Die Figur der Hingabe des adonné scheint in dieser Denkfigur der
christlichen Okonomie der Gnade bereits deutlich angelegt, wobei den
Ausgangspunkt der Gebung die Liebe bildet, die ihre eigene, dritte Ord-
nung vorgibt. Auch in »The Final Appeal of the Subject« verweist
Marion indirekt auf eine solche Gabe der Gnade:

»More essential to the I than itself, the gesture that interlocutes appears, freely
but not without price, in the figure of the claim — as that which gives the [ as a
myself rendered to itself. Grace gives the myself to itself before the I even
notices itself. My grace precedes me.« [Final Appeal 104]

Wo Marion auf diese Art und Weise den Begriff der Gnade in seinen
Entwurf des >Subjekts nach dem Subjektc mit einflieBen laft, ist der
Ubergang zwischen einer phidnomenologischen Bezeugung und einem
Bekenntnis flieBend — sei es als religioses Bekenntnis oder allgemeiner
als Bekenntnis zu einer bestimmten Haltung gegeniiber allem Gegebe-
nen, gegeniiber der eigenen Gegebenheit als Selbst und gegeniiber den
und dem Anderen. Wie schon bei Derrida wird also der Anspruch, et-
was iiber das Selbst zu erkennen zu geben, mit der u.a. augustinischen
Tradition verbunden, sich selbst zu bekennen. Die Deskription scheint
sich hier einer Priskription zu nihern, die eine bestimmte Haltung auch
des Rezipienten des Zu-erkennen-Gegebenen einfordert: Der Sich-Be-
kennende begibt sich in eine Haltung, die er zugleich als allgemein ge-
forderte Haltung des Selbst dem Rezipienten zu erkennen geben will,
der sich wiederum in genau diese Haltung begeben muf}, um das im

476

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Bekenntnis Zu-erkennen-Gegebenen verstehen zu kénnen, um sich
nimlich in den Sich-Bekennenden hineinzuversetzen. Diese Haltung
soll dann wiederum von der Rezeption des Textes auf die Entgegennah-
me jeder Gegebenheit iibertragen werden. Liegt in diesem Umgang mit
dem hermeneutischen Zirkel vielleicht, in Anlehnung an die »Zirkum-
fession« Derridas, eine Art >Zirkumskription« vor, die versucht, in der
Beziehung zwischen Autor und Leser die Zirkulation zwischen Ruf und
Antworthaftigkeit nachzuzeichnen, um sich dabei fiir den Kreislauf
einer anderen Okonomie zu 6ffnen — jener Okonomie der Gnade, die
die Zirkularitit des Tauschs auf eine Ordnung der Liebe hin iiberschrei-
tet? Eine Haltung des Schreibenden, Zu-erkennen-Gebenden, der sich
selbst mit zu erkennen gibt und aufs Spiel setzt, wird sich bestatigen, wo
Marion explizit iiber das Phanomen der Liebe schreibt.!™

Gerade in Marions Umgang mit der Figur der Gabe, die von der
Gebung zu unterscheiden ist, 1at sich die Frage verfolgen, wie das Ver-
haltnis zwischen einer interpersonalen Beziehung — einer Beziehung
von adonné zu adonné — und einer solchen iibergeordneten Okonomie
der Gnade zu bestimmen ist. Wie kann Marions Insistieren auf die Im-
manenz mit seinem Anspruch verbunden werden, das gewonnene
»Subjekt nach dem Subjekt< nicht solipsistisch, sondern in einer Off-
nung auf den Anderen zu denken, sofern dieser Andere ein konkretes,
personales Gegeniiber ist, mit dem es in die Beziehung eines Mitein-
anders einzutreten gilt? Und wie kann diese Beziehung ausgehend von
der donation gedacht werden? Um diese Fragen zu kliren, gilt es nun
zunichst das Verhiltnis zwischen der Gebung und der Gabe in ihrer
ganz praktischen und pragmatischen Dimension genauer zu klaren.

134 Siehe Abschnitt D. 1I1. 3.3. Explizit bezieht sich Marion in »Au lieu de soi« auf die
Form des Bekenntnisses bei Augustinus, dem eine Doppelstruktur zugeschrieben wird
als Gestindnis des eigenen Mangels einerseits und als Lob der Beziehung zu Gott, in dem
sich die Distanz zwischen dem Lobenden und dem Gelobten ausspricht, in der sich Liebe
vollzieht. Ausdriicklich verweist Marion auf die » Haltung« und »Befindlichkeit«, die im
Bekenntnis deutlich wird, sowie auf die Vermittlung an den Leser bzw. die Gemeinschaft
der Glaubenden, die das Bekenntnis nachvollziehen bzw. mitvollziehen sollen. (Vgl.:
Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.0O. S. 51-70.).

477

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

2) Die Reduktion der Gabe — Modell der donation und
Offnung auf ein Miteinander?

2.1) Wie gibt sich das Phanomen der Gabe?

In »Etant donné« vollzieht Marion nach der Einfithrung des Prinzips
der donation eine Reduktion des Phinomens der Gabe, die in mehr-
facher Hinsicht interessant ist. Er fiihrt hier exemplarisch seine Metho-
dik der Reduktion an einem Phianomen vor und konkretisiert damit die
zunichst recht abstrakten Uberlegungen zu Gegebenheit und Gebung.
Die vollzogene, dreischrittige £émoyy zeichnet sich durch eine sehr gute
Nachvollziehbarkeit aus und erlaubt es, die phinomenologische Per-
spektive von der snatiirlichen Einstellungc zu unterscheiden und sich
dennoch im Rahmen einer vertrauten Lebenswirklichkeit zu bewegen.
Warum aber wird gerade das Phinomen der Gabe auf seine donation
reduziert? Weil die Dimension des Gebens im Gabegeschehen leichter
offengelegt werden kann, als in anderen Phinomenen? Weil Marion
hiermit bereits auf die Frage reagiert, welche Beziehung zwischen Ge-
bung und Gabe sein Denken voraussetzt? Oder weil im Phinomen der
Gabe doch mehr auf dem Spiel steht als ein Beispiel?

Welche Implikationen der Gabe wirken in der donation weiter,
auch wenn die Reduktion nun gerade die Implikation der Gebung in
der Gabe freilegen soll? Besonders relevant erscheint mir diese Frage
angesichts der interpersonalen und sozialen Dimension der Gabe, wie
sie insbesondere auch von Paul Ricceur aufgezeigt wurde. Ricceur stellte
Marion in einer Diskussion im »Centre Seévres« in Paris am 10. Juni
1994 im Hinblick auf die Argumentation von »Réduction et donation«
auch die Frage, ob nicht eine deutlichere Trennung zwischen dem phi-
nomenologischen Begriff der Gegebenheit und der allgemeinen Thema-
tik des Gebens und der Gabe vorzunehmen sei, als dies in der Uberset-
zung der Gegebenheit als donation geschehe: »... ne devrait-on pas
renoncer a un concept unique de donné et distinguer essentiellement
entre la donation phénoménologique du donné et la thématique com-
mune du don ?« [ED 8] Warum also setzt Marion sein Prinzip der do-
nation, das doch auf die Gegebenheit bei Husserl zuriickzufiihren ist,
einer »>Kontamination« mit dem Begriff der Gabe in seiner spannungs-
reichen Polysemie und insbesondere in seinen ethischen und sozialphi-
losophischen Aufladungen aus? Vielleicht durchaus auch, um die dona-
tion in ihrer radikalen Immanenz fiir eine interdonation offenzuhalten,

478

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

die am Ende von »Etant donné« als neuer phinomenologischer Zugang
zur Interpersonalitit skizziert wird?

Zunichst begriindet Marion den Vollzug der Reduktion des Pha-
nomens der Gabe in »Etant donné« allerdings nur am Rande durch den
Bezug zur Interpersonalitit’*®: aus dem Modell der Gabe soll eine Alter-
native zu einem kausalen Schema, einem Ursache-Wirkung-Verhaltnis,
zur Ableitung der Gebung als Effekt einer causa efficiens oder einer
Transzendenz bzw. prinzipiell zu einem »Riickfall< in ein metaphysi-
sches Denken entwickelt werden.'* Es soll gelingen, daf8 die donation
weder ein leeres Schema (»schéme vide«), noch ein sinniiberladenes
Schema (»schéme surchargé du sens«) bildet. [ED 104] Die Begriin-
dung, warum hierzu gerade das Phinomen der Gabe herangezogen
wird, erscheint dabei auf den ersten Blick noch recht vage, erinnert ein
wenig an Ricceurs >Stolpern« iiber die philosophische Liicke des Begriffs
der reconnaissance, und enthiillt vielleicht den Charakter eines »Ver-
suchsaufbaus, der installiert wird, bevor dann im Vollzug des Versuchs
die daraus ableitbaren Ergebnisse klarer werden. Dabei wird sich im
Riickblick zeigen, da8 insbesondere in der Entwicklung des >Subjekts
nach dem Subjekt« als adonné die Orientierung am Modell der Gabe
tatsichlich sehr deutlich erscheint. Marion selbst stellt die Frage, inwie-
fern die Gabe als ein privilegiertes Phanomen als Modell oder Leitfaden
seiner Phanomenologie dienen kann:

»Le premier motif en faveur de ce choix tient, évidlemment, a la paronymie qui
réunit don et donation. Et I'on peut s’étonner que peu des phénoménologues
aient tenté de rétablir une continuité entre la Gegebenheit et le phénomene du
don, fascinant et inévitable pour l'analyse de I'intersubjectivité. Pourquoi ne
pas supposer en effet que le don — donc 'échange, la circulation du donné entre
donateur et donataire, le retour et la réponse, la perte et le gain — ne puisse, une
fois épuré son foisonnement empirique, fournir au moins l’esquisse d'un mo-
déle non causal, non efficient et enfin non métaphysique  la donation ? Pour-

135 In einer FuBnote [ED 124, Anm. 1] bemerkt Marion, wenn es ihm hier um die Frage
der Intersubjektivitit gehen wiirde, so miifite auch die Figur des (personalen) Dritten
einbezogen werden, die aber zunéchst in der Betrachtung der Gabe einer gegebenen
Sache von einem Geber an einen Empfinger ginzlich ausgeblendet wird, bevor sie spiter
in der Betrachtung der intersubjektiven Beziehung der Liebe tatsichlich einen prominen-
ten Platz erhilt.

136 Marion wendet sich mit der Reduktion der Gabe noch einmal explizit gegen die These
Janicauds, er vollziehe in seinem Denken eine theologische Wende der Phianomenologie,
bzw. gegen die Einordnung in eine Theologie als metaphysica specialis, auch wenn eine
Offnung auf die Offenbarungstheologie explizit stattfinde.

479

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

rait-on lire la phénoménalité de la donation au fil conducteur du don, pris
comme phénomene privilégié 7« [ED 108]

Das Vorbild dafiir, die paradoxe >Logik« der Gabe als Gegenentwurf zur
Logik von Kausalitdt und Effizienz zu verstehen, liegt hier explizit in
Jacques Derridas »Falschgeld«. Dessen Alternative zu einem >metaphy-
sischen« Verstindnis der Gabe miindet jedoch in das bereits aufgezeigte
Dilemma einer Gabe, die sich immer schon selbst annulliert, sobald sie
als Gabe erkannt wird. Noch die Miflachtung der Gabe durch den Emp-
fanger gibt dem Gebenden ein Selbstbewuftsein als Ego angesichts sei-
ner eigenen GroBziigigkeit und macht so die Gabe zum besten denk-
baren Geschift. Wenn die Gabe in der Phinomenalisierung in einem
gegebenen Objekt gegenwiirtig wird, geht sie fiir Derrida bereits in die
Okonomie der Prisenz ein und ist keine Gabe mehr, wenn sie aber nicht
gegenwirtig erscheint, ist sie kein Phdanomen. So entscheidet sich am
Phanomen der Gabe die Moglichkeit einer Phinomenologie, die alles als
donation erfassen will, ohne dafl etwas denkbar bliebe, was sich nicht als
Phidnomen gibt.

Auch Ingolf U. Dalferth verweist in seinem Aufsatz »Alles um-
sonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der Gabe«'¥ darauf,
daf es in der Auseinandersetzung zwischen Marion und Derrida weni-
ger um das >Phinomen Gabe« als vielmehr um einen Streit iiber die
phinomenologische Methode und ihre Grenzen gehe. [Vgl. Gabel, Joas
162] Beide zielten in der Beschiftigung mit der Gabe letztlich auf ein
»Verarbeiten des storenden, widerstindigen, unterbrechenden Mehr
der Welt«, das sich der klassischen phanomenologischen Reduktion wi-
dersetzt. [Gabel, Joas 167] Das Prinzip »Gabe« verweist fiir Dalferth bei
Derrida als Figur des Unméglichen darauf, dafl es hinter dem >Dasein«
der Phidnomene nur die Spur, den Entzug oder das Verschwinden gibt,
die sich nicht zeigen lassen, aber sprachlich erschlossen werden konnen,
wobei dann die Sprache an ihre Grenzen stof8t. Bei Marion hingegen
bilde die Gabe letztlich eine Art Chiffre dafiir, da} es hinter dem Phi-
nomen mehr gibt, als erscheint, da sich das Sich-Zeigen oder Sich-Ge-
ben der Phinomene selbst eben nicht zeigt.?

Es kann fiir Marion gelingen eine Phanomenalisierung von >Gabe«

Y7 Gabel, Joas 159-191.

13 Fiir Dalferth sucht Marion das Wesen der Gabe »in der phinomenologischen Ver-
zweiflungstat, das Wesen mit dem Dasein zu identifizieren, um das Phinomen nicht zu
verlieren« (das fiir Derrida gerade durch seinen Verlust gekennzeichnet ist) »das Wesen

480

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

zu denken, die nicht automatisch ein Gegenwirtigsein bedeuten mu£,
indem man die Phinomenalisierung des Phianomens nicht darauf zu-
riickfiihrt, daf8 dieses im Horizont der Gegenwart, des Seins oder des
Vorhandenen ist, sondern eben auf seine Gebung, die sich zugleich als
eine Entauflerung vollzieht. Die Gabe annulliert dabei nicht sich selbst,
sondern die Gegenwirtigkeit, Gegenstéindlichkeit und die Einbindung
in die Struktur einer Okonomie. Sie verliert nicht ihren Charakter als
Gabe, also nicht ihr phdnomenales Selbst, wohl aber die kreisformige
Riickkehr zu sich selbst:

»En perdant la présence, le don ne se perd pas, mais perd ce qui ne lui convient
et ne revient pas — revenir d soi. Ou plutét, il se perd bel et bien, mais au sens
ot il se déprend ainsi de soi, s'abandonne hors de soi — hors du soi — pour
s’accomplir comme perte de soi, mais non pas en pure perte.« [ED 116]

Diese Entiduferung der Gabe scheint in der >Selbstaufgabe« deutlich die
Figur des adonné vorwegzunehmen. Indem das Spezifikum der Gabe
gerade darin liegt, daf sie sich gibt, entzieht sie sich fiir Marion von
vornherein dem Horizont des Seins — sie ist nicht, sie gibt sich. Da
Marion eben gegen die natiirliche Einstellung argumentiert, die zu-
nichst einmal davon ausgehen wiirde, daf8 ein Geber eine Gabe gibt,
nicht aber, daf sie sich selbst gibt, ist seine Darstellung der Gabe an
keinem Punkt von der bereits vorausgesetzten Universalitit der Ge-
bung zu trennen. In einer zirkuliren Argumentation wird also das
nicht-metaphysische Prinzip der Logik der Gabe als Modell zur Ent-
wicklung des nicht-metaphysischen Prinzips der donation eingesetzt
und dabei zugleich das Prinzip der donation bereits vorausgesetzt, um
die Paradoxie der Annullierung der Gabe in der Priasenz aufzulésen.
Derridas Interpretation der Gabe soll in einer >Kontra-Interpreta-
tion« (»contre-interprétation« [ED 116]) gegen den Strich gelesen wer-
den, um die Tiefe der aufgeworfenen Fragestellungen freizulegen. In-
teressanterweise blendet Marion dabei die Aspekt der Gabe der Poesie,
des Ereignisses oder des Geheimnisses aus, die doch beispielsweise mit
der Betonung der Uberraschung des Empfingers deutliche Ankniip-
fungspunkte an die Konzeption der gesittigten Phinomene bieten wiir-
den. Er konzentriert sich stattdessen auf das Netz von Negationen, das
von Derrida um das Begriffspaar Wahrheit / Gabe fest geschniirt wird

der Gabe also auf das Dasein von Gegebenem zu reduzieren (Marions daseinsphidnome-
nologische Universalisierung).« [Gabel, Joas 165]

481

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

in der Formel: »Allons a la limite: la vérité du don [...] suffit a annuler le
don. La vérité du don équivaut au non-don ou a la non-vérité du
don.«' Derrida antwortet auf dieses Paradoxon mit der Unterschei-
dung zwischen Gaben, die einen Gegenstand geben, und Gaben, die
nichts und damit allein die Bedingung des Gebens geben — die Gabe
der Zeit, des Todes, des Wortes. Diese Verdoppelung der Gabebegriffs
bildet fiir Marion aber nur eine Komplikation, keine echte Vertiefung
des Verstiandnisses der Gabe, zumal >die reine Gabe« als Bedingung des
Gebens wieder wie ein transzendentales, metaphysisches Prinzip einge-
setzt werde — Derrida scheint eine serste Gabe« hinter jedem Phinomen
der Gabe zu suchen. [Vgl. ED 118] Was heif3t es, wenn diese Bedingung
der Moglichkeit der Gabe gleichermaflen die Bedingung ihrer Unmaég-
lichkeit bildet? Fiir Marion geht es hierbei durchaus in einer grofien
Nihe zu Derridas Auseinandersetzung mit den Grenzen der Sprache
um die Frage, was den Namen oder Titel Gabe verdient. Es geht also
auch in der Reduktion des Phanomens, das gemeinhin mit dem Namen
»Gabe« versehen wird, um die Frage, wie eine anonyme Gebung benannt
und identifiziert wird — und wie dieser Name der Weise entsprechen
kann, wie sie sich gibt.

»Nous répondrons donc que les conditions d’'impossibilité (ou de possibilité)
prouvent seulement que ce qui fut étudié ne méritait pas le titre du don et que,
si don il doit jamais y avoir, il aura nécessairement d’autres conditions de
possibilité que celles de son impossibilité.« [ED 119]

Reduziert werden soll also eine Okonomisierung der Gabe, die darin
besteht, dafl ihr ein Name, ein Begriff gegeben wird, der sie als ein ens
commune in das metaphysische Denken einordnet bzw. das Phinomen
»Gabe« gegen den metaphysisch interpretierten Begriff >Gabe« ein-
tauscht — »en transformant totalement son don en un étant subsistant,
présent en permanence, doté de valeur (d'usage ou / et d’échange) et de
finalité (utilité, prestige, etc.) produit ou détruit par efficience et calcul,
enserré dans I'étau de ses causes ...« [Ebd.]

Was damit verfehlt wird, ist der in der Gabe auf besondere Art und
Weise implizierte Charakter ihrer Gebung — die Bewegung oder Perfor-
manz des Gebens, die als ein Seiendes, als ein ausgetauschtes Gut nicht
verstanden werden kann. Es gilt daher nicht mehr, die Gabe im Hori-

¥ Jacques Derrida: Donner le temps 1. La fausse monnaie, Paris 1991. Ich iibernehme

hier die Zitation von Jean-Luc Marion einschlieflich der Auslassungszeichen, [ED 116].

482

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

zont der Okonomie zu betrachten, wie dies Derrida fiir Marion unwei-
gerlich auch dann noch tut, wenn er versucht sie diesem zu entziehen
(was Derrida ja durchaus selbst problematisiert, allerdings ebenso
Mauss vorwirft) — analog dazu, wie jede Verneinung des Ich-Sagens
im Horizont eines Ich-Sagens geschieht. Stattdessen soll die Gabe allein
im Horizont ihrer Gebung betrachtet werden. Das Problem des Stand-
ardmodells der Gabe (»le modele standard«, [ED 120]) besteht fiir
Marion darin, daf3 dieses Modell in der Logik der Kausalitat und Finali-
tat betrachtet wird. Der Geber wird zur causa efficiens, der Empfinger
zur causa finalis, die gegebene Sache bleibt an die kausalen Bedingun-
gen ihrer Materie und Form gebunden. Zudem muf der gegebene Ge-
genstand als er selbst konstant bleiben, um einen reziproken Austausch
zu erlauben, der dem Gesetz der Entsprechung von Ursache und Wir-
kung gehorcht, und damit er von Hand zu Hand weitergereicht werden
kann. Wiirde er sich im Prozef des Gebens verindern, konnte sein Preis
nicht mehr eindeutig bestimmt werden. Um im 6konomischen Kreis-
lauf ungestort zu zirkulieren, mufl das Gabeobjekt allgemein zuging-
lich und vollkommen gleichgiiltig gegeniiber den Akteuren sein, die
den Austausch vollziehen. Letztlich ist es damit fiir Marion im 6ko-
nomischen Kontext eigentlich die Prisenz des Objektes, die den Aus-
tausch bestimmt und beherrscht:

»Possédé, le don possede les acteurs de |’économie — ainsi I’économie raméne
le présent du don  la présence métaphysique, tandis que la causalité confere a
I'échange le fondement de I'égalité métaphysique entre I'effet et la cause.«

[Ebd.]

Gerade in der Logik der Okonomie wiirde also das Objekt auf eine Wei-
se herrschen, die an Mauss’ Kraft der gegebenen Sache erinnert.

Eine Grof3ziigigkeit, die die logisch notwendige Reziprozitit zwi-
schen einer ersten Gabe und einer Erwiderung iibersteigt, wire nur als
Abweichung vom Gesetz der Reziprozitit zu betrachten, nicht aber als
prinzipieller Widerspruch gegen die Reziprozitit. Letztlich wird auch
der Charakter der Grofziigigkeit der Gabe gegen einen Preis aus-
getauscht — nur eben gegen einen besonders grofiziigig bemessenen
Preis: »Rendu au commerce, le don s’est déja dépouillé de sa pauvreté,
il a échangé sa gratuité contre un prix.« [ED 120f.] Um den Charakter
des Phianomens der Gabe eigentlich zu erfassen, ist es hingegen not-
wendig, ein Geben ohne Interesse, ohne Motiv, ohne Zweck und ohne
Ziel zu denken — ein Geben, das nicht die Antwort der Riickgabe mit

483

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

einkalkuliert, sondern sich selbst ganz verausgabt und verliert: »Le don
apparait quand il commence a se perdre et il se perd tant qu’il continue a
s’y retrouver«. [ED 121] Marion bezieht sich hierbei auf die klassische
Definition Thomas von Aquins: »... donum proprie est datio irredibi-
lis [...], id est quod non datur intentione retributionis«.'* Wir bewegen
uns also in jenem (christlich geprigten) Ideal der GroRziigigkeit, das
Hénaff jenseits der Ebene der zeremoniellen Gabe ansetzt. Der franzo-
sische Begriff »gratuité, der die Unmotiviertheit, Spontaneitit oder
auch Willkiirlichkeit des Gebens bezeichnet, allerdings ebenso ein Ge-
ben ohne Preis, also >gratis, kann fiir Marion hier nur eine Anniherung
an diese radikale Entduflerung bieten, die jeden Horizont eines Preises
bereits iibersteigen soll: »Le don surgit de soi, sans s’inscrire dans le
circuit économique, ot I'échange d’avance I'orienterait, le provoquerait
et le reprendrait.« [Ebd.] Die Gabe soll also so erfalt werden, wie sie
sich als Phinomen von vornherein jenseits des Horizontes der Oko-
nomie gibt.

2.2) Die Einklammerung von Geber, Empfinger und
gegebener Sache

Um das Phianomen der Gabe so in den Blick zu nehmen, wie es sich
selbst gibt, das heifit im Hinblick auf den Vollzug und Charakter des
Gebens, — um also zu erkennen, was gegeben sein muf, damit wir ein
bestimmtes Phanomen als >Gabe« wahrnehmen -, vollzieht Marion eine
dreifache Einklammerung der Elemente des Gebers, Empfingers und
der gegebenen Sache. Hierdurch soll eine reine Tautologie der Bezie-
hung zwischen Gabe und Geben ebenso vermieden werden wie der
Selbstwiderspruch einer Gabe, die ganz ohne diese transzendenten Ele-
mente, also ohne den Ubergang von einem zum anderen gedacht wer-
den sollte. Die drei Pole, die Derrida als Bedingungen der Unmaéglich-
keit der Gabe freilegt, und die Distanz zwischen ihnen werden zu den
Ausgangsbedingungen fiir die Méglichkeit, schrittweise eine Reduktion
bzw. émoyy vollziehen zu kénnen.

Besonders gut nachvollziehbar wird in Marions Konkretisierung
der Reduktion auf die donation am Beispiel des Gabephianomens der

¥ Thomas von Aquin: Summa theologiae, la, q.38, a.2, c. Aufgenommen ist hier die
Zitation Marions. [ED 121].

484

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Sprung in die phanomenologische Perspektive und die wechselseitige
Beziehung zwischen donation und Reduktion. Soll herausgefiltert wer-
den, wie das Phinomen >Gabec sich gibt, so geht es darum, wie es sich
der Wahrnehmung bzw. dem BewuBtsein gibt. Das heiflt wiederum,
daf keine neutrale Beobachterperspektive eingenommen werden soll,
von der aus die drei Pole des Gabegeschehens iiberblickt werden. Viel-
mehr wird dieses Geschehen jeweils als Bewuftseinserlebnis eines der
Beteiligten betrachtet — des Gebers oder des Empfangers — womit diesen
- und damit dem personalen Selbst — hier eine ganz eindeutige Vor-
rangstellung gegeniiber der gegebenen Sache eingeraumt wird, aus de-
ren Perspektive das Gabephinomen eben nicht dargestellt werden darf,
was rein fiktional ja durchaus méglich wire. Es bleibt also zunichst
einmal notwendig bei jedem Schritt der Reduktion jeweils ein potentiel-
les >transzendentales Ich¢ beizubehalten, dessen Rolle an diesem Punkt
der Argumentation Marions noch nicht zu der des adonné umgekehrt
wurde. Angesichts dieser Bedeutung des Bewuftseins der beiden per-
sonalen Aktanten der Gabe a3t sich fragen, ob die Dimension des Be-
wufStseins in Marions Modell des adonné nicht méglicherweise unter-
bestimmt bleibt.

Wodurch genau laft sich hier die intuitiv so einsichtige, explizit
aber noch nicht einmal so deklarierte Privilegierung des personalen
Selbst gegeniiber dem phanomenalen Selbst rechtfertigen, das sich als
Sache gibt? Wird diese Privilegierung und auch die Unterscheidung
zwischen einem Selbst mit Bewuftsein, einem potentiellen Empféanger
der Phanomenwahrnehmung und einem Phinomen, das sich selbst gibt
und zu erkennen gibt, ohne sich selbst — mangels Bewuftsein — in ir-
gendeiner Form kennen oder erkennen zu kénnen, in Marions Beschrei-
bung des adonné nicht stets vorausgesetzt und zugleich wiederum erst
nachtriglich dadurch umgesetzt, daf8 eben der Empfinger erkennen und
benennen kann, was sich zu erkennen gibt? Ist die Argumentation also
auch in der Reduktion der Gabe stets zirkuldr, da sie immer wieder auf
einen >Bewuftseinspol« zuriickfithren mu3? Geht es allerdings um eine
streng phianomenologische Beschreibung und Bezeugung, die wieder-
um stets aus der Perspektive eines Phinomen-Empfingers erfolgen
muf, welcher sich nicht auf einen neutralen Standpunkt — ans Fenster
—stellen kann, so pragt den Kern dieser Perspektive gerade die Anerken-
nung der Tatsache, daf8 das Faktum dieses Empfingerbewuftseins, wel-
ches in jeder Beschreibung vorauszusetzen ist, eben niemals eingeholt
werden kann, zumal es fiir Marion erst aus dem Empfangen hervorgeht

485

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

bzw. nur unmittelbar gemeinsam mit diesem phanomenologisch erfal3t
werden kann. Die phdnomenologische >Erkenntnistheorie;, die be-
schreibt, wie das Gegebene erkannt wird, muf stets sekundir gegeniiber
dem sein, was gegeben ist oder sich gibt. Indirekt geht es hier, wie sich
auch im Hinblick auf das spezifische Phinomen der Gabe noch einmal
bestitigen wird, stets bereits darum, dafl der Philosophierende aner-
kennt, sich immer schon in der Position des Empfiangers von Gebungen
vorzufinden.

Die Reduktion des Gabephinomens wird nicht einfach als abstrak-
tes philosophisches Gedankenexperiment dargestellt, sondern inter-
essanterweise zunachst einmal sehr konkret in der Praxis eines sozialen
und interpersonalen Miteinanders verankert. Die Einklammerung des
Empfangers setzt nicht voraus, dafl keinerlei Adressat der Gabe vorhan-
den und kein Empfangen denkbar ist — dies wiirde Marions Konzeption
der Gebung als Ruf widersprechen, der immer schon empfangen wird —
vielmehr wird ein Empfinger entworfen, dessen Besonderheit darin be-
steht, daB er nicht nur nicht zuriickgeben will, sondern keinesfalls zu-
riickgeben kann. Es geht hierbei nicht um die konkrete Tatsache der
Verweigerung des Empfangens und Erwiderns, sondern um die prinzi-
pielle Méglichkeit einer solchen Verweigerung und letztlich um die da-
mit verbundene Haltung des Gebers, der nicht mit einer Gegengabe
rechnen darf, wenn er das, was er gibt, nicht als Teil eines Tauschs oder
Handels, sondern als Gabe gibt: »il faut toujours donner au moins com-
me si le donataire ne devait jamais rendre«. [ED 126] Marion iiber-
nimmt hierbei das Paradoxon der Annullierung der Gabe durch ihre
Anerkennung bei Derrida. [Vgl. ED 125] Damit die Gabe sich allerdings
fiir den Geber tatsichlich verliert, ist es paradoxerweise gleichermaflen
notwendig, daB sie von einem Anderen (autrui) iibernommen und ein-
behalten wird, damit sie sich endgiiltig aus dem Besitz des Gebenden
16st: »il faut qu’un autrui I'encaisse et m’en prive définitivement«. [ED
125] Als praktische Beispiele von Gaben, die gegeben werden, ohne mit
einer Erwiderung zu rechnen, fithrt Marion die anonyme Solidaritit
gegeniiber Fremden bzw. unbekannten Dritten an, die mit Spenden be-
dacht werden. Daraus, daf8 die Gabe hier ohne Blick auf das Gesicht des
Anderen erfolgt, leitet er ab, daf3 das Erscheinen der Gabe als Phinomen
generell nicht von einer sethischen« Situation im Sinne der direkten
Begegnung mit dem Antlitz des Anderen abhéngt. Vielmehr setzt fir
ihn umgekehrt die Moglichkeit zur Entwicklung einer iiber das konkre-
te Phanomen hinaus abstrahierenden Ethik bereits die Gebung der Gabe

486

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

voraus: »La donation du don ne dépend pas de I'éthique, mais, inver-
sement, |'éthique suppose sans doute la donation du don.« [ED 128]

Noch deutlicher wird die Intention des Gebens ohne Berechnung
einer reziproken Erwiderung in der Gabe an den Feind, der die Annah-
me verweigert. Auch Marion greift hier also wie bereits Ricceur das
Motiv der Feindesliebe auf. Der Feind ist paradoxerweise ein Verbiinde-
ter der Gabe, wihrend der Freund, der die Gabe dankbar annimmt und
angemessen erwidert, ihr eigentlich im Weg steht, da er bereits ihre
Okonomisierung einleitet. Der Undankbare wiederum bemifit sogar
das Gewicht der Gabe und identifiziert sie als Gabe, entzieht sich aber
der Verschuldung durch sie. Mit dem Prinzip »ich schulde niemandem
etwas<— »je ne dois rien a personne« — wendet er indirekt ein Prinzip der
metaphysischen Selbstidentitit an, mit der wiederum die Gabe als Ent-
duBerung bricht. [ED 131] Da in diesen Fallen die Gabe fiir den Geben-
den als Gabe wahrnehmbar bleibt bzw. erst eigentlich in ihrem Charak-
ter als »reine, sich ohne Ziel und Zweck entiuflernde Gabe erméglicht
wird, wird die reine Immanenz des Gabephinomens enthiillt. Der Ge-
bende mufl dann phidnomenologisch Zeuge oder Empfinger des Be-
wufltseinserlebnisses der Gabe bleiben.

Um allerdings eine phinomenologische Reduktion des Empfingers
zu vervollstindigen und nicht auf der Ebene einer psychologischen Dar-
stellung der Wahrnehmung verschiedener Gabesituationen mit ver-
schiedenen Arten von potentiellen Empfangern stehenzubleiben, ist es
notwendig, den Empfinger nicht nur in seiner tatsichlichen Vorhan-
denheit oder in seiner direkten Begegnung mit dem Gebenden, sondern
als Empfinger einzuklammern. Dies, so Marion, geschieht exempla-
risch in der Figur Christi, der im Gleichnis vom Weltgericht verkiindet,
er werde am Ende der Zeiten iiber die Menschen am Mafstab ihrer
geleisteten Gaben richten, die, ohne daf3 er selbst dabei als Empfinger
sichtbar geworden wiire, stets bereits an ihn gerichtet worden seien —
»Was ihr fiir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr
mir getan«. [Matthaus 25,40] Die Figur des »geringsten< Empfangers
erinnert hier an die Figur des Bettlers in Derridas Baudelaire-Deutung.
Christus verkérpert einen abwesenden, unsichtbaren, noch ausstehen-
den Empfinger, der dennoch die Gabe unweigerlich annehmen und be-
messen wird. Dieser absolut universalisierte Empfanger zieht sich zu-
riick und klammert sich quasi selbst ein, um so zu erméoglichen, da8
andere an seine Stelle treten und Gaben empfangen kénnen: »le dona-
taire absent mais encore a venir ouvre le lieu universel de son propre

487

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

visage a tout visage humain«. [ED 133] Die Einklammerung des Emp-
fangers erfolgt gerade durch seine grenzenlose Universalisierung — er
wird vom konkreten Gegeniiber eines Tauschgeschehens zu einem
Empfanger par excellence.

Zur Erginzung fithrt Marion weitere Beispiele ohne direkte Ein-
bettung in einen theologischen Kontext an, die im Hinblick auf das Ver-
haltnis zwischen der Gabe und der Identitdt des Selbst von besonderem
Interesse sind. Es handelt sich dabei um die Méglichkeit der Aufopfe-
rung (dévouement) an eine Gemeinschaft, um den Einsatz der eigenen
Zeit, Energie, moglicherweise sogar des eigenen Lebens, in dem man
sich selbst beispielsweise fiir eine Nation, die Menschheit, eine be-
stimmte Gruppe oder fiir seine Kinder >gibt< — »[l]e >don de soi«. [ED
134] Was man hier von sich selbst gibt und verliert, kann gemif3 der
Asymmetrie, die auch Ricceur herausarbeitet, unmoglich ein Anderer
zuriickgeben, da er eben ein Anderer ist und nicht das gegebene Selbst.
Der Empfanger einer solchen Gabe des Selbst ist abwesend, insofern er
im Hinblick auf dieses Empfangen nicht genau bestimmt und haftbar
gemacht werden kann, sowie in besonderem Mafle, wenn die Gabe erst
an zukiinftige Empfinger gerichtet ist, beispielsweise in der Uberliefe-
rung — »la tradition« — an die nachfolgenden Generationen. [Ebd.] So
gibt ein Lehrer seinem Schiiler die Befahigung zu einer wissenschaft-
lichen Arbeit, die dieser als Schiiler erst dann vollstindig entgegen-
nehmen kann, wenn er selbst sich vom Schiiler in einen Lehrer — vom
Empfinger in einen Gebenden — verwandelt hat und in der Lage ist,
seine Wissenschaft weiterzugeben. [Vgl. ebd.] An die Stelle der Gegen-
gabe tritt hier also die Weitergabe, die die Entduflerung der Gebung
fortsetzt. Sie ist notwendig, um zu bezeugen, dafl der Empfanger nicht
nur das Gegebene, sondern auch die darin implizierte Bewegung der
Gebung — als Befihigung zum Weitergeben — mit in Empfang genom-
men hat, wenn er also mit dem Gelernten auch das Lehren lernt. Was
einem zu erkennen gegeben ist, kann man demnach erst vollstindig
annehmen, wenn man selbst in der Lage ist, es nicht nur selbst zu er-
kennen, sondern es anderen zu erkennen zu geben. Auch wenn es im
bereits bei Ricceur betrachteten Verhiltnis zwischen Schiiler und Leh-
rer eine Erwiderung oder Bezahlung geben sollte, kann diese niemals
reziprok zu der noch gar nicht vollstaindig empfangenen Gabe sein, iiber
die der Empfanger nicht bestimmt. Befreit von der Bindung an einen
konkreten Empfinger kann die Gabe damit als solche erscheinen: »il se
donne sans faire acception des personnes, en pleine indifférence au

488

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

mérite comme au démérite du donataire, en pleine ignorance de I'éven-
tuelle réciprocité«. [ED 135] Besonders deutlich wird diese Situation am
Beispiel des Ideals eines Kunstwerkes, das um seiner selbst willen ge-
schaffen und offen an mégliche Rezipienten weitergegeben wird, ohne
direkt mit einem bestimmten Effekt oder einer konkreten Erwiderung
zu rechnen: ein Kunstwerk, das vielleicht sogar unversffentlicht bleibt
und »der Nachwelt iiberlassen< wird.

Wie auch immer die Einklammerung des Empfangers erfolgt — ob
auf einer empirisch, psychologischen Ebene, streng phianomenologisch,
in einem religiésen oder vollkommen neutralen Kontext — entscheidend
ist stets, daf8 der Vollzug der Reduktion nicht nur auf den Empfinger
einwirkt, sondern den Gebenden in den Zeugen des Gabegeschehens
und somit zugleich in einen Empfinger des aus der Gebung hervor-
gehenden BewuBtseinserlebnisses verwandelt. Der Geber der Gabe
wird zu ihrem Empfinger, wobei das Phinomen Gabe ihm erscheint
und sich ihm daher selbst gibt — die Gabe gibt sich in Abwesenheit des
Empfingers dem Gebenden zu erkennen.

In einem zweiten Schritt verfolgt Marion nun Moglichkeiten der
Einklammerung des Gebers. Eine sehr eindeutige Abwesenheit des Ge-
benden zeigt sich in der Situation des Erbes, in der der Geber vollkom-
men und endgiiltig verschwindet und gerade so zum Geber par excel-
lence wird. Der Tod entzieht ihn der Zeit der Okonomie, er ist fiir den
Empfinger nicht mehr erkennbar und seinem letzten Willen kann die-
ser nur ohne jede Gegengabe gerecht werden, die anders als bei einer
Schenkung zu Lebzeiten beim Verfassen eines Testaments von vornher-
ein als unmoglich zu betrachten ist. [Vgl. ED 139] Eingeklammert ist
die Figur des Gebenden ebenso in Situationen, in denen der Geber seine
eigene Gabe nicht als solche wahrnimmt und unbewuft gibt. Marion
erwihnt hier den Kiinstler, den Sportler oder den Liebende, die sich
zwar ihrer eigenen Titigkeit bewuf3t sind, aber zugleich so in diesem
Tun aufgehen, daf sie sich quasi selbst vergessen und nicht unmittelbar
mit wahrnehmen, daf3 sie einem Empfinger ein Vergniigen geben. Viel-
mehr erhilt der Gebende erst riickwirkend aus der Reaktion des Emp-
fangers ein Bewuftsein, diesem etwas gegeben zu haben. Entscheidend
ist, dafd der Gebende hier nicht seine Gabe, sondern sich selbst als Ge-
benden nicht erkennt: »pour donner, il faut ne pas savoir soi-méme si
soi-méme |’on donne« — oder: deine linke Hand wisse nicht, was deine
Rechte tut. [ED 140] Der Gebende gibt nicht nur auf, was er gibt, son-
dern er gibt sich selbst als Gebenden auf und damit jede Méglichkeit der

489

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Anerkennung (»la possibilité méme de la reconnaissance« [ED 141]).
Mit der Selbstvergessenheit des Gebenden ist sein ontische Selbstauf-
gabe als eine Art Opfer — »la perte ontique de soi, le sacrifice« — ver-
bunden. [Ebd.] Die reine Intention der Gabe kann nur dann erscheinen,
wenn der Gebenden damit weder die eigene Intention, noch sich selbst
in ihr erkennen und zu erkennen geben will: »Il ne donne ni pour le
savoir, ni pour le faire savoir, ni pour se [le] faire voir — mais pour
donner, sans plus, ni moins«. [Ebd.]

Die Figur des selbstvergessenen Gebenden, die Marion hier be-
schreibt, 148t sich als eine Alternative zum Ego oder zum klassischen
Subjektverstindnis interpretieren: das Selbst des Gebenden gibt es jen-
seits seiner Erkenntnis und der cogitatio ebenso wie jenseits des Seins,
des sum, indem er gibt, ganz in dieser Gebung aufgeht, sich ihr hingibt
und dafiir die GewiSheit seiner selbst, seiner Identitit und der Basis
seiner Erkenntnis aufgibt. Gerade dadurch erhalt er zugleich eine an-
dere Art der »Identitit, die nicht auf das tautologische Ich = Ich zu re-
duzieren ist.'*!

Eine weitere Reduktion des Gebenden erfolgt in der Verschuldung,
in der der Geber zum Glaubiger wird und der Empfinger durch das
Anerkennen seiner Schuld seine Verspitung gegeniiber der Gabe und
die Abwesenheit des Gebers bezeugt, er erkennet sich als Verschulde-
ten. Dabei wird kein Schuldbewuftsein zu einem bereits vorauszuset-
zenden Selbstbewuf3tsein hinzugefiigt, sondern erst im (An)Erkennen
der Schuld definiert sich das Selbst des Empfingers. Das Selbst seines
Schuld- und Selbstbewuftseins empfingt sich als eine gegebene Gabe
in Abwesenheit eines gebenden Gebers. Als schuldig erkennt das Selbst
sich - in enger Orientierung an Heidegger — in seiner Faktizitdt und
Gegebenheit, da die Verschuldung jeder méglichen Entgegnung und
jeder Antwort immer schon vorausgeht. Anerkannt wird damit eine
Anterioritit der Gabe vor dem Selbst — »|’antériorité du don a soi du
soi sur le soi«. [ED 142] Mit Heidegger bestimmt Marion hierbei die

"l ,La mise entre parenthéses du donateur offre ainsi le paradoxe d'un accomplissement
du Je initiateur absent de la donation, qui s’avere inversement proportionnel a I'identité a
soi, au sens d'une certitude de soi obtenue par conscience de soi. Le donateur donne
d’autant plus parfaitement qu’il renonce au retour par soi a l'identité a soi, c’est-a-dire
qu‘il renonce non seulement a la conscience de soi — cogitatio sui —, mais a la cogitatio
elle-méme, telle que, dans son fond, elle reconduit a soi ce qu’elle cogite — et quoi qu’elle
cogite. ... L'ego est en tant qu'il revient identiquement a soi, le donateur n’est pas (man-
que, disparait, reste inconnu, anonyme) en tant qu'il [se] donne.« [ED 141]

490

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Schuld nicht als eine mogliche Situation, in die das Selbst geraten kann,
sondern als seine eigentliche >Seinsweise< — besser vielleicht seine Ge-
gebenheitsweise oder die Weise seiner Gebung. Die Verspitung gegen-
iiber der Schuld wiederum, die Abwesenheit des Gebenden, die eine
Spur hinterldBt, bezeichnet Marion hier mit Derrida als différance, die
sich in die Bewegung der Gebung einschreibt: »La différance passe donc
du donateur au don donné, puis du don donné au donataire«. [ED
143]'2 Die Anerkennung der Verspitung, die différance gegeniiber
dem Gléubiger, markiert zugleich eine Differenz des Empfangers ge-
geniiber sich selbst, da sie einen Mangel im Kern seines Selbstbewuft-
seins freilegt, indem der Empfinger anerkennt, daf8 er das, was ihm
gegeben wurde, auch brauchte.

»Toute reconnaissance de dette, donc toute reconnaissance envers le donateur
absent, confirme donc, loin de I’éliminer, la différance. Mais une telle différan-
ce, si elle s’exerce avec la dette, rend ultimement manifeste la donation elle-
méme. « [Ebd.]

Die Anerkennung (reconnaissance) des eigenen Mangels, der eigenen
Verspitung, der eigenen Schuld des Empfingers als Anerkennung der
Abwesenheit des Gebenden bildet fiir Marion den Kénigsweg der Re-
duktion des Gabephidnomens, dessen Hervorhebung sich spater noch
einmal im Bezug auf das Phinomen der Liebe bestitigen wird.

Was der Empfinger empfingt, wird trotz der Einklammerung des
Gebenden als Gabe wahrnehmbar, insofern er es nicht als etwas Belie-
biges betrachtet, was ihm willkiirlich zufillt, sondern eben als etwas,
was fiir ihn eine Gabe darstellt, die den eigenen Mangel ausfiillt. Die
Aufgabe, die Gabe als Gabe anzuerkennen, liegt hier also sehr viel ent-
schiedener auf der Seite des Empfingers, der frei ist, die Annahme als
Gabe zu verweigern, als auf der Seite des Initiators der Gabe und die
Anerkennung einer urspriinglichen Verschuldung bricht zudem mit
dem Prinzip »Je ne dois rien a personne«, mit der Selbstidentitit als
Modell der Subjektivitit und damit fiir Marion generell mit dem meta-
physischen Prinzip der Identitit. [Vgl. ED 145]

Dariiber hinaus stellt die Anerkennung der Gabe als Gabe dem
Empfanger die Frage danach, ob mit ihr bereits ein Geber anzuerkennen

42 Marion merkt allerdings erneut an, daB fiir ihn diese différance nicht darauf hinaus-
lauft, das es den Ursprung der Gebung nicht gibt, sondern nur darauf, da der Geber
abwesend ist. [Vgl. Ebd., Anm. 2]

491

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

ist. Wie verhilt es sich mit Gaben, die wir als Gaben des Zufalls oder der
Natur wahrnehmen? Da auch in Abwesenheit eines identifizierbaren
Gebers diese Frage durch den Empfinger als Frage nach einer Gabe
und der Maglichkeit eines Gebenden gestellt wird, gilt fiir Marion ge-
nerell, daf8 sich der Geber im Akt des Gebens der Fragestellung, der
Aufmerksamkeit und Anerkennung des Empfingers iiberlalt, sich
ihm also quasi hingibt. Gefordert wird dabei eine Anerkennung ohne
ein Erkennen, »une reconnaissance sans connaissance«. [Ebd.] Der Ge-
bende gibt sich, dem Modell des anonymen Rufs entsprechend, der An-
erkennung oder Miflachtung durch den Empfinger hin, gerade indem
er sich nicht bereits aus sich selbst heraus identifiziert und zu erkennen
gibt. Wire der Gebende auf die gleiche Art und Weise identifizierbar
und erkennbar wie das Phinomen der Gabe, wiirde er selbst zu einer
phanomenalen Gegebenheit und sein Charakter als Gebender wire ver-
fehlt. Es gilt ihn daher nicht zu erkennen, sondern ihn in seiner Gabe
anzuerkennen. Hier erfolgt zugleich erneut ein Sprung in die »dritte
Ordnung« der Liebe: Nur durch einen Riickzug des Gebers kann der
Empfinger fiir Marion das Risiko der Entscheidung eingehen, ihn nicht
allein anzuerkennen, sondern zu lieben oder nicht.

Phanomenologischer Zeuge der Gabe ist in der Reduktion des Ge-
benden der Empfinger, so daf8 das Empfangen der Gabe und des Be-
wufBtseins des Gabephinomens hier anders als in der Reduktion des
Empfangers koinzidieren. Hier bestatigt sich die Privilegierung der Rol-
le des Empfiingers, der in gewisser Weise trotz seiner Reduktion stets
vorauszusetzen ist: ein Empfinger der Wahrnehmung des Phinomens,
sei dieser zugleich der tatsdchliche Empfanger der Gabe oder aber der als
Zeuge in einen Empfianger verwandelte Gebende.

Die Einklammerung der gegebenen Sache eroffnet nun die Frage,
was es heif3t, da8 die Gabe sich gibt? Inwiefern muf sie sich dazu in ein
Objekt iibertragen, wie es in der Reduktion von Geber und Empfianger
stets als ein neutrales Drittes bestehenblieb, um die Ubertragbarkeit aus
der Hand des Gebenden in die Hand des Empfingers zu erméglichen?
Gegeben werden Versprechen, Verwiinschungen, Wiedergutmachun-
gen, Freundschaft, Liebe, Hafl die keine Objekte sind und sich auch
nicht im einfachen Akt einer Ubertragung realisieren. Je gréfRer der
phianomenale Gehalt und das Ubermaf der Gabe sind, so Marion, desto
weniger wird das Gegebene als Gegenstand erkennbar. Dies wird beson-
ders deutlich in der Gabe der Macht (»le don du pouvoir« [ED 149)), die
niemals als solche sichtbar werden kann, sondern nur in der Uber-

492

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

tragung in ein Symbol. Dem Empfinger einer Machtiibertragung wer-
den daher als sichtbare Zeichen die Insignien seiner Macht und seines
Amtes iibergeben. Eine dhnliche Ubertragung erfolgt im symbolischen
Austausch von Eheringen als Zeichen der Gabe der Liebe und des Ehe-
versprechens. Die Besonderheit besteht hierbei darin, dafi es im Kern
tatsichlich darum geht, sich selbst dem Partner zu geben und hinzuge-
ben — »se donner en personne a autrui«. [Ebd.] Die Gebenden werden
einander zur Gabe, ohne dabei jedoch fiir den Anderen zum Objekt zu
werden: »l’anneau atteste le don que je suis devenu en recevant (celui
d’) autrui«. [ED 150]

Der symbolische Charakter einer Gabe, die eine Bindung zwischen
Personen herstellt, wird von Marion hier also nicht generell fiir das
Phinomen Gabe konstatiert, sondern lediglich als ein Beispiel fiir die
Reduktion der Materialitit und Gegenstindlichkeit des Gegebenen her-
angezogen. Dennoch ist auffillig, daf in diesen Beispielen die Bindung
zwischen Gebendem und Empfénger stets eine wesentliche Rolle spielt.
So geht es im Versprechen nicht allein um einen Gegenstand, den ich
spiter zu geben verspreche, sondern um die Erwirkung des Vertrauens
und darum, daf8 ich meine Beziehung zur Welt der Objekte der Még-
lichkeit der Erfiilllung meines Versprechens anpasse — also zum Beispiel
das zu gebende Gut nicht selbst aufbrauche, sondern fiir die Weitergabe
aufbewahre. In einer sehr dhnlichen Argumentation wie Ricceur ver-
weist Marion zudem auf die zeitliche Implikation des Versprechens,
das Dauer verlangt — auch die Dauer der Selbsterhaltung des Verspre-
chenden.

Wie gibt sich nun aber eine Gabe ohne identifizierbaren Gegen-
stand selbst noch als Gabe zu erkennen? Dies geschieht fiir Marion
nicht im weitergegebenen Symbol. Als Kriterium darf hierbei nur die
Entscheidung zu geben angefiihrt werden, die keinerlei Kalkiil ent-
springt: »La liberté du don implique que la décision de le donner
n’obéisse qu’a la logique de la donation, donc a sa gratuité sans retour«.
[ED 153] Die erste Voraussetzung fiir die Entscheidung zu geben ist die
Moglichkeit, daf8 das, was gegeben werden soll, auch gebbar ist. Diese
Gebbarkeit (donabilité), die einen Gegenstand zu einer potentiellen Ga-
be macht, verandert fiir Marion nicht dessen Gegenstindlichkeit, son-
dern seine Modalitit und Phinomenalitit. Was zuvor als etwas er-
schien, was besessen werden kann (»devant-étre-possédé«), erscheint
nun als etwas, was gegeben werden sollte (»devant-étre-donné«). [Ebd.]
Das heifst nicht der Gegenstand selbst, sondern die Art ihn zu sehen

493

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

verindert sich. Allerdings liegt es nicht in der Macht dieses Blicks, die
Sache gebbar zu machen, sondern es geht erneut darum, eine in einem
Phanomen angelegte und in der Immanenz des Bewuftseinserlebnisses
enthaltene Implikation der Gebbarkeit freizulegen. Diese Gebbarkeit
wiederum bestimmt in besonderer Weise iiber den Geber: Indem die
Phinomene sich gebbar zeigen, versetzen sie mich immer schon in die
Position des potentiellen Gebers, der sich dieser Gebbarkeit iiberlaft,
selbst dann noch, wenn er sich letztlich gegen das Geben entscheidet.
Indem also die Gabe dariiber entscheidet, da8 der Geber sich fiir oder
gegen das Geben entscheiden muf, gibt sie sich als Phinomen fiir
Marion letztlich selbst.

Eine analoge Wirkung der Einklammerung der gegebenen Sache
1Bt sich auch auf Seiten des Empfangers feststellen: Das Annehmen
von Gaben ohne Gegenstand, von Vertrauen, Liebe, Zeit, aber auch
dem gegebenen Tod oder dem gegebenen Wort kann nichts in Besitz
nehmen und wird so zur reinen Annahme (acceptation). Die Gabe zeigt
sich, indem sie dem Empfinger ihre Annehmbarkeit aufdringt. Dies
gilt auch dann, wenn die reale Annahme der gegebenen Sache verwei-
gert wird. Wird die Annahme bewuft verweigert und das Gegebene aus
Miftrauen oder Bosheit zuriickgewiesen, so fehlt hier allein die Ent-
scheidung, etwas anzunehmen, was als Bewufltseinserlebnis fiir den
Vollzug dieser Entscheidung bereits empfangen worden sein muf8. Die
Entscheidung hingt also immer schon vom sich gebenden Phinomen
der Gabe ab: »Le débat n‘a pas lieu entre mon libre-arbitre neutre et
I’objet neutre, mais entre mon regard voyant le phénoméne donné et
la recevabilité de son apparaitre.« [ED 158] Die Annehmbarkeit wird im
Prozef3 dieser Entscheidung von der acceptabilité in eine recevabilité
tiberfiithrt, wobei letztere, wie Marion erldutert, im Franzosischen die
Annehmbarkeit beispielsweise einer Kandidatur oder eines Antrages
innerhalb einer Ordnung bestimmter Regeln bezeichnet. In diesem Sin-
ne pladiert die Gabe vor dem >Gerichtshofc des BewufBtseins des zu-
gleich in den Zeugenstand gerufenen Empfingers dafiir, angenommen
zu werden: »il plaide pour sa recevabilité par tous les prestiges de son
apparaitre devant un tribunal qui le régle et le norme selon ses propres
lois — le donataire«. [ED 158]

Die Annehmbarkeit verlangt nicht erst im Vollzug der Gabe, son-
dern schon vor dem Akt des Gebens eine prinzipielle Annahmebereit-
schaft. Es geht Marion allerdings, wie bereits deutlich geworden sein
sollte, bei der Annahme der Gabe als Gabephdnomen nicht um eine

494

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

bewufSte Wahl. Empfangen werden auch >Gaben«< oder Gebungen, die
unerwartet, unvorhersehbar, unverfiigbar und ungewollt sind, wie bei-
spielsweise ein schmerzliches Ereignis. Die prinzipielle Bereitschaft, zu
empfangen, geht der Kenntnis iiber das voraus, was empfangen wird,
und damit auch der Empfinglichkeit fiir das Bewuftseinserlebnis. Und
da der Empfinger in der Anerkennung des eigenen Mangels und der
Verschuldung das Prinzip seiner geschlossenen Selbstidentitit aufgibt,
ist die Entscheidung fiir die Annahme der Gabe zugleich eine Ent-
scheidung dafiir, ihr gegeniiber verpflichtet zu sein, also die Idee einer
vollkommenen Autarkie der eigenen Entscheidungen aufzugeben. Der
Prozef der Entscheidung fiir die Gabe wird daher vom Geber und Emp-
fanger vollzogen oder svollstreckt:, geht aber fiir Marion letztlich
immer vom reduzierten Phinomen der Gabe selbst aus, die erst voll-
standig erscheinen kann, wenn ihre Protagonisten sich in der Anerken-
nung der Gabe >aufgebenc. Das Phanomen der Gabe gibt sich, wie jedes
Phinomen, selbst: »Le don se donne intrinséquement de se donner«.
[ED 161]

Wihrend Mauss’ Essay und Derridas Kritik daran fiir Marion zwar
ausdriicklich ihre eigene inhaltliche Berechtigung besitzen, aber gerade
nicht die Gabe, sondern allein die Okonomie beschreiben (»ces essais et
cette critique ne concernent en rien le don et ne définissent (ou ne récu-
sent) que l"échange« [ebd.]), soll die vollzogene dreifache Einklamme-
rung die Gabe vom Tausch unterscheiden. Durch die Einklammerung
von Geber und Empfanger wird die Moglichkeit der Reziprozitat auf-
gehoben bzw. es findet kein realer Transfer von gegenstindlichen Gii-
tern statt. Der Konflikt zwischen Tausch und Gabe ist jedoch letztlich
nicht entscheidend, wenn es darum geht, phanomenologisch die Ge-
bung zu erfassen, die das Phinomen Gabe impliziert. Der Unterschied
zwischen einem Verstindnis der Gabe ausgehend vom Horizont der
Okonomie oder ausgehend vom Prinzip der donation bezeichnet fiir
Marion vielmehr den Sprung von der natiirlichen Einstellung in die
phianomenologische Perspektive bzw. von der Eingrenzung bestimmter
Horizonte zum universalen und letzten Horizont der Gebung.

Zuriickgewiesen werden kann durch die konsequente Anwendung
der Methode der Reduktion der Pole des Gabephinomens, die erst den
eigentlichen Gabecharakter freilegt, fiir Marion auch der Einwand, es
werde stets ein transzendenter Geber vorausgesetzt — auch dieser ist zu
reduzieren. Dennoch wihlt er das Modell der Trinitét als ideales Modell
einer rein immanenten Beziehung der Gabe, wenn Vater, Sohn und

495

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Heiliger Geist als Geber, Empfinger und Gebbares / Empfangbares
(»donateur, donataire, donabilité / recevabilité« [ED 163]) aufgeschliis-
selt werden. Hiermit wird allerdings die Grenze der Phinomenologie
iiberschritten — »les dons trinitaires se donnent, de telle sorte que, pour
nous au moins, jamais il ne se montrent sans reste.« [ED 164] Was in
der Reduktion des Gabephinomens herausgearbeitet werden soll, ist
erneut nicht der Bezug auf eine Transzendenz, die iiber die Bewegung
der Gebung hinausweist, sondern die reine Inmanenz dieser Bewegung
- eine Immanenz der BewufBtseinserlebnisse des jeweils iibrig bleiben-
den Empfingers der Gebung des Gabephianomens. Fiir Marion besteht
daher eine Koinzidenz zwischen der spezifischen Art und Weise, wie
sich die Gabe gibt, und der Art und Weise, wie sich prinzipiell jedes
Phidnomen zeigt oder gibt. So wie das Gesamtphdnomen >Gabe« nicht
einfach als Tauschobjekt erfalt werden kann, verfehlt man jedes Pha-
nomen, wenn man es allein als Gegenstand oder Seiendes betrachtet
und sich selbst von vornherein auf einen Fixpunkt seiner eigenen Sub-
jektivitit stellt. »La donation se découvre comme l'instance par excel-
lence de I'immanence«. [ED 167]

Ob die Gabe als Geschehen zwischen Personen betrachtet wird
oder aus der phanomenologischen Perspektive als Gabephinomen, das
sich ihrem jeweiligen Bewuftsein gibt —, es bleibt letztlich notwendig
die vollzogene Bewegung der Gebung auf die gleiche Art und Weise zu
denken, um zu erfassen, worum es darin eigentlich geht. Die Betrach-
tung der Gabe kann daher als ein privilegierter Zugang verstanden wer-
den, um dieses Prinzip der Gebung zu illustrieren, das fiir Marion in
jedem Phanomen wirkt. Dementsprechend vollzieht er nach der ge-
naueren Darstellung der donation auch den Versuch, das dabei erarbei-
tete Vokabular der Beschreibung in die Reduktion der Gabe zuriick-
zuiibersetzen [vgl. ED 244 ]: Die Anamorphose erfal8t das Phinomen
vom Standpunkt des Empfingers, eingeklammert wird hier der Geber.
Das Ereignis wiederum beschreibt das Phinomen als sich Gebendes
vom Standpunkt des Gebenden aus — was hier wiederum heif8t: nicht
vom Standpunkt eines transzendenten Gebers, sondern in der Imma-
nenz des sich selbst gebenden Phinomens — unter Einklammerung des
Empfingers. Die Darstellungen als arrivage, incident und fait accompli
erfassen das Phanomen als zu empfangende Gabe in ihrer Empfangbar-
keit, in der Immanenz des BewufStseins und der Umkehrung der Inten-
tionalitdt, eingeklammert wird dabei jegliche Vergegenstandlichung
dieser Gebung.

496

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben
3) Sich einander geben — die Beziehung der interdonation
3.1) Wie wir geben —von der donation zur interdonation

Bleibt die Gabe in »Etant donné« ausschlieBlich ein Modell zur Ver-
anschaulichung der phinomenologischen Methode und des Prinzips
der donation, welches uns schon vor dem Wechsel in eine phinomeno-
logische Perspektive dadurch vertraut ist, daf wir im ganz pragmati-
schen, praktischen Sinne selbst fihig sind, zu geben und Gaben ent-
gegenzunehmen?

Liegt hier vielleicht sogar ein versteckter Anthropomorphismus,
der versucht, die >Gegebenheitc und Faktizitit der Welt, mit der wir
konfrontiert sind, aus der Pragmatik des interpersonalen Gebens heraus
zu verstehen?

»Nous donnons sans compter. Nous donnons sans compter, dans toutes les
acceptions du mot. — D'abord parce que nous donnons sans cesse : nous don-
nons comme nous respirons, a chaque instant, en toutes circonstances, du
matin au soir, et aucun jour ne se passe sans que, d'une maniére ou d’une
autre, nous n'ayons donné quelque chose a quelqu’un, voire que nous n'ayons
parfois >tout donné«.«'#

Marion scheint hier das Geben — und zwar ganz explizit ein nicht-6ko-
nomisches Geben von Gaben, das nicht rechnet und nicht erkannt und
gewul3t wird, — als eine anthropologische Konstante des Lebens und
Handelns zu interpretieren. Ebenso unhintergehbar und unwillkiirlich,
wie wir immer schon Empfénger der Gebungen oder des Rufs sind, sind
wir zugleich auch Gebende. Allerdings wird dieses Geben sehr weitge-
hend universalisiert: wir >geben« bereits, wenn wir atmen, was tatsich-
lich ohne ein bewuftes Kalkiil geschieht, wohl aber ganz eindeutig in
eine Zirkulation eingebunden ist — in das Wechselspiel von Einatmen /
Aufnehmen und Ausatmen / Abgeben. Da jedes Phinomen sich gibt
wie eine Gabe, gilt dies auch fiir das Phinomen des Selbst, der Person,
des Menschen, des Anderen, das sich u.a. in einer leiblichen Dimension
- nicht nur in Bezug auf seinen Atem - sowie als Antlitz oder Ikone
selbst als Phinomen gibt — und zwar jeder anderen Person, jedem po-

1} Jean-Luc Marion: La raison du don. In: Philosophie, No. 78, Paris 2003. S. 3-32. Hier
S. 3. Vgl. Ders.: Certitudes négatives, a.a.0. S. 139-144.

497

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

tentiellen EmpfiangerbewufStsein, welches dieses personale Phinomen
wahrnimmt.

Marion differenziert drei unterschiedliche Aspekte des Gebens
ohne zu rechnen — »sans compter«: einerseits geht es dabei um das
unausgesetzte Geben — »sans cesse«; zweitens geht es um jenes maf3lose
und nicht berechnende Geben, das im Ideal der reinen Gabe eine so
zentrale Rolle spielt — »sans mesure«; drittens meint geben ohne zu
rechnen hier auch ein Geben, dafl ohne Wissen oder Erkenntnis dieses
Gebens erfolgt — »sans en avoir une claire conscience«.'* Die Gesamt-
heit dieser drei Aspekte des Gebens bezeichnet Marion als die Haltung
der Gabe — »lattitude du don«.'* Setzt also diese Haltung voraus, daf3
man letztlich gar keinen philosophischen Diskurs iiber die Gabe fiihren
mufl und fithren kann, da sie vollkommen »selbstverstindlich« ge-
schieht, ohne sich allerdings selbst zu verstehen oder erkannt werden
zu kénnen — »car, du don, il ny aurait rien a dire, mais, comme |'amour,
il ne s’agirait que de le faire«?'*¢ Die Gabe wire dann ganz und gar nicht
als theoretisches Modell zu gebrauchen, sondern ausschlielich auf der
Ebene des Pragmatischen oder des Praktischen anzusiedeln, méglicher-
weise doch letztlich als ein ethisches und soziales Modell. Sie gibe nicht
zu denken, sondern allein zu geben: »il ne donnerait pas matiere a ré-
flexion, matiere dont il faudrait prendre conscience, mais fixerait direc-
tement une exigence éthique et une obligation sociale.«!#” Hatten wir
allerdings keinerlei BewufStsein der Gabe, so Marion weiter, wie kénn-
ten wir dann dariiber sprechen, daf8 wir ohne Pause und ohne Maf3
geben?

Das Phianomen der Gabe ist fiir Marion daher keines, das nicht
denkbar wire, wohl aber eines, welches das Denken an seine Grenzen
fiihrt, sich also in jenem »knappe[n] Spielraum zwischen dem Unmog-
lichen und dem Denkbaren« [s.0.] aufhilt, der ihm bereits von Derrida
zugewiesen wurde. Anders als Derrida méchte er die Gabe nicht als
Randphinomen oder gar als Ausnahme von der Phinomenalitit ein-
ordnen. Wird jedoch ein Phinomen im Horizont der Gebung als Gabe
und nicht im Horizont der Okonomie betrachtet, so werden dadurch die
Grundprinzipien einer rationalen Argumentation in Frage gestellt: das

" Ebd.
5 Ebd.
1# Ebd.
7 Ebd.

498

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Prinzip des zureichenden Grundes, das Prinzip der Selbstidentitat, das
Prinzip der Widerspruchsfreiheit.*® Das Phinomen der Gabe verlangt
fiir Marion ein ganz eigenes Verstindnis des sich selbst gebenden
Grundes, des sich selbst gebenden Selbst sowie auch der Moglichkeit,
die gerade nicht als Widerspruchsfreiheit verstanden werden soll, son-
dern als eine Selbstentiuferung, welche aus dieser Gebung heraus wei-
tere, andere Gebungen und Méglichkeiten erméglicht: »comme le sur-
croit (ou la perte aussi bien) de soi sur soi, qui, en se donnant en retour,
donne plus qu’elle-méme et provoque un autre différent du premier soi
(donc aussi lui-méme différent & soi)«.'¥

Hieraus erklirt sich auch Marions Privilegierung des Beispiels der
Vaterschaft — oder Elternschaft's: Die schon bei Ricceur in dhnlicher
Weise dargestellte >Gabe des Lebens¢, die durch die Eltern an ihr Kind
weitergegeben wird, ist nicht einfach deshalb in besonderem Mafe eine
Gabe, weil hier dem Leben ein Wert an sich zugesprochen wiirde,
sondern weil sie mit der Geburt des Kindes einen neuen Raum von
Maglichkeiten erdffnet, da das Kind selbst mit der Moglichkeit und
Fihigkeit ausgestattet ist zu geben — auch Leben zu geben bzw. weiter-
zugeben. Die Gabe des Lebens vollzieht sich also in einer Kette anein-
ander anschlieBender und einander erméglichender Gebungen. Es ist
das personale Selbst, das die Moglichkeit — bzw. die Freiheit — ausiiben
kann, zu empfangen und zu geben — oder, genauer gesagt, das immer
schon Empfangene weiterzugeben, und das so eben nicht ausschlieSlich

1 Diese Aspekte werden auch in »Certitudes négatives« noch einmal deutlich heraus-
gearbeitet.

149 Ebd,, S. 24.

15 DaR Marion die Vaterschaft deutlich der Mutterschaft vorzieht, da sie, wie bereits
dargelegt, erst riickwirkend anerkannt werden mug, basiert eindeutig auf der biologi-
schen Differenz. In einer sozialen Dimension scheint mir jedoch die Beziehung zur Mut-
ter ein ebensolches Wechselverhiltnis von Gebung, Ablésung und riickwirkender Aner-
kennung, von Identifizierung und Abgrenzung zu verlangen. Ich halte es daher fiir
gleichermaflen legitim, hier von der Elternschaft zu sprechen. Wird die sGabe des Lebens«
rein biologisch, materiell an den Akt der Zeugung gebunden, léBt sich zudem hinter-
fragen, welche >Verausgabung: dabei tatsichlich stattfindet. Marion geht es eher um die
Hingabe der Liebenden. Entscheidend ist es, zu beachten, daf8 auch die sGaben« der El-
ternschaft beriicksichtigt werden, die iiber die reine Erméglichung eines neuen Lebens
hinausgehen: die Weitergabe der Sprache, die Gebung eines Namens etc. Interessant ist
in diesem Zusammenhang, daR Caillé auf den Ursprung eines Modells der generésen
Gabe des Lebens sowie auch der phianomenologischen Gabe des Erscheinens in der Bio-
logie Adolf Portmanns hinweist, die auch Hannah Arendt aufgreift. (Vgl. Alain Caillé:
Anthropologie der Gabe, a.a.0,, S. 78).

499

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

ein rein passiver Empfanger ist. Dieses Selbst gibt (sich) selbst einem
anderen adonné, kann diesen rufen, ihn ansprechen und iiber ihn spre-
chen. Es kann vor der Geburt eines Kindes von diesem sprechen, es
benennen, dem Kind sein Leben geben, ihm Liebe geben, ihm einen
Namen geben, ihm etwas mit auf den Weg geben. Es kann anderen
etwas geben oder zu erkennen geben, ohne dies allerdings explizit als
ein Geben zu erkennen zu geben. Diese Implikation muf3 wiederum erst
durch den Empfinger bzw. durch den Vollzieher einen phinomenologi-
schen Reduktion entfaltet werden.

Es geht Marion, so Hans Joas, »um die Erfahrung der Gabe, des
Lebens als Gabe, im Leben. Wie zeigt sich uns das Gegebensein unseres
Lebens im Leben?« — und zwar immanent, und nicht primar im Zusam-
menhang »eine[r] zeitlich sich erstreckende[n] Kausalkette mit Gott als
Urheber«. [Gabel, Joas 155]'! Die Gabe ist fiir Marion absolut frei, sie
gibt sich aus sich selbst heraus ihren eigenen Grund - »[l]e propre d'un
don consiste en effet en ceci qu’il na jamais tort et toujours raison«!s2,
sie steht in keiner Schuld und ist durch nichts bedingt. Sie phanomena-
lisiert sich genau als das Selbst, als das sie sich aus sich selbst heraus
gibt. Marion iibertrigt das Prinzip der Selbstbegriindung des Phino-
mens Gabe aus seiner donation auf jedes Phanomen: »Le phénomene
n’a jamais tort, mais toujours raison, qui apparait avec son don — ce
seule et intrinséque raison«.153

Privilegiert wird neben dem Beispiel der Vaterschaft erneut auch
das Beispiel der Gabe des Kunstwerkes: »Tout peintre sait parfaitement
qu’en suscitant un tableau, il ne produit rien au monde, mais y produit
un nouveau visible, y introduit un nouveau phénoméne et en fait le don
irrévocable«.'5* Diese Gabe a8t sich als ein »Zu-erkennen-Geben« oder
besser als ein »Zu-sehen-Geben« beschreiben, das etwas Unsichtbares
sichtbar und etwas Unmogliches moglich macht, aber nicht, indem dies
aus einer vorhandenen Materie und dem Entwurf oder der Idee eines
Machenden heraus gemacht, sondern indem es aus seiner eigenen Ge-
bung in Empfang genommen und weitergegeben wird. Die Ermogli-
chung besteht hier darin, etwas zu erkennen zu geben, was sich zwar

51 Hans Joas: Die Logik der Gabe und das Postulat der Menschenwiirde. [Gabel, Joas
143-158)

182 Jean-Luc Marion: La raison du don, a.a. 0. S. 32.

153 Ebd.

15 Ebd.

500

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

selbst gibt, aber nicht unmittelbar zu erkennen ist, indem der Rezipient
durch die Lenkung seines Blicks in seiner Méglichkeit und Fahigkeit
bestitigt und angeleitet wird, die Gebung zu empfangen und zu entfal-
ten. Dies geschieht ebenso im philosophischen Werk. Gerade Marions
Werke miifiten hier deutlich als eine solche Weitergabe von Méglich-
keiten zu betrachten sein, wie die Gebung der Phdnomenalitdt zu emp-
fangen, zu entfalten, vielleicht auch wieder weiterzugeben ist.

Im Kern geht es Marion in diesen Darstellungen der Gabe ganz
wesentlich um einen Uberschuf} — le surcroit — der eine Aufgabe der
Regeln der Reziprozitit verlangt, um iiber das bereits Vorhandene hin-
aus mehr zu ermoglichen bzw. mehr sichtbar zu machen oder zu erken-
nen zu geben. Die Anerkennung dieses Uberschusses gegeniiber der
Reziprozitit mufl notwendig dem Verstindnis der Regeln der Oko-
nomie ebenso wie auch jeder Ethik vorausgehen.!*

Wenn die Gabe als Uberschuf8 das Mehr ermaglicht, welches iiber
die Punktualitit eines mit sich selbst identisches Selbst ekstatisch hin-
ausweist, — »le surcroit (ou la perte aussi bien) de soi sur soi, qui, en se
donnant en retour, donne plus qu’elle-méme et provoque un autre dif-
férent du premier soi (donc aussi lui-méme différent a soi)« [s.0.] — so
ermdglicht sie zugleich erst die Beziehung zu einem Anderen, den Zwi-
schenraum zwischen einem Selbst, einem Anderen und den nicht un-
mittelbar anwesenden Dritten. Die Gabe eréffnet demnach den Raum
der ethischen Beziehungen und der Gerechtigkeit sowie auch des éko-
nomischen Austauschs.

Wenn auch nicht in Vergessenheit geraten darf, daf es Marion, wie
er selbst wiederholt betont, im Kern seiner Phinomenologie nicht um
die Gabe geht — »I have to emphasize that I am not interested in the
gift« [Caputo 56] — so birgt doch die Privilegierung des Modells der
Gabe fiir die Reduktion auf die donation die Moglichkeit, eine Briicke
zwischen der Gebung und dem Empfangen der Phinomene im all-
gemeinen und der auch bei Marion auf spezifische Weise privilegierten
Gebung derjenigen personalen Phinomene zu schlagen, die wiederum
Empfinger der BewufBtseinserlebnisse von Phanomenen sein kénnen

155 »Que signifie cet abandon de la réciprocité? Cette question ne concerne pas I'éthique,
dont les opérations (altruisme, justice, générosité, désintéressement etc.) ne deviennent
eux-mémes intelligibles et déterminants qu’une fois la réciprocité dépassée et & partir de
ce dépassement.«. [Ebd., S. 23]

501

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

und selbst in der Lage sind, zu (erkennen zu) geben. Eine Briicke zwi-
schen unserem Weltverhiltnis und unserem Verhiltnis zueinander —
also zwischen unseren Beziehungen zu anderem (autre) und anderen
(autrui). Zu fragen ist dann noch einmal, ob sich fiir beide Beziehungen
gleichermaflen der Kodex einer bestimmten Haltung ergibt, die sich
wiederum aus den Implikationen des Modells der »Gabe« ableiten 1afit,
in ihren tradierten sozialen, moralischen und theologischen Deutun-
gen, die auf ihre je eigene Weise das Verhiltnis zwischen Gebung, Emp-
fangen und Weitergabe zu erkennen geben und weitergeben sowie auch
normativ bewerten.

In den abschlieBenden Passagen von »Etant donné«, die Marion als
Eroffnung einer Fragestellung — »Ouvertures sur une question« [ED
439] - konzipiert, findet sich schlieBlich ein Hinweis auf einen solchen
Briickenschlag. Von der Uberwindung des Subjekts aus, die in seiner
Umwendung in die Figur des adonné besteht, stellt sich fiir Marion
auch die Frage nach dem Zugang zum Anderen — zum personalen An-
deren als autrui — noch einmal neu. Der qua Gabe eroffnete Zwischen-
raum zwischen einem Selbst und einem Anderen wird hierbei auch im
Hinblick auf die konkrete Beziehung zwischen einem personalen Selbst
und einem personalen Anderen als Raum einer Gebung - einer inter-
donation — skizziert. In den klassischen Theorien eines Subjekts, das auf
die Welt zugreift und Gegenstande konstituiert und objektiviert, so
Marion, finden sich stets wesentliche Hindernisse im Zugang zum An-
deren. Entweder dieser Andere wird ebenso wie jeder beliebige Gegen-
stand objektiviert und nicht als anderes Subjekt erfaflt — Marion ver-
weist hier auf Descartes und Sartre — oder er ist wie bei Husserl nur in
einer Apprisentation zuginglich. Der Empfinger als adonné hingegen
ist auch empfanglich fiir die Gebung der Paradoxie der lkone oder des
Antlitzes des Anderen, die mit vollem Recht als Phinomen in der Welt
beschrieben werden kénnen und nicht mehr wie noch bei Lévinas, mit
dem auch Derrida und Ricceur an diesem Punkt ringen, nur als ein ganz
Anderes. Der Andere kann in der Phinomenalitét seines eigenen Selbst
ebenso empfangen werden wie jedes andere Phianomen, da er sich dem
Empfanger als Phianomen ebenso selbst gibt wie jedes andere (gesittig-
te) Phanomen. [Vgl. ED 442] Er gibt sich als eine Gegebenheit. Aller-
dings gibt es etwas, was ihn wesentlich von den anderen Phinomenen
unterscheidet, die nicht als adonné bestimmt werden kénnen: er kann
selbst auch Phinomene wahrnehmen, zur Manifestation bringen und
auf die Gebung oder den Ruf antworten — ihm gibt sich ebenfalls Pha-

502

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

nomenalitit. Und: »[i]l se donne ensuite par excellence« [ebd.] — er ist
durch die Moglichkeit ausgezeichnet, sich selbst dem ihm wahrneh-
menden Empfinger zu geben:

»Surtout 'adonné peut entrevoir la possibilité de se donner & un donné excep-
tionnel — le donné qui se montrerait lui-méme sur le mode de I’adonné, habi-
lité lui aussi a se recevoir de ce qui se donne a lui. Lorsque autrui se montre, il
s'agit en effet d’'un adonné se donnant a un autre adonné ...« [ED 442f.]

Das Problem besteht also nicht mehr darin zu kliren, ob der Andere als
Phinomen erfaf8bar ist oder wie ein BewufStsein mit einem anderen in
Verbindung treten kann, sondern wie der Andere sich mir gibt und
zwar unter der Voraussetzung, dall dieser Andere und ich selbst als
adonné aufzufassen sind.

»1l ne s’agit la plus d'intersubjectivité ou d’interobjectivité, mais d'interdona-
tion — moins d’une exception a la phénoménalité commune que de son déve-
loppement le plus avancé et peut-étre, de son accomplissement.« [ED 443]

Das Erfassen der interdonation kann also (wenn auch zunichst nur
speut-étrec— moglicherweise) als duferste Erfiillung und Vervollstandi-
gung der gesamten Phanomenologie der donation verstanden werden.
An diesem Punkt, so Marion, kann und muf8 nun die Frage der Ethik
wiederaufgenommen werden, und zwar im Hinblick auf die Achtung
des Anderen, die Verpflichtung und die Vertretbarkeit oder Unvertret-
barkeit und bereichert durch die Méglichkeit, die Individuation des An-
deren als adonné zu erfassen. Dies gelingt nicht in der Universalitat
jedes anderen, der an seine Stelle treten konnte:

»Car je ne veux, ni ne dois seulement |’envisager comme le pdle universel et
abstrait de la contre-intentionnalité, oli tout un chacun peut prendre le visage
du visage, mais |’atteindre dans son insubstituable particularité, ot il se mon-
tre comme aucun autre autrui ne le peut. Cette individuation porte un nom:
'amour.« [Ebd.]

Es ist die Liebe, die »dieses und kein anderes Individuum, diesen Leib,
die Unvertretbarkeit usw.« meint. [Ruf und Gabe, 60]

In der Interpretation des Subjekts als adonné, die aus dem Sprung
in die phanomenologische Perspektive, der Umdeutung dieser Phéno-
menologie ausgehend vom Prinzip der donation und dabei auch in der
Auseinandersetzung mit der Gabe erméglicht wird, welche zugleich den
Zwischenraum einer interpersonalen Beziehung als interdonation er-
offnet, wird hier also ganz explizit der Ubergang zum ordo amoris voll-

503

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

zogen, der fiir Marion von Beginn an eine wichtige Motivation zu
einem Weiterdenken iiber die -Metaphysik< und den Subjekt-Objekt-
Gegensatz hinaus zu bilden scheint. Anders als bei Pascal erfolgt dieser
Ubergang allerding nicht unmittelbar mit dem Vollzug des Perspektiv-
wechsels oder bereits vor diesem als grundlegende Voraussetzung allen
weiteren Denkens. Er wird iiber einen langen und komplexen Umweg
vermittelt, der garantieren soll, daf8 dabei die Rationalitit nicht iiber
Bord geworfen, sondern gewahrt wird.’ Wo Heidegger die Liebe als
ein wesentliches Grundmotiv des phinomenologischen Denkens be-
stimmt!¥, fragt Marion, ob nicht die Phinomenologie der donation die-
ses Motiv begrifflich legitimieren kann: »Le phénoménologie de la do-
nation pourrait-elle enfin lui restituer la dignité d"un concept?« [Ebd.]

3.2) Die Phdnomenologie der Liebe und die Grenzen der Ethik

Die Philosophie, so Marion, hat ihre eigene Wurzel in der ptAia ver-
gessen oder zuriickgewiesen, also mit der Notwendigkeit des Staunens
auch die Wurzel einer Liebe zur Weisheit oder eines erotischen Begeh-
rens der Wahrheit, die jeder Forschung und jeder Erkenntnis voraus-
gehen muf.® Ausgehend von Augustinus zeigt Marion in »Au lieu de
soi«, dal das Streben nach Wahrheit nicht in einer rein theoretischen
Erkenntnis vollzogen werden kann. Besonders die Wahrheit der dritten
Ordnung kann von vornherein nur in einem Wahrheitsbegehren (dé-
sir), in einem Willen zur Wahrheit und in der Haltung des Liebenden

1% Den langen Umweg von den »Prolégomeénes a la charité« (es handelt sich um Essays
aus den Jahren 1978-1994), die laut ihrem Titel ja als Vorbemerkungen ausgewiesen
sind, zur weiteren Beschiftigung mit der Liebe in »Le phénoméne érotique« rechtfertigt
Marion mit der Notwendigkeit, zundchst eine Phinomenologie (der donation) zu ent-
wickeln, die die Liebe als zentrales Thema einholen kann. (Jean-Luc Marion: Prolégo-
menes a la charité. Paris 2007, [Zitiert als: Prolégoménes]; Ders.: Le phénomeéne éro-
tique, Paris 2003. [Zitiert als: PhE])

157 Vgl. Martin Heidegger: Grundprobleme der Phanomenologie, a.a. 0. S. 185.

158 Greisch weist darauf hin, da Marion hiermit an Lévinas anschlieBt: »Marion cherche
a accomplir ... la méme inversion de I'amour de la sagesse en sagesse de 'amour dont
Levinas postule la nécessité ...«. (Jean Greisch: Qui sommes nous? A.a.0., S. 373) Lévi-
nas bezeichnet die Philosophie als »Weisheit der Liebe im Dienst der Liebe«. (Emmanuel
Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Ubers. von Thomas Wiemer,
Freiburg, Miinchen 1992. S. 353).

504

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

entgegengenommen werden.'® In »Le phénomeéne érotique« soll daher
die Geschichte des Vergessens der Liebe im Kern der Philosophie er-
forscht werden — »l’oubli de I'érotique de la sagesse« [PhE 12] - analog
zu Heideggers Projekt einer Dekonstruktion der Ontologie anhand der
Geschichte der Seinsvergessenheit. Weil die Liebe nicht auf einen Be-
griff zu bringen ist, sondern der philosophischen Begriffsbildung
immer schon vorausgeht, erscheint es Marion desto dringlicher das
Phianomen oder die Sache selbst zur Geltung zu bringen und ihm die
Biihne zu bereiten, — und zwar hier nun dezidiert fiir den Leser, dem
dieses Phanomen zu erkennen gegeben werden soll:

»[E]n principe, le lecteur devrait donc voir tout se jouer devant lui, pouvoir
tout vérifier et, qu'il approuve ou désapprouve, savoir pourquoi. Bref, il s'agira
de ne pas raconter, ni de se raconter d’histoires, mais laisser apparaitre ce dont
il s’agit — le phénomene érotique lui-méme.« [PhE 20f.]

Notwendig erscheint es Marion hierfiir, in der Ich-Form und zugleich
im Namen des Lesers zu sprechen, da in der Liebe jeder Mensch in
seinem Selbst leibhaftig (»en chair«, [PhE 21]) auf dem Spiel steht.
Wer dem Phanomen der Liebe eine Biihne gibt, ist kein souveriner
Regisseur, der von auflen die Fiden zieht, da es auf dieser Biilhne um
seine ganze, ganz eigene Identitit und Ipseitit geht. Zugleich aber er-
offnet sich ihm die Freiheit, mit der Entscheidung, zu lieben oder nicht
zu lieben, auf exemplarische Weise iiber sich selbst zu entscheiden. Er
selbst ist noch eindeutiger als sonst das >Stiicks, das hier auf der Biihne
seiner Phanomenalitit gegeben wird: » Aimer met en jeu mon identité,
mon ipséité, mon fonds plus intime & moi que moi-méme: Je m'y mets
en sceéne et en cause, parce que j'y décide de moi-méme comme nulle
part ailleurs.« [Ebd.]

Der Philosophierende befindet sich fiir Marion wie jeder Mensch —
ebenfalls in analoger Begrifflichkeit zu Heidegger — immer schon in
einer Gestimmtheit des Liebens oder Hassens, »la tonalité d'une dis-
position érotique«. [PhE 18] Gerade diese Disposition, so Marions Po-
stulat, macht den Menschen als Menschen aus, er ist als »|’animal ai-
mant« [ebd.] von allen anderen Wesen zu unterscheiden, weshalb auch
das Ego als »ego amans« [PhE 19] neu zu bestimmen ist. So schalt sich
eine Konzeption der Personalitit heraus, die an die Fahigkeit zu lieben
gebunden ist. Der Ausgabe der »Prolégomeénes a la charité« von 2007

159 Vgl. Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.0. S. 228,

505

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

stellt Marion den augustinischen Satz »Nemo est qui non amet —>ll
n’est personne qui n‘aime«'® [ebd.] voran, der in zwei Richtungen zu
lesen ist: Es gibt nicht nur niemanden, der nicht liebt, sondern wer nicht
liebt, ist zugleich niemand - keine Person. Die Fahigkeit und Méglich-
keit in welcher Ausprigung auch immer, was oder wen auch immer zu
lieben — und zwar ganz entschieden im erotischen Sinne eines Begeh-
rens — wird von Marion hier als Definiens und Unterscheidungsmerk-
mal der Person vorausgesetzt. Eine Identitit des fahigen Menschen, wie
Ricceur sie konzipiert, miilte demnach also in ihrem Kern auf diese
Grundfahigkeit zuriickgefiihrt werden. !

180 Aurelius Augustinus: Sermon, 34, 2, In: Ders.: Sermones. In: S. Aurelii Augustini
opera omnia. In: Patrologia Latina. Hrsg. von ]. P. Migne, Bde. 32-47, Paris 1844-1864.
PL 38., col. 210.

¢! Diese Zuspitzung des homme capable auf seine Liebesfihigkeit bestitigt sich in »Au
lieu de soi«. Marion wiederholt hier die Denkfigur einer Umwendung des Ego als Wen-
dung gegen eine Selbstidentitit mit dem Verweis darauf, daB auch eine Identifikation mit
den eigenen Fihigkeiten fiir den Zugang zum Selbst nicht ausreicht: »1l faut aller jusqu’a
dire que je ne suis donc pas ce que je suis, si je me borne a n’étre que ce que je sais et ce
que je peux, le cogito sum.« (Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Au-
gustin, a.a.0. S. 141.) Die Umkehrung der cartesischen Argumentationsstruktur besteht
hier auch darin, daB das Ego seine Existenz, nicht aber seine Essenz erkennt, wihrend das
Ziel der (Gliick-)Seligkeit (béatitude) in seinem Wesen durch das Begehren zuginglich,
fiir den endlichen Menschen aber in seiner Existenz nicht vollstandig erreichbar ist. Es
entzieht sich und verweist im Hinblick auf die Darstellung der Erinnerung (memoria)
auf eine s>Unvordenklichkeit« (I'immemorable). Das Selbst, dessen Figur sich fiir Marion
bei Augustinus abzeichnet, ist wesentlich durch den Charakter seiner Fraglichkeit ge-
kennzeichnet — als quaestio mihi; es findet auf die Frage nach der eigenen Identitit keine
eindeutige Antwort, in der es sich selbst identifizieren kann; es ist in diesem Sinne eben-
so anonym fiir sich selbst, wie der Ruf, zu dem es sich als Antwort verhilt; es ist radikal
ortlos, »utopisch« und findet keinen Platz (lieu), an dem es zur Ruhe kommt, sondern es
findet sich vielmehr in der Bewegung des Fragens, des Suchens, des Versuches, selbst
besser zu werden (im Widerstand gegen die Versuchung, seine Liebe nur auf sich selbst
zu richten), des Begehrens, des Strebens nach einem gliicklichen, guten Leben (vita bea-
ta), nach der (Gliick-)Seligkeit und nach Gott, und zwar in der Beziehung der Liebe:
»Plus intime & moi que toute égalité du soi a soi s'avere donc la distance de I'amant & ce
qu‘il aime. Qui parcourt cette distance se connait, parce qu’il connait 'autre soi, qui lui
ressemble plus que lui-méme - soi plus lui que lui.« (Ebd., S. 142.) Das Verhiltnis von
Suchen und Finden wird dabei ebenso in sich umgekehrt wie dasjenige von Erbitten und
Empfangen in der Figur des adonné (»si je recois avant de pouvoir demander, alors je
trouverai avant de finir de chercher«, ebd. 420). In der Denkbewegung der » Confessio-
nes« kann das Selbst sich nicht einer reflexiven Selbsterkenntnis, sondern allein in seiner
Suche finden, indem es sich zu einem unendlichen und unerreichbaren Anderen verhilt.
Marion unterstreicht, dal die Gottebenbildlichkeit hierbei auf ein unsichtbares Bild ver-
weist. Es kann im Bezug auf das unerreichbare >Urbild¢ keine klare und distinkte Selbst-

506

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Marions Umwendung des Ego, der Anspruch einer Uberschrei-
tung des Subjekts und der Entwurf des adonné in seiner Offenheit auf
die interdonation lassen sich nicht nur als Produkt einer bestimmten
Methodik und ihrer Anwendung auf die Phinomenalitit betrachten so-
wie als Konsequenz der Reduktion auf die donation. Diese Neuinter-
pretation des Selbst erscheint vielmehr von vornherein notwendig fiir
die Anniherung an das Ziel, die dritte Ordnung des ordo amoris phi-
losophisch zu erfassen. Diese darf hier nicht nur als eine gottliche Ord-
nung verstanden werden, sondern als spezifische Ordnung der Gattung
Mensch, der Menschlichkeit sowie der Personalitdt und Interpersonali-
tdt, als Ordnung des >animal aimant«. Sofern die Einholung dieser Ord-
nung vielleicht das eigentliche zumindest aber ein ganz wesentliches
Ziel der Entwicklung einer Phinomenologie der donation bildet, die
sich fiir Marion erst in der Auseinandersetzung mit der interdonation
vervollstandigen laft, geht es in dieser Phinomenologie niemals nur
um »die Sachen selbst¢, sondern stets auch um >uns selbst<. Dabei ver-
langt der ordo amoris, dieses Selbst gegeniiber der Ordnung der klaren
und distinkten Erkenntnis mit ihrem sicheren Zugriff auf die Welt zu
dezentrieren und in besonderem Mafe fiir die Selbst-Gebung des An-
deren zu 6ffnen. Die Frage nach der Liebe wird zur Frage: »que devient
I’'adonné, lorsque le donné qu'il recoit en se recevant lui-méme, au lieu
de rester en étant du monde, s'avere lui aussi un autre adonné.« [Pro-
légomenes 9]

Es geht in dieser Beziehung der interdonation darum, den Anderen
gerade nicht mehr anonym zu denken wie noch im Hinblick auf die
Interlokution, sondern in seiner Unvertretbarkeit und Individualitit.
Uberschritten wird damit neben jeder Konstituierung oder Objektivie-
rung eines solchen Anderen fiir Marion (erneut mit der Einschrinkung
eines speut-étre<) auch der Diskurs der Ethik, »... en des termes désor-
mais irréductibles ... peut-étre méme a I'éthique.« [Ebd.] Der Versuch,
einem personalen Anderen gerecht zu werden, der nicht nur praktisch
nicht zum Mittel werden soll, sondern dariiber hinaus auch nicht zu
einem Mittel der ethischen Universalisierung, in der der einzelne An-
dere letztlich durch jeden anderen ersetzt werden konnen muf3, fordert
fiir Marion einen Balanceakt an den Grenzen eines ethischen Diskurses.

erkenntnis erlagen: »Au lieu de soi, il n’y a pas une figure de la conscience, ni une
maniére du subjectum, mais ce a quoi le soi ressemble et se référe.« (Ebd. S. 421)

507

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Das Problem, mit dem er hierbei ringt, deckt sich zum Teil mit Derridas
Dilemma des >tout autre est tout autre«.

Der Tonfall der »Prolégoménes a la charité« ist polemischer als in
den spiteren systematisch-philosophischen Schriften Marions. Explizi-
ter wird hier eine Zeitkritik deutlich, die sich gegen eine nihilistische
Grundhaltung wendet. Der Mensch, der die Welt technisch beherrscht
und gestaltet, empfindet sich als kausale Ursache alles Biosen oder
Schlechten und kann sich von dieser Verschuldung nur befreien, indem
er die an sich selbst empfundene Schuld auf Andere iibertragt. Hier
erdffnet sich ein Rachekreislauf, der zugleich einen Kampf um Anerken-
nung impliziert —ich suche, ganz ihnlich wie schon in der Inbesitznahme
des Bodens bei Hegel, im Opfer meiner Rache eigentlich die Anerken-
nung dafiir, selbst im Recht zu sein: »quiconque se venge, cherche dans le
regard de celui qu'il accuse et chétie la reconnaissance de sa propre justice;
plusil se venge, plus il exige qu’on reconnaisse sa justice«. [PhE 33] Diese
angestrebte Anerkennung des Selbst durch den Anderen wird aber mit
der Ausiibung der Rache, mit der Gewalt gegeniiber diesem Anderen
oder seiner Totung (ebenso, wie Marion betont, umgekehrt auch mit
der Alternative der Selbsttotung) zugleich unméglich gemacht. Durch
die Rache wird demnach das Selbst gegen seine eigene Intention in sich
selbst eingeschlossen.

Die Moglichkeit, die Liebe ebenso wie die Gabe als Ausweg aus
einer solchen Logik der Rache und als Realisierung einer echten wech-
selseitigen Anerkennung jenseits der Reziprozitit des Rachekreislaufs
zu interpretieren, ist bereits in der Untersuchung Ricceurs aufgezeigt
worden. Zu beachten ist aber, da} Ricoeur ideale Ausnahmezustinde
der Realisierung von Anerkennungserlebnissen beschreibt, die das
Streben nach einem geregelten Miteinander motivieren, dabei aber
nicht in Konkurrenz zu einer Ethik treten, sondern diese im Gegenteil
ganz wesentlich unterstiitzen. Warum weist Marion anders als Ricceur
die Einordnung seiner Betrachtungen interpersonaler Beziehung in
eine Ethik zuriick? Er wendet sich nicht direkt gegen die Ethik und
ihren Geltungsanspruch, sondern konstatiert lediglich als Zeitdiagnose,
da8 in der Moderne das Fundament jeglicher Ethik bereits erschiittert
sei, da die Geltung und Normativitdt moralischer Normen pauschal zu-
riickgewiesen werde. [Vgl. PhE 49 £] Dies liege insbesondere an der par-
allelen Propagierung verschiedener Ideologien, die letztlich die Welt in
ihrer Gegebenheit nicht akzeptieren, sondern versuchen, sie mit den
Mitteln der Technik und der Okonomie so zu smachen« oder zu >pro-

508

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

duzieren, daB sie den unterschiedlichen ideologischen Entwiirfen folgt,
um diese Entwiirfe riickwirkend durch die Gewalt ihrer Durchsetzung
zu legitimieren. [Vgl. PhE 55]'® Die Verniinftigkeit, die die Anwen-
dung des kategorischen Imperativs fordert, scheint uns immer schon
an eine gewisse Effizienz gebunden: »toute raison nous est raison de
quelque chose«. [PhE 56] Die Universalitat der praktischen Vernunft
hat fiir Marion angesichts einer solchen modernen Umdeutung der Ver-
niinftigkeit in eine pragmatische Funktionalitit an Uberzeugungskraft
verloren.

Ubrig bleibt zur Durchsetzung des kategorischen Imperativs aller-
dings noch die zweite Komponente, die bei Kant die Verbindung zwi-
schen der reinen praktischen Vernunft und ihrer Einwirkung auf unsere
Sinnlichkeit und unseren Willen ermoglicht: das Gefiihl der Achtung.
Als Achtung vor dem Gesetz soll diese zugleich gewihrleisten, daf die
Freiheit als Autonomie nicht zugunsten einer beliebigen Herrschaft des
Willens aufgegeben werden mu8. In »Etant donné« arbeitet Marion
ganz explizit heraus, daf3 das Subjekt durch die Einfithrung der Achtung
in der »Kritik der praktischen Vernunft« dezentriert wird, so daf8 hier
bei Kant bereits eine Vorwegnahme des adonné angelegt sei, zumal der
kategorische Imperativ als Faktum der Vernunft a priori gegeben, aber
durch den Erkennenden immer schon a posteriori empfangen ist. [Vgl.
ED 387] Die Achtung vor dem Gesetz affiziert das Ich negativ, indem sie
es in seiner Eigenliebe und in seinem Anspruch verletzt, sich selbst
ohne jegliche Vorgabe konstituieren und mit sich selbst identifizieren
zu kénnen.'* Erst dadurch wird es zugleich offen dafiir, als Person Ach-

162 Im Hintergrund dieser recht pessimistischen Skizze Marions mag die Konfrontation
mit der historischen Situation des kalten Krieges und seinen aufeinanderprallenden Ideo-
logien wirken. Der in diesen Passagen zitierte Aufsatz »La liberté d'étre libre« [PhE 49—
72] ist in den »Prolégomeénes« datiert auf »Septembre 1981 — aoiit 1986«.

163 »Was nun unserem Eigendiinkel in unserem eigenen Urteil Abbruch tut, das demii-
tigt. Also demiitigt das moralische Gesetz unvermeidlich jeden Menschen, indem dieser
mit demselben den sinnlichen Hang seiner Natur vergleicht«. [KpV A 131f] Zwar be-
stimmt Kant gleich darauf die Achtung auch als positiv im Hinblick auf die praktische
Vernunft. Dennoch bleibt ihre Kernfunktion zunichst die Hemmung der Eigenliebe und
der Triebe, welche der Orientierung am Gesetz der praktischen Vernunft entgegenwir-
ken. Je gréBer die pathologische Ablehnung gegen das Gesetz, desto grofer wird die
entsprechende Hemmung und damit wiederum die Achtung: »je respecte d’autant plus
la loi morale, que je sais ne pouvoir, ou ne vouloir ou ne pouvoir vouloir I'accomplire.

[ED 388]

509

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

tung vom Anderen erlangen zu konnen: »pour tenir sa persona, le Je
doit disparaitre et laisser le champ a 'adonné«. [ED 389]

Am Ende der Metaphysik steht Nietzsches Diagnose des Willens
zur Macht, die fiir Marion letztlich einen Widerruf (révocation) jeder
Ethik verlangt, wobei allerdings der franzosische Ausdruck srévocation«
hier zugleich bereits ein >Zuriickrufens, ein >Wieder-herbei-Rufen< im-
pliziert. Es scheint, als wolle Marion ein voluntaristisches Moment im
moralischen Handeln freilegen, welches dieses innerhalb eines Paradig-
mas der Willensfreiheit legitimieren kann, ohne den dabei vorauszuset-
zenden Willen allerdings auf einen Willen zur Macht oder gar auf die
Gegebenheiten sozialer und politischer Machtstrukturen zu reduzieren.
Es gilt, die Moglichkeit ethischen Handelns angesichts der konstatierten
Unméglichkeit zu retten, Ethik weiterhin zu denken, theoretisch zu ver-
mitteln oder anders als im direkten praktischen Beispiel ihrer Umset-
zung zu erkennen zu geben. [Vgl. Prolégomeénes 62] Diese Rettung
kann fiir Marion immer dann gelingen, wenn ein Handelnder das Risi-
ko der Entscheidung auf sich nimmt, moralisch zu handeln oder es zu-
mindest zu versuchen, auch auf die Gefahr hin, dabei alles, jegliche
Macht, sich selbst, sogar seinen eigenen moralischen Anspruch zu ver-
lieren. [Vgl. Prolégomenes 63]

Es ist verlangt, so zu handeln, als ob man richtig handeln wiirde,
auf das Risiko hin, falsch zu handeln und in einer vollkommenen Hin-
gabe an dieses Risiko, zu scheitern und sich zu verlieren. Notwendig
erscheint hier erneut der Durchgang durch die Unsicherheit des Augen-
blicks der Entscheidung und die prinzipielle Bereitschaft zu einem Risi-
ko, wie es Ricceur in der riskanten Entscheidung zu geben aufgedeckt
hat. Gerade in der Hingabe an die Ungewissheit und an die Gefahr zu
scheitern besteht auch fiir Marion die eigentliche Freiheit der Entschei-
dung, die gegen alle duleren Einschrinkungen und Machteinfliisse al-
lein im »fiktionalen< Status des als ob gewonnen werden kann: »du
moins me demeure une liberté de me décider comme si j’étais libre de
me décider. ... [J]e peux décider, contre toute raison, que c’est bien moi
qui décide, a la fin, de moi.« [Vgl. Prolégomeénes 66 f.] Meine Freiheit
besteht darin, mich frei von allen iibrigen Bedingungen so zu entschei-
den, als wire ich frei, bevor ich mir dieser Freiheit gewif$ sein kann. Das
als ob eroffnet dabei den Raum meiner Moglichkeiten — es eroffnet den
Menschen als einen Raum der Erméglichungen, da er sich entwerfen,
also sein Zukunft fingieren kann, bevor er diese Pliane auch verwirk-
licht. Es ist meine Freiheit, die mich mir gibt, bevor ich tiber sie verfiige,

510

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

ohne daf ich sie besitzen konnte, indem ich mich der Freiheit und Un-
gewilheit meiner Entscheidung hingebe. »En moi, la liberté, plus moi
que moi, anticipe sur moi, me décide en moi comme si jétais libre et me
met devant le fait accompli.« [Prolégomenes 70] Die Entscheidung zum
moralischen Handeln, die Hingabe an die mir gegebene Freiheit, die
bereits bei Descartes als eine solche >Vorgabe« anerkannt wurde, geht
dabei fiir Marion jeder Erkenntnis, jeder Rationalitit und jedem Adyoc
voraus und entzieht sich der metaphysischen Logik des Seins. Die Ethik
gibt sich so in ihrer individuellen praktischen Umsetzung selbst die Be-
dingungen ihrer eigenen Méglichkeit, die sie in einer >zu Ende gedach-
ten< Metaphysik nicht mehr finden kann. [Vgl. Prolégomeénes 67] Sie
bleibt fiir Marion méglich als eine an Descartes angelehnte »morale par
provision« die sich jeweils in der Freiheit als Ermoglichung eroffnet: »la
liberté fait provision de son seul comme si pour s"accomplir, décidément
sinon définitivement, comme pure possibilité«. [Prolégomenes 72] Ex-
emplarisch fiir eine Entscheidung, welche die volle Hingabe des Ent-
scheidenden verlangt, der sich selbst jenseits rationaler Begriindungen
aufs Spiel setzt, ist fiir Marion nun eben die Entscheidung, jemanden zu
lieben oder nicht.

Interessant ist, dafl die Bewegung einer Partikularisierung, die zu-
néchst einmal verschiedene Ideologien an die Stellen einer Ethik mit
einem universalen Anspruch hat treten lassen, damit nicht zuriick-
genommen, sondern eigentlich auf die Spitze getrieben wird: es ist fiir
Marion jeweils meine eigene, individuelle und situative Entscheidung,
die eine Handlung moralisch werden li3t bzw. sie dem Risiko iiberlaft,
gut oder schlecht zu sein, und so eine Ethik nicht logisch, sondern per-
formativ erdffnet. Und es ist zudem in der ganz eigenen Logik der Liebe
eben nicht jeder, sondern dieser und kein anderer Anderer, fiir oder
gegen den die Entscheidung getroffen wird. Marion privilegiert also, in
der Terminologie Paul Ricceurs, die situative Entscheidung, welche in
der Tragik des Handelns verlangt ist, gegeniiber der Priifung durch die
moralische Norm. Die Partikularisierung der parallel nebeneinander
bestehenden ideologischen, normativen Konzepte wird aus dieser Plu-
ralitit normativer Modelle in eine Singularisierung der Entscheidung
sowie auch des Anderen iiberfihrt.

Die Gefahr einer klassischen phinomenologischen Interpretation
der Liebe besteht fiir Marion nun darin, die Relation zum Anderen als
eine Intentionalitit zu verstehen, die diesen Anderen letztlich wieder
verobjektiviert. Der Andere begegnet dem Erkennenden nur in dessen

511

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

eigenem BewufBtseinserlebnis und wird so letztlich ein innere Spiege-
lung des Wahrnehmenden selbst, »mon idole ... I'image de moi-mé-
me«. [Prolégomenes 99] Geliebt wird lediglich die besonders reiche Er-
filllung des eigenen Bewuftseinserlebnisses, so daf8 diese Liebe in eine
Auto-Idolatrie umschligt. Sie bringt Gewinn< gemif einer vollstandi-
gen Reziprozitit — »une réciprocité sans difficulté parce que sans exté-
riorité.« [Prolégomenes 100]

An die Stelle der Intentionalitit, die sich auf den Anderen wie auf
ein Objekt richtet, so daB statt einer interdonation nur eine »interobjec-
tivité« [Prolégomenes 196] moglich ist, tritt bei Lévinas das Antlitz bzw.
der Blick des Anderen, der sich mir quasi aufdringt und mir seinen Ruf,
seine Aufforderung (injonction) auferlegt. Ist dieser Andere nun aber
wiederum jeder mogliche Andere, so ist die Aufforderung, die sich in
seinem Blick ausspricht, letztlich die des kategorischen Imperativs — die
Pflicht, jeden Anderen stets nur als Zweck und niemals als Mittel zu
betrachten. [Vgl. Prolégomeénes 115] Die Universalitit des Anderen
entspricht dann der Universalitit des Gesetzes. Der individuelle, par-
tikulare Andere wiederum, in dem sich die Aufforderung, diesem Ge-
setz Folge zu leisten, jeweils ausspricht, wird damit fiir Marion parado-
xerweise zum Mittel gemacht, um dem Zweck dienlich zu sein, die
Achtung vor dem Gesetz zu erwirken. [Vgl. Prolégomenes 116] Der
Andere wird hier doch wieder ersetzbar, austauschbar. Um dieses Para-
doxon zu tiberschreiten, gilt es, den Zugang zu diesem Anderen in sei-
ner Singularitit zu beachten. An die Stelle der intentionalen Beziehung
tritt dann die Beziehung der Liebe, die die Entscheidung verlangt, gera-
de diesen einen, einzigartigen Anderen zu lieben und ihn damit von
allen anderen Anderen zu unterscheiden und erst aus der Hingabe an
diese Entscheidung heraus auch die eigene Singularitit und Individua-
litéit zu erhalten. [Vgl. Prolégomenes 125 £.] — Auch Ricceur hat Lévinas’
»Hier sieh mich< durch das »Du aber liebe mich« erganzt.

Vor der Entwicklung der Phianomenologie der donation stoft fiir
Marion die Phinomenologie mit dem Ubergang von der ethischen Uni-
versalisierung zur Singularitit der Beziehung zum Anderen, die die
Liebe voraussetzt, an ihre Grenzen und muR das Feld der Tradition
einer christlichen Néchstenliebe iiberlassen. [Vgl. Prolégomenes 198]
Diese spezifische Form der Liebe ist fiir Marion hier diejenige, die dem
Blick des Anderen und seiner Singularitdt in mir Raum gibt, indem ich
ihn annehme. Auch Derridas »Nimm mich zu dir< ist hier impliziert:

512

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

»Autrui n’apparait que si je lui donne gratuitement l'espace ou apparaitre; et
je ne dispose d’aucun autre espace que le mien; je dois donc sprendre du mienc«
(Jean 16,15), prendre sur moi pour ouvrir ’espace ol autrui apparaisse. C'est
a moi qu'il revient de mettre en scéne autrui, non comme un objet que j'au-
rais sous contrat et dont j'aurais réglé le jeu, mais comme l'incontrélable,
I'imprévisible et 'étrange étranger qui m’affectera me provoquera et — éven-
tuellement — m’aimera. L'amour d’autrui répete la création, par le méme re-
trait ot Dieu ouvre a ce qui n’est pas le droit d’étre et méme de le refuser, Lui.
La charité vide son monde d’elle-méme pour y faire place a ce qui ne lui
ressemble pas, ne le remercie pas, ne 'aime — éventuellement — pas.« [Prolé-
gomenes 201]

Das Risiko der Liebe, die ich dem Anderen gebe, indem ich ihm dem
Raum gebe zu erscheinen — so wie der Empfinger der Phinomene die-
sen als adonné eine Biithne bereitet — deckt sich hier mit der Gabe als
Schépfung, die sich ebenfalls ihrer selbst entduBSert und sich aufs Spiel
setzt. Diese Liebe zu betrachten, impliziert fiir Marion keine Aufgabe
der Erkenntnis zugunsten des Glaubens, sondern ein Ubersteigen der
Erkenntnis - »de tenter d’accéder a une connaissance qui surpasse notre
commune connaissance« — das ebenso immer dort notwendig wird, wo
ich versuche, einen Anderen zu erkennen. [Prolégomenes 203] Der Zu-
gang zum Anderen, dem die moderne Philosophie nachjagt (bzw.
»l'aporie qui, de Descartes a Lévinas, hante la philosophie moderne -
laccés a autrui« [ebd.]) wird hier fiir Marion in einem Ubergang in
den ordo amoris gewihrleistet, den an dieser Stelle allerdings zunichst
einmal ein christliches, theologisches Denken erméglicht, bevor die
Phénomenologie der donation entwickelt ist. Dabei wird die Liebe in
einer Rede vom Geben, Annehmen und Erwidern beschrieben, die auf
die Nihe zwischen der christlichen Caritas und dem Modell der mora-
lisch gewerteten, grofziigigen Gabe verweist.

3.3) »Liebesgaben«

Auch in »Le phénomene érotique« wird das Phanomen der Liebe als
eine Beziehung von Geben und Nehmen sowie als Hingabe dargestellt,
nicht jedoch explizit in einer Weiterentwicklung des Begriffs der inter-
donation. Die Denkfigur der Gabe spielt wiederholt eine ganz entschei-
dende Rolle, wenn es darum geht eine Logik der Liebe zu beschreiben,
die sich den Regeln der Reziprozitit und der Okonomie widersetzt,

513

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

wobei die dreifache Gabereduktion in »Etant donné« bereits voraus-
gesetzt scheint.

Zu beachten ist der spezifische Charakter dieser poetisch und per-
sonlich geschriebenen Studien zum Phinomen des Erotischen, die sich
von den systematischen Schriften zur Phinomenologie der donation
deutlich unterscheiden. Mit der Darstellung in der Ich-Form verschiebt
sich gegeniiber den »Prolégoménes« der Fokus der Betrachtung zu-
nichst von der Frage nach dem Zugang zum Anderen auf den Aus-
gangspunkt beim liebenden und immer schon in der Gestimmtheit der
Liebe befindlichen Selbst. Vorausgesetzt wird ein Selbst, das nach einem
Selbstverhiltnis sucht, in dem es sich méglichst ungebrochen mit sich
selbst identifizieren kann, und zwar in einer Zustimmung zu sich selbst
— letztlich in der Maglichkeit, sich selbst zu lieben und anzunehmen.
Schrittweise zeigt Marion dann, daf allein im Umweg iiber den Ande-
ren das Selbst zu einer Beziehung zu sich selbst gelangen kann, die nicht
solipsistisch bleibt bzw. wie bei Pascal in Selbsthafl umschlagt.

Wo das Ego immer wieder durch den Augenblick des Cogito hin-
durch muf3, um in der Sisyphusarbeit des Zweifelns am Erkannten die
eigene Gewillheit zu gewinnen, konstatiert Marion einen noch fun-
damentaleren menschlichen Selbstzweifel, der allein durch die Gewif3-
heit der eigenen Existenz nicht aufgehoben werden kann. Das Selbst
zweifelt auf seinem Lebensweg nicht primir daran, ob es ist, sondern
daran, ob es gut und richtig ist, wie es ist und handelt. Die Sicherheit des
Ego, der Existenz und der Erkenntnis bietet keinerlei Absicherung ge-
gen die Frage »Wozu?«— »a quoi bon?« [PhE 34] — gegen die Bedrohung
einer vollkommenen Sinnlosigkeit und Vergeblichkeit oder Eitelkeit
(vanité) all dessen, was vom Standpunkt des Cogito aus erkannt, be-
grifflich und strukturell durchdrungen und geordnet werden kann. Ge-
gen die Empfindung dieser Bedrohung — letztlich des Nihilismus — er-
offnet sich neben dem Weg ins Absurde fiir Marion nur ein ganz
individueller Ausweg des Einzelnen in der Méglichkeit geliebt zu wer-
den. Niemand wiirde fiir die Sicherung der Dauer des eigenen Seins
oder der Existenz ginzlich darauf verzichten und wenn er dies tite, so
wiirde er fiir Marion auf seinen Charakter als »l’animal aimant« [PhE
18] verzichten und damit auf seine eigene Menschlichkeit - »cela im-
plique rien de moins que de renoncer a I'humain en soi« [PhE 39]. Die
dritte phanomenologische Reduktion, die Marion fiir seinen phinome-
nologischen Neuansatz einfordert, besteht nun als >erotische Reduk-
tion« darin, sich als adonné durch die Liebe gegen die Bedrohung der

514

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Vergeblichkeit abzusichern: »|’assurance appropriée a 'ego donné (et
adonné) met en ceuvre une réduction érotique«. [PhE 41]'

Die Gewifheit, gewollt zu sein und nicht umsonst, sondern fiir
etwas oder jemanden da zu sein, kann das Selbst nur aus der Frage
gewinnen, ob es iiber seine Beziehung zu sich selbst hinaus geliebt wird
- »m‘aime-t-on d’ailleurs?« [PhE 51] Die Entscheidung und Unter-
scheidung, geliebt oder nicht geliebt zu werden, wird notwendig auf8er-
halb des Selbst getroffen, anonym und im Modus eines iiberraschen-
den, iiberwiltigenden Ereignisses. Sie eroffnet die erste Differenz, aus
der jede andere Unterscheidungsmoglichkeit hervorgeht, noch vor
einer zeitlichen oder raumlichen différance. Marion beschreibt, wie so-
wohl mein Ort in der Welt als auch meine Wahrnehmung der Zeit
immer schon diese erste Differenz zwischen Lieben und Nicht-Lieben
und die Beziehung zum Anderen voraussetzen. Meine Adresse, mein
Zuhause, benennt den Ort, wo ich fiir andere erreichbar bin. Die Bezie-
hungen der Liebe strukturieren die Plitze der Personen, die nicht mehr
untereinander austauschbar sind, sondern fiireinander spezifische Be-
zugspunkte bilden. Meine Zeit als Liebender wiederum strukturiert sich
durch die Erwartung des abwesenden Anderen. Die Gegenwirtigkeit
hingt dabei vom Ereignis bzw. der »Gabe« des Anderen ab, der mir seine
Anwesenheit als ein Geschenk gibt (»don du présent« [PhE 60]), in der
Sattigung eines Augenblicks. Aus der Frage, ob es geliebt wird, erhalt
das Selbst keine Antwort auf die Frage, wer es selbst ist, aber es erhalt
die Moglichkeit, zeitlich und rdumlich im Koordinatensystem zwi-
schenmenschlicher Beziehungen seinen Platz in der Welt zu bestimmen
- »elle me donne mon ici« [PhE 68] — und von dort aus zur Welt und zu
den Anderen in Beziehung zu treten. So wie also bei Proust die Erzih-
lung den darin erfalten Personen ihren Platz in der Zeit zuschreibt,
kann ihnen fiir Marion die Liebe ihren Platz zuweisen.

Dafl fiir diese Verortung und Absicherung des Selbst eine ur-
spriingliche Eigenliebe nicht ausreicht, sondern eine Entscheidung, ein
Ereignis und eine Gabe von auflen notwendig sind, erkldrt sich fiir
Marion daraus, dafl das Selbst sich selbst nur geben konnte, was es

164 Greisch weist darauf hin, da hier zwischen Vergeblichkeit (vanité) und Absicherung
(assurance) eine dhnliche Spannung vorliege wie bei Ricceur zwischen Verdacht (soup-
¢on) und Bezeugung (attestation). Beide Gegensatzpaare unterscheiden sich von der car-
tesischen Dialektik zwischen Zweifel und Sicherheit. (Vgl. Jean Greisch: Qui sommes
nous? A.a.0,, S. 382f)

515

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

immer schon besitzt ohne sich etwas anderes hinzuzufiigen. [Vgl. PhE
80] Ein vorauszusetzender Besitz, eine spezifische Eigenheit bleibt aller-
dings notwendig, um sich selbst als Knotenpunkt eines Netzes von Be-
zichungen des 6konomischen und kommunikativen, intersubjektiven
Austauschs zu verstehen. [Vgl. PhE 81] Das reine In-sich-selbst-Blei-
ben oder die reine Selbsterhaltung eines conatus in suo esse perseve-
randi kann jedoch einer Darstellung des menschlichen Selbst nicht voll-
stindig gerecht werden, eben weil es sich iiber sein alltigliches
Selbstverstindnis hinaus die Frage stellen kann, ob es vergeblich oder
geliebt und gewollt ist, und weil es selbst in der Lage und genétigt ist, zu
entscheiden, zu lieben und zu wollen:

»Un corps physique, un étant du monde, un objet n'ont pas a décider s'ils
méritent d'étre, ni sils le peuvent — ils persévérent dans |’étre élémentaire,
parc qu'ils sont dispensés de le choisir, de le vouloir, bref de I’aimer. Moi, j'ai
a décider.« [PhE 84f)

Kein endliches und begrenztes Wesen kann eine ungebrochene, diffe-
renzlose unendliche Liebe zu sich selbst besitzen oder sich diese jemals
vollstindig aneignen. Mit dem Bediirfnis geliebt zu werden - eine Er-
ginzung oder Gabe von auflen her zu benétigen ~, erkennt das Selbst
daher zugleich seine eigene Unvollstindigkeit und Endlichkeit an. Es
muf sich immer wieder der Ungewilheit der Entscheidung aussetzen,
die auflerhalb seiner selbst getroffen wird, um eine Absicherung gegen
seine eigene Vergeblichkeit zu finden. In » Au lieu de soi«, wo nicht die
Liebe zum anderen Menschen, sondern zu Gott im Vordergrund der
Betrachtungen steht, wird auch die Fahigkeit, selbst zu lieben, mit Au-
gustinus ganz ausdriicklich als eine gottliche Gabe charakterisiert. Dem
animal aimant steht es nicht frei zu entscheiden, ob es lieben will. Seine
Freiheit besteht in der Entscheidung, wie und was es liebt: »Il ne reste
qu‘a décider comment et quoi aimer«.'®

Nimmt das Selbst sich nun in seinem eigenen Mangel, seiner Be-
diirftigkeit und Endlichkeit wahr, so nimmt es sich auch in der Miglich-
keit wahr, aufgrund dieser Mangelhaftigkeit hassenswert zu sein. Um
der Projektion des Selbsthasses auf andere im bereits dargestellten Ra-
chekreislauf zu entgehen muf fiir Marion eine neue Ausgangsfrage
gestellt werden: Die Frage danach, ob ich durch den Anderen geliebt
werde, gehorcht letztlich einem ékonomischen Gesetz, da die Liebe des

165 Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.0. S. 367.

516

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

Anderen dem Ego zur Absicherung gegen die Angst vor der eigenen
Mangelhaftigkeit dienen soll - »il espére ne pas y perdre — que 'amour
lui donne de l'assurance a un juste prix. Il veut bien payer en retour
pour obtenir de 'assurance, mais sans qu‘on lui prenne plus qu‘il ne
recevra«. [PhE 113] Eine solche Reziprozitit in der Logik des Preises
bildet jedoch fiir Marion gleichermaflen die Bedingung der Maglichkeit
des Tauschs wie die Bedingung der Unméglichkeit der Liebe. [Vgl. PhE
115] Wenn der Andere mir seine Liebe nur in der Erwartung gibt, dal§
ich sie umgehend im gleichen MafRe erwidere, so bin ich ihm gegeniiber
schon verschuldet und kann nicht mehr das Risiko eingehen, mich frei
zur Liebe zu entscheiden — Ricceurs Risiko zu geben, das sich auch in
der Gegengabe als »zweiter erster Gabe« erhalten soll: »C’est précisé-
ment parce que le donateur se retire (réduction) que le donataire pour-
rait se risquer a I’aimer (ou non).« [ED 146] Das gleiche gilt, wenn ich
vom Anderen seine Liebe erwarte, um in meinem Selbstwert bestatigt
zu werden. Auch dann wird die Gabe der Liebe gegen einen berechen-
baren Preis aufgewogen. Die neue Ausgangsfrage fiir das Selbst lautet
daher: »puis-je aimer, moi le premier?«. [PhE 116]

Es geht also darum, sich wie schon bei Ricceur auch in der Gegen-
gabe nicht mehr zuerst als Empfinger, sondern als potentiellen Geben-
den zu sehen. Die Position des adonné wird so nun deutlicher durch
seine Hingabe als Form des Gebens und nicht nur durch das Empfangen
der Phidnomene bestimmt, allerdings in der Abgrenzung von einem
Empfangen, das mit der Reziprozitit rechnet — mit dem Gesetz, Glei-
ches mit Gleichem zu vergelten: »comme un amant qui s’adonne plutdt
que comme un aimé donnant-donnant«. [Ebd.]

Aus der Fihigkeit, als erster zu lieben, sei es auch immer schon in
einer >zweiten ersten Gabes, kann das Selbst die héchstmégliche Souve-
ranitit gewinnen und hat so eigentlich, obgleich es mit keinem Gewinn
rechnen darf, nichts zu verlieren. Thm bleibt stets, auch dann noch,
wenn seine Liebe (oder Gabe) nicht angenommen wird, seine Fahigkeit
zu lieben (oder zu geben), also seine Identifikation als Liebender (und
Gebender), und zwar ganz explizit analog dazu, wie auch die zuriick-
gewiesene Gabe eine Gabe bleibt. [Vgl. PhE 117] Die Bereitschaft, zu
verlieren, ermoglicht so den eigentlichen, nicht verrechenbaren Gewinn
des Gebenden: »plus il donne, plus il perd et plus il disperse, moins il se
perd lui-méme, puisque l’abandon et la déperdition définissent le carac-
tere unique, distinctif et inaliénable d'aimer.« [Ebd.] Sie bildet mit der
Moglichkeit, im Versuch moralisch zu handeln ein nicht-moralisches

517

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Handeln zu riskieren, fiir Marion hier die eigentliche Freiheit des
Selbst. Eine Freiheit zu scheitern tritt an die Stelle der Angst vor der
Mangelhaftigkeit, vielleicht auch an die Stelle der Furcht, sich zu irren,
die fiir Ricceur Descartes’ Suche nach der sicheren Erkenntnis prigt.
Allein die Bereitschaft, sich ganz zu geben und sich dem Verlust aus-
zusetzen, kann die Liebe selbst absichern: »[i]l ne se trouve qu‘une seule
preuve d’amour — donner sans retour, ni reprise, donc pouvoir y perdre
et éventuellement se perdre«. [PhE 118] Das Bild der Liebe, das Marion
hier entwirft, korrespondiert also mit dem Ideal einer reinen, generdsen
und preislosen Gabe jenseits der Reziprozitit, der Okonomie und jen-
seits einer >metaphysischenc Logik des Seins: »l'amour sans I'étre«.
[Ebd.] Gerade indem an die Stelle der Absicherung (assurance) die Be-
reitschaft zur Hingabe bis hin zur Selbstaufgabe (abandonner) tritt,
kann eine neue Form der GewifSheit gewonnen werden — die GewifSheit
zu lieben: »]'ai l'assurance que je fais l'amour.« [PhE 122] In dieser
Gewifheit geht es eben nicht mehr um eine direkte Absicherung der
eigenen Existenz oder des eigenen Seins gegen die Vergeblichkeit, wie
in der Frage, ob ich geliebt werde, sondern um eine indirekte Versiche-
rung, die ich nicht vom Anderen erwarte, dennoch aber, ebenfalls wie
bei Ricceur aber auch bei Derrida, nur im Umweg iiber die Vermittlung
des Anderen und die Bereitschaft, mich im Akt der Gabe auf ein Ande-
res hin zu entduflern, gewinnen kann:

»d’un ailleurs plus intime & moi que moi-méme: l'ailleurs qui m’advient dans
le geste méme ol je me départis de ce que j'ai (mon don) et de ce que je suis,
pour ne m’assurer que de ce que je fais en vérité a cet instant — "'amour«. [PhE
122f]

Die Liebe wird dabei allerdings nicht gemacht, indem sie wie ein Pro-
dukt hergestellt wiirde, sie smacht« sich lediglich nur dann selbst, wenn
ich mich in ihr aufs Spiel setze, ohne eine Gegengabe zu erwarten. Nur
aus dieser Hingabe an das Risiko der Gabe kann ich einen wirklichen
Zugang zu mir selbst — zu meiner Identitat und Ipseitdt — erlangen.
Der Liebende erscheint allein dort, wo er durch die Gabe die Oko-
nomie, die Gesetze der Reziprozitit und des Preises iiberwindet'® und

1% Marion unterscheidet die Liebe von der Verfithrung, die im Raum des Okonomischen
als eine Investition zur Steigerung des eigenen Lustgewinns zu betrachten ist und noch
in der von vornherein einkalkulierten Trennung versucht, den Einsatz der Emotionen
unter Kontrolle zu halten, um den Verlust der Beziehung nicht als Verlust erleben zu
miissen.

518

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

damit zugleich auch auf das Prinzip des zureichenden Grundes verzich-
tet: »[’amant apparait, lorsque I'un des acteurs de I'échange ne pose plus
de condition préalable, aime sans exiger de I'étre et abolit ainsi I'écono-
mie dans la figure du don.« [PhE 128] An die Stelle des zureichenden
Grundes tritt die Freiheit der Entscheidung, ohne benennbare Griinde
zu lieben oder nicht. Die Gabe des Liebenden ist dabei zugleich eine
Gabe des Erkennens, denn der Geliebte wird fiir den Liebenden erst
durch seine Liebe tatsichlich erkennbar und sichtbar: »L'amant fait ap-
paraitre celui ou celle qu'il aime, non l'inverse«. [PhE 130] Was er dabei
»zu erkennen gibtc ist die Unvergleichlichkeit des Anderen, die sich er-
neut jeder Berechenbarkeit und der Reziprozitit verweigert.¥ Auch
Marion zitiert hier wie Ricceur Montaignes »parce que c’était lui, parce
que c’était moi«. [PhE 133] Wer durch die Liebe sichtbar gemacht wird,
der wird in der Gabe der Liebe zu seinem eigenen Grund — zum Grund
dafiir, geliebt zu werden. Er ist demnach fiir Marion nicht eine causa
sui, wohl aber »ratio sui«. [Ebd.] Der Liebende wiederum erfihrt durch
seine Fahigkeit zu lieben eine Dezentrierung, die ihn auf den Anderen
ausrichtet.

Um allerdings zu gewihrleisten, daf8 der Andere nicht nur eine
beliebige Leerstelle oder Projektionsfliche bleibt, auf die sich die Liebe
richten kann, muf8 nun auch die einseitige Vorstellung der Liebe als
einer reinen Gabe — ausgehend von der Perspektive des Gebenden
erneut iiberschritten werden. Die Entscheidung, jemanden zu lieben,
setzt fiir Marion die generelle Bereitschaft zu lieben voraus. Vor der
Entscheidung fiir einen Adressaten der Liebe steht also die Entschei-
dung, lieben zu wollen und das Lieben zu lieben. Diese Entscheidung
bleibt zunichst einmal eine Auto-Affektion des Liebenden, die noch
keinen echten Zugang zum Anderen gewihrleisten kann. Die Art und
Weise, wie der Liebende das Ziel seiner Liebe — wenn diese intentional
aufgefat wird — dann anvisiert und phénomenalisiert, kann zudem
groBen Schwankungen unterliegen. Das Bild des Geliebten veréndert
sich fortwihrend und der Liebende kann sich nicht sicher sein, dem
Selbst des Anderen jemals gerecht zu werden. Dem Uberschuf8 der An-

167 Umgekehrt miissen, wie bereits aufgezeigt, die Akteure der Okonomie austauschbar,
anonym, maskiert als persona erscheinen, damit die Regel >Geschift ist Geschift« in ihrer
Neutralitidt ohne Ansehen der Identitit der Beteiligten wirksam werden kann. Im éko-
nomischen Geben und Nehmen geht es also gerade darum, sich einander nicht zugleich
zu erkennen zu geben.

519

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

schauung, die das gesittigte Phinomen des Anderen fiir mich bildet,
kann ich keine eindeutige Bedeutung zuschreiben. Damit die Prioritit
des Liebenden - die >Eigenheit« seiner Entscheidung zu lieben - den
Horizont nicht doch noch gegeniiber dem Anderen verschlieft, ist es
notwendig, dafl die Intentionalitit sich, wie schon im Bezug auf die
Gebung der Phidnomenalitdt, in eine Kontra-Intentionalitit umkehrt
und die Ausrichtungen zweier Liebender aufeinander sich iiberkreuzen.

Die Liebe kann, dhnlich wie in Ricceurs Modell der Wechselseitig-
keit (allerdings hier ohne die Unterscheidung von der Gegenseitigkeit,
die auf der Einnahme verschiedener Perspektiven der Beschreibung be-
ruht, sondern von vornherein innerhalb der phinomenologischen Per-
spektive), nur als ein » [p]hénomeéne croisé« [PhE 164] realisiert werden.
Auch der Andere muf3 sich mir geben, allerdings nicht als verfiigbares,
austauschbares Objekt, sondern in einer Bereitschaft zur Hingabe, die
gibt, als konne sie geben, was eigentlich nicht gegeben werden kann. Es
geht nicht darum, einen Besitz oder ein Objekt als etwas Gebbares wei-
terzugeben, sondern um den Vollzug des Gebens der Liebe, der das
Lieben erst ermaglicht. Der Andere gibt mir nicht seine Anschauung -
die erst aus meiner Liebe heraus sichtbar wird — sondern er tibergibt mir
seine Bedeutung: »me voici, moi, ta signification«. [PhE 165] Er wird
fiir mich zur Bedeutung, zum Sinn jenseits der Vergeblichkeit. Die Be-
deutung oder Bedeutsamkeit wird ausgesagt, ohne daf3 tatsiachlich der
Bedeutungsgehalt ausformuliert wiirde, dhnlich wie in Derridas Wei-
tergabe des Geheimnisses. »Elle se donne en disant qu‘elle se donne,
comme si elle se donnait et comme pouvant ne pas se donner.« [Ebd.]
Gegeben wird ein Wort — die Aussage der Bedeutung besteht darin, sie
zu versprechen, und zwar dauerhaft, um dem »Me voici!« des Anderen
eine zeitliche Ausdehnung zu geben. Der Andere gibt sich mir daher,
indem er sich mir verspricht, als ein Schwur oder Eid — »comme un
serment«. [Ebd.] Die Austauschbeziehung der Liebenden besteht in die-
sem wechselseitigen Schwur nicht darin, beispielsweise Zeit, Interessen
oder bestimmte Anschauungen miteinander auszutauschen und zu tei-
len, sondern die beiden Akteure der Beziehung selbst scheinen jeweils
ausgetauscht zu werden — jedoch gerade nicht gegeneinander, im Wech-
sel von Rollen oder Standpunkten, sondern jeweils in sich selbst, da sie
aus der Performanz des Liebens und des Schwures sich selbst erst neu
als Liebende empfangen konnen: »Lui et moi naissons, renaissons
méme (la réduction érotique abolit le monde et crée un intrigue) comme
amant et aimé ...«. [PhE 170] Sie sollen nicht mehr als neutrale, aus-

520

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

tauschbare oder universalisierbare Partner gedacht werden, sondern in
ihrer Individualitit und Ipseitit als Liebende. Diese Individualitit wird
wiederum notwendig durch ihr spezifisches, partikulares Begehren und
damit letztlich durch den Mangel bestimmt, also durch eine Arbeit des
Negativen, damit sich iiberhaupt ein Begehren auf den Anderen richten
kann.

Ebenso wie der Mangel hier Identitdt konstituiert, gilt dies auch
fiir eine besondere Form der Passivitit gegeniiber dem Anderen — »une
toute autre passivité«. [PhE 178] Es soll sich dabei nicht um eine Passi-
vitit der Starre, des Erleidens oder Erduldens oder der reinen Hinnah-
me handeln, sondern um eine Passivitit, die gerade darin besteht, sich
selbst ganz geben zu kénnen. Meine ganz eigene und unvergleichliche
Passivitat gegeniiber dem Anderen und gegeniiber dem Risiko meiner
Hingabe, individualisiert mich und bildet zusammen mit dem Affiziert-
werden durch die Phinomenalitit meine Geschichte. Die Liebenden be-
finden sich einander gegeniiber in einer doppelten, wechselseitigen Pas-
sivitit der Hingabe. Der Liebende (amant), wird dabei zu einem
Hingegebenen (adonné), der den Anderen annimmt und ihm zugleich
gibt, was er nicht hat, sondern nur geben kann: »adonné - celui qui se
recoit lui-méme de ce qu'il regoit et qui donne ce qu'il na pas«. [PhE
190] Die Figur des adonné wird also hier noch einmal ganz explizit um
seine Fihigkeit zu geben erweitert.

Was einander in der Liebesbeziehung gegeben wird, ohne >gehabt:
zu werden oder ein Besitz zu sein, ist fiir Marion zunichst einmal der
Leib, der iiber die Kérperlichkeit hinaus Bedeutung erhilt, sowie die
Gabe des Wortes — das Versprechen oder der Schwur. Sowohl die Vor-
stellung, dem Anderen mich selbst als Person zu geben, als auch die
Idee, den Anderen als Besitz zu vereinnahmen, bilden fiir Marion eine
Ilusion. Ausgetauscht wird eben nicht Selbst gegen Selbst, sondern bei-
de geben sich wechselseitig eine unaustauschbare Ipseitit, indem sie ein-
ander das Versprechen ihrer Treue geben — das Versprechen, einander
etwas zu bedeuten. Was sie einander damit eigentlich >bedeuten< oder
(zu erkennen) geben ist die Gewifheit, Liebende zu sein: »Tu m’aimes
vraiment, moi je le sais, je t’en donne 'assurance«. [PhE 294] Gegeben
wird also, wie zuvor bei Ricceur die wechselseitige Anerkennung der
generellen Fihigkeit zu geben, jeweils die Bezeugung der Maglichkeit,
Liebe zu geben, die den Liebenden als Menschen erméglicht und ihm
sein Selbst gibt, das immer schon zugleich gebend und empfangen ist,
eingebunden in die wechselseitige, unauflosbare Struktur des Einander-

521

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

liebens, in der die Rollen — die personae — von Geber und Empfinger
nicht unterscheidbar sind, in der aber die Singularitit und Persénlich-
keit der vollziehenden Akteure erst unterscheidbar wird. Die Gabe des
Versprechens einer ewigen Liebe, bildet fiir Marion die duflerste Form
einer vorlaufenden Entschlossenheit, die sich nicht auf den Tod hin,
sondern tiber diesen hinaus entwirft. An dieser Stelle zeigt sich deutlich
die Einbindung in eine bestimmte kulturelle und religiése Vorgabe
eines Ideals — des christlichen Eheversprechens -, das sich selbstver-
standlich aus anderen kulturellen Kontexten heraus hinterfragen liefe.

Ausgerichtet auf die Ewigkeit ibernimmt das Dasein hier nicht die
Maglichkeit der Unmaéglichkeit, sondern entschlief3t sich zu einer >Un-
moglichkeit der Unmaéglichkeit: Die >Unmaiglichkeitc, die der Tod dar-
stellt, wird durch den Bezug auf die Ewigkeit verunméglicht, wenn auch
nur im Modus des >als ob< — durchaus also in jener durchsichtig ge-
machten Struktur der >Fiktionalitit;, die Derrida einfordert. Gerade
einem so bindenden Versprechen muf hier deutlich ein Kredit und Ver-
trauensvorschufl gegeben werden, sowohl im Hinblick auf die Treue des
Geliebten bis in den Tod als auch hinsichtlich der Hoffnung auf eine
Uberschreitung des Todes. Es wird dadurch nicht méglich, sich selbst
und einander den Tod >zu nehmen«. Eben dadurch, daf es sich um eine
offene, ausstehende Hoffnung handelt, bleibt die Gabe der Liebe jenes
Risiko, das sie fiir Marion sein muf}, um tatsichlich eine Gabe und nicht
ein konomisches Kalkiil zu bilden. Auch hier soll es nicht darum ge-
hen, sich das (gemeinsame) >Paradies zu erknausernc.

Mit Ricceur laft sich erginzen, daf im Hinblick auf das Verspre-
chen die Identitit des Selbst an ein Sagen-Kénnen gebunden ist, indi-
rekt auch an ein Erzdhlen-Kénnen, das wiederum das Selbst an den
Anderen bindet: Meine Ipseitit, die mir nicht genommen werden kann,
obwohl ich selbst nicht als Besitz iiber sie verfiige, besteht in der Weise,
wie ich mich selbst, gegen das Besitzenwollen, in der Liebe hingebe und
aufs Spiel setze. Die Geschichte dieses Spiels kann ich auch fiir Marion
nicht vollstindig selber erzdhlen: »... paradoxalement, cette ipséité ir-
révocable, je ne peux moi-méme en tracer ['histoire érotique — il faut
que d’autres me la disent«. [PhE 301] Die Frage danach, wer ich als
Liebender bin, kann ich niemals selbst vollstandig beantworten, son-
dern nur der von mir Geliebte oder aber ein Dritter. Damit die Ge-
schichte der Liebenden iiber ihre eigene Endlichkeit hinaus weiter-
erzihlt werden kann, finden diese fiir Marion ihre Bestdtigung in einer
dritten Person: dem Kind, dem sie zugleich die Gabe des Lebens iiber-

522

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

tragen. [Vgl. PhE 303 £.] Die Zweierbeziehung, die das Grundmodell der
Gabe zwischen Geber und Empfinger voraussetzt und in der das Dritte
die gegebene Sache darstellt, wird hier auf eine andere Weise in eine
terndre Struktur iiberfiihrt: zwei Geber/Empfinger (adonnés) geben
einander, bezeugen einander und geben und zeugen einen Dritten, der
zugleich Empfinger der Gabe des Lebens und Zeuge der >Gabe« ihrer
Liebe ist. Das Kind ist dabei nicht Produkt der Gebung, sondern mufl
selbst von seinen Eltern so angenommen werden, wie es sich selbst als
Phanomen und Ereignis gibt. Es lést sich zudem in seiner Entwicklung
von seinen Eltern ab und bleibt so nicht Zeugnis ihrer Beziehung, son-
dern wird zunehmend Zeuge seiner selbst. Indem das Kind sich >ver-
selbstindigt« und entzieht, indem es als »tiers manquant« [PhE 313]
die direkte Beziehung des Miteinanders iiberschreitet, und da es die
Gabe des Lebens nicht »zuriickgeben< kann, verkérpert es fiir Marion
zugleich die Unmaglichkeit einer Reziprozitit, in der Gabe gegen Gabe
eins zu eins getauscht werden konnte. [Vgl. PhE 315]

Da jeder Mensch als adonné Empfinger der Gabe des Lebens ist, da
jeder Kind seiner Eltern ist, ist jedes Selbst gerade in seiner Individuali-
tit und Partikularitit zugleich auch schon ein Dritter, der auf diese Wei-
se die Unaustauschbarkeit verkorpert. Die komplexe interdonation zwi-
schen den Liebenden und ihrem Kind sowie auch zwischen den
Generationen, die einander nicht nur das Leben geben, sondern ein-
ander ebenso auch ihre Bedeutungen und die Geschichten ihrer Gege-
benheiten zu erkennen geben, kinnte als eine Briicke verstanden wer-
den zwischen Marions Anspruch, dem Selbst und dem Anderen in ihrer
absoluten Singularitit und Partikularitit gerecht zu werden einerseits,
und der ethischen Universalisierung andererseits, die den Anspruch
stellt, jedem Anderen, auch dem abwesenden Dritten gerecht zu wer-
den. Die Universalisierung miifite dann so vollzogen werden, daf3 jeder
Andere als jeweils dieser Andere wie das Kind gerade in seiner Parti-
kularitdt auf universale Weise, aber nicht als Gesetz, die generelle Un-
austauschbarkeit und Unmaéglichkeit einer Reziprozitit in der Liebes-
ordnung zwischen Personen reprisentiert und verkorpert. Er wire dann
noch nicht notwendig als Mittel dieser Universalisierung, wohl aber in
einer metonymischen Beziehung als universales Zeichen, vielleicht
auch als bindendes Symbol, dieser Partikularitit seiner selbst und aller
anderen zu betrachten. — Gerade so, wie Eltern ihr Kind nicht als Mittel
zur Bezeugung ihrer Liebe, sondern als Zweck an sich selbst betrachten
miissen, um darin ein Zeichen und eine Bezeugung ihrer Liebe zu er-

523

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

moglichen, die dann nicht in der Eigenliebe gefangen bleibt und auf ein
Mittel zur Selbstbestitigung zu reduzieren ist. Méglicherweise kann
tatsichlich die Ubertragung dieser Zeichenhaftigkeit oder Symbolfunk-
tion in den Akt der Gabe, vermittelt iiber eine gegebene Sache und
zugleich als ein Zu-erkennen-Geben, dazu dienen, allein diese Sache
oder die weitergegebene Erkenntnis, nicht aber die Akteure als Vermitt-
lung oder Mittel zu betrachten, zumal nicht aus jeder Liebesbeziehung
zwischen zwei Personen notwendig ein Kind hervorgehen muf.'® Da-
bei muf zugleich ein besonderes Augenmerk auf den Vollzug der Ge-
bung gerichtet werden, damit nicht am Ende — Marion verweist mehr-
fach auf diese Gefahr - die gegebene Sache anstelle des Anderen
angenommen oder geliebt wird.

Er wihlt einen anderen Weg der weiteren Argumentation: da jede
dritte Person, jeder mogliche Zeuge der Liebesbeziehung seine Bezeu-
gung wieder nur fiir einen begrenzten Zeitabschnitt geben kann, ist die
Liebesbeziehung stets davon bedroht, die Distanz zwischen den Akteu-
ren, die Andersheit des Anderen in die Gleichférmigkeit des Selben
aufzulésen. Ohne den der Zweierbeziehung duflerlichen Bezugspunkt
fehlt der Maf3stab, um die Distanz zwischen den Liebenden zu bemes-
sen und sie zueinander immer wieder neu in Relation zu setzen. So
gleichen sich Partner, die iiber lange Zeit hinweg vollkommen isoliert
in ihrer Zweierbeziehung leben, manchmal beinahe bis zur Ununter-
scheidbarkeit aneinander an. Ohne den Bezug auf einen Dritten, der
die Unmaoglichkeit der Reziprozitit und des Austauschs reprasentiert
und sich nicht gegen den Anderen eintauschen laft, weil er ihm gegen-
iiber noch einmal anders ist, droht die Gefahr, den Anderen letztlich
doch wie einen austauschbaren Besitz zu behandeln. Angesichts dieser
stindigen Bedrohung muf, so Marion, jeder Augenblick der Liebe so
vollzogen werden, als kénnte er der letzte sein, und dadurch zugleich so,
als wiire er ewig. Diese Augenblicklichkeit der Liebe findet ihren abso-
luten, ewigen, letzten und zugleich ersten Zeugen fiir Marion hier al-

168 Der andere Aspekt des Dilemmas des stout autre est tout autre, der darin besteht,
niemals allen anderen unmittelbar gerecht werden zu kénnen, kann allerdings auch so
nicht geldst werden. Dieses Dilemma laft sich auch im Hinblick auf die Frage der Eltern-
liebe verfolgen. Ist diese parteiisch, wenn sie sich nur oder weitaus mehr auf die eigenen
Kinder bezieht, als auf alle Kinder? Mit dieser Fragestellung setzt sich James Rachels in
seinem Aufsatz »Eltern, Kinder und die Moral« auseinander, in: Axel Honneth und
Beate Réssler [Hg.]: Von Person zu Person. Zur Moralitdt personlicher Beziehungen,
Frankfurt a. M. 2008.

524

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gabe und Hingabe — (sich) einander (zu erkennen) geben

lein im Bezug auf die Instanz eines gottlichen Dritten — in einer Aus-
richtung, die, in der Wendung, die schon Lévinas und Derrida gebrau-
chen, als »l'adieu« [PhE 326] zugleich Abschied und Ewigkeit impli-
ziert.

Unter der Zeugenschaft des ganz Anderen, der als absolut Lieben-
der gedacht wird, bleibt jedes Selbst immer amant, auch dann noch,
wenn es dies zuriickweist. Jeder gibt dabei dem jeweils Anderen, was
auch der Gebende selbst niemals besitzt: Er verfiigt dariiber nur, inso-
fern er es dem Anderen geben kann — die Bedeutung, den Leib, die
Freude (jouissance) und die Treue. [Vgl. PhE 327] Die Nihe zum Ande-
ren, die die Liebe zu ihm erméglicht, besteht dabei gerade in dem jewei-
ligen Mangel an sich selbst, der nur durch die Gabe des Anderen gestillt
werden kann. In ihrem Mangel und ihrem Begehren sind die Liebenden
aufeinander bezogen. Uber den Umweg der Liebe des Anderen, welcher
mir versichert, daf8 ich liebenswert und liebensfihig bin — » [a]imé parce
qu’aimable, aimable parce qu‘aimé« — werde ich dann auch in die Lage
versetzt, mich selbst zu lieben, mit meiner Mangelhaftigkeit umzuge-
hen und mir selbst zu verzeihen — »me pardonner«. [PhE 328] Der Ruf
des Anderen, dem ich mich hingebe und aus dem ich meine Identitit als
Liebender empfangen kann, lautet: »Toi, tu m’as aimé le premier.« [PhE
331]

Wenn dieser Ruf notwendig wechselseitig erfolgt, so verschranken
sich damit Geben und Nehmen, Aktivitit und Passivitit erneut in einer
Ununterscheidbarkeit oder Gleichurspriinglichkeit zwischen erster Ga-
be und Gegengabe, a priori und a posteriori. In diesem Sinne ist der
adonné im gleichen Mafle immer schon gebend und empfangend. Mei-
ne geschichtliche Struktur, mein Geborenwerden, Kindsein und Her-
anwachsen, mein Platz in der Generationenfolge implizieren allerdings
ein déja — eine schon vor meinem Aktivwerden und vor meiner eigenen
Entscheidung empfangene Gabe des Lebens und der Liebe anderer, so
daf hier doch zunachst eine Passivitit zu dominieren scheint. Die An-
nahme dieser Gaben aber ermdéglicht gerade die Aktivitat des Gebens
und Liebens, welche es dem passiv empfangenen Phinomen des Selbst
erst erlaubt, als es selbst >auf der Biihne« der erlebten Phidnomenalitdt zu
erscheinen und sich aufs Spiel zu setzen. Indem es durch andere erkannt
wird, kann es sich selbst zu erkennen geben.

Die Eigenlogik der Liebe, die fiir Marion nicht irrational ist, son-
dern eine Form der Selbstbegriindung impliziert, die der Selbstgebung
der Phanomene entspricht - die Logik des ordo amoris sowie der inter-

525

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

donation — ist hier in weiten Teilen mit jener Denkfigur gleichzusetzen,
die sich als >Logik der Gabe« bezeichnen lift: einer Logik jenseits der
Reziprozitat und der ihr entsprechenden Mef3barkeit zureichender
Griinde, die mit ihren Paradoxien und Aporien das rationale Denken
an seine eigenen Grenzen fiithrt — und zwar ganz wesentlich auch an
die Grenzen, die zwischen dem Denken von Liebe und Gabe und dem
Vollzug von Liebe und Gabe verlaufen. Wo Marion die Beziehungen
zwischen Personen bzw. von adonné zu adonné betrachtet, ist die Ori-
entierung am Modell der Gabe in seiner Herkunft von der Vorstellung
einer Weitergabe von Hand zu Hand sicherlich einsichtiger als dort, wo
es zunichst einmal weder intersubjektiv noch im Sinne einer inter-
donation um die Gebung der Phinomene geht. Dennoch ist die einge-
hende Betrachtung und Reduktion des Phinomens der Gabe in »Etant
donné« bereits als ein Schritt zu beachten, der die Offnung der Phino-
menologie der donation auf eine interdonation mit vorbereitet und da-
mit das Streben zum ordo amoris vorantreibt und zugleich den Zugang
zum Phénomen eines personalen Selbst vertieft: als Empfinger von Ge-
bung, das sich selbst als Phinomen (zu erkennen) gibt; als Antworten-
der und Verantwortlicher, der sprachlich oder in kiinstlerischen Aus-
drucksformen zu erkennen gibt, was sich ihm gibt; als Gebender und
Empfangender.

In »Le phénoméne érotique« bildet das Modell der Gabe, in einer
hohen Stufe der Idealisierung, gerade in seiner interpersonalen Dimen-
sion aber auch im Hinblick auf das Modell der Selbstgebung ein wesent-
liches Moment der Vervollstindigung des Entwurfs des adonné: die
Liebenden geben sich selbst in der Hingabe ihrer Liebe, sie geben sich
einander und geben einander wechselseitig jeweils die Bezeugung ihrer
Selbst; sie geben im Vollzug dieser Gabebeziehung diejenigen Phino-
mene, die ihnen jenseits von Besitz und Objektivierbarkeit erst durch
das Geben selbst gegeben werden — insbesondere das Versprechen ihrer
Treue; sie geben einander in dieser Gabebeziehung sich selbst und dem
jeweils Anderen einen Grund und damit eine Absicherung gegen die
Vergeblichkeit und erméglichen so eine eigene Rationalitit der Liebes-
gaben; sie geben dabei stets weiter, was ihnen selbst gegeben ist, inso-
fern es sich dem Machen, der Produktion, der Konstituierung und Be-
herrschung entzieht; sie (er)geben Sinn.

526

hitps://dol.org/10.5771/9783495983806-458 - am 16.01.2026, 08:41:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Geben und zu erkennen geben - eine andere Ökonomie zwischen Anonymität und Identität
	1.2 Gebung und Hingabe? - Eine andere Ökonomie der Namen
	1.3 Offenbarung und Gabe - Marions Ökonomie der Gnade

	1.1 Die Gebung zu erkennen geben - die unausweichliche Aufgabe des Selbst
	2 Die Reduktion der Gabe - Modell der donation und Öffnung auf ein Miteinander?
	2.1 Wie gibt sich das Phänomen der Gabe?
	2.2 Die Einklammerung von Geber, Empfänger und gegebener Sache

	3 Sich einander geben - die Beziehung der interdonation
	3.1 Wie wir geben - von der donation zur interdonation
	3.2 Die Phänomenologie der Liebe und die Grenzen der Ethik
	3.3 ›Liebesgaben‹


