
III. Gabe und Hingabe - (sich) einander 
(zu erkennen) geben

1) Geben und zu erkennen geben - eine andere Ökonomie 
zwischen Anonymität und Identität

1.1) Die Gebung zu erkennen geben - die unausweichliche Aufgabe 
des Selbst

Auch wenn das Selbst bei Marion im Kern als passiver Empfänger einer 
Gebung beschrieben wird, sollte klar geworden sein, daß die Bedeutung 
dieses Empfängers keineswegs unterschätzt werden darf. Er ist der Fil­
ter, durch den die Phänomenalität hindurch muß, um zu einer Mani­
festation zu gelangen. Er gibt seine Antwort, die erst den Ruf artiku­
liert, der an ihn ergeht. Er ist verantwortlich für die Gesamtheit der 
Phänomenalität. Die Aufgabe des Selbst, die es definiert, der es nicht 
entgehen kann und für die es den Anspruch eines herrschenden, zen­
tralen Subjekts zugunsten der Annahme des Angesprochenseins auf­
gibt, scheint hier in gewisser Weise darin zu bestehen, das, was sich gibt, 
zu erkennen zu geben - es zu bezeugen, in Worte zu fassen und sichtbar 
zu machen. Zwar bleibt die Gebung selbst von dieser >Übersetzungs- 
leistung< unabhängig. Umgekehrt verlöre das adonne aber jede Funk­
tion, wenn es dem Gegebenen nicht die Möglichkeit zurückgäbe, sich zu 
zeigen.

Besonders deutlich wird diese Aufgabe, das Gegebene anderen zu 
erkennen zu geben vor dem Kontrast der Möglichkeit, daß die Annah­
me der Gebung scheitert und das Gegebene zum Aufgegebenen (l'aban- 
donne) wird, wobei es sich dennoch auch in dieser Figur des Aufgege­
benen noch gibt. Die Gebung hält sich in ihrem Überschuß (oder ihrem 
Mangel120) nicht an die Grenzen der Aufnahmekapazität des Empfän­

120 Was den Mangel an Anschauung betrifft, hat Marion zuvor bereits herausgearbeitet, 
daß das Nichts und der Tod aber auch anschauungsarme logische oder mathematische 
Phänomene sich geben und angenommen werden. Obwohl Marion die cartesische Re­
duktion auf das Cogito als sicheres Fundament zurückweist, bildet diese für ihn wie 

458

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

gers oder an die Bedingungen der Möglichkeit seiner Erfahrung. Gerade 
gegenüber dem gesättigten Phänomen bleibt für Marion durchaus die 
Möglichkeit offen, das Gegebene nicht zu unterstützen oder sichtbar zu 
machen. Vorauszusetzen ist hier aber nicht ein auf den Verstand oder 
die Vernunft gegründeter Wille, der eine Entscheidung zur Ablehnung 
des Irrationalen fordert. Der Empfänger kann nicht das Gegebene zu­
rückweisen, sondern nur versuchen, sich ihm selbst zu entziehen, in 
einer Entscheidung zur Flucht oder zum Rückzug. [Vgl. ED 431] Die 
Aufgabe (abandon) entspringt nicht einer moralischen oder praktischen 
Haltung der Ablehnung, sondern der Art, wie man ein Spiel oder einen 
Kampf aufgibt, indem man sich nicht mehr daran beteiligt und den Ort 
des Geschehens oder den >Kampfplatz< verläßt. Der Empfänger kann 
also letztlich nicht das Phänomen, sondern allenfalls seinen eigenen 
Platz aufgeben. So wird nicht eigentlich das Phänomen zum abandon- 
ne, sondern der Empfänger zum abandon, er selbst wird >aufgegeben<, 
wenn er seine Aufgabe als Empfänger verfehlt und es ihm nicht gelingt, 
das Phänomen >zu erkennen zu geben< bzw. zu bezeugen, wie es sich 
gibt (wobei das Phänomen selbst auch die Möglichkeit mit gibt, auf­
gegeben zu werden).

Im Bezug auf die Ikone beschreibt Marion die Möglichkeit einer 
wechselseitigen Mißachtung, einer Form der meconnaissance. Das Ver­
hältnis des Erkennens (»la relation de connaissance«) dreht sich um, 
denn ich werde durch einen Anderen erkannt und erblickt und kann 
seinen Blick sehen und erwidern (»regarder se regard«). [ED 436] Die 
Mißachtung (mepris) besteht darin, diesen Blick nicht anzunehmen, 
Augenkontakt zu vermeiden, die Blicke also nicht auszutauschen. Man 
geht aneinander vorbei, ohne sich anzusehen und wird nicht als ein 
Selbst, sondern nur als anonymer Anderer wahrgenommen - »(il me 
prend pour un autre) ... (je le prend pour un autre)«. [ED 437] Inter­

bereits dargelegt dennoch eine Bestätigung dafür, daß sich die Gebung auch in einer 
solchen Reduktion jeder Anschauung noch erfüllt: das Ego erscheint sich selbst eben 
nicht unmittelbar, sondern die Gebung der Anschauung ist, damit sie reduziert werden 
kann, vorauszusetzen und das Ego gewinnt sich selbst gerade aus der Möglichkeit der 
Täuschung und nicht gegen diese: »Et donc l'abandonne - en l'occurrence Vego lui-meme 
- ne se donne qu'au prix et ä la mesure de ce defaut d'intuition, tant du monde que de soi, 
au point de s'identifier directement ä l'adonne.« [ED 428] Für das Begehren oder Wün­
schen ist wiederum der Mangel an Anschauung und die Abwesenheit des Ersehnten 
sogar konstitutiv, um dieses Phänomen umso deutlicher als das Begehrte, Fehlende zu 
erfahren.

459

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

essant ist, daß Marion genau diese vollkommen alltägliche Mißachtung 
des Gesichts des Anderen in seiner Ikonizität als Notwendigkeit sozia­
ler, insbesondere ökonomischer Beziehungen betrachtet:

»[I]l definit en effet la quotidiennete du commerce entre les acteurs econo- 
miques, institutionnels et meme familiaux; nous avons nul besoin du visage, 
ni du regard d'autrui, ä titre d'icöne, pour travailler, traiter, echanger avec lui; 
au contraire le devoir de laisser ä chaque fois se montrer un tel phenomene 
sature interdirait pratiquement la vie sociale, qui demande l'anonymat, l'inter- 
changeabilite et la rapidite de l'echange. Le mepris ne suspend donc pas la 
sociabilite, mais la rend possible en nous dispensant de voir l'autre homme 
pour ce qu'il se donne - un phenomene sature du type de l'icöne.« [Ebd.]

Um in einen ökonomischen Tausch eintreten zu können, scheint es also 
notwendig, einander als austauschbar zu betrachten und den jeweils 
Anderen nicht in der Sättigung anzunehmen, in der er sich gibt. Umge­
kehrt ließe sich schließen, das jedes Empfänger-Selbst zugunsten eines 
sozialen Miteinanders darauf verzichtet, sich selbst in seiner Ikonizität - 
in seiner einzigartigen Sättigung als Phänomen - unausgesetzt voll­
ständig zu erkennen zu geben und damit die Anerkennung des Anderen 
und die Erwiderung des Blicks einzufordern. Ein Verzicht darauf, sich 
selbst ganz zu geben, hinzugeben oder zu erkennen zu geben und den 
jeweils anderen ebenso vollständig anzunehmen, wird quasi einge­
tauscht gegen die Möglichkeit zu einem Austausch von Gaben.

Umgekehrt wird umso deutlicher, daß jedes personale Selbst sich 
ursprünglich als ein gesättigtes Phänomen gibt, welches jeden Empfän­
ger dieser Gebung (der sich selbst als gesättigtes Phänomen gibt) bis an 
seine Grenzen führt und ihm die Grenzen seiner Endlichkeit vor Augen 
führt. Diese Grenzen fassen konstitutiv das Selbst ein, als das er sich 
selbst aus dem Empfangen der donation entgegennehmen kann, die er 
wiederum zu erkennen geben kann: »Une nuit d'invus, donnes mais 
sans especes, enveloppe l'immense jour de ce qui se montre dejä. Et ainsi 
l'adonne reste-t-il ä la fin le seul maitre et serviteur du donne.« [ED 
438] Der Übergang von der Nacht des Ungesehenen in den Tag oder 
das Licht des Erkennens und der Sichtbarkeit, in der die Gegebenheiten 
ihre Spezifizierung erhalten, erfolgt am Schnittpunkt des adonne, der 
zugleich Meister (maitre) und Diener (serviteur) des Gegebenen ist. 
Gerade durch die eigenen Begrenztheit und Endlichkeit der Empfäng­
lichkeit kann er als Filter oder Brennpunkt dienen, durch den hindurch 
solche Unterscheidungen und Spezifizierungen der universalen dona­

460

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

tion möglich werden: »L'adonne en tant que fini, n'a rien de moins que 
la charge d'ouvrir ou fermer le flux entier de la phenomenalite.« [ED 
422] Für Marion bedeutet dies eine Radikalisierung des Daseins, dem es 
um sein Sein, um das Sein selbst und um alles Seiende geht:

»Ici, l'adonne se caracterise comme l'etant donne qui met en jeu, dans le don­
ne, lui-meme qui s'y re^oit et, par suite, la donation de tous les donnes et leur 
montee au visible. Rien de ce qui se donne ne peut se montrer qu'ä l'adonne et 
parlui.« [Ebd.]121

In jedem Empfänger steht also mit ihm selbst die Gesamtheit des Gege­
benen auf dem Spiel. Er bereitet sich selbst als die Bühne, auf der das 
Stück der Welt gegeben wird. Dieses Spiel, die Antwort des adonne und 
die Entscheidung für die Annahme der Gebung bleiben dabei rein im­
manent. Die Verantwortung oder das Risiko des Spiels trägt der Emp­
fänger, insofern er seine Antworten gibt und das Gegebene benennt - 
also zu erkennen gibt - ohne dafür wieder eine Bestätigung zurückzu­
erhalten. [Vgl. ED 419]

Während für Marion das metaphysische Denken ausgehend von 
Descartes stets eine Einschränkung des Willens zugunsten des Verste­
hens verlangt, obwohl doch auch hier der Erkenntnis ein Wille zum 
Wissen vorausgeht, ist für die Annahme der gesättigten Phänomene 
der Wille vorauszusetzen, sich diesen nicht zu entziehen:

»Car pour phenomenaliser le donne, il faut d'abord l'admettre (>vouloir< bien 
le recevoir) et s'en recevoir comme s'y adonnant, pour ainsi voir (eventuelle- 
ment comprendre par >entendement<) ce qu'il montre. La decision de repondre, 
donc de recevoir, precede la possibilite de voir, donc de concevoir.« [ED 420]

Die Annahme der Gebung der gesättigten Phänomene verlangt eine 
radikale Entscheidung dafür, sich auszusetzen, sich überwältigen, ver­

121 Diese Radikalisierung des Daseins arbeitet Marion bereits in »Reduction et donation« 
heraus. [Vgl. RD 119-161] Heideggers Dasein ist für ihn ein >Türöffner<, aber noch kein 
Nachfolger des metaphysischen Subjekts, da es selbst noch von dessen Aporien verfolgt 
wird. Mit der Annahme des Anspruchs und der Antwort des Selbst wird dann eine neue 
Überkreuzung von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit möglich: die Annahme bedeutet 
eine Aneignung, in der das Selbst sich das nicht auf eine Authentizität zurückverfolgbare 
Uneigene des Rufes aneignet wie eine gegebene Sache, die zu einem Eigentum wird, es 
sich zu eigen und so paradoxerweise zu seiner Eigentlichkeit macht. [Vgl. Final Appeal 
104] Marion möchte seine Phänomenologie auch vom Horizont des Seins befreien, wo es 
Heidegger letztlich eben nicht um das Sein des jeweiligen Daseins oder Phänomens geht, 
sondern um das Sein an sich.

461

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

letzen und blenden zu lassen und die eigene Macht (pouvoir) zur Kon­
stitution beherrschbarer Objekte einzuschränken. Gewonnen wird da­
für die Möglichkeit, der Sättigung der Anschauung gerecht zu werden 
und seine Perspektive nicht auf beherrschbare, anschauungsarme Phä­
nomene zu beschränken, auf Zuhandenes und Vorhandenes. Ebenso 
wird die Möglichkeit gewonnen, sich als adonne zu individualisieren 
und sich aus der Gebung selbst zu empfangen. Für Marion stellt die 
Entscheidung entweder für eine Annahme der gesättigten, nicht-objek­
tivierbaren Phänomene oder für eine Beschränkung auf die objektivier­
baren, >anschauungsarmen< Phänomene eine Grundalternative des 
Denkens dar, die die Richtungsentscheidungen der gesamten Philoso­
phiegeschichte prägt. Sicherlich verortet sich Marion sehr deutlich auf 
Seiten der Entscheidung für die Annahme der gesättigten Phänomene 
bis an die Grenzen der Wahrnehmungs- und Erkenntnisfähigkeiten 
und in Anerkennung dieser Grenzen. Daß er sich dabei allerdings so 
konsequent an Descartes abarbeitet der - einmal abgesehen von den 
herausgearbeiteten inneren Ambivalenzen seines Denkens - für ihn 
doch im wesentlichen >auf der anderen Seite< dieser Entscheidung 
anzusiedeln ist, läßt sich als Indiz dafür betrachten, daß gerade der Kon­
flikt zwischen diesen beiden Alternativen des Denkens einen wesent­
lichen Motor philosophischer Entwicklungen bilden kann. Beide Ent­
scheidungen sind gleichermaßen legitim und benötigen den jeweiligen 
Gegenpart zur wechselseitigen Ergänzung und Abgrenzung.

Aus vernünftigen Gründen und Erwägungen jedenfalls ist für 
Marion keine Bevorzugung der einen oder anderen Alternative zu legi­
timieren, da noch gar nicht sichtbar und begrifflich erfaßbar ist, für was 
die Entscheidung zur Annahme erfolgt, bevor diese Entscheidung ge­
troffen wird:

»Le repons ne sait pas ce qu'il veut, parce qu'il faut d'abord le vouloir pour le 
voir, donc pour le savoir. Ici s'ouvre un espace d'indecision qu'on ne peut 
envisager sans effroi: la decision pour la mise en phenomene du donne, donc 
aussi celle pour la raison des choses, ne peut se prendre que sans vision, ni 
raison, puisqu'elle les rend possibles. Le repons decide sans rien d'autre que 
lui seul.« [ED 421 f.]

Diese Blindheit und Unausweichlichkeit der Entscheidung und der 
Durchgang durch eine Unentschiedenheit - oder das Zögern angesichts 
einer Unentscheidbarkeit - sowie die radikale Verantwortung, die auch 
bei Marion mit dieser Entscheidung verbunden ist, erinnern erneut an 

462

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Derrida. Auch dieser weist stets auf einen Überschuß, einen Exzeß ge­
genüber dem begrifflichen Erkennen hin. Allerdings scheint es ihm we­
niger um einen Überschuß der Phänomenalität zu gehen, als um eine 
Überschuß im Denken selbst - um ein exzessives Verhältnis von Zei­
chen und Bedeutungen, das logische Strukturen überbordet, jedoch ge­
rade dadurch in Gang gesetzt werden kann, daß stets eine Leerstelle 
offen bleibt, durch die hindurch sich die Bewegung der differance voll­
zieht. Mangel und Überschuß bedingen sich wechselseitig. Der Augen­
blick der Entscheidung ist der notwendige Nullpunkt, aus dem heraus 
auch der Exzeß der Gabe erst möglich wird. Auch Marions >Subjekt 
nach dem Subjekt< ist verurteilt, über die Annahme des gesättigten Phä­
nomens zu entscheiden. Es kann dieser Gabe niemals vollständig aus­
weichen.

Derrida betrachtet den Augenblick der Entscheidung, insbesondere 
in »Den Tod geben«, expliziter im Kontext der Frage nach der Möglich­
keit, den Anderen gerecht zu werden, wobei allerdings auch Marion 
Parallelen zu einer ähnlich existenziellen Situation herstellt, wie sie 
Abraham begegnet, als er aufgerufen ist Isaak zu opfern und zugleich 
seinen Gehorsam und seine Liebe zu Gott zu bezeugen.122 Die Begeg­
nung mit der Ikone, die das Gesicht des Anderen ist, das uns seinen 
Blick auferlegt, drängt uns zu der Entscheidung diesen Anderen zu lie­
ben oder nicht. Im Augenblick der Schwebe können kein Rat und kein 
Grund, der von außen angegeben wird, dem Empfänger des Blicks seine 
vollkommen immanente Entscheidung abnehmen. Auch wenn die Ent­
scheidung, wen ich liebe, von vorgegebenen sozialen Mustern, erlebten 
Erfahrungen, Vorbildern etc. abhängen mag, kann sie in letzter Kon­
sequenz kein anderer für mich treffen. In diesem Punkt bin ich absolut 
unvertretbar und unaustauschbar. Zudem ist es sprichwörtlich, daß die 
Liebe blind macht, - wen wir tatsächlich lieben, erkennen wir im Mo­
ment dieser Entscheidung weitaus weniger, als in der Entwicklung un­
serer Liebe, in dem Miteinander, das sich aus dieser ersten Entscheidung 
für den Anderen ergeben kann und in dem wir uns einander tiefer zu 
erkennen geben, als dies auf den ersten Blick möglich ist. Die Schwebe 
im Inneren der Entscheidung für die Annahme und die Art der Beant­

122 Marion setzt sich im Hinblick auf das Opfer mit dieser Erzählung auseinander. Was 
Abraham für ihn wesentlich bezeugt, ist die Anerkennung, daß sein Sohn Isaak von 
vornherein eine göttliche Gabe ist. Vgl. Jean-Luc Marion: Certitudes negatives, a.a.O. 
S. 205-211.

463

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

wortung einer Gebung - »le repons reste en suspens« [ED 423] - bildet 
für Marion die eigentliche >Wahrheit< nicht nur der Annahme, sondern 
auch dieser Gebung selbst. In der immanenten Zirkulation von Gebung 
und Erwiderung, Ruf und Antwort eröffnet sich für ihn der rigoroseste 
hermeneutische Zirkel, aus dem es kein Entkommen gibt, weil wir uns 
immer schon in ihm befinden.

Die Paradoxie der Gabe und ihrer zirkulären Struktur verschiebt 
sich gegenüber dem von Derrida aufgezeigten Paradoxon: An die Stelle 
einer Gabe, die durch jede Gegengabe und sogar durch jede Annahme 
annulliert wird, tritt das Modell einer Gebung, die nicht einmal durch 
die Verweigerung der Annahme, durch die Flucht des Empfängers an­
nulliert werden kann. Die gebende Hand ist ausgestreckt, das Angebot 
ist gemacht, der Ruf ist ausgesprochen und bereits gehört. Diese Gabe 
läßt sich nicht annullieren, sie ist immer schon - de ja - da. Auch auf der 
Ebene des realen Gebens von Hand zu Hand läßt sich ein solches Para­
doxon bestätigen im Modell des Geschenks, das eingebunden in soziale 
Zusammenhänge und Vorgaben zwar abgelehnt werden könnte, fak­
tisch aber kaum abgelehnt werden kann und schon aus der Geste des 
Schenkens heraus eine Annahme und eine Antwort verlangt, selbst 
wenn diese darin bestehen sollte, die Gabe zurückzuweisen. Wenn der 
Empfänger sich dem Empfangen dieser Gabe - der donation - entziehen 
will, so annulliert er letztlich nicht die Gabe, sondern sich selbst als 
Empfänger. Er müßte dazu allerdings eine Antworthaftigkeit aufgeben, 
die er schon angenommen hat, sobald er in irgendeiner Form als er 
selbst da ist, sobald er geboren, angesprochen und benannt ist, sobald 
er mit seinen Sinnen wahrnimmt und einen Raum eröffnet, in den hin­
ein die Gebung sich gibt - jenen Raum der Rezeptivität, den Derrida mit 
dem Begriff /wpa zu erfassen versucht. Die Gabe, in der der Empfänger 
sich selbst gegeben ist, kann er nicht annullieren, nicht einmal, wenn er 
sich selbst annulliert.

Zwischen dieser unausweichlichen Annahme der Gebung und der 
>Gegengabe< ihrer Übertragung in eine Manifestation, die zu erkennen 
gibt, was sich gibt, zwischen der anonymen Gabe des Rufs und der 
>Gegengabe< der Bezeugung eröffnet sich bei Marion eine Form des 
>Austauschs<, die sich durch das klassische Modell einer Ökonomie der 
Reziprozität und des do ut des nicht erfassen läßt. Läßt sie sich in der 
Form eines wechselseitigen Zu-erkennen-Gebens beschreiben?

464

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

1.2} Gebung und Hingabe? -
Eine andere Ökonomie der Namen

Die Hingabe des adonne an die Gebung erfordert wie bereits dargelegt 
eine Struktur des Rufes, der erst in der Antwort eigentlich hörbar oder 
sichtbar wird und doch notwendig aus einem Anderswo (ailleurs) her­
aus erfolgt. Auch wenn Marion aus seiner phänomenologischen Per­
spektive die Fragen abweist, woher der Ruf kommt, wer oder was ruft 
bzw. wem oder wohin der Empfänger sich hingibt, drängen sich diese 
Fragen auf. Wird nicht implizit in der Darstellung des Rufes stets eine 
rufende Instanz vorausgesetzt - sei es als Gott, der sich offenbart, als 
der Andere, der mich verpflichtet, als Sein, das sich ereignet, oder als 
Leben, das mich leiblich affiziert? Der Empfänger als adonne würde 
dann ein Gegebenes im regionalen Horizont der jeweiligen Instanz. 
Gegen eine solche anthropologische, psychologische, rein faktische oder 
empirische Bestimmung ohne begriffliche Entsprechung möchte 
Marion sich durch die vorausgesetzte Anonymität des Rufes abgrenzen. 
Die Antwort des adonne erfolgt nicht als Entgegnung an einen be­
stimmten Rufenden, sondern allein gemäß der Reduktion auf die dona- 
tion in ihrer reinen Immanenz.

Marion versteht hierbei die Anonymität in einem ganz wörtlichen 
Sinne: »il appartient essentiellement et par principe ä l'appel de se don­
ner sans pourtant donner son nom«. [ED 409] Der Ruf gibt sich also, 
ohne sich selbst namentlich zu erkennen zu geben oder auch sich selbst 
einen Namen zu geben, - die Benennung obliegt dem Empfänger. Die 
Art des sich gebenden gesättigten Phänomens, also dessen Spezifizie­
rung und Identifizierung, ist für die Hervorrufung der Antworthaftig- 
keit als repons irrelevant. Der Ruf muß und kann sich noch nicht be­
nennen, weil ein möglicher Rezipient dieses Namens erst aus der 
Hervorrufung als Empfänger hervorgeht und weil phänomenologisch 
genau diese Hervorrufung die Aufgabe des Rufes bildet. »Le >Me voici!< 
du repons peut seul donner rang de >Te voilä!< ä l'appel, donc lui attri- 
buer un nom.« [ED 411] Erst die Beantwortung identifiziert den Ruf 
und gibt namentlich zu erkennen, was sich gibt. Wäre eine rufende 
Instanz bereits bekannt, so würde der Empfänger mit dem Ruf zunächst 
nicht seine eigene Identität in Empfang nehmen, sondern die Identität 
des Rufenden. Die Überraschung und Überwältigung, die die für den 
Empfänger als adonne konstitutive Ungleichheit der Interlokution her­
vorbringt, würde ausbleiben:

465

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

»[C]onformement au principe de raison insuffisante, l'appel n'a pas ä se faire 
connaitre pour se faire reconnaitre, ni ä s'identifier pour s'exercer. Cette pau- 
vrete seule parvient ä blesser le >sujet< et ä l'exiler hors de toute authenticite 
comme un adonne. En droit, en appel qui dirait son nom n'appellerait plus 
mais mettrait en scene l'appelant, le reconduirait ä la simple visibilite d'un 
occupant du monde, etoufferait la voix par l'evidence d'un spectacle.« [ED 413]

Was sich gibt, darf sich nicht darin erschöpfen, sich selbst zu inszenie­
ren, es muß das Subjekt von seinem Platz im Zuschauerraum auf­
schrecken und mit ins Spiel bringen, damit sich in ihm das Spiel der 
Gebung geben kann, um dabei zugleich dem sich gebenden Phänomen 
und dem Empfänger eine Identifizierung zu ermöglichen. Worum geht 
es Marion hier? Einzig und allein um eine phänomenologische Bezeu­
gung der Art und Weise, wie die Phänomenalität gegeben ist und wie sie 
empfangen wird? Warum wird dann die Anonymität des Rufs nicht 
zunächst an Beispielen der Phänomenalität aufgezeigt - wenn diese 
auch folgen - sondern so vehement eingefordert, um die Rolle des 
adonne, seine Passivität als Empfänger und seine Aktivität der Hingabe, 
abzusichern, während doch diese Art des Empfängers gerade diejenige 
sein soll, die der Gebung und dem Ruf gerecht wird? Wird hier nicht 
über die reine Bezeugung hinaus ein gewisser normativer Anspruch 
deutlich? Wird vom Empfänger eine Haltung der Demut und der Dank­
barkeit verlangt, die die Gebung als eine großzügige Gabe werten, sowie 
eine Haltung der Hingabe auf Seiten sowohl des Empfängers als auch in 
der Gebung selbst, die möglicherweise die Gabe mit der Bedeutung 
einer Opfergabe aufladen?123 Inwiefern geht es gerade in der Idee der 
Hingabe noch einmal darum, zentrale Denkfiguren der christlichen Tra­
dition in eine philosophische, phänomenologische Begrifflichkeit zu 
übersetzten und damit als eine Philosophie der Offenbarung den Sinn­
gehalt einer Religion zu bezeugen?

Als ein Beispiel zur Darstellung der Anonymität des Rufes dient 
Marion das Verhältnis zwischen Vater und Kind. Trotz der Weitergabe 
des väterlichen Familiennamens an das zunächst anonyme Kind, ist die 
Zugehörigkeit des Kindes zum Vater im Moment der Geburt nicht so 

123 Diese Frage stellt sich nicht nur im Hinblick auf Jean-Luc Marion. Für Jean Greisch ist 
auch Ricoeurs Verständnis der Selbstheit mit einer Haltung der Demut verbunden: »La 
>reconnaissance de soi<, teile que la definit Ricoeur, donne une nouvelle actualite ä l'anti- 
que vertu de l'humilite.« (Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenomenologi- 
ques vers l'homme, Louvain, Paris u.a. 2009. S. 315).

466

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

eindeutig zu erkennen wie die Zugehörigkeit zur Mutter und muß da­
her nachträglich juristisch anerkannt werden. Marion beschreibt diese 
Anerkennung als Antwort des Vaters auf einen anonymen Ruf des Kin­
des. Sie besteht in der >Leihgabe< des (väterlichen) Nachnamens. Erst 
später muß das Kind ebenfalls die Zugehörigkeit zu seinem Vater an­
erkennen und seine eigene Identität mit dem Namen dieses Anderen, 
der ihm vorgegeben ist, mehr oder weniger gut in Einklang bringen. 
Der Name verbirgt in gewisser Weise die empirische Individualität des 
Namensgebers, die sich nicht auf dieses eine Wort, dieses >Etikett< redu­
zieren läßt. »Le pere ne se donne ä l'enfant que comme un appel qui ne 
dit meme pas son nom, bien qu'il ne dise rien qu'un nom - et un nom 
autre.« [ED 417] Sicherlich illustriert dieses Beispiel sehr nachvollzieh­
bar die wechselseitige und jeweils auf ihre Weise anonyme Herausfor­
derung durch einen Ruf, der hier ja zunächst auch vom Kind ausgeht. 
Dennoch kann die Fokussierung auf die Figur des Vaters (und die damit 
verbundene Begrenzung auf eine bestimmte kulturelle Ausprägung der 
Namensgebung) einen Ansatzpunkt für die bereits dargestellte Kritik 
Derridas bieten, Marion führe generell die Gebung letztlich auf den 
Ausgangspunkt bei einer Figur des >Vaters<, des >Ursprungs< oder der 
>Autorität< zurück. [Vgl. FG 71 ff., Anm. 23] Eine weitere Bestätigung 
für die Notwendigkeit der Anonymität, welche wiederum in die Mög­
lichkeit einer unendlichen Benennung - »une denomination infinie« 
[ED 410] - mündet, findet Marion ganz ausdrücklich in der Betrachtung 
eines Phänomens der Offenbarung: Gott gibt sich Moses mit einem 
Namen zu erkennen, der, so Marion, in eine leere Tautologie mündet - 
in das >Ich bin, der ich bim, das zugleich eine unendliche Litanei aller 
möglichen Namen eröffnet. [Vgl. ebd.]124 Dieser Verweis auf die Offen­
barung soll, wie Marion explizit erklärt, keine theologische Wendung 
zu einer Transzendenz beinhalten, sondern vielmehr darauf hinweisen, 
daß jede Offenbarung anstelle einer feststellbaren und benennbaren 

124 Interessant ist, daß Paul Ricoeur in dieser Hinsicht eine andere Interpretation vorn­
immt: Das hebräische »ehje aser ehje« sagt mehr als die Übersetzung des »Ich bin, der ich 
bin«, da die hebräische Verbform an dieser Stelle auch als Futur verstanden werden kann. 
So übersetzt Moses Mendelsohn: >Ich bin das Wesen, welches ewig ist<. Verwiesen wird 
so auf die ewige »Treue des Gottes des Bundes«, die tief in der Geschichtlichkeit des 
Volkes Israel verwurzelt ist, dessen Identität sich auf die biblische Erzählung gründet. 
In dieser Formel verbirgt sich für Ricoeur eine auf viele Auslegungen hin offene »Ewig­
keitsvalenz«, die sich der »Ontologisierung« der Ewigkeit als »Unwandelbarkeit einer 
stehenden Ewigkeit« widersetzt. [ZuE III 423 f.]

467

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

transzendenten Instanz eine solche Anonymität des Rufes voraussetzt - 
»[a]nonymat donc, suivant le paradoxe qui appelle«. [Ebd.]

Im Hinblick auf das Spannungsverhältnis zwischen der Anony­
mität und der Gebung oder Gabe eines Namens, entbrannte zwischen 
Jean-Luc Marion und Jacques Derrida eine Debatte über die Implikatio­
nen einer >negativen Theologien die verschiedene ihrer Veröffent­
lichungen durchzieht.125 Die zentrale Abgrenzung Derridas gegen die 
negative Theologie, der die gedanklichen Annäherungen an die diffe- 
rance »manchmal zum Verwechseln ähnlich sehen«, jedoch ohne Aus­
richtung auf eine »Supraessentialität« in der es für ihn letztlich immer 
um den Namen Gottes geht, besteht darin, daß die differance eben kein 
Name mehr sein soll [Randgänge 32]126 - ein Anspruch, der allerdings 
durchaus auch in der negativen Theologie selbst erhoben wird.127 Als 
tatsächlich nicht-prädikative und nicht-metaphysische Rede erweist 
sich für Derrida in »Comment ne pas parier« allein das Gebet, das nicht 
über etwas spricht und keinen Namen nennt, sondern offen an ein Du 
gerichtet ist, obgleich auch hier das Sprechen immer schon in die gege­
bene Sprache eingebunden bleibt. Mit der Ablehnung der hymnischen 
Rede oder des Lobpreises hingegen, die für Derrida prädikativ bleiben, 
wendet er sich explizit gegen Marion, der in »Dieu sans l'etre« das

125 Derrida setzt sich zunächst mit Marions »Dieu sans l'etre« auseinander, in: Comment 
ne pas parier. Denegations. In: Ders.: Psyche. Inventions de l'autre, Paris 1987. [Zitiert 
als: Psyche] S. 535-596. Er setzt die Auseinandersetzung mit der negativen Theologie 
dann in: Sauf le nom, Paris 1993, fort. Marion antwortet darauf mit: In the Name. How 
to avoid speaking of>Negative Theology« In: God, the Gift and Postmodernism. Hrsg. v. 
John D. Caputo und Michael J. Scanlon, Bloomington und Indianapolis 2005. [Zitiert als: 
Caputo] S. 20-42. In diesem Band ist auch ein Teil der Debatte zwischen Marion und 
Derrida wiedergegeben. [Caputo 54-78] Es sei hierzu verwiesen auf: Dirk Westerkamp: 
Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, München 2006, insbes. 
S. 200-215. Westerkamp gelingt nicht nur eine interessante Darstellung der Relevanz 
der Tradition der negativen Theologie in der aktuellen philosophischen Debatte, er grün­
det diese Darstellung auch auf eine gründliche Untersuchung der Anfänge und Entwick­
lungen der sogenannten megativen Theologie< ausgehend u.a. von Dionysius Areopagi- 
ta, dessen Grundlagen Marions Reflexion über die christliche Offenbarungs-Theologie 
aber auch wesentliche Grundmodelle seines eigenen Denkens prägen. [Vgl. Alferi 74-81] 
Die Anlehnung an die negative Argumentationsweise setzt sich fort in der erst kürzlich 
erschienen Arbeit »Certitudes negatives« (a.a.O.), in der Marion die produktive Kraft 
nur negativ beantwortbarer Fragen unterstreicht, zu denen die Fragen nach Gott, nach 
dem Menschen, nach dem Ereignis und nach der Gabe gehören.
126 Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie, Wien 1999. [Zitiert als: Randgänge]
127 Vgl. Dirk Westerkamp: Via negativa, a.a.O., S. 204.

468

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Loben ausgehend von Dionysius Areopagita als nicht-ontologischen 
Zugang zu Gott interpretiert.128 In der Abarbeitung an der Argumenta­
tion mit positiven oder negativen Wahrheitswerten und in der Perfor­
manz der lobenden Rede eröffnet sich für Marion eine Alternative zu 
einem rationalen Denken, das dem jegliche Rationalität erst ermögli­
chenden Göttlichen nicht gerecht werden kann. Stets schwingt hierbei 
die Ablehnung einer Idolatrie mit, die versucht, sich ein Bild von dem 
zu machen, was als Ikone nicht abbildbar ist. Gerade die übersteigerte 
Nennung zahlloser Namen mündet im Lobpreis für Marion in eine An­
onymität. [Vgl. Caputo 26]129 Es geht darin nicht um das Benennen 
eines Ursprungs und eine Rede im Rahmen der Wahrheitswerte, son­
dern darum, sich selbst in der Performanz der Rede zu einem >Grund< in 
Beziehung zu setzten, auf den man immer schon bezogen ist, und sich 
damit zu sich selbst einschließlich der uns gegebenen Sprache zu ver­
halten. In dieser pragmatischen sprachlichen Beziehung auf den Rufen­

128 Die megative Theologien die Marion eher als mystische Theologie bezeichnen möch­
te, darf nicht allein von einer Argumentation ex negativo her verstanden werden, da eine 
dreischrittige Argumentation vollzogen wird: sowohl die Kataphase oder via affirmativa 
der positiven Prädikation als auch die Apophase oder via negativa sollen zugunsten der 
via emminentia überstiegen werden. Der Stellenwert der Performanz des Lobens (lou- 
ange) als Vollzug einer Selbstübersteigung des Sprechenden wird von Marion auch in 
Auseinandersetzung mit den augustinischen Bekenntnissen deutlich hervorgehoben. 
(Vgl.: Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 29-40 
u.a.).
129 Marion bezeichnet dieses Verfahren - in Anlehnung an Derridas denegation - als 
eine >De-Nomination<, die in sich die Ambiguität zwischen einer Benennung und einer 
Entnennung offenhält. Da kein Name für Marion ein eigener Name ist, verweist die 
Nennung des Namens eben nicht auf eine Präsenz oder Essenz des Benannten, sondern 
auf deren Nichtbenennbarkeit. [Vgl. Caputo 29] Der Name fungiert hier also, eigentlich 
ganz in Derridas Sinne, als Supplement einer Leerstelle. Bleibt diese allerdings bei 
Derrida eher ein offener Abgrund, so nimmt Marion mit Dionysius Bezug auf einen 
Grund, der sich unter der Abwesenheit und Anonymität eröffnet. Tatsächlich stimmt 
Derrida Marion in der direkten Reaktion auf den Vortrag »In the Name« [Caputo 42- 
46] im Hinblick auf die Interpretation des Namens zu. Kritisch wendet er sich eher gegen 
die Interpretation, er (Derrida) habe die negative Theologie auf eine Metaphysik der 
Präsenz und Affirmation der Supraessentialität reduziert. Für ihn sei die Benennung 
eines durchaus als dreischrittig erkannten Denkens als megative Theologie< wie jede 
Benennung zu hinterfragen. Er verweist auch auf den performativen Aspekt seiner eige­
nen Texte, die im Bezug zu Marions Verweis auf die sprachliche Pragmatik des Lobens 
betrachtet werden könnten. Ablehnend reagiert Derrida hier allein auf eine Einschrän­
kung der Namensgebung auf die christliche Taufe, die Marion allerdings zurückweist - 
die Taufe diene lediglich als ein Beispiel, an dem sich besonders deutlich machen läßt, daß 
der Empfänger eines Namens in den Horizont eines anderen Namen gestellt werde.

469

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

den der Interlokution (»this new pragmatic function of language« 
[Caputo 27]) wird, wie Thomas Alferi deutlich macht, ein anderes Ver­
hältnis der Rede zur Rationalität hergestellt, welches das Verhältnis 
zwischen Gebung und Hingabe des Empfängers berücksichtigt: »Im Lo­
ben wird die Welt ... nicht von der Vernunft des Selbst erschlossen, 
sondern ihr Hervorgang aus einer die Rationalität transzendierenden 
Gabe bekannt.« [Alferi 80] Der Lobende identifiziert sich dadurch als 
Empfänger: »Er bekennt, von einer unfassbaren Gebung ins Sein ge­
rufen zu sein. Ferner impliziert das Loben, dass Freiheit und Identität 
Größen sind, die dem Lobenden gegeben wurden«. [Ebd.]

Für Marion strebt die mystische Theologie nicht danach, einen 
Namen für Gott zu finden, sondern Ziel ist es sich selbst in dessen 
Namen zu finden, sich seinem Namen zu unterstellen, in seinem Na­
men zu leben und zu handeln. »The Name is not said, it calls.« [Caputo 
42] Der Gerufene - der Empfänger der Gebung - ist aufgerufen, sich zu 
diesem Gerufensein zu verhalten, deshalb wird seine Sprache hier prag­
matisch. Er ist aufgerufen sich zu dem Verhältnis zu verhalten, in dem 
er sich als Empfänger empfängt. Er ist aufgerufen, eine bestimmte Hal­
tung einzunehmen, die nicht rein theoretisch oder erkenntnisorientiert 
ist, sondern eine pragmatische Dimension aufweist. Der anonyme Ruf 
wird zwar unausweichlich gehört, fordert aber eine Entscheidung, im 
Hinblick auf die Art und Weise, wie er entgegenzunehmen und wie 
mit ihm umzugehen ist: »Wir können auch nicht wissen, ob es all­
gemein einen Rufenden gibt. Deshalb ist die Erfahrung des Gerufen­
seins so schrecklich. Es braucht eine Entscheidung.« [Ruf und Gabe 58]

Im Wechselspiel zwischen der Namenlosigkeit des Rufs und der 
Erwiderung als Benennung läßt sich eine besondere Form des Aus- 
tauschs erkennen, die sich der Reziprozität klassischer ökonomischer 
Modelle entzieht. Die Erwiderung bezieht sich auf den Ruf durch eine 
unabschließbare Kette der Namen, ohne eins zu eins einen Namen, eine 
Identifikation eines Ursprungspunktes zurückzugeben. Und - dies er­
scheint für diese andere Ökonomie ganz wesentlich - die Erwiderung 
bezieht sich zudem auf die Beziehung selbst, die durch die Performanz 
der Gebung aus der Distanz und in der Pragmatik des Lobpreises erst 
ihren eigenen Raum eröffnet, analog dazu, wie die zeremonielle Gabe 
eine Bindung und Beziehung zwischen den Akteuren ermöglicht. Das 
wechselseitige Geben von Ruf und Benennung gibt sich, über den di­
rekten Austausch hinaus, für Marion zugleich selbst seinen eigenen 
Grund und seine ganz eigene Rationalität.

470

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

1.3) Offenbarung und Gabe - Marions Ökonomie der Gnade

Wie geht nun Marion mit dem Phänomen und dem Namen >Gabe< im 
Verhältnis zu seiner Konzeption der donation um? Er beginnt in der 
direkten Diskussion mit Derrida über die Gabe - »On the Gift. A Dis- 
cussion between Jacques Derrida and Jean-Luc Marion«130 - seine Aus­
führung interessanterweise mit dem Hinweis, daß es ihm in seiner Phä­
nomenologie der donation keinesfalls um die Gabe gehe:

»In fact, I was interested in the gift, when writing theology, some ten years 
ago or even more. But, with Reduction and Givenness, the question of the gift 
turned out to be profoundly modified for me by the discovery of the issue of 
givenness, Gegebenheit...« [Caputo 56]

Wo sich also bei Derrida und Ricoeur eher eine zunehmende Hinwen­
dung zur Auseinandersetzung mit der Gabe nachzeichnen ließ, scheint 
Marion sich hier von dieser Fragestellung abzuwenden. Dennoch soll in 
»Etant donne« eine Reduktion des Gabephänomens einen wesentlichen 
Schlüssel bilden, um den Zugang zum Verständnis der donation zu er­
öffnen:

»I think of the gift as a kind of issue reaching to the most extreme limits, that 
should be described and be thought and neither explained nor comprehended, 
but simply thought - in a very radical way I suggest, that in order to achieve 
description, if any is possible, of the gift, we can be led to open for the first 
time a new horizon, much wider than those of objectivity and being, the hori- 
zon of givenness. Through the issue of the gift, and we shall go back precisely 
to that issue, we may perhaps establish that a lot of phenomena immediately 
can be explained according to the pattern of the gift - the problem otherwise 
raised by Mauss and others.« [Caputo 61]

Ist dieses Denkmuster (pattern) der Gabe, das die Tür zum Verständnis 
der donation eröffnen soll, in der Denkfigur der Gabe mit ihrer ternä­
ren, in ter subjektiven Struktur zu finden, die ausgehend von Mauss 
ihren Weg in die Philosophie findet? Oder ist Marions Begriff der Gabe 
auch hier an jenem christlichen Hintergrund orientiert, vor dem ihn die 
Gabe in seinen theologischen Schriften interessiert?

Insbesondere in »Dieu sans l'etre« besteht für Marion die Alter­
native zu einem ontologischen Gottesbegriff gerade darin, diesen »von 
Dionysius Areopagitas Bestimmung der göttlichen Gegenwart als einer 

130 Caputo 54-78.

471

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

>ersten Gabe< her zu denken. Weil die Gabe dem Sein immer schon 
vorausgeht, >hängt Gott nicht vom Sein ab (ne releve pas d'etre), er 
kommt zu uns in einer (und als) Gabe (don).<«nA Obwohl Derrida 
Marions Phänomenologie nicht als eine Theologie betrachten möchte, 
stellt er dennoch die Hypothese auf, es gehe in der donation letztlich 
um die Interpretation der Welt als Schöpfung und Gabe Gottes:

»My hypothesis concerns the fact that you use or credit the word Gegebenheit 
with gift, with the meaning of gift, and this has to do with - I will not call this 
theological or religious - the deepest ambition of your thought. For you, 
everything that is given in the phenomenological sense, gegeben, donne, Ge­
gebenheit, everything that is given to us in perception, in memory, in a phe­
nomenological perception, is finally a gift to a finite creature, and it is finally a 
gift of God. That is the condition for you to redefine Gegebenheit as a gift.« 
[Caputo 66]

Marion gibt auf diese Anfrage in zweierlei Hinsicht eine sehr deutliche 
Antwort: einerseits stellt er heraus, daß es ihm gerade nicht darum 
gehe, jede Gegebenheit und alles Gegebene auf eine Gabe zurückzufüh­
ren, sondern vielmehr darum, auch die Gabe als Phänomen im Kontext 
seines phänomenologischen Neuansatzes auf die darin implizierte do­
nation zu reduzieren.131 132 Andererseits wendet er sich deutlich gegen die 
Rückführung der Gegebenheit auf einen gebenden Gott: »This was said 
by many critics, unable and unwilling to understand my project«. 
[Caputo 70] Er verweist auf die Immanenz des Gegebenheitscharakters 
der Phänomene.

Was für Marion dezidiert mit dem Projekt einer Phänomenologie 
der donation ermöglicht werden soll, ist ein Ansatz, den er, wie auch im 
Verlauf der Diskussion deutlich wird, ganz eindeutig mit Derrida teilt: 
»As Jacques Derrida just said, the question now is to think impossibility, 
the impossible as such«. [Caputo 74] In der Auseinandersetzung über 
die Gabe begegnen sich also Marion und Derrida im Anspruch, das 
Unmögliche zu denken.133 Daraus ergibt sich auch die Wendung gegen 

131 Dirk Westerkamp: Via negativa, a. a. O., S. 210. Westerkamp übersetzt hier aus »Dieu 
sans l'etre«.
132 Marion fällt Derrida einmal besonders deutlich korrigierend ins Wort, als dieser for­
muliert: »... you interpret everything, every Gegebenheit as gift ... Marion. Every gift 
as Gegebenheit.« [Caputo 71]
133 Diese Gemeinsamkeit verfolgt auch John D. Caputo in seiner Abhandlung: »Apostles 
oft he Impossible. On God and the Gift in Derrida and Marion«. [Caputo 185-222] Für 
ihn vertritt Marion im Hinblick auf die Gabe sowie in der generellen Ausrichtung seines 

472

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

eine moderne Philosophie des Subjekts, die in diesem den transzen­
dentalen Garanten der Möglichkeitsbedingungen sicherer Erkenntnis 
verortet. [Vgl. ebd.] Marion geht es um ein Denken, das von einer vor­
gegebenen Erfahrung des Unmöglichen und der damit verbundenen 
Überraschung und »Bewunderung« aus beginnt und so eine originäre 
Passivität des Subjekts offenlegt, wie sie auch Ricoeur aufzeigt: »But the 
impossible is no longer what cannot be thought, but whose fact has to be 
thought.« [Caputo 74 f.] Dieses Denken des Unmöglichen wird in der 
Auseinandersetzung mit den gesättigten Phänomenen entwickelt und 
das christliche Offenbarungsgeschehen, dem Marion entschieden >Kre- 
dit gibt<, soll wie bereits dargelegt als Möglichkeit einer äußersten (Un-) 
Möglichkeit, als höchster Exzeß einer Sättigung der Phänomenalität 
betrachtet werden, dem sich die Philosophie nicht verschließen darf, 
wenn sie sich zu den Grenzen des Möglichen vorwagen möchte, um 
die Gesamtheit der Phänomenalität in all ihren Möglichkeiten erfassen 
zu können. [Vgl. ED 325-342] Aus diesem Grund, so Marion, wird in 
»Etant donne« Christus als ein gesättigtes Phänomen beschrieben, der 
alle Modi des gesättigten Phänomens in sich umfaßt: in der Ereignis- 
haftigkeit seines Erscheinens als Idol, das sich einem einfachen Erken­
nen entzieht, der Leiblichkeit und einer Ikonizität, die den Anderen - 
insbesondere den ausgegrenzten Anderen - erblickt und liebt. Sind die 

Denkens die Position einer >Hyper-Gegebenheit< (hypergivenness), während bei Derrida 
der Schwerpunkt auf einer >Niemals-Gegebenheit< (never-givenness) liege. Etwas zuge­
spitzt charakterisiert er Marion letztlich als einen Empfänger der Gebung bis zu ihrer 
Sättigung, der diese preist und bejaht - die Offenbarung eines bereits erschienen Mes­
sias während Derrida die Erwartung des noch ausstehenden Messianismus ohne Mes­
sias fortsetzt. Auch wenn diese Tendenzen richtig sein mögen, scheint mir die Positionie­
rung beider Denker einen komplexeren Zugang zu verlangen, da auch bei Derrida das 
dejä eine wesentliche Rolle spielt und auch bei Marion das Element der Erwartung betont 
wird. So begegnen sich ihre Denkwege in der Suche nach einem Ausdruck für die Un­
möglichkeit in Rückbezug auf das schon Vorgegeben und der Erwartung des Noch-Aus- 
stehenden in jenem »Coming (Again)« [Caputo 218] mit dem Caputo die Konklusion 
seines Vergleichs der beiden Positionen betitelt. Interessant ist, daß sich Derrida gerade 
in der direkten Auseinandersetzung mit Marion nach einigen Umwegen letztlich doch in 
spezifischer Weise als Phänomenologe einordnet: »Just one more word about phenome- 
nology, because this is the point. When Levinas refers to the excess of the infinitely other, 
he says that the other, the face, precisely does not appear as such. He says many times 
that he wants to find within phenomenology the injunction to go beyond phenomenol- 
ogy. There are many places where he says that we have to go beyond phenomenology. 
That is what I am trying to do, also. I remain and I want to remain a rationalist, a 
phenomenologist«. Marion bestätigt ihn mit dem Ausruf: »You are!«. [Caputo 75]

473

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Modi des gesättigten Phänomens, die hier so glatt in der Figur Christi 
aufgehen, von vornherein auf die Erfassung dieser Figur der Offenba­
rung ausgerichtet? Ist Marions Phänomenologie letztlich doch eine Re- 
formulierung der christlichen Heilslehre, nur unzureichend unter dem 
Mantel einer nicht-theologischen Philosophie verborgen? Setzt sie, um 
nachvollzogen zu werden, bei ihrem Rezipienten wie beim Empfänger 
jeder Gebung eine Entscheidung voraus - die Entscheidung für den 
christlichen Glauben ?

Viele Strukturen der Phänomenologie, die Marion entwickelt, ins­
besondere die der Hingabe des adonne, lassen sich sicherlich aus einem 
christlichen Weltbild ableiten. Dies wäre allerdings kein Vorwurf gegen 
eine Phänomenologie, die die Vorgaben ihres eigenen Denkens auch 
kulturhistorisch mitreflektiert. Es scheint durchaus so, daß Marion 
vom Rezipienten seiner Phänomenologie indirekt verlangt, das in sei­
nen Schriften Zu-erkennen-Gegebene in einer spezifischen Performanz 
entgegenzunehmen: es gilt, die Haltung des adonne einzunehmen und 
sich selbst als gegeben bzw. aus einer Gebung empfangen anzuerken­
nen, um die Phänomenologie der donation vollkommen nachvollziehen 
zu können - sei diese Haltung nun aus einer christlichen Vorgabe oder 
aus den kulturellen und sozialen Vorgaben und Strukturen abgeleitet, 
die sich in komplexen kulturhistorischen Entwicklungen und Reflexio­
nen mit dem Modell der Gabe und der Forderung nach ihrer Annahme 
und nach Dankbarkeit verbinden. Marion selbst verweist, wie bereits 
dargelegt, darauf, daß auch die von ihm zurückgewiesene >Metaphysik< 
in gleichem Maße eine Entscheidung verlangt: Es gilt sich stets zu ent­
scheiden, ob man den Platz am Fenster wählt, sich selbst als aktiv Er­
kennenden situiert, oder ob man sich als Vorbeigehenden betrachtet, 
der primär erkannt und gesehen wird - und der zudem auch geliebt 
werden will. Gerade um diese Entscheidung treffen zu können, ist es 
aber auch notwendig, sich in beide Perspektiven zu versetzen und die 
Möglichkeiten ihrer jeweiligen Sichtweise zu erkennen.

Ich kehre noch einmal zum Augenblick der Entscheidung dafür 
zurück, die Perspektive des Passanten einzunehmen, der nicht zuerst 
sieht und erkennt, sondern gesehen und erkannt wird: Analog dazu, 
wie die mystische Theologie einen dritten Weg einschlägt, wendet sich 
Pascal jener dritten Ordnung zu, die die Ordnungen von res extensa 
und res cogitans überschreitet: dem ordo amoris. An die Stelle des Ego 
als Zentrum und Basis der sicheren Erkenntnis tritt ein >Mich<, dem es 
nicht darum geht, zu erkennen, alle Unsicherheiten auszuschließen und 

474

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

der Reduktion des Zweifels zu unterziehen, ebenso nicht darum, nur 
erkannt, sondern vielmehr darum, anerkannt und geliebt zu werden - 
statt einer Reduktion auf die Gewißheit wird also eine Akkumulation 
von Liebe angestrebt. Diese Verwandlung zieht noch nicht automatisch 
nach sich, daß das Selbst den Anspruch aufgibt, im Zentrum zu stehen. 
Dieses >Mich< ist zwar ein Empfänger, aber noch nicht als Hingegebener, 
als adonne. Es ist das >Mich<, das wie bei Ricoeur fordert: >Du aber liebe 
mich<. Und diese Forderung kann sich zu einem Anspruch erweitern, 
der das sich selbst liebende Selbst zum Zentrum der Liebe aller anderen 
Subjekte machen will.

Pascal führt daher, um eine Dezentralisierung des Subjekts zu ge­
währleisten, die Figur eines Selbst ein, welches sich gerade dadurch aus­
zeichnet, daß es sich selbst hassen und an Stelle der Eigenliebe dann 
seine Liebe einem wirklich Liebenswerten widmen kann. [Vgl. Sur le 
prisme 348] Marion betont, daß es sich hier nicht um einen Haß im 
starken, heute gebräuchlichen Sinne des Wortes handelt, der wieder 
eine idolatrische Beziehung zu sich selbst voraussetzen würde, die sich 
mit gleicher Intensität auf sich selbst richtet wie die Eigenliebe. Ent­
scheidend ist vielmehr die >Umwidmung< der Liebe, die sich nicht mehr 
auf den Liebenden selbst zurückwendet, sondern sich ein anderes Ziel 
und Zentrum sucht, das bei Pascal eindeutig Gott bildet. Da allerdings 
der ordo amoris in der Unterscheidung zwischen Eigenliebe und Liebe 
zu Gott wieder eine duale Struktur aufweisen würde, welche ja gerade 
überschritten werden soll, wird auch hier eine dritte Instanz notwendig. 
Diese findet sich in der Figur Jesu Christi, der selbst nicht als eine an­
dere Art von Ego erscheint oder jenseits der Reichweite einer endlichen, 
menschlichen Liebe bleibt, sondern sich als ein Empfänger, ein >Mich< 
gibt, das geliebt werden kann und dabei >mitten unter uns< ist - unter 
den Passanten also, die am Fenster vorbeigehen. Zugleich wird jeder 
Mensch von diesem unendlich geliebt, während er selbst immer nur zu 
einer endlichen Eigenliebe fähig wäre. Was so für Pascal die Liebesord­
nung strukturiert, nennt Marion eine Ökonomie der Gnade - »eco- 
nomie de gräce«:

»Par une etrange Substitution, qui manifeste Vadmirable commercium, le je / 
ego, qui se perd en passant du second au troisieme ordre, se re^oit en retour du 
Christ comme un moi infiniment aime, ä l'unique condition qu'il abandonne 
infiniment son je / ego pense, pour ne reconnaitre, donc pour n'aimer que le je 
du Christ comme seul >centre<«. [Sur le prisme 355]

475

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Das Ego muß sich selbst in dieser Ökonomie aufgeben, sich verlieren - 
»ou mieux se donner« [ebd.] - um sich in anderer Form selbst zurück­
gewinnen zu können. Es scheint hier, anstatt eine neutrale, handhab­
bare Sache als Gabe geben zu können, seinen eigenen Platz aufgeben zu 
müssen. Allerdings heißt dies nicht eigentlich, sich selbst aufgeben zu 
müssen, sondern nur den Platz eines sich selbst als Zentrum setzenden 
Subjekts, sei es als Zentrum der Erkenntnis oder als Zentrum und Ziel­
punkt der Liebe. Die aufgrund der eigenen Endlichkeit schlichtweg 
nicht realisierbare Totalität der Liebe - so drastisch aufgezeigt im Di­
lemma des >tout autre est tout autre< Derridas -, an deren Stelle im 
Alltag der anonyme ökonomische Austausch tritt, wird wiederum bei 
Pascal nicht in ein >Drittes< der gegebenen Gabe hineingelegt, sondern 
auf einen ganz anderen Dritten gerichtet und auf diese Weise substitu­
iert oder >supplementiert<, im Vertrauen auf eine Instanz, die die uni­
versale, unendliche Liebe und Hingabe an unserer Stelle realisiert.

Die Figur der Hingabe des adonne scheint in dieser Denkfigur der 
christlichen Ökonomie der Gnade bereits deutlich angelegt, wobei den 
Ausgangspunkt der Gebung die Liebe bildet, die ihre eigene, dritte Ord­
nung vorgibt. Auch in »The Final Appeal of the Subject« verweist 
Marion indirekt auf eine solche Gabe der Gnade:

»More essential to the I than itself, the gesture that interlocutes appears, freely 
but not without price, in the figure of the claim - as that which gives the I as a 
myself rendered to itself. Grace gives the myself to itself before the I even 
notices itself. My grace precedes me.« [Final Appeal 104]

Wo Marion auf diese Art und Weise den Begriff der Gnade in seinen 
Entwurf des >Subjekts nach dem Subjekt< mit einfließen läßt, ist der 
Übergang zwischen einer phänomenologischen Bezeugung und einem 
Bekenntnis fließend - sei es als religiöses Bekenntnis oder allgemeiner 
als Bekenntnis zu einer bestimmten Haltung gegenüber allem Gegebe­
nen, gegenüber der eigenen Gegebenheit als Selbst und gegenüber den 
und dem Anderen. Wie schon bei Derrida wird also der Anspruch, et­
was über das Selbst zu erkennen zu geben, mit der u. a. augustinischen 
Tradition verbunden, sich selbst zu bekennen. Die Deskription scheint 
sich hier einer Präskription zu nähern, die eine bestimmte Haltung auch 
des Rezipienten des Zu-erkennen-Gegebenen einfordert: Der Sich-Be- 
kennende begibt sich in eine Haltung, die er zugleich als allgemein ge­
forderte Haltung des Selbst dem Rezipienten zu erkennen geben will, 
der sich wiederum in genau diese Haltung begeben muß, um das im 

476

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Bekenntnis Zu-erkennen-Gegebenen verstehen zu können, um sich 
nämlich in den Sich-Bekennenden hineinzuversetzen. Diese Haltung 
soll dann wiederum von der Rezeption des Textes auf die Entgegennah­
me jeder Gegebenheit übertragen werden. Liegt in diesem Umgang mit 
dem hermeneutischen Zirkel vielleicht, in Anlehnung an die »Zirkum- 
fession« Derridas, eine Art >Zirkumskription< vor, die versucht, in der 
Beziehung zwischen Autor und Leser die Zirkulation zwischen Ruf und 
Antworthaftigkeit nachzuzeichnen, um sich dabei für den Kreislauf 
einer anderen Ökonomie zu öffnen - jener Ökonomie der Gnade, die 
die Zirkularität des Tauschs auf eine Ordnung der Liebe hin überschrei­
tet? Eine Haltung des Schreibenden, Zu-erkennen-Gebenden, der sich 
selbst mit zu erkennen gibt und aufs Spiel setzt, wird sich bestätigen, wo 
Marion explizit über das Phänomen der Liebe schreibt.134

Gerade in Marions Umgang mit der Figur der Gabe, die von der 
Gebung zu unterscheiden ist, läßt sich die Frage verfolgen, wie das Ver­
hältnis zwischen einer interpersonalen Beziehung - einer Beziehung 
von adonne zu adonne - und einer solchen übergeordneten Ökonomie 
der Gnade zu bestimmen ist. Wie kann Marions Insistieren auf die Im­
manenz mit seinem Anspruch verbunden werden, das gewonnene 
>Subjekt nach dem Subjekt< nicht solipsistisch, sondern in einer Öff­
nung auf den Anderen zu denken, sofern dieser Andere ein konkretes, 
personales Gegenüber ist, mit dem es in die Beziehung eines Mitein­
anders einzutreten gilt? Und wie kann diese Beziehung ausgehend von 
der donation gedacht werden? Um diese Fragen zu klären, gilt es nun 
zunächst das Verhältnis zwischen der Gebung und der Gabe in ihrer 
ganz praktischen und pragmatischen Dimension genauer zu klären.

134 Siehe Abschnitt D. III. 3.3. Explizit bezieht sich Marion in »Au Heu de soi« auf die 
Form des Bekenntnisses bei Augustinus, dem eine Doppelstruktur zugeschrieben wird 
als Geständnis des eigenen Mangels einerseits und als Lob der Beziehung zu Gott, in dem 
sich die Distanz zwischen dem Lobenden und dem Gelobten ausspricht, in der sich Liebe 
vollzieht. Ausdrücklich verweist Marion auf die »Haltung« und »Befindlichkeit«, die im 
Bekenntnis deutlich wird, sowie auf die Vermittlung an den Leser bzw. die Gemeinschaft 
der Glaubenden, die das Bekenntnis nachvollziehen bzw. mitvollziehen sollen. (Vgl.: 
Jean-Luc Marion: Au Heu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 51-70.).

477

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

2) Die Reduktion der Gabe - Modell der donation und 
Öffnung auf ein Miteinander?

2.1) Wie gibt sich das Phänomen der Gabe?

In »Etant donne« vollzieht Marion nach der Einführung des Prinzips 
der donation eine Reduktion des Phänomens der Gabe, die in mehr­
facher Hinsicht interessant ist. Er führt hier exemplarisch seine Metho­
dik der Reduktion an einem Phänomen vor und konkretisiert damit die 
zunächst recht abstrakten Überlegungen zu Gegebenheit und Gebung. 
Die vollzogene, dreischrittige £7rop) zeichnet sich durch eine sehr gute 
Nachvollziehbarkeit aus und erlaubt es, die phänomenologische Per­
spektive von der >natürlichen Einstellung< zu unterscheiden und sich 
dennoch im Rahmen einer vertrauten Lebenswirklichkeit zu bewegen. 
Warum aber wird gerade das Phänomen der Gabe auf seine donation 
reduziert? Weil die Dimension des Gebens im Gabegeschehen leichter 
offengelegt werden kann, als in anderen Phänomenen? Weil Marion 
hiermit bereits auf die Frage reagiert, welche Beziehung zwischen Ge­
bung und Gabe sein Denken voraussetzt? Oder weil im Phänomen der 
Gabe doch mehr auf dem Spiel steht als ein Beispiel?

Welche Implikationen der Gabe wirken in der donation weiter, 
auch wenn die Reduktion nun gerade die Implikation der Gebung in 
der Gabe freilegen soll? Besonders relevant erscheint mir diese Frage 
angesichts der interpersonalen und sozialen Dimension der Gabe, wie 
sie insbesondere auch von Paul Ricceur aufgezeigt wurde. Ricoeur stellte 
Marion in einer Diskussion im »Centre Sevres« in Paris am 10. Juni 
1994 im Hinblick auf die Argumentation von »Reduction et donation« 
auch die Frage, ob nicht eine deutlichere Trennung zwischen dem phä­
nomenologischen Begriff der Gegebenheit und der allgemeinen Thema­
tik des Gebens und der Gabe vorzunehmen sei, als dies in der Überset­
zung der Gegebenheit als donation geschehe: »... ne devrait-on pas 
renoncer ä un concept unique de donne et distinguer essentiellement 
entre la donation phenomenologique du donne et la thematique com­
mune du don ?« [ED 8] Warum also setzt Marion sein Prinzip der do­
nation, das doch auf die Gegebenheit bei Husserl zurückzuführen ist, 
einer >Kontamination< mit dem Begriff der Gabe in seiner spannungs­
reichen Polysemie und insbesondere in seinen ethischen und sozialphi­
losophischen Aufladungen aus? Vielleicht durchaus auch, um die dona­
tion in ihrer radikalen Immanenz für eine interdonation offenzuhalten, 

478

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

die am Ende von »Etant donne« als neuer phänomenologischer Zugang 
zur Interpersonalität skizziert wird?

Zunächst begründet Marion den Vollzug der Reduktion des Phä­
nomens der Gabe in »Etant donne« allerdings nur am Rande durch den 
Bezug zur Interpersonalität135: aus dem Modell der Gabe soll eine Alter­
native zu einem kausalen Schema, einem Ursache-Wirkung-Verhältnis, 
zur Ableitung der Gebung als Effekt einer causa efficiens oder einer 
Transzendenz bzw. prinzipiell zu einem >Rückfall< in ein metaphysi­
sches Denken entwickelt werden.136 Es soll gelingen, daß die donation 
weder ein leeres Schema (»scheine vide«), noch ein sinnüberladenes 
Schema (»scheine surcharge du sens«) bildet. [ED 104] Die Begrün­
dung, warum hierzu gerade das Phänomen der Gabe herangezogen 
wird, erscheint dabei auf den ersten Blick noch recht vage, erinnert ein 
wenig an Ricoeurs >Stolpern< über die philosophische Lücke des Begriffs 
der reconnaissance, und enthüllt vielleicht den Charakter eines >Ver- 
suchsaufbaus<, der installiert wird, bevor dann im Vollzug des Versuchs 
die daraus ableitbaren Ergebnisse klarer werden. Dabei wird sich im 
Rückblick zeigen, daß insbesondere in der Entwicklung des >Subjekts 
nach dem Subjekt< als adonne die Orientierung am Modell der Gabe 
tatsächlich sehr deutlich erscheint. Marion selbst stellt die Frage, inwie­
fern die Gabe als ein privilegiertes Phänomen als Modell oder Leitfaden 
seiner Phänomenologie dienen kann:

»Le premier motif en faveur de ce choix tient, evidemment, ä la paronymie qui 
reunit don et donation. Et l'on peut s'etonner que peu des phenomenologues 
aient tente de retablir une continuite entre la Gegebenheit et le phenomene du 
don, fascinant et inevitable pour l'analyse de l'intersubjectivite. Pourquoi ne 
pas supposer en effet que le don - donc l'echange, la circulation du donne entre 
donateur et donataire, le retour et la reponse, la perte et le gain - ne puisse, une 
fois epure son foisonnement empirique, fournir au moins l'esquisse d'un mo­
dele non causal, non efficient et enfin non metaphysique ä la donation ? Pour- 

135 In einer Fußnote [ED 124, Anm. 1] bemerkt Marion, wenn es ihm hier um die Frage 
der Intersubjektivität gehen würde, so müßte auch die Figur des (personalen) Dritten 
einbezogen werden, die aber zunächst in der Betrachtung der Gabe einer gegebenen 
Sache von einem Geber an einen Empfänger gänzlich ausgeblendet wird, bevor sie später 
in der Betrachtung der intersubjektiven Beziehung der Liebe tatsächlich einen prominen­
ten Platz erhält.
136 Marion wendet sich mit der Reduktion der Gabe noch einmal explizit gegen die These 
Janicauds, er vollziehe in seinem Denken eine theologische Wende der Phänomenologie, 
bzw. gegen die Einordnung in eine Theologie als metaphysica specialis, auch wenn eine 
Öffnung auf die Offenbarungstheologie explizit stattfinde.

479

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

rait-on lire la phenomenalite de la donation au fil conducteur du don, pris 
comme phenomene privilegie ?« [ED 108]

Das Vorbild dafür, die paradoxe >Logik< der Gabe als Gegenentwurf zur 
Logik von Kausalität und Effizienz zu verstehen, liegt hier explizit in 
Jacques Derridas »Falschgeld«. Dessen Alternative zu einem metaphy­
sischem Verständnis der Gabe mündet jedoch in das bereits aufgezeigte 
Dilemma einer Gabe, die sich immer schon selbst annulliert, sobald sie 
als Gabe erkannt wird. Noch die Mißachtung der Gabe durch den Emp­
fänger gibt dem Gebenden ein Selbstbewußtsein als Ego angesichts sei­
ner eigenen Großzügigkeit und macht so die Gabe zum besten denk­
baren Geschäft. Wenn die Gabe in der Phänomenalisierung in einem 
gegebenen Objekt gegenwärtig wird, geht sie für Derrida bereits in die 
Ökonomie der Präsenz ein und ist keine Gabe mehr, wenn sie aber nicht 
gegenwärtig erscheint, ist sie kein Phänomen. So entscheidet sich am 
Phänomen der Gabe die Möglichkeit einer Phänomenologie, die alles als 
donation erfassen will, ohne daß etwas denkbar bliebe, was sich nicht als 
Phänomen gibt.

Auch Ingolf U. Dalferth verweist in seinem Aufsatz »Alles um­
sonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der Gabe«A37 darauf, 
daß es in der Auseinandersetzung zwischen Marion und Derrida weni­
ger um das >Phänomen Gabe< als vielmehr um einen Streit über die 
phänomenologische Methode und ihre Grenzen gehe. [Vgl. Gabel, Joas 
162] Beide zielten in der Beschäftigung mit der Gabe letztlich auf ein 
»Verarbeiten des störenden, widerständigen, unterbrechenden Mehr 
der Welt«, das sich der klassischen phänomenologischen Reduktion wi­
dersetzt. [Gabel, Joas 167] Das Prinzip >Gabe< verweist für Dalferth bei 
Derrida als Figur des Unmöglichen darauf, daß es hinter dem >Dasein< 
der Phänomene nur die Spur, den Entzug oder das Verschwinden gibt, 
die sich nicht zeigen lassen, aber sprachlich erschlossen werden können, 
wobei dann die Sprache an ihre Grenzen stößt. Bei Marion hingegen 
bilde die Gabe letztlich eine Art Chiffre dafür, daß es hinter dem Phä­
nomen mehr gibt, als erscheint, da sich das Sich-Zeigen oder Sich-Ge- 
ben der Phänomene selbst eben nicht zeigt.137 138

Es kann für Marion gelingen eine Phänomenalisierung von >Gabe< 

137 Gabel, Joas 159-191.
138 Für Dalferth sucht Marion das Wesen der Gabe »in der phänomenologischen Ver­
zweiflungstat, das Wesen mit dem Dasein zu identifizieren, um das Phänomen nicht zu 
verlieren« (das für Derrida gerade durch seinen Verlust gekennzeichnet ist) »das Wesen 

480

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

zu denken, die nicht automatisch ein Gegenwärtigsein bedeuten muß, 
indem man die Phänomenalisierung des Phänomens nicht darauf zu­
rückführt, daß dieses im Horizont der Gegenwart, des Seins oder des 
Vorhandenen ist, sondern eben auf seine Gebung, die sich zugleich als 
eine Entäußerung vollzieht. Die Gabe annulliert dabei nicht sich selbst, 
sondern die Gegenwärtigkeit, Gegenständlichkeit und die Einbindung 
in die Struktur einer Ökonomie. Sie verliert nicht ihren Charakter als 
Gabe, also nicht ihr phänomenales Selbst, wohl aber die kreisförmige 
Rückkehr zu sich selbst:

»En perdant la presence, le don ne se perd pas, mais perd ce qui ne lui convient 
et ne revient pas - revenir ä soi. Ou plutöt, il se perd bei et bien, mais au sens 
oü il se deprend ainsi de soi, s'abandonne hors de soi - hors du soi - pour 
s'accomplir comme perte de soi, mais non pas en pure perte.« [ED 116]

Diese Entäußerung der Gabe scheint in der >Selbstaufgabe< deutlich die 
Figur des adonne vorwegzunehmen. Indem das Spezifikum der Gabe 
gerade darin liegt, daß sie sich gibt, entzieht sie sich für Marion von 
vornherein dem Horizont des Seins - sie ist nicht, sie gibt sich. Da 
Marion eben gegen die natürliche Einstellung argumentiert, die zu­
nächst einmal davon ausgehen würde, daß ein Geber eine Gabe gibt, 
nicht aber, daß sie sich selbst gibt, ist seine Darstellung der Gabe an 
keinem Punkt von der bereits vorausgesetzten Universalität der Ge­
bung zu trennen. In einer zirkulären Argumentation wird also das 
nicht-metaphysische Prinzip der Logik der Gabe als Modell zur Ent­
wicklung des nicht-metaphysischen Prinzips der donation eingesetzt 
und dabei zugleich das Prinzip der donation bereits vorausgesetzt, um 
die Paradoxie der Annullierung der Gabe in der Präsenz aufzulösen.

Derridas Interpretation der Gabe soll in einer >Kontra-Interpreta- 
tion< (»contre-interpretation« [ED 116]) gegen den Strich gelesen wer­
den, um die Tiefe der aufgeworfenen Fragestellungen freizulegen. In­
teressanterweise blendet Marion dabei die Aspekt der Gabe der Poesie, 
des Ereignisses oder des Geheimnisses aus, die doch beispielsweise mit 
der Betonung der Überraschung des Empfängers deutliche Anknüp­
fungspunkte an die Konzeption der gesättigten Phänomene bieten wür­
den. Er konzentriert sich stattdessen auf das Netz von Negationen, das 
von Derrida um das Begriffspaar Wahrheit / Gabe fest geschnürt wird 

der Gabe also auf das Dasein von Gegebenem zu reduzieren (Marions daseinsphänome­
nologische Universalisierung).« [Gabel, Joas 165]

481

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

in der Formel: »Allons ä la limite: la verite du don [...] suffit ä annuler le 
don. La verite du don equivaut au non-don ou ä la non-verite du 
don.«139 Derrida antwortet auf dieses Paradoxon mit der Unterschei­
dung zwischen Gaben, die einen Gegenstand geben, und Gaben, die 
nichts und damit allein die Bedingung des Gebens geben - die Gabe 
der Zeit, des Todes, des Wortes. Diese Verdoppelung der Gabebegriffs 
bildet für Marion aber nur eine Komplikation, keine echte Vertiefung 
des Verständnisses der Gabe, zumal >die reine Gabe< als Bedingung des 
Gebens wieder wie ein transzendentales, metaphysisches Prinzip einge­
setzt werde - Derrida scheint eine >erste Gabe< hinter jedem Phänomen 
der Gabe zu suchen. [VgL ED 118] Was heißt es, wenn diese Bedingung 
der Möglichkeit der Gabe gleichermaßen die Bedingung ihrer Unmög­
lichkeit bildet? Für Marion geht es hierbei durchaus in einer großen 
Nähe zu Derridas Auseinandersetzung mit den Grenzen der Sprache 
um die Frage, was den Namen oder Titel Gabe verdient. Es geht also 
auch in der Reduktion des Phänomens, das gemeinhin mit dem Namen 
>Gabe< versehen wird, um die Frage, wie eine anonyme Gebung benannt 
und identifiziert wird - und wie dieser Name der Weise entsprechen 
kann, wie sie sich gibt.

»Nous repondrons donc que les conditions d'impossibilite (ou de possibilite) 
prouvent seulement que ce qui fut etudie ne meritait pas le titre du don et que, 
si don il doit jamais y avoir, il aura necessairement d'autres conditions de 
possibilite que celles de son impossibilite.« [ED 119]

Reduziert werden soll also eine Ökonomisierung der Gabe, die darin 
besteht, daß ihr ein Name, ein Begriff gegeben wird, der sie als ein ens 
commune in das metaphysische Denken einordnet bzw. das Phänomen 
>Gabe< gegen den metaphysisch interpretierten Begriff >Gabe< ein­
tauscht - »en transformant totalement son don en un etant subsistant, 
present en permanence, dote de valeur (d'usage ou / et d'echange) et de 
finalite (utilite, prestige, etc.) produit ou detruit par efficience et calcul, 
enserre dans l'etau de ses causes ...« [Ebd.]

Was damit verfehlt wird, ist der in der Gabe auf besondere Art und 
Weise implizierte Charakter ihrer Gebung - die Bewegung oder Perfor­
manz des Gebens, die als ein Seiendes, als ein ausgetauschtes Gut nicht 
verstanden werden kann. Es gilt daher nicht mehr, die Gabe im Hori­

139 Jacques Derrida: Donner le temps 1. La fausse monnaie, Paris 1991. Ich übernehme 
hier die Zitation von Jean-Luc Marion einschließlich der Auslassungszeichen, [ED 116].

482

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

zont der Ökonomie zu betrachten, wie dies Derrida für Marion unwei­
gerlich auch dann noch tut, wenn er versucht sie diesem zu entziehen 
(was Derrida ja durchaus selbst problematisiert, allerdings ebenso 
Mauss vorwirft) - analog dazu, wie jede Verneinung des Ich-Sagens 
im Horizont eines Ich-Sagens geschieht. Stattdessen soll die Gabe allein 
im Horizont ihrer Gebung betrachtet werden. Das Problem des Stand­
ardmodells der Gabe (»le modele Standard«, [ED 120]) besteht für 
Marion darin, daß dieses Modell in der Logik der Kausalität und Finali­
tät betrachtet wird. Der Geber wird zur causa efficiens, der Empfänger 
zur causa finalis, die gegebene Sache bleibt an die kausalen Bedingun­
gen ihrer Materie und Form gebunden. Zudem muß der gegebene Ge­
genstand als er selbst konstant bleiben, um einen reziproken Austausch 
zu erlauben, der dem Gesetz der Entsprechung von Ursache und Wir­
kung gehorcht, und damit er von Hand zu Hand weitergereicht werden 
kann. Würde er sich im Prozeß des Gebens verändern, könnte sein Preis 
nicht mehr eindeutig bestimmt werden. Um im ökonomischen Kreis­
lauf ungestört zu zirkulieren, muß das Gabeobjekt allgemein zugäng­
lich und vollkommen gleichgültig gegenüber den Akteuren sein, die 
den Austausch vollziehen. Letztlich ist es damit für Marion im öko­
nomischen Kontext eigentlich die Präsenz des Objektes, die den Aus­
tausch bestimmt und beherrscht:

»Possede, le don possede les acteurs de l'economie - ainsi l'economie ramene 
le present du don ä la presence metaphysique, tandis que la causalite confere ä 
l'echange le fondement de l'egalite metaphysique entre l'effet et la cause.« 
[Ebd.]

Gerade in der Logik der Ökonomie würde also das Objekt auf eine Wei­
se herrschen, die an Mauss' Kraft der gegebenen Sache erinnert.

Eine Großzügigkeit, die die logisch notwendige Reziprozität zwi­
schen einer ersten Gabe und einer Erwiderung übersteigt, wäre nur als 
Abweichung vom Gesetz der Reziprozität zu betrachten, nicht aber als 
prinzipieller Widerspruch gegen die Reziprozität. Letztlich wird auch 
der Charakter der Großzügigkeit der Gabe gegen einen Preis aus­
getauscht - nur eben gegen einen besonders großzügig bemessenen 
Preis: »Rendu au commerce, le don s'est dejä depouille de sa pauvrete, 
il a echange sa gratuite contre un prix.« [ED 120 f.] Um den Charakter 
des Phänomens der Gabe eigentlich zu erfassen, ist es hingegen not­
wendig, ein Geben ohne Interesse, ohne Motiv, ohne Zweck und ohne 
Ziel zu denken - ein Geben, das nicht die Antwort der Rückgabe mit 

483

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

einkalkuliert, sondern sich selbst ganz verausgabt und verliert: »Le don 
apparait quand il commence ä se perdre et il se perd tant qu'il continue ä 
s'y retrouver«. [ED 121] Marion bezieht sich hierbei auf die klassische 
Definition Thomas von Aquins: »... donum proprie est datio irredibi- 
lis [...], id est quod non datur intentione retributionis«.140 Wir bewegen 
uns also in jenem (christlich geprägten) Ideal der Großzügigkeit, das 
Henaff jenseits der Ebene der zeremoniellen Gabe ansetzt. Der franzö­
sische Begriff >gratuite<, der die Unmotiviertheit, Spontaneität oder 
auch Willkürlichkeit des Gebens bezeichnet, allerdings ebenso ein Ge­
ben ohne Preis, also >gratis<, kann für Marion hier nur eine Annäherung 
an diese radikale Entäußerung bieten, die jeden Horizont eines Preises 
bereits übersteigen soll: »Le don surgit de soi, sans s'inscrire dans le 
Circuit economique, oü I'echange d'avance Lorienterait, le provoquerait 
et le reprendrait.« [Ebd.] Die Gabe soll also so erfaßt werden, wie sie 
sich als Phänomen von vornherein jenseits des Horizontes der Öko­
nomie gibt.

2.2) Die Einklammerung von Geber, Empfänger und 
gegebener Sache

Um das Phänomen der Gabe so in den Blick zu nehmen, wie es sich 
selbst gibt, das heißt im Hinblick auf den Vollzug und Charakter des 
Gebens, - um also zu erkennen, was gegeben sein muß, damit wir ein 
bestimmtes Phänomen als >Gabe< wahrnehmen -, vollzieht Marion eine 
dreifache Einklammerung der Elemente des Gebers, Empfängers und 
der gegebenen Sache. Hierdurch soll eine reine Tautologie der Bezie­
hung zwischen Gabe und Geben ebenso vermieden werden wie der 
Selbstwiderspruch einer Gabe, die ganz ohne diese transzendenten Ele­
mente, also ohne den Übergang von einem zum anderen gedacht wer­
den sollte. Die drei Pole, die Derrida als Bedingungen der Unmöglich­
keit der Gabe freilegt, und die Distanz zwischen ihnen werden zu den 
Ausgangsbedingungen für die Möglichkeit, schrittweise eine Reduktion 
bzw. szrop) vollziehen zu können.

Besonders gut nachvollziehbar wird in Marions Konkretisierung 
der Reduktion auf die donation am Beispiel des Gabephänomens der 

140 Thomas von Aquin: Summa theologiae, la, q.38, a.2, c. Aufgenommen ist hier die 
Zitation Marions. [ED 121].

484

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Sprung in die phänomenologische Perspektive und die wechselseitige 
Beziehung zwischen donation und Reduktion. Soll herausgefiltert wer­
den, wie das Phänomen >Gabe< sich gibt, so geht es darum, wie es sich 
der Wahrnehmung bzw. dem Bewußtsein gibt. Das heißt wiederum, 
daß keine neutrale Beobachterperspektive eingenommen werden soll, 
von der aus die drei Pole des Gabegeschehens überblickt werden. Viel­
mehr wird dieses Geschehen jeweils als Bewußtseinserlebnis eines der 
Beteiligten betrachtet - des Gebers oder des Empfängers - womit diesen
- und damit dem personalen Selbst - hier eine ganz eindeutige Vor­
rangstellung gegenüber der gegebenen Sache eingeräumt wird, aus de­
ren Perspektive das Gabephänomen eben nicht dargestellt werden darf, 
was rein fiktional ja durchaus möglich wäre. Es bleibt also zunächst 
einmal notwendig bei jedem Schritt der Reduktion jeweils ein potentiel­
les transzendentales Ich< beizubehalten, dessen Rolle an diesem Punkt 
der Argumentation Marions noch nicht zu der des adonne umgekehrt 
wurde. Angesichts dieser Bedeutung des Bewußtseins der beiden per­
sonalen Aktanten der Gabe läßt sich fragen, ob die Dimension des Be­
wußtseins in Marions Modell des adonne nicht möglicherweise unter­
bestimmt bleibt.

Wodurch genau läßt sich hier die intuitiv so einsichtige, explizit 
aber noch nicht einmal so deklarierte Privilegierung des personalen 
Selbst gegenüber dem phänomenalen Selbst rechtfertigen, das sich als 
Sache gibt? Wird diese Privilegierung und auch die Unterscheidung 
zwischen einem Selbst mit Bewußtsein, einem potentiellen Empfänger 
der Phänomenwahrnehmung und einem Phänomen, das sich selbst gibt 
und zu erkennen gibt, ohne sich selbst - mangels Bewußtsein - in ir­
gendeiner Form kennen oder erkennen zu können, in Marions Beschrei­
bung des adonne nicht stets vorausgesetzt und zugleich wiederum erst 
nachträglich dadurch umgesetzt, daß eben der Empfänger erkennen und 
benennen kann, was sich zu erkennen gibt? Ist die Argumentation also 
auch in der Reduktion der Gabe stets zirkulär, da sie immer wieder auf 
einen >Bewußtseinspol< zurückführen muß? Geht es allerdings um eine 
streng phänomenologische Beschreibung und Bezeugung, die wieder­
um stets aus der Perspektive eines Phänomen-Empfängers erfolgen 
muß, welcher sich nicht auf einen neutralen Standpunkt - ans Fenster
- stellen kann, so prägt den Kern dieser Perspektive gerade die Anerken­
nung der Tatsache, daß das Faktum dieses Empfängerbewußtseins, wel­
ches in jeder Beschreibung vorauszusetzen ist, eben niemals eingeholt 
werden kann, zumal es für Marion erst aus dem Empfangen hervorgeht 

485

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

bzw. nur unmittelbar gemeinsam mit diesem phänomenologisch erfaßt 
werden kann. Die phänomenologische >Erkenntnistheorie<, die be­
schreibt, wie das Gegebene erkannt wird, muß stets sekundär gegenüber 
dem sein, was gegeben ist oder sich gibt. Indirekt geht es hier, wie sich 
auch im Hinblick auf das spezifische Phänomen der Gabe noch einmal 
bestätigen wird, stets bereits darum, daß der Philosophierende aner­
kennt, sich immer schon in der Position des Empfängers von Gebungen 
vorzufinden.

Die Reduktion des Gabephänomens wird nicht einfach als abstrak­
tes philosophisches Gedankenexperiment dargestellt, sondern inter­
essanterweise zunächst einmal sehr konkret in der Praxis eines sozialen 
und interpersonalen Miteinanders verankert. Die Einklammerung des 
Empfängers setzt nicht voraus, daß keinerlei Adressat der Gabe vorhan­
den und kein Empfangen denkbar ist - dies würde Marions Konzeption 
der Gebung als Ruf widersprechen, der immer schon empfangen wird - 
vielmehr wird ein Empfänger entworfen, dessen Besonderheit darin be­
steht, daß er nicht nur nicht zurückgeben will, sondern keinesfalls zu­
rückgeben kann. Es geht hierbei nicht um die konkrete Tatsache der 
Verweigerung des Empfangens und Erwiderns, sondern um die prinzi­
pielle Möglichkeit einer solchen Verweigerung und letztlich um die da­
mit verbundene Haltung des Gebers, der nicht mit einer Gegengabe 
rechnen darf, wenn er das, was er gibt, nicht als Teil eines Tauschs oder 
Handels, sondern als Gabe gibt: »il faut toujours donner au moins com- 
me si le donataire ne devait jamais rendre«. [ED 126] Marion über­
nimmt hierbei das Paradoxon der Annullierung der Gabe durch ihre 
Anerkennung bei Derrida. [Vgl. ED 125] Damit die Gabe sich allerdings 
für den Geber tatsächlich verliert, ist es paradoxerweise gleichermaßen 
notwendig, daß sie von einem Anderen (autrui) übernommen und ein­
behalten wird, damit sie sich endgültig aus dem Besitz des Gebenden 
löst: »il faut qu'un autrui l'encaisse et m'en prive definitivement«. [ED 
125] Als praktische Beispiele von Gaben, die gegeben werden, ohne mit 
einer Erwiderung zu rechnen, führt Marion die anonyme Solidarität 
gegenüber Fremden bzw. unbekannten Dritten an, die mit Spenden be­
dacht werden. Daraus, daß die Gabe hier ohne Blick auf das Gesicht des 
Anderen erfolgt, leitet er ab, daß das Erscheinen der Gabe als Phänomen 
generell nicht von einer >ethischen< Situation im Sinne der direkten 
Begegnung mit dem Antlitz des Anderen abhängt. Vielmehr setzt für 
ihn umgekehrt die Möglichkeit zur Entwicklung einer über das konkre­
te Phänomen hinaus abstrahierenden Ethik bereits die Gebung der Gabe 

486

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

voraus: »La donation du don ne depend pas de I'ethique, mais, inver- 
sement, I'ethique suppose sans doute la donation du don.« [ED 128]

Noch deutlicher wird die Intention des Gebens ohne Berechnung 
einer reziproken Erwiderung in der Gabe an den Feind, der die Annah­
me verweigert. Auch Marion greift hier also wie bereits Ricoeur das 
Motiv der Feindesliebe auf. Der Feind ist paradoxerweise ein Verbünde­
ter der Gabe, während der Freund, der die Gabe dankbar annimmt und 
angemessen erwidert, ihr eigentlich im Weg steht, da er bereits ihre 
Ökonomisierung einleitet. Der Undankbare wiederum bemißt sogar 
das Gewicht der Gabe und identifiziert sie als Gabe, entzieht sich aber 
der Verschuldung durch sie. Mit dem Prinzip >ich schulde niemandem 
etwas< - »je ne dois rien ä personne« - wendet er indirekt ein Prinzip der 
metaphysischen Selbstidentität an, mit der wiederum die Gabe als Ent­
äußerung bricht. [ED 131] Da in diesen Fällen die Gabe für den Geben­
den als Gabe wahrnehmbar bleibt bzw. erst eigentlich in ihrem Charak­
ter als >reine<, sich ohne Ziel und Zweck entäußernde Gabe ermöglicht 
wird, wird die reine Immanenz des Gabephänomens enthüllt. Der Ge­
bende muß dann phänomenologisch Zeuge oder Empfänger des Be­
wußtseinserlebnisses der Gabe bleiben.

Um allerdings eine phänomenologische Reduktion des Empfängers 
zu vervollständigen und nicht auf der Ebene einer psychologischen Dar­
stellung der Wahrnehmung verschiedener Gabesituationen mit ver­
schiedenen Arten von potentiellen Empfängern stehenzubleiben, ist es 
notwendig, den Empfänger nicht nur in seiner tatsächlichen Vorhan- 
denheit oder in seiner direkten Begegnung mit dem Gebenden, sondern 
als Empfänger einzuklammern. Dies, so Marion, geschieht exempla­
risch in der Figur Christi, der im Gleichnis vom Weltgericht verkündet, 
er werde am Ende der Zeiten über die Menschen am Maßstab ihrer 
geleisteten Gaben richten, die, ohne daß er selbst dabei als Empfänger 
sichtbar geworden wäre, stets bereits an ihn gerichtet worden seien - 
»Was ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr 
mir getan«. [Matthäus 25,40] Die Figur des geringstem Empfängers 
erinnert hier an die Figur des Bettlers in Derridas Baudelaire-Deutung. 
Christus verkörpert einen abwesenden, unsichtbaren, noch ausstehen­
den Empfänger, der dennoch die Gabe unweigerlich annehmen und be­
messen wird. Dieser absolut universalisierte Empfänger zieht sich zu­
rück und klammert sich quasi selbst ein, um so zu ermöglichen, daß 
andere an seine Stelle treten und Gaben empfangen können: »le dona- 
taire absent mais encore ä venir ouvre le lieu universel de son propre 

487

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

visage ä tout visage humain«. [ED 133] Die Einklammerung des Emp­
fängers erfolgt gerade durch seine grenzenlose Universalisierung - er 
wird vom konkreten Gegenüber eines Tauschgeschehens zu einem 
Empfänger par excellence.

Zur Ergänzung führt Marion weitere Beispiele ohne direkte Ein­
bettung in einen theologischen Kontext an, die im Hinblick auf das Ver­
hältnis zwischen der Gabe und der Identität des Selbst von besonderem 
Interesse sind. Es handelt sich dabei um die Möglichkeit der Aufopfe­
rung (devouement) an eine Gemeinschaft, um den Einsatz der eigenen 
Zeit, Energie, möglicherweise sogar des eigenen Lebens, in dem man 
sich selbst beispielsweise für eine Nation, die Menschheit, eine be­
stimmte Gruppe oder für seine Kinder >gibt< - »[I]e >don de soi<«. [ED 
134] Was man hier von sich selbst gibt und verliert, kann gemäß der 
Asymmetrie, die auch Ricoeur herausarbeitet, unmöglich ein Anderer 
zurückgeben, da er eben ein Anderer ist und nicht das gegebene Selbst. 
Der Empfänger einer solchen Gabe des Selbst ist abwesend, insofern er 
im Hinblick auf dieses Empfangen nicht genau bestimmt und haftbar 
gemacht werden kann, sowie in besonderem Maße, wenn die Gabe erst 
an zukünftige Empfänger gerichtet ist, beispielsweise in der Überliefe­
rung - »la tradition« - an die nachfolgenden Generationen. [Ebd.] So 
gibt ein Lehrer seinem Schüler die Befähigung zu einer wissenschaft­
lichen Arbeit, die dieser als Schüler erst dann vollständig entgegen­
nehmen kann, wenn er selbst sich vom Schüler in einen Lehrer - vom 
Empfänger in einen Gebenden - verwandelt hat und in der Lage ist, 
seine Wissenschaft weiterzugeben. [Vgl. ebd.] An die Stelle der Gegen­
gabe tritt hier also die Weitergabe, die die Entäußerung der Gebung 
fortsetzt. Sie ist notwendig, um zu bezeugen, daß der Empfänger nicht 
nur das Gegebene, sondern auch die darin implizierte Bewegung der 
Gebung - als Befähigung zum Weitergeben - mit in Empfang genom­
men hat, wenn er also mit dem Gelernten auch das Lehren lernt. Was 
einem zu erkennen gegeben ist, kann man demnach erst vollständig 
annehmen, wenn man selbst in der Lage ist, es nicht nur selbst zu er­
kennen, sondern es anderen zu erkennen zu geben. Auch wenn es im 
bereits bei Ricoeur betrachteten Verhältnis zwischen Schüler und Leh­
rer eine Erwiderung oder Bezahlung geben sollte, kann diese niemals 
reziprok zu der noch gar nicht vollständig empfangenen Gabe sein, über 
die der Empfänger nicht bestimmt. Befreit von der Bindung an einen 
konkreten Empfänger kann die Gabe damit als solche erscheinen: »il se 
donne sans faire acception des personnes, en pleine indifference au 

488

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

merite comme au demerite du donataire, en pleine ignorance de I'even- 
tuelle reciprocite«. [ED 135] Besonders deutlich wird diese Situation am 
Beispiel des Ideals eines Kunstwerkes, das um seiner selbst willen ge­
schaffen und offen an mögliche Rezipienten weitergegeben wird, ohne 
direkt mit einem bestimmten Effekt oder einer konkreten Erwiderung 
zu rechnen: ein Kunstwerk, das vielleicht sogar unveröffentlicht bleibt 
und >der Nachwelt überlassem wird.

Wie auch immer die Einklammerung des Empfängers erfolgt - ob 
auf einer empirisch, psychologischen Ebene, streng phänomenologisch, 
in einem religiösen oder vollkommen neutralen Kontext - entscheidend 
ist stets, daß der Vollzug der Reduktion nicht nur auf den Empfänger 
einwirkt, sondern den Gebenden in den Zeugen des Gabegeschehens 
und somit zugleich in einen Empfänger des aus der Gebung hervor­
gehenden Bewußtseinserlebnisses verwandelt. Der Geber der Gabe 
wird zu ihrem Empfänger, wobei das Phänomen Gabe ihm erscheint 
und sich ihm daher selbst gibt - die Gabe gibt sich in Abwesenheit des 
Empfängers dem Gebenden zu erkennen.

In einem zweiten Schritt verfolgt Marion nun Möglichkeiten der 
Einklammerung des Gebers. Eine sehr eindeutige Abwesenheit des Ge­
benden zeigt sich in der Situation des Erbes, in der der Geber vollkom­
men und endgültig verschwindet und gerade so zum Geber par excel- 
lence wird. Der Tod entzieht ihn der Zeit der Ökonomie, er ist für den 
Empfänger nicht mehr erkennbar und seinem letzten Willen kann die­
ser nur ohne jede Gegengabe gerecht werden, die anders als bei einer 
Schenkung zu Lebzeiten beim Verfassen eines Testaments von vornher­
ein als unmöglich zu betrachten ist. [Vgl. ED 139] Eingeklammert ist 
die Figur des Gebenden ebenso in Situationen, in denen der Geber seine 
eigene Gabe nicht als solche wahrnimmt und unbewußt gibt. Marion 
erwähnt hier den Künstler, den Sportler oder den Liebende, die sich 
zwar ihrer eigenen Tätigkeit bewußt sind, aber zugleich so in diesem 
Tun aufgehen, daß sie sich quasi selbst vergessen und nicht unmittelbar 
mit wahrnehmen, daß sie einem Empfänger ein Vergnügen geben. Viel­
mehr erhält der Gebende erst rückwirkend aus der Reaktion des Emp­
fängers ein Bewußtsein, diesem etwas gegeben zu haben. Entscheidend 
ist, daß der Gebende hier nicht seine Gabe, sondern sich selbst als Ge­
benden nicht erkennt: »pour donner, il faut ne pas savoir soi-meme si 
soi-meme l'on donne« - oder: deine linke Hand wisse nicht, was deine 
Rechte tut. [ED 140] Der Gebende gibt nicht nur auf, was er gibt, son­
dern er gibt sich selbst als Gebenden auf und damit jede Möglichkeit der

489

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Anerkennung (»la possibilite meme de la reconnaissance« [ED 141]). 
Mit der Selbstvergessenheit des Gebenden ist sein ontische Selbstauf­
gabe als eine Art Opfer - »la perte ontique de soi, le sacrifice« - ver­
bunden. [Ebd.] Die reine Intention der Gabe kann nur dann erscheinen, 
wenn der Gebenden damit weder die eigene Intention, noch sich selbst 
in ihr erkennen und zu erkennen geben will: »II ne donne ni pour le 
savoir, ni pour le faire savoir, ni pour se [le] faire voir - mais pour 
donner, sans plus, ni moins«. [Ebd.]

Die Figur des selbstvergessenen Gebenden, die Marion hier be­
schreibt, läßt sich als eine Alternative zum Ego oder zum klassischen 
Subjektverständnis interpretieren: das Selbst des Gebenden gibt es jen­
seits seiner Erkenntnis und der cogitatio ebenso wie jenseits des Seins, 
des sum, indem er gibt, ganz in dieser Gebung aufgeht, sich ihr hingibt 
und dafür die Gewißheit seiner selbst, seiner Identität und der Basis 
seiner Erkenntnis aufgibt. Gerade dadurch erhält er zugleich eine an­
dere Art der >Identität<, die nicht auf das tautologische Ich = Ich zu re­
duzieren ist.141

Eine weitere Reduktion des Gebenden erfolgt in der Verschuldung, 
in der der Geber zum Gläubiger wird und der Empfänger durch das 
Anerkennen seiner Schuld seine Verspätung gegenüber der Gabe und 
die Abwesenheit des Gebers bezeugt, er erkennet sich als Verschulde­
ten. Dabei wird kein Schuldbewußtsein zu einem bereits vorauszuset­
zenden Selbstbewußtsein hinzugefügt, sondern erst im (An)Erkennen 
der Schuld definiert sich das Selbst des Empfängers. Das Selbst seines 
Schuld- und Selbstbewußtseins empfängt sich als eine gegebene Gabe 
in Abwesenheit eines gebenden Gebers. Als schuldig erkennt das Selbst 
sich - in enger Orientierung an Heidegger - in seiner Faktizität und 
Gegebenheit, da die Verschuldung jeder möglichen Entgegnung und 
jeder Antwort immer schon vorausgeht. Anerkannt wird damit eine 
Anteriorität der Gabe vor dem Selbst - »l'anteriorite du don ä soi du 
soi sur le soi«. [ED 142] Mit Heidegger bestimmt Marion hierbei die 

141 »La mise entre parentheses du donateur offre ainsi le paradoxe d'un accomplissement 
du Je initiateur absent de la donation, qui s'avere inversement proportionnel ä l'identite ä 
soi, au sens d'une certitude de soi obtenue par conscience de soi. Le donateur donne 
d'autant plus parfaitement qu'il renonce au retour par soi ä l'identite ä soi, c'est-ä-dire 
qu'il renonce non seulement ä la conscience de soi - cogitatio sui -, mais ä la cogitatio 
elle-meme, teile que, dans son fond, eile reconduit ä soi ce qu'elle cogite - et quoi qu'elle 
cogite. ... L'ego est en tant qu'il revient identiquement ä soi, le donateur n'est pas (man- 
que, disparait, reste inconnu, anonyme) en tant qu'il [se] donne.« [ED 141]

490

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Schuld nicht als eine mögliche Situation, in die das Selbst geraten kann, 
sondern als seine eigentliche >Seinsweise< - besser vielleicht seine Ge­
gebenheitsweise oder die Weise seiner Gebung. Die Verspätung gegen­
über der Schuld wiederum, die Abwesenheit des Gebenden, die eine 
Spur hinterläßt, bezeichnet Marion hier mit Derrida als differance, die 
sich in die Bewegung der Gebung einschreibt: »La differance passe donc 
du donateur au don donne, puis du don donne au donataire«. [ED 
143]142 Die Anerkennung der Verspätung, die differance gegenüber 
dem Gläubiger, markiert zugleich eine Differenz des Empfängers ge­
genüber sich selbst, da sie einen Mangel im Kern seines Selbstbewußt­
seins freilegt, indem der Empfänger anerkennt, daß er das, was ihm 
gegeben wurde, auch brauchte.

»Toute reconnaissance de dette, donc toute reconnaissance envers le donateur 
absent, confirme donc, loin de l'eliminer, la differance. Mais une teile differan­
ce, si eile s'exerce avec la dette, rend ultimement manifeste la donation elle- 
meme.« [Ebd.]

Die Anerkennung (reconnaissance) des eigenen Mangels, der eigenen 
Verspätung, der eigenen Schuld des Empfängers als Anerkennung der 
Abwesenheit des Gebenden bildet für Marion den Königsweg der Re­
duktion des Gabephänomens, dessen Hervorhebung sich später noch 
einmal im Bezug auf das Phänomen der Liebe bestätigen wird.

Was der Empfänger empfängt, wird trotz der Einklammerung des 
Gebenden als Gabe wahrnehmbar, insofern er es nicht als etwas Belie­
biges betrachtet, was ihm willkürlich zufällt, sondern eben als etwas, 
was für ihn eine Gabe darstellt, die den eigenen Mangel ausfüllt. Die 
Aufgabe, die Gabe als Gabe anzuerkennen, liegt hier also sehr viel ent­
schiedener auf der Seite des Empfängers, der frei ist, die Annahme als 
Gabe zu verweigern, als auf der Seite des Initiators der Gabe und die 
Anerkennung einer ursprünglichen Verschuldung bricht zudem mit 
dem Prinzip »Je ne dois rien ä personne«, mit der Selbstidentität als 
Modell der Subjektivität und damit für Marion generell mit dem meta­
physischen Prinzip der Identität. [Vgl. ED 145]

Darüber hinaus stellt die Anerkennung der Gabe als Gabe dem 
Empfänger die Frage danach, ob mit ihr bereits ein Geber anzuerkennen 

142 Marion merkt allerdings erneut an, daß für ihn diese differance nicht darauf hinaus­
läuft, das es den Ursprung der Gebung nicht gibt, sondern nur darauf, daß der Geber 
abwesend ist. [Vgl. Ebd., Anm. 2]

491

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

ist. Wie verhält es sich mit Gaben, die wir als Gaben des Zufalls oder der 
Natur wahrnehmen? Da auch in Abwesenheit eines identifizierbaren 
Gebers diese Frage durch den Empfänger als Frage nach einer Gabe 
und der Möglichkeit eines Gebenden gestellt wird, gilt für Marion ge­
nerell, daß sich der Geber im Akt des Gebens der Fragestellung, der 
Aufmerksamkeit und Anerkennung des Empfängers überläßt, sich 
ihm also quasi hingibt. Gefordert wird dabei eine Anerkennung ohne 
ein Erkennen, »une reconnaissance sans connaissance«. [Ebd.] Der Ge­
bende gibt sich, dem Modell des anonymen Rufs entsprechend, der An­
erkennung oder Mißachtung durch den Empfänger hin, gerade indem 
er sich nicht bereits aus sich selbst heraus identifiziert und zu erkennen 
gibt. Wäre der Gebende auf die gleiche Art und Weise identifizierbar 
und erkennbar wie das Phänomen der Gabe, würde er selbst zu einer 
phänomenalen Gegebenheit und sein Charakter als Gebender wäre ver­
fehlt. Es gilt ihn daher nicht zu erkennen, sondern ihn in seiner Gabe 
anzuerkennen. Hier erfolgt zugleich erneut ein Sprung in die >dritte 
Ordnung< der Liebe: Nur durch einen Rückzug des Gebers kann der 
Empfänger für Marion das Risiko der Entscheidung eingehen, ihn nicht 
allein anzuerkennen, sondern zu lieben oder nicht.

Phänomenologischer Zeuge der Gabe ist in der Reduktion des Ge­
benden der Empfänger, so daß das Empfangen der Gabe und des Be­
wußtseins des Gabephänomens hier anders als in der Reduktion des 
Empfängers koinzidieren. Hier bestätigt sich die Privilegierung der Rol­
le des Empfängers, der in gewisser Weise trotz seiner Reduktion stets 
vorauszusetzen ist: ein Empfänger der Wahrnehmung des Phänomens, 
sei dieser zugleich der tatsächliche Empfänger der Gabe oder aber der als 
Zeuge in einen Empfänger verwandelte Gebende.

Die Einklammerung der gegebenen Sache eröffnet nun die Frage, 
was es heißt, daß die Gabe sich gibt? Inwiefern muß sie sich dazu in ein 
Objekt übertragen, wie es in der Reduktion von Geber und Empfänger 
stets als ein neutrales Drittes bestehenblieb, um die Übertragbarkeit aus 
der Hand des Gebenden in die Hand des Empfängers zu ermöglichen? 
Gegeben werden Versprechen, Verwünschungen, Wiedergutmachun­
gen, Freundschaft, Liebe, Haß die keine Objekte sind und sich auch 
nicht im einfachen Akt einer Übertragung realisieren. Je größer der 
phänomenale Gehalt und das Übermaß der Gabe sind, so Marion, desto 
weniger wird das Gegebene als Gegenstand erkennbar. Dies wird beson­
ders deutlich in der Gabe der Macht (»le don du pouvoir« [ED 149]), die 
niemals als solche sichtbar werden kann, sondern nur in der Über­

492

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

tragung in ein Symbol. Dem Empfänger einer Machtübertragung wer­
den daher als sichtbare Zeichen die Insignien seiner Macht und seines 
Amtes übergeben. Eine ähnliche Übertragung erfolgt im symbolischen 
Austausch von Eheringen als Zeichen der Gabe der Liebe und des Ehe­
versprechens. Die Besonderheit besteht hierbei darin, daß es im Kern 
tatsächlich darum geht, sich selbst dem Partner zu geben und hinzuge­
ben - »se donner en personne ä autrui«. [Ebd.] Die Gebenden werden 
einander zur Gabe, ohne dabei jedoch für den Anderen zum Objekt zu 
werden: »l'anneau atteste le don que je suis devenu en recevant (celui 
d') autrui«. [ED 150]

Der symbolische Charakter einer Gabe, die eine Bindung zwischen 
Personen herstellt, wird von Marion hier also nicht generell für das 
Phänomen Gabe konstatiert, sondern lediglich als ein Beispiel für die 
Reduktion der Materialität und Gegenständlichkeit des Gegebenen her­
angezogen. Dennoch ist auffällig, daß in diesen Beispielen die Bindung 
zwischen Gebendem und Empfänger stets eine wesentliche Rolle spielt. 
So geht es im Versprechen nicht allein um einen Gegenstand, den ich 
später zu geben verspreche, sondern um die Erwirkung des Vertrauens 
und darum, daß ich meine Beziehung zur Welt der Objekte der Mög­
lichkeit der Erfüllung meines Versprechens anpasse - also zum Beispiel 
das zu gebende Gut nicht selbst aufbrauche, sondern für die Weitergabe 
aufbewahre. In einer sehr ähnlichen Argumentation wie Ricoeur ver­
weist Marion zudem auf die zeitliche Implikation des Versprechens, 
das Dauer verlangt - auch die Dauer der Selbsterhaltung des Verspre­
chenden.

Wie gibt sich nun aber eine Gabe ohne identifizierbaren Gegen­
stand selbst noch als Gabe zu erkennen? Dies geschieht für Marion 
nicht im weitergegebenen Symbol. Als Kriterium darf hierbei nur die 
Entscheidung zu geben angeführt werden, die keinerlei Kalkül ent­
springt: »La liberte du don implique que la decision de le donner 
n'obeisse qu'ä la logique de la donation, donc ä sa gratuite sans retour«. 
[ED 153] Die erste Voraussetzung für die Entscheidung zu geben ist die 
Möglichkeit, daß das, was gegeben werden soll, auch gebbar ist. Diese 
Gebbarkeit (donabilite), die einen Gegenstand zu einer potentiellen Ga­
be macht, verändert für Marion nicht dessen Gegenständlichkeit, son­
dern seine Modalität und Phänomenalität. Was zuvor als etwas er­
schien, was besessen werden kann (»devant-etre-possede«), erscheint 
nun als etwas, was gegeben werden sollte (»devant-etre-donne«). [Ebd.] 
Das heißt nicht der Gegenstand selbst, sondern die Art ihn zu sehen 

493

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

verändert sich. Allerdings liegt es nicht in der Macht dieses Blicks, die 
Sache gebbar zu machen, sondern es geht erneut darum, eine in einem 
Phänomen angelegte und in der Immanenz des Bewußtseinserlebnisses 
enthaltene Implikation der Gebbarkeit freizulegen. Diese Gebbarkeit 
wiederum bestimmt in besonderer Weise über den Geber: Indem die 
Phänomene sich gebbar zeigen, versetzen sie mich immer schon in die 
Position des potentiellen Gebers, der sich dieser Gebbarkeit überläßt, 
selbst dann noch, wenn er sich letztlich gegen das Geben entscheidet. 
Indem also die Gabe darüber entscheidet, daß der Geber sich für oder 
gegen das Geben entscheiden muß, gibt sie sich als Phänomen für 
Marion letztlich selbst.

Eine analoge Wirkung der Einklammerung der gegebenen Sache 
läßt sich auch auf Seiten des Empfängers feststellen: Das Annehmen 
von Gaben ohne Gegenstand, von Vertrauen, Liebe, Zeit, aber auch 
dem gegebenen Tod oder dem gegebenen Wort kann nichts in Besitz 
nehmen und wird so zur reinen Annahme (acceptation). Die Gabe zeigt 
sich, indem sie dem Empfänger ihre Annehmbarkeit aufdrängt. Dies 
gilt auch dann, wenn die reale Annahme der gegebenen Sache verwei­
gert wird. Wird die Annahme bewußt verweigert und das Gegebene aus 
Mißtrauen oder Bosheit zurückgewiesen, so fehlt hier allein die Ent­
scheidung, etwas anzunehmen, was als Bewußtseinserlebnis für den 
Vollzug dieser Entscheidung bereits empfangen worden sein muß. Die 
Entscheidung hängt also immer schon vom sich gebenden Phänomen 
der Gabe ab: »Le debat n'a pas lieu entre mon libre-arbitre neutre et 
l'objet neutre, mais entre mon regard voyant le phenomene donne et 
la recevabilite de son apparaitre.« [ED 158] Die Annehmbarkeit wird im 
Prozeß dieser Entscheidung von der acceptabilite in eine recevabilite 
überführt, wobei letztere, wie Marion erläutert, im Französischen die 
Annehmbarkeit beispielsweise einer Kandidatur oder eines Antrages 
innerhalb einer Ordnung bestimmter Regeln bezeichnet. In diesem Sin­
ne plädiert die Gabe vor dem >Gerichtshof< des Bewußtseins des zu­
gleich in den Zeugenstand gerufenen Empfängers dafür, angenommen 
zu werden: »il plaide pour sa recevabilite par tous les prestiges de son 
apparaitre devant un tribunal qui le regle et le norme selon ses propres 
lois - le donataire«. [ED 158]

Die Annehmbarkeit verlangt nicht erst im Vollzug der Gabe, son­
dern schon vor dem Akt des Gebens eine prinzipielle Annahmebereit­
schaft. Es geht Marion allerdings, wie bereits deutlich geworden sein 
sollte, bei der Annahme der Gabe als Gabephänomen nicht um eine 

494

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

bewußte Wahl. Empfangen werden auch >Gaben< oder Gebungen, die 
unerwartet, unvorhersehbar, unverfügbar und ungewollt sind, wie bei­
spielsweise ein schmerzliches Ereignis. Die prinzipielle Bereitschaft, zu 
empfangen, geht der Kenntnis über das voraus, was empfangen wird, 
und damit auch der Empfänglichkeit für das Bewußtseinserlebnis. Und 
da der Empfänger in der Anerkennung des eigenen Mangels und der 
Verschuldung das Prinzip seiner geschlossenen Selbstidentität aufgibt, 
ist die Entscheidung für die Annahme der Gabe zugleich eine Ent­
scheidung dafür, ihr gegenüber verpflichtet zu sein, also die Idee einer 
vollkommenen Autarkie der eigenen Entscheidungen aufzugeben. Der 
Prozeß der Entscheidung für die Gabe wird daher vom Geber und Emp­
fänger vollzogen oder >vollstreckt<, geht aber für Marion letztlich 
immer vom reduzierten Phänomen der Gabe selbst aus, die erst voll­
ständig erscheinen kann, wenn ihre Protagonisten sich in der Anerken­
nung der Gabe >aufgeben<. Das Phänomen der Gabe gibt sich, wie jedes 
Phänomen, selbst: »Le don se donne intrinsequement de se donner«. 
[ED 161]

Während Mauss' Essay und Derridas Kritik daran für Marion zwar 
ausdrücklich ihre eigene inhaltliche Berechtigung besitzen, aber gerade 
nicht die Gabe, sondern allein die Ökonomie beschreiben (»ces essais et 
cette critique ne concernent en rien le don et ne definissent (ou ne recu- 
sent) que l'echange« [ebd.]), soll die vollzogene dreifache Einklamme­
rung die Gabe vom Tausch unterscheiden. Durch die Einklammerung 
von Geber und Empfänger wird die Möglichkeit der Reziprozität auf­
gehoben bzw. es findet kein realer Transfer von gegenständlichen Gü­
tern statt. Der Konflikt zwischen Tausch und Gabe ist jedoch letztlich 
nicht entscheidend, wenn es darum geht, phänomenologisch die Ge- 
bung zu erfassen, die das Phänomen Gabe impliziert. Der Unterschied 
zwischen einem Verständnis der Gabe ausgehend vom Horizont der 
Ökonomie oder ausgehend vom Prinzip der donation bezeichnet für 
Marion vielmehr den Sprung von der natürlichen Einstellung in die 
phänomenologische Perspektive bzw. von der Eingrenzung bestimmter 
Horizonte zum universalen und letzten Horizont der Gebung.

Zurückgewiesen werden kann durch die konsequente Anwendung 
der Methode der Reduktion der Pole des Gabephänomens, die erst den 
eigentlichen Gabecharakter freilegt, für Marion auch der Einwand, es 
werde stets ein transzendenter Geber vorausgesetzt - auch dieser ist zu 
reduzieren. Dennoch wählt er das Modell der Trinität als ideales Modell 
einer rein immanenten Beziehung der Gabe, wenn Vater, Sohn und 

495

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Heiliger Geist als Geber, Empfänger und Gebbares / Empfangbares 
(»donateur, donataire, donabilite / recevabilite« [ED 163]) aufgeschlüs­
selt werden. Hiermit wird allerdings die Grenze der Phänomenologie 
überschritten - »les dons trinitaires se donnent, de teile sorte que, pour 
nous au moins, jamais il ne se montrent sans reste.« [ED 164] Was in 
der Reduktion des Gabephänomens herausgearbeitet werden soll, ist 
erneut nicht der Bezug auf eine Transzendenz, die über die Bewegung 
der Gebung hinausweist, sondern die reine Immanenz dieser Bewegung 
- eine Immanenz der Bewußtseinserlebnisse des jeweils übrig bleiben­
den Empfängers der Gebung des Gabephänomens. Für Marion besteht 
daher eine Koinzidenz zwischen der spezifischen Art und Weise, wie 
sich die Gabe gibt, und der Art und Weise, wie sich prinzipiell jedes 
Phänomen zeigt oder gibt. So wie das Gesamtphänomen >Gabe< nicht 
einfach als Tauschobjekt erfaßt werden kann, verfehlt man jedes Phä­
nomen, wenn man es allein als Gegenstand oder Seiendes betrachtet 
und sich selbst von vornherein auf einen Fixpunkt seiner eigenen Sub­
jektivität stellt. »La donation se decouvre comme l'instance par excel- 
lence de l'immanence«. [ED 167]

Ob die Gabe als Geschehen zwischen Personen betrachtet wird 
oder aus der phänomenologischen Perspektive als Gabephänomen, das 
sich ihrem jeweiligen Bewußtsein gibt -, es bleibt letztlich notwendig 
die vollzogene Bewegung der Gebung auf die gleiche Art und Weise zu 
denken, um zu erfassen, worum es darin eigentlich geht. Die Betrach­
tung der Gabe kann daher als ein privilegierter Zugang verstanden wer­
den, um dieses Prinzip der Gebung zu illustrieren, das für Marion in 
jedem Phänomen wirkt. Dementsprechend vollzieht er nach der ge­
naueren Darstellung der donation auch den Versuch, das dabei erarbei­
tete Vokabular der Beschreibung in die Reduktion der Gabe zurück­
zuübersetzen [vgl. ED 244f.]: Die Anamorphose erfaßt das Phänomen 
vom Standpunkt des Empfängers, eingeklammert wird hier der Geber. 
Das Ereignis wiederum beschreibt das Phänomen als sich Gebendes 
vom Standpunkt des Gebenden aus - was hier wiederum heißt: nicht 
vom Standpunkt eines transzendenten Gebers, sondern in der Imma­
nenz des sich selbst gebenden Phänomens - unter Einklammerung des 
Empfängers. Die Darstellungen als arrivage, incident und fait accompli 
erfassen das Phänomen als zu empfangende Gabe in ihrer Empfangbar- 
keit, in der Immanenz des Bewußtseins und der Umkehrung der Inten­
tionalität, eingeklammert wird dabei jegliche Vergegenständlichung 
dieser Gebung.

496

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

3) Sich einander geben - die Beziehung der interdonation

3.1) Wie wir geben - von der donation zur interdonation

Bleibt die Gabe in »Etant donne« ausschließlich ein Modell zur Ver­
anschaulichung der phänomenologischen Methode und des Prinzips 
der donation, welches uns schon vor dem Wechsel in eine phänomeno­
logische Perspektive dadurch vertraut ist, daß wir im ganz pragmati­
schen, praktischen Sinne selbst fähig sind, zu geben und Gaben ent­
gegenzunehmen ?

Liegt hier vielleicht sogar ein versteckter Anthropomorphismus, 
der versucht, die >Gegebenheit< und Faktizität der Welt, mit der wir 
konfrontiert sind, aus der Pragmatik des interpersonalen Gebens heraus 
zu verstehen?

»Nous donnons sans compter. Nous donnons sans compter, dans toutes les 
acceptions du mot. - D'abord parce que nous donnons sans cesse : nous don­
nons comme nous respirons, ä chaque instant, en toutes circonstances, du 
matin au soir, et aucun jour ne se passe sans que, d'une maniere ou d'une 
autre, nous n'ayons donne quelque chose ä quelqu'un, voire que nous n'ayons 
parfois >tout donne<.«143

Marion scheint hier das Geben - und zwar ganz explizit ein nicht-öko­
nomisches Geben von Gaben, das nicht rechnet und nicht erkannt und 
gewußt wird, - als eine anthropologische Konstante des Lebens und 
Handelns zu interpretieren. Ebenso unhintergehbar und unwillkürlich, 
wie wir immer schon Empfänger der Gebungen oder des Rufs sind, sind 
wir zugleich auch Gebende. Allerdings wird dieses Geben sehr weitge­
hend universalisiert: wir >geben< bereits, wenn wir atmen, was tatsäch­
lich ohne ein bewußtes Kalkül geschieht, wohl aber ganz eindeutig in 
eine Zirkulation eingebunden ist - in das Wechselspiel von Einatmen / 
Aufnehmen und Ausatmen / Abgeben. Da jedes Phänomen sich gibt 
wie eine Gabe, gilt dies auch für das Phänomen des Selbst, der Person, 
des Menschen, des Anderen, das sich u. a. in einer leiblichen Dimension 
- nicht nur in Bezug auf seinen Atem - sowie als Antlitz oder Ikone 
selbst als Phänomen gibt - und zwar jeder anderen Person, jedem po­

143 Jean-Luc Marion: La raison du don. In: Philosophie, No. 78, Paris 2003. S. 3-32. Hier 
S. 3. Vgl. Ders.: Certitudes negatives, a.a.O. S. 139-144.

497

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

tentiellen Empfängerbewußtsein, welches dieses personale Phänomen 
wahrnimmt.

Marion differenziert drei unterschiedliche Aspekte des Gebens 
ohne zu rechnen - »sans compter«: einerseits geht es dabei um das 
unausgesetzte Geben - »sans cesse«; zweitens geht es um jenes maßlose 
und nicht berechnende Geben, das im Ideal der reinen Gabe eine so 
zentrale Rolle spielt - »sans mesure«; drittens meint geben ohne zu 
rechnen hier auch ein Geben, daß ohne Wissen oder Erkenntnis dieses 
Gebens erfolgt - »sans en avoir une claire conscience«,144 Die Gesamt­
heit dieser drei Aspekte des Gebens bezeichnet Marion als die Haltung 
der Gabe - »l'attitude du don«.145 Setzt also diese Haltung voraus, daß 
man letztlich gar keinen philosophischen Diskurs über die Gabe führen 
muß und führen kann, da sie vollkommen >selbstverständlich< ge­
schieht, ohne sich allerdings selbst zu verstehen oder erkannt werden 
zu können - »car, du don, il n'y aurait rien ä dire, mais, comme l'amour, 
il ne s'agirait que de le faire« ?146 Die Gabe wäre dann ganz und gar nicht 
als theoretisches Modell zu gebrauchen, sondern ausschließlich auf der 
Ebene des Pragmatischen oder des Praktischen anzusiedeln, möglicher­
weise doch letztlich als ein ethisches und soziales Modell. Sie gäbe nicht 
zu denken, sondern allein zu geben: »il ne donnerait pas matiere ä re- 
flexion, matiere dont il faudrait prendre conscience, mais fixerait direc- 
tement une exigence ethique et une Obligation sociale.«147 Hätten wir 
allerdings keinerlei Bewußtsein der Gabe, so Marion weiter, wie könn­
ten wir dann darüber sprechen, daß wir ohne Pause und ohne Maß 
geben ?

Das Phänomen der Gabe ist für Marion daher keines, das nicht 
denkbar wäre, wohl aber eines, welches das Denken an seine Grenzen 
führt, sich also in jenem »knappe[n] Spielraum zwischen dem Unmög­
lichen und dem Denkbaren« [s. o.] aufhält, der ihm bereits von Derrida 
zugewiesen wurde. Anders als Derrida möchte er die Gabe nicht als 
Randphänomen oder gar als Ausnahme von der Phänomenalität ein­
ordnen. Wird jedoch ein Phänomen im Horizont der Gebung als Gabe 
und nicht im Horizont der Ökonomie betrachtet, so werden dadurch die 
Grundprinzipien einer rationalen Argumentation in Frage gestellt: das 

144 Ebd.
145 Ebd.
146 Ebd.
147 Ebd.

498

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Prinzip des zureichenden Grundes, das Prinzip der Selbstidentität, das 
Prinzip der Widerspruchsfreiheit.148 Das Phänomen der Gabe verlangt 
für Marion ein ganz eigenes Verständnis des sich selbst gebenden 
Grundes, des sich selbst gebenden Selbst sowie auch der Möglichkeit, 
die gerade nicht als Widerspruchsfreiheit verstanden werden soll, son­
dern als eine Selbstentäußerung, welche aus dieser Gebung heraus wei­
tere, andere Gebungen und Möglichkeiten ermöglicht: »comme le sur- 
croit (ou la perte aussi bien) de soi sur soi, qui, en se donnant en retour, 
donne plus qu'elle-meme et provoque un autre different du premier soi 
(donc aussi lui-meme different ä soi)«.149

Hieraus erklärt sich auch Marions Privilegierung des Beispiels der 
Vaterschaft - oder Elternschaft150: Die schon bei Ricoeur in ähnlicher 
Weise dargestellte >Gabe des Lebens<, die durch die Eltern an ihr Kind 
weitergegeben wird, ist nicht einfach deshalb in besonderem Maße eine 
Gabe, weil hier dem Leben ein Wert an sich zugesprochen würde, 
sondern weil sie mit der Geburt des Kindes einen neuen Raum von 
Möglichkeiten eröffnet, da das Kind selbst mit der Möglichkeit und 
Fähigkeit ausgestattet ist zu geben - auch Leben zu geben bzw. weiter­
zugeben. Die Gabe des Lebens vollzieht sich also in einer Kette anein­
ander anschließender und einander ermöglichender Gebungen. Es ist 
das personale Selbst, das die Möglichkeit - bzw. die Freiheit - ausüben 
kann, zu empfangen und zu geben - oder, genauer gesagt, das immer 
schon Empfangene weiterzugeben, und das so eben nicht ausschließlich 

148 Diese Aspekte werden auch in »Certitudes negatives« noch einmal deutlich heraus­
gearbeitet.
149 Ebd., S. 24.
150 Daß Marion die Vaterschaft deutlich der Mutterschaft vorzieht, da sie, wie bereits 
dargelegt, erst rückwirkend anerkannt werden muß, basiert eindeutig auf der biologi­
schen Differenz. In einer sozialen Dimension scheint mir jedoch die Beziehung zur Mut­
ter ein ebensolches Wechselverhältnis von Gebung, Ablösung und rückwirkender Aner­
kennung, von Identifizierung und Abgrenzung zu verlangen. Ich halte es daher für 
gleichermaßen legitim, hier von der Elternschaft zu sprechen. Wird die >Gabe des Lebens< 
rein biologisch, materiell an den Akt der Zeugung gebunden, läßt sich zudem hinter­
fragen, welche >Verausgabung< dabei tatsächlich stattfindet. Marion geht es eher um die 
Hingabe der Liebenden. Entscheidend ist es, zu beachten, daß auch die >Gaben< der El­
ternschaft berücksichtigt werden, die über die reine Ermöglichung eines neuen Lebens 
hinausgehen: die Weitergabe der Sprache, die Gebung eines Namens etc. Interessant ist 
in diesem Zusammenhang, daß Caille auf den Ursprung eines Modells der generösen 
Gabe des Lebens sowie auch der phänomenologischen Gabe des Erscheinens in der Bio­
logie Adolf Portmanns hinweist, die auch Hannah Arendt aufgreift. (Vgl. Alain Caille: 
Anthropologie der Gabe, a.a.O., S. 78).

499

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

ein rein passiver Empfänger ist. Dieses Selbst gibt (sich) selbst einem 
anderen adonne, kann diesen rufen, ihn ansprechen und über ihn spre­
chen. Es kann vor der Geburt eines Kindes von diesem sprechen, es 
benennen, dem Kind sein Leben geben, ihm Liebe geben, ihm einen 
Namen geben, ihm etwas mit auf den Weg geben. Es kann anderen 
etwas geben oder zu erkennen geben, ohne dies allerdings explizit als 
ein Geben zu erkennen zu geben. Diese Implikation muß wiederum erst 
durch den Empfänger bzw. durch den Vollzieher einen phänomenologi­
schen Reduktion entfaltet werden.

Es geht Marion, so Hans Joas, »um die Erfahrung der Gabe, des 
Lebens als Gabe, im Leben. Wie zeigt sich uns das Gegebensein unseres 
Lebens im Leben?« - und zwar immanent, und nicht primär im Zusam­
menhang »einefr] zeitlich sich erstreckende[n] Kausalkette mit Gott als 
Urheber«. [Gabel, Joas 155]151 Die Gabe ist für Marion absolut frei, sie 
gibt sich aus sich selbst heraus ihren eigenen Grund - »[l]e propre d'un 
don consiste en effet en ceci qu'il n'a jamais tort et toujours raison«152, 
sie steht in keiner Schuld und ist durch nichts bedingt. Sie phänomena- 
lisiert sich genau als das Selbst, als das sie sich aus sich selbst heraus 
gibt. Marion überträgt das Prinzip der Selbstbegründung des Phäno­
mens Gabe aus seiner donation auf jedes Phänomen: »Le phenomene 
n'a jamais tort, mais toujours raison, qui apparait avec son don - ce 
seule et intrinseque raison«.153

Privilegiert wird neben dem Beispiel der Vaterschaft erneut auch 
das Beispiel der Gabe des Kunstwerkes: »Tout peintre sait parfaitement 
qu'en suscitant un tableau, il ne produit rien au monde, mais y produit 
un nouveau visible, y introduit un nouveau phenomene et en fait le don 
irrevocable«.154 Diese Gabe läßt sich als ein >Zu-erkennen-Geben< oder 
besser als ein >Zu-sehen-Geben< beschreiben, das etwas Unsichtbares 
sichtbar und etwas Unmögliches möglich macht, aber nicht, indem dies 
aus einer vorhandenen Materie und dem Entwurf oder der Idee eines 
Machenden heraus gemacht, sondern indem es aus seiner eigenen Ge- 
bung in Empfang genommen und weitergegeben wird. Die Ermögli­
chung besteht hier darin, etwas zu erkennen zu geben, was sich zwar

151 Hans Joas: Die Logik der Gabe und das Postulat der Menschenwürde. [Gabel, Joas 
143-158]
152 Jean-Luc Marion: La raison du don, a.a.O. S. 32.
iss Ebd
154 Ebd.

500

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

selbst gibt, aber nicht unmittelbar zu erkennen ist, indem der Rezipient 
durch die Lenkung seines Blicks in seiner Möglichkeit und Fähigkeit 
bestätigt und angeleitet wird, die Gebung zu empfangen und zu entfal­
ten. Dies geschieht ebenso im philosophischen Werk. Gerade Marions 
Werke müßten hier deutlich als eine solche Weitergabe von Möglich­
keiten zu betrachten sein, wie die Gebung der Phänomenalität zu emp­
fangen, zu entfalten, vielleicht auch wieder weiterzugeben ist.

Im Kern geht es Marion in diesen Darstellungen der Gabe ganz 
wesentlich um einen Überschuß - le surcroit - der eine Aufgabe der 
Regeln der Reziprozität verlangt, um über das bereits Vorhandene hin­
aus mehr zu ermöglichen bzw. mehr sichtbar zu machen oder zu erken­
nen zu geben. Die Anerkennung dieses Überschusses gegenüber der 
Reziprozität muß notwendig dem Verständnis der Regeln der Öko­
nomie ebenso wie auch jeder Ethik vorausgehen.155

Wenn die Gabe als Überschuß das Mehr ermöglicht, welches über 
die Punktualität eines mit sich selbst identisches Selbst ekstatisch hin­
ausweist, - »le surcroit (ou la perte aussi bien) de soi sur soi, qui, en se 
donnant en retour, donne plus qu'elle-meme et provoque un autre dif­
ferent du premier soi (donc aussi lui-meme different ä soi)« [s.o.] - so 
ermöglicht sie zugleich erst die Beziehung zu einem Anderen, den Zwi­
schenraum zwischen einem Selbst, einem Anderen und den nicht un­
mittelbar anwesenden Dritten. Die Gabe eröffnet demnach den Raum 
der ethischen Beziehungen und der Gerechtigkeit sowie auch des öko­
nomischen Austauschs.

Wenn auch nicht in Vergessenheit geraten darf, daß es Marion, wie 
er selbst wiederholt betont, im Kern seiner Phänomenologie nicht um 
die Gabe geht - »I have to emphasize that I am not interested in the 
gift« [Caputo 56] - so birgt doch die Privilegierung des Modells der 
Gabe für die Reduktion auf die donation die Möglichkeit, eine Brücke 
zwischen der Gebung und dem Empfangen der Phänomene im all­
gemeinen und der auch bei Marion auf spezifische Weise privilegierten 
Gebung derjenigen personalen Phänomene zu schlagen, die wiederum 
Empfänger der Bewußtseinserlebnisse von Phänomenen sein können 

155 »Que signifie cet abandon de la reciprocite? Cette question ne concerne pas l'ethique, 
dont les operations (altruisme, justice, generosite, desinteressement etc.) ne deviennent 
eux-memes intelligibles et determinants qu'une fois la reciprocite depassee et ä partir de 
ce depassement.«. [Ebd., S. 23]

501

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

und selbst in der Lage sind, zu (erkennen zu) geben. Eine Brücke zwi­
schen unserem Weltverhältnis und unserem Verhältnis zueinander - 
also zwischen unseren Beziehungen zu anderem (autre) und anderen 
(autrui). Zu fragen ist dann noch einmal, ob sich für beide Beziehungen 
gleichermaßen der Kodex einer bestimmten Haltung ergibt, die sich 
wiederum aus den Implikationen des Modells der >Gabe< ableiten läßt, 
in ihren tradierten sozialen, moralischen und theologischen Deutun­
gen, die auf ihre je eigene Weise das Verhältnis zwischen Gebung, Emp­
fangen und Weitergabe zu erkennen geben und weitergeben sowie auch 
normativ bewerten.

In den abschließenden Passagen von »Etant donne«, die Marion als 
Eröffnung einer Fragestellung - »Ouvertures sur une question« [ED 
439] - konzipiert, findet sich schließlich ein Hinweis auf einen solchen 
Brückenschlag. Von der Überwindung des Subjekts aus, die in seiner 
Umwendung in die Figur des adonne besteht, stellt sich für Marion 
auch die Frage nach dem Zugang zum Anderen - zum personalen An­
deren als autrui - noch einmal neu. Der qua Gabe eröffnete Zwischen­
raum zwischen einem Selbst und einem Anderen wird hierbei auch im 
Hinblick auf die konkrete Beziehung zwischen einem personalen Selbst 
und einem personalen Anderen als Raum einer Gebung - einer inter- 
donation - skizziert. In den klassischen Theorien eines Subjekts, das auf 
die Welt zugreift und Gegenstände konstituiert und objektiviert, so 
Marion, finden sich stets wesentliche Hindernisse im Zugang zum An­
deren. Entweder dieser Andere wird ebenso wie jeder beliebige Gegen­
stand objektiviert und nicht als anderes Subjekt erfaßt - Marion ver­
weist hier auf Descartes und Sartre - oder er ist wie bei Husserl nur in 
einer Appräsentation zugänglich. Der Empfänger als adonne hingegen 
ist auch empfänglich für die Gebung der Paradoxie der Ikone oder des 
Antlitzes des Anderen, die mit vollem Recht als Phänomen in der Welt 
beschrieben werden können und nicht mehr wie noch bei Levinas, mit 
dem auch Derrida und Ricoeur an diesem Punkt ringen, nur als ein ganz 
Anderes. Der Andere kann in der Phänomenalität seines eigenen Selbst 
ebenso empfangen werden wie jedes andere Phänomen, da er sich dem 
Empfänger als Phänomen ebenso selbst gibt wie jedes andere (gesättig­
te) Phänomen. [Vgl. ED 442] Er gibt sich als eine Gegebenheit. Aller­
dings gibt es etwas, was ihn wesentlich von den anderen Phänomenen 
unterscheidet, die nicht als adonne bestimmt werden können: er kann 
selbst auch Phänomene wahrnehmen, zur Manifestation bringen und 
auf die Gebung oder den Ruf antworten - ihm gibt sich ebenfalls Phä­

502

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

nomenalität. Und: »[i]l se donne ensuite par excellence« [ebd.] - er ist 
durch die Möglichkeit ausgezeichnet, sich selbst dem ihm wahrneh­
menden Empfänger zu geben:

»Surtout l'adonne peut entrevoir la possibilite de se donner ä un donne excep- 
tionnel - le donne qui se montrerait lui-meme sur le mode de l'adonne, habi- 
lite lui aussi ä se recevoir de ce qui se donne ä lui. Lorsque autrui se montre, il 
s'agit en effet d'un adonne se donnant ä un autre adonne ...« [ED 442 f.]

Das Problem besteht also nicht mehr darin zu klären, ob der Andere als 
Phänomen erfaßbar ist oder wie ein Bewußtsein mit einem anderen in 
Verbindung treten kann, sondern wie der Andere sich mir gibt und 
zwar unter der Voraussetzung, daß dieser Andere und ich selbst als 
adonne aufzufassen sind.

»11 ne s'agit lä plus d'intersubjectivite ou d'interobjectivite, mais d'interdona- 
tion - moins d'une exception ä la phenomenalite commune que de son deve- 
loppement le plus avance et peut-etre, de son accomplissement.« [ED 443]

Das Erfassen der interdonation kann also (wenn auch zunächst nur 
>peut-etre< - möglicherweise) als äußerste Erfüllung und Vervollständi­
gung der gesamten Phänomenologie der donation verstanden werden. 
An diesem Punkt, so Marion, kann und muß nun die Frage der Ethik 
wiederaufgenommen werden, und zwar im Hinblick auf die Achtung 
des Anderen, die Verpflichtung und die Vertretbarkeit oder Unvertret­
barkeit und bereichert durch die Möglichkeit, die Individuation des An­
deren als adonne zu erfassen. Dies gelingt nicht in der Universalität 
jedes anderen, der an seine Stelle treten könnte:

»Car je ne veux, ni ne dois seulement l'envisager comme le pole universel et 
abstrait de la contre-intentionnalite, oü tout un chacun peut prendre le visage 
du visage, mais l'atteindre dans son insubstituable particularite, oü il se mon­
tre comme aucun autre autrui ne le peut. Cette individuation porte un nom: 
l'amour.« [Ebd.]

Es ist die Liebe, die »dieses und kein anderes Individuum, diesen Leib, 
die Unvertretbarkeit usw.« meint. [Ruf und Gabe, 60]

In der Interpretation des Subjekts als adonne, die aus dem Sprung 
in die phänomenologische Perspektive, der Umdeutung dieser Phäno­
menologie ausgehend vom Prinzip der donation und dabei auch in der 
Auseinandersetzung mit der Gabe ermöglicht wird, welche zugleich den 
Zwischenraum einer interpersonalen Beziehung als interdonation er­
öffnet, wird hier also ganz explizit der Übergang zum ordo amoris voll­

503

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

zogen, der für Marion von Beginn an eine wichtige Motivation zu 
einem Weiterdenken über die >Metaphysik< und den Subjekt-Objekt- 
Gegensatz hinaus zu bilden scheint. Anders als bei Pascal erfolgt dieser 
Übergang allerding nicht unmittelbar mit dem Vollzug des Perspektiv­
wechsels oder bereits vor diesem als grundlegende Voraussetzung allen 
weiteren Denkens. Er wird über einen langen und komplexen Umweg 
vermittelt, der garantieren soll, daß dabei die Rationalität nicht über 
Bord geworfen, sondern gewahrt wird.156 Wo Heidegger die Liebe als 
ein wesentliches Grundmotiv des phänomenologischen Denkens be­
stimmt157, fragt Marion, ob nicht die Phänomenologie der donation die­
ses Motiv begrifflich legitimieren kann: »Le phenomenologie de la do­
nation pourrait-elle enfin lui restituer la dignite d'un concept?« [Ebd.]

3,2) Die Phänomenologie der Liebe und die Grenzen der Ethik

Die Philosophie, so Marion, hat ihre eigene Wurzel in der cpcXla ver­
gessen oder zurückgewiesen, also mit der Notwendigkeit des Staunens 
auch die Wurzel einer Liebe zur Weisheit oder eines erotischen Begeh­
rens der Wahrheit, die jeder Forschung und jeder Erkenntnis voraus­
gehen muß.158 Ausgehend von Augustinus zeigt Marion in »Au Heu de 
soi«, daß das Streben nach Wahrheit nicht in einer rein theoretischen 
Erkenntnis vollzogen werden kann. Besonders die Wahrheit der dritten 
Ordnung kann von vornherein nur in einem Wahrheitsbegehren (de- 
sir), in einem Willen zur Wahrheit und in der Haltung des Liebenden 

156 Den langen Umweg von den »Prolegomenes ä la charite« (es handelt sich um Essays 
aus den Jahren 1978-1994), die laut ihrem Titel ja als Vorbemerkungen ausgewiesen 
sind, zur weiteren Beschäftigung mit der Liebe in »Le phenomene erotique« rechtfertigt 
Marion mit der Notwendigkeit, zunächst eine Phänomenologie (der donation) zu ent­
wickeln, die die Liebe als zentrales Thema einholen kann. (Jean-Luc Marion: Prolego­
menes ä la charite. Paris 2007. [Zitiert als: Prolegomenes]; Ders.: Le phenomene ero­
tique, Paris 2003. [Zitiert als: PhE])
157 Vgl. Martin Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, a.a.O. S. 185.
158 Greisch weist darauf hin, daß Marion hiermit an Levinas anschließt: »Marion cherche 
ä accomplir ... la meme inversion de l'amour de la sagesse en sagesse de l'amour dont 
Levinas postule la necessite ...«. (Jean Greisch: Qui sommes nous? A.a.O., S. 373) Levi­
nas bezeichnet die Philosophie als »Weisheit der Liebe im Dienst der Liebe«. (Emmanuel 
Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Übers, von Thomas Wiemer, 
Freiburg, München 1992. S. 353).

504

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

entgegengenommen werden.159 In »Le phenomene erotique« soll daher 
die Geschichte des Vergessens der Liebe im Kern der Philosophie er­
forscht werden - »I'oubli de l'erotique de la sagesse« [PhE 12] - analog 
zu Heideggers Projekt einer Dekonstruktion der Ontologie anhand der 
Geschichte der Seinsvergessenheit. Weil die Liebe nicht auf einen Be­
griff zu bringen ist, sondern der philosophischen Begriffsbildung 
immer schon vorausgeht, erscheint es Marion desto dringlicher das 
Phänomen oder die Sache selbst zur Geltung zu bringen und ihm die 
Bühne zu bereiten, - und zwar hier nun dezidiert für den Leser, dem 
dieses Phänomen zu erkennen gegeben werden soll:

»[E]n principe, le lecteur devrait donc voir tout se jouer devant lui, pouvoir 
tout verifier et, qu'il approuve ou desapprouve, savoir pourquoi. Bref, il s'agira 
de ne pas raconter, ni de se raconter d'histoires, mais laisser apparaitre ce dont 
il s'agit - le phenomene erotique lui-meme.« [PhE 20 f.]

Notwendig erscheint es Marion hierfür, in der Ich-Form und zugleich 
im Namen des Lesers zu sprechen, da in der Liebe jeder Mensch in 
seinem Selbst leibhaftig (»en chair«, [PhE 21]) auf dem Spiel steht. 
Wer dem Phänomen der Liebe eine Bühne gibt, ist kein souveräner 
Regisseur, der von außen die Fäden zieht, da es auf dieser Bühne um 
seine ganze, ganz eigene Identität und Ipseität geht. Zugleich aber er­
öffnet sich ihm die Freiheit, mit der Entscheidung, zu lieben oder nicht 
zu lieben, auf exemplarische Weise über sich selbst zu entscheiden. Er 
selbst ist noch eindeutiger als sonst das >Stück<, das hier auf der Bühne 
seiner Phänomenalität gegeben wird: »Aimer met en jeu mon identite, 
mon ipseite, mon fonds plus intime ä moi que moi-meme: Je m'y mets 
en scene et en cause, parce que j'y decide de moi-meme comme nulle 
part ailleurs.« [Ebd.]

Der Philosophierende befindet sich für Marion wie jeder Mensch - 
ebenfalls in analoger Begrifflichkeit zu Heidegger - immer schon in 
einer Gestimmtheit des Liebens oder Hassens, »la tonalite d'une dis- 
position erotique«. [PhE 18] Gerade diese Disposition, so Marions Po­
stulat, macht den Menschen als Menschen aus, er ist als »l'animal ai- 
mant« [ebd.] von allen anderen Wesen zu unterscheiden, weshalb auch 
das Ego als »ego amans« [PhE 19] neu zu bestimmen ist. So schält sich 
eine Konzeption der Personalität heraus, die an die Fähigkeit zu lieben 
gebunden ist. Der Ausgabe der »Prolegomenes ä la charite« von 2007 

159 Vgl. Jean-Luc Marion: /4m lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 228.

505

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

stellt Marion den augustinischen Satz »Nemo est qui non amet - >11 
n'est personne qui n'aime<«160 [ebd.] voran, der in zwei Richtungen zu 
lesen ist: Es gibt nicht nur niemanden, der nicht liebt, sondern wer nicht 
liebt, ist zugleich niemand - keine Person. Die Fähigkeit und Möglich­
keit in welcher Ausprägung auch immer, was oder wen auch immer zu 
lieben - und zwar ganz entschieden im erotischen Sinne eines Begeh­
rens - wird von Marion hier als Definiens und Unterscheidungsmerk­
mal der Person vorausgesetzt. Eine Identität des fähigen Menschen, wie 
Ricoeur sie konzipiert, müßte demnach also in ihrem Kern auf diese 
Grundfähigkeit zurückgeführt werden.161

160 Aurelius Augustinus: Sermon, 34, 2, In: Ders.: Sermones. In: S. Aurelii Augustini 
opera omnia. In: Patrologia Latina. Hrsg, von J. P. Migne, Bde. 32-47, Paris 1844-1864. 
PL 38., col. 210.
161 Diese Zuspitzung des komme capable auf seine Liebesfähigkeit bestätigt sich in »Au 
lieu de soi«. Marion wiederholt hier die Denkfigur einer Umwendung des Ego als Wen­
dung gegen eine Selbstidentität mit dem Verweis darauf, daß auch eine Identifikation mit 
den eigenen Fähigkeiten für den Zugang zum Selbst nicht ausreicht: »11 faut aller jusqu'ä 
dire que je ne suis donc pas ce que je suis, si je me borne ä n'etre que ce que je sais et ce 
que je peux, le cogito sum.« (Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Au­
gustin, a.a.O. S. 141.) Die Umkehrung der cartesischen Argumentationsstruktur besteht 
hier auch darin, daß das Ego seine Existenz, nicht aber seine Essenz erkennt, während das 
Ziel der (Glück-)Seligkeit (beatitude) in seinem Wesen durch das Begehren zugänglich, 
für den endlichen Menschen aber in seiner Existenz nicht vollständig erreichbar ist. Es 
entzieht sich und verweist im Hinblick auf die Darstellung der Erinnerung (memoria) 
auf eine >Unvordenklichkeit< (l'immemorable). Das Selbst, dessen Figur sich für Marion 
bei Augustinus abzeichnet, ist wesentlich durch den Charakter seiner Fraglichkeit ge­
kennzeichnet - als quaestio mihi; es findet auf die Frage nach der eigenen Identität keine 
eindeutige Antwort, in der es sich selbst identifizieren kann; es ist in diesem Sinne eben­
so anonym für sich selbst, wie der Ruf, zu dem es sich als Antwort verhält; es ist radikal 
ortlos, >utopisch< und findet keinen Platz (lieu), an dem es zur Ruhe kommt, sondern es 
findet sich vielmehr in der Bewegung des Fragens, des Suchens, des Versuches, selbst 
besser zu werden (im Widerstand gegen die Versuchung, seine Liebe nur auf sich selbst 
zu richten), des Begehrens, des Strebens nach einem glücklichen, guten Leben (vita bea- 
ta), nach der (Glück-)Seligkeit und nach Gott, und zwar in der Beziehung der Liebe: 
»Plus intime ä moi que toute egalite du soi ä soi s'avere donc la distance de l'amant ä ce 
qu'il aime. Qui parcourt cette distance se connait, parce qu'il connait l'autre soi, qui lui 
ressemble plus que lui-meme - soi plus lui que lui.« (Ebd., S. 142.) Das Verhältnis von 
Suchen und Finden wird dabei ebenso in sich umgekehrt wie dasjenige von Erbitten und 
Empfangen in der Figur des adonne (»si je re^ois avant de pouvoir demander, alors je 
trouverai avant de finir de chercher«, ebd. 420). In der Denkbewegung der »Confessio­
nes« kann das Selbst sich nicht einer reflexiven Selbsterkenntnis, sondern allein in seiner 
Suche finden, indem es sich zu einem unendlichen und unerreichbaren Anderen verhält. 
Marion unterstreicht, daß die Gottebenbildlichkeit hierbei auf ein unsichtbares Bild ver­
weist. Es kann im Bezug auf das unerreichbare >Urbild< keine klare und distinkte Selbst­

506

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Marions Umwendung des Ego, der Anspruch einer Überschrei­
tung des Subjekts und der Entwurf des adonne in seiner Offenheit auf 
die interdonation lassen sich nicht nur als Produkt einer bestimmten 
Methodik und ihrer Anwendung auf die Phänomenalität betrachten so­
wie als Konsequenz der Reduktion auf die donation. Diese Neuinter­
pretation des Selbst erscheint vielmehr von vornherein notwendig für 
die Annäherung an das Ziel, die dritte Ordnung des ordo amoris phi­
losophisch zu erfassen. Diese darf hier nicht nur als eine göttliche Ord­
nung verstanden werden, sondern als spezifische Ordnung der Gattung 
Mensch, der Menschlichkeit sowie der Personalität und Interpersonali­
tät, als Ordnung des >animal aimant<. Sofern die Einholung dieser Ord­
nung vielleicht das eigentliche zumindest aber ein ganz wesentliches 
Ziel der Entwicklung einer Phänomenologie der donation bildet, die 
sich für Marion erst in der Auseinandersetzung mit der interdonation 
vervollständigen läßt, geht es in dieser Phänomenologie niemals nur 
um >die Sachen selbst<, sondern stets auch um >uns selbst<. Dabei ver­
langt der ordo amoris, dieses Selbst gegenüber der Ordnung der klaren 
und distinkten Erkenntnis mit ihrem sicheren Zugriff auf die Welt zu 
dezentrieren und in besonderem Maße für die Selbst-Gebung des An­
deren zu öffnen. Die Frage nach der Liebe wird zur Frage: »que devient 
l'adonne, lorsque le donne qu'il re^oit en se recevant lui-meme, au lieu 
de rester en etant du monde, s'avere lui aussi un autre adonne.« [Pro- 
legomenes 9]

Es geht in dieser Beziehung der interdonation darum, den Anderen 
gerade nicht mehr anonym zu denken wie noch im Hinblick auf die 
Interlokution, sondern in seiner Unvertretbarkeit und Individualität. 
Überschritten wird damit neben jeder Konstituierung oder Objektivie­
rung eines solchen Anderen für Marion (erneut mit der Einschränkung 
eines >peut-etre<) auch der Diskurs der Ethik, »... en des termes desor- 
mais irreductibles ... peut-etre meme ä l'ethique.« [Ebd.] Der Versuch, 
einem personalen Anderen gerecht zu werden, der nicht nur praktisch 
nicht zum Mittel werden soll, sondern darüber hinaus auch nicht zu 
einem Mittel der ethischen Universalisierung, in der der einzelne An­
dere letztlich durch jeden anderen ersetzt werden können muß, fordert 
für Marion einen Balanceakt an den Grenzen eines ethischen Diskurses.

erkenntnis erlagen: »Au lieu de soi, il n'y a pas une figure de la conscience, ni une 
maniere du subjectum, mais ce ä quoi le soi ressemble et se refere.« (Ebd. S. 421)

507

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Das Problem, mit dem er hierbei ringt, deckt sich zum Teil mit Derridas 
Dilemma des >tout autre est tout autre<.

Der Tonfall der »Prolegomenes ä la charite« ist polemischer als in 
den späteren systematisch-philosophischen Schriften Marions. Explizi­
ter wird hier eine Zeitkritik deutlich, die sich gegen eine nihilistische 
Grundhaltung wendet. Der Mensch, der die Welt technisch beherrscht 
und gestaltet, empfindet sich als kausale Ursache alles Bösen oder 
Schlechten und kann sich von dieser Verschuldung nur befreien, indem 
er die an sich selbst empfundene Schuld auf Andere überträgt. Hier 
eröffnet sich ein Rachekreislauf, der zugleich einen Kampf um Anerken­
nung impliziert - ich suche, ganz ähnlich wie schon in der Inbesitznahme 
des Bodens bei Hegel, im Opfer meiner Rache eigentlich die Anerken­
nung dafür, selbst im Recht zu sein: »quiconque se venge, cherche dans le 
regard de celui qu'il accuse et chätie la reconnaissance de sa propre justice; 
plus il se venge, plus il exige qu'on reconnaisse sajustice«. [PhE 33] Diese 
angestrebte Anerkennung des Selbst durch den Anderen wird aber mit 
der Ausübung der Rache, mit der Gewalt gegenüber diesem Anderen 
oder seiner Tötung (ebenso, wie Marion betont, umgekehrt auch mit 
der Alternative der Selbsttötung) zugleich unmöglich gemacht. Durch 
die Rache wird demnach das Selbst gegen seine eigene Intention in sich 
selbst eingeschlossen.

Die Möglichkeit, die Liebe ebenso wie die Gabe als Ausweg aus 
einer solchen Logik der Rache und als Realisierung einer echten wech­
selseitigen Anerkennung jenseits der Reziprozität des Rachekreislaufs 
zu interpretieren, ist bereits in der Untersuchung Ricoeurs aufgezeigt 
worden. Zu beachten ist aber, daß Ricoeur ideale Ausnahmezustände 
der Realisierung von Anerkennungserlebnissen beschreibt, die das 
Streben nach einem geregelten Miteinander motivieren, dabei aber 
nicht in Konkurrenz zu einer Ethik treten, sondern diese im Gegenteil 
ganz wesentlich unterstützen. Warum weist Marion anders als Ricoeur 
die Einordnung seiner Betrachtungen interpersonaler Beziehung in 
eine Ethik zurück? Er wendet sich nicht direkt gegen die Ethik und 
ihren Geltungsanspruch, sondern konstatiert lediglich als Zeitdiagnose, 
daß in der Moderne das Fundament jeglicher Ethik bereits erschüttert 
sei, da die Geltung und Normativität moralischer Normen pauschal zu­
rückgewiesen werde. [Vgl. PhE 49 f.] Dies liege insbesondere an der par­
allelen Propagierung verschiedener Ideologien, die letztlich die Welt in 
ihrer Gegebenheit nicht akzeptieren, sondern versuchen, sie mit den 
Mitteln der Technik und der Ökonomie so zu >machen< oder zu >pro- 

508

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

duzierem, daß sie den unterschiedlichen ideologischen Entwürfen folgt, 
um diese Entwürfe rückwirkend durch die Gewalt ihrer Durchsetzung 
zu legitimieren. [Vgl. PhE 55]162 Die Vernünftigkeit, die die Anwen­
dung des kategorischen Imperativs fordert, scheint uns immer schon 
an eine gewisse Effizienz gebunden: »toute raison nous est raison de 
quelque chose«. [PhE 56] Die Universalität der praktischen Vernunft 
hat für Marion angesichts einer solchen modernen Umdeutung der Ver­
nünftigkeit in eine pragmatische Funktionalität an Überzeugungskraft 
verloren.

Übrig bleibt zur Durchsetzung des kategorischen Imperativs aller­
dings noch die zweite Komponente, die bei Kant die Verbindung zwi­
schen der reinen praktischen Vernunft und ihrer Einwirkung auf unsere 
Sinnlichkeit und unseren Willen ermöglicht: das Gefühl der Achtung. 
Als Achtung vor dem Gesetz soll diese zugleich gewährleisten, daß die 
Freiheit als Autonomie nicht zugunsten einer beliebigen Herrschaft des 
Willens aufgegeben werden muß. In »Etant donne« arbeitet Marion 
ganz explizit heraus, daß das Subjekt durch die Einführung der Achtung 
in der »Kritik der praktischen Vernunft« dezentriert wird, so daß hier 
bei Kant bereits eine Vorwegnahme des adonne angelegt sei, zumal der 
kategorische Imperativ als Faktum der Vernunft a priori gegeben, aber 
durch den Erkennenden immer schon a posteriori empfangen ist. [Vgl. 
ED 387] Die Achtung vor dem Gesetz affiziert das Ich negativ, indem sie 
es in seiner Eigenliebe und in seinem Anspruch verletzt, sich selbst 
ohne jegliche Vorgabe konstituieren und mit sich selbst identifizieren 
zu können.163 Erst dadurch wird es zugleich offen dafür, als Person Ach­

162 Im Hintergrund dieser recht pessimistischen Skizze Marions mag die Konfrontation 
mit der historischen Situation des kalten Krieges und seinen aufeinanderprallenden Ideo­
logien wirken. Der in diesen Passagen zitierte Aufsatz »La liberte d'etre libre« [PhE 49- 
72] ist in den »Prolegomenes« datiert auf »Septembre 1981 - aoüt 1986«.
163 »Was nun unserem Eigendünkel in unserem eigenen Urteil Abbruch tut, das demü­
tigt. Also demütigt das moralische Gesetz unvermeidlich jeden Menschen, indem dieser 
mit demselben den sinnlichen Hang seiner Natur vergleicht«. [KpV A 131 f.] Zwar be­
stimmt Kant gleich darauf die Achtung auch als positiv im Hinblick auf die praktische 
Vernunft. Dennoch bleibt ihre Kernfunktion zunächst die Hemmung der Eigenliebe und 
der Triebe, welche der Orientierung am Gesetz der praktischen Vernunft entgegenwir­
ken. Je größer die pathologische Ablehnung gegen das Gesetz, desto größer wird die 
entsprechende Hemmung und damit wiederum die Achtung: »je respecte d'autant plus 
la loi morale, que je sais ne pouvoir, ou ne vouloir ou ne pouvoir vouloir l'accomplir«. 
[ED 388]

509

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

tung vom Anderen erlangen zu können: »pour tenir sa persona, le Je 
doit disparaitre et laisser le champ ä I'adonne«. [ED 389]

Am Ende der Metaphysik steht Nietzsches Diagnose des Willens 
zur Macht, die für Marion letztlich einen Widerruf (revocation) jeder 
Ethik verlangt, wobei allerdings der französische Ausdruck >revocation< 
hier zugleich bereits ein >Zurückrufen<, ein >Wieder-herbei-Rufen< im­
pliziert. Es scheint, als wolle Marion ein voluntaristisches Moment im 
moralischen Handeln freilegen, welches dieses innerhalb eines Paradig­
mas der Willensfreiheit legitimieren kann, ohne den dabei vorauszuset­
zenden Willen allerdings auf einen Willen zur Macht oder gar auf die 
Gegebenheiten sozialer und politischer Machtstrukturen zu reduzieren. 
Es gilt, die Möglichkeit ethischen Handelns angesichts der konstatierten 
Unmöglichkeit zu retten, Ethik weiterhin zu denken, theoretisch zu ver­
mitteln oder anders als im direkten praktischen Beispiel ihrer Umset­
zung zu erkennen zu geben. [Vgl. Prolegomenes 62] Diese Rettung 
kann für Marion immer dann gelingen, wenn ein Handelnder das Risi­
ko der Entscheidung auf sich nimmt, moralisch zu handeln oder es zu­
mindest zu versuchen, auch auf die Gefahr hin, dabei alles, jegliche 
Macht, sich selbst, sogar seinen eigenen moralischen Anspruch zu ver­
lieren. [Vgl. Prolegomenes 63]

Es ist verlangt, so zu handeln, als ob man richtig handeln würde, 
auf das Risiko hin, falsch zu handeln und in einer vollkommenen Hin­
gabe an dieses Risiko, zu scheitern und sich zu verlieren. Notwendig 
erscheint hier erneut der Durchgang durch die Unsicherheit des Augen­
blicks der Entscheidung und die prinzipielle Bereitschaft zu einem Risi­
ko, wie es Ricoeur in der riskanten Entscheidung zu geben aufgedeckt 
hat. Gerade in der Hingabe an die Ungewissheit und an die Gefahr zu 
scheitern besteht auch für Marion die eigentliche Freiheit der Entschei­
dung, die gegen alle äußeren Einschränkungen und Machteinflüsse al­
lein im >fiktionalen< Status des als ob gewonnen werden kann: »du 
moins me demeure une liberte de me decider comme si j'etais libre de 
me decider. ... [J]e peux decider, contre toute raison, que c'est bien moi 
qui decide, ä la fin, de moi.« [Vgl. Prolegomenes 66 f.] Meine Freiheit 
besteht darin, mich frei von allen übrigen Bedingungen so zu entschei­
den, als wäre ich frei, bevor ich mir dieser Freiheit gewiß sein kann. Das 
als ob eröffnet dabei den Raum meiner Möglichkeiten - es eröffnet den 
Menschen als einen Raum der Ermöglichungen, da er sich entwerfen, 
also sein Zukunft fingieren kann, bevor er diese Pläne auch verwirk­
licht. Es ist meine Freiheit, die mich mir gibt, bevor ich über sie verfüge, 

510

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

ohne daß ich sie besitzen könnte, indem ich mich der Freiheit und Un­
gewißheit meiner Entscheidung hingebe. »En moi, la liberte, plus moi 
que moi, anticipe sur moi, me decide en moi comme si j'etais libre et me 
met devant le fait accompli.« [Prolegomenes 70] Die Entscheidung zum 
moralischen Handeln, die Hingabe an die mir gegebene Freiheit, die 
bereits bei Descartes als eine solche >Vorgabe< anerkannt wurde, geht 
dabei für Marion jeder Erkenntnis, jeder Rationalität und jedem 
voraus und entzieht sich der metaphysischen Logik des Seins. Die Ethik 
gibt sich so in ihrer individuellen praktischen Umsetzung selbst die Be­
dingungen ihrer eigenen Möglichkeit, die sie in einer >zu Ende gedach­
tem Metaphysik nicht mehr finden kann. [Vgl. Prolegomenes 67] Sie 
bleibt für Marion möglich als eine an Descartes angelehnte »morale par 
Provision« die sich jeweils in der Freiheit als Ermöglichung eröffnet: »la 
liberte fait provision de son seul comme si pour s'accomplir, decidement 
sinon definitivement, comme pure possibilite«. [Prolegomenes 72] Ex­
emplarisch für eine Entscheidung, welche die volle Hingabe des Ent­
scheidenden verlangt, der sich selbst jenseits rationaler Begründungen 
aufs Spiel setzt, ist für Marion nun eben die Entscheidung, jemanden zu 
lieben oder nicht.

Interessant ist, daß die Bewegung einer Partikularisierung, die zu­
nächst einmal verschiedene Ideologien an die Stellen einer Ethik mit 
einem universalen Anspruch hat treten lassen, damit nicht zurück­
genommen, sondern eigentlich auf die Spitze getrieben wird: es ist für 
Marion jeweils meine eigene, individuelle und situative Entscheidung, 
die eine Handlung moralisch werden läßt bzw. sie dem Risiko überläßt, 
gut oder schlecht zu sein, und so eine Ethik nicht logisch, sondern per- 
formativ eröffnet. Und es ist zudem in der ganz eigenen Logik der Liebe 
eben nicht jeder, sondern dieser und kein anderer Anderer, für oder 
gegen den die Entscheidung getroffen wird. Marion privilegiert also, in 
der Terminologie Paul Ricoeurs, die situative Entscheidung, welche in 
der Tragik des Handelns verlangt ist, gegenüber der Prüfung durch die 
moralische Norm. Die Partikularisierung der parallel nebeneinander 
bestehenden ideologischen, normativen Konzepte wird aus dieser Plu­
ralität normativer Modelle in eine Singularisierung der Entscheidung 
sowie auch des Anderen überführt.

Die Gefahr einer klassischen phänomenologischen Interpretation 
der Liebe besteht für Marion nun darin, die Relation zum Anderen als 
eine Intentionalität zu verstehen, die diesen Anderen letztlich wieder 
verobjektiviert. Der Andere begegnet dem Erkennenden nur in dessen 

511

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

eigenem Bewußtseinserlebnis und wird so letztlich ein innere Spiege­
lung des Wahrnehmenden selbst, »mon idole ... l'image de moi-me- 
me«. [Prolegomenes 99] Geliebt wird lediglich die besonders reiche Er­
füllung des eigenen Bewußtseinserlebnisses, so daß diese Liebe in eine 
Auto-Idolatrie umschlägt. Sie bringt >Gewinn< gemäß einer vollständi­
gen Reziprozität - »une reciprocite sans difficulte parce que sans exte- 
riorite.« [Prolegomenes 100]

An die Stelle der Intentionalität, die sich auf den Anderen wie auf 
ein Objekt richtet, so daß statt einer interdonation nur eine »interobjec- 
tivite« [Prolegomenes 196] möglich ist, tritt bei Levinas das Antlitz bzw. 
der Blick des Anderen, der sich mir quasi aufdrängt und mir seinen Ruf, 
seine Aufforderung (injonction) auferlegt. Ist dieser Andere nun aber 
wiederum jeder mögliche Andere, so ist die Aufforderung, die sich in 
seinem Blick ausspricht, letztlich die des kategorischen Imperativs - die 
Pflicht, jeden Anderen stets nur als Zweck und niemals als Mittel zu 
betrachten. [Vgl. Prolegomenes 115] Die Universalität des Anderen 
entspricht dann der Universalität des Gesetzes. Der individuelle, par­
tikulare Andere wiederum, in dem sich die Aufforderung, diesem Ge­
setz Folge zu leisten, jeweils ausspricht, wird damit für Marion parado­
xerweise zum Mittel gemacht, um dem Zweck dienlich zu sein, die 
Achtung vor dem Gesetz zu erwirken. [Vgl. Prolegomenes 116] Der 
Andere wird hier doch wieder ersetzbar, austauschbar. Um dieses Para­
doxon zu überschreiten, gilt es, den Zugang zu diesem Anderen in sei­
ner Singularität zu beachten. An die Stelle der intentionalen Beziehung 
tritt dann die Beziehung der Liebe, die die Entscheidung verlangt, gera­
de diesen einen, einzigartigen Anderen zu lieben und ihn damit von 
allen anderen Anderen zu unterscheiden und erst aus der Hingabe an 
diese Entscheidung heraus auch die eigene Singularität und Individua­
lität zu erhalten. [Vgl. Prolegomenes 125 f.] - Auch Ricoeur hat Levinas' 
>Hier sieh mich< durch das >Du aber liebe mich< ergänzt.

Vor der Entwicklung der Phänomenologie der donation stößt für 
Marion die Phänomenologie mit dem Übergang von der ethischen Uni- 
versalisierung zur Singularität der Beziehung zum Anderen, die die 
Liebe voraussetzt, an ihre Grenzen und muß das Feld der Tradition 
einer christlichen Nächstenliebe überlassen. [Vgl. Prolegomenes 198] 
Diese spezifische Form der Liebe ist für Marion hier diejenige, die dem 
Blick des Anderen und seiner Singularität in mir Raum gibt, indem ich 
ihn annehme. Auch Derridas >Nimm mich zu dir< ist hier impliziert:

512

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

»Autrui n'apparait que si je lui donne gratuitement l'espace oü apparaitre; et 
je ne dispose d'aucun autre espace que le mien; je dois donc >prendre du mien< 
(Jean 16,15), prendre sur moi pour ouvrir l'espace oü autrui apparaisse. C'est 
ä moi qu'il revient de mettre en scene autrui, non comme un objet que j'au- 
rais sous contrat et dont j'aurais regle le jeu, mais comme l'incontrölable, 
l'imprevisible et l'etrange etranger qui m'affectera me provoquera et - even- 
tuellement - m'aimera. L'amour d'autrui repete la creation, par le meme re- 
trait oü Dieu ouvre ä ce qui n'est pas le droit d'etre et meme de le refuser, Lui. 
La charite vide son monde d'elle-meme pour y faire place ä ce qui ne lui 
ressemble pas, ne le remercie pas, ne l'aime - eventuellement - pas.« [Prole- 
gomenes 201]

Das Risiko der Liebe, die ich dem Anderen gebe, indem ich ihm dem 
Raum gebe zu erscheinen - so wie der Empfänger der Phänomene die­
sen als adonne eine Bühne bereitet - deckt sich hier mit der Gabe als 
Schöpfung, die sich ebenfalls ihrer selbst entäußert und sich aufs Spiel 
setzt. Diese Liebe zu betrachten, impliziert für Marion keine Aufgabe 
der Erkenntnis zugunsten des Glaubens, sondern ein Übersteigen der 
Erkenntnis - »de tenter d'acceder ä une connaissance qui surpasse notre 
commune connaissance« - das ebenso immer dort notwendig wird, wo 
ich versuche, einen Anderen zu erkennen. [Prolegomenes 203] Der Zu­
gang zum Anderen, dem die moderne Philosophie nachjagt (bzw. 
»l'aporie qui, de Descartes ä Levinas, hante la philosophie moderne - 
l'acces ä autrui« [ebd.]) wird hier für Marion in einem Übergang in 
den ordo amoris gewährleistet, den an dieser Stelle allerdings zunächst 
einmal ein christliches, theologisches Denken ermöglicht, bevor die 
Phänomenologie der donation entwickelt ist. Dabei wird die Liebe in 
einer Rede vom Geben, Annehmen und Erwidern beschrieben, die auf 
die Nähe zwischen der christlichen Caritas und dem Modell der mora­
lisch gewerteten, großzügigen Gabe verweist.

3.3) >Liebesgaben<

Auch in »Le phenomene erotique« wird das Phänomen der Liebe als 
eine Beziehung von Geben und Nehmen sowie als Hingabe dargestellt, 
nicht jedoch explizit in einer Weiterentwicklung des Begriffs der inter- 
donation. Die Denkfigur der Gabe spielt wiederholt eine ganz entschei­
dende Rolle, wenn es darum geht eine Logik der Liebe zu beschreiben, 
die sich den Regeln der Reziprozität und der Ökonomie widersetzt, 

513

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

wobei die dreifache Gabereduktion in »Etant donne« bereits voraus­
gesetzt scheint.

Zu beachten ist der spezifische Charakter dieser poetisch und per­
sönlich geschriebenen Studien zum Phänomen des Erotischen, die sich 
von den systematischen Schriften zur Phänomenologie der donation 
deutlich unterscheiden. Mit der Darstellung in der Ich-Form verschiebt 
sich gegenüber den »Prolegomenes« der Fokus der Betrachtung zu­
nächst von der Frage nach dem Zugang zum Anderen auf den Aus­
gangspunkt beim liebenden und immer schon in der Gestimmtheit der 
Liebe befindlichen Selbst. Vorausgesetzt wird ein Selbst, das nach einem 
Selbstverhältnis sucht, in dem es sich möglichst ungebrochen mit sich 
selbst identifizieren kann, und zwar in einer Zustimmung zu sich selbst 
- letztlich in der Möglichkeit, sich selbst zu lieben und anzunehmen. 
Schrittweise zeigt Marion dann, daß allein im Umweg über den Ande­
ren das Selbst zu einer Beziehung zu sich selbst gelangen kann, die nicht 
solipsistisch bleibt bzw. wie bei Pascal in Selbsthaß umschlägt.

Wo das Ego immer wieder durch den Augenblick des Cogito hin­
durch muß, um in der Sisyphusarbeit des Zweifelns am Erkannten die 
eigene Gewißheit zu gewinnen, konstatiert Marion einen noch fun­
damentaleren menschlichen Selbstzweitei, der allein durch die Gewiß­
heit der eigenen Existenz nicht aufgehoben werden kann. Das Selbst 
zweifelt auf seinem Lebensweg nicht primär daran, ob es ist, sondern 
daran, ob es gut und richtig ist, wie es ist und handelt. Die Sicherheit des 
Ego, der Existenz und der Erkenntnis bietet keinerlei Absicherung ge­
gen die Frage >Wozu?< - »ä quoi bon?« [PhE 34] - gegen die Bedrohung 
einer vollkommenen Sinnlosigkeit und Vergeblichkeit oder Eitelkeit 
(vanite) all dessen, was vom Standpunkt des Cogito aus erkannt, be­
grifflich und strukturell durchdrungen und geordnet werden kann. Ge­
gen die Empfindung dieser Bedrohung - letztlich des Nihilismus - er­
öffnet sich neben dem Weg ins Absurde für Marion nur ein ganz 
individueller Ausweg des Einzelnen in der Möglichkeit geliebt zu wer­
den. Niemand würde für die Sicherung der Dauer des eigenen Seins 
oder der Existenz gänzlich darauf verzichten und wenn er dies täte, so 
würde er für Marion auf seinen Charakter als »l'animal aimant« [PhE 
18] verzichten und damit auf seine eigene Menschlichkeit - »cela im- 
plique rien de moins que de renoncer ä l'humain en soi« [PhE 39]. Die 
dritte phänomenologische Reduktion, die Marion für seinen phänome­
nologischen Neuansatz einfordert, besteht nun als >erotische Reduk- 
tion< darin, sich als adonne durch die Liebe gegen die Bedrohung der

514

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Vergeblichkeit abzusichern: »l'assurance appropriee ä l'ego donne (et 
adonne) met en oeuvre une reduction erotique«. [PhE 41]164

Die Gewißheit, gewollt zu sein und nicht umsonst, sondern für 
etwas oder jemanden da zu sein, kann das Selbst nur aus der Frage 
gewinnen, ob es über seine Beziehung zu sich selbst hinaus geliebt wird
- »m'aime-t-on d'ailleurs?« [PhE 51] Die Entscheidung und Unter­
scheidung, geliebt oder nicht geliebt zu werden, wird notwendig außer­
halb des Selbst getroffen, anonym und im Modus eines überraschen­
den, überwältigenden Ereignisses. Sie eröffnet die erste Differenz, aus 
der jede andere Unterscheidungsmöglichkeit hervorgeht, noch vor 
einer zeitlichen oder räumlichen differance. Marion beschreibt, wie so­
wohl mein Ort in der Welt als auch meine Wahrnehmung der Zeit 
immer schon diese erste Differenz zwischen Lieben und Nicht-Lieben 
und die Beziehung zum Anderen voraussetzen. Meine Adresse, mein 
Zuhause, benennt den Ort, wo ich für andere erreichbar bin. Die Bezie­
hungen der Liebe strukturieren die Plätze der Personen, die nicht mehr 
untereinander austauschbar sind, sondern füreinander spezifische Be­
zugspunkte bilden. Meine Zeit als Liebender wiederum strukturiert sich 
durch die Erwartung des abwesenden Anderen. Die Gegenwärtigkeit 
hängt dabei vom Ereignis bzw. der >Gabe< des Anderen ab, der mir seine 
Anwesenheit als ein Geschenk gibt (»don du present« [PhE 60]), in der 
Sättigung eines Augenblicks. Aus der Frage, ob es geliebt wird, erhält 
das Selbst keine Antwort auf die Frage, wer es selbst ist, aber es erhält 
die Möglichkeit, zeitlich und räumlich im Koordinatensystem zwi­
schenmenschlicher Beziehungen seinen Platz in der Welt zu bestimmen
- »eile me donne mon ici« [PhE 68] - und von dort aus zur Welt und zu 
den Anderen in Beziehung zu treten. So wie also bei Proust die Erzäh­
lung den darin erfaßten Personen ihren Platz in der Zeit zuschreibt, 
kann ihnen für Marion die Liebe ihren Platz zuweisen.

Daß für diese Verortung und Absicherung des Selbst eine ur­
sprüngliche Eigenliebe nicht ausreicht, sondern eine Entscheidung, ein 
Ereignis und eine Gabe von außen notwendig sind, erklärt sich für 
Marion daraus, daß das Selbst sich selbst nur geben könnte, was es 

164 Greisch weist darauf hin, daß hier zwischen Vergeblichkeit (vanite) und Absicherung 
(assurance) eine ähnliche Spannung vorliege wie bei Ricoeur zwischen Verdacht (soup- 
gon) und Bezeugung (attestation). Beide Gegensatzpaare unterscheiden sich von der car- 
tesischen Dialektik zwischen Zweifel und Sicherheit. (Vgl. Jean Greisch: Qui sornmes 
nous ? A. a. O., S. 382 f.)

515

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

immer schon besitzt ohne sich etwas anderes hinzuzufügen. [VgL PhE 
80] Ein vorauszusetzender Besitz, eine spezifische Eigenheit bleibt aller­
dings notwendig, um sich selbst als Knotenpunkt eines Netzes von Be­
ziehungen des ökonomischen und kommunikativen, intersubjektiven 
Austauschs zu verstehen. [Vgl. PhE 81] Das reine In-sich-selbst-Blei- 
ben oder die reine Selbsterhaltung eines conatus in suo esse perseve- 
randi kann jedoch einer Darstellung des menschlichen Selbst nicht voll­
ständig gerecht werden, eben weil es sich über sein alltägliches 
Selbstverständnis hinaus die Frage stellen kann, ob es vergeblich oder 
geliebt und gewollt ist, und weil es selbst in der Lage und genötigt ist, zu 
entscheiden, zu lieben und zu wollen:

»Un corps physique, un etant du monde, un objet n'ont pas ä decider s'ils 
meritent d'etre, ni s'ils le peuvent - ils perseverent dans l'etre elementaire, 
parc qu'ils sont dispenses de le choisir, de le vouloir, bref de l'aimer. Moi, j'ai 
ä decider.« [PhE 84f]

Kein endliches und begrenztes Wesen kann eine ungebrochene, diffe­
renzlose unendliche Liebe zu sich selbst besitzen oder sich diese jemals 
vollständig aneignen. Mit dem Bedürfnis geliebt zu werden - eine Er­
gänzung oder Gabe von außen her zu benötigen -, erkennt das Selbst 
daher zugleich seine eigene Unvollständigkeit und Endlichkeit an. Es 
muß sich immer wieder der Ungewißheit der Entscheidung aussetzen, 
die außerhalb seiner selbst getroffen wird, um eine Absicherung gegen 
seine eigene Vergeblichkeit zu finden. In »Au Heu de soi«, wo nicht die 
Liebe zum anderen Menschen, sondern zu Gott im Vordergrund der 
Betrachtungen steht, wird auch die Fähigkeit, selbst zu lieben, mit Au­
gustinus ganz ausdrücklich als eine göttliche Gabe charakterisiert. Dem 
animal aimant steht es nicht frei zu entscheiden, ob es lieben will. Seine 
Freiheit besteht in der Entscheidung, wie und was es liebt: »11 ne reste 
qu'ä decider comment et quoi aimer«.165

Nimmt das Selbst sich nun in seinem eigenen Mangel, seiner Be­
dürftigkeit und Endlichkeit wahr, so nimmt es sich auch in der Möglich­
keit wahr, aufgrund dieser Mangelhaftigkeit hassenswert zu sein. Um 
der Projektion des Selbsthasses auf andere im bereits dargestellten Ra­
chekreislauf zu entgehen muß für Marion eine neue Ausgangsfrage 
gestellt werden: Die Frage danach, ob ich durch den Anderen geliebt 
werde, gehorcht letztlich einem ökonomischen Gesetz, da die Liebe des 

165 Jean-Luc Marion: Au Heu de soi. L'approche de Saint Augustin, a. a. O. S. 367.

516

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

Anderen dem Ego zur Absicherung gegen die Angst vor der eigenen 
Mangelhaftigkeit dienen soll - »il espere ne pas y perdre - que l'amour 
lui donne de l'assurance ä un juste prix. 11 veut bien payer en retour 
pour obtenir de l'assurance, mais sans qu'on lui prenne plus qu'il ne 
recevra«. [PhE 113] Eine solche Reziprozität in der Logik des Preises 
bildet jedoch für Marion gleichermaßen die Bedingung der Möglichkeit 
des Tauschs wie die Bedingung der Unmöglichkeit der Liebe. [VgL PhE 
115] Wenn der Andere mir seine Liebe nur in der Erwartung gibt, daß 
ich sie umgehend im gleichen Maße erwidere, so bin ich ihm gegenüber 
schon verschuldet und kann nicht mehr das Risiko eingehen, mich frei 
zur Liebe zu entscheiden - Ricoeurs Risiko zu geben, das sich auch in 
der Gegengabe als >zweiter erster Gabe< erhalten soll: »C'est precise- 
ment parce que le donateur se retire (reduction) que le donataire pour- 
rait se risquer ä l'aimer (ou non).« [ED 146] Das gleiche gilt, wenn ich 
vom Anderen seine Liebe erwarte, um in meinem Selbstwert bestätigt 
zu werden. Auch dann wird die Gabe der Liebe gegen einen berechen­
baren Preis aufgewogen. Die neue Ausgangsfrage für das Selbst lautet 
daher: »puis-je aimer, moi le premier?«. [PhE 116]

Es geht also darum, sich wie schon bei Ricceur auch in der Gegen­
gabe nicht mehr zuerst als Empfänger, sondern als potentiellen Geben­
den zu sehen. Die Position des adonne wird so nun deutlicher durch 
seine Hingabe als Form des Gebens und nicht nur durch das Empfangen 
der Phänomene bestimmt, allerdings in der Abgrenzung von einem 
Empfangen, das mit der Reziprozität rechnet - mit dem Gesetz, Glei­
ches mit Gleichem zu vergelten: »comme un amant qui s'adonne plutöt 
que comme un aime donnant-donnant«. [Ebd.]

Aus der Fähigkeit, als erster zu lieben, sei es auch immer schon in 
einer >zweiten ersten Gabe<, kann das Selbst die höchstmögliche Souve­
ränität gewinnen und hat so eigentlich, obgleich es mit keinem Gewinn 
rechnen darf, nichts zu verlieren. Ihm bleibt stets, auch dann noch, 
wenn seine Liebe (oder Gabe) nicht angenommen wird, seine Fähigkeit 
zu lieben (oder zu geben), also seine Identifikation als Liebender (und 
Gebender), und zwar ganz explizit analog dazu, wie auch die zurück­
gewiesene Gabe eine Gabe bleibt. [Vgl. PhE 117] Die Bereitschaft, zu 
verlieren, ermöglicht so den eigentlichen, nicht verrechenbaren Gewinn 
des Gebenden: »plus il donne, plus il perd et plus il disperse, moins il se 
perd lui-meme, puisque I'abandon et la deperdition definissent le carac- 
tere unique, distinctif et inalienable d'aimer.« [Ebd.] Sie bildet mit der 
Möglichkeit, im Versuch moralisch zu handeln ein nicht-moralisches 

517

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Handeln zu riskieren, für Marion hier die eigentliche Freiheit des 
Selbst. Eine Freiheit zu scheitern tritt an die Stelle der Angst vor der 
Mangelhaftigkeit, vielleicht auch an die Stelle der Furcht, sich zu irren, 
die für Ricoeur Descartes' Suche nach der sicheren Erkenntnis prägt. 
Allein die Bereitschaft, sich ganz zu geben und sich dem Verlust aus­
zusetzen, kann die Liebe selbst absichern: »[i]l ne se trouve qu'une seule 
preuve d'amour - donner sans retour, ni reprise, donc pouvoir y perdre 
et eventuellement se perdre«. [PhE 118] Das Bild der Liebe, das Marion 
hier entwirft, korrespondiert also mit dem Ideal einer reinen, generösen 
und preislosen Gabe jenseits der Reziprozität, der Ökonomie und jen­
seits einer >metaphysischen< Logik des Seins: »l'amour sans l'etre«. 
[Ebd.] Gerade indem an die Stelle der Absicherung (assurance) die Be­
reitschaft zur Hingabe bis hin zur Selbstaufgabe (abandonner) tritt, 
kann eine neue Form der Gewißheit gewonnen werden - die Gewißheit 
zu lieben: »J'ai 1'assurance que je fais l'amour.« [PhE 122] In dieser 
Gewißheit geht es eben nicht mehr um eine direkte Absicherung der 
eigenen Existenz oder des eigenen Seins gegen die Vergeblichkeit, wie 
in der Frage, ob ich geliebt werde, sondern um eine indirekte Versiche­
rung, die ich nicht vom Anderen erwarte, dennoch aber, ebenfalls wie 
bei Ricoeur aber auch bei Derrida, nur im Umweg über die Vermittlung 
des Anderen und die Bereitschaft, mich im Akt der Gabe auf ein Ande­
res hin zu entäußern, gewinnen kann:

»d'un ailleurs plus intime ä moi que moi-meme: l'ailleurs qui m'advient dans 
le geste meme oü je me departis de ce que j'ai (mon don) et de ce que je suis, 
pour ne m'assurer que de ce que je fais en verite ä cet instant - l'amour«. [PhE 
122 f.]

Die Liebe wird dabei allerdings nicht gemacht, indem sie wie ein Pro­
dukt hergestellt würde, sie >macht< sich lediglich nur dann selbst, wenn 
ich mich in ihr aufs Spiel setze, ohne eine Gegengabe zu erwarten. Nur 
aus dieser Hingabe an das Risiko der Gabe kann ich einen wirklichen 
Zugang zu mir selbst - zu meiner Identität und Ipseität - erlangen.

Der Liebende erscheint allein dort, wo er durch die Gabe die Öko­
nomie, die Gesetze der Reziprozität und des Preises überwindet166 und 

i66 Marion unterscheidet die Liebe von der Verführung, die im Raum des Ökonomischen 
als eine Investition zur Steigerung des eigenen Lustgewinns zu betrachten ist und noch 
in der von vornherein einkalkulierten Trennung versucht, den Einsatz der Emotionen 
unter Kontrolle zu halten, um den Verlust der Beziehung nicht als Verlust erleben zu 
müssen.

518

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

damit zugleich auch auf das Prinzip des zureichenden Grundes verzich­
tet: »L'amant apparait, lorsque l'un des acteurs de l'echange ne pose plus 
de condition prealable, aime sans exiger de l'etre et abolit ainsi l'econo- 
mie dans la figure du don.« [PhE 128] An die Stelle des zureichenden 
Grundes tritt die Freiheit der Entscheidung, ohne benennbare Gründe 
zu lieben oder nicht. Die Gabe des Liebenden ist dabei zugleich eine 
Gabe des Erkennens, denn der Geliebte wird für den Liebenden erst 
durch seine Liebe tatsächlich erkennbar und sichtbar: »L'amant fait ap- 
paraitre celui ou celle qu'il aime, non l'inverse«. [PhE 130] Was er dabei 
>zu erkennen gibt< ist die Unvergleichlichkeit des Anderen, die sich er­
neut jeder Berechenbarkeit und der Reziprozität verweigert.167 Auch 
Marion zitiert hier wie Ricoeur Montaignes »parce que c'etait lui, parce 
que c'etait moi«. [PhE 133] Wer durch die Liebe sichtbar gemacht wird, 
der wird in der Gabe der Liebe zu seinem eigenen Grund - zum Grund 
dafür, geliebt zu werden. Er ist demnach für Marion nicht eine causa 
sui, wohl aber »ratio sui«. [Ebd.] Der Liebende wiederum erfährt durch 
seine Fähigkeit zu lieben eine Dezentrierung, die ihn auf den Anderen 
ausrichtet.

Um allerdings zu gewährleisten, daß der Andere nicht nur eine 
beliebige Leerstelle oder Projektionsfläche bleibt, auf die sich die Liebe 
richten kann, muß nun auch die einseitige Vorstellung der Liebe als 
einer reinen Gabe - ausgehend von der Perspektive des Gebenden - 
erneut überschritten werden. Die Entscheidung, jemanden zu lieben, 
setzt für Marion die generelle Bereitschaft zu lieben voraus. Vor der 
Entscheidung für einen Adressaten der Liebe steht also die Entschei­
dung, lieben zu wollen und das Lieben zu lieben. Diese Entscheidung 
bleibt zunächst einmal eine Auto-Affektion des Liebenden, die noch 
keinen echten Zugang zum Anderen gewährleisten kann. Die Art und 
Weise, wie der Liebende das Ziel seiner Liebe - wenn diese intentional 
aufgefaßt wird - dann anvisiert und phänomenalisiert, kann zudem 
großen Schwankungen unterliegen. Das Bild des Geliebten verändert 
sich fortwährend und der Liebende kann sich nicht sicher sein, dem 
Selbst des Anderen jemals gerecht zu werden. Dem Überschuß der An­

167 Umgekehrt müssen, wie bereits aufgezeigt, die Akteure der Ökonomie austauschbar, 
anonym, maskiert als persona erscheinen, damit die Regel >Geschäft ist Geschäfte in ihrer 
Neutralität ohne Ansehen der Identität der Beteiligten wirksam werden kann. Im öko­
nomischen Geben und Nehmen geht es also gerade darum, sich einander nicht zugleich 
zu erkennen zu geben.

519

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

schauung, die das gesättigte Phänomen des Anderen für mich bildet, 
kann ich keine eindeutige Bedeutung zuschreiben. Damit die Priorität 
des Liebenden - die >Eigenheit< seiner Entscheidung zu lieben - den 
Horizont nicht doch noch gegenüber dem Anderen verschließt, ist es 
notwendig, daß die Intentionalität sich, wie schon im Bezug auf die 
Gebung der Phänomenalität, in eine Kontra-Intentionalität umkehrt 
und die Ausrichtungen zweier Liebender aufeinander sich überkreuzen.

Die Liebe kann, ähnlich wie in Ricoeurs Modell der Wechselseitig­
keit (allerdings hier ohne die Unterscheidung von der Gegenseitigkeit, 
die auf der Einnahme verschiedener Perspektiven der Beschreibung be­
ruht, sondern von vornherein innerhalb der phänomenologischen Per­
spektive), nur als ein »[p]henomene croise« [PhE 164] realisiert werden. 
Auch der Andere muß sich mir geben, allerdings nicht als verfügbares, 
austauschbares Objekt, sondern in einer Bereitschaft zur Hingabe, die 
gibt, als könne sie geben, was eigentlich nicht gegeben werden kann. Es 
geht nicht darum, einen Besitz oder ein Objekt als etwas Gebbares wei­
terzugeben, sondern um den Vollzug des Gebens der Liebe, der das 
Lieben erst ermöglicht. Der Andere gibt mir nicht seine Anschauung - 
die erst aus meiner Liebe heraus sichtbar wird - sondern er übergibt mir 
seine Bedeutung: »me voici, moi, ta signification«. [PhE 165] Er wird 
für mich zur Bedeutung, zum Sinn jenseits der Vergeblichkeit. Die Be­
deutung oder Bedeutsamkeit wird ausgesagt, ohne daß tatsächlich der 
Bedeutungsgehalt ausformuliert würde, ähnlich wie in Derridas Wei­
tergabe des Geheimnisses. »Elle se donne en disant qu'elle se donne, 
comme si eile se donnait et comme pouvant ne pas se donner.« [Ebd.] 
Gegeben wird ein Wort - die Aussage der Bedeutung besteht darin, sie 
zu versprechen, und zwar dauerhaft, um dem »Me voici!« des Anderen 
eine zeitliche Ausdehnung zu geben. Der Andere gibt sich mir daher, 
indem er sich mir verspricht, als ein Schwur oder Eid - »comme un 
s er ment«. [Ebd.] Die Austauschbeziehung der Liebenden besteht in die­
sem wechselseitigen Schwur nicht darin, beispielsweise Zeit, Interessen 
oder bestimmte Anschauungen miteinander auszutauschen und zu tei­
len, sondern die beiden Akteure der Beziehung selbst scheinen jeweils 
ausgetauscht zu werden - jedoch gerade nicht gegeneinander, im Wech­
sel von Rollen oder Standpunkten, sondern jeweils in sich selbst, da sie 
aus der Performanz des Liebens und des Schwures sich selbst erst neu 
als Liebende empfangen können: »Lui et moi naissons, renaissons 
meme (la reduction erotique abolit le monde et cree un intrigue) comme 
amant et aime ...«. [PhE 170] Sie sollen nicht mehr als neutrale, aus­

520

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

tauschbare oder universalisierbare Partner gedacht werden, sondern in 
ihrer Individualität und Ipseität als Liebende. Diese Individualität wird 
wiederum notwendig durch ihr spezifisches, partikulares Begehren und 
damit letztlich durch den Mangel bestimmt, also durch eine Arbeit des 
Negativen, damit sich überhaupt ein Begehren auf den Anderen richten 
kann.

Ebenso wie der Mangel hier Identität konstituiert, gilt dies auch 
für eine besondere Form der Passivität gegenüber dem Anderen - »une 
toute autre passivite«. [PhE 178] Es soll sich dabei nicht um eine Passi­
vität der Starre, des Erleidens oder Erduldens oder der reinen Hinnah­
me handeln, sondern um eine Passivität, die gerade darin besteht, sich 
selbst ganz geben zu können. Meine ganz eigene und unvergleichliche 
Passivität gegenüber dem Anderen und gegenüber dem Risiko meiner 
Hingabe, individualisiert mich und bildet zusammen mit dem Affiziert- 
werden durch die Phänomenalität meine Geschichte. Die Liebenden be­
finden sich einander gegenüber in einer doppelten, wechselseitigen Pas­
sivität der Hingabe. Der Liebende (amant), wird dabei zu einem 
Hingegebenen (adonne), der den Anderen annimmt und ihm zugleich 
gibt, was er nicht hat, sondern nur geben kann: »adonne - celui qui se 
re^oit lui-meme de ce qu'il re^oit et qui donne ce qu'il n'a pas«. [PhE 
190] Die Figur des adonne wird also hier noch einmal ganz explizit um 
seine Fähigkeit zu geben erweitert.

Was einander in der Liebesbeziehung gegeben wird, ohne >gehabt< 
zu werden oder ein Besitz zu sein, ist für Marion zunächst einmal der 
Leib, der über die Körperlichkeit hinaus Bedeutung erhält, sowie die 
Gabe des Wortes - das Versprechen oder der Schwur. Sowohl die Vor­
stellung, dem Anderen mich selbst als Person zu geben, als auch die 
Idee, den Anderen als Besitz zu vereinnahmen, bilden für Marion eine 
Illusion. Ausgetauscht wird eben nicht Selbst gegen Selbst, sondern bei­
de geben sich wechselseitig eine unaustauschbare Ipseität, indem sie ein­
ander das Versprechen ihrer Treue geben - das Versprechen, einander 
etwas zu bedeuten. Was sie einander damit eigentlich >bedeuten< oder 
(zu erkennen) geben ist die Gewißheit, Liebende zu sein: »Tu m'aimes 
vraiment, moi je le sais, je t'en donne l'assurance«. [PhE 294] Gegeben 
wird also, wie zuvor bei Ricoeur die wechselseitige Anerkennung der 
generellen Fähigkeit zu geben, jeweils die Bezeugung der Möglichkeit, 
Liebe zu geben, die den Liebenden als Menschen ermöglicht und ihm 
sein Selbst gibt, das immer schon zugleich gebend und empfangen ist, 
eingebunden in die wechselseitige, unauflösbare Struktur des Einander- 

521

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

liebens, in der die Rollen - die personae - von Geber und Empfänger 
nicht unterscheidbar sind, in der aber die Singularität und Persönlich­
keit der vollziehenden Akteure erst unterscheidbar wird. Die Gabe des 
Versprechens einer ewigen Liebe, bildet für Marion die äußerste Form 
einer vorlaufenden Entschlossenheit, die sich nicht auf den Tod hin, 
sondern über diesen hinaus entwirft. An dieser Stelle zeigt sich deutlich 
die Einbindung in eine bestimmte kulturelle und religiöse Vorgabe 
eines Ideals - des christlichen Eheversprechens -, das sich selbstver­
ständlich aus anderen kulturellen Kontexten heraus hinterfragen ließe.

Ausgerichtet auf die Ewigkeit übernimmt das Dasein hier nicht die 
Möglichkeit der Unmöglichkeit, sondern entschließt sich zu einer Un­
möglichkeit der Unmöglichkeitc Die >Unmöglichkeit<, die der Tod dar­
stellt, wird durch den Bezug auf die Ewigkeit verunmöglicht, wenn auch 
nur im Modus des >als ob< - durchaus also in jener durchsichtig ge­
machten Struktur der >Fiktionalität<, die Derrida einfordert. Gerade 
einem so bindenden Versprechen muß hier deutlich ein Kredit und Ver­
trauensvorschuß gegeben werden, sowohl im Hinblick auf die Treue des 
Geliebten bis in den Tod als auch hinsichtlich der Hoffnung auf eine 
Überschreitung des Todes. Es wird dadurch nicht möglich, sich selbst 
und einander den Tod >zu nehmem. Eben dadurch, daß es sich um eine 
offene, ausstehende Hoffnung handelt, bleibt die Gabe der Liebe jenes 
Risiko, das sie für Marion sein muß, um tatsächlich eine Gabe und nicht 
ein ökonomisches Kalkül zu bilden. Auch hier soll es nicht darum ge­
hen, sich das (gemeinsame) >Paradies zu erknauserm.

Mit Ricoeur läßt sich ergänzen, daß im Hinblick auf das Verspre­
chen die Identität des Selbst an ein Sagen-Können gebunden ist, indi­
rekt auch an ein Erzählen-Können, das wiederum das Selbst an den 
Anderen bindet: Meine Ipseität, die mir nicht genommen werden kann, 
obwohl ich selbst nicht als Besitz über sie verfüge, besteht in der Weise, 
wie ich mich selbst, gegen das Besitzenwollen, in der Liebe hingebe und 
aufs Spiel setze. Die Geschichte dieses Spiels kann ich auch für Marion 
nicht vollständig selber erzählen: »... paradoxalement, cette ipseite ir- 
revocable, je ne peux moi-meme en tracer I'histoire erotique - il faut 
que d'autres me la disent«. [PhE 301] Die Frage danach, wer ich als 
Liebender bin, kann ich niemals selbst vollständig beantworten, son­
dern nur der von mir Geliebte oder aber ein Dritter. Damit die Ge­
schichte der Liebenden über ihre eigene Endlichkeit hinaus weiter­
erzählt werden kann, finden diese für Marion ihre Bestätigung in einer 
dritten Person: dem Kind, dem sie zugleich die Gabe des Lebens über­

522

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

tragen. [Vgl. PhE 303 £.] Die Zweierbeziehung, die das Grundmodell der 
Gabe zwischen Geber und Empfänger voraussetzt und in der das Dritte 
die gegebene Sache darstellt, wird hier auf eine andere Weise in eine 
ternäre Struktur überführt: zwei Geber/Empfänger (adonnes) geben 
einander, bezeugen einander und geben und zeugen einen Dritten, der 
zugleich Empfänger der Gabe des Lebens und Zeuge der >Gabe< ihrer 
Liebe ist. Das Kind ist dabei nicht Produkt der Gebung, sondern muß 
selbst von seinen Eltern so angenommen werden, wie es sich selbst als 
Phänomen und Ereignis gibt. Es löst sich zudem in seiner Entwicklung 
von seinen Eltern ab und bleibt so nicht Zeugnis ihrer Beziehung, son­
dern wird zunehmend Zeuge seiner selbst. Indem das Kind sich >ver- 
selbständigt< und entzieht, indem es als »tiers manquant« [PhE 313] 
die direkte Beziehung des Miteinanders überschreitet, und da es die 
Gabe des Lebens nicht >zurückgeben< kann, verkörpert es für Marion 
zugleich die Unmöglichkeit einer Reziprozität, in der Gabe gegen Gabe 
eins zu eins getauscht werden könnte. [Vgl. PhE 315]

Da jeder Mensch als adonne Empfänger der Gabe des Lebens ist, da 
jeder Kind seiner Ekern ist, ist jedes Selbst gerade in seiner Individuali­
tät und Partikularität zugleich auch schon ein Dritter, der auf diese Wei­
se die Unaustauschbarkeit verkörpert. Die komplexe interdonation zwi­
schen den Liebenden und ihrem Kind sowie auch zwischen den 
Generationen, die einander nicht nur das Leben geben, sondern ein­
ander ebenso auch ihre Bedeutungen und die Geschichten ihrer Gege­
benheiten zu erkennen geben, könnte als eine Brücke verstanden wer­
den zwischen Marions Anspruch, dem Selbst und dem Anderen in ihrer 
absoluten Singularität und Partikularität gerecht zu werden einerseits, 
und der ethischen Universalisierung andererseits, die den Anspruch 
stellt, jedem Anderen, auch dem abwesenden Dritten gerecht zu wer­
den. Die Universalisierung müßte dann so vollzogen werden, daß jeder 
Andere als jeweils dieser Andere wie das Kind gerade in seiner Parti­
kularität auf universale Weise, aber nicht als Gesetz, die generelle Un­
austauschbarkeit und Unmöglichkeit einer Reziprozität in der Liebes­
ordnung zwischen Personen repräsentiert und verkörpert. Er wäre dann 
noch nicht notwendig als Mittel dieser Universalisierung, wohl aber in 
einer metonymischen Beziehung als universales Zeichen, vielleicht 
auch als bindendes Symbol, dieser Partikularität seiner selbst und aller 
anderen zu betrachten. - Gerade so, wie Eltern ihr Kind nicht als Mittel 
zur Bezeugung ihrer Liebe, sondern als Zweck an sich selbst betrachten 
müssen, um darin ein Zeichen und eine Bezeugung ihrer Liebe zu er­

523

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

möglichen, die dann nicht in der Eigenliebe gefangen bleibt und auf ein 
Mittel zur Selbstbestätigung zu reduzieren ist. Möglicherweise kann 
tatsächlich die Übertragung dieser Zeichenhaftigkeit oder Symbol/wn/c- 
tion in den Akt der Gabe, vermittelt über eine gegebene Sache und 
zugleich als ein Zu-erkennen-Geben, dazu dienen, allein diese Sache 
oder die weitergegebene Erkenntnis, nicht aber die Akteure als Vermitt­
lung oder Mittel zu betrachten, zumal nicht aus jeder Liebesbeziehung 
zwischen zwei Personen notwendig ein Kind hervorgehen muß.168 Da­
bei muß zugleich ein besonderes Augenmerk auf den Vollzug der Ge- 
bung gerichtet werden, damit nicht am Ende - Marion verweist mehr­
fach auf diese Gefahr - die gegebene Sache anstelle des Anderen 
angenommen oder geliebt wird.

Er wählt einen anderen Weg der weiteren Argumentation: da jede 
dritte Person, jeder mögliche Zeuge der Liebesbeziehung seine Bezeu­
gung wieder nur für einen begrenzten Zeitabschnitt geben kann, ist die 
Liebesbeziehung stets davon bedroht, die Distanz zwischen den Akteu­
ren, die Andersheit des Anderen in die Gleichförmigkeit des Selben 
aufzulösen. Ohne den der Zweierbeziehung äußerlichen Bezugspunkt 
fehlt der Maßstab, um die Distanz zwischen den Liebenden zu bemes­
sen und sie zueinander immer wieder neu in Relation zu setzen. So 
gleichen sich Partner, die über lange Zeit hinweg vollkommen isoliert 
in ihrer Zweierbeziehung leben, manchmal beinahe bis zur Ununter­
scheidbarkeit aneinander an. Ohne den Bezug auf einen Dritten, der 
die Unmöglichkeit der Reziprozität und des Austauschs repräsentiert 
und sich nicht gegen den Anderen eintauschen läßt, weil er ihm gegen­
über noch einmal anders ist, droht die Gefahr, den Anderen letztlich 
doch wie einen austauschbaren Besitz zu behandeln. Angesichts dieser 
ständigen Bedrohung muß, so Marion, jeder Augenblick der Liebe so 
vollzogen werden, als könnte er der letzte sein, und dadurch zugleich so, 
als wäre er ewig. Diese Augenblicklichkeit der Liebe findet ihren abso­
luten, ewigen, letzten und zugleich ersten Zeugen für Marion hier al­

168 Der andere Aspekt des Dilemmas des >tout autre est tout autre<, der darin besteht, 
niemals allen anderen unmittelbar gerecht werden zu können, kann allerdings auch so 
nicht gelöst werden. Dieses Dilemma läßt sich auch im Hinblick auf die Frage der Eltern­
liebe verfolgen. Ist diese parteiisch, wenn sie sich nur oder weitaus mehr auf die eigenen 
Kinder bezieht, als auf alle Kinder? Mit dieser Fragestellung setzt sich James Rachels in 
seinem Aufsatz »Eltern, Kinder und die Moral« auseinander, in: Axel Honneth und 
Beate Rössler [Hg.]: Von Person zu Person. Zur Moralität persönlicher Beziehungen, 
Frankfurt a.M. 2008.

524

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gabe und Hingabe - (sich) einander (zu erkennen) geben

lein im Bezug auf die Instanz eines göttlichen Dritten - in einer Aus­
richtung, die, in der Wendung, die schon Levinas und Derrida gebrau­
chen, als »I'adieu« [PhE 326] zugleich Abschied und Ewigkeit impli­
ziert.

Unter der Zeugenschaft des ganz Anderen, der als absolut Lieben­
der gedacht wird, bleibt jedes Selbst immer amant, auch dann noch, 
wenn es dies zurückweist. Jeder gibt dabei dem jeweils Anderen, was 
auch der Gebende selbst niemals besitzt: Er verfügt darüber nur, inso­
fern er es dem Anderen geben kann - die Bedeutung, den Leib, die 
Freude (jouissance) und die Treue. [Vgl. PhE 327] Die Nähe zum Ande­
ren, die die Liebe zu ihm ermöglicht, besteht dabei gerade in dem jewei­
ligen Mangel an sich selbst, der nur durch die Gabe des Anderen gestillt 
werden kann. In ihrem Mangel und ihrem Begehren sind die Liebenden 
aufeinander bezogen. Über den Umweg der Liebe des Anderen, welcher 
mir versichert, daß ich liebenswert und liebensfähig bin - »[a]ime parce 
qu'aimable, aimable parce qu'aime« - werde ich dann auch in die Lage 
versetzt, mich selbst zu lieben, mit meiner Mangelhaftigkeit umzuge­
hen und mir selbst zu verzeihen - »me pardonner«. [PhE 328] Der Ruf 
des Anderen, dem ich mich hingebe und aus dem ich meine Identität als 
Liebender empfangen kann, lautet: »Toi, tu m'as aime le premier.« [PhE 
331]

Wenn dieser Ruf notwendig wechselseitig erfolgt, so verschränken 
sich damit Geben und Nehmen, Aktivität und Passivität erneut in einer 
Ununterscheidbarkeit oder Gleichursprünglichkeit zwischen erster Ga­
be und Gegengabe, a priori und a posteriori. In diesem Sinne ist der 
adonne im gleichen Maße immer schon gebend und empfangend. Mei­
ne geschichtliche Struktur, mein Geborenwerden, Kindsein und Her­
anwachsen, mein Platz in der Generationenfolge implizieren allerdings 
ein de ja - eine schon vor meinem Aktivwerden und vor meiner eigenen 
Entscheidung empfangene Gabe des Lebens und der Liebe anderer, so 
daß hier doch zunächst eine Passivität zu dominieren scheint. Die An­
nahme dieser Gaben aber ermöglicht gerade die Aktivität des Gebens 
und Liebens, welche es dem passiv empfangenen Phänomen des Selbst 
erst erlaubt, als es selbst >auf der Bühne< der erlebten Phänomenalität zu 
erscheinen und sich aufs Spiel zu setzen. Indem es durch andere erkannt 
wird, kann es sich selbst zu erkennen geben.

Die Eigenlogik der Liebe, die für Marion nicht irrational ist, son­
dern eine Form der Selbstbegründung impliziert, die der Selbstgebung 
der Phänomene entspricht - die Logik des ordo amoris sowie der inter­

525

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

donation - ist hier in weiten Teilen mit jener Denkfigur gleichzusetzen, 
die sich als >Logik der Gabe< bezeichnen läßt: einer Logik jenseits der 
Reziprozität und der ihr entsprechenden Meßbarkeit zureichender 
Gründe, die mit ihren Paradoxien und Aporien das rationale Denken 
an seine eigenen Grenzen führt - und zwar ganz wesentlich auch an 
die Grenzen, die zwischen dem Denken von Liebe und Gabe und dem 
Vollzug von Liebe und Gabe verlaufen. Wo Marion die Beziehungen 
zwischen Personen bzw. von adonne zu adonne betrachtet, ist die Ori­
entierung am Modell der Gabe in seiner Herkunft von der Vorstellung 
einer Weitergabe von Hand zu Hand sicherlich einsichtiger als dort, wo 
es zunächst einmal weder intersubjektiv noch im Sinne einer inter- 
donation um die Gebung der Phänomene geht. Dennoch ist die einge­
hende Betrachtung und Reduktion des Phänomens der Gabe in »Etant 
donne« bereits als ein Schritt zu beachten, der die Öffnung der Phäno­
menologie der donation auf eine interdonation mit vorbereitet und da­
mit das Streben zum ordo amoris vorantreibt und zugleich den Zugang 
zum Phänomen eines personalen Selbst vertieft: als Empfänger von Ge­
bung, das sich selbst als Phänomen (zu erkennen) gibt; als Antworten­
der und Verantwortlicher, der sprachlich oder in künstlerischen Aus­
drucksformen zu erkennen gibt, was sich ihm gibt; als Gebender und 
Empfangender.

In »Le phenomene erotique« bildet das Modell der Gabe, in einer 
hohen Stufe der Idealisierung, gerade in seiner interpersonalen Dimen­
sion aber auch im Hinblick auf das Modell der Selbstgebung ein wesent­
liches Moment der Vervollständigung des Entwurfs des adonne: die 
Liebenden geben sich selbst in der Hingabe ihrer Liebe, sie geben sich 
einander und geben einander wechselseitig jeweils die Bezeugung ihrer 
Selbst; sie geben im Vollzug dieser Gabebeziehung diejenigen Phäno­
mene, die ihnen jenseits von Besitz und Objektivierbarkeit erst durch 
das Geben selbst gegeben werden - insbesondere das Versprechen ihrer 
Treue; sie geben einander in dieser Gabebeziehung sich selbst und dem 
jeweils Anderen einen Grund und damit eine Absicherung gegen die 
Vergeblichkeit und ermöglichen so eine eigene Rationalität der Liebes­
gaben; sie geben dabei stets weiter, was ihnen selbst gegeben ist, inso­
fern es sich dem Machen, der Produktion, der Konstituierung und Be­
herrschung entzieht; sie (er)geben Sinn.

526

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-458
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Geben und zu erkennen geben - eine andere Ökonomie zwischen Anonymität und Identität
	1.2 Gebung und Hingabe? - Eine andere Ökonomie der Namen
	1.3 Offenbarung und Gabe - Marions Ökonomie der Gnade

	1.1 Die Gebung zu erkennen geben - die unausweichliche Aufgabe des Selbst
	2 Die Reduktion der Gabe - Modell der donation und Öffnung auf ein Miteinander?
	2.1 Wie gibt sich das Phänomen der Gabe?
	2.2 Die Einklammerung von Geber, Empfänger und gegebener Sache

	3 Sich einander geben - die Beziehung der interdonation
	3.1 Wie wir geben - von der donation zur interdonation
	3.2 Die Phänomenologie der Liebe und die Grenzen der Ethik
	3.3 ›Liebesgaben‹


