
3 Begrifflich theoretische Bezüge

IndennächstenKapiteln sollengrundlegendeBegriffe,die für die theoretische

Ausrichtung dieser Forschungsarbeit von Relevanz sind, expliziert und darge-

stellt werden. Dabei handelt es sich hier um zentrale Arbeitsbegriffe.

3.1 Vermittlung

Unter dem Begriff ›Vermittlung‹ werden derzeit in der Wissenschaft sehr

unterschiedliche und konträreModelle, Zielsetzungen undMethoden zusam-

mengefasst. Kunstvermittlung beispielsweise kann als »Kommunikations-

tool« bezeichnet werden. Im alltäglichen Rezipieren des Begriffs werden aber

auch Vorannahmen suggeriert: So impliziert das Wort ›Vermittlung‹, dass es

sich um etwas Konkretes, vorher Existierendes, klar Umreißbares handelt,

das vermittelt werden kann (vgl. Sternfeld, 2014, S. 9). In der performativen

Vermittlung und ihrer Unmittelbarkeit, kann das Vorangenomme kein logisch

erfüllbares Narrativ werden.

»Dabei scheint es ebenfalls mitzuerzählen, dass es da jemanden gibt, der

das zu Vermittelnde vorher kennt – die VermittlerInnen – und dass dieses

Wissen dann in möglichst präziser und verständlicher Form an jemand an-

deren, der es bisher nicht hatte, weitergegeben werden soll. Dieses erste

Verständnis desWortes transportiert vor allem das Bild einesmehr oder we-

niger reibungslosen Transfers und lässt die Wissensverhältnisse in der Ver-

mittlung als Einbahnstraße erscheinen« (Sternfeld, 2014, S. 9).

Als künstlerischesundpädagogischesPraxisfeldwerdenhierBezüge zwischen

Kunst, Musik, Performance und Rezipient*innen hergestellt und der Prozess

wird als produktives Material verstanden (vgl. Ostertag, 2014, S. 258). Die ak-

tuelle Praxis und Lehre der Performance greifen auf drei unterschiedliche Fel-

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

der zurück, aus denen heraus sie verstanden werden kann: einmal auf die bil-

dende Kunst, in der bereits über viele Jahre Systematiken der performativen

Vermittlung beforscht wurden (vgl. Lange, 2006, S. 12). Auf die Tanzgeschich-

te mit den Anfängen in Pina Bauschs Tanztheater (1970er). Und auf die unter-

schiedlichen Strömungen der gegenwärtigen Auseinandersetzung einzelner

Performancekünstler*innenundKollektive,diedieEntwicklungdiesesGenres

beeinflussenundmitgestalten.DasGegenwartstheater unddie heutige künst-

lerisch orientierte Theaterpädagogik setzen seit einigen Jahren Verfahren der

Performancekunst einundadaptierendiese indiversen eigenenVermittlungs-

formaten.

• Wie vermittelt sich etwas?

• Wann spricht man von Vermittlung?

• Wie kommtman zu einer Vermittlungskunst?

Diese und weitere Fragen sollen nach der Erstellung eines Vermittlungsmo-

dells von performanceorientiertem Theaterunterricht in einem allgemeinen

Ausblick dieser Forschungsarbeit verhandelt und im besten Fall beantwortet

werden.

Im öffentlichen Diskurs ist Vermittlungskunst ein Bildungsgegenstand,

insofern sie es möglich macht, die Dinge auf eine andere Art zu sehen und

zu denken. Die Kunstvermittlerin Carmen Mörsch ist der Ansicht, dass eine

Kulturpädagogin immer erst eine Vermittlungssituation schaffen müsse (vgl.

Mörsch 2009.S. 14f). Sie hat den Begriff ›kritische Kunstvermittlung‹ geprägt,

der einen die Kunst und ihre Institutionen befragenden Bildungsprozess be-

zeichnet.

»Mörsch zeichnet kritische Kunstvermittlungspraxen als eine selbstreflexi-

ve und situierte Praxis, die darauf abzielt, Machtverhältnisse zu erkennen,

zu benennen und bestenfalls zu transformieren. Es gilt, Werkzeuge zu ent-

wickeln, um gemeinsam mit den teilhabenden Subjekten Gegenerzählun-

gen zu formulieren, um dominante Narrative zu unterbrechen und zu stö-

ren« (Ostertag, 2014, S. 260).

Dabei differenziert sie zwischen affirmativen, reproduktiven, dekonstrukti-

ven und transformativen Diskursen. Kritische Kunstvermittlung unterschei-

det sich von affirmativen und reproduktiven Bildungsprozessen, indem sie

nicht auf der Vermittlung einer ›Hochkultur‹ basiert, sondern eher auf der

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Begrifflich theoretische Bezüge 47

Begegnung zweier gleichberechtigter Mitwirkender. Dementsprechend wer-

den soziale Hierarchien aufgehoben. Vermittler*innen und Performer*innen

begegnen sich auf Augenhöhe und lernen wechselseitig voneinander. Ziel

der kritischen Kunstvermittlung ist es, Machtverhältnisse zu erkennen, zu

benennen und bestenfalls zu transformieren. Kritische Kunstvermittlung

hat außerdem das Ziel, die »eigene Konstruiertheit« mit zu vermitteln. Laut

Jacques Rancière können Handlungsweisen nur dann als politisch angesehen

werden, wenn sie eine etablierte Ordnung in Frage stellen und sich davon

emanzipieren.

»Es ist die Macht, die jeder oder jede hat, das, was er/sie wahrnimmt, auf

seine/ihre Weise mit dem besonderen intellektuellen Abenteuer zu verbin-

den, die sie jedem anderen ähnlich macht, insofern dieses Abenteuer kei-

nem anderen gleicht. Diese gemeinsame Macht der Gleichheit der Intelli-

genzen verbindet die Individuen, lässt sie ihre intellektuellen Abenteuer un-

tereinander austauschen, insofern sie sie getrennt voneinander hält, die sie

alle fähig sind, die Macht aller zu verwenden, um ihren eigenenWeg zu ge-

hen.Was unsere Leistung verifiziert – ob es sich darumhandelt zu unterrich-

ten oder zu spielen, zu reden, zu schreiben, Kunst zu machen oder zuzuse-

hen –, ist nicht unsere Teilhabe an einer in der Gemeinschaft verkörperten

Macht« (Rancière, 2009, S. 27).

Dementsprechend besteht ein Bedarf nach differenzierten Räumen, in denen

Gleichheit herrscht, um die Schaffung neuer dynamischer Verhältnisse zu

ermöglichen. Die Aufgabe von Kunstvermittler*innen ist unter anderem die

Herstellung solcher Räume.Die bildhafte oder performative, stimmliche oder

choreografische Umsetzung von Vermittlungsfragen im Raum wird dann

deutlich, wenn Ebenen nicht immer erklärbar und erschließbar sind (vgl.

Ostertag, 2014, S. 261f.).

DerErziehungs-undTheaterwissenschaftlerWolfgangSting fasst Aspekte

zur Vermittlung von Theater und Performance in Bezug auf den Philosophen

Waldenfels und eine sich stetig dynamisch veränderndeTheaterpädagogikwie

folgt zusammen:

»Letztlich lebt ›Theater als Schauplatz des Fremden‹ (Waldenfels) von sei-

ner Vielsprachigkeit, seinem anderen, fremden und manchmal befremden-

den Sprechen. In dieser Vielschichtigkeit undmöglichenMehrdeutigkeit be-

wahrt sich das Theater eine opake Qualität und bleibt somit in Teilen wi-

derständig und unverfügbar für pädagogisch-didaktische Zugriffe. Und das

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

ist auch gut so. [...] Festzuhalten bleibe, dass die angesprochenen Potenzia-

le verschenkt werden, wenn Theater nur als methodisch-didaktischer Stein-

bruchund Lernmaschine verstandenwird.Denn seinebildendenWirkungen

entfaltet das Theater primär dann, wenn es als künstlerisch-ästhetische Pra-

xis ernst genommen wird« (Sting, 2019, S. 36).

Bezogen auf eine performative Wirklichkeit und eine zu vermittelnde per-

formativ ausgerichtete Theaterpädagogik bedeutet dies: Ein erweiterter

prozessualer transformatorischerTheaterbegriff ist notwendig, um auch per-

formanceorientiertenTheaterunterricht1 undkünstlerischeTheaterpädagogik

neu zu denken.

»Denn spätestens an dieser Stelle wird klar, dass es hier weniger darum

geht, letztgültig festzuschreiben, was Kunstvermittlung ist, als darum, mit-

ten in ihrem gängigen Verständnis, eine Vision davon zu entwickeln, was

sie sein kann. Mitten im Begriff der Kunst-ver-mittlung soll also Raum für

Dissens eröffnetwerden, verbundenmit derMöglichkeit, dass Unerwartetes

geschieht« (Sternfeld, 2014, S. 10).

Dieses Unerwartete, dieses Noch-Nicht-Wissen-Können sind mögliche Mo-

mente von Fremdheit und entsprechenden Fremdheitserfahrungen. Der Be-

griff der Fremdheit soll im folgenden Kapitel kurz umrissen werden.

3.2 Fremdheit

Mit Fremdheit ist zunächst die neue Erfahrung, die etwas Befremdliches im

Inneren des Subjektes auslöst, gemeint bzw. eine Situation, die einen mög-

1 Performative Vermittlungskunstʻ ist ein Begriff, der die Bereiche ›Vermittlung‹ und

›Performance‹ verbindet. Performative Vermittlungskunst beginnt im leeren Raum

(space of emergence), was nicht ausschließt, dass diesem Raum eine Geschichte imma-

nent ist, mit der es sich auseinanderzusetzen gilt. Performativ Vermittelnde sollten

sich dabei als Chronist*innen ihrer Zeit sehen, was bedeutet, sich aktiv in Beziehung

zur Gesellschaft und Umwelt, die sie umgibt, zu setzen und diese künstlerisch zu be-

schreiben. Dieser Vorgang findet im kollektiven Prozess statt: Individuen treten in Be-

ziehung und Austausch zueinander und entwickeln gemeinsamDefinitionen zur Lage

der Zeit (Diskurs-Output aus dem Seminar Master of Performance Studies, Showing,

studentischeWerkschau aller abschließender Semesterarbeiten, Februar 2020, 19 [20

WS]).

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Begrifflich theoretische Bezüge 49

lichen ersten Widerstand in den Rezipient*innen und in den Akteur*innen,

hier: die Performer*innen, herausfordert.

»Fragt man wie die lebensweltliche Phänomenologie nicht nach dem, was

Fremdes ist, sondern, wie es erscheint und sich zeigt, dann kommt man zu

folgender ersten Bestimmung: ›Fremdes‹ ist ein relationaler Begriff und

meint Phänomene, die sich immer mit Bezug zu etwas, was nicht als fremd

angesehen wird, zeigen und artikulieren« (Westphal & Liebert, 2009, S. 69).

Dies bedeutet, dass Fremdes sich immer in Differenz zu einem anderen zeigt

oder verhält. Fremdes steht also in Abgrenzung und Relation zu Nicht-Frem-

dem. »Die Aufforderung des Fremden hat keinen Sinn, indem sie vorhande-

ne Sinnbezüge stört und Regelsysteme sprengt« (Waldenfels, 2013, S. 52).Wal-

denfels geht den Begriff des Fremden über eine Problematisierung der Ord-

nung bzw. der Ordnungen an. Das Fremde erweise sich aus dieser Perspekti-

ve als das Außerordentliche, das, was in einer Ordnung nicht sagbar, denkbar

oder erfahrbar sei; in der Ordnung keinen Platz finde. Fremdheit konstituie-

re sich, indem sie das, was ihre Identität im Sinne der Selbsterhaltung und

Selbstsicherungausmache, inProzessender InklusiondesEigenenundExklu-

sion des Anderen, des Fremden oder des Anormalen bestimme. Fremdes wird

hier aufgefasst im radikalen Sinne als anarchisches Element oder als nicht in-

tegrierbares Ereignis (vgl.Waldenfels, 2013, S. 10).

»Denn es tritt auf als Ungeordnetes, Ungezügeltes und Ungebändigtes, das

sich jeder Anstrengung und ›Gewalt‹ des Ordnens zugleich entzieht und

dennoch erhalten bleibt als das, was weiterhin irritiert, was stört und unter-

bricht und vorhandene Ordnungen destabilisiert. In solchen Störungenwird

sichtbar, dass jede Ordnungsleistung prekär bleibt« (Lippitz, 2019, S. 124).

In solchen Relationen, so auch die Auffassung von Waldenfels, sei Fremdheit

in unterschiedlichenGraden etwas,was vorhandeneOrdnungen störe,was so-

gar einenRiss im jeweiligenBedeutungsgewebe erzeugeunddamit Spuren ih-

rerKontingenz, ihrerNicht-Notwendigkeithinterlasse.Waldenfels gehtdavon

aus, dass das Fremde sich uns zeige, so wie es einem Individuum erscheine.

Es sei nicht da, sondern es entstehe im Auge des Betrachters (vgl.Waldenfels,

2006, S. 15).

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde


50 Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

»Fremdheit erschöpft sich nicht darin, dass es etwas gibt, was unsere Ver-

fügungskraft überschreitet; vielmehr geht die Fremderfahrung von einem

fremden Anspruch aus, der unserer Eigeninitiative zuvorkommt. Was zu sa-

gen und zu tun ist, deckt sich niemals mit dem, was gesagt und getan wer-

den kann. Die Vereinnahmung des Fremden beginnt damit, dass diese Dif-

ferenz und mit der Differenz auch das Eigene verkannt wird« (Waldenfels,

2013, S. 14).

Diese kurze Definition zeigt einen wesentlichen Aspekt von Fremdheit auf:

Sie steht, wie oben bereits erwähnt, immer in Relation und gleichzeitig in

Abgrenzung zu Nicht-Fremdem. Schlussfolgernd wird in der Forschungs-

arbeit überprüft, aus welchen Perspektiven und mit welchen Konsequenzen

(hier Handlungen) auf Impulse von außen (hier die mögliche Irritation)

geantwortet wird. Waldenfels spricht von einer Widerständigkeit, die eine

Unausweichlichkeit des Antwortens aufmacht. Er bezeichnet diesen Vorgang

als Responsivität (Waldenfels, 2013, S. 52).

So wird in der Arbeit mit der Responsivität von Waldenfels argumentiert

bzw. es wird sich auf diese bezogen. Für Waldenfels ist immer die Art und

Weise einer Antwort von Bedeutung, das heißt, es muss überprüft werden,

wie geantwortet wird. Dabei ist es möglich, dass auch gänzlich geschwiegen

wird oder dass das körperliche Abwenden eines Subjekts imRaumals Antwort

erkennbar ist. Nach Waldenfels gibt es drei unterschiedliche Kategorien und

Antworten auf ein Moment der Fremdheit: Verweigerung, Vereinnahmung

und eine kreative Antwort darauf. Zu untersuchen ist, ob die qualitativen

Elemente (d.h. die Antworten auf die vorangegangene Irritation) unterschied-

lich sind. D.h., es ist aufzuzeigen, wie sich die Antwort auf den Impuls in

der folgenden Reaktion zeigt. Fremdheitserfahrung kann täglich stattfinden.

Erforscht werden soll, wie das Fremde erscheint und wie dieser Moment

des In-Erscheinung-Tretens durch entsprechende Erfahrungen aussieht.

Waldenfels beschreibt sein Antwortsystemwie folgt:

»Als Grundzug menschlichen Verhaltens verlangt die Responsivität nach ei-

ner besonderen Art von Antwortlogik, die sich von der Logik intentionaler

Akte, von der Logik des Verstehens oder von der Logik des kommunikativen

Handelns beträchtlich unterscheidet. Sie führt zu einer eigenen Form von

responsiver Rationalität, einer Rationalität nämlich, die aus demAntworten

selbst entspringt« (Waldenfels, 2006, S. 62).

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Begrifflich theoretische Bezüge 51

Auf eine Irritation wird, so scheint es, immer transformativ geantwortet. Die

Irritation löst ein veränderbares Moment aus und führt eventuell wieder zu

einer neuen Irritation.

Laut dem Philosophen Bernhard Waldenfels zeigt sich ein Moment der

Fremdheit möglicherweise in einer Irritation, die eine Antwort auf diese

Fremdheit darstellt. NachWaldenfels ist »Widerfahrnis«, so seine Begrifflich-

keit, nicht herstellbar, diese entstehe aus dem Affekt und Moment heraus.

Fremdheit treffe das Individuum und jede*r reagiere individuell. Basis von

Waldenfelsʼ Konzept ist ein phänomenologischer Blick, der die Phänome-

ne, die sich zeigen, rekonstruiert und beschreibt, nicht aber bewertet. Die

vorliegende Studie verwendet zwar Waldenfelsʼ Definition von Fremdheit,

revidiert sie bzw. kontextualisiert sie aber anders im Laufe der Arbeit durch

den entsprechenden Versuchsaufbau. ImDiskurs zur Fremdheit spielen Kon-

tingenzerfahrungen eine wesentliche Rolle. Das, was uns täglich widerfährt,

sind multiple Kontingenzerfahrungen. Ausgehend von Luhmanns System-

theorie soll hier in aller Kürze der Begriff ›Kontingenz‹ erläutert werden: »Die

Welt ist mehr als das, was wir von ihr wissen. Die Welt ist mehr als das, was

wir handelnd beeinflussen können. Das ist eine Annahme, die man getrost

für jede Theorie machen kann. Sie muss zwar in einer Bildungsphilosophie

noch vertieft reflektiert werden, aber sie hat auch ohne diese Reflektion ihre

Plausibilität. Dieses uneinholbare Mehr der Welt hat Luhmann in die Formel

der Innen-Außen-Differenz gefügt und Komplexitätsgefälle genannt« (Me-

der, 2007, S. 168). In dieser Arbeit geht es stetig um Handlungen, Praktiken

und Handeln. Handeln ist u.a. davon gekennzeichnet, dass innerhalb des

Handelns zwischen unendlich vielen Möglichkeiten ausgewählt wird. Die

ausgelassenen Möglichkeiten können noch unterteilt werden in solche, die

dem gewohnten Referenzsystem entsprechen, und in solche, die von diesem

abweichen,diemanaber grundsätzlich annehmenmuss.Die bekanntenAlter-

nativen, aber für die konkrete Wahl ausgeschlossenen Möglichkeiten werden

als bestimmte Negationen aufbewahrt und können im Fall des Scheiterns der

faktisch gemachten Selektion jederzeit wieder ins Spiel gebracht werden. Sie

bilden eine Sammlung von konkreten alternativen Handlungsmöglichkeiten.

Ein Problem bilden dagegen die unbekannten Alternativen, von denen man

ausgehen muss, will man die Erfahrung von Überraschungen, Irritationen,

Enttäuschungen, Schicksalsschlägen, Erfindungen oder Katastrophen in das

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

eigeneHandeln einbeziehen (vgl.Meder, 2007, S. 168). 2Mögliche Fremdheits-

erfahrungen und im Zuge dessen eine oder mehrere Irritationen als Kette von

Reaktionen auf die entsprechende Umwelt können sich in diversen Praktiken

verstetigen.

Vorab möchte ich auf den Begriff der Responsivität eingehen. Im Kontext

der Beforschung von Antworten auf intendierte und nicht intendierte Irri-

tationsmomente ist es unerlässlich sich in einer kurzen Abhandlung mit der

Thematik der Fremdheit und Responsivität zu befassen. Hier schließe ich an

die Gedanken vonWaldenfels zur Fremdheit an.NachWaldenfels ist die Frage

nach entsprechender Erfahrung, in der Fremdes erscheint, nicht zu trennen

von der Frage, wie wir dem Fremden entgegentreten. (vgl. Waldenfels 2006,

S. 56) Im Kontext dessen steht die Responsivität (hier gleichgesetzt mit dem

Terminus Antwort) für eine ›Antwortlichkeit‹, die der Verantwortung für das,

was wir tun und sagen, unwiderruflich vorauseilt. »Das, was ich antworte,

verdankt seinen Sinn der Herausforderung dessen, worauf ich antworte«

(Waldenfels 2006. S. 58). Das Individuum begegnet der Beunruhigung durch

das Fremdemit einemAnspruch, der als Herausforderung aufzufassen ist. Im

Prozess des Antwortens kann sich eine sinnhafte Konsequenz ergeben, wenn

2 Luhmann diskutiert, wie wir mit dem Komplexitätsgefälle umgehen können. Wird in-

nerhalb des Systems über Komplexität gesprochen, dann sprichtman von Kontingenz.

Kontingenz zeigt sich in der kommunikativen Form, über Komplexität verhandeln zu

können. Kontingent bedeutet ursprünglich ›zufällig‹, d.h. nicht notwendig, keinembe-

schlossenen Gesetz unterliegend, also unbestimmt oder in sich bestimmt. Man kann

das Komplexitätsgefälle in der sprachlich-kommunikativen Form als »es könnte alles

auch ganz anders sein« oder »es könnte auch anders kommen« verstehen (vgl. Me-

der, 2007, S. 168). Theoretisch werden die ausgelassenen unbekannten Alternativen

als unbestimmte oder unendliche Negation bezeichnet. Kant nannte dies Limitation

imKontext seiner Kategorientafel. ImKonzept des LuhmannʼschenKomplexitätsgefäl-

les zwischen Welt und Handelndem ist Limitation als Konstante in die Theorie einge-

bunden. Der Bildungsbegriff formuliert gerade die strukturelle Kopplung zweier Sys-

teme, die für sichwechselseitigUmwelt sind.Die Kontingenzformel impädagogischen

Handlungszusammenhang muss die Innen-Außen-Differenz selbst kommunizierbar

machen (vgl. Meder, 2007, S. 168ff.). Für Luhmann ist kontingent das, was weder not-

wendig noch unmöglich ist. Wie Luhmann bemerkt, ist Kontingenz auf zwei verschie-

dene, aber gleichzeitig gegebene Negationen gegründet, die nicht aufeinander redu-

ziert werden können: dieNegation derUnmöglichkeit (das, was nicht unmöglich ist, ist

an sich möglich, also kann sein) und die Negation der Notwendigkeit (welche wieder

dasMögliche ergibt, aber hier im »abgeschwächten« Sinne einer niedrigeren logischen

Strenge: das Mögliche kann auch nicht sein) (vgl. Esposito, 2012, S. 39f.).

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Begrifflich theoretische Bezüge 53

etwas aufgefasst oder verstanden wird. Somit befindet sich das entsprechen-

de Individuum im Prozess des Antwortens. Sobald eine Auseinandersetzung

stattfindet, entzieht sich das Fremde.

Im folgenden Kapitel soll nun die Nähe zur Irritation verdeutlicht werden.

3.3 Irritation

Mit Blick auf die Antworten der Performer*innen auf intendierte Irritationen

im performanceorientierten Theaterunterricht gilt es, die möglichen Phä-

nomene der Fremdheit und der Irritation zu untersuchen. Da der Begriff

›Irritation‹ in der Literatur nicht abschließend ausgedeutet ist, spielt, wie

im vorangegangenen Kapitel erläutert, der Begriff ›Fremdheit‹ eine entschei-

dende Rolle, wenn von Irritation ausgegangen wird. Waldenfels zufolge geht

eine Fremdheitserfahrung einer Irritation voraus. Irritation wird in diesem

Forschungsvorhaben somit als ein Indikator verstanden.

Es ist nicht abschließend geklärt, ob und wann eine Fremdheitserfahrung

Irritationnachsichzieht.Nicht jedesMomentderFremdheit löst offenbar eine

Irritation im Subjekt aus. Nicht jedes Moment der Irritation ist sichtbar oder

erfahrbar. Im Forschungsvorhaben sollen Antworten aufmögliche Irritations-

momente untersucht werden.

Irritation tritt unerwartet in Erscheinung und kann Beunruhigung aus-

lösen (vgl. Combe, 2015, S. 18). Einem Irritationsmoment geht eine Phase

kontinuierlicher Beständigkeit und Gewissheit voraus. Der Bruch einer sol-

chen Beständigkeit kann Verwirrung, Zweifel und Frustration nach sich

ziehen (vgl. Combe, 2015, S. 47). Irritation steht in unmittelbarer Verbindung

zum Fremden. Es ist die mögliche nachgeordnete Antwort auf die vorange-

gangene Fremdheitserfahrung, die sich mal mehr und mal weniger in der

äußeren Wirklichkeit (hier den situativen, zu beobachtenden Praktiken der

Performer*innen) zeigt.

Das Individuumwird von etwas getroffen, worauf es nicht vorbereitet ist.

Auf eine Fremdheitserfahrung hat das Subjekt zunächst keine Antworten pa-

rat.Die Antworten auf die von den Performer*innen intendierten Irritationen

sind unvorhersehbar, unplanbar, nicht kontrollierbar. Irritationen sind Mo-

mente, die befremden.

In der Studie werde ichmich größtenteils auf die Begrifflichkeiten ›Irrita-

tion‹ und ›Irritationsmomente‹ stützen, da diese in direktem Zusammenhang

mit der Forschungsfrage und den Praktiken der Performer*innen stehen. Für

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

den weiteren Diskurs ist die Fortführung der theoretischen Rahmung wich-

tig. Zu verorten ist diese Forschung in der Praxeologie. Zunächst wird auf den

Begriff der praxeologischen Forschung eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004 - am 14.02.2026, 12:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

