3 Begrifflich theoretische Beziige

In den nichsten Kapiteln sollen grundlegende Begrifte, die fiir die theoretische
Ausrichtung dieser Forschungsarbeit von Relevanz sind, expliziert und darge-
stellt werden. Dabei handelt es sich hier um zentrale Arbeitsbegriffe.

3.1 Vermittlung

Unter dem Begrift >Vermittlung« werden derzeit in der Wissenschaft sehr
unterschiedliche und kontrire Modelle, Zielsetzungen und Methoden zusam-
mengefasst. Kunstvermittlung beispielsweise kann als »Kommunikations-
tool« bezeichnet werden. Im alltiglichen Rezipieren des Begriffs werden aber
auch Vorannahmen suggeriert: So impliziert das Wort >Vermittlungs, dass es
sich um etwas Konkretes, vorher Existierendes, klar Umreiffbares handelt,
das vermittelt werden kann (vgl. Sternfeld, 2014, S.9). In der performativen
Vermittlung und ihrer Unmittelbarkeit, kann das Vorangenomme kein logisch
erfilllbares Narrativ werden.

»Dabei scheint es ebenfalls mitzuerzihlen, dass es da jemanden gibt, der
das zu Vermittelnde vorher kennt— die Vermittlerinnen — und dass dieses
Wissen dann in moglichst praziser und verstindlicher Form an jemand an-
deren, der es bisher nicht hatte, weitergegeben werden soll. Dieses erste
Verstandnis des Wortes transportiert vor allem das Bild eines mehr oder we-
niger reibungslosen Transfers und lasst die Wissensverhéltnisse in der Ver-
mittlung als Einbahnstrafie erscheinen« (Sternfeld, 2014, S. 9).

Als kiinstlerisches und pidagogisches Praxisfeld werden hier Beziige zwischen
Kunst, Musik, Performance und Rezipient*innen hergestellt und der Prozess
wird als produktives Material verstanden (vgl. Ostertag, 2014, S. 258). Die ak-
tuelle Praxis und Lehre der Performance greifen auf drei unterschiedliche Fel-

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

der zuriick, aus denen heraus sie verstanden werden kann: einmal auf die bil-
dende Kunst, in der bereits tiber viele Jahre Systematiken der performativen
Vermittlung beforscht wurden (vgl. Lange, 2006, S. 12). Auf die Tanzgeschich-
te mit den Anfingen in Pina Bauschs Tanztheater (1970er). Und auf die unter-
schiedlichen Strémungen der gegenwirtigen Auseinandersetzung einzelner
Performancekiinstler*innen und Kollektive, die die Entwicklung dieses Genres
beeinflussen und mitgestalten. Das Gegenwartstheater und die heutige kiinst-
lerisch orientierte Theaterpidagogik setzen seit einigen Jahren Verfahren der
Performancekunst ein und adaptieren diese in diversen eigenen Vermittlungs-
formaten.

o Wievermittelt sich etwas?
«  Wann spricht man von Vermittlung?
o Wie kommt man zu einer Vermittlungskunst?

Diese und weitere Fragen sollen nach der Erstellung eines Vermittlungsmo-
dells von performanceorientiertem Theaterunterricht in einem allgemeinen
Ausblick dieser Forschungsarbeit verhandelt und im besten Fall beantwortet
werden.

Im offentlichen Diskurs ist Vermittlungskunst ein Bildungsgegenstand,
insofern sie es moglich macht, die Dinge auf eine andere Art zu sehen und
zu denken. Die Kunstvermittlerin Carmen Morsch ist der Ansicht, dass eine
Kulturpiddagogin immer erst eine Vermittlungssituation schaffen miisse (vgl.
Morsch 2009.S. 14f). Sie hat den Begriff >kritische Kunstvermittlung« gepragt,
der einen die Kunst und ihre Institutionen befragenden Bildungsprozess be-
zeichnet.

»Morsch zeichnet kritische Kunstvermittlungspraxen als eine selbstreflexi-
ve und situierte Praxis, die darauf abzielt, Machtverhiltnisse zu erkennen,
zu benennen und bestenfalls zu transformieren. Es gilt, Werkzeuge zu ent-
wickeln, um gemeinsam mit den teilhabenden Subjekten Gegenerzihlun-
gen zu formulieren, um dominante Narrative zu unterbrechen und zu st6-
ren« (Ostertag, 2014, S. 260).

Dabei differenziert sie zwischen affirmativen, reproduktiven, dekonstrukti-
ven und transformativen Diskursen. Kritische Kunstvermittlung unterschei-
det sich von affirmativen und reproduktiven Bildungsprozessen, indem sie
nicht auf der Vermittlung einer >Hochkultur« basiert, sondern eher auf der

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Begrifflich theoretische Beziige

Begegnung zweier gleichberechtigter Mitwirkender. Dementsprechend wer-
den soziale Hierarchien aufgehoben. Vermittler*innen und Performer*innen
begegnen sich auf Augenhéhe und lernen wechselseitig voneinander. Ziel
der kritischen Kunstvermittlung ist es, Machtverhiltnisse zu erkennen, zu
benennen und bestenfalls zu transformieren. Kritische Kunstvermittlung
hat auflerdem das Ziel, die »eigene Konstruiertheit« mit zu vermitteln. Laut
Jacques Ranciere konnen Handlungsweisen nur dann als politisch angesehen
werden, wenn sie eine etablierte Ordnung in Frage stellen und sich davon
emanzipieren.

»Es ist die Macht, die jeder oder jede hat, das, was er/sie wahrnimmt, auf
seine/ihre Weise mit dem besonderen intellektuellen Abenteuer zu verbin-
den, die sie jedem anderen dhnlich macht, insofern dieses Abenteuer kei-
nem anderen gleicht. Diese gemeinsame Macht der Cleichheit der Intelli-
genzenverbindet die Individuen, ldsstsie ihre intellektuellen Abenteuer un-
tereinander austauschen, insofern sie sie getrennt voneinander hilt, die sie
alle fahig sind, die Macht aller zu verwenden, um ihren eigenen Weg zu ge-
hen. Was unsere Leistung verifiziert—ob es sich darum handelt zu unterrich-
ten oder zu spielen, zu reden, zu schreiben, Kunst zu machen oder zuzuse-
hen—, ist nicht unsere Teilhabe an einer in der Gemeinschaft verkérperten
Macht« (Ranciére, 2009, S. 27).

Dementsprechend besteht ein Bedarf nach differenzierten Riumen, in denen
Gleichheit herrscht, um die Schaffung neuer dynamischer Verhiltnisse zu
ermdglichen. Die Aufgabe von Kunstvermittler*innen ist unter anderem die
Herstellung solcher Riume. Die bildhafte oder performative, stimmliche oder
choreografische Umsetzung von Vermittlungsfragen im Raum wird dann
deutlich, wenn Ebenen nicht immer erklirbar und erschlief3bar sind (vgl.
Ostertag, 2014, S. 261f.).

Der Erziehungs- und Theaterwissenschaftler Wolfgang Sting fasst Aspekte
zur Vermittlung von Theater und Performance in Bezug auf den Philosophen
Waldenfels und eine sich stetig dynamisch verandernde Theaterpidagogik wie
folgt zusammen:

»Letztlich lebt >Theater als Schauplatz des Fremden< (Waldenfels) von sei-
ner Vielsprachigkeit, seinem anderen, fremden und manchmal befremden-
den Sprechen. Indieser Vielschichtigkeit und méglichen Mehrdeutigkeit be-
wahrt sich das Theater eine opake Qualitdt und bleibt somit in Teilen wi-
derstindig und unverfiigbar fir padagogisch-didaktische Zugriffe. Und das

- am 14.02.2028, 12:47:09.

47


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

istauch gutso. [...] Festzuhalten bleibe, dass die angesprochenen Potenzia-
le verschenkt werden, wenn Theater nur als methodisch-didaktischer Stein-
bruch und Lernmaschine verstanden wird. Denn seine bildenden Wirkungen
entfaltet das Theater primar dann, wenn es als kiinstlerisch-asthetische Pra-
xis ernst genommen wird« (Sting, 2019, S. 36).

Bezogen auf eine performative Wirklichkeit und eine zu vermittelnde per-
formativ ausgerichtete Theaterpidagogik bedeutet dies: Ein erweiterter
prozessualer transformatorischer Theaterbegriff ist notwendig, um auch per-
formanceorientierten Theaterunterricht' und kiinstlerische Theaterpidagogik
neu zu denken.

»Denn spitestens an dieser Stelle wird klar, dass es hier weniger darum
geht, letztgiiltig festzuschreiben, was Kunstvermittlung ist, als darum, mit-
ten in ihrem gingigen Verstandnis, eine Vision davon zu entwickeln, was
sie sein kann. Mitten im Begriff der Kunst-ver-mittlung soll also Raum fir
Dissens eroffnet werden, verbunden mit der Méglichkeit, dass Unerwartetes
geschieht« (Sternfeld, 2014, S.10).

Dieses Unerwartete, dieses Noch-Nicht-Wissen-Kénnen sind mégliche Mo-

mente von Fremdheit und entsprechenden Fremdheitserfahrungen. Der Be-
griff der Fremdheit soll im folgenden Kapitel kurz umrissen werden.

3.2 Fremdheit

Mit Fremdheit ist zunichst die neue Erfahrung, die etwas Befremdliches im
Inneren des Subjektes auslost, gemeint bzw. eine Situation, die einen mog-

1 Performative Vermittlungskunst' ist ein Begriff, der die Bereiche >Vermittlung< und
»Performance« verbindet. Performative Vermittlungskunst beginnt im leeren Raum
(space of emergence), was nicht ausschliefSt, dass diesem Raum eine Geschichte imma-
nent ist, mit der es sich auseinanderzusetzen gilt. Performativ Vermittelnde sollten
sich dabei als Chronist*innen ihrer Zeit sehen, was bedeutet, sich aktiv in Beziehung
zur Gesellschaft und Umwelt, die sie umgibt, zu setzen und diese kinstlerisch zu be-
schreiben. Dieser Vorgang findet im kollektiven Prozess statt: Individuen treten in Be-
ziehung und Austausch zueinander und entwickeln gemeinsam Definitionen zur Lage
der Zeit (Diskurs-Output aus dem Seminar Master of Performance Studies, Showing,
studentische Werkschau aller abschliefiender Semesterarbeiten, Februar 2020, 19 [20
WS])).

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Begrifflich theoretische Beziige

lichen ersten Widerstand in den Rezipient*innen und in den Akteur*innen,
hier: die Performer*innen, herausfordert.

»Fragt man wie die lebensweltliche Phinomenologie nicht nach dem, was
Fremdes ist, sondern, wie es erscheint und sich zeigt, dann kommt man zu
folgender ersten Bestimmung: >Fremdes« ist ein relationaler Begriff und
meint Phdnomene, die sich immer mit Bezug zu etwas, was nicht als fremd
angesehen wird, zeigen und artikulieren« (Westphal & Liebert, 2009, S. 69).

Dies bedeutet, dass Fremdes sich immer in Differenz zu einem anderen zeigt
oder verhilt. Fremdes steht also in Abgrenzung und Relation zu Nicht-Frem-
dem. »Die Aufforderung des Fremden hat keinen Sinn, indem sie vorhande-
ne Sinnbeziige stort und Regelsysteme sprengt« (Waldenfels, 2013, S. 52). Wal-
denfels geht den Begriff des Fremden tiber eine Problematisierung der Ord-
nung bzw. der Ordnungen an. Das Fremde erweise sich aus dieser Perspekti-
ve als das Aufierordentliche, das, was in einer Ordnung nicht sagbar, denkbar
oder erfahrbar sei; in der Ordnung keinen Platz finde. Fremdheit konstituie-
re sich, indem sie das, was ihre Identitit im Sinne der Selbsterhaltung und
Selbstsicherung ausmache, in Prozessen der Inklusion des Eigenen und Exklu-
sion des Anderen, des Fremden oder des Anormalen bestimme. Fremdes wird
hier aufgefasst im radikalen Sinne als anarchisches Element oder als nicht in-
tegrierbares Ereignis (vgl. Waldenfels, 2013, S. 10).

»Denn es tritt auf als Ungeordnetes, Ungeziigeltes und Ungebindigtes, das
sich jeder Anstrengung und >Gewalt< des Ordnens zugleich entzieht und
dennoch erhalten bleibt als das, was weiterhin irritiert, was stort und unter-
bricht und vorhandene Ordnungen destabilisiert. In solchen Stérungen wird
sichtbar, dass jede Ordnungsleistung prekar bleibt« (Lippitz, 2019, S.124).

In solchen Relationen, so auch die Auffassung von Waldenfels, sei Fremdheit
in unterschiedlichen Graden etwas, was vorhandene Ordnungen store, was so-
gar einen Riss im jeweiligen Bedeutungsgewebe erzeuge und damit Spuren ih-
rer Kontingenz, ihrer Nicht-Notwendigkeit hinterlasse. Waldenfels geht davon
aus, dass das Fremde sich uns zeige, so wie es einem Individuum erscheine.
Es sei nicht da, sondern es entstehe im Auge des Betrachters (vgl. Waldenfels,
20086, S. 15).

- am 14.02.2028, 12:47:09.

49


https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde
https://de.wikipedia.org/wiki/Fremde

50

Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

»Fremdheit erschopft sich nicht darin, dass es etwas gibt, was unsere Ver-
fligungskraft iberschreitet; vielmehr geht die Fremderfahrung von einem
fremden Anspruch aus, der unserer Eigeninitiative zuvorkommt. Was zu sa-
gen und zu tun ist, deckt sich niemals mit dem, was gesagt und getan wer-
den kann. Die Vereinnahmung des Fremden beginnt damit, dass diese Dif-
ferenz und mit der Differenz auch das Eigene verkannt wird« (Waldenfels,
2013, S.14).

Diese kurze Definition zeigt einen wesentlichen Aspekt von Fremdheit auf:
Sie steht, wie oben bereits erwihnt, immer in Relation und gleichzeitig in
Abgrenzung zu Nicht-Fremdem. Schlussfolgernd wird in der Forschungs-
arbeit tberpriift, aus welchen Perspektiven und mit welchen Konsequenzen
(hier Handlungen) auf Impulse von auflen (hier die mogliche Irritation)
geantwortet wird. Waldenfels spricht von einer Widerstindigkeit, die eine
Unausweichlichkeit des Antwortens aufmacht. Er bezeichnet diesen Vorgang
als Responsivitit (Waldenfels, 2013, S. 52).

So wird in der Arbeit mit der Responsivitit von Waldenfels argumentiert
bzw. es wird sich auf diese bezogen. Fiir Waldenfels ist immer die Art und
Weise einer Antwort von Bedeutung, das heifdt, es muss itberpriift werden,
wie geantwortet wird. Dabei ist es mdglich, dass auch ginzlich geschwiegen
wird oder dass das korperliche Abwenden eines Subjekts im Raum als Antwort
erkennbar ist. Nach Waldenfels gibt es drei unterschiedliche Kategorien und
Antworten auf ein Moment der Fremdheit: Verweigerung, Vereinnahmung
und eine kreative Antwort darauf. Zu untersuchen ist, ob die qualitativen
Elemente (d.h. die Antworten auf die vorangegangene Irritation) unterschied-
lich sind. D.h., es ist aufzuzeigen, wie sich die Antwort auf den Impuls in
der folgenden Reaktion zeigt. Fremdheitserfahrung kann taglich stattfinden.
Erforscht werden soll, wie das Fremde erscheint und wie dieser Moment
des In-Erscheinung-Tretens durch entsprechende Erfahrungen aussieht.
Waldenfels beschreibt sein Antwortsystem wie folgt:

»Als Grundzug menschlichen Verhaltens verlangt die Responsivitat nach ei-
ner besonderen Art von Antwortlogik, die sich von der Logik intentionaler
Akte, von der Logik des Verstehens oder von der Logik des kommunikativen
Handelns betrichtlich unterscheidet. Sie fithrt zu einer eigenen Form von
responsiver Rationalitit, einer Rationalitat ndmlich, die aus dem Antworten
selbst entspringt« (Waldenfels, 2006, S. 62).

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Begrifflich theoretische Beziige

Auf eine Irritation wird, so scheint es, immer transformativ geantwortet. Die
Irritation 19st ein veranderbares Moment aus und fithrt eventuell wieder zu
einer neuen Irritation.

Laut dem Philosophen Bernhard Waldenfels zeigt sich ein Moment der
Fremdheit moéglicherweise in einer Irritation, die eine Antwort auf diese
Fremdheit darstellt. Nach Waldenfels ist »Widerfahrnis«, so seine Begriftlich-
keit, nicht herstellbar, diese entstehe aus dem Affekt und Moment heraus.
Fremdheit treffe das Individuum und jede*r reagiere individuell. Basis von
Waldenfels’ Konzept ist ein phinomenologischer Blick, der die Phinome-
ne, die sich zeigen, rekonstruiert und beschreibt, nicht aber bewertet. Die
vorliegende Studie verwendet zwar Waldenfels’ Definition von Fremdheit,
revidiert sie bzw. kontextualisiert sie aber anders im Laufe der Arbeit durch
den entsprechenden Versuchsaufbau. Im Diskurs zur Fremdheit spielen Kon-
tingenzerfahrungen eine wesentliche Rolle. Das, was uns tiglich widerfihre,
sind multiple Kontingenzerfahrungen. Ausgehend von Luhmanns System-
theorie soll hier in aller Kiirze der Begriff >Kontingenz« erliutert werden: »Die
Welt ist mehr als das, was wir von ihr wissen. Die Welt ist mehr als das, was
wir handelnd beeinflussen konnen. Das ist eine Annahme, die man getrost
fir jede Theorie machen kann. Sie muss zwar in einer Bildungsphilosophie
noch vertieft reflektiert werden, aber sie hat auch ohne diese Reflektion ihre
Plausibilitit. Dieses uneinholbare Mehr der Welt hat Luhmann in die Formel
der Innen-Auflen-Differenz gefiigt und Komplexititsgefille genannt« (Me-
der, 2007, S.168). In dieser Arbeit geht es stetig um Handlungen, Praktiken
und Handeln. Handeln ist u.a. davon gekennzeichnet, dass innerhalb des
Handelns zwischen unendlich vielen Moéglichkeiten ausgewahlt wird. Die
ausgelassenen Moglichkeiten kénnen noch unterteilt werden in solche, die
dem gewohnten Referenzsystem entsprechen, und in solche, die von diesem
abweichen, die man aber grundsitzlich annehmen muss. Die bekannten Alter-
nativen, aber fiir die konkrete Wahl ausgeschlossenen Moglichkeiten werden
als bestimmte Negationen aufbewahrt und konnen im Fall des Scheiterns der
faktisch gemachten Selektion jederzeit wieder ins Spiel gebracht werden. Sie
bilden eine Sammlung von konkreten alternativen Handlungsmdoglichkeiten.
Ein Problem bilden dagegen die unbekannten Alternativen, von denen man
ausgehen muss, will man die Erfahrung von Uberraschungen, Irritationen,
Enttduschungen, Schicksalsschligen, Erfindungen oder Katastrophen in das

- am 14.02.2028, 12:47:09.

51


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

eigene Handeln einbeziehen (vgl. Meder, 2007, S. 168). * Mogliche Fremdheits-
erfahrungen und im Zuge dessen eine oder mehrere Irritationen als Kette von
Reaktionen auf die entsprechende Umwelt konnen sich in diversen Praktiken
verstetigen.

Vorab mochte ich auf den Begriff der Responsivitit eingehen. Im Kontext
der Beforschung von Antworten auf intendierte und nicht intendierte Irri-
tationsmomente ist es unerlisslich sich in einer kurzen Abhandlung mit der
Thematik der Fremdheit und Responsivitit zu befassen. Hier schliefRe ich an
die Gedanken von Waldenfels zur Fremdheit an. Nach Waldenfels ist die Frage
nach entsprechender Erfahrung, in der Fremdes erscheint, nicht zu trennen
von der Frage, wie wir dem Fremden entgegentreten. (vgl. Waldenfels 2006,
S. 56) Im Kontext dessen steht die Responsivitit (hier gleichgesetzt mit dem
Terminus Antwort) fiir eine >Antwortlichkeit¢, die der Verantwortung fiir das,
was wir tun und sagen, unwiderruflich vorauseilt. »Das, was ich antworte,
verdankt seinen Sinn der Herausforderung dessen, worauf ich antworte«
(Waldenfels 2006. S. 58). Das Individuum begegnet der Beunruhigung durch
das Fremde mit einem Anspruch, der als Herausforderung aufzufassen ist. Im
Prozess des Antwortens kann sich eine sinnhafte Konsequenz ergeben, wenn

2 Luhmann diskutiert, wie wir mit dem Komplexititsgefille umgehen kénnen. Wird in-
nerhalb des Systems tiber Komplexitdt gesprochen, dann spricht man von Kontingenz.
Kontingenz zeigt sich in der kommunikativen Form, iiber Komplexitit verhandeln zu
konnen. Kontingent bedeutet urspriinglich>zuféllige, d.h. nicht notwendig, keinem be-
schlossenen Gesetz unterliegend, also unbestimmt oder in sich bestimmt. Man kann
das Komplexititsgefille in der sprachlich-kommunikativen Form als »es konnte alles
auch ganz anders sein« oder »es konnte auch anders kommen« verstehen (vgl. Me-
der, 2007, S.168). Theoretisch werden die ausgelassenen unbekannten Alternativen
als unbestimmte oder unendliche Negation bezeichnet. Kant nannte dies Limitation
im Kontext seiner Kategorientafel. Im Konzept des Luhmann’schen Komplexitatsgefal-
les zwischen Welt und Handelndem ist Limitation als Konstante in die Theorie einge-
bunden. Der Bildungsbegriff formuliert gerade die strukturelle Kopplung zweier Sys-
teme, die fir sich wechselseitig Umwelt sind. Die Kontingenzformel im pddagogischen
Handlungszusammenhang muss die Innen-Aufien-Differenz selbst kommunizierbar
machen (vgl. Meder, 2007, S.168ff.). Fiir Luhmann ist kontingent das, was weder not-
wendig noch unmaéglich ist. Wie Luhmann bemerkt, ist Kontingenz auf zwei verschie-
dene, aber gleichzeitig gegebene Negationen gegriindet, die nicht aufeinander redu-
ziert werden kénnen: die Negation der Unmoglichkeit (das, was nicht unmaéglich ist, ist
an sich moglich, also kann sein) und die Negation der Notwendigkeit (welche wieder
das Mogliche ergibt, aber hierim»abgeschwichten«Sinne einer niedrigeren logischen
Strenge: das Mogliche kann auch nicht sein) (vgl. Esposito, 2012, S. 39f.).

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Begrifflich theoretische Beziige 53

etwas aufgefasst oder verstanden wird. Somit befindet sich das entsprechen-
de Individuum im Prozess des Antwortens. Sobald eine Auseinandersetzung
stattfindet, entzieht sich das Fremde.

Im folgenden Kapitel soll nun die Nihe zur Irritation verdeutlicht werden.

3.3 lrritation

Mit Blick auf die Antworten der Performer*innen auf intendierte Irritationen
im performanceorientierten Theaterunterricht gilt es, die moglichen Phi-
nomene der Fremdheit und der Irritation zu untersuchen. Da der Begriff
sIrritation< in der Literatur nicht abschlieffend ausgedeutet ist, spielt, wie
im vorangegangenen Kapitel erliutert, der Begriff s>Fremdheit« eine entschei-
dende Rolle, wenn von Irritation ausgegangen wird. Waldenfels zufolge geht
eine Fremdheitserfahrung einer Irritation voraus. Irritation wird in diesem
Forschungsvorhaben somit als ein Indikator verstanden.

Esist nicht abschliefend geklart, ob und wann eine Fremdheitserfahrung
Irritation nach sich zieht. Nichtjedes Moment der Fremdheitlost offenbar eine
Irritation im Subjekt aus. Nicht jedes Moment der Irritation ist sichtbar oder
erfahrbar. Im Forschungsvorhaben sollen Antworten auf maogliche Irritations-
momente untersucht werden.

Irritation tritt unerwartet in Erscheinung und kann Beunruhigung aus-
l6sen (vgl. Combe, 2015, S.18). Einem Irritationsmoment geht eine Phase
kontinuierlicher Bestindigkeit und Gewissheit voraus. Der Bruch einer sol-
chen Bestindigkeit kann Verwirrung, Zweifel und Frustration nach sich
ziehen (vgl. Combe, 2015, S. 47). Irritation steht in unmittelbarer Verbindung
zum Fremden. Es ist die mégliche nachgeordnete Antwort auf die vorange-
gangene Fremdheitserfahrung, die sich mal mehr und mal weniger in der
idufleren Wirklichkeit (hier den situativen, zu beobachtenden Praktiken der
Performer*innen) zeigt.

Das Individuum wird von etwas getroffen, worauf es nicht vorbereitet ist.
Auf eine Fremdheitserfahrung hat das Subjekt zunichst keine Antworten pa-
rat. Die Antworten auf die von den Performer*innen intendierten Irritationen
sind unvorhersehbar, unplanbar, nicht kontrollierbar. Irritationen sind Mo-
mente, die befremden.

In der Studie werde ich mich groitenteils auf die Begrifflichkeiten Irrita-
tion< und >Irritationsmomente stiitzen, da diese in direktem Zusammenhang
mit der Forschungsfrage und den Praktiken der Performer*innen stehen. Fiir

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Alina Paula Gregor: Performance und Irritation

den weiteren Diskurs ist die Fortfithrung der theoretischen Rahmung wich-
tig. Zu verorten ist diese Forschung in der Praxeologie. Zunichst wird auf den
Begriff der praxeologischen Forschung eingegangen.

- am 14.02.2028, 12:47:09.


https://doi.org/10.14361/9783839468531-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

