WAS IST GEWALT? ANMERKUNGEN ZUR BESTIMMUNG
EINES UMSTRITTENEN BEGRIFFS

Wolfgang Gabbert

Einfiihrung

Gewalt ist keineswegs die haufigste, sicherlich jedoch die massivste Art der
Austragung von Konflikten zwischen Menschen. Sie scheint ein Phdnomen zu
sein, das die menschliche Gesellschaft von Anbeginn begleitet hat oder wie
der franzdsische Ethnologe Georges Balandier formuliert: ,,In the beginning
was violence, and all history can be seen as an unending effort to control it
(1986: 499).! Wihrend Gewalt im heutigen Alltagsverstidndnis (und auch in
manchen wissenschaftlichen Ansétzen) oft als Ausbruch atavistischer Impulse
oder Triebe, als antisozial und abweichend betrachtet wird (vgl. z.B. Lorenz
1974), hat insbesondere die Ethnologie zu zeigen vermocht, dass der
Gebrauch von Gewalt durchaus bestimmten Regeln folgt, kulturell geformt ist
und keineswegs nur destruktive Folgen zeitigen muss.”

Der Begriff Gewalt scheint auf den ersten Blick einen sehr konkreten,
fassbaren Bereich der Wirklichkeit zu umschreiben. Was konnte handgreifli-
cher sein als der Schlag, der einen menschlichen Korper trifft oder der Schuss,
der einen Gegner totet? Jedoch stellt sich der Versuch, ,,Gewalt” zu definie-
ren, schnell als duBerst komplexes Unterfangen heraus.

1 Abhnlich stellt Trutz von Trotha fest: ,,Gewalt [ist] selbst eine Form sozialer
Ordnung und [...] [gehort] zum Kern des Ordnungsproblems jeder Gesellschaft
und Kultur” (1997b: 20).

2 Vgl. z.B. Gluckmans Arbeit (1956) zur integrierenden Wirkung der Fehde. Dur-
ham (1976) vertritt die Auffassung, dass Krieg in vorstaatlichen Gesellschaften
unter Bedingungen der Konkurrenz um knappe Ressourcen adaptiv ist. Balan-
dier (1986: 507-509) fiihrt die Mawri im afrikanischen Niger als Beispiel fiir ei-
ne Gesellschaft an, die in vorkolonialer Zeit den Krieg dem Frieden vorzog.
Krieg trug entscheidend zur Kohésion der durch erhebliche Ungleichheit zwi-
schen Eroberer-Kriegern und tributpflichtigen Bauern geprigten Gesellschaft
bei, da letztere an den Ertridgen neuer Kriegsziige partizipierten und die interne
Ausbeutung begrenzt wurde. In der Soziologie hat insbesondere Lewis Coser
(1956, 1967) im Anschluss an Georg Simmel auf mdgliche positive Auswirkun-
gen von (auch gewaltsamen) Konflikten auf die Binnenorganisation von Grup-
pen hingewiesen.

88

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

Zunichst ist festzuhalten, dass umgangssprachlich und auch in der wissen-
schaftlichen Literatur der Begriff Aggression im allgemeinen umfassender ge-
braucht wird als jener der Gewalt. Wihrend ,,Gewalt™ sich meist auf eine be-
stimmte Form von Verhalten bezieht, wird ,,Aggression” auch zur Bezeich-
nung eines Triebes oder Instinktes, von emotionalen Prozessen und kognitiven
Haltungen verwendet. Héufig fiihrt man Gewalthandlungen auch ursichlich
auf aggressive Triebe oder Emotionen zuriick (vgl. z.B. Lorenz 1974).

Auf der Verhaltensebene werden ,,Gewalt* und ,,Aggression hiufig syn-
onym verwendet (vgl. z.B. Heelas 1982 und 1989; Howells 1996). Wéhrend
manche Autoren den durch die genannten Begriffe eingegrenzten Phianomen-
bereich auf Fille physischer Verletzung von Menschen beschrinken wollen
(vgl. etwa Popitz 1992: 48; Elwert 2002: 336-338; Nunner-Winkler 2004: 27-
38),’ schliefen andere auch Fille psychischer Schidigung mit ein (vgl. z.B.
Bandura 1973: 5; Eibl-Eibesfeldt 1979: 29). Johan Galtung spricht sich fiir ei-
nen noch sehr viel weiteren Gewaltbegriff aus, der alle Einfliisse umfasst,
durch die Menschen an der Realisierung ihrer korperlichen und geistigen
Moglichkeiten gehindert werden: ,,[V]iolence is present when human beings
are being influenced so that their actual somatic and mental realizations are
below their potential realizations* (1969: 168). Dabei unterschied Galtung zu-
néchst nur zwischen den Haupttypen direkte personale und indirekte struktu-
relle Gewalt (ungleiche Lebenschancen), wo es keinen unmittelbaren Tater
gibt, sondern die Gewalt den gesellschaftlichen Verhiltnissen entspringt (vgl.
ebd.: 170). In einer neueren Publikation hat er diese Formen um eine dritte,
die ,kulturelle Gewalt” ergéinzt. Damit meint er ,,jeden Aspekt einer Kultur,
der dazu benutzt werden kann, Gewalt in ihrer direkten oder strukturellen
Form zu legitimieren* (Galtung 1990: 291, Ubers. W.G.).

Definitionen unterscheiden sich auch insofern, als einige Autoren das tat-
sdchliche Eintreten des materiellen Resultats einer Handlung — die Verletzung
— als Definitionsmerkmal (fiir Gewalt/Aggression) betrachten (so z.B. Bandu-
ra 1973: 5; Eibl-Eibesfeldt 1979: 29; Siann 1985: 11; Popitz 1992: 48), wih-
rend andere die Absicht des Taters zur Verletzung bereits fiir ausreichend hal-
ten (vgl. z.B. Berkowitz 1968: 168).

Wie bereits dieser erste kurze Uberblick gezeigt hat, ist die Verwirrung
um die Begriffe Gewalt und Aggression betrichtlich: Manche Autoren ver-
wenden sie gleichbedeutend, andere siedeln sie auf verschiedenen Ebenen an
und betrachten ,,Aggression“ als einen Trieb oder Instinkt, der eine Ursache
fiir Gewalthandlungen darstellt. Unter denjenigen, die beide Begriffe fiir die
Verhaltensebene verwenden, ist umstritten, welche Phinomene jeweils einge-
schlossen werden sollten. Eine ausfiihrliche Diskussion der beiden Konzepte
ist hier nicht moéglich. Mir geht es im Folgenden in erster Linie um den Beg-
riff der Gewalt. Ich werde dabei auf drei Problembereiche néher eingehen, die
mir fiir seine Bestimmung zentral zu sein scheinen:

3 Allerdings fasst Popitz auch Drohungen unter den Gewaltbegrift.

89

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

o die kulturelle Relativitit emischer Gewaltkonzepte,

o die Multiperspektivitit von Gewalthandlungen,

e das Verhiltnis zwischen Alltagssprache und wissenschaftlichen Ka-
tegorien.

In der folgenden Darstellung beziehe ich mich vor allem auf die Ansitze von
Paul Heelas (1982; 1989) und David Riches (1986b), die meines Erachtens
grundlegende Fragen der Gewaltdefinition besonders deutlich herausgearbei-
tet haben. Wihrend Riches ausschlieBlich den Begriff Gewalt verwendet, ge-
braucht Heelas ,,Gewalt” und ,,Aggression” synonym. In beiden Ansitzen
geht es jedoch im Kern um die Interpretation von Féllen korperlicher Verlet-
zung.

Die kulturelle Relativitit emischer Gewaltkonzepte

Paul Heelas (1982, 1989) zihlt zu den entschiedensten Kritikern all jener An-
sitze, die Gewalt/Aggression als objektiv feststellbares Phdnomen betrachten,
das man als solches Kultur vergleichend untersuchen kénne. Er kritisiert zu-
néchst Definitionen von Gewalt (bzw. Aggression), die, wie beispielsweise
jene Eibl-Eibesfeldts, davon ausgehen, dass es sich bei diesem Phidnomen um
empirisch beobachtbare Verhaltenssequenzen handelt, welche die Verletzung
eines anderen beinhalten. Heelas betrachtet diesen Ansatz als problematisch,
da er zu weit sei und Verhaltensweisen einschlieen wiirde, die nach seiner
Auffassung ,,nicht plausibel als aggressiv betrachtet werden kdnnten (Heelas
1989: 231; sieche auch 1982: 53). Als Beispiel nennt er unter anderem eine
Verletzung, die durch einen Unfall hervorgerufen wird.

Um solche Fille auszuschlielen, hat ein zweiter Typus von Definitionen
die Absichtlichkeit der Verletzung eines anderen als zusitzliches Definitions-
kriterium eingefiihrt. So schreibt z.B. Berkowitz: ,,Aggression [is] here regar-
ded as any behavior whose goal is the injury of some person or thing” (1968:
168). Aber auch solche Definitionen sind nach Heelas Auffassung unbefriedi-
gend, da sie u.a. Taten, die ,,bei uns* gemeinhin als gewalttétig gelten, aus-
schlieBen (z.B. Aktionen in ,.blinder Wut“*) und andere, die im allgemeinen
nicht als gewalttitig gelten (Heelas nennt hier die Fuchsjagd), einschlieBen
(vgl. Heelas 1989: 233f).

Heelas geht davon aus, dass Gewalt/Aggression nicht einfach als Verhal-
ten gefasst werden darf, sondern dass es eine Form menschlichen Handelns
darstellt und deshalb nur im Zusammenhang mit den Bedeutungen verstanden
werden kann, welche die Beteiligten diesen Aktivitiaten zuschreiben:

4 Dieser Einwand ist meines Erachtens nicht stichhaltig. Auch Taten ,,in blinder
Wut“ zielen auf die Verletzung eines anderen oder von etwas anderem, wobei
die Auswahl des Ziels relativ zufllig sein kann. Dennoch liegt hier etwa im Un-
terschied zu Unféllen oder Fahrldssigkeit eine Absicht der Schadigung vor.

90

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

[Plarticipant criteria of what counts as violence must necessarily take precedence
over objective criteria. I want to argue that it makes no sense to describe a state of
mind or act as violent unless one has, so to speak, the permission of the participants.
[...] a visit to the dentist in our society might involve the infliction of physical hurt
but does not count as a violent or aggressive act on the part of the dentist, because of
the meanings and intentions involved. (1982: 53, siehe auch ebd.: 49f, 53-55; 1989:
232).

Fiir eine vergleichende Gewaltforschung auf Grundlage einer ,,objektiven™
Definition ihres Gegenstandsbereichs kommt als weiteres Problem hinzu, dass
die gleiche Verhaltensweise in verschiedenen Kulturen eine unterschiedliche
Bedeutung haben kann.” Heelas veranschaulicht dies unter anderem mit einem
ethnographischen Beispiel aus dem slidamerikanischen Tiefland: Seit ihrer
Beschreibung durch den nordamerikanischen Ethnologen Napoleon Chagnon
(1983) gelten die Yanomamo als eine besonders gewalttitige Kultur. In der
Tat sterben zahlreiche Minner bei Fehden und gegenseitigen Uberfillen (vgl.
ebd.: 5, 170-189). Die Behandlung, die sie ihren Frauen angedeihen lassen,
fiihrt nicht selten zu Verletzungen. So werden Frauen geschlagen oder mit
Pfeilen beschossen. Heelas vertritt nun die Auffassung, dass zumindest ein
grofBer Teil dieser Handlungen nicht als Gewaltakte angesehen werden diirfe,
da nach den Angaben Chagnons Yanomamoé-Frauen Schlige und Verletzun-
gen durch ihre Minner in gewissem Umfang erwarteten und deren Haufigkeit
als Zeichen des Interesses deuteten (vgl. Heelas 1982: 48; 1989: 228). Tat-
séchlich schreibt Chagnon:

Women expect this kind of treatment. Those who are not too severely treated might
even measure their husband’s concern in terms of the frequency of minor beatings
they sustain. I overheard two young women discussing each other’s scalps scars.
One of them commented that the other’s husband must really care for her since he
had beaten her on the head so frequently! (1983:113).

Daraus folgert Heelas: ,,What for us counts as violent wife-battering is seen by
Yanomamo women as a sign of care, perhaps even endearment (1982: 48).5

5 Garry Marvin kommt in seiner Interpretation des spanischen Stierkampfes eben-
falls zu dem Schluss, dass Aktivititen, die in einer Gesellschaft als gewaltsam
betrachtet werden, in einer anderen Gesellschaft vollig anders gesehen und be-
wertet werden konnen (1986: 134f).

6 Gegen die empirische Grundlage dieser Aussage lassen sich meines Erachtens
erhebliche Bedenken formulieren. So ist vollig unklar, inwieweit sich die Anga-
ben von Chagnon innerhalb der Yanomamo verallgemeinern lassen. Weder
Chagnon noch Heelas beriicksichtigen zudem, dass es sich bei den erwéhnten
Aussagen von Yanomamé-Frauen um ironische AuBerungen handeln kénnte.
Offenbar wird auch nicht jede ,,Misshandlung® positiv aufgenommen. Wie
Chagnon selbst berichtet, werden Frauen hédufig von ihren Briidern gegen ,,grau-
same Eheménner verteidigt (1983: 113). SchlieBlich scheint die Absicht der
Mainner bei den angesprochenen Handlungen auch keineswegs darin zu beste-
hen, ihren Frauen Zuwendung zu signalisieren. Sie zielen vielmehr darauf ab,
die Frauen fiir vermeintliche Nachlédssigkeiten oder Fehler zu sanktionieren. Bei
besonders schweren ,,Strafen” geht es offenbar weniger um die Bestrafung der

91

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

Fiir Heelas zeigt das Yanomamo-Beispiel, dass es absichtliche Handlungen
gibt, die zu Verletzungen fiihren, jedoch keine aggressive Bedeutung haben:
»A bang on the head is not a bang on the head and a case of violence — it
could even be a sign of endearment* (ebd.: 55).

Die gleichen Verhaltensweisen werden also in verschiedenen Kulturen
mal als Gewalt, mal als etwas anderes interpretiert, und der Umfang dessen,
was in unterschiedlichen Gesellschaften jeweils unter ,,Gewalt™ (im Sinne ei-
ner absichtlichen, nicht-legitimen Verletzung anderer) verstanden wird, diffe-
riert. So kommt Heelas zum Schluss, dass eine objektive vergleichende Unter-
suchung von ,,Gewalt™ nicht moglich ist. Die Konzipierung eines diesen Ver-
gleich ermoglichenden allgemeinen Gewaltbegriffs betrachtet er als dem Ge-
genstand nicht angemessen:

[W]hat counts as violence in one context is not seen as such in another [...] it is no
longer possible to build up a neat comparative scale. Each case is distinctive, there
being no base line in common to allow cross-cultural assessment. [...] The most the
comparativist can now do is compare cultures according to how they use terms such
as ,violence’. (1982: 48, 49f siehe auch Howell/Willis 1989b: 6f; Spencer 1996:
5591).

Unabhéngig davon, ob man alle Interpretationen und Folgerungen von Heelas
fiir schliissig hélt, so hat er mit der unterschiedlichen Bewertung bestimmter
Verhaltensweisen in verschiedenen Kulturen in jedem Fall ein wichtiges Prob-
lem vergleichender Gewaltforschung benannt, das auch bei diachron angeleg-
ten komparativen Arbeiten innerhalb einer Gesellschaft besteht. Wir werden
zudem im Folgenden sehen, dass unterschiedliche Bedeutungszuweisungen
nicht nur fiir interkulturell oder historisch vergleichende Arbeiten von Bedeu-
tung sind, sondern ein immanenter Bestandteil vieler Interaktionen, welche
die physische Verletzung anderer beinhalten.

Die Multiperspektivitit von Gewalthandlungen
(Téater/Opfer/Dritte)

Die Frage, inwieweit auch absichtliche, jedoch nicht ,,erfolgreiche* Angriffs-
handlungen (z.B. ein fehlgegangener Schuss) als ,,Gewalt™ gefasst, bezeichnet
werden sollten, verweist — ebenso wie die Debatte um den Geltungsumfang
des Gewaltbegriffs insgesamt auf ein grundlegendes Problem, denn beide Fra-
gen ergeben sich aus der Tatsache, dass an Gewalthandlungen immer mindes-
tens zwei Parteien beteiligt sind. Betrachtungen kdnnen folglich entweder die
Absichten und damit die Taterperspektive in den Mittelpunkt stellen oder den
Blick stérker auf die Konsequenzen von Handlungen oder Prozessen, also die
Situation des Opfers, richten. So konzentriert sich z.B. Galtung auf die Opfer-

Frauen als darum, sich in der Gruppe als starker, aggressiver Mann zu profilie-
ren (vgl. Chagnon 1983: 112f; siehe hierzu auch Riches 1986b: 8, Anm. 7).

92

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

seite, Definitionen wie die von Berkowitz (1968: 168) zielen vornehmlich auf
die Taterseite.

Wihrend Heelas (1982; 1989) vornehmlich die Unterschiedlichkeit der
Gewaltkonzepte zwischen Kulturen thematisiert, weist insbesondere David
Riches darauf hin, dass die Charakterisierung einer Handlung als aggressiv
oder gewaltsam auch innerhalb derselben Kultur vom Standpunkt des Bet-
rachters abhédngig sein kann (vgl. 1986b: 1, 3). Er macht dies ausgehend vom
angelsichsischen Begriffsverstindnis von Gewalt (violence) klar. Dort wird
der Begriff in der Regel nur fiir illegitime, die gesellschaftliche Ordnung ver-
letzende Handlungen verwendet. Dies veranlasst die Téter hdufig dazu, ihr
Verhalten nicht als Gewalttat zu betrachten, sondern als gerechtfertigte Ver-
teidigungsaktion (tactical preemption) darzustellen.” Riches sieht folglich die
Auseinandersetzung um die Legitimitdt bestimmter Handlungen, die vom Ta-
ter behauptet, vom Opfer und (zumindest einigen) Zeugen jedoch bestritten
wird, als einen spezifischen gemeinsamen Kern von ,,Gewalt” in allen Gesell-
schaften (vgl. 1986b: 1, 3-8). Wihrend Heelas, wie weiter oben gezeigt wur-
de, eine allgemeine Definition des Begriffes ablehnt, schlégt Riches die fol-
gende Bestimmung eines umfassenden Gewaltkonzepts vor: ,,Violence [can]
be seen as ,an act of physical hurt deemed legitimate by the performer and il-
legitimate by (some) witnesses’ (Riches 1986b: 8).

Alltagssprache und wissenschaftliche Kategorien

Alltagssprache und Wissenschaftssprache hiangen zwar gerade in den Sozial-
und Geisteswissenschaften eng zusammen. Die in diesen Sprachsystemen
verwendeten Begriffe miissen jedoch unterschiedliche Anforderungen erfiil-
len. Im Alltag reicht es fiir die Regelung des Zusammenlebens in vielen Fillen
aus, den Sinn der AuBerung eines Interaktionspartners lediglich ungefihr zu
verstehen. Dabei kann die Unschirfe von Begriffen durchaus hilfreich sein
und Konflikte vermeiden, da jeder der Interaktionspartner die Aussage in sei-
ner Richtung interpretieren kann. Eine wissenschaftliche Kategorie muss
demgegeniiber die Mdoglichkeit unterschiedlicher Auslegungen moglichst ge-
ring halten. Denn nur so kann eine wissenschaftliche Diskussion sinnvoll rea-
lisiert werden, (d.h. die Gespréachspartner sprechen tatséchlich iiber den glei-
chen Gegenstand und reden nicht aneinander vorbei). Zudem ist nur so die
Verallgemeinerung von Aussagen moglich und die Vergleichbarkeit von Un-
tersuchungsergebnissen herstellbar.

Dariiber hinaus transportieren Begriffe in der Alltagssprache keineswegs nur
neutrale Informationen, sondern haben in vielen Féllen zugleich normative
Konnotationen. Gerade beim Sprechen iiber die Anwendung von Zwang, Ver-

7  So stellte z.B. Berkowitz (1982: 95) fest, dass viele Gewalttiter ihre Handlungen
als Reaktion auf einen vermeintlichen Angriff auf ihre Selbstachtung oder als
Reaktion auf eine Beleidigung betrachten.

93

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

letzung und Ungleichheit geht es hdufig um die Rechtfertigung oder Verurtei-
lung einer Tat. So erscheint die als ,,Mord“ bezeichnete Tétung eines Men-
schen als moralisch verwerflich, wiahrend (nicht allen, aber vielen) der ,,finale
Rettungsschuss“ eines Polizisten als legitim gilt. Gegenstand einer wissen-
schaftlichen Definition sollte jedoch nur die Feststellung eines bestimmten
Tatbestandes sein, und nicht seine normative Bewertung.

Dass es fiir eine wissenschaftliche Kategoriebildung notwendig ist, sich
von der Alltagssprache partiell zu 16sen, macht auch die Betrachtung der Be-
deutungsinhalte des Begriffs Gewalt im Deutschen und ihr Vergleich mit je-
nen anderer Sprachen deutlich. Dabei zeigt sich nicht nur die Ambiguitit all-
tagssprachlicher Begriffe, sondern dariiber hinaus ein Problem, das sich auch
bei jeder Ubersetzung stellt. Es handelt sich dabei um die Tatsache, dass die
semantischen Bereiche, die in verschiedenen Sprachen jeweils durch ein Wort
umschrieben werden, hdufig nicht ilibereinstimmen. So gibt es beispielsweise
bei den Tausug auf den Philippinen keinen spezifischen Begriff fiir die ab-
sichtliche Zufiigung physischer Verletzungen (den Kern des deutschen Ge-
waltbegriffs). Solche Handlungen werden mit dem Wort maisug bezeichnet,
das ganz allgemein ,,groe Mannlichkeit und Tapferkeit bedeutet (vgl. Ri-
ches 1986b: 22).

In der Geschichte des deutschen Wortes Gewalt finden sich in der Alltags-
sprache einerseits Bedeutungen wie ,,Kraft haben®, ,,Macht haben®, ,,iiber et-
was verfligen®, d.h. die Fahigkeit, bestimmte Wirkungen hervorzubringen.
Andererseits werden Inhalte beschrieben, die auf die Anwendung von Zwang
und die damit verbundene Ausldsung von Schmerz verweisen. Zugleich bein-
haltet der Gewaltbegriff im Deutschen widerspriichliche normative Konnota-
tionen, ndmlich den Gegensatz zwischen legitimer Machtausiibung (Staatsge-
walt, Gottesgewalt) und illegitimem Zwang und (kérperlicher) Verletzung.®
Im Unterschied dazu wird etwa im Lateinischen, Englischen und Franzosi-
schen klarer zwischen ,,der Fahigkeit, Wirkungen hervorzubringen (lat. po-
testas, engl. power, frz. pouvoir) und der illegitimen Anwendung physischer
Kraft auf ein anderes Lebewesen gegen dessen Willen (lat. violentia, engl.
sowie frz. force) unterschieden (vgl. Forschner 1985: 16). Eine wissenschaft-
liche Definition des Gewaltbegriffs muss sich also entscheiden, ob sie

e an die Ambivalenz des deutschen Sprachgebrauchs ankniipfen,

e wie die anderen genannten Sprachen zwischen legitimer und illegi-
timer Ausiibung korperlichen Zwangs differenzieren oder

e das Kriterium der Legitimitit vollstindig ausschlieBen will.

In jedem Fall wiirde sich der wissenschaftliche Sprachgebrauch von der All-
tagssprache (in einer, in mehreren oder in allen Sprachen) unterscheiden.

8 Vgl. Forschner (1985: 15-17); Hofmann (1985); Lindenberger/Liidtke (1995:
9f). Eine neuere ausfiihrliche Darstellung des Gewaltbegriffs gibt Imbusch
(2002).

94

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

Probleme bisheriger Definitionsansitze

Ein wissenschaftlicher Gewaltbegriff muss sich notwendigerweise von der
Alltagssprache und den Perspektiven der Beteiligten 16sen, denn diese sind
nicht nur inter- sondern auch intrakulturell unterschiedlich: Die Bewertungen
einer Handlung durch Téter/Opfer/Dritte miissen ja keineswegs libereinstim-
men. Der Vater, der seinem Kind einen Klaps gibt, will es ja meist nicht ver-
letzen. Das Kind oder der Kinderschutzbund mogen das durchaus anders beur-
teilen. Es ist also gar nicht mdglich, Heelas Maxime, die Kriterien der Betei-
ligten als maligeblich zu betrachten, uneingeschrinkt zu folgen. Denn man
wire gezwungen, sich fiir eine der sich widersprechenden Interpretationen zu
entscheiden und wiirde damit die andere ignorieren.

Dies zeigt sich beispielsweise bei Heelas Einordnung der Kopfjagd bei
den philippinischen Ilongot: ,,[W]e must resist asserting that Ilongot youths
are aggressive simply because they lop off heads™ (1989: 240). Denn nach der
Auffassung der Ilongot geht es bei der Kopfjagd nicht etwa um die Dominie-
rung des Gegners, sondern um den Ubergang junger Minner von einem Le-
bensabschnitt, der durch Leidenschaft charakterisiert ist, in einen anderen, in
dem das Wissen vorherrscht (ebd.: 239). Wie mogen das wohl die potenziel-
len Opfer der Kopfjagd sehen?

Dariiber hinaus laufen Definitionen, die sich auf die emischen Sichtweisen
stlitzen, Gefahr, die Erklarungen der Beteiligten unhinterfragt zu akzeptieren.
Die Probleme der ideologischen Rationalisierung, der Selbsttduschung und
der unbewussten Motivierung von Verhalten werden damit vollstdndig aufler
Acht gelassen.

Schlieflich wiirde eine Orientierung der Begriffsdefinition an den kultur-
spezifischen Bedeutungen und Bewertungen von Verhaltensweisen einen er-
heblichen Teil vergleichender Forschung unméglich machen. Jede komparati-
ve Forschung muss als Grundlage des Vergleichs Kategorien verwenden, die
von der emischen kulturspezifischen Begrifflichkeit abweichen. Die Konnota-
tionen (z.B. Legitimitdt-Illegitimitdt) bestimmter Handlungen im Alltagsver-
stindnis stellen einen wichtigen Gegenstand der Gewaltforschung dar. Die
vergleichende sozialwissenschaftliche Beschiftigung mit Gewalt jedoch auf
diesen Problembereich zu beschrianken, wie dies Heelas vorschlagt, wiirde
wichtige andere Forschungslinien (z.B. die Frage nach den Ursachen, Formen
und Einschriankungen von Gewalt) aufgeben.

Eine weite Gewaltdefinition, wie sie Galtung (1969; 1990) mit dem Ein-
schluss von ,struktureller und ,kultureller Gewalt* vorschlidgt (siche auch
Schroer 2004), hat den Vorzug, die Aufmerksamkeit auch auf jene Arten von
Schadigung zu richten, die nicht das Ergebnis personaler Gewalt darstellen,
aber hdufig ebenso negative Folgen fiir die Betroffenen haben. Allerdings er-
scheint sie mir wenig praktikabel, da der Geltungsbereich des Gewaltbegriffs
auf extrem unterschiedliche Prozesse ausgedehnt wird (vom Faustschlag bis
zur Strukturanpassungspolitik des Internationalen Wiahrungsfonds). So besteht
zwischen physischer ,,personaler und ,,struktureller Gewalt ein grundlegen-

95

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

der Unterschied. Wéhrend erstere eine absichtliche Handlung erfordert, lassen
sich bei letzterer die negativen Auswirkungen fiir die Betroffenen meist nicht
einer bestimmten Person oder Personengruppe eindeutig zurechnen. Es han-
delt sich zum Teil um unbeabsichtigte Handlungsfolgen oder um das Ergebnis
von Unterlassungen (siehe hierzu auch Nunner-Winkler 2004: 43-46; Galtung
1969: 170f). SchlieBlich scheint mir eine weite Definition des Gewaltbegriffs
nicht notwendig zu sein, da sich die angesprochenen Phinomene auch mit an-
deren ebenso wenig verharmlosenden Begriffen (wie z.B. Marginalisierung
oder Ausbeutung) beschreiben lassen.

Gewaltdefinitionen wie jene von Eibl-Eibesfeldt, die alle Handlungen ein-
schlieBen, welche zur physischen oder psychischen Verletzung anderer fiih-
ren, sind meines Erachtens ebenfalls zu weit, da sie auch unbeabsichtigte
Schiadigungen umfassen. Das Hinzufiigen des Kriteriums der Intention (Ge-
walt als ,,absichtsvolle physische Schidigung®, Nunner-Winkler 2004: 27), ist
wegen des moglichen Auseinanderfallens von Téter- und Opferperspektive
ebenfalls nicht unproblematisch, da sich diese Definition einseitig auf die Ta-
terseite stiitzt. Dies zeigt sich z.B. im Falle von Vergewaltigungen, da die Ab-
sicht der Téter oft nicht die physische Verletzung ihrer Opfer ist, real aber na-
tiirlich eine massive Beeintrachtigung der korperlichen und psychischen Integ-
ritit erfolgt.’

Heinrich Popitz bringt in seinem Definitionsvorschlag einen neuen Aspekt
ins Spiel. Er definiert ,,Gewalt” als ,,eine Machtaktion, die zur absichtlichen
korperlichen Verletzung anderer fiihrt* (1992: 48; vgl. auch Elwert 2002:
336). Popitz versteht unter ,,Macht® ,,das Vermdgen, sich gegen fremde Krifte
durchzusetzen® (1992: 22). Dies kommt Webers Definition sehr nahe: ,,Macht
bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen
auch gegen Widerstreben durchzusetzen™ (1972: 28). Gemeinsam ist den bei-
den Definitionen von ,,Macht das Moment des Widerstands. Die Nutzung
dieses Kriteriums zur Bestimmung des Gewaltbegriffs wiirde ihn beispiels-
weise von einer freiwilligen medizinischen Behandlung abgrenzen. Allerdings
ist Popitz’ Definition nicht frei von Problemen, da sie nur ,erfolgreiche
Handlungen einschlieft, die tatséchlich zu einer korperlichen Verletzung fiih-
ren. Der fehlgegangene Schuss oder Schlag gehdrt dann eigentlich nicht dazu.

Vorschlag zur Begriffsbestimmung

Angesichts der angesprochenen Probleme bisheriger Definitionsversuche
mochte ich hier eine an Popitz ankniipfende Begriffsbestimmung vorschlagen.
Sie bezieht jedoch stirker die Opferseite und auch ,,fehlgeschlagene® Hand-
lungen ein, da sich meines Erachtens die Beziehungen zwischen Téitern und

9 So spielt beispielsweise bei Vergewaltigungen im Krieg die Absicht der Téter,
vor den anderen Soldaten ihre Méinnlichkeit beweisen zu wollen, eine zentrale
Rolle (Beck 1995: 43).

96

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

Opfern hier nicht wesentlich von jenen in ,,gelungenen* Verletzungsaktionen
unterscheiden:

Gewalt ist eine Interaktion (im Sinne von Wechselwirkung), in deren Ver-
lauf mindestens einer der Beteiligten absichtlich und gegen den Willen seiner
Interaktionspartner Handlungen vollzieht, die zu deren physischer Verletzung
fithren oder fiihren kdnnten.

Gefordert ist hier, dass der Tater bewusst handelt (also nicht unabsichtlich
oder fahrldssig wie etwa bei einem Unfall), dass er nicht im Einvernehmen
mit dem ,,Opfer handelt (das schlieBt die freiwillige medizinische Behand-
lung aus); nicht gefordert ist hingegen, dass die Verletzungsabsicht subjektiv
mit dem Willen zur Schéidigung verbunden ist (das Ritual, die ,,erzieherische*
Ohrfeige des Vaters). Die Legitimitat/Illegitimitéit einer Handlung sollte mei-
nes Erachtens kein Definitionsmerkmal sein. Schlieflich ist sie in der Regel
zwischen den Beteiligten umstritten, wie Riches herausgearbeitet hat. Zudem
weichen die Vorstellungen dariiber, welche zur physischen Verletzung ande-
rer fithrenden Handlungen als legitim betrachtet werden, auch zwischen ver-
schiedenen Gesellschaften voneinander ab. Die Beschriankung auf physische
Verletzungen ist einerseits pragmatisch der Tatsache geschuldet, dass diese
sich weitaus besser intersubjektiv feststellen lassen als psychische Schadigun-
gen. Zudem wiirde ein Gewaltbegriff, der auch psychische Verletzungen in
seine Definition einschldsse, die ohnehin grofle Heterogenitét der einbezoge-
nen Phianomene noch immens vergréfern. Dies wiirde meines Erachtens seine
Eignung fiir vergleichende Untersuchungen erheblich einschrianken. Die Zer-
storung von Dingen sollte ebenfalls aus der Definition des Gewaltbegriffs
ausgeschlossen werden, da sie nicht notwendig Teil einer sozialen Interaktion
sein muss (der Schlag gegen die Wand aus Wut iiber ein Missgeschick). Dar-
iiber hinaus gelten hier dhnliche Einwénde wie gegen die Einbeziehung psy-
chischer Verletzungen.

Die hier vorgeschlagene Definition des Gewaltbegriffs muss in ein seman-
tisches Feld eingeordnet werden, in dem zwischen verschiedenen Realitits-
ebenen unterschieden wird. Die in der Einleitung konstatierte mangelnde
Trennung von Analyseebenen mag in der Alltagssprache hinnehmbar sein, ist
aber fiir die wissenschaftliche Begriffsbildung schon deshalb fatal, weil Emo-
tion, Kognition und Verhalten keineswegs direkt und eindeutig miteinander
zusammenhdngen. So fiihrte z.B. in einer Untersuchung Wut nur in zehn Pro-
zent der Fille auch tatséchlich zu physischen Angriffen. In 20 Prozent der Fal-
le hatte diese Emotion hingegen eine entgegen gesetzte Reaktion besonderer
Freundlichkeit zur Folge (vgl. Howells 1996: 13; siche auch Berkowitz 1982:
95-97).!° Die Verarbeitung der Emotion Wut kann schlieBlich auch durch eine
Verschiebung auf der Ebene der Mittel (Witz oder Ironie statt eines Schlags)
oder des Objektes (Finden eines Siindenbocks, an dem die Wut abreagiert
wird) verarbeitet werden (vgl. z.B. Coser 1956: 44).

10 Zur ,lockeren Kopplung” zwischen Emotionen und Verhalten siehe auch Elwert
(2004: 456-460).

97

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

Dariiber hinaus sind weder die Emotion Wut noch eine feindselige Hal-
tung notwendige Voraussetzungen fiir Handlungen, die auf die physische Ver-
letzung anderer gerichtet sind. Diese konnen ausschlieBlich ein Mittel zur Er-
reichung bestimmter Ziele (z.B. Bereicherung) darstellen.'' Deshalb sollte mit
Howells (1996: 11) zwischen ,,Wut“ (anger) zur Bezeichnung eines bestimm-
ten Zustands emotionaler Erregung, ,,Feindschaft™ (hostility) fiir die kogniti-
ve/evaluative Ebene und ,,Gewalt*/,,Aggression” fiir die Verhaltensebene un-
terschieden werden.'?

»Aggression ist dann entsprechend der ethologischen und psychologischen
Praxis ein bedeutend weiterer Begriff. Er umfasst neben Gewaltaktionen auch
andere Handlungsformen, die zwar auf die Einschrinkung des Aktionsspiel-
raumes eines anderen, jedoch nicht notwendigerweise auf seine physische
Verletzung gerichtet sind. So weist z.B. Edward Wilson (1975: 118f) darauf

11 Kevin Howells (1996: 11f) schligt eine Differenzierung zwischen emotional be-
dingtem Gewalthandeln (angry oder hostile aggression) und instrumenteller
Gewalt (instrumental aggression) vor. Einen dhnlichen Gedankengang hat schon
Lewis Coser (1956: 48-53) mit seiner Unterscheidung zwischen ,,realistischem
und ,,nichtrealistischem Konflikt“ entwickelt. Allerdings hat bereits Bandura
(1973: 3) darauf aufmerksam gemacht, dafl sich Gewalthandlungen weniger in
ihrer Instrumentalitdt, sondern vor allem in den Zielen, die mit ihnen verfolgt
werden (unter anderem Abwehr einer realen oder vermeintlichen Gefahr, Rache,
Gewinn von Ressourcen, Macht oder Status) unterscheiden. So ist die Verlet-
zung eines anderen bei den meisten Gewalthandlungen keineswegs das alleinige
oder vornehmliche Motiv.

12 Es ist eines der groen Verdienste Georg Elwerts, entgegen weit verbreiteter
Auffassungen, die beispielsweise selbst Biirgerkriege oder ethnische Konflikte
im Wesentlichen als Ausdruck von Emotionen wie Hass oder Rache erkliren,
immer wieder auf die Zweckrationalitit kollektiver Gewalt hingewiesen zu ha-
ben (vgl. z.B. Elwert 1997; 2004: 460-466). Er unterscheidet dabei zwischen
Gewalthandlungen, in denen instinktiv gesteuerte Prozesse eine Rolle spielen
und instrumentellen Formen, die gerade auf der AusschlieBung solcher Prozesse
beruhen. Eine Sonderform instrumenteller Gewalt ist die strategische, bei der
andere Menschen als Instrumente der Gewaltausiibung eingesetzt werden. Diese
Gewaltform ist die bei Menschen dominierende. Bei der Frage nach den Ursa-
chen von Gewalt und den Motivationen der Akteure muss folglich zwischen den
unmittelbar Gewaltausiibenden und den ,,Strategen” unterschieden werden (vgl.
Elwert 1997: 86f). Auch David Riches betrachtet Gewalt nicht als irrationalen
Ausbruch von Emotionen, sondern wesentlich als Mittel oder Strategie zur Er-
reichung bestimmter Ziele. Riches fiihrt dies darauf zuriick, dass Gewalt auf-
grund verschiedener Eigenschaften (unter anderem ihre Unmissverstindlichkeit,
ihre Sichtbarkeit und die Mdglichkeit, sie einsetzen zu konnen, ohne iiber bedeu-
tende Ressourcen/Kenntnisse verfiigen zu miissen) sowohl instrumentell (Ver-
dnderung der sozialen Umwelt) als auch expressiv (Dramatisierung bestimmter
Ideen) hochst wirksam ist (vgl. Riches 1986b: 5, 11-13, 25). Bereits Coser weist
auf Kontexte hin, in denen Gewalt ein alternatives Mittel sozialer Mobilitit oder
des Prestigegewinns darstellt (z.B. revolutiondre Situationen oder die Subkultur
in den marginalisierten Randzonen grofer Stadte (1967: 78-80; siche auch Ban-
dura 1973: 3f).

98

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

hin, dass sich ,,Aggression* auf eine Mischung unterschiedlicher Verhaltens-
weisen bezieht und verschiedene Funktionen erfiillt. Er unterscheidet: Territo-
rialverhalten, Dominanzverhalten, sexuelle Aggression, die Disziplinierung
des Nachwuchses, Stillaggression, die Durchsetzung von Gruppennormen,
Jagdverhalten, Verteidigungsverhalten.

Die hier vorgeschlagene Definition des Gewaltbegriffs erlaubt es, das
Vorhandensein des Phdnomens weitgehend unabhingig von den Deutungs-
mustern der Beteiligten festzustellen, die ja intra- und interkulturell unter-
schiedlich sind. Die Bedeutungen, die mit Gewalthandlungen verbunden wer-
den, konnen auf dieser Grundlage dann ebenso miteinander verglichen wer-
den, wie die jeweiligen Formen, Verldufe und Kontexte.

Literatur

Balandier, Georges (1986): ,,An Anthropology of Violence and War*, in: In-
ternational Social Science Journal 110, S. 499-511.

Bandura, Albert (1973): Aggression. A Social Learning Analysis, Eaglewood
Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Beck, Birgit (1995): ,,Vergewaltigung als Kriegsstrategie im Zweiten Welt-
krieg?“, in: Andreas Gestrich (Hg.), Gewalt im Krieg. Ausiibung, Erfahrung
und Verweigerung von Gewalt in Kriegen des 20. Jahrhunderts, Miinster:
Lit, S. 34-50.

Berkowitz, Leonard (1968): ,,Aggression. Psychological Aspects, in: David
Sills (Hg.), International Encyclopedia of the Social Sciences, New York:
The Macmillan Company/The Free Press, S. 168-174.

Berkowitz, Leonard (1982): ,,Violence and Rule-Following Behaviour®, in:
Peter Marsh/Anne Campbell (Hg.), Aggression and Violence, Oxford: Basil
Blackwell, S. 91-101.

Chagnon, Napoleon (1983) [1968]: Yanomamd: The Fierce People, New Y-
ork: Holt, Rinehart and Winston.

Coser, Lewis A. (1956): The Functions of Social Conflict, Glencoe: The Free
Press.

Coser, Lewis (1967): Continuities in the Study of Social Conflict, New York:
The Free Press.

Durham, William (1976): ,,Resource Competition and Human Aggression,
Part 1%, in: Quarterly Review of Biology 51, S. 385-415.

Eibl-Eibesfeldt, Irendus (1979): The Biology of Peace and War, London:
Thames and Hudson.

Elwert, Georg (1997): ,,Gewaltmirkte. Beobachtungen zur Zweckrationalitit
der Gewalt®, in: Trutz von Trotha (Hg.), Soziologie der Gewalt, Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. 86-101.

Elwert, Georg (2002): ,,Sozialanthropologisch erkliarte Gewalt”, in: Wilhelm
Heitmeyer/John Hagan (Hg.), Internationales Handbuch der Gewaltfor-
schung, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, S. 330-367.

99

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFGANG GABBERT

Elwert, Georg (2004): ,,Biologische und sozialanthropologische Ansitze in
der Konkurrenz der Perspektiven®, in: Wilhelm Heitmeyer/Hans-Georg
Soeffner (Hg.), Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 436-472.

Forschner, Maximilian (1985): ,,Gewalt und politische Gesellschaft”, in: Alf-
red Schopf (Hg.), Aggression und Gewalt, Wiirzburg: Konighausen und
Neumann, S. 13-36.

Galtung, Johan (1969): ,,Violence, Peace, and Peace Research®, in: Journal of
Peace Research 6 (3), S. 167-191.

Galtung, Johan (1990): ,,Cultural Violence®, in: Journal of Peace Research 27
(3), S. 291-305.

Gluckman, Max (1956): Custom and Conflict in Africa, Oxford: Blackwell.

Heelas, Paul (1982): ,,Anthropology, Violence and Catharsis®, in: Peter
Marsh/Anne Campbell (Hg.), Aggression and Violence, Oxford: Basil
Blackwell, S. 46-61.

Heelas, Paul (1989): , Identifying Peaceful Societies”, in: Signe Howell/Roy
Willis (Hg.), Societies at Peace, London und New York: Routledge, S. 225-
243.

Heitmeyer, Wilhelm/Hagan, John (Hg.) (2002): Internationales Handbuch der
Gewaltforschung, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Heitmeyer, Wilhelm/Soeffner, Hans-Georg (Hg.) (2004): Gewalt, Frankfurt
a.M.: Fischer.

Hofmann, Jochen (1985): ,,Anmerkungen zur begriffsgeschichtlichen Ent-
wicklung des Gewaltbegriffs®, in: Alfred Schopf (Hg.), Aggression und
Gewalt, Wiirzburg: Konighausen und Neumann, S. 259-272.

Howell, Signe/Willis, Roy (Hg.) (1989a): Societies at Peace. Anthropological
Perspectives, London und New York: Routledge.

Howell, Signe/Willis, Roy (1989b): ,Introduction®, in: Signe Howell/Roy
Willis (Hg.), Societies at Peace, London und New York: Routledge, S. 1-
28.

Howells, Kevin (1996): ,,Aggression and Anger®, in: Adam Kuper/Jessica
Kuper (Hg.), Social Science Encyclopedia, London, New York: Routledge,
S. 11-13.

Imbusch, Peter (2002): ,,.Der Gewaltbegriff, in: Wilhelm Heitmeyer/John
Hagan (Hg.), Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag, S. 26-57.

Lindenberger, Thomas/Liidtke, Alf (1995): ,,Einleitung: Physische Gewalt —
eine Kontinuitiat der Moderne®, in: Thomas Lindenberger/Alf Lidtke (Hg.),
Physische Gewalt. Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 7-38.

Lorenz, Konrad (1974) [1963]: Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichte
der Aggression, Miinchen: dtv.

Marsh, Peter/Campbell, Anne (Hg.) (1982): Aggression and Violence, Oxford:
Basil Blackwell.

100

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAS IST GEWALT?

Marvin, Garry (1986): ,,Honour, Integrity and the Problem of Violence in the
Spanish Bullfight“, in: David Riches (Hg.), The Anthropology of Violence,
Oxford: Blackwell, S. 118-135.

Nunner-Winkler, Gertrud (2004): ,,Uberlegungen zum Gewaltbegriff*, in:
Wilhelm Heitmeyer/Hans-Georg Soeffner (Hg.), Gewalt, Frankfurt a.M.:
Fischer, S. 21-61.

Popitz, Heinrich (1992): Phdnomene der Macht, Tibingen: Mohr.

Riches, David (Hg.) (1986a): The Anthropology of Violence, Oxford: Black-
well.

Riches, David (1986b): ,,The Phenomenon of Violence“, in: David Riches
(Hg.), The Anthropology of Violence, Oxford: Blackwell, S. 1-27.

Schopf, Alfred (Hg.) (1985): Aggression und Gewalt. Anthropologisch-
sozialwissenschaftliche Beitrdge, Wiirzburg: Kénighausen und Neumann.
Schroer, Markus (2004): ,,Gewalt ohne Gesicht. Zur Notwendigkeit einer um-
fassenden Gewaltanalyse®, in: Wilhelm Heitmeyer/Hans-Georg Soeffner

(Hg.), Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 151-173.

Siann, Gerda (1985): Accounting for Aggression: Perspectives on Aggression
and Violence, Boston: Allen and Unwin.

Spencer, Jonathan (1996): ,,Violence“, in: Alan Barnard/Jonathan Spencer
(Hg.), Encyclopedia of Social and Cultural Anthropology, London und
New York: Routledge, S. 559f.

Trotha, Trutz von (1997a): Soziologie der Gewalt, Kdlner Zeitschrift fiir So-
ziologie und Sozialpsychologie Sonderheft 37, Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Trotha, Trutz von (1997b): ,,Einleitung. Zur Soziologie der Gewalt“, in: Trutz
von Trotha (Hg.), Soziologie der Gewalt, Opladen: Westdeutscher Verlag,
S. 9-56.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie, Tiibingen: Mohr.

Wilson, Edward O. (1975): Sociobiology, Cambridge: The Belknap Press of
Harvard University Press.

101

- am 14.02.2026, 21:28:36.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

