UNITE DU DROIT OU DIVERSITE DU DROIT

Bases Juridiques du Droit Coutumier au Togo

Par E. A. B. vaN RouvirOY, VAN NIEUWAAL

Introduction

Dans le domaine pratique comme parmi les chercheurs on en est venu  reconnaitre généra-
lement qu’en Afrique et ailleurs de grand problémes d’adaptation du droit se présentent. La
nature de ces problémes peut varier selon le pays et parfois selon la région ou bien selon la
section du droit, en raison du développement social inégal mais souvent trés rapide. A ces
problémes d’adaptation s’ajoute celui de I’héritage colonial comportant une diversité juridi-
que et culturelle au sein d’'une méme nation. Des résultats de nos propres recherches dans le
domaine du droit familial et de la juridiction coutumiére chez les Anufom dans le Nord du
Togo, et aussi en référant a des recherches semblables effectuées en Sierra-Léone,! nous ci-
tons un exemple de ces problemes d’adaptation. Cependant des développements récents dans
le domaine du droit foncier démontrent que la aussi ces mémes problemes d’adaptation se
présentent avec autant d’urgence sinon de maniére encore plus pressante.2

A notre avis le noeud de ce probléeme complexe de ’adaptation du droit estla question de sa-
voir si un pays doit opter en faveur de I’unité du droit ou bien s’il doit (provisoirement peut-
étre?) laisser plus ou moins intacte la diversité du droit qui existe. Bien que nous ne puissions
pas entamer dans le cadre de cet article tous les problemes juridiques qui se présentent dans
les pays africains apreés la réalisation de 'Indépendance, sur un seul point les idées des législa-
teurs africains semblent étre de la méme teneur,  savoir que la diversité du droit, agrandie
encore par le législateur colonial, aura céder la place 2 un droit national unifié dans le proche
avenir. Ici on part de la conception que diversité de droit et sous-développement vont de
pair, conception qui trouve des adhérents dans ’occident aussi.? Ce désir d’unification du
droit — et de ’organisation judiciaire* — se manifeste encore trés clairement dans le rapport
(non publié) que le comité préparatoire de I'unification du droit de famille au Togo a offert
récemment (1975) au gouvernement et dont nous citons ce qui suit: «L’idée que ’oeuvre de
codification doit étre réalisé en faisant évoluer les coutumes n’a de valeur que dans certaines
circonstances. Dans d’autres circonstances, il faut absolument combattre le droit coutumier
et le faire disparaitre, car il fait obstacle 2 une transformation nécessaire de la société». Nous
trouvons une pareille tendance a des réformes et a I'unification du droit dans d’autres pays
africains également; pour n’en citer que quelques-uns: Sierra-Léone®, Ghana® et Uganda’.

Voir notre: A la Recherche de la Justice, quelques aspects du droit matrimonial et de la justice coutumiére dans le Nord du Togo, Lei-
den-Hasselt, 1977; et B. E. Harrell-Bond & U. Rijnsdorp: Family Law in Sierra Leone, Research Report, Centre d’Etudes Africaines,
Leyde, 1975.

Lawand Development—The Future of Law and DevelopmentResearch, International Legal Institute, New York, 1974; voir aussi: La
Réforme agro-fonciere en Afrique de I'Ouest francophone, in: African Perspectives, (éd E. A. B. van Rouveroy vanNieuwaal), 1979,
no. 1, Leiden, 2 paraitre.

D. M. Trubek: Towards a social theory of law —an essay on the study of law and development, The Yale Law Journal, 1972, vol. 82, p.
10.

F. Messanvi: L'organisation judiciére au Togo en matiere civile, I. R. N. S., Lomé-Togo, 1976.

Harrell-Bond et Rijnsdorp, op. cit., p. 97 — 116.

J. Dopheide-Goldschmidt et C. Flinterman: Recht en Ontwikkelingssamenwerking, Nederlands Juristen Blad, année 51, 1976, p.
73-82.

7 E. Cotran: The place and future of customary law in East Africa, East African Law Today, series 5, 1966.

N

[N

L RT N

143

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dans cette réformation du droit, le législateur togolais a généralement tendance a prendre le
droit importé pour guide, sans que ceci signifie d’ailleurs dans le sens strictement légal que le
droit coutumier soit aboli, comme I’a fait par exemple ’Ethiopie8. Le législateur particide la
conception que le droit unifié est favorable  I'évolution socio-économique et socio-politi-
que du pays. On craint que la diversité du droit empéche le développement économique,
tandis que du point de vue social il est pourvu aux besoins de diverses figures de droit (hy-
pothéque, assurances, législation sociale, coopérations, etc.) auxquelles le droit coutumier
ne pourvoit pas. Le droit unifié devraalors servir d’outil au moyen duquel des buts divers so-
cio-politiques peuvent étre réalisés.

Laissant de c6té les motifs qui ont amené le législateur africain a unifier le droit, nous nous
demandons cependant si au fond un droit unifié fabriqué en hite ne poserait pas davantage de
problémes qu’il n’en résoud. Ailleurs nous avons démontré déja en detail par un exemple du
droit matrimonial des Anufom au Nord-Togo® qu’il y a un décalage entre les conceptions du
droit du Tribunal Coutumier de Premiére Instance de N’zaral® et celles des Anufom eux-
mémes!!. Ceci résulte en partie de I’effort de ce Tribunal d’introduire le droit moderne, en
partie aussi de ce que le juge n’a des connaissances défectueuses du droit coutumier local.
Dans cetteoptique nous ne pouvons que souscrire 2 'opinion de Kuper et Kuper qui disent?
«that one of the results of a hasty unification may be to stimulate the diversity of deviating
customs».

Sinous laissons la ce probleme épineux de l'unification du droit, la question reste de savoir
quelle est, dans la pratique, la place (limitée) du droit coutumier vu cette tendance 4 ’unifica-
tion du droit national au Togo.

Dans le passé colonial, le législateur colonial au Togo (comme, du reste, partout ailleurs) a
reconnu le droit coutumier comme étant le droit en vigueur pour la population autochtone,
tout en imposant 2 la validité de ce droit restrictions importantes. Dans un article suivant
(dans ce méme Journal) nous exposerons quels ont été les points de vue théoriques auxquels
le législateur colonial allemand s’est placé ce qui concerne cette question. Quant aux idées du
législateur frangais nous ne donnons qu’une esquisse trés bréve, car ici une littérature abon-
dante est a la disposition du lecteur!2..

Nous espérons a démontrer que la situation actuelle du droit coutumier au Togo ne différe
guere du temps colonial, car, sile droit coutumier se trouve formellement sur le pied d’égalité
avec le droit moderne (ou droit importé), il occupe toujours, en pratique, la position du droit
d’exception, tandis que la juridiction coutumiére est considérée comme la juridiction
d’exception.

A lafinde cet article nous démontrerons 4 ’aide de quelques résultats des recherches effec-
tuées dans le Nord du Togo comment deux juges coutumiers — le Tribunal Coutumier de
Premiére Instance et le Chef Supérieur des Anufom a N’zara — dans le réglement de litiges
comparables en viennent i rendre des jugements matromoniaux tout a fait différents. De cet
exemple il est bien évident que la justice rendue par le Tribunal Coutumier de Premieére Ins-

8 R. David: Les Sources du Code Civil Ethiopien, Revue Internationale de Droit Comparé, no. 3, 1962, idem: A Civil Code for Ethio-
pia, considerations on the codification of Civil Law in African Countries, Tulane Law Review, 37, 1963, p. 187-204.
9 Voir notre: A la Recherche de la Justice, etc., p. 165-217.

10 Dans le cadre du «recours a I'authenticité» on a proposé, en 1974, 3 Sansanné-Mango, de donner a cette ville le nom que lui donnent les
Anufdm, notamment N’zara: voir la Togo Presse du 24 novembre 1974.

11 Voiraussinotre: To claim or notto claim, changing views about the restitution of marital payments among the Anufém, North Togo,
African Law Studies, no. 12, 1975, p. 102-128; idem: Law and the Family in Africa, (éd. S. A. Roberts), Mouton — La Haye/Paris,
1977, p. 93-114.

12 Leo et Hilda Kuper (éds.): African Law: Adaptation and Development, Berkeley, University of California Press, 1965, p. 23.

2a Voir pour unapergu détaillé etrécent: G. A. Kouassigan - Quelle estmaLoi?, Tradition et Modernisme dansle droit privé dela famille
en Afrique Noire francophone, Pedone, Paris, 1974.

144

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tance et celle du Chef Supérieur — son homologue traditionnel — s’opposent en ce qui
concerne le droit matrimonial. Or, ils sont 'un et 'autre 2 la disposition des justiciables en
quéte d’une réparation juridique satisfaisante. Voild donc une excellente occasion pour le jus-
ticiable de profiter du fait qu’il existe deux instances judiciaires comparables.13

D’autre part les justiciables constituent i leur tour le moyen par lequel le Chef Supérieur et le
Juge de Paix (Président du Tribunal Coutumier de Premiére Instance) entrent en compéti-
tion. Ainsi tout litige peut impliquer quatre parties dans une manipulation mutuelle. Quoi
qu’il enssoit, le Juge de Paix et le Chef Suprérieur devront certainement tenir compte de leurs
points de vue mutuels.

Non seulement cette situation met-elle en cause les garanties 1égales — quel droit de quel juge a
force de loi? — mais elle permet aussi 4 bien des justiciables d’envisager, grice 2 un emploi sé-
lectif'4 de recours juridiques, d’autre fins que la simple réparation d’un tort ou un arrange-
ment raisonnable, telles que la libération d’obligations coutumigres ou la possibilité de ’em-
porter sur un adversaire et aussi le pur intérét personnel. Dans ces circonstances la juridiction
risque d’étre dupée, elle aussi. En fait il s’agit ici de problémes sociaux d’une importance ex-
tréme, puisqu’il s’agit de déterminer la politique 2 suivre en ce qui concerne le développe-
ment et la réforme du droit. Et dans tout ceci il reste important de savoir quelles seront, 2
I’avenir, la place et la fonction attribuées au droit coutumier au Togo.

Le déclenchement de la Premiére Guerre mondiale en aofit 1914 mit une fin abrupte 2 la do-
mination allemande au Togo, car, quelques jours apres le début de la guerre, les troupes an-
glaises de la Cdte d’Or (= Ghana) et les troupes frangaises du Dahomey (= La République
Populaire du Bénin) ont envahi la colonie allemande et ont conquis le territoire entier. Le 26
aoiit 1914, les Allemands se sont rendus inconditionnellement, et le lendemain les comman-
dants anglais et frangais ont conlcu un accord provisoire concernant la division de 'ancienne
colonie allemande. Les cercles de Lomé et de Kpalimé avec les subdivisions de Yendi au
Nord du Togo seraient mis sous I’administration brittannique et le reste sous la souveraineté
frangaise.

Dans larticle 119 du Traité de Versailles (1919) I’ Allemagne avait renoncé de la maniére défi-
nitive 2 ses territoires d’Outre-Mer. En méme temps le Traité avait prévu une division plus
détaillée de I’ancienne colonie allemande. Au territoire frangais on ajouta entre autres la ville
de Lomé. La société des Nations attribua 2 la France la partie frangaise du Togo comme terri-
toire sous mandat. En 1946 ce mandat devint tutelle, qui se termina le 27 avril 1960, date de
I’Indépendance complete du Togo.

Bien que le Togo et un statut spécial parmi les territoires d’Outre-Mer, son organisation
administrative était tout a fait semblable i celle des territoirs coloniaux frangais en Afrique
Occidentale. Mais nous n’avons pas I'intention d’approfondir ici la politique juridique fran-
cais a I’époque coloniale. Car ce probleme a été exposé amplement ailleurs, et a ce propos
nous renvoyons 2 la littérature. 15 Ici nous nous bornerons i quelques remarques générales &
propos de attitude du législateur frangais en ce qui concerne la validité du droit coutumier
au Togo actuel. Comme c’était le cas dans toutes les autres colonies frangaises, le législateur
frangais distinguait entre ,citoyen frangais’ et ,sujet frangais’, ou pour ce qui était du Togo,

13 Voiraussinotre: Qui Terre a, Guerre a: Disparité entre la maniére coutumiére et la maniére moderne d’obtenir des droits fonciers 2
N’zara au Nord-Togo, Recueil Penant, 1977, no. 756, p. 149; en anglais: Disparity between Law and Social Reality in Africa, in: Kro-
niek van Afrika (éds. pour ce numéro: B. E. Harrell-Bond et E. A. B. van Rouveroy van Nieuwaal), 1975, no. 1, p. 47-59.

14 R. E. S. Tanner: The selective use of legal systems in East Africa, Scandinavian Institute of African Studies, Uppsala, Suede, 1970.

15 Voirentreautres: A. Girault: Principes de colonisation et législation coloniale, Tome I, Il et II, 2, Paris (1921, 1922 et 1929); P. Da-
reste: Traité du Droitcolonial, 2 volumes, Paris, 1931-1932; J. Chabas: Lajusticefrangaise en Afrique Occidentale Frangaise, in: An-
nales Frangaises, 1955, p. 79; G. A. Kouassighan: Quelle est ma loi, Paris, 1974, K. Opoku: Traditional law under Frenchcolonial ru-
le, in: Verfassung und Recht in Ubersee, 1974, p. 145.

145

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entre ,citoyen frangais’ et ,sujet administré frangais sous mandat’ (dés 1946: sous tutelle fran-
caise). A ces deux statuts juridiques on avait rattaché d’une part le droit (civil) frangais et
d’autre part le droit coutumier. Ces deux systemes de droit étaient appliqués par des tribu-
naux différents: on parlait de tribunaux de droit (civil) frangais, et de tribunaux de droit cou-
tumier (ou de droit local). Il était possible de passer des premiers aux derniers (en théorie),
mais non vice-versa. Bien que la législation coloniale n’ait pas manifesté expressis verbis sa
préférence du droit frangais dans la loi, il était clair que le législateur frangais considérait le
droit importé comme préférable, puisqu’étant appliqué par des magistrats professionnels et
non par des administrateurs comme c’était le cas dans le droit coutumier. Dans le contexte de
la politique frangaise d’assimilation, la devise était (ou est toujours?) que le droit frangais
était a préférer et que ce droit — méme si ce n’était que I’élite qui tombait sous son régime —
était mieux équipé i s’adapter aux demandes de la société africaine en évolution. Bref, le droit
frangais était considéré comme le droit du plus ,civilisé’ et le droit coutumier comme le droit
inférieur. Ce point de vue colonial n’a cessé, & notre avis, d’influencer I’attitude du législateur
togolais en ce qui concerne la validité du droit coutumier au Togo, son évolution et sa place
dans le droit national du Togo. '

1. Situation actuelle au Togo!é

Lorsqu’en 1946 la Constitution Frangaise stipula, dans son fameux article 80, que désormais
chaque habitant des territoires coloniaux frangais serait ,citoyen’ et que la distinction entre
,sujetfrangais’ et ,citoyen frangais’ fut abolie, cela ne signifia pas que, par 13, chaque justicia-
ble dans ces territoires dfit ressortir a2 un seul et méme droit civil, c’est-a-dire le droit civil
frangais. En effet, I’article 82 de cette Constitution montrait de maniére irréfutable que le ré-
cent ,citoyen’ continuait i étre soumis 2 son propre droit coutumier, 3 moins qu’il n’efit re-
nongé formellement 2 ce droit'”. Donc si cette Constitution déclarait que chaque habitant de
I’empire frangais avait obtenu le statut de citoyen, cela se rapportait au droit public?®.
La situation coloniale que chaque Togolais ne ressortait pas a un seul et méme droitcivil, a été
maintenue par le législateur togolais apreés I’Indépendance en 1960. Car, si la Constitution
togolaise de 196119 stipule, dans Iarticle 2, premiére clause, que chaque citoyen togolais est
égal devantla loi, cela ne veut pas dire que chaque citoyen soit soumis au méme droit civil.
L’égalité dont parle la Constitution Togolaise se rapporte au premier lieu aux droits et aux
obligations que la loi a accordés, respectivement a imposés a chaque Togolais en tant que ci-
toyen.

Le principecolonial de deux groupes de justiciables qui ont chacun leur statut personnel au-
quel étaitlié un droit différent, fut maintenu. Dans’époque coloniale, la population autoch-
tone, portant le statut civil de droit local, était soumise au droit local, tandis qu’a la popula-
tion européenne et a ceux qui y étaient juridiquement équivalents, s’appliquait le droit civil
frangais, parce qu’ils portaient le statut civil de droit frangais.

AuTogo, ces deux concepts ont cédé la place 2 statut coutumier et 2 statut de droit moderne.
Quant 2 son continu, le statut coutumier de ’article 34 de la Loi relative 2 'Organisation Ju-

16 Voir aussi notre: Droit moderne et droit coutumier au Togo, Recueil Penant, 1975a, no. 747, p. 5-18.

17 Article 82: «Les citoyens dela République qui n’ont pasle statut civil frangais . . . conservent leur statut personnel tant qu’ils n’y ont
pas renongé». Le statut personnel a ici un sens plus large que dans le droit privé international. Dans le sens dela Constitution de 1946,
le statut personnel comprend le droit coutumier tout entier, la jouissance duquel le ’sujet’ — aprés 1946 ’citoyen’ — avait gardé.

18 P. ]J. Gonidec: Droit d’Outre-Mer, Paris, 1959-1960, tome II, p. 235.

19 14 avril 1961, J. O. du Togo, numéro spécial du 17 avril 1961, remplacée en 1963, maisabolies toutes les deux depuisle coup d’état du
13 janvier 1967.

146

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diciaire2® est analogue au concept juridique frangais de statut civil de droit local?1: c’est le
droit coutumier qui s’applique au porteur de ce statut, mais dans des limites, bien entendu,
tracées par la loi et la jurisprudence.

En rapport avec la réalité, le législateur togolais est parti de la présomption que la grande ma-
jorité des Togolais régle ses papports juridiques selon les normes de leur propre droit, en
d’autres termes: le législateur togolais présuppose que chaque citoyen togolais est porteur du
statut coutumier et est soumis au droit coutumier, ce qui est, d’ailleurs en rapport avec le
point de vue pris par la jurisprudence i I’époque coloniale frangaise?2. A cette époque, le
point de vue était défendu que le porteur du statut civil de droit frangais pouvait simplement
prouver qu’il ressortait au droit civil frangais parce que depuis toujours I’état civil pour les
Européens était beaucoup mieux tenu a jour que le soi-disant ,état civil local23,

On peut conclure de ce qui préceéde que le statut coutumier, auquel chaque Togolais est sup-
posé devivre, serait considéré comme le statut commun et le droit coutumier comme le droit
commun, tandis que le statut moderne serait considéré comme le statut d’exception etle droit
moderne comme le droit d’exception.

Cependant, comme sera clair par la suite, le législateur au Togo s’est placé au point de vue
justement opposé: c’est le statut coutumier qui est considéré comme le statut d’exception et
le droit coutumier comme le droit d’exception, tandis que le statut moderne est considéré
comme le statut commun et le droit moderne comme le droit commun. Il y a du soutien
pour le point de vue auquel nous nous sommes placés dans le fait que le 1égislateur au Togo ne
mentionne nulle part le concept de statut de droit moderne, ni indique quiy ressort. Ce n’est
que dans quelques publications que ce concept est mentionné.

Touten étant analogue au statut civil frangais colonial, le contenu du statut dedroitmoderne
n’y est certainement pas tout 2 fait identique: premiérement non pas toutes les lois qui étaient
du droit positif en France, furent également déclarées en vigueur au Togo?*: deuxiemement,
le législateur togolais ne cesse (n’a pas cessé) de promulguer de nouvelles lois qui sont du
droit positif pour ceux qui portent le statut de droit moderne au Togo, mais qui n’entrent na-
turellement pas en vigueur en France. Peu 2 peu il s’est donc évolué (il s’évolue) un statut per-
sonnel authentiquement togolais dont le contenu devient de moins en moins identique au sta-
tut civil francais colonial?5. De 1 vient que ce que l'on indique de nos jours au Togo par le
terme de droit moderne ne peut simplement &tre identifié au droit civil frangais.

Outre qu’il s’évolue un statut de droit moderne authentiquement togolais, le législateur s’est
formellement placé A un autre point de vue par rapporta larelation des deux statuts person-
nels et des systemes de droit qui y appartiennent.

Dans la période coloniale francaise la jurisprudence26 s’est placée au point de vue que li droit
civil frangais, était supérieur au droit coutumier et que le droit importé devait étre considéré
comme le droit commun, comme le droit général et préféré et que la justice qui était qualifiée
pour appliquer ce droit - la justice frangaise — était la justice de droit commun. Mais, i notre
avis, cette idée de la supériorité i priori du droit frangais au droit coutumier est aveillie de nos

20 Loi no. 61-17, relative a I'Organisation Judiciaire du 12 juin 1961; a partir d’ici de citer comme O. ]. 1961.

21 LaloiO. ]. 1961 est moins précise dans s a terminologie que la législation coloniale, cara u lieu de parler d u statut civil coutumier, elle
ne parle que de statut coutumier. A tort, a notre avis, parce que ce terme ne montre pas tout de suite que cette dualité de statuts civils
n’existe que dans le domaine du droit civil, et non pas dans le domaine du droit pénal, car pour celui-cila situation a été maintenue — de-
puis 1946 — que chaque Togolais, sans considération de son statut personnel, est soumis au droit pénal frangais.

22 L. Riou, Les juridictions coutumiéres au Togo, Editogo, Lomé 1967, p. 41-42.

23 Une des occupations des Tribunaux Coutumiers qui consument bien du temps sont les séances vouées aux actes supplétifs (actes de
naissance, etc.).

24 Gonidec, op. cit., tome II, p. 524.

25 Atsu Koffi Améga: Priére pour un Code civil, Recueil Penant, 1966, p. 275.

26 Riou, op. cit., Th. Acouetey, unité ou dualité de statuts dans le droit de la famille au Togo, Revue Juridique et Politique, tome X XI,
1967, p. 41; ]. D. Laloum: Manuel du Juge de Paix, Editogo, Lomé, 1963, p. 6; van Rouveroy van Nieuwaal, op. cit., 1975a, p. 8.

=

147

17.01.2026, 18:17:16.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jours. L’opinion courante est que les deux statuts personnels et les systémes de droit qui y
appartiennent ont fini par étre traités, en théorie, sur un pied d’égalite?”.

A notre avis, C’est aussi A cette égalité que fait allusion Particle 2, premiére clause (nommé
ci-dessus) de la Constitution Togolaise de 1961, en méme temps qu’a I’égalité de chaque To-
golais a I’égard du droit public. Afin de garantir I’égalité de chaque Togolais aussi sur le ter-
rain du droit civil, le principe de la dualité de statuts a été maintenu aprés I’Indépendance,
pour que chacun puisse régler ses relations socio-juridiques par ce droit qu’il croit le mieux
correspondre i ses conditions de vie.

Cette maniére de voir devait mal cadrer avec une déclaration légale que le droit moderne se-
rait supérieur au droit coutumier, et pour cette raison une déclaration pareille n’est nulle part
incorporée explicitement dans la loi.

Cependant, maintenant que cette maniére de voir n’est plus acceptée sans reserve, on s’atten-
drait aussi 4 ce que le droit moderne ne soit plus considéré comme le droit commun. Pourtant
la Loi O. J. 1961 déclare franchement dans son article crucial 34 et contrairement i ce que
nous prétendons dans un article récent au Recueil Penant (voir note’®) que les tribunaux de
droit moderne — successeurs de la justice frangaise de I’époque coloniale - sont des juges de
droit commun, qui appliquent en principe le droit moderne 2 moins que ’'un d’entre eux ne
s’oppose 4 son application.

Comme I’étaient les tribunaux frangais par le passé, les tribunaux de droit moderne sont qua-
lifiés pour rendre la justice sur chaque Togolais, sans considération de son statut personnel,
aussi bien suivant les régles du droit moderne que suivant celles du droit coutumier. Ils ont,
pour employer un terme de ’époque francaise plénitude de juridiction. Les tribunaux cou-
tumiers ne sont qualifiés pour rendre la justice que sur eux qui ont le statut coutumier et sui-
vant les régles du droit coutumier. En fait, ceci a quand méme placé le droit coutumier,
comme avant 1961, dans la position de droit d’exception, tandis que la juridiction cou-
tumiére est considérée comme la justice d’exception. Il est évident que les principes frangais
durant de longues années ont influencé fortement le législateur au Togo lors de réaction de la
loi O. J. 196128

Drailleurs, dans la pratique le terme de droit commun, employé pour droit moderne, induit
en erreur, parce que ce n’est qu’une fraction de la population au Togo qui est soumise entie-
rement a ce droit. Cependant, le terme est moins ambivalent si 'on se rend compte que le 1é-
gislateur togolais a associé inconsciemment?® le droit moderne avec le droit commun et qu’il
avoulu voir ce dernier comme le droit de préférence, et le droit coutumier comme - proviso-
irement peut-étre? — droit d’exception, sans attribuer dans la loi une supériorité au droit
moderne, ni donner expressis verbis une position d’exception au droit coutumier.

2. Juge de Paix — Chef Supérieur i3 N’zara au Nord-Togo

De ce qui précede il sera clair que le Togo, comme tant d’autres pays africains, se trouve tou-
jours dans une situation de pluralisme juridique. Cette situation se caractérise par la coexi-
stence d’une part d’un droit en grande partie occidental, ou moulé sur 'exemple occidental
(le droit moderne) et d’autre part d’une grande variété de systémes de droit coutumier qui
différent selon la région (le droit coutumier). Ce droit coutumier a obtenu, comme nous

27 Op. cit., 1975a, p. 9.

28 Dans le méme sens: Riou, Laloum déja cités.

29 Non pas consciemment, parce qu’alors le législateur auraitagi en opposition avec sa propre disposition constitutionnelle concernant
Iégalité de chaque citoyen togolais devant la loi.

148

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avons vu déja surtout dans le domaine du droit privé, une certaine reconnaissance, et il est
considéré comme le droit en vigueur par la grande majorité des Togolais.

Sur le plan strictement légal, ’administration de la justice nationale au Togo reléve jusqu’a
présent d’une organisation de juges professionnels,3? mais pourtant cette organisation judi-
ciaire comprend aussi des juridictions coutumieres — les tribunaux coutumiers.

Dans un sens plus large, cependant, 'administration de la justice comprend aussi I’action des
chefs coutumiers lorsqu’ils interviennent dans le réglement des litiges. Cette intervention est
admise a titre de conciliation, et les Anufom du Nord-Togo sont bien conscients de la di-
stinction entre ces deux sortes d’organismes juridictionnels, mais ils considérent I’action des
deux instances — le Tribunal Coutumier de Premiére Instance et les chefs coutumiers —
comme étant juridictionnelle, dans la langue anuf6: sherea, la dérivation du mot arabe al sha-
riah — la loi coranique?!.

Cette situation ne veut cependant pas dire que les Anufom ne se rendent pas compte que le
Tribunal Coutumier de Premiére Instance appartient a la justice nationale i laquelle est liée
’autorité gouvernementale que I'on doit respecter.

La présentation la plus simple de cette dualité montre une certaine stratification: nous trou-
vons une superstructure hiérarchisée des Tribunaux Coutumiers et uneinfrastructure éga-
lement hiérarchisée des chefs coutumiers. A la suite notamment des différences de milieu,
d’éducation professionnelle et de position sociale entre les Juges appartenant i la superstruc-
ture d’une part, et les chefs coutumiers appartenanta ’infrastructure d’autre part, cette stra-
tification représente des idées assez fondamentalement différentes concernant ’administra-
tion de la justice et le droit coutumier en vigueur. Dans la superstructure nous trouvons des
Jugesayantuneattitude progressiste et dans I’infrastructure, par contre, nousrecontronsles
chefs coutumiers prenant comme point de départles principes et les institutions traditionnel-
les.

Toutefois, ces idées divergentes ne constituent pas nécessairement des anthithéses absolues,
puisque les chefs coutumiers eux aussi ne manquent pas d’&tre conscients d’une évolution ra-
pide dans les normes socio-juridiques, et que d’autre part, le Juge de Paix se voit placer de-
vantdes cas ot laloi lui prescritd’appliquer le droit coutumier sous certaines réserves quand
méme32,

Il n’en est pas moins vrai que ’administration de la justice constitue un champ conflictuel
entre, d’une part, une tendance 4 la modernisation et a 'unification du droit, tendance impo-
sée et dirigée de maniére centrale, et d’autre partune tendance conservatrice venant de labase
et de 'intérieur et dirigée au niveau local. A ce pointde vuelajustice des deux sortes de la ju-
stice locale (Juge de Paix — Chef Supérieur) s’opposent en ce qui concerne le droit coutumier.
Mais quoi qu’il en soit, ils sont tous les deux a la disposition des justiciables en quéte d’une
réparationjuridique. Cette situation permet aussi 2 bien des justiciables d’envisager, grice a
un emploi sélective des recours juridiques, d’autres fins que la simple réparation sociale rom-
pue, d’un tort ou d’un arrangement raisonable, telles que la libération d’obligations cou-
tumiéres ou la possibilité de ’emporter sur un adversaire et le pur intérét personnel.

Ou autrement dit: cette situation donne au justiciable comme nous avons dit déja 4 I'intro-
duction non seulement I’occasion de réaliser une réparation juridique ou compromis au
moyen de ces institutions, mais lui donne aussi la possibilité d’opposer les deux instances ju-
diciaires.

30 Van Rouveroy van Nieuwaal, 1975a, op. cit.,
31 Idem: La justice coutumiére au Nord-Togo, Recueil Penant, 1976a, no. 751, p. 37.
32 Van Rouveroy van Nieuwaal, op. cit., 1977a, ch. IT et ch. VI.

149

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C’est probablement sur le plan de rupture entre le droit moderne et le droit coutumier,
C’est-a-dire la ot dans le méme context local les justiciables soumettent des litiges semblables
soit au Juge de Paix, soit au Chef Supérieur des Anufdm, comme le chef coutumier supréme,
soit encore aux deux consécutivement, que ’on peut faire la comparaison la plus nette entre
les deux sortes de justice.

Cette situation se présente dans la région ot nous avons fait notre premiére enquéte sur le
droit matrimonial coutumier et la justice coutumiére, c’est-a-dire dans la circonscription de
Mango, ou agit d’une part le Juge de Paix et d’autre part le Chef Supérieur des Anufom.
La grande différence®? dans le nombre de litiges soumis a ’arbitrage des deux instances citées
dans des périodes comparables souléve la question 4 savoir a quel point les Anufom acceptent
le Juge de Paix comme une partie de leur justice. Ce n’est que dans certains cas spéciaux, tels
I’instance en rupture de mariage, opposition aux fiangailles et réclamations des prestations
matrimoniales, que le Tribunal est un juge recherché. Souvent seulement parce que I'on s’at-
tend — et spécialement la jeune femme — dans ces questions qui s’écartent du modele tradi-
tionnel  de plus grands supports des propres exigences que de la part du Chef Supérieur, qui
est moins prét a soutenir des instances en rupture de mariage, car il est plus lié 2 des normes et
institutions traditionnelles34.

A ce propos un seul exemple concernant des différents points de vue de 'une et de 'autre ju-
ridiction sur le systeme de mariage peut étre illustratif. Voici quelques remarques générales
du systeme d’échange de femmes35.

3. Exemple: Echange de femmes

Jusqu’a présent le Juge de Paix 4 N’zara applique la norme que le systéeme d’échange de fem-
mes, pratiqué par les Anufom surtout par eux qui ne sont pas islamisés, s’oppose aux regles
de Pordre public togolais et constitue une atteinte violente aux droits individuels les plus
primordiaux, c’est-a-dire le droit de choisir librement son conjoint. A cet égard le Juge de
Paix & N’zara suit fidelement la justice coloniale. Car le systeme de donner et de retourner
une femme entre des groupes lignagers ne s’accorde pas avec la conception occidentale du
mariage. Ce principe anufd est regardé comme une atteinte inadmissible aux droits de la
femme. L’argumentation est que la femme est poussée et repoussée entre les deux groupes
d’intéréssées comme un pion sur un échiquier.
Jusqu’a une époque récente les juristes togolais recevaient leur éducation en France, et y
étaient formés dans la tradition que le droit frangais était plus équipé et plus propre i servir de
modele pour le droit national unifié que le droit coutumier africain. Cela s’applique particu-
lierement aux idées concernant la relation homme-femme, qui sont basés sur les principes
chrétiens. Le jeune juriste africain est pénétré de I'idée que le mariage est une affaire indivi-
duelle entre un homme et une femme, et n’établit pas, comme dans beaucoup de systemes du
droit coutumier africain, des relations entre des groupes lignagers. Le systéme de donner les
femmes en mariage n’est pas seulement jugé étre en opposition aux régles de I'ordre public
togolais, mais il est méme méprisé, comme p. e. au Sierra-Léone:

«. . . AllSierra Leonian lawyers have been trained abroad in English jurisprudence, as

there is no law school in the country. Only a handful have been exposed to a curriculum

33 Voir aussi van Rouveroy van Nieuwaal; op. cit., 1977a, Annexe A et B, p. 235 - p. 243,

34 Sil'on se demande quels sont au fond les facteurs qui empéchent que le Juge de Paix joue aussi un réle actif dans I'administration de la
justice dans la circonscription de Mango, je vous renvoie a van Rouveroy van Nieuwaal: op. cit., 1977a; p. 220-223.

35 Pour une discription plus détaillée, voir notre A la Recherche de la justice, etc., op. cit., 1977a, p. 125 ss.

150

17.01.2026, 18:17:16. Er—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

which acknowledged the value of legal systems other than those of Western origin. La-
wyers have been schooled in an atmosphere in which the superiority of Western Chris-
tian concepts of the family was eulogized and where, if they were considered at all, the
dominantattitudetowards traditional African family practices was one of contempt»36.
Cependant, cette idée a été combattue entiérement par nous-mémes dans notre publication A
LA RECHERCHE DE LA JUSTICE que la femme soit un objet apathique dans cet échan-
ge; ou comme les Anufom eux-mémes reconnaissent: bara ti feme, byeso iti ba ki, c.-a.-d.
la femme est le roi, le gargon est un petit gargon. Pourtant, en donnant si manifestement la
priorité aux droits individuels de la femme et en partant de la conception que ’homme et la
femme soient des individus autonomes, le Tribunal Coutumier 2 N’zara néglige, a notte avis,
la conception anufé que le mariage n’est pas en premier lieu une relation individuelle entre
homme et femme — bien que cet aspect soit soit loin d‘étre méconnu —mais est regardé surtout
comme un lieu entre deux groupes lignagers avec des intéréts communs. Le lien matrimonial
entre des personnes est un trait d’union qui établit et confirme des relations entre deux patri-
lignages. Et le fait que, si 'un des époux vient de mourir — ou dans le cas que la femme aban-
donne son mari - la relation entre les deux patrilignages continue 2 subsister, prouve de I’au-
tre c6té que les Anufom attachent a cette relation socio-juridique plus large une plus grande
valeur qu’au mariage individuel qui est né de cette relation.
D’un c6té la femme est bien consciente que son mariage est une jonction entre les patriligna-
ges mutuelles et constitue une confirmation de labonne entente entre les deux. Elle ne voudra
donc pas compromettre cette réaction pour rien. Un refus trop persistant du partenaire lui
vaut en outre le risque d’une malédiction par ses ancéstres. De |’autre c6té cette situation in-
cite ses parents a procéder soigneusement et avec délibération dans le choix de I’époux, afin
que la chance soit si petite que possible que la jeune fille refuse ’époux que ’on luia choisi. La
position de la femme mariée dans le patrilignage de son mari n’est certainement pas celle
d’une personne sans droits. Elle dispose de garanties légales a cause de la relation fixe entre
son propre patrilignage et celui de son mari. Le mari et les autres alliés ne veulent pas com-
promettre cetterelation en brusquant lafemmeavec le risque qu’elle s’en aille au patrilignage
de son pere.
Cependant, la femme est aussi traitée avec un grand respect, car aussi bien son mari que le pa-
trilignage de celui-ci sont conscients que son pouvoir procréateur est une garantie de la
continuité de leur patrilignage. Dans son rdle de mere et de procréatrice elle puise de la di-
guité et un état de protection judiciaire; si elle était brusquée, samenace de s’en aller —avec ses
enfants — forme une sanction préventive puissante. Ceci contrairement 2 sa position dans le
patrilignage de son amant ot — du moins dans la premiére période quand les relations de son
amant et son patrilignage ne sont pas encore stabilisées — elle se sentira moins siire.
Donc, se placer dans ce contexte sur le point de vue— comme le fait le Tribunal Coutumier 2
N’zara — que le systéme anuf6 tient trop peu compte des désirs et des droits de la femme el-
le-méme, est, & notre avis, une sous-estimation de la socio-réalité des Anufdm. La concep-
tion du Tribunal Coutumier signifie ici 'introduction d’une idée de droit — «chaque individu
est libre dans le choix de son époux» — qui provisoirement peut-étre n’est pas encore compa-
tible avec les idées anufo sur le lien qu’établit le mariage entre des patrilignages.
Voila le danger estla qu’il aura une distance dangereuse entre le droit du Juge et le droit cou-
tumier en vigueur®” Doit-on s’étonner dans une pareillesituation que le Tribunal Coutumier

36 Harrell-Bond et Rijnsdorf, op. cit., 1975, p. 109.
37 ]J.F. Holleman: Trouble-cases and trouble-less cases inthe study of customarylaw, in: Lawand Society Review, 1973, vol. 7, no. 4, p.
602,

151

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 N’zara ne regoive — méme dans des litiges concernant le mariage— qu’un nombre limité d’af-
faires par an?

4. Chefs coutumiers

Ce que nous venons d’exposer pourrait donner 'impression d’une certaine préférence pour
la juridiction du Chef Supérieur plutdt que pour celle du Juge de Paix. Cependant, qu’on soit
prudent. Il y a bien des Juges de Paix qui se donnent la peine de pénétrer jusqu’au noyau du
litige. Pour cela nous vous revoyons volontiérement a notre article sur le droit foncier cou-
tumier 3 N’zara: Qui terre a, guerre a%8. Dans ce cas le Juge de Paix a bien compris qu’un
homme d’un niveau social supérieur a abusé de sa position aux dépens de I’allié analphabete.
En ce cas c’était le Chef Supérieur qui, pour des raisons personnelles diverses, abandonna le
lésé a son sort et expédia le litige aussi vite que possible. Mais dans d’autres cas aussi nous
avons constaté plusieurs fois que le Juge de Paix essaie de concilier les parties, il fesait quelque
fois des efforts pour réaliser un échange de femmes®?. Cesi est contraire a la jurisprudence
usuelle durant de longues années dans cette matiére, mais il est clair que ce juge était d’opi-
nion, en vertu de sa conviction juridique de ce moment que cette solution serait le jugement
qui s’accorderait le mieux avec les relations sociales entre les parties. Enfin, la question se
pose de savoir si le Chef Supérieur, en tant que membre d’une bureaucratie traditionnelle,
peut toujours trouver la solution la plus acceptable pour les membres d’une classe inférieure,
qui surtout i la campagne, maintiennent strictement la régle qu’il faut pour une femme don-
née en mariage en retourner une autre femme comme contre-prestation aux premiers don-
neurs de femme.

Ce qui précede montre combienles conceptions occidentales du droit matrimonial sont tou-
jours dominantes dans la justice du Tribunal Coutumier 4 N’zara. Mais on trouve cette do-
minance pénétrante aussi dansle domaine du droit public. L’exemple suivant concerne la po-
sition juridique des chefs coutumiers au Togo.

Abstraction du fait que les chefs coutumiers remplissent certaines tiches administratives, il
importe plut6t de savoir dans le cadre de cet article, dans quelle mesure le législateur au Togo
les considére comme des juges. Le législateur colonial considerait les chefs coutumiers
comme des conciliateurs et non pas comme des juges. C’est ainsi que I’article 13 du décret re-
latif 2 ’Organisation Judiciaire de 192249 attribua aux chefs coutumiers la compétence de
concilier des parties en matiérecivile et commerciale. Le décret relatif 2 ’Organisation Judi-
ciaire de 193341 y ajoute dans son article 5 le passage suivante: «Ce préliminaire de concilia-
tion ne fait obstacle, en aucun cas, a ’engagement ultérieur des instances». A ’époque colo-
niale francaise les chefs coutumiers n’avaient donc la compétence légale que de concilier, et
puisque la conciliation n’était pas considérée comme justice, ils n’étaient pas des juges dans le
sens des décrets cités.

Or, le législateur au Togo est allé encore plus loin en omettant de faire mention de cette com-
pétence dans la loi relative 3 I’Organisation Judiciaire de 196142, Dans le sens strictement lé-
gal un Juge de Paix de N’zara a raison de dire que «I’article 1 de cette loi, qui énumeére toutes

38 Recueil Penant, 1977b, no. 756, p. 149.

39 Van Rouveroy van Nieuwaal, op. cit., 1975b, p. 115.

40 Décret du 22 novembre 1922, Journal Officiel du 26 novembre 1922, modifié par un arrét du 16 mai 1928.
41 Décret du 21 avril 1933, arrété de promulgation du 26 juin 1933, J. O. 1933, p. 386.

42 Journal Officiel du Togo, no. 61-17.

152

17.01.2028, 19:17:16. Er—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les juridictions, est limitatif. Les chefs coutumiers ne sont des fonctionnaires de ’'administra-
tion que dans la mesure ot les autorités leur en donnent compétence».

Nous ne voulons pas ici entrer en des considérations théoriques quant i la distinction entre
‘Justice’ et ’conciliation’®3, Les Anufom eux-mémes ne distinguent pas trés nettement
ces deux concepts, tout en se servant de termes différents pour le réglement des litiges 2 des
niveaux différents qui peuventvarier de justice i conciliation. Pour le terme général de ’ren-
dre justice’, ils emploient le terme sherea ki, ou sherea est un abatardissement de ’arab sja-
ria’h (voir supra) et ki signifie le verbe parler. La justice du Tribunal Coutumier est indiquée
par le terme sherea nazara, ’la justice du blanc’ (voir supra aussi), et celle du Chef Supérieur
estappelée sherea ki feme deka*4. Le Juge de Paix et le Chef Supérieur sont des sherea-ka-
fom, des juges; cependant les Anufdm se servent moins souvent du terme sherea ka pour in-
diquer leréglementde litiges par le chef du village. Dans ce cas on emploile terme de sheshe-
su, qui signifie égaliser (she: égal/lisse), lisser et de 1a mettre d’accord/concilier.

Le point de vue du législateur togolais est donc seules les instances nommeées dans I’article 1
delaLoi O. J. 1961 ont la compétence légitime de rendre la justice. Quelle que soit la base de
ce point de vue, il signifie en tout cas que les chefs coutumiers ne sont pas considérés comme
des instances judiciaires et qu’ils ne sont pas intégrés dans I’administration de la justice natio-
nale.

Les conséquences de ce 12 sont de deux sortes: d’un c6té les chefs coutumiers sont depuis
I’époque coloniale frangaise placés sous ’autorité du Ministre de I’Intérieur; c’est lui qui est
responsable de ’administration et des organes administratifs; et de ’autre c6té il n’y a pas
d’arrangement légal détaillé concernant les compétences judiciaires des chefs coutumiers sauf
les arrétés de 194945, )

Mais dans la pratique ce point de vue du législateur n’a jamais empéché que la juridiction par
les chefs coutumiers ne fonctionnit pas, car avec la connaissance du gouvernement et sous le
terme de conciliation cette forme de justice africaine subsistait et avait entre autres pour
conséquence que le justiciable pouvait faire un ’emploi sélectif’ des moyens judiciaires. Ces
instances judiciaires pourvoyalent et pourvoient toujours 3 un besoin. C’est une forme
d’administration de la justice locale dans laquelle les justiciables pour quelque raison que ce
soit, continuent d’avoir confiance. L’opinion, indiquée souvent dans le milieu des juristes,
que l’affluence des justiciables devant la justice par les chefs coutumiers devrait refluer dés
que ’on se rendrait compte de la grande différence des frais de justice entre le Tribunal ’bon
marché et le Chef Supérieur ’coutumeux’ n’a aujourd’hui - 12 ans aprés I’institution du Juge
de Paix & N’zara — plus de force de persuasion. Raison de plus pour reconnaitre que cette
forme de justice pourvoit 2 un besoin auquel le Juge de Paix ne peut pas (encore?) pourvoir.
Ce point de vue de législateur ne nous semble pas incroyable, sil’on prend en considération
que dans I’Indonésie coloniale hollandaise aussi la justice rendue par les chefs coutumiers ne
fut reconnue officiellement qu’en 19354€. A partir de cette année, cette justice locale put oc-
cuper une place humble dans la justice nationale. Longtemps avant cependant des juristes
comme Van Vollenhoven4? avaient reconnue cette justice comme étant la justice coutumiere
indonésienne propre, et ’avaient appréciée comme telle.

43 Voir aussi van Rouveroy van Nieuwaal, op. cit., 1976a, p. 37-38.

44 Littéralement: justice chez le Chef Supérieur.

45 L’arrété du 2 octobre 1949, J. O. du Togo, no. 1145, articles 16 et 17; I'arrété du 3 aoit 1958, ]J. O. du Togo, 59-121.
46 Indisch Staatsblad 1935, no. 102: erkenning van de dorpsrechtspraak in het gebied met gouvernementsrechtspraak.

47 Voir het Adatrecht van Nederlandsch-Indig, vol. II, Leiden, 1931, p. 247 etc.

153

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Néanmoins en Indonésie d’aujourd’hui aussi la question reste actuelle afin de savoir a quel
point et dans quelle mesure la justice des chefs coutumiers doit étre placée dans le cadre de la
justice nationale.
Sugijono, juge indonésien, reconnait expressément que le juge national en Indonésie aurait a
conseiller le chef de village avant de prononcer un jugement. De sa conclusion nous citons ce
qui suit:
«contrairement au chef de village, les juges nationaux sont sujets 4 des mutations. S’ils
sont déplacés dans une autre région, ils sont confrontés avec une société d’un autre droit
coutumier (adat). Dans toutes leurs décisions ils doivent s’adapter a et tenir compte des
sentiments adat et de la conviction de la justice de la population autochtone, afin qu’ils
ne se heurtent pas i leurs propres concepts de droit. C’est pourquoi ’avis du chef de vil-
lage est indispensable s’ils veulent prendre des décisions qui soient en accord avec la
conviction de justice du peuple. ;
Un juge national a besoin d’expériences venant de la pratique. Il doiteffectuer des com-
paraisons juridiques entre certaines communautés du droit, scruter des litiges spéciaux,
entrer en contact avec le chef de village et le justiciable lui-méme. Ce sont des facteurs
dont le juge doit tenir compte avant de pouvoir prendre une décision digne».48
Notre expérience 23 N’zara a montré qu’il y a peu de contact entre le Juge de Paix et son ho-
mologue traditionnel, le Chef Supérieur. Lorsqu’au début 1971 le Juge de Paix fut remplacé,
il sembla que son successeur (un homme d’4ge avancé, avec des expériences administratives et
juridiques de I’époque coloniale) entreprit des efforts pour entrer en contactavecle Chef Su-
périeur. Lors de la premiére rencontre des deux hommes i la maison du Chef de la Circons-
cription, le Juge de Paix fit savoir qu’il «trouverait normal, méme désirable, si le Chef Supé-
rieur continuait a traiter certains cas, comme des affaires de sorcellerie et des promesses en
mariage compliquées, pendant le temps ot je ne me serais pas encore familiarisé avec le milieu
ici et le travail». Le juge ajouta: «il arrivera de temps en temps que je renvoie des gens a vous
quand je suis d’avis que le litige pourrait mieux étre traité par vous, a cause de vos connaissan-
ces des relations sociales» (information personnelle).
Ceci sembla annoncer un changement dans la relation Juge de Paix — Chef Supérieur. Son
prédécesseur avait toujours négligé la pratique judiciaire du Chef Supérieur et s’en était dé-
tourné en I’appelant ’partiale’. Mais peu apreés sa nomination et entrée en service le nouveau
Juge de Paix tomba malade. Durant plus de six mois il ne put remplir sa fonction. Quelques
mois aprés son rétablissement il fut, début 1972, déplacé 2 Dapadn (75 kilometresau Nord de
N’zara) pour y occuper la pace libre du Juge de Paix. A ce que I'on dit, le Tribunal Coutu-
mier de Premiére Instance est fréquemment consulté dans cette région. A cette situation a
contribué le fait sans doute que la chefferie traditionnelle 2 Dapadn n’est que faiblement éta-
blie. Par exemple, un Chef Supérieur y fait défaut®®.
D’autre partona I'impression que de nos jours les chefs coutumiers sont plus mélés 2 ’admi-
nistration du pays que dans le passé, lorsque le gouvernement colonial avait tendance i les re-
pousser «into a secluded corner where they could nurse their remaining ritual and limited ju-
dicial functions»%. On pourrait conclure ceci entre autres du fait que les chefs coutumiers
sont intégrés de maniére active dans les réunions fréquentes du Parti Unique, le Rassemble-
ment du Peuple Togolais (R. P. T.) et de I'Union des Chefs Traditionnels (U. C. T.)
L’inconvénient est cependant que les chefs coutumiers en général, et le Chef Supérieur a
Nzara dans la capitale des Anufom au Nord-Togo en particulier, ont moins de temps  leur

48 Bijdragen voor Taal, Land en Volkenkunde, Leiden, 1971, p. 496.
49 Information du Juge de Paix dans cette région du Nord-Togo.
50 J. F. Holleman: Chief, Council and Commissioner, Assen, 1969, p. 340.

154

17.01.2026, 18:17:16.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

disposition pour remplir diiment leur fonction dans le droit coutumier, c’est-a-dire le régle-
ment des litiges. Le Chef Supérieur se trouve ici dans une situation bien pénible: une partici-
pation insuffisante aux réunions du R. P. T. et de 'U. C. T. lui vaudra sans doute la critique
de Pautorité centrale, qui lui fera le reproche d’un manque de loyauté, de I’autre coté il est
menacé par le danger de discorde avec son peuple lui-méme qui le peut moins conseiller pour
des affaires diverses. Ceci est en méme temps une illustration de la position ambivalente
qu’occupe le Chef Supérieur — et avec lui d’autres chefs coutumiers — dans le systéme admi-
nistratif local par rapport au gouvernement et la population. Pour la situation en Zimbabwe
(Rhodésie) Holleman donne la description suivante:
«it is the chief’s uneviable lot to be the bottom of the European upper half of the
pyramid, and the top of the lower tribal structure. This dual position is fraﬁght with dif-
ficulties, because it involves a reconciliation between two inherently conflicting roles
and loyalties: that of faithful servant of an essentially foreign and superimposed Ad-
ministration, and that of head and representative of an autonomous African tribal
community whose support is equally vital to him. When the aims, of the Administation
and the tribal community coincide, reconciliation is no problem but when these aims
diverge, as they often do, the chief is in the unhappy position of seeking to satisfy one
master without incurring the displeasure of the other. Usually a chief tries to steer a
middle course, thereby running the risk of weakening his position on both sides». (voir
note%0).
Mais dans d’autres régions en Afrique on fait aussi mention d’une position ambivalente pour
les chefs coutumiers!.
Ce que nous venons d’exposer ci-dessus nous amene a la question de savoir — une question,
qui concerne plutét la politique judiciaire du pays - si, et 2 quel point, le législateur au Togo
est disposé a considérer les chefs coutumiers comme des membres compétents de la justice
nationale. Avec ’compétent’ nous voulons dire non seulement la reconnaissance légale de
leur réglement des litiges, mais aussi, et cela n’est certainement pas mois important, dans
quelle mesure le Chef Supérieur — étant le sommet de la pyramide hiérarchique des autorités
traditionnelles — est soutenu officiellement dans I’exécution de ses jugements. Puisque ce
dernier fait est inhérent au premier.
Qu’il soit clair qu’il ne s’agit pas ici de la marotte d’un seul chercheur européen qui a rencon-
tré ’par hasard’ une pratique judiciaire coutumiére bien fonctionnant, mais de toute cette hié-
rarchie de chefs coutumiers, qui se chargent d’une grande partie de ’administration de la jus-
tice locale de tous les jours et empéchent par la que les Tribunaux Coutumiers soient sub-
mergés de litiges — un aspect trés important que 1’on tend trop vite 4 négliger.
Drailleurs, aussi cette situation n’est pas spécifique du Togo. On trouve la méme situation
dans la Sierra-Léone:
«Despite the absence of any legislation which would have given them jurisdiction to try
customary law cases. Tribal Headmen have assumed this role throughout the years
since the Colony was founded . . .
During the course of this research we discovered more than thirty people who were un-
officially serving as Tribal Headmen. All of them understood thattheir roleincluded re-
sponsibility for hearing disputes and administering customary law: most of them held
regular court sessions»%2.
51 B. E. Harrell-Bond et U. Rijnsdorp: Family Law in Sierra Leone, Research Report, Afrika-Studiecentrum, 1975, p. 109; A. L. Ep-
stein (éd.): Contention and Dispute Settlement, aspects of law and social control in Melanesia, Canberra, A. C. T., 1974, p. 17; P. Ge-
schiere; Traditionale Elders, Colonial Chiefs and Modern Intellectuals, Kroniek van Afrika (actuellement: African Perspectives),

1975, vol. 2, p. 89-119.
52 B. E. Harrell-Bond et U. Rijnsdorp, op. cit.

155

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mais aussi hors de I’ Afrique, comme en Indonésie et dans la Nouvelle-Guinée33 il se produit
des problemes analogues. Ce dont il s’agit essentiellement, i notre avis, est la mauvaise
communication et I'aliénation entreles Juges de I’Etat (ce que nous avonsappelé ci-dessus:
les juges de la superstructure) et les chefs coutumiers (ou les juges de I'infrastructure). Dans
cet ordre d’idées et dans le cadre du désir de réformes judiciaires radicales (ayant pour but la
formation d’un seul droit national) dans beaucoup de pays ex-coloniaux, Holleman a for-
mulé ce probleme de I’aliénation ainsi:
,»The problem of estrangement is aggravated by the fact that, in many cases, the tradi-
tional local adjudicators (chiefs, headmen, village or family elders) are no longer offi-
cially recognized as part of existing judicial structure . . . This does not mean that they
no longer operate. On the contrary . . . at the grass-roots level the means of dispute set-
tlement continue to operate according to locally accepted norms and practices. De-
pending on the kind of wrong committed or redress sought, they are being employed
rather than the officially appointed courts of justice and other government agents.
But how much legal authority is to be attached to their pronouncements in trouble-
cases depends largely upon whether they are viewed folkwise or through official eyes.
While their formal recognition may run counter to political aims and sensitivities re-
garding the often tender and vulnerable growth of national unity and of centrally di-
rected development, their non-recognition tends to screen off this world of living folk
law, obscuring its internal growth in regional and local diversity, and this inhibits the
very chances of law reformers to direct its successful evolution towards a more uniform
and integrated part of an emerging national legal system.
If, as I firmly believe, the most effective way of legal reform is by (suitably statutorily
empowered) judicial rather than direct legislative action, and by building upwards from
carefully examined groundlevel structures rather than by projecting lofty plans and
premises downwards through the hierarchy of state authority every effort should be
made to open up to communicating passages between officially recognized upper
storys, and the non-recognized but crowded basement of existing legal structure*54.

Conclusion

Nous avons voulu ici montrer qu’il y a d’un c6té le danger d’aliénation du Juge de Paix et les
justiciables 2 qui il rend la justice, et de [’autre c6té aussi nous avons voulu signaler la mécon-
naissance du législateur et des juges de la superstructure du rdle féquent des chefs coutumiers
dans’administration de la justice locale. Treés brievement nous avons voulu aussi mentionner
le fait que le Juge de Paix, ayant une formation 4 I’orientation occidentale et une attitude pro-
gressiste et étant dirigé de maniére centrale 3 1a modernisation et 2 laréforme du droit local en
vigueur, introduit peut-étre des régles de droit (matrimonial) qui — au moins provisoirement
~ ne sont pas encore compatibles avec les concepts des Anufdom eux-mémes. Ceci est en
méme temps, 4 notre avis, une des causes du faitque ce Juge est toujours regardé par les Anu-
fom comme un étranger dans leur région.

53 ].F.Holleman et Suijono: Het belang van de adviezen van het dorpshoofd ende dorpsjustitie voor de nationale rechter in Indonesié,
in: Bijdragen voor Taal, Land en Volkenkunde, Leiden, 1971, p. 492-496; G. J. van den Steenhoven: Formele eninformelerechtsple-
ging: in Indonesié: Jubileumbundel der Katholieke Universiteit Nijmegen, Deventer, 1974, p. 247.

54 ]. F. Holleman: Trouble-cases and trouble-less cases in the study of customary law and legal reform, Law and Society Review, 1973,
vol. 7, no. 4, p. 602.

156

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ici on peut se demander si la disparité entre le droit du Juge et le droit anufd n’est plus pire
que «the pluralism of pre-national past for it means that the national body of law is bisected
head fromtrunk. In such asituation to upold a view thatlaw proper is thatstatutes prescribe,
or courts apply, would be juristic arrogance and sociological nonsense»3.

Vu dans ce contexte il semble utile de se demander continuellement si et dans quelle mesure
les jugements des Juges de la superstructure s’accordent avec la réalité socio-juridiciaire et
quels sont les effets des jugements de ceux-ci sur les relations sociales entre les justiciables.
Sous ce méme rapport la jurisprudence de ce qui est aux yeux du législateur togolais la seule
instance judiciaire 3 compétence légale dans la circonscription de Mango, pourrait bien sou-
lever des questions de savoir i quel point ce droit du Juge de Paix ne s’écarte pas trop loin du
droit anufd - ce qui met aussi en question la siireté comme source d’information sur ce droit—
etsilajurisprudence du Juge ne donne pas une image plus ou moins manquée de la réalité de
son ressort.

De ce qui précede il se produit clairement combien les idées occidentales du droit sont tou-
jours suivies dans le Togo de ’époque post-colonial. Formés professionnellement par I’esprit
du Code Napoléon il parait assez difficile aux juristes de se dégager du poid lourd du droit
importé. Ce dont il s’agit au fond, c’est sans doute endoctrination du juriste au Togo dans
des idées du droit de ’Occident. Pendant ses études, orientées sur le droit frangais, il est ins-
truit profondément dans le systéme de droit frangais, des idées de droit francais, des procé-
dures frangaises, y compris le jargon qui les caractérise®. Il apprend que le droit est arrangé
selon un systéme impeccable, subdivisé en diverses sections, mais surtout que le droit sur le
plan national doit étre une unité. On lui apprend que la diversité du droit est quelque chose
de détestable, conception que le juriste néerlandais par exemple apprend aussi lors que I'on
traite I’histoire du droit de la période des souverains.

Ceci nous rameéne au point que c’est justement a cause de cette persistance de la pensée occi-
dentale dans le systéme judiciaire et les conceptions juridiques, qu’il y a un danger réel que
dans cettetendance pressante 4 'unification du droit, le droitinstitué par I’Etat et imposé par
les juges de la superstructure discorde de plus en plus avec la réalité du droit coutumier. Sion
se demande sinceérement dans quelle mesure la loi et le droit du Juge officiel correspond en-
core 2 la réalité sociale, on doit applaudir de tout coeur 4 toute recherche a ce sujet.

Ici s’offre une énorme quantité de problémes qui demandent 2 étre étudiés, surtout au Togo
ou les études socio-juridiques récentes sont peu nombreuses, voire absentes. On pourrait
alors entrepredre des recherches importantes de I’efficacité de la nouvelle législation57 et des
jugements des Juges de I’Etat, dans quelle mesure les Tribunaux Coutumiers jouent un réle
actif dans ’administation de la justice locale, y compris la fonction des chefs coutumiers.
Hors de I’atmosphere de la justice, il y a abondance de questions sur des changements du
droit de succession, le droitfoncier et le droit de commerce. Ce sont des sections du droit qui
sont exposées a des changements par suite de I'évolution considérable dans les situations so-
cio-économiques, oil c’est surtout la situation urbaine qui demande notre attention avec son
industrialisation et I’affluence de la campagne vers les villes.

11 est regrettable que le droit coutumier africain en général et le droit coutumier au Togo —
pour autant qu’il y a des données disponibles 13-dessus — ne regoive que peu d’attention. On
ne s’occupe presque pas d’études socio-juridiques. Ici ce sont aussi les moyens financiers qui
font défaut. En ceci on dépend souvent de I’assistance venant de I’étranger, ce dont on ne se

55 Idem comme note 54: p. 603.

56 D. M. Trubek: Toward a social theory oflaw: an essay on the study of law and development, The Yale Law Journal, vo. 82, no. 1, no-
vembre 1972, p. 10.

57 Par exemple la loi récente concernant la réforme agro-fonciére du 6 février 1974, J. O. du Togo du 16 mars 1974, p. 113-115.

157

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

réjouit pas toujours, pour des raisons qui se laissent comprendre du point de vue psychologi-
que. Cependant on peut regarder comme un signe encourageant la fondation, fin 1974, de
I’Association des Sociologues Togolais 3 Lomé. On émit ’espérance que le gouvernement
continuerait 2 donner des supports et que la réservation d’argent pour des recherches scienti-
fiques sur le budget de I’Etat tournerait en habitude.
Cependant il est remarquable que le programme de recherches assez détaillé que ’on pré-
sente lors de la premiére réunion de I’Association, ne contint aucune proposition 2 des re-
cherches socio-juridiques.
Et ceci nous suggére quand méme des questions et des doutes sur la mesure dans laquelle la
révalorisation de la culture traditionnelle dont on fait fréquemment mention38, aura des in-
fluences durables sur le processus de décolonisation du droit togolais qui est encore si plei-
nement pénétré du droit frangais. Qu’une premiére démarche prudente dans cette voie soit
I’abolition définitive de prénoms importés, a 'exemple de Zaire. Ce dont il s’agit en fait c’est
ce que Verdier a su rendre de maniére frappante:
«Il convient donc de renoncer A nos catégories et nos concepts pour approcher la réalité
socio-juridique africaine. Sinon, on se condamne 2 faire du droit ’coutumier’ — expres-
sion bien inadéquate depuis que la loi n’est plus du c6té de la puissance coloniale et la
coutume du cOté des peuples colonisés — une curiosité folklorique et a porter des juge-
ments partiels et superficiels & partir d’autres horizons culturels. En partant des
concepts de la pensée africaine, restitués dans leur contexte culturel, il est possible de
dégager les principes fondamentaux qui ont servi de base pendant des siécles a la famille
lignagere et qu’il convient aujourd’hui d’adapter aux conditions nouvelles et de I'indus-
trialisation» .59,
Sinous plagons ceci dans le contexte togolais actuel, la question se pose de savoir quelle sera
I’avenir prochain la place et la fonction du droit coutumier dans le droit national (unifié) au
Togo, surtout dans le cadre du droit de la famille a ’institution duquel, comme nous avons
déja mentionné ci-dessus, une proposition a été présentée en 1975-1976 au gouvernement du
Togo. Le probleme épineux sera comment le législateur amenera le Togolais au nom du déve-
loppement économique et social, «a renier la conception traditionnelle de la famille faite de
solidarité et de luttes en commun contre les incertitudes d’un médiocre aujourd’hui et d’un
insaisissable lendemain au profit de la conception européenne faite de repli sur s0i?»6°.
Aura-t-on non seulement le pouvoir, mais aussi le désir sincére de se soustraire a la domina-
tion des idées du droit importé?

58 J. M. Pauwels: La réforme du droit civil au Zaire: comment concilier la tradition et le développement? In: Journal of African Law,
1973, vol. 17, no. 2, p. 216-226; G. A. Kouassighan: Quelle est ma loi, tradition et modernisme dans le droit privé de la famille en
Afrique Noire francophone, Paris, Pédone, 1974, p. 289-295.

59 R. Verdier: L’image de lafemme mariée dans les écrits des juristes frangais dans I'époque coloniale, Kroniek van Afrika(actuellement:
African Perspectives), Leiden, 1975, vol. 1, p. 74.

60 Kouassigan, op. cit. (voir note 12a).

158

17.01.2026, 18:17:16. Er—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kandyan Law and British Colonial Law: A Conflict of Tradition and Modernity —
An Early Stage of Colonial Development in Sri Lanka

By M. L. MARASINGHE

The article is intended to consider the problems of association between two types of legal
systems based upon very different assumptions. The conquest of the Kandyan Kingdom
brought about the acquisition of a sizeable land mass by the British, in Ceylon, inheriting a
legal system based on certain Ethno-social and Religio-Cultural assumptions. The task of the
British government was essentially one of reconciling some of the fundamental assumptions
of the English Common Law with those of the Kandyan Law. The inequality in the applica-
tion of the rules of law, the recognition of social stratification upon caste lines, the legalisa-
tion of torture and the recognition of Buddhism as the only lawful faithin the kingdom were
some of the fundamental characteristics of the law and its institutions. The way by which the
British government succeeded in assimilating such a system results in the modernization of a
whole system of laws and institutions of a traditional legal system. This naturally creates a
number of difficult socio-political problems. The article forms a part of a book on Law and
Modernization in Sri Lanka which is presently been written by the author.

Use and Abuse of the “Modern” versus “Traditional” Law Dichotomy in South Africa
By Sanpra BurMAN

This paper discusses whether it is useful to categorise multi-cultural societies as either tradi-
tional or modern, with specific reference to the South African situation where this categori-
sation has been used for over a century. The distortions it introduces in theapproach of legal
officers to indigenous legal systems, and the difficulties it has led to in South Africa in ack-
nowledging changing customs are examined in relation to current anthropological debates
and court cases. Its role in enabling South Africa’s policy makers to achieve certain policy
goals is then analysed in an historical framework, and the paper concludes with a discussion
of whether the dichotomy might be useful in predicting the course of future legal develop-
ment in South Africa were the African population to have greater control of their legal sys-
tem.

Unité du Droit ou Diversité du Droit
By E. A. B. vaNRouvEROY vaN NIEUWAAL

The most complex questions for the African legislator are still the problems of adaptation,
reform and integration of different laws into one national law system. These problems vary
from country to country, from region to region even, due to a different social and economic
development, but nearly always in a very fast way. They are increased by the colonial inheri-
tance of diversity of law and culture. Most African governments decided after the Indepen-

93

17.01.2026, 18:17:16. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dance to unify their different laws, as diversity of law is connected to underdevelopment, a
view which has also its supporters in the Western world.

For the time being, Togo has still a dual legal system: modern and customary law exist side
by side and formally both lawsare at the same level, but in practice customary law is consi-
dered, as in colonial days, as the law of the exception (= droit d’exception) and modern law
as the general law (= droit commun) although this law is only the law for a minority of the
Togolese people.

In this article the author describes the intriguing situation when two totally different cus-
tomary law courts are available for the people in a rather face to face society as the Anufo
people in Northern Togo (West Africa). The Juge de Paix (President of the Tribunal
Coutumier de Premiére Instance) and the Paramount Chief of the Anufom (the highest tradi-
tional judicial institution) have differing viewpoints concerning the exchange of women and
divorce. These differences may be attributable to the different cultural background, educa-
tion and positions of the Juge de Paix and his traditional counterpart, the Paramount Chief:
the firstrepresents “modern” and mostly Westernlaw (which in official and educated circles
is also regarded as “progressive”), while the Paramount Chief represents traditional rules
and values.

" This does not mean, however, that in his decisions the Paramount Chief ignores rapidly
changing ideas about an institution like marriage such as the fact that nowadays a woman
cannotbe forced to marry a man whom she does not want. On the other hand, in certain situ-
ations the Juge de Paix must apply customary law, and certainly cannot act in utter disregard
of traditional ideas. Nonetheless there is a tension between de Juge de Paix who is directed by
the central government to introduce new institutions, and the conservatism of the
Paramount Chief. Consequently the two legal institutions are more or less competitive with
each other. Since both are available to men and women who are looking for a favorable dis-
position of their disputes, there is an excellent opportunity for many a litigant to pay off
these institutions against each other. At the same time, litigants are the means by which the
Paramount Chief and the Juge de Paix compete with each other: thus every case is potentially
an affair of four parties engaged in mutual manipulation. Intrinsically there may be nothing
wrong with the “selective use of legal institutions”, but some kinds of this selective use are
objectionable. That is the case when litigants manipulate tribunals and tribunals manipulate
litigants for non-legal ends. At that moment the protection of legal rights is called into ques-
tion.

94

17.01.2026, 18:17:16. Er—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1979-2-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

