TEIL IV: EMOTIONALE SOZIALISATION: ANGST, SCHAM,
ARGER UND TRAURIGKEIT



https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer friihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Im Folgenden (Kapitel 11-16) widme ich mich den Sozialisationspraktiken und Ab-
hirtungsitbungen der Tao. Bevor ich die einzelnen Praktiken eingehender behandele,
stelle ich zunichst das Ke’ai-Konzept vor und beschreibe das »Ruhigbleiben« (maha-
nang) und »Wegblicken« (jiozayan) von Tao-Siuglingen und -Kleinkindern im Soziali-
sationskontext. »Ruhig sein« und »den Blick abwenden« gewihrleistet eine Fixierung
der fragilen kindlichen »Seele« (pahad) am »korperlichen Selbst« (kataotao) und stellt
auflerdem ein Verhalten dar, bei dem der soziale Status des Kindes in Ubereinstim-
mung mit der Altershierarchie korrekt wiedergegeben wird. Hieraus ldsst sich anhand
von konkreten Beispielen ein kulturspezifischer Entwicklungspfad ableiten, der mit
der Induzierung einer »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) einhergeht.

Im Siuglings- und Kleinkindalter sind Kinder noch nicht in der Lage, komplexe
Zusammenhinge zu erkennen. Aufgrund der Entwicklung ihrer kognitiven Fihig-
keiten und ihres emotionalen Regulationsverhaltens kann noch keine Anbindung an
soziale Normen und kulturelle Werte erfolgen. Durch die Wahl bestimmter Sozialisa-
tionspraktiken und Abhirtungsiitbungen gelingt es Tao-Bezugspersonen (und spiter
dann auch den Peers, die diese Praktiken teilweise ibernehmen), jingere Kinder auf
kulturspezifische Weise zu formen. Ich begreife diesen Formungsprozess als eine Art
des Pridispositionalen Primings (Quinn 2005), das Kinder in die Lage versetzt, die im
weiteren Verlauf ihrer Entwicklung erfolgenden und hierauf aufbauenden Lektionen
besser zu erlernen.

Generell gilt, dass bei Sduglingen tiberall auf der Welt bereits kurz nach der Geburt
eine Sensibilitit fir »Angst« gegeben ist — man denke etwa an das Zusammenzucken
bei plotzlich auftretenden lauten Gerduschen. Eine Empfinglichkeit fiir »Scham«
bildet sich jedoch erst spiter heraus. Man geht in der westlich gepragten Psychologie
davon aus, dass Kinder ab dem Alter von etwa 2 Jahren eine Sensibilitit fiir »Schame«
besitzen, weil sie von diesem Zeitpunkt an zwischen sich selbst und anderen Personen
unterscheiden kénnen. Dies ist eine entscheidende Voraussetzung, um eigenes Ver-
halten zu bewerten und sich somit des eigenen Fehlverhaltens itberhaupt bewusst zu
werden (siehe Holodynski & Friedlmeier 2006: 124-132).

Die von Tao-Bezugspersonen angewandten Sozialisationspraktiken evozieren im
Sduglings- und Kleinkindalter eine frithkindliche »Angst- und Scham-Dispositiong, bei
der sich die beiden beteiligten emotionalen Qualititen jedoch nicht immer als sepa-
rate Emotionen voneinander trennen lassen. Wie ich bereits beschrieben habe, stehen
beide Emotionen in einem speziellen sozialriumlichen Verhiltnis zueinander: Wih-
rend »Angst« (maniahey) vor allem auflerhalb des Dorfes anzutreffen ist, wird »Scham«

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Geister der Kindheit

(masnek) iiberwiegend innerhalb des Dorfes (bzw. innerhalb der Dorfoffentlichkeit)
empfunden. Die Beziehung von »Scham« und »Angst« ist eine Entsprechung der Be-
ziehung zwischen tao und anito sowie auch der riumlichen Sphiren und situativen
Gegebenheiten, denen diese beiden Kategorien von den Tao zugeordnet werden. Es
ist also letztlich der animistisch gepragte Denk- und Fithlrahmen, der »Angst« und
»Scham« sowohl separiert als auch bisweilen miteinander verschmelzen lsst.

Das Ke'ni-Konzept

Im Neuen Chinesisch-Deutschen Worterbuch (Xu et al. 1996) wird der Begriff A& (ke'ai)
mit »liebenswiirdig«, »liebenswert«, »lieblich«, »hitbsch« und »niedlich« iibersetzt.!
Die tatsichliche Faszination, die dieses Konzept auf Han-Taiwanesen und Tao glei-
chermafen ausiibt, geht aus einer simplen Ubersetzung allerdings nicht hervor. In
Taiwan gelten insbesondere kleine Kinder und Hundewelpen?als »niedlich«. Es gehért
zum Standardrepertoire, die Anwesenheit von kleinen Kindern durch Ausrufe wie
»Oh, wie niedlich l« G¥FETE |« »Hao ke'ail«) zu kommentieren.

Wenn man bei Google eine Bildersuche unter Verwendung des Begriffs ke’ai
vornimmt, werden einem als Ergebnisse vor allem asiatische Comicfiguren von
Tierbabys mit iibergrofRen Kopfen und Kulleraugen prisentiert. Der Bezug zum
Kindchenschema ist offensichtlich. Erweitert man die Suche um den Begriff »Kind«
(#ZF haizi), tauchen lauter lichelnde Siuglinge auf, die nicht selten Kleidungsattri-
bute wie z.B. eine iiberdimensionierte Miitze tragen, wodurch ihre »Niedlichkeit«
noch einmal mehr betont wird. Als besonders »niedlich« gelten kleine Kinder, wenn
sie lustige Bewegungen ausfithren, babyhaft gucken oder sich mit Schokolade und
Eis bekleckern.? Es ist gerade die unbegreifliche Andersartigkeit der Siuglinge, die
hier fasziniert, denn ein derartig tollpatschiges, »unwissendes« (abo so katentengan)
und noch nicht von Empfindungen der »Scham« (masnek) geleitetes Verhalten hort
beim Eintritt in die Kleinkindphase unwiderruflich auf.

Beim Ke'ai-Konzept handelt es sich um chinesisch gepragte Vorstellungen von
»Niedlichkeit«, die von den Tao iibernommen wurden. Dieses Konzept steht allerdings
keinesfalls im Kontrast zu bereits bestehenden kulturellen Modellen der Tao von
Kindheit und Erziehung und den damit einhergehenden sozialen Praktiken, denen
gemeinsam ist, dass Kinder als noch nicht vollstindige Personen und somit als Ob-
jekte angesehen werden. Dies driickt sich u.a. darin aus, dass kleine Kinder von den

1 Im Online-Wérterbuch LEO werden zusatzlich die Ubersetzungsm(’jglichkeiten »slifd«, »entziickend,
»possierlich«, »knuddelige, »goldige, »lieb«, »nett«, »reizend«, »knuffige, »putzig« und »schnuffelig«
aufgelistet.

N

Es gibtin Taiwan und Japan Zeitschriften, die sich mit dem Stylen von Hundewelpen beschéaftigen. h-
nen werden die Haare gefarbt, haufig tragen sie Schleifchen im Haar, gelegentlich auch Kleidung. Vor-
stellungen von »artgerechter Haltung« und somit einer Hinwendung zu den subjektiven Bediirfnissen
der Hunde sind diesem vordergriindigen kulturellen Ziel untergeordnet. Die Erforschung der Hunde-
kultur Ostasiens stellt ein interessantes Forschungsfeld fiir die Psychologische Anthropologie dar.

w

Ich erinnere mich noch gut daran, wie Theo sich wahrend der Feldforschung einmal beim Verspei-
sen einer SiiRigkeit den Mund von oben bis unten beschmierte und wie die umherstehenden Tao-
Jugendlichen daraufhin»Oh, wie niedlich!« riefen und mit ihren Mobiltelefonen Fotos knipsten.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Dorfbewohnern unter bestimmten Umstinden berithrt und angefasst werden kénnen
(siehe Kapitel 16, Abschnitt Arger/ Wut hervorlocken).

Wenn jiingere Kinder durch ihr babyhaftes Verhalten von den Tao als ke’ai bezeich-
net werden, geht diese Bekundung in der Regel mit einem »Lachen« (maznga) einher.
Die kindliche Reaktion auf das Lachen trigt zum »Amiisement« (yapiya piyalalamen;
$¥ 3t haowan) der Erwachsenen bei. Altere Siuglinge und Kleinkinder kénnen der Si-
tuation nicht entkommen, denn wenn sie sich »abwenden« (jiozayan), trigt dies nur
noch mehr zur allgemeinen Belustigung der umherstehenden Personen bei. Denn das
»Niedlichsein« der Kinder wird durch ihr unwissendes und »schiichternes« (kanig/
manig; £ haixiu) Verhalten nur noch verstirkt. Da kleine Kinder »noch nicht in der
Lage sind, die Dinge zu verstehen, sind sie auflerstande, ihr Verhalten an die von den
Erwachsenen gesetzten normativen Standards anzupassen.

Sauglinge und jiingere Kleinkinder gelten als »niedlich«, wenn sie sich in emotio-
naler Hinsicht entgegen den Normen des iwawalam so tao verhalten. Dies ist insbeson-
dere der Fall, wenn sie »weinen« (amlavi) oder »wiitend« (somozi) werden — wobei, wie
ich wiederholt aufgezeigt habe, von den Bezugspersonen bereits das »Herumlarmen«
(M chao) als eine Form von »Arger«/»Wut« interpretiert wird. In Ermangelung eines
Konzepts von »Psyche« im westlichen Sinne wird von den meisten Tao das kindliche
»Herumlirmen« nicht als Artikulation wichtiger menschlicher Bediirfnisse aufgefasst,
sondern als ein an sich unverstindliches, idiosynkratisches Verhalten, das nur durch
mangelnde Reife des nakenakem erklart werden kann. Bei den Tao endet die intensive
Ke’ai-Phase beim Ubergang ins Kleinkindalter, also mit ungefihr 2 Jahren.

Die Fokussierung auf allgemeingiiltige Verhaltensstandards und nicht auf die in-
neren Bediirfnisse einer Person bewirkt, dass viele Tao weinende Babys als besonders
»siifl« (ke'ai) empfinden. Ich werde niemals vergessen, wie mir die Enkelin unseres
Vermieters einmal gestand, dass Theo am »allerniedlichsten« sei, wenn er weint. Mit
dieser Bemerkung bezog sie sich auf ein »grundloses Weinen« Theos, also eine Form
des »Herumlirmens«, dem keinerlei Beeintrichtigung physischer Bediirfnisse vor-
ausgeht und das somit nach Einschitzung der Tao als »ungerechtfertigt« gilt. Hitte
Theo - oder irgendein Tao-Kind in seinem Alter — hingegen geweint, weil er Hunger
gehabt hitte oder im Winter unbekleidet herumgelaufen wire, so hitte dies bei den
Tao sicherlich allgemein grofRes »Mitleid« (mangasi; mangarilow) hervorgerufen, das
mit einer starken Bereitschaft zu helfen verbunden gewesen wire.

Das »Herumlirmenc« eines kleinen Kindes aus psychisch-emotionalen Griinden — z. B.
weil es aus Interesse nach einem Gegenstand greift, den die Bezugspersonen ihm aus
verschiedenen Griinden nicht geben wollen oder weil es zu einem ungiinstigen Zeit-
punkt nach drauflen gehen will - erregt bei den Tao hingegen wenig »Mitleid«. Idiosyn-
kratische, nur das eigene Selbst betreffende Griinde gelten als unreife Artikulationen
des onowned, als ein Ausdruck der konzeptuell nicht fassbaren Korperseele des Kindes,
die mit den anito assoziiert wird und der menschlichen Ordnung entgegengesetzt ist
(vgl. Kapitel 5 und 6). Das Unreife, Spontane, Beliebige, Unkontrollierte, Nichtfokus-
sierte und Unwissende stellt eine Gefahr fiir das soziale Gemeinwesen dar, es darf nicht
unkommentiert sein Unwesen treiben, sondern muss durch entsprechendes Verhalten
beschimt werden — auch wenn es sich hierbei lediglich um das Verhalten von Siuglin-
gen und Kleinkindern handelt.

Die mit dem Ke’ai-Konzept in Verbindung stehenden Verhaltensweisen und sozia-
len Praktiken der Bezugspersonen sind ambivalent und diffus, weil die Faszination

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

299


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Geister der Kindheit

des Babyhaften einerseits aus dem Reflex des Beschiitzens, dem Kindchenschema,
erwichst und andererseits aus der Notwendigkeit, die geistartigen Verhaltensweisen
von Siuglingen und Kleinkindern mittels »Beschimung« (jyasnesnekan) und demons-
trativer »Verachtung« (ikaoya) als etwas »Schlechtes« (marahet) zu brandmarken. Die
Sozialisationspraktiken von Tao-Bezugspersonen stellen aus Kinder-Perspektive ein
Lavieren zwischen fiirsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten dar. Tao-
Kinder lernen auf diese Weise, dass »Gutes« (apiya) ebenso wie »Schlechtes« in ihrer
sozialen Umwelt vorhanden ist und dass sie durch bestimmte eigene Verhaltensweisen
»schlechte Einfliisse« von sich fernhalten kénnen. Durch »Ruhigbleiben« (mahanang)
und »Blickabwendung« (jiozayan) versuchen sie, das »Bése« abzuwehren. Es handelt
sich hierbei um die erste Phase im Kampf gegen die anito, der sie noch ein Leben lang
begleiten wird.

Ein weiterer Aspekt, der beim Ke'ai-Konzept und den mit ihm verbundenen so-
zialen Praktiken eine wichtige Rolle spielt, ist der Machtaspekt. Denn Babys sind
vollkommen hilflos und auf die Pflege ihrer Bezugspersonen angewiesen. Da in der
Tao-Gesellschaft faktisch alle Sozialbeziehungen durch Hierarchie und Status deter-
miniert bzw. ausgehandelt werden und beide im Wesentlichen auf »Kraft«, »Stirke«
und »Geschicklichkeit« (moyat) basieren (vgl. Kapitel 4), bleibt diese zentrale Dimen-
sion auch in den Beziehungen zu jiingeren Kindern nicht ausgespart. Es iibt auf viele
Tao eine gewisse Faszination aus, ihre eigene kérperliche Macht und Uberlegenheit in
der Interaktion mit Babys zu erleben und zu spiiren. Insbesondere Tao-Manner sind
auf die von ihnen auf andere ausgetibte Wirkung bedacht. Wenn andere Personen auf-
grund ihres Masozi-Seins »Angst« (maniahey), »Schiichternheit«/»Hemmung« (kanig)
oder »Verlegenheit« (manig) vor ihnen empfinden, erfihrt ihr gesellschaftlicher Status
eine positive Bestitigung. Das Ausspielen von Macht und kérperlicher Uberlegenheit
gegeniiber jiingeren Kindern ist fiir viele Tao-Minner (und in abgemilderter Weise
auch Tao-Frauen) ein angenehmes Erlebnis, das mit Gefithlen der »Freude« (masarey)
sowie einem »guten Gefithl im Inneren« (apiya so onowned) verbunden ist (vgl. Kapitel 9,
Abschnitt Marginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch).

Es bestehen einige Ubereinstimmungen zwischen dem Ke'ai-Verhalten der Tao
gegeniiber jiingeren Kindern und dem Umgang mit Hundewelpen. Als eine Hiindin
wihrend meines Forschungsaufenthaltes fiinf Welpen warf, wurden diese »putzigenc
kleinen Gestalten von diversen Tao immer wieder auf den Arm genommen und ge-
herzt. Allerdings war das Spiel mit den Welpen bisweilen ziemlich rau, sie wurden
nicht selten in die Luft geschleudert und auf eine Art und Weise behandelt, die west-
liche Tierfreunde entsetzt hitte. Einmal beobachtete ich eine Kinderbande, die die
Welpen an den Hinterbeinen packte und herumwirbelte. Es ist deshalb nicht verwun-
derlich, dass die meisten Hunde im Dorf mit eingekniffenem Schwanz herumlaufen.

An dieser Stelle besteht eine interessante Parallele zu Briggs (1970, 1998), denn auch
die von ihr erforschten nordkanadischen Inuit behandeln Hundewelpen auf eine ihn-
liche Weise wie die Tao.* Die durch das Ke’ai-Konzept ausgedriickte Ambivalenz ldsst
sich ferner in dem Inuit-Begriff ugiat- wiederfinden, der die durch ein Ubermaf an
Zuneigung verursachten Verletzungen beschreibt, die Kindern gelegentlich von ihren
Bezugspersonen zugefiigt werden und die im Extremfall (bei Hunden) sogar bis zum

4 Die kulturelle Bedeutung bzw. der wirtschaftliche Nutzen von Hunden als Schlittentiere ist bei den
Inuitallerdings ein anderer als bei den Tao.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Tod fithren kénnen (Briggs 1998: 238).° Somit umfasst der Ugiat-Begriff ebenso wie die
Vorstellung von ke’ai bei den Tao die gegensitzlichen Pole Aggression und Zuneigung,
die in beiden Fillen auf unlgsbare Weise miteinander verbunden sind.

Das kulturspezifisch Besondere in der emotionalen Sozialisation von Tao- und
Inuit-Kindern ist das Fehlen eines fiir Siuglinge und Kleinkinder erkennbaren Mus-
ters in den Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen. Die von derartigen Sozia-
lisationspraktiken betroffenen Kinder stehen dem Emotionalen in seiner Gesamtheit
kritisch gegeniiber, da sie die Erfahrung machen, dass Emotionen — auch die mit Fiir-
sorge verbundenen — gefihrlich sein kénnen. Das Emotionale eignet sich in diesen
Gesellschaften nur wenig als ein Standard, an dem man sein Verhalten ausrichten
kann. Emotionale Kontrolle und emotionale Ausgeglichenheit werden hingegen als
sehr wichtig eingeschitzt.

Ruhigbleiben

Aus Sicht von Tao-Bezugspersonen ist es von iibergeordneter Bedeutung, dass Siug-
linge und Kleinkinder sich »ruhig« (mahanang) verhalten. Man geht davon aus, dass
»ruhiges« kindliches Verhalten ein Ausdruck von »Wohlbefinden« (apiya so onowned)
ist. Kinder, die sich hingegen »unwohl fithlen« (marahet so onowned), fangen an, sich
ununterbrochen zu bewegen; sie versuchen z. B., auf den Schof? der Mutter zu kriechen
— fiir gewohnlich ein Zeichen, dass sie zu Bett gehen mochten (vgl. Kapitel 7). Kinder
sind mahanang, wenn ihre Bezugspersonen bei ihnen sind. Die Seele der Kinder ver-
weilt dann bei ihrem »kérperlichen Selbst«. Wenn sich die Bezugspersonen vom Kind
entfernen, besteht die Gefahr, dass die Kindesseele ihnen folgt und dabei »schlechte
Dinge« erblickt. Auch wenn die Mutter ohne ihr Kind aufs Feld geht, besitzt sie eine
besondere Verantwortung fiir dessen Seele, die sie immer wieder rufen muss, damit
sie sich nicht allzu weit von ihr entfernt und ihr bei der Riickkehr ins Dorf folgt. Es ist
nicht gut, wenn eine allzu starke Mutter-Kind-Bindung besteht, weil dann das Kind
bei Abwesenheit der Mutter jedes Mal in einen Unruhezustand versetzt wird, der die
Fixierung seiner Seele am oder im »kérperlichen Selbst« gefihrdet. Auch aus diesem
Grund ist es fiir das Wohlergehen des Kindes férderlich, wenn es von vielen verschie-
denen Bezugspersonen betreut wird.

Weder meine Frau noch ich haben beobachten kénnen, dass ein Baby iibertrieben
geherzt, gekitzelt oder zum Lachen gebracht wurde. Es kann natiirlich sein, dass sich
diese Dinge nur zu Hause und nicht in der Offentlichkeit abspielen, doch die Fokus-
sierung auf proximale Sozialisationsstrategien bei den Tao lisst ein derartiges Ver-
halten auch in der Alleinsituation als unwahrscheinlich erscheinen. Siuglinge werden
stindig auf dem Arm getragen, der Umgang mit ihnen ist sanft und geduldig, viel
Zeit wird fur ihre Pflege aufgebracht, alle Bewegungen und Interaktionen mit ihnen
sind eher »ruhig« als aufgeregt. Es geht den Tao keinesfalls darum, in ihren Kindern
positive Emotionen hervorzulocken, sondern vielmehr um eine Vermeidung »unan-
genehmer Korperzustinde« (yamarahet o kataotao).

5 Ein Extrembeispiel fir Ugiat-Verhalten, das Briggs auffiihrt, ist eine Hundemutter, die ihre Welpen
totet, damit sie keinen Fressfeinden zum Opfer fallen. Das Ugiat-Konzept umschliefst somit sowohl
Menschen als auch Hunde.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

301


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Geister der Kindheit

Mahanang kennzeichnet einen positiven Normalzustand, der sich »gut« und »ent-
spannt« (apiya) anfithlt. Auf diese Weise kann eine Person fithlen, dass ihre Seele bei
ihr ruht. Wann immer eine Person »unruhig« oder »nervos« (maozoz) wird, muss sie
um ihre Seele fiirchten, die nun zu schweben beginnt und allmihlich ihren Halt ver-
liert. Wenn ihr in diesem Zustand keine adiquate Emotionsregulation gelingt, »gerat
ihre Seele in Panik« (maniahey so pahad) und droht schlieflich wegzufliegen. Nicht nur
Kinder miissen sich idealerweise mahanang verhalten, auch Erwachsene versuchen
diesen Zustand in ihrem Inneren zu erzeugen und jegliche Aufregung zu vermeiden.
Das kulturelle Entwicklungsmodell der Tao besagt, dass eine Person mit wachsendem
Alter immer besser in der Lage ist, mahanang zu bleiben, weshalb die Seelen ilterer
Personen als vergleichsweise gefestigt gelten. Auch die Intensitit der empfundenen
»Angst« (maniahey) verringert sich iiber die Jahre, es ist nicht ungewdhnlich, dass
altere Personen bekunden, iberhaupt keine »Angst« mehr zu verspiiren.*

Ein 60-jihriger Bekannter von mir verglich das Meer wiederholt mit menschlichen
Emotionen: Die grof3en tosenden Wellen, die spritzende Gischt - all dies entspricht
einem »wiitenden« (somozi) Menschen. Wenn sich danach die Wellen wieder glitten
und das Meer wieder »ausgeglichen« und »ruhig« ist (mahanang; &8 pingjing), er-
reicht es wieder seinen friedlichen Normalzustand, der zugleich dem emotionalen
Idealzustand der Menschen entspricht. Die Tao sagen, dass ein »ruhiges Meer gut ist«
(mahanang o wawa a apiya), weil »die menschlichen Herzen’ dann die Ruhe des Mee-
res annehmen«. Die Umwelt der Tao iibt also einen Einfluss auf deren affektives und
emotionales Erleben aus, der auch von den Tao selbst als solcher anerkannt wird.??

Das »Ruhigbleiben« auch in stressigen Situationen oder solchen, die »Ar-
ger«/»Wut« bzw. »Angst« auslésen, kann immer wieder im Alltag der Tao beobachtet
werden. Wihrend meines Forschungsaufenthalts auf Lanyu erlebte ich zwei kleine-
re Autounfille, bei denen die Fahrer durch unachtsames Fahren mit Betonelementen

6 Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen élterer Tao geht hervor, dass Episoden, in denen
die Befragten »Angst« empfanden, weit in ihrer Kindheit zuriicklagen. Es gibt sogar einen signifikant
hohen Prozentsatz an (dlteren) Personen, die generell abstreiten, jemalsinihrem Leben »Angst«emp-
fundenzu haben. Etwa 20 Prozent der dlteren Tao neigen zu dieser extremen Aussage. Hierbei handelt
es sich vor allem um Méanner.

7 Mit»Herz« (iU xin) wird hier auf das Denk- und Fithlorgan nakenakem referiert.

8 Die verstorbene Mutter eines Freundes hatte in Stress auslésenden Situationen immer gesagt: »Mach

keinen Wind« G878 & meiyou feng). Damit meinte sie, dass man sich nicht»beunruhigen« (maozoz) las-

senund stattdessen»entspannt« (J{F& fangsong) bleiben sollte. Auch hier wird Affektives und Emotio-
nales mit Naturphdnomenen, in diesem Fall dem Wind, verkniipft. Der Wind dient als eine Metapher
fiir»Arger«/»Wut« (somozi) und istindirekt eine Anspielung auf die »Wettermacherc, die tao do to. Denn
wenn die Gotter einen Sturm vorbeischicken, dann heifdt dies, dass sie tiber menschliches Fehlverhal-
ten erbost sind. Die »Wut« der naturraumlichen Umgebung ist eine Reaktion auf menschliches Fehl-

verhalten (vgl. Kapitel 5).

Das mahanang der Tao entspricht in gewisser Weise dem maluwelu der Bewohner des mikronesischen

Atolls Ifaluk (Lutz 1988: 112), das dort eine hohe Tugend darstellt und ebenfalls Charakteristika der

N

Umgebung wie das Ausbleiben des Windes und die ungekrauselte Wasseroberflache der Lagune be-
schreibt: »The good person is>calm«(maluwelu) and >afraid/anxious« (metagu) and is not>hot tempered<
(sigsig). ... The highest compliment that can be said to a person is that he is maluwelu, or gentle, calm,
and quiet. Used to describe either the lagoon or the wind when calm, the term also denotes a personal
style unrippled by offensive actions or emotions.«

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

zusammenstieflen und dabei die Karosserien ihrer Fahrzeuge beschidigten. In bei-
den Fillen blieben alle Anwesenden »ruhig, sie stiegen lediglich aus, um wortlos den
Schaden zu begutachten. Hiernach wurde die geplante Aktion fortgesetzt, ohne auch
nur iiber den Unfall zu reden. Als im Sommer 2011 ein junger Mann aus Iranmeylek
beinahe beim Schwimmen in der Bucht ertrunken wire, verhielten sich alle Augen-
zeugen ausgesprochen »ruhig«. Das Rettungsteam rannte zu den Booten und fuhr in
einem Motorboot los, um den jungen Mann zu retten. Alle weiteren Bewegungen wur-
den schnell, aber sehr bedacht und keinesfalls hektisch ausgefithrt. Eine Frau aus dem
Dorf, die tiber eine Ausbildung als Krankenschwester verfiigte, versuchte eine Wieder-
belebung des jungen Mannes, die aber erfolglos blieb, woraufhin er zum Flugplatz ge-
fahren wurde, um ihn mit einem Hubschrauber ins Kreiskrankenhaus nach Taidong
zu bringen. Keine finf Minuten nach ihrem Wiederbelebungsversuch begegnete ich
der Krankenschwester an ihrem Schmuckstand, an dem sie Souvenirs an taiwanesi-
sche Touristen verkaufte. Sie verhielt sich absolut »ruhig«, es war ihr iiberhaupt nicht
anzumerken, dass sich kurze Zeit vorher ein Ungliick ereignet hatte. Auch erwihnte
sie den Vorfall mit dem jungen Mann mit keinem Wort. Sie plauderte mit mir statt-
dessen iiber belanglose Dinge.

Alsich einmal vom Einkaufen zuriick nach Iranmeylek kam, sah ich ungewoéhnlich
viele Personen an der vanwa stehen und wie gebannt aufs Meer hinausblicken. Wie
ich spiter herausbekam, war zuvor eine Tsunami-Warnung herausgegangen, die mir
gegeniiber jedoch mit keinem Wort erwahnt wurde.’ Alle blieben ausgesprochen »ru-
hig«, niemand »geriet in Panik« (maniahey so pahad). Da die Tao davon ausgehen, dass
sich »schlechte Dinge«in ihrer Wirkung verstirken, wenn man dariiber spricht, schien
es geboten, die aufkommende Gefahr nicht beim Namen zu nennen.”

Wenn Alkohol Trinkende selbst merken, dass sie sehr »betrunken« (masaki) sind,
legen sie fiir ein paar Minuten ihren Kopf auf die angewinkelten Knie, um in dieser
»Ruheposition« wieder zu sich zu finden." Hierbei handelt es sich um eine selbst ver-
ordnete Auszeit, die als ein normales Verhalten angesehen wird (vgl. Kapitel 5, Ab-
schnitt Korperseele). Auch Personen, die von starken Emotionen wie »Traurigkeit«
(marahet so onowned) oder »Arger« (somozi) heimgesucht werden, diese jedoch in der
Offentlichkeit nicht zeigen diirfen, verharren in dieser Stellung, um sich wieder so
weit zu regulieren, dass sie am sozialen Leben teilhaben kénnen. Es handelt sich
hierbei um eine aktive Festigung der Seele, um ein Wiedererlangen des Mahanang-
Zustandes, der den Tao Sicherheit gewdhrt und sie vor den iiblen Machenschaften
der anito beschiitzt. Denn wer mahanang ist, dem konnen die bosartigen Geistwesen
nichts anhaben. Die anwesenden Personen sprechen die sich auf diese Weise regulie-
renden Individuen weder an »noch beachten sie diese in irgendeiner Weise« (jiozayan).

10 Es handelte sich hierbei um denselben Tsunami, der an der japanischen Kiiste im Frithjahr 2011 die
atomaren Anlagen von Fukushima zerstorte und eine regionale Nuklearkatastrophe ausloste.

11 Zum Gliick wurde Lanyu nicht von den Tsunamiwellen erreicht. Die Flutwellen waren lediglich einige
Zentimeter hoherals normal. In den Dérfern an der Westkiiste evakuierten sich einige Familien in die
Berge; dieses Verhalten war in Iranmeylek jedoch nicht festzustellen.

12 Ein alternatives Verhalten ist, nach Hause zu gehen und sich dort auszuruhen. Wer sich selbst nicht
rechtzeitigaufdie eine oder andere Weise reguliert, wird von allen Anwesenden»ignoriert« (jiozayan)
und so behandelt, alswire er odersie nicht vorhanden. Personen, die sich beim Trinken fehlverhalten,
erhalten keinen Alkohol mehr nachgeschenkt.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

303


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Geister der Kindheit

Die Reintegration in die Gruppe gestaltet sich als unproblematisch: Sobald sich eine
Person, die eine Auszeit genommen hat, wieder normal verhilt, kann eine erneute
Kontaktaufnahme erfolgen.

Meine Kinder verhielten sich wihrend der Forschung aus Sicht der Tao auf auffillige
Weise »unruhig« (jimahanang). Als ich Theo einmal zur Interviewauswertung in die
Verkaufswerkstatt mitgenommen hatte, die meine Assistentinnen und mir in den
Wintermonaten als Arbeitsplatz diente, lief er dort ohne Unterlass herum und schaute
sich alles an.”* Meine Assistentinnen bezeichneten ihn deshalb als »neugierig« (3F2F
haoqi), was in gewisser Weise das gegenteilige Verhalten eines Tao-Kindes darstellt,
das in dieser Situation »ruhig« und dem Anschein nach »unbeteiligt« danebengeses-
sen hatte.™

Fir gewdhnlich konnte Theo bei unseren Spaziergingen im Dorf seinen Interes-
sen nachgehen und z.B. ein Hithnergehege betrachten, wenn er dies wollte. Sofern
wir Zeit hatten, lieflen wir ihn gewihren und warteten geduldig auch lingere Zeit
neben ihm. So verfuhren wir in vielen Situationen: Immer wenn es uns moglich war,
ihm diese schonen, interessegeleiteten Momente zu ermdglichen, konnte er vor-
ibergehend als »Bestimmer« auftreten und erwarten, dass wir uns seinem Willen
unterordneten.” Das an sich gut gemeinte Alles-erforschen-Kénnen hatte aber auch
seine Schattenseite: Nimlich wenn der auf diese Weise geforderte Kindeswille aus
irgendeinem Grund nicht ausgelebt werden konnte. Theo, dem die Griinde hierfiir
nicht verstindlich waren, nahm seine Eltern dann als »bdse« wahr, weil sie ihn an
der Erfilllung seiner Bediirfnisse hinderten. Wihrend Theo die meiste Zeit »Gliick«
empfand, weil er in der Regel das tun konnte, was er wollte, empfand er nun in den
Verhinderungssituationen »Arger«/»Wut«. Diese Form der Polarisierung von Emo-
tionen ist typisch fiir die gegenwirtige Sozialisation von Kindern in der deutschen
Gesellschaft — zumindest in Kreisen der Mittelschicht (vgl. Holodynski 2003).

Bei den Tao hingegen wird der Wille der Kinder nicht geférdert. Ihr affektiver und
emotionaler Zustand soll méglichst immer gleich sein, ohne grofere Schwankungen.
Dieser ideale Zustand besteht in einem »ruhigen« Verharren und sich Zuriicknehmen,
das von den Tao als mahanang bezeichnet wird. Damit Kinder und insbesondere Siug-
linge moglichst immer in diesem Zustand bleiben, sind Bezugspersonen bestrebt,
ihnen Frustrationserfahrungen jeglicher Art so weit wie moglich zu ersparen bzw.
diese zu verhindern. Allerdings konzentrieren sich Tao-Bezugspersonen nicht auf die

13 Der Ort, an dem ich mit meinen Assistentinnen zusammenarbeitete, war eine Werkstatt mit ange-
gliedertem Café, in der traditionelles Kunsthandwerk (z.B. Perlenarmbander und Holzschnitzereien)
an Touristen—die jedoch im Winter ausblieben —verkauft wurden.

14 Konfrontiert mitden Verhaltensstandards der Tao fiel mirim Verlauf meiner Forschung vermehrtauf,
wie anders sich meine Kinder entsprechend ihrer deutschen Sozialisationserfahrungen verhielten.
Ich notierte in meinem Feldtagebuch, dass ich mir wiinschte, Johann und Theo wiirden »nicht immer
so wild herumlaufen, »nicht so viele abrupte, zackige Bewegungen machen« und »allgemein ruhi-
ger und bescheidener auftreten«. Es fing an, mich zu storen, dass Theo so aktiv war, dass er nicht
auch mal wie ein Tao-Kind irgendwo »ruhig« (mahanang) sitzen konnte und dass ich ihm stattdessen
immer hinterherrennen musste, weil er partout selbst entscheiden wollte, wo er entlangging (siehe
auch Funk 2020a).

15 Dasselbe galt auch fiir Johann, der aufgrund seines Alters verbal in Entscheidungen einbezogen
wurde.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

psychischen, sondern ausschliefilich auf die physischen Bediirfnisse ihrer Kinder. Der
emotionale Gegenpol — der »unruhige«, »erregte« (mazagzag) und somit »wiitende«
(somozi) Zustand — wird auf diese Weise in ein unbeschreibbares »geistartiges Off«
projiziert, das sich dem konzeptuell Fassbaren weitestgehend entzieht und nur durch
diffuse Verweise auf das onowned und die anito thematisiert werden kann.*®

Nichtbeachten

Das »Nichtbeachten« bzw. »Ignorieren« (jiozayan; naziboan) stellt im Alltag der Tao
ein recht hiufig zu beobachtendes Verhalten dar, das in unterschiedlichen Situa-
tionen zum Ausdruck kommt. Zu Beginn meiner Forschung konnte ich mir auf das
regelmaRig erfolgende »Wegblicken« der Tao in vielen Situationen keinen Reim ma-
chen. Es verstrichen viele Monate im Feld, bis ich die erstaunliche Vielschichtigkeit
dieses Phinomens zu verstehen begann. Immer wieder griibelte ich in meinen Feld-
forschungstagebiichern iiber dieses Thema nach. Wie konnte es sein, dass mich be-
kannte Personen im Dorf mal iiberschwinglich begriifiten und dann wieder, ohne
mich wahrzunehmen, wort- und grufllos an mir voriibergingen? Ich konnte mir die
Gesetzmafligkeiten, die hinter diesen Mustern des Zu- und Abwendens lagen, nicht
vollstindig erschliefen. Die Blickvermeidungsstrategien der Tao beunruhigten mich
so sehr, dass ich anfing, mich mit anderen Personen hieriiber auszutauschen. Doch
die Tao, mit denen ich dieses Thema anschnitt, verstanden nicht, was ich meinte. Aus
ihrer Sicht verhielten sich die tibrigen Dorfbewohner vollig normal. Zum Gliick nahm
aber meine Frau das Jiozayan-Verhalten der Tao genauso wahr wie ich, sodass ich auf-
horte, meine Beobachtungen fitr Einbildung zu halten. Auch mit einem kanadischen
Freund (der unmittelbar vor meinem Forschungsaufenthalt zusammen mit seiner
von Lanyu stammenden Frau ein knappes Jahr in Iranmeylek gelebt hatte) tauschte
ich mich tiber das auf Meidung basierende Blickverhalten der Tao aus. Ebenso wie
es mir und meiner Frau ergangen war, berichtete er, dass er an manchen Tagen von
den Menschen im Dorf freundlich gegriifit und an anderen von ihnen vollstindig
»ignoriert« (jiozayan) wurde (»They won’t know me.«). Den Zustand des kollektiven
»Nichtbeachtens« bezeichnete er als »village mass amnesia«. Er vermutete, dass die-
ser Wechsel im Verhalten mit dem Wetter zusammenhingen kénnte.”

16 Die Unterschiede in der Sozialisation von deutschen Mittelschichtskindern und Tao-Kindern fithren
dazu, dass in ersterem Fall das »Bose«internalisiert wird, wohingegen es in letzterem Fall externali-
siert wird. Die Koexistenz mit »unseren Geistwesen«—die wir als »psychische Probleme« wahrneh-
men — findet innerhalb der Abgeschlossenheit einer autonomen und klar umrissenen Entitat statt,
die dem westlichen Konzept von Person entspricht, wohingegen die Permeabilitit der Person bei
den Tao (und in anderen Gesellschaften mit vergleichbaren animistisch gepragten Vorstellungen)
ein Eindringen der »Ceistwesen«von aufden niemals vollstandig verhindern kann. Das »Bése« bleibt
aufgrund der in westlichen Gesellschaften bestehenden Vorstellungen von Person fiirimmer im In-
neren eingesperrt, es kann nicht nach draufen gelangen und das eigene Selbst verlassen. Beiden Tao
bewirken anders gelagerte Konzeptionen, dass das »Bose« kommt und geht und selbst im Falle von
Besessenheit niemals ein integraler Bestandteil des Selbst werden kann.

17 Ich gebe ihm hier recht. Wie ich bereits in Kapitel 5 erwdhnt habe, bringen vor allem altere Tao die
Phasen des zunehmenden und abnehmenden Mondes mit den Zustdnden von apiya und marahet
in Verbindung. Beiden Mondphasen kommt eine ganz unterschiedliche Gewichtung zu, die auch in

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

305


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Geister der Kindheit

Die Auswertung der Erhebungen des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao
sowie der von mir angefertigten Beobachtungsprotokolle hat ergeben, dass jiozayan
einen psychischen oder auch rdumlichen Riickzug bezeichnet, im weitesten Sinne das
»Ausblenden« einer anderen Person oder Sache (wobei dieser Unterschied von den Tao
aufgrund ihres animistisch gepragten Denk- und Fithlrahmens nicht unbedingt voll-
zogen wird). Jiozayan basiert nicht notwendigerweise auf einer physischen Abwen-
dung des Kopfes/Oberkorpers (und somit des Blickes) oder auf einer Fokussierung
des Sehverhaltens, es kann sich hierbei auch um eine innere Einstellung handeln,
etwa wenn jemand ein Tabu »nicht beachtet« oder die »Arger« (somozi) hervorru-
fenden Worte eines anderen »nicht an sich heranlassen moéchte«. Jiozayan muss als
eine Emotionsregulationsstrategie angesehen werden, durch die Kontamination mit
»schlechten Einfliissen« verhindert werden soll. Man kann jiozayan je nach Situa-
tionsspezifik mit »nicht beachten, »ignorieren«, »vergessen«, »verdrangenc, »unter-
driicken«, »wegsehen« oder auch »iibersehen« ibersetzen.'

Jiozayan ist eng verbunden mit der »Weigerung, mit anderen Personen zu reden«
(ji da sirsiringan). Wie ich dargestellt habe, ist Gespriachsverhalten ein zentraler Mar-
ker fir die Grenzziehung zwischen Ingroup und Outgroup sowie fiir die Qualitit so-
zialer Beziehungen. Wenn eine Feindschaftsbeziehung vorliegt, besteht gegenseitiges
Meidungsverhalten, das durch »Nichtbeachtung« (jiozayan), »verbalen Kommunika-
so kanen), seinen Ausdruck findet. Feinde werden auf diese Weise in ihrer Existenz
verleugnet und so behandelt, als seien sie nicht vorhanden (vgl. Kapitel 3, Abschnitt
Hierarchische, egalitire und antagonistische Gruppen).

Das »Ignorieren« und »Nichtbeachten« ist aulerdem eine wichtige Sozialisations-
und Erziehungsstrategie. Bezugspersonen evaluieren fortlaufend das Verhalten ihrer
Kinder, indem sie subtile Botschaften an diese senden, die in den meisten Fillen dazu
dienen, negatives Verhalten als solches zu markieren (siche vor allem Kapitel 13-15). Al-
teren Kindern, die bereits iiber eine gewisse Seelenfestigkeit verfiigen, wird bei ent-
sprechendem Fehlverhalten von den Bezugspersonen nicht selten die »kalte Schulter
gezeigt«. Es kann durchaus sein, dass Bezugspersonen, die mit dem Verhalten ihrer
Kinder unzufrieden sind, diese fir lingere Zeit »nicht beachten« und sich weigern, mit
ihnen zu sprechen. In den Interviews zu den Erziehungsmethoden sowie auch in den Er-
hebungen zum emotionalen Vokabular des ciriciring no tao gaben einige iltere Personen
an, dass in der traditionellen Zeit unbelehrbare Kinder, die sich stindig fehlverhielten,
als letztes erzieherisches Mittel von ihren Bezugspersonen durch vollstindige »Nicht-
beachtung« abgestraft wurden. Sie sagten den betreffenden Kindern dann:»Ob du lebst
oder stirbst, ist mir egal. Von nun an entscheidest du deine Angelegenheiten selbst!«

affektiver und emotionaler Hinsicht bedeutsam ist. Denn wenn an Tagen mit Marahet-Qualitit ver-

mehrt anito unterwegs sind, besteht ein erhohter Bedarf, sich selbst und andere vor deren Machen-
schaften zu schiitzen. Auch glaube ich, dass »gutes Wetter« (kakawan yapiya) nicht zuletzt deswegen
zu einem»angenehmen«sozialen Klima im Dorf fithrt, weil sich dann viele Dorfbewohneraufierhalb
ihrer Wohnungen aufhalten und das Treiben der Menschen genauestens mitverfolgen. Bei»schlech-
tem Wetter« (kakawan yamalahet) fehlt diese auf »Scham«basierende Ordnungjedoch, weil generell
weniger beobachtende Personen unterwegs sind, sodass andere Verhaltensstandards moglich sind
(vgl. Kapitel 6).

18 Einer meiner Informanten, der (iber ein hohes Maf$ an Bildung verfligte und zudem Englisch sprach,
bezeichnete jiozayan als eine (innere wie duflere) Haltung, die er mit»l don’t mind« iibersetzte.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Die auf diese Weise sich selbst itberlassenen Kinder konnten nach wie vor zum Schlafen
nach Hause kommen und an den Mahlzeiten teilnehmen, doch wurden sie weder an-
geschaut noch sprach man mit ihnen - zumindest so lange, bis eine Besserung erfolgte.

Mit dem Jiozayan-Verhalten der Tao lassen sich eine ganze Reihe verschiedener
emotionaler Qualititen und affektiver Zustinde in Verbindung bringen. Hiufig tritt
in Situationen der »Blickvermeidung« nicht nur eine einzige klar umrissene emotio-
nale Qualitit auf, sondern ein Mix an diversen Gefithlen, die sich gegenseitig bedin-
gen und zum Teil iberhaupt erst hervorbringen. Die Tao betreiben jiozayan, wenn

. sie anderen gegeniiber »Verachtung« (ikaoya), »Arger« (somozi) und »Abscheux
(jyakian) empfinden,

« sich ihre »Verachtung« anderen gegeniiber mit »Uberheblichkeit« (mazwey) paart,

« sie sich »schimen« (masnek) und daraufhin »Arger« (bzw. »Scham-Arger«) emp-
finden,

. sieihren »Arger« zu regulieren versuchen und

« sie »Angst« (maniahey) empfinden.

Die Tatsache, dass all diese Formen der »Nichtbeachtung« von den Tao als jiozayan
bezeichnet werden, deutet darauf hin, dass es sich hierbei um einen deskriptiven Ter-
minus handelt, der weder mit einer Interpretation noch mit einer Wertung einhergeht.
Bevor ich auf die Induzierung der frithkindlichen affektiven »Angst- und Scham-Dis-
position« (kanig) zu sprechen komme und anhand von empirischen Beispielen aufzei-
ge, wie Tao-Kinder als Reaktion auf die Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen
eine Vorliuferform des jiozayan erlernen, ist es notwendig, das auf »Nichtbeachtung«
basierende Verhalten der Tao als ein allgemeines gesellschaftliches Phinomen zu
betrachten, als ein Ausdrucks- und Emotionsregulationsverhalten, das sich wie ein
roter Faden durch die verschiedensten Bereiche des sozialen und kulturellen Lebens
der Tao zieht.

Jiozayan als ein Ausdruck von Verachtung, Arger und Abscheu

Nicht normatives Verhalten muss in der Tao-Gesellschaft durch »Verachtung« (ikaoya)
bestraft werden. Der Einzelne hat dabei keine andere Wahl, er muss das Fehlverhalten
anderer negativ evaluieren, um auf diese Weise seine eigene »moralische Rechtschaf-
fenheit« (apiya so nakenakem) nach aufden hin zu demonstrieren (vgl. Kapitel 6). Es gibt
viele Moglichkeiten, andere Personen zu »verachtens, die am hiufigsten praktizierte
ist »Blickabwendung« durch jiozayan.

Personen, die keiner regelmifiigen Arbeitstitigkeit nachgehen, werden von den
Tao als »faul« (malma) angesehen. Sie gelten als »unniitz« (abo so angangayan), da sie
weder Nahrung produzieren noch Geld verdienen. Aufgrund ihres geringen sozialen
Status werden sie von den Dorfbewohnern demonstrativ »iibersehen«. Das »Nichtbe-
achten« oder »Wegblicken« ist zugleich ein Ausdruck ihrer »Furchtlosigkeit« (jimania-
hey). Vor statusniedrigen Personen muss niemand »Angst« (maniahey) empfinden, da
sie tiber keinerlei Gefolgschaft verfiigen, die ihre Interessen gegeniiber anderen ver-
teidigen konnte. Von nutzlosen Personen geht kein Drohpotenzial aus, sie sind nicht in
der Lage, in anderen das moralische »Angst«-Gefiihl hervorzurufen.

Die soziozentrische Ausrichtung des Lebens an den Werten und Normen des so-
zialen Gemeinwesens und der animistisch geprigte Denk- und Fithlrahmen der Tao

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

307


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Geister der Kindheit

bewirken, dass im emotionalen und affektiven Erleben keine wirkliche Trennung zwi-
schen Gefiihlen der »Verachtunge, des »Argers« (somozi) und des »Widerwillens« bzw.
der »Abscheu« (jyakian) vollzogen werden kann. Da »Arger« bei den Tao idealerweise
fokussiert und kontrolliert werden muss, artikuliert er sich in vielen Situationen auf
indirekte Weise in Form von »Verachtung« (vgl. Kapitel 6). Verstof3e gegen die von den
Ahnen und Géttern auferlegte Ordnung fithren ferner dazu, dass neben »Arger« und
»Verachtung« ein intensiver »Widerwille«, gepaart mit »Abscheu«, empfunden wird.
Die physische Abwendung erfolgt in diesem Fall auf besonders heftige Weise, da die
Betroffenen die sie ereilenden »schlechten Einfliisse« zusitzlich mit einer fuchtelnden
Bewegung ihrer rechten Hand abwehren.

Ich mochte das Zusammenspiel der oben genannten Gefithle anhand eines Bei-
spiels illustrieren. Altere Tao betreiben »Blickabwendung«, wenn jiingere Personen
anzestrale Tabus missachten und z.B. wihrend der Fliegende-Fische-Saison speer-
fischen gehen. Das Jiozayan-Verhalten ist zum einen Ausdruck von »Verachtungs, da
durch das unerlaubte Fischen die Werte der sozialen Gemeinschaft verletzt werden.
Hinzu kommt aber auch, dass die Alten als Bewahrer der heiligen Ordnung durch den
Tabubruch der jiingeren Generation persénlich »beschimt« (jyasnesnekan) werden. Als
eine Reaktion auf das Gefiihl der »Scham« (masnek) entsteht »Arger« in ihnen, der auf
indirekte Weise artikuliert wird. Das Ausdrucksverhalten von »Arger« und »Verach-
tung«istin diesem Fall dasselbe. Das Begehen eines Tabubruchs stellt auflerdem einen
»Frevel« (miraratenen) dar, der auch fiir jemanden, der ihn nur beobachtet, verunrei-
nigend und somit gesundheitsgefihrdend ist, weshalb die durch jiozayan erfolgende
»Abwendung« zusitzlich noch durch »Angst« motiviert wird (s.u.). Diese »Angst« wird
jedoch nicht bewusst erlebt, weil sie von den Tao nicht zugelassen werden kann (vgl.
Kapitel 6). Stattdessen wird sie in eine Abwehrhandlung transformiert, die mit Gefiih-
len des »Widerwillens« und der »Abscheu« einhergeht.”

Die in der CAD-Hypothese (Rozin et al. 1999) geduflerte Annahme, dass »Verach-
tung« (C = contempt), »Arger« (A = anger) und »Ekel« (D = disgust) mit der Ebene der Ge-
sellschaft, der Ebene des Individuums und der géttlichen Ordnung korrespondieren,
kann somit im Falle der Tao bestitigt werden, wobei jedoch aufgrund des animistisch
geprigten Weltbildes der Sonderfall besteht, dass alle diese emotionalen Qualititen
und sozio-kosmologischen Ebenen derart miteinander verwoben sind, dass sie sich
zeitweise tiberlappen und kaum voneinander zu trennen sind.

Jiozayan als ein Ausdruck von Verachtung und Uberheblichkeit

Unter bestimmten Umstinden kann »Verachtung« eine Note der »Uberheblichkeit«
und des »Stolzes« (mazwey; mazwazwazin) aufweisen — zumindest aus der Perspektive
der Unterlegenen und weniger Begiinstigten. Dies ist der Fall, wenn eine Verwandt-
schaftsgruppe im Dorf Einfluss erlangt hat und vor anderen Personengruppen kei-
ne »Angst« (maniahey) mehr zu haben braucht. Die einflussreichere Gruppe ist dann

19 Gefiihlskombinationen aus »Verachtunge, »Arger« und »Widerwille«/»Abscheu« treten auch im Ma-
sozi-Modus auf, wenn Tao-Manner (und in gewisser Weise auch -Frauen) die gnito durch forsches
Auftreten an einem Ndherkommen hindern wollen (vgl. Kapitel 5). Ein anderes Beispiel, bei dem
ebenfalls zeitgleich »Verachtung, >>Arger<< und »Widerwille«/»Abscheu« empfunden wird, ist das
»Schiitteln der Fauste« (manwawey) wahrend der Bootseinweihungsrituale. Anders als im Masozi-
Modus erfolgt beim mawawey jedoch keine »Blickabwendung«durch jiozayan.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

aufgrund ihrer »kollektiven Stirke« (moyat) in der Lage, schwichere Gegner in ihre
Schranken zu weisen:

Einflussreiche Verwandtschaftsgruppe

Yaro kakteh na yaminazasing sira ori da pakamotdeh so tao.

MRS, BIRZZH, FRAtPIERERA.

Sie sind zahlreich und verfiigen (iber viele Briider und Cousins; deshalb sind sie in
der Lage, andere herumzukommandieren.

Ta na yamyan so ikaoya jira am jimizeyak.
HPIFEEFREAR, FIRARBAE.

Sie treten mit Verachtung auf; sie sprechen nicht mitanderen.

Jiozaya sira ta sino makey ya mey da pakakasing ?

ARG M, SRR SR PIERE FK?

Sie beachten sie noch nicht einmal; wer mochte schon von ihnen schikaniert
werden?

Emotionale Geschichte 6; erzahlt von Mann (46 Jahre).

Das »stolze« und »tiberhebliche« Auftreten einflussreicher Gruppen fithrt auflingere
Sicht zu kosmischer Vergeltung, zu einem »Umschlagen des Schicksals«, denn die
statistische Wahrscheinlichkeit gebietet es, dass in den Folgegenerationen weniger
Minner geboren werden und sich die Vorrangstellung innerhalb der Dorfgemein-
schaft nicht mehr aufrechterhalten lisst.

Jiozayan als ein Ausdruck von Scham bzw. Scham-Arger

Personen, die der »Verachtung« durch andere ausgesetzt sind, neigen ebenfalls zu
Jiozayan-Verhalten. In einigen Fillen - etwa, wenn jemand bei einem Fehlverhalten
auf frischer Tat ertappt wird — kann die »Blickabwendung« der Ubeltiter eindeu-
tig als »Scham« (masnek) identifiziert werden. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn
Schneckensammlerinnen auf einem fremden Tarofeld erwischt werden. Durch ihr
»Wegblicken« geben sie zu verstehen, dass sie »sich schimen« und »verlegen« (manig)
sind. Thr Schweigen ist ein zusitzliches Eingestindnis ihres Fehlverhaltens, da in-
nerhalb der Tao-Hierarchie Schweigen gegeniiber Sprechen (bzw. Schimpfen) einen
untergeordneten Status anzeigt.

In anderen Fillen ist die Situation jedoch komplexer und somit vieldeutiger.
»Faule Personen« (malma a tao), die im Dorf der allgemeinen »Verachtung« durch
Jiozayan ausgesetzt sind, reagieren auf die erfahrene soziale Ausgrenzung ebenfalls
mit »Blickvermeidungs, d.h. auch die Betroffenen selbst tun so, als ob die sie »ver-
achtenden« anderen gar nicht vorhanden waren. Wenn im Dorf Personen aufgrund
eines fragwiirdigen Verhaltens »offentlich besprochen« (ikazyak) werden, stellen
sich die Betroffenen zumeist stur und lassen sich nichts anmerken.?® Dergleichen
Formen der »Nichtbeachtung« werden von den Dorfbewohnern fiir gewdhnlich als

20 Als die Errichtung einer illegalen Nudelsuppenkiiche auf einem 6ffentlichen Parkplatz in Iranmey-
lek fiir Gesprachsstoffsorgte, »ignorierten« die Betreiber die allgemeine Kritik der Dorfbewohner an
ihrem egoistischen Vorgehen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

309


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Geister der Kindheit

»Scham«-Displays aufgefasst. Doch aufgrund der Vielschichtigkeit des Jiozayan-Ver-
haltens besteht immer auch die Moglichkeit, dass ein »Scham«-Display maskiert oder
gar nicht als solches intendiert ist und dass der Sender dieser Ausdruckszeichen in
Wirklichkeit eine andere Emotion wie z.B. »Verachtung« oder »Arger« (somozi) emp-
findet. Denn die sehr dhnlichen Ausdruckszeichen des jiozayan sowohl im Falle von
»Scham« als auch »Verachtung«/»Arger« erlauben es den Betroffenen, auf der Ebe-
ne des Gefiihls bestimmte emotionale Qualititen in andere zu transformieren, ohne
dass andere Personen dies feststellen und als normatives Fehlverhalten sanktionieren
kénnten.”

Ich gehe davon aus, dass der Grundstein fir die dem Jiozayan-Verhalten anhaf-
tende Vieldeutigkeit bereits in der frithen Kindheit gelegt wird. Der unidirektionale,
erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil von Tao-Bezugspersonen
lisst Kindern keine andere Wahl, als den in ihrem onowned empfundenen »Arger« —
wenn itberhaupt — auf indirekte und subtile Weise zu artikulieren. Da jegliche kindli-
che aggressive Auflerung zu einer sofortigen Intensivierung bestimmter von den Kin-
dern als unangenehm empfundener sozialer Praktiken fithrt (s.u.; siehe auch Kapitel
12-16), bleibt dlteren Siuglingen und Kleinkindern nur das kulturell erlaubte Jiozayan-
Verhalten, um fiir ihre »schlechten Gefiithle« (marahet so onowned) einen sozial akzep-
tierten emotionalen Ausdruck zu finden. Was von den Bezugspersonen als »Scham«-
Display interpretiert wird, kann in Wirklichkeit Ausdruck diverser anderer kindlicher
Emotionen (oder Vorliuferemotionen) sein.

Aufgrund der Polymorphie der Ausdruckszeichen beim Jiozayan-Verhalten be-
steht die Moglichkeit, dass bestimmte Personen bei den Tao niemals bewusst »Scham«
empfinden, weil das durch jiozayan aufgesetzte »Scham«-Display von ihnen auf der
Gefiihlsebene als »Arger« oder »Verachtung« erfahren wird. »Scham« wire in diesem
Fall ein Affekt, der nicht an den Aufmerksambkeitsbereich der Person herangelassen
werden darf, weil er die gesamte Person erfassen und somit zerstéren wiirde (vgl.
Smith 1981 und Prytz-Johansen 2012 [1954] iiber das »Scham«-Empfinden der Maori).
Die Transformation der »Scham« in »Verachtung« miisste als ein Abwehrmechanis-
mus verstanden werden, der notwendig ist, um eine globale negative Evaluation der

Person zu verhindern.

Es gibt sowohl in den emotionalen Geschichten der Emotionswértererhebungen
als auch in den von mir angefertigten Beobachtungsprotokollen viele Beispiele, in
denen das konkrete Jiozayan-Verhalten der Tao mehrere Interpretationen zulisst.
Dabei fillt auf, dass insbesondere »Scham«, »Arger« und »Verachtung« ein sich iiber-
schneidendes semantisches Feld bilden:

21 Das polymorphe Ausdrucksverhalten des »Blickabwendens« verhindert, dass andere in solchen
Situationen jemals Gewissheit tber die Gefiihle der betreffenden Personen erlangen kdnnen. Die
subjektiven Welten des onowned entziehen sich jeder Interpretation und Spekulation von aufien. Die
Vielschichtigkeit des Ausdrucksverhaltens beim jiozayan begiinstigt und verstarkt somit ein Phano-
men, das innerhalb der pazifischen Region als opacity of mind bezeichnet wird.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition 311

Alteste Tochter und Vater

Na oya yaken a yajyangey do takey a manzavok.

fth (BE) BE (ZF) AL LERE.

[Mein Vater] beschimpft mich, weil ich nicht aufs Feld gegangen bin, um Unkraut
zujaten.??

Ta na yamakdeng na avayan jyaken nam ko to naziboan o avavay na jyaken.
BAMBEERER, ERTEIEMHERENER.

Obwohl er mich aufs Heftigste beschimpft, achte ich nicht weiter auf sein Ge-
schimpfe.

Ta na oya yaken nam yako jingozaya.”*
fthE Ik, HAEM.

Waihrend er mit mir schimpft, beachte ich ihn nicht.

Yamarahet onowned na ni yama.
EBBNERE.

Mein Vater fiihlte sich schlecht.

Emotionale Geschichte 7; erzahlt von Frau (38 Jahre).

Jiingerer und alterer Bruder
Ni manlita si kaka na do dehdeh.
HE SR A EA.

Sein dlterer Bruder betrog einen Taiwaner.

Kowan na do dehdeh am o aleleh a ya da voden am alima ranow.

S SEARBEREEZER TR,

Sein alterer Bruder sagte dem Taiwaner, dass die Leihgebuhr fiir ein Motorrad
500 NTD betragen wiirde.**

Kowan na ni wari na am marahet manivet so tao.
i (A5 MBABTITFHNE.

Derjlngere Bruder sagte (zum dlteren), dass es schlecht sei, andere zu betrligen.

22 Im Originaltext werden nur die Pronomina genannt. Dies ist eine normale Praxis bei den Tao, da so-
ziale Beziehungen in der verbalen Sprache fiir gewdhnlich verschleiert werden, sodass sie nur von
Eingeweihten richtig interpretiert werden kénnen. Nachfragen haben ergeben, dass bei diesem Bei-
spiel das Verhiltnis zwischen einem Vater und seiner dltesten Tochter behandelt wird.

23 Jingozaya ist eine Variante von jiozayan.

24 Normalerweise bezahlte man zum Zeitpunkt meiner Forschung auf Lanyu fiir ein Motorrad zwischen
300 und 400 NTD am Tag.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Jina ozayan si wari na.

Lu S-S cR

Der altere Bruder beachtete daraufhin denjiingeren Bruder nicht mehr.?®
Emotionale Geschichte 8; erzahlt von Mann (42 Jahre).

Das Jiozayan-Verhalten der Tochter (im ersten Beispiel) und des ilteren Bruders (im
zweiten Beispiel) verhindert in beiden Fillen, dass ein offener Streit zwischen Vater
und Tochter bzw. zwischen ilterem und jiingerem Bruder ausbricht. Die Tochter darf
dem Vater aufgrund der hierarchischen Verwandtschaftsbeziehung keine Widerwor-
te geben; sie muss »still erdulden« (pahekheken o onowned), von ihm ausgeschimpft zu
werden. Auch wenn es tatsichlich ihre Verpflichtung gewesen ist, auf dem Feld Un-
kraut zu jiten, verst6ft der Vater gegen die Regeln der Sittlichkeit, da er die Tochter
nach der hier gewahlten Terminologie »ernsthaft« (makdeng) »ausschimpft« (avayan).
Diese Form des Ausschimpfens ist gleichbedeutend mit »lautem Schreien« (amlololos;
valvalakan), das eine Form des nicht fokussierten »Argers« und somit Kontrollverlusts
darstellt (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Korperseele). Die Tochter empfindet somit berechtig-
terweise in ihrem onowned »Arger«/>Wut« — Gefiihle, die sie ihrem Vater gegeniiber
allerdings nicht direkt zeigen darf. Ich interpretiere ihr »Wegblicken« deshalb als eine
Scham-Arger-Reaktion im Sinne von Lewis (1995). Im zweiten Beispiel tut der jiingere
Bruder etwas, das er in der Tao-Gesellschaft aufgrund der Regeln der Altershierarchie
nicht tun darf: Er kritisiert seinen dlteren Bruder, dessen Verhalten er als »amoralisch«
(marahet) bezeichnet. Auch wenn dieser nun tatsichlich »Scham« empfinden mag,
weil der jiingere ihm ins Gewissen geredet hat, ist es nach den normativen Regeln des
iwawalam so tao legitim, auf dessen Kritik mit »Arger«, »Verachtung« und ggf. sogar
»Widerwillen«/»Abscheu« zu reagieren.

In partnerschaftlichen Beziehungen werden viele Themen nicht direkt ange-
sprochen, sondern auf indirekte Weise ausgehandelt, von Frauen in der Regel durch
»Liebesentzug, der ebenfalls dem Jiozayan-Komplex zuzurechnen ist:

Ehepaar
Jina ozayan o mahakey na aboata o vazey na do vahey da.
USSR iubie SIPSPEY ub e S 12 S )

Sie beachtet ihren Ehemann nicht, weil dieser seit Lingerem keine Arbeit hat.

Manotong o mavakes na am ji nasirsivingen o mahakey na.
AR ERER, BEB2AXBRIRLTE.

Sie kocht ihm das Essen, doch redet sie kaum mitihrem Mann.

Marahet so onowned na no mahakey am tongyan do vahey da.

e EVERFR—EFEIRE.

Der Ehemann fithlt sich schlecht und verlasst das Haus nicht mehr.
Emotionale Geschichte 9; erzahlt von Frau (61 Jahre).

25 Wie allgemein bei den Tao (blich, wird die soziale Beziehung der Briider an dieser Stelle im Original-
text verschleiert, da diese nur als Personalpronomina aufgefiihrt werden.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Die im obigen Beispiel aufgefithrte »Nichtbeachtung« des Ehemannes, die sich primir
darin ausdriickt, dass seine Frau aufgehdrt hat, mit ihm zu reden, kann als ein Aus-
druck »tiefsitzender Unzufriedenheit« (ni kayan) sowie »Verargerung« (mindok; somozi)
aufgefasst werden. Letztlich basieren diese Emotionen jedoch auf »Schamg, da ein
mittelloser Haushalt seinerseits der »Verachtung« und somit Ausgrenzung durch die
Dorfbewohner ausgesetzt ist.

Arger-Regulation durch jiozayan
Ich habe bereits an verschiedenen Stellen darauf hingewiesen, dass »Arger«/»Wut«
von den Tao als eine schidliche Emotion angesehen wird, die von aufien durch eine
Intervention der anito induziert oder durch Zustinde von Besessenheit hervorgeru-
fen wird. Aus diesem Grund ist es fiir die Tao wichtig, den krank machenden »Arger«
gar nicht erst an sich heranzulassen. In vielen Fillen wird der aus dem onowned auf-
steigende »Arger« durch »Blickabwendung« reguliert. Als mir ein 65-jihriger Mann
in einem feierlichen Moment die Schépfungsgeschichte von Iranmeylek erzihlte und
ein betrunkener Verwandter ihn dabei immer wieder unterbrach, setzte dieser sich
schliefllich in eine Position, in der er die Wand anblickte, um den Stérenfried nicht
mehr sehen zu miissen. »Blickabwendung« impliziert, dass das, was man nicht sehen
kann, auch nicht mehr vorhanden ist. Auf diese Weise wird der Ausléser des »Argers«
eliminiert.

Auf ein kleines Kind hingegen, das eine Schiissel zerbrochen hat, kann man nicht
ernsthaft »wiitend« sein, da das Kind schlief3lich noch nicht iiber den notwendigen
Wissensstand verfiigt, um sein Verhalten besser kontrollieren zu kénnen:

Vater und jiingeres Kind

Ko jingozaya ta kanakan pa ori.

BrEgM, BAathRENEF

Ich beachte ihn nicht, weil er noch ein kleines Kind ist.
Emotionale Geschichte 10; erzahlt von Mann (55 Jahre).

Neben den auf Raumverhalten basierenden Strategien der »Arger«-Regulation gibt es
auch solche, die mentalistisch verlaufen, wie das »Vergessen«, »Unterdriicken« und
»Verdringen« (topikabobwa; naziboan; jiozayan; vgl. Kapitel 6). »Arger« wird auRerdem
durch Umdeutung reguliert:

Jiingerer Bruder

Na miwawalam am na ipanci jyaken am ko jyatengneng a yamangahahap.
BRERARTEEINRIEHE, thREH BB REATEITA.

Als ich mit meinem Freund beisammensaf und mich unterhielt, sagte dieser, dass
[meinjlngerer Bruder] zu nichts niitze sei, weil er nicht weif3, wie man Fische fangt.

Na jyasekan yaken a kakteh na ori nam kapiliman.

thEREERFE, EULFMFT THER.

Als er meinen Bruder schlecht machte, fiithlte ich mich provoziert und wir fingen
deshalb an, uns zu priigeln.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

313


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Geister der Kindheit

Da macita yamen nam da piyawahen yamen.

RN ABREMITE, BRMAIH.

Als die Dorfbewohner mitbekamen, dass wir uns priigelten, kamen sie herbei und
iberredeten uns, damit aufzuhéren.

Da ka piyawahen rana jyamen namen kowli rana.

IR FREFMARE, RMMEEER.

Nachdem sie uns an den Armen auseinandergezogen hatten?®, gingen wir jeder fiir
sich nach Hause.

BRE IR

Am nachsten Morgen redeten wir wieder miteinander.

Jina ozaya o ipanci na no kagagan na ni wari.

RBEBAFEGMRAVEE.

Mein jiingerer Bruder beachtete die Worte [meines Freundes] nicht weiter.
Emotionale Geschichte 11; erzahlt von Frau (39 Jahre).

Ehemann und Schwiegermutter

Yasomozi ya panci jyaken no kahanghangan ko am: »Asyori? Na jimanjan imo ni kaka ta
mangey do keysan na cipavononga imo do sinavat na a yateymararaten si kaka ta.«
TRERHEER > EEGER? INBEEFBHIE A RUYR, thth R
YRk pIS, BB EMR/IR .«

Mein Ehemann sagte erbost zu mir: »Wie kann das sein? Deine éltere Schwester ist
ans Meer gegangen, um Seegras zu pfliicken und hat dir weder Bescheid gesagt
noch dir etwas davon abgegeben ... Deine altere Schwester ist wirklich sehr geizig.«

Kowan ni ina am: »Cyaha ta naknakmen na rana ni kaka mo, ji nyo ozaya !«

1545 (STERVIEIR) 57 »RRAMR! IR1EME (KARBVIEYR) BittB 2 RARE,
REEE K

Da schaltete sich die Schwiegermutter ein und sagte: »Egal! Deine Schwester hat
ihre eigene Denkweise, beachte es einfach nicht!«

Emotionale Geschichte 12; erzahlt von Frau (44 Jahre).

Im ersten der beiden oben aufgefiithrten Beispiele verfiigt der jiingere Bruder iiber ein
apiya so nakenakem, weil er die verletzenden Worte des Freundes seines ilteren Bru-
ders »nicht beachtet«. Allerdings kann niemand wissen, ob der jiingere Bruder nun
einen »Groll« (somozi do onowned) gegen den Freund des Bruders hegt oder nicht. Auch
wenn die »schlechten Gefithle« des jiingeren Bruders auf der Verhaltensebene nicht

26 Kontrahenten werden von den Tao tblicherweise getrennt, indem man, ohne allzu grofie Kraft auf-
zuwenden, an den Handen und Armen der Streitenden zieht. Auf diese Weise versucht man, diese
dazu zu bringen, sich zu trennen und nach Hause zu gehen. Der letzte Impuls zur Aufgabe muss aber
von den Kdmpfenden selbst kommen. Aus diesem Grund handelt es sich auch nicht um eine Form der
Gewaltanwendung, sondern um ein »Uberreden« (& quan) (vgl. Kapitel 6).

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

erkennbar sind, besteht die Moglichkeit, dass sie in einer anderen Situation, even-
tuell auch viele Jahre spiter, an die Oberfliche dringen. Unter Alkoholeinfluss oder
in Zustinden allgemeiner Gereiztheit triibt sich das Denken und Fithlen der Men-
schen, sodass eine Person nicht mehr die notwendige Starke aufbringt, »unhoflichen«
(jyaninnigan) oder »schamlosenc (jyasnesnekan) Worten zu widerstehen.

In dem zweiten Beispiel beendet die Schwiegermutter die Anklage des Ehemanns
gegen die iltere Schwester seiner Frau, indem sie darauf hinweist, dass diese ihre
eigene »Denkweise« (pannaknakman) hat. So konnte es sein, dass die dltere Schwester
das gesammelte Seegras benétigt, um ihre vielen Kinder zu versorgen, die ansonsten
an Hunger leiden miissten. Es handelt sich hierbei um den Versuch einer Umdeutung,
um das Aufbringen von Empathie fiir die Situation anderer. Letztlich ist es das »Mit-
leid« (ikasi; mangarilow) gegeniiber den hungrigen Kindern der ilteren Schwester, das
den Ehemann dazu bringen kénnte, seinen Vorwurf des »Geizes« (mabayo; yatey mira-
ratenen) zuriickzunehmen.

Einigen ilteren Personen sagt man nach, dass sie nicht »wiitend« werden kénnen.
Auch wenn andere sie beschimpfen, bleiben sie »ruhig« und schweigen, d.h. sie »er-
tragen« und »erdulden« (pahekheken o onowned) die Beleidigungen der anderen, ohne
ihrerseits »iiberheblich« (mazwey) zu werden. Das Gefiihl, das in solchen Situationen
von den Tao empfunden wird, ist ein Gefithl der »moralischen Erhabenheit« (masa-
rey). Denn in der Gesellschaft der Tao genieflt derjenige einen hoheren Status, der
seinen »Arger« fokussiert und nicht auf unkontrollierte Weise ausbrechen lisst. Je il-
ter eine Person wird, desto mehr stellt sich das Gefiithl der »moralischen Erhabenheit«
ein. Eine idealisierte Sicht auf den kulturspezifischen Lebenszyklus der Tao besagt,
dass Hochbetagte sich durch nichts mehr aus der Fassung bringen lassen und in allen
Situation nur noch masarey (»Freude«, »Gliick«, »moralische Erhabenheit«) empfinden.

Jiozayan als ein Ausdruck von Angst

Neben »Scham« (masnek) ist auflerdem »Angst« (maniahey) als ein weiteres morali-
sches Gefiihl bei den Tao unmittelbar an der kulturspezifischen Ausprigung verschie-
dener emotionaler Qualititen beteiligt. Wie ich aufgezeigt habe, darf »Angst« unter
keinen Umstinden zugelassen werden und muss immer dann, wenn sie aufzutreten
droht, sogleich negiert werden (vgl. Kapitel 6). Eine typische Abwehrreaktion auf
»Angst« induzierende Dinge oder Ereignisse besteht — ebenso wie bei »Scham« — im
Jiozayan-Verhalten. Personen mit einem schlechten Charakter sollten moglichst »nicht
angeschaut« werden, um eine Kontaminierung mit »schlechten Dingen« abzuwen-
den. Die Tao glauben, dass sich die schlechten Verhaltensweisen der Menschen »an
andere Personen anheften« (paningtan do kadwan tao) und durch die Sinneséffnun-
gen in deren »korperliches Selbst« (kataotao) eindringen. Ein »Abwenden des Kopfes
oder Oberkorpers« erfolgt in diesen Situationen, damit »schlechte Dinge« weder von
Auge, Ohr noch Nase erfasst werden konnen. Aber auch Hautiibertragungen kénnen
Verunreinigung herbeifithren, die sich durch Jucken bemerkbar macht (vgl. Kapitel s,
Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen).

»Personenc, die besonders masozi sind, sollte man nicht in die Augen blicken. An
dieser Stelle ist es notwendig, von einem erweiterten Personenbegriff auszugehen,
da auch Geistwesen, Tieren, Pflanzen und bestimmten Objekten quasimenschliche
Eigenschaften zugesprochen werden. Die Tao verfiigen iiber kein anthropozentri-
sches Weltbild, die »lebenden Menschen« sind lediglich eine von vielen Daseinsformen,

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

315


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

Geister der Kindheit

die sich gegenseitig auf vielfiltige Weise affizieren. Wenn Tao-Minner beim Treiben®
der Fliegenden Fische unvermittelt auf einen »Hai« (zokang) stofRen, »meiden sie direk-
ten Blickkontakt«, um seine »Wut« nicht zu entfachen. Der »Hai« wird als ein gefihr-
licher Gegner angesehen, den man nur bezwingen kann, indem man erst gar keine
Beziehung zu ihm aufbaut und ihn somit in seiner Existenz verleugnet.

Das »Abwenden des Blickes« aufgrund eines »Angst« auslésenden Ereignisses stellt
eine effektive Negation dieser »Angst« dar. Nach einem Todesfall im Dorf bewaffnen
sich Tao-Minner in jungen und mittleren Jahren mit Speeren und Dolchen und zie-
hen zusammen zum jenseits des Dongqing-Flusses gelegenen Friedhof, um den dort
residierenden anito zu drohen. Durch ihr kriegerisches Verhalten?® wollen sie die bos-
artigen Geistwesen an einem Verlassen ihres angestammten Ortes hindern. Nach drei-
maligem Angriff in militdrisch anmutender Formation wenden sich die Mdnner abrupt
vom Friedhofseingang ab und gehen schnellen Schrittes, ohne sich noch einmal umzu-
drehen, zuriick ins Dorf. Sie diirfen sich nicht nach den anito umdrehen, weil dies die
anito real werden lieRe, sie stirken wiirde. Dadurch, dass sie »nicht zuriickschauen,
belassen sie sich selbst in dem Glauben, dass durch ihre Intervention die anito erfolg-
reich zuriickgedringt wurden und ihnen (vorerst) nichts mehr anhaben kénnen.

Wihrend das Erleben von »Scham« die soziale Integritit einer Person bedroht, at-
tackiert »Angst« ihre spirituelle Integritit, d.h. die fragile Einheit von Freiseele und
»korperlichem Selbst«. Das »Angst«-Gefiihl darf niemals zugelassen werden, weil es
das klare Denken und Fithlen auflést und einen gefihrlichen Zustand der Unwissen-
heit hervorruft, in dem die Seele orientierungslos ist. Wenn die Tao einer essenziellen
Bedrohung ausgesetzt sind, regulieren sie das in ihnen aufkommende »Angst«-Ge-
fithl umgehend durch »Blickabwendung« und Muskelanspannung. Sie begeben sich
in einen anderen affektiven Modus, der von Gefithlen der »Verachtunge, des »Argers«
sowie des »Widerwillens«/der »Abscheu« gepragt ist. Tatsichlich ist hier nicht genau
zwischen Kérperduktus und Emotion zu unterscheiden, weil beide sich gegenseitig
hervorbringen. Es bleibt letztlich unklar, ob die Gefiihle der »Verachtung« zu einem
Abwenden des Kopfes/Oberkorpers fithren oder ob die korperliche Handlung besagte
Gefiihle iiberhaupt erst erzeugt. Beides ist moglich. Das kulturspezifische regulative
Verhalten der Tao erfolgt auf aktive Weise und stellt einen Korpus an Verhaltensweisen
dar, der in der frithen Kindheit durch entsprechende Sozialisationspraktiken erlernt
wird (siehe Kapitel 12 bis 16).

»Angst« kann am besten itberwunden werden, indem man das »Angst« auslésende
Subjekt »verachtet, also auf demonstrative Weise »keine Angst« (jimaniahey) vor ihm
empfindet. Man muss die Transformation des »Angst«-Gefiihls in »Verachtung« im
Zusammenhang mit dem emotionalen Nexus von »Arger«/»Wut« und »Angst« sehen,
denn eine erfolgreiche Negation der »Angst« steht fiir eine hohere Statusposition und
somit fiir vitalen »Arger«. Wenn ich selbst »furchteinfléend« (masozi) bin, erhéht sich
mein sozialer Status, weil viele Personen vor mir »Angst« empfinden und mit ihren
Augen registrieren, was ich tue. Diese Personen bilden meine Gefolgschaft, denn ich
besitze Macht und Einfluss iiber sie. Hieraus folgt im Umkehrschluss, dass Personen,

27 Es gibt eine Fangmethode, bei der Tao-Manner im Wasser tauchend die Fliegenden Fische in
ausgelegte Netze treiben.

28 Die Minner produzieren vor dem Friedhofseingang laute Gerausche, werfen mit Steinen nach den
anito und setzen sich mitihren Waffen in Szene.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

die auflerstande sind, »Angst« zu generieren, getrost »itbersehen« werden kénnen. Be-
trunkene Personen werden in der Regel »keines Blickes gewiirdigt« (jiozayan), da sie
unzurechnungsfihig geworden sind und keinerlei Gefahr mehr von ihnen ausgeht. Sie
sind auflerstande, das moralische »Angst«Gefiihl in anderen auszulésen, und kom-
men deshalb auch nicht mehr in den Genuss einer bevorzugten Behandlung.”

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Strategie des jiozayan einen
wichtigen kulturspezifischen Link darstellt, durch den Empfindungen der »Angst«
und »Scham« in »Arger«, »Verachtung« und »Widerwillen«/»Abscheu« transformiert
werden kénnen. Die emotionalen Nexi von »Angst« und »Arger« sowie von »Scham«
und »Verachtung« manifestieren sich in affektiven Aushandlungsprozessen, an denen
verschiedene »soziale« Akteure beteiligt sind. Dariiber hinaus bestehen sie auch auf
der Ebene psychophysiologischer Prozesse, denn die Transformation von »Angst« und
»Scham« in »Arger«, »Verachtung« sowie »Widerwillen«/»Abscheu« erfolgt durch eine
Aktivierung des somatischen Nervensystems, durch ein Anspannen der Muskulatur
und somit einer Stirkung der Abwehrkrifte (vgl. Kapitel 6).

Induzierung einer friihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Ich habe bislang vor allem Beispiele fiir Jiozayan-Verhalten aufgefiihrt, in denen er-
wachsene Personen vorkamen. Dies hat den einfachen Grund, dass ich vor einer Dar-
stellung des kindlichen Jiozayan-Verhaltens die kulturelle Nische beschreiben wollte,
in der Tao-Kinder aufwachsen. Die Strategien des mahanang und jiozayan werden in
Tao-Kindern jedoch nicht einfach nur durch entsprechende Sozialisationspraktiken
ihrer Bezugspersonen hervorgerufen; sie agieren als selbststindige Akteure, die genau
verfolgen, wie sich Erwachsene um sie herum benehmen. Im Kleinkindalter fangen
sie an, deren Verhaltensweisen zu imitieren und sich in den diversen Techniken des
»Wegblickens« zu erproben.*

Im Folgenden wende ich mich dem kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhalten
zu, das durch die sozialen Praktiken der Bezugspersonen bei Kindern im spiteren
Sduglingsalter und wihrend der Kleinkindphase evoziert wird. Nicht immer, aber
recht hiufig treten beide Verhaltensweisen zusammen auf, weswegen ich sie hier als
einen Komplex behandele, der einen wesentlichen Bestandteil des Pradispositionalen
Primings bei Tao-Kindern ausmacht.

29 Esistinteressantzubeobachten, wie betrunkene Manner auf symbolische Weise mit angewinkeltem
Fufdvon den élteren Frauen ihrer Verwandtschaftsgruppe getreten werden. Die Frauen trauen sich in
solchen Momenten, ihrer »Verachtung« vollen Ausdruck zu verleihen, weil die Manner in ihrer Trun-
kenheit—kleinen Kindern nicht undhnlich —wehrlos geworden sind.

30 Die Beschreibung des ganzheitlichen kulturellen Kontextes besitzt den grofien Vorteil, dass be-
stimmte einander dhnelnde Verhaltensmuster in den verschiedenen Entwicklungsaltern ausge-
macht und aufeinander bezogen werden kénnen. Die Komplexitat und Feinkérnigkeit des Materials
erlaubt dabei Spekulationen (iber mégliche Zusammenhinge, die zwischen »primaren Institutio-
nen« und »sekundaren Institutionen« bestehen kdinnten (Whiting & Child 1953). Die Fahigkeit zur
Kontextualisierung ist eine der herausragenden Eigenschaften der Sozial- und Kulturanthropologie
und stellt zugleich ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal zu anderen Wissenschafts(sub)diszi-
plinen, wie z.B. der Kulturpsychologie oder Interkulturellen Psychologie, dar.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

317


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318

Geister der Kindheit

Die Strategie des »Wegguckens, die vom Sauglingsalter an eingeiibt wird, stellt
eine Form des psychischen Riickzugs dar und entspricht somit einer intrapersonalen
Regulation. Die von einem Kind in Momenten des jiozayan empfundenen Emotionen
und affektiven Regungen existieren aus der kulturellen Eigensicht der Tao heraus
betrachtet nur innerhalb der subjektiven Erfahrungswelt des onowned, die aufgrund
ihres idiosynkratischen Charakters kein Bestandteil der in Sprache formulierbaren
Welt des sozialen Gemeinwesens (und somit des nakenakem) ist.

In der Zeit des Ubergangs vom Kleinkindalter zum Kindesalter wird zusitzlich
zum »Weggucken« die Strategie des »Weglaufens« (miyoyohyo) praktiziert. Die Aus-
weitung des kindlichen Aktionsradius hat zur Folge, dass Kinder von 3,5 Jahren an
eine grofere Bewegungsfreiheit geniefRen und sich ggf. selbst von den erwachsenen
Bezugspersonen raumlich entfernen kénnen (vgl. Kapitel 7 und 8). Sowohl riumliches
Entfernen als auch psychischer Riickzug dienen dazu, die Quelle der Bedrohung als
»nicht vorhanden« auszublenden. Kindliches »Weglaufen« wird in der Regel durch
»schimpfen«/»anblaffen« (joya) der Bezugspersonen verursacht, hiufig in Kombina-
tion mit der zur Schlaggeste erhobenen rechten Hand (siehe Kapitel 13). Durch das
raumliche Entfernen demonstrieren Kinder ihren untergeordneten Status. Sie voll-
ziehen eine Unterwerfungshandlung und tragen somit indirekt zur »Arger«-Regula-
tion der Erwachsenen bei, die sich selber in solchen Momenten als »furchterregend«
(masozi) erleben kénnen.

Beiden Formen des Riickzugs ist gemeinsam, dass sie Strategien im Umgang
mit Angstigung und Beschimung darstellen, bei denen es sich zugleich um ein Aus-
drucksverhalten handelt, das bei den Tao mit »Arger« (somozi) und / oder »Verachtung«
(ikaoya) assoziiert wird.* Wie ich oben dargestellt habe, besteht der Unterschied zwi-
schen den auf »Angst«/»Scham« und den auf »Arger«/»Verachtung« basierenden Ver-
haltensweisen des jiozayan (die in ihrem Ausdrucksverhalten kaum voneinander zu

unterscheiden sind) vor allem in einer Aktivierung des somatischen Nervensystems,
in einer Anspannung der Muskeln, in einer Stirkung der Abwehrkrifte. Die Uberwin-
dung der frithkindlichen affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) erfolgt
durch eine mehr oder weniger prompt einsetzende Transformation von »Angst« und
»Schame« in »Arger« und/oder »Verachtung«, wobei die Uberwindung eines passiven
(kindlichen) Zustandes durch korperliches Aktivwerden herbeigefithrt wird.

Die frithkindliche affektive »Angst- und Scham-Disposition« kann nicht (oder nur
teilweise) iiberwunden werden, wenn Kinder anstelle von »Arger«/»Verachtung« mit
»Traurigkeit«/»Niedergeschlagenheit« (marahet so onowned) auf zugefiigte Angsti-
gungen und Beschimungen reagieren. Wie ich in Kapitel 4 bei der Behandlung der
genderspezifischen Emotionalitit aufgezeigt habe, handelt es sich bei den passiven
Emotionsregulationsstrategien um ein tendenziell weibliches Verhalten. Aufgrund be-
stimmter sozialriumlicher Interaktionsmuster sowie der bei den Tao anzutreffenden
genderspezifischen Arbeitsteilung gelingt es den meisten Tao-Midchen und -Frauen

31 Beim rdumlichen Rickzugsverhalten muss zwischen einem »Wegrennen« und »Weggehen« unter-
schieden werden. Beide Handlungen werden von den Tao als miyoyohyo bezeichnet. Wahrend »Weg-
rennen«aufdas Empfindenvon»Angst«hindeutet, ist dies beim »Weggehen«nicht der Fall. Trotzdem
missen beide Verhaltensweisen aus der Akteursperspektive heraus betrachtet als aktive Handlun-
gen verstanden werden, die mit Empfindungen des »Argers«/der »Wut« und/oder »Verachtung«
einhergehen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition 319

nicht, die ihnen in der frithen Kindheit evozierte »Angst- und Scham-Disposition« im
gleichen Mafle wie Tao-Jungen und -Minner zu iiberwinden. Auch lernen Tao-Mid-
chenvon frith an, dass ihre Korper iiber eine geringere Widerstandsfahigkeit verfiigen
und dass sie aufgrund ihrer »weichen/schwachen Seelen« (jimoyat o pahad) anfalliger
fiir spirituelle Bedrohungen sind.

Abbildung 17: Als ich meinen 4-jihrigen Freund aus der GYB bei einer Veranstaltung in Iranmeylek
fotografieren will, »wendet« er »den Blick ab« (jiozayan) und »verharrt regungslos« (mahanang).
Sein Blickverhalten, seine Mimik und sein Korperduktus sind typische Ausdruckszeichen der

kulturspezifischen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig), die Tao-Kindern vom spiten Siug-
lingsalter an von ihren Bezugspersonen induziert wird.

13.02.2026, 15:51:04.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Geister der Kindheit

Kleine Kinder werden, insbesondere wenn sie noch sehr jung sind, stindig von
ihren Bezugspersonen (d.h. Erwachsenen, aber auch ilteren Kindern) geingstigt,
eingeschiichtert oder beschimt. Die in den Kindern hierdurch hervorgerufenen af-
fektiven Zustinde erstrecken sich entlang eines Kontinuums, das alle Schattierun-
gen zwischen den beiden moralischen Gefithlen »Angst« und »Scham« annehmen
kann, weswegen ich von der Induzierung einer frithkindlichen affektiven »Angst- und
Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao spreche.

Es ist wichtig zu betonen, dass es sich hierbei nicht immer um reine und somit
deutlich voneinander abgrenzbare Formen der Angstigung bzw. Beschimung han-
delt. Auch die induzierten Gefithle der »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) las-
sen sich in vielen Situationen kaum voneinander trennen (in anderen aber sehr wohl).
Aufgrund des Weltbildes und der kosmologischen Vorstellungen der Tao gehoren
»Scham« und »Angst« ebenso zusammen wie auch die (sichtbare) Menschenwelt und
die (unsichtbare) Geisterwelt unauflosbar miteinander verstrickt sind — auch wenn
die Tao selbst alles daran setzen, Gutes und Schlechtes voneinander zu trennen.

»Angst« ist hierbei das dominierende moralische Gefithl (bzw. die eigentliche so-
zialisierende Emotion), weil sie ontogenetisch der Entwicklung von »Scham« voraus-
geht, aber auch, weil sie nicht an ein sicht- und tastbares »korperliches Selbst« (kataotao)
gebunden ist und die Moglichkeiten ihrer Kontrolle in bestimmten Situationen nur
bedingt gegeben sind. »Angst« ist eine speziesiibergreifende Emotion, von der Tie-
re und selbst Geistwesen ergriffen werden kénnen: Wenn die Minner des Dorfes
»furchterregend« (masozi) auftreten, trauen sich die bdsartigen anito nicht, niher
heranzukommen. Da Geistwesen jedoch im Gegensatz zu »lebenden Menschen« nor-
malerweise iiber keinen sichtbaren Kérper mehr verfiigen und folglich niemand ihr
schindliches Tun beobachten kann, empfinden sie in der Regel auch keine »Scham«
mehr.*

Auch in der Menschenwelt ist »Scham« nur so lange ein moralisches Schutzschild,
wie andere Personen anwesend sind und ihre schiitzenden Augen auf alles richten. Bei
der Behandlung der allgemeinen Interaktionsmuster habe ich dargestellt, dass die
Dorfoffentlichkeit ein Garant fiir schambewusstes Verhalten der Menschen ist und
dass die Tao sich in die schiitzende Nihe anderer begeben, um »schlechten Einfliis-
sen« zu entgehen (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned). Wahrend »Angst«
ohne »Scham« existieren kann, ist dies andersherum nicht méglich. Denn »Scham« ist
an sich eine Form der Sozialangst, der Angst vor sozialem Ausschluss.

Teilweise »amiisieren« (yapiya piyalalamen) sich die Bezugspersonen iiber die »un-
reifen« kindlichen Reaktionsweisen, die sie ebenso abstofSend wie faszinierend finden.

32 DieKorperlichkeit der anito ist eine schwer zu definierende Angelegenheit. Sie lauft herkémmlichen

westlichen Vorstellungen im Sinne eines kartesianischen Dualismus zuwider, da die Trennung von
»Korper« und »Geist« bei den Tao keine absolute ist. Denn unter bestimmten Voraussetzungen er-
scheinen bosartige Geistwesen als Tiere oder Pflanzen (vgl. Kapitel 5). Diesen Erscheinungen ist
jedoch gemeinsam, dass man sie normalerweise kaum zu Gesicht bekommt, weil sie umherflat-
tern (Schmetterling), im Kiistenwald verborgen sind (Eule), verschwindend klein sind (Insekten),
ausschlieRlich in der Tiefsee anzutreffen sind (»Geister-Fische«) oder ihre Bliitenkelche nur des
Nachts 6ffnen (bestimmte Pflanzenarten). Die Tao l6sen die europdische Trennung von »Kdrper«
und »Geist« auf, indem sie eine ambivalente Grauzone zwischen Materie und Nichtmaterie zulas-
sen. Die Quasiunsichtbarkeit der anito ist ausreichend, um die bésartigen Geistwesen aufierhalb der
auf Sichtbarkeit basierenden menschlichen Moral zu stellen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Die Bezugspersonen agieren hiufig ambivalent, da ihr objektifizierendes Verhalten
und ihre Form der Machtausiibung iiber die Kinder sowohl bedrohlich-feindliche als
auch fiirsorgliche Elemente aufweisen. So kommt es 6fter vor, dass eine Bezugsperson
ein Kind zunichst absichtlich dngstigt, beschimt oder auf sonst eine Weise irritiert,
um ihm dann, wenn es fast zu weinen anfingt, eine StifRigkeit zu reichen, durch die es
getrostet und seine Seele wieder gefestigt werden soll. Diese Ambivalenz im Verhal-
ten gegeniiber Kindern kommt im taiwanesischen Konzept des »Niedlichseins« (ke’ai)
zum Tragen, das ich weiter oben behandelt habe.

Die frithkindliche affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao
muss im Laufe des Lebens sukzessiv iiberwunden werden. Fiir heutige Kinder und
Jugendliche stellt dies eine grofe Herausforderung dar, weil ihnen das Einschlagen
des hierfiir notwendigen traditionellen kulturellen Entwicklungspfads aufgrund
ihres Eingebundenseins in das allgemeine Schulsystem verwehrt bleibt (siehe Kapi-
tel 17). Viele Gefiihle sind nach wie vor an die traditionelle Lebensweise gebunden, da
sie unmittelbaren Bezug auf die Produktion und Erbeutung von Nahrung sowie auch
deren Redistribution nehmen. Heranwachsende miissen lernen, ihre »Furchtlosig-
keit« (jimaniahey) in vielen Situationen demonstrativ zu Schau zu stellen. Sie unter-
binden das Erleben von »Schamg, indem sie ihr Denken, Fithlen und Handeln an den
Werten und Normen des iwawalam so tao ausrichten. Eine »moralisch rechtschaffene
Orientierung« (apiya so nakenakem) versetzt sie in die Lage, lebensnotwendiges kul-
turelles Wissen zu erlangen, das ihnen als Wegweiser bei der Regulation ihrer Emo-
tionen und affektiven Zustinde dienen kann (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Brustorgan
nakenakem). »Angst« und »Scham« konnen nur itberwunden werden, wenn eine Per-
son durch bestindiges fleifliges Arbeiten ihre Teilnahme am System des Nahrungs-
tausches gewihrleistet. Durch die Bildung einer Gefolgschaft sichert sie zugleich ihre
eigenen Interessen sowie auch die ihres Haushaltes ab. Ein ultimatives Ziel ist der Er-
werb »kultureller Reichtiimer« (meynakem), zu denen heute auch Geld und ein grof3es
Auto zihlen.

In der spiteren Kindheit, wenn eine Ubernahme kultureller Werte und Normen
weitestgehend erfolgt ist, werden »Angst« und »Scham« in vielen Situationen allmih-
lich durch »Respekt« (ikaglow) ersetzt, der eine reifere Form affektiven und emotiona-
len Erlebens darstellt. Wer sich auf moralisch rechtschaffene Weise verhilt, kennt die
kulturellen Regeln der »Hoflichkeit« (anig) und handelt dementsprechend.

Beispiele fiir kindliches Mahanang- und Jiozayan-Verhalten

Im Folgenden mochte ich einige Beispiele fir das Mahanang- und Jiozayan-Verhalten
von Siuglingen, Kleinkindern und Kindern geben. Es handelt sich hierbei um ein
Verhalten, das mir nach einigen Monaten im Feld kaum noch auffiel, da es sehr hiu-
fig bei Tao-Kindern aller Entwicklungsstufen zu beobachten war und sich schliefilich
auch mir als ein »normales« kindliches Verhalten einprigte. Die aufgefithrten Episo-
den wurden von mir auf systematische Weise beobachtet und gewihren einen Uber-
blick itber die Entwicklung des kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhaltens in den
jeweiligen Entwicklungsaltern. In meiner Darstellung folge ich dem chronologischen
Entwicklungsalter der von mir beobachteten Kinder, das sich iiber eine Zeitspanne
von 10 Monaten bis 5 Jahren erstreckt. Wihrend Siuglinge durch Einschiichterung

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

3N


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

»ruhig« gestellt werden (siehe Kapitel 12 und 13), kommt bei Kleinkindern vermehrt
Beschimung als eine soziale Praktik der Bezugspersonen (und spater der Peers) hin-
zu (siehe Kapitel 14). Bestimmte affektive emotionale Zustinde von Tao-Kindern, wie
z.B. weinen oder »wittend werden«, werden durch das Verhalten der Bezugspersonen
kulturell iberformt (siehe Kapitel 15 und 16).

Baby (10 Monate)

Am Vorabend des Chinesischen Neujahrsfestes® gehen zwei Madchen im Alter
von 13 und 15 Jahren mit einem in der Karre sitzenden 10 Monate alten Baby spa-
zieren. Das Baby kann aufgrund einer Biigelvorrichtung die Karre nicht verlassen.
Das iltere der beiden Mddchen verschwindet hinter einem Auto, um sich eine Af-
ro-Periicke aufzusetzen. Sie benutzt den Aufdenspiegel, um zu Gberpriifen, ob die
Periicke gut sitzt. Dann kommt sie wieder hinter dem Auto hervor und gesellt sich
zum jiingeren Mddchen hinter die Karre. Beide Maddchen kringeln sich vor Lachen
und »grinsen« (mamin) meiner Frau und Theo zu, als diese ihnen auf der Strafde be-
gegnen. Das Baby kann die ganze Zeit nicht sehen, was sich hinter ihm abspielt, es
sitzt regungslos in der Karre. Auf einmal nimmt die 15-)ahrige die Periicke ab und
setzt sie dem Baby von hinten auf. Das Baby fingtsogleich an zu protestieren. Aber
das Midchen driickt ihm die Periicke regelrecht auf den Kopf, sodass es sie nicht
abschitteln kann. Es »weint« (amlavi) leise und versucht, sich die Periicke abzu-
streifen —jedoch ohne Erfolg. Die Mddchen »lachen« (maznga) und beugen sich von
hinten iber die Karre. Das Baby kann zunachst nichts sehen, weil ihm die Periicke
ber die Augen gerutscht ist. Es »weint« mit geéffnetem Mund und strampelt mit
Armen und Beinen.

Die Madchen schieben das leise »weinende« Baby bis zur HauptstraRe in der
Nihe des Ladens. Dort treffen sie auf etwa zehn Manner mittleren Alters, die in
einer gelockerten Stimmung sind, weil sie Alkohol getrunken haben. Als die Man-
ner das Baby mit der Afro-Periicke sehen, brechen sie in Gelachter aus. Ein Mann
tritt aus der Gruppe hervor und nimmt dem Baby die Periicke ab, um sie sich selbst
aufzusetzen. Er fithrt lustige Posen vor den anderen Méannern auf. Alle briillen und
kreischen vor Lachen. Das Baby sitzt derweil unbeachtet in der Karre und »weint«.
Es dauert etwa zwei bis drei Minuten, bis es sich von allein wieder beruhigt hat und
sein Wimmern verstummt. Sein »Blick ist ins Nichts gerichtet« (jiozayan) >*
Beobachtungsprotokoll 15; aufgezeichnet am 01.02.2011.

Das Baby in der oben aufgefithrten Episode ist mit 10 Monaten noch zu jung, um sein
Bediirfnis zu weinen zu unterdriicken. Die Midchen, aber auch die Minner behan-
deln das Baby wie ein Objekt, was u.a. daraus ersichtlich wird, dass die Periicke ihm
von hinten aufgesetzt wird und niemand einschreitet, als es weint. Sein Weinen wird
nicht als Appell wahrgenommen, es aus dieser misslichen Situation zu befreien. Es
hat anscheinend die Erfahrung gemacht, dass niemand auf seinen Protest reagiert;

33 Die meisten der in Taiwan lebenden Tao kehren zum Chinesischen Neujahrsfest fiir einige Tage nach
Lanyu zuriick, weil dann alle Arbeitnehmer in Taiwan Urlaub gewéhrt bekommen. Das Dorfist voller
Menschen, alle sind in einer betont freudigen Stimmung.

34 Diese Episode wurde von meiner Frau beobachtet und mir unmittelbar danach in allen Einzelheiten
geschildert.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

sein Weinen (oder besser gesagt Wimmern) ist deshalb nicht auf andere gerichtet,
sondern dient vielmehr der eigenen Beruhigung. Es hat nicht gelernt, sein Weinen
instrumentell einzusetzen, wodurch sich auch die geringe Lautstirke erkliren lisst.
Bald wird es in vergleichbaren Situationen gar nicht mehr weinen, sondern sie »ru-
hig« (mahanang) iber sich ergehen lassen. Sein ins Nichts gerichteter Blick ist bereits
eine Vorlauferform des Jiozayan-Verhaltens.

Madchen (12 Monate)

Ich passe fiir einen Moment auf ein 12 Monate altes Madchen auf, weil die Grof3-
mutter, die es betreut, etwas zu erledigen hat. Das Madchen steht auf der Platt-
form des tagakal und hilt sich mit beiden Handen an einem quer liegenden Brett
fest, das als Riickenlehne benutzt wird. Es schaut ununterbrochen in die Richtung,
in die seine Grof3mutter verschwunden ist, verhilt sich aber ganz »ruhig« (maha-
nang) und gibt keinen Ton von sich. Ich sitze 1 Meter entfernt von ihm auf der Platt-
form und habe es im Blick.

Da kommt ein in der Ndhe des tagakal wohnender Mann und Vater von vier
Kindern heriibergelaufen und setzt sich neben das kleine Mddchen. Er geht mit
dem Gesicht ganz nah an es heran und guckt dabei abwechselnd freundlich und
grimmig. Wenn er »grimmig guckt« (marahet so moin), hat er die Augenbrauen zu-
sammengezogen. Das Merkwiirdige an seinem »Arger«Display ist jedoch der l3-
chelnde Mund. Er geht so nah an das kleine Maddchen heran, dass sich ihre beiden
Kopfe an der Stirn beriihren. Das kleine Maddchen ldsst alles mit sich machen, ver-
hilt sich »ruhig« (mahanang) und gibt nach wie vor keinen Laut von sich. Es starrt
den Mann mit grofRen Augen an. Kurz bevor die Grofimutter wiederkommt, ldsst
der Mann vom Madchen ab.

Beobachtungsprotokoll 16; aufgezeichnet am 24.08.2011.

Das kleine Middchen kannte mich, aber ich war keine Bezugsperson im eigentlichen
Sinn. Es fiel ihm sichtlich schwer, mit mir allein ohne die Grofmutter zuriickzubleiben.
Diese war einfach verschwunden, ohne sich noch einmal nach der Enkelin umzusehen.
Die Kleine hatte aber bereits gelernt, dass sie sich »ruhig« verhalten musste, dass sie
in dieser Situation nicht weinen durfte. Auch als der Nachbar® unmittelbar vor ihrem
Gesicht Grimassen schnitt, verhielt sie sich vollkommen »ruhig«. Natiirlich stellt sich
die Frage nach dem Sinn des Sendens widerspriichlicher oder ambivalenter mimischer
Ausdruckszeichen. Warum zog der Mann seine Augenbrauen zusammen, sodass sich
zwei senkrechte Furchen zwischen seinen Augen bildeten, und setzte gleichzeitig mit
dem Mund zu einer Art Licheln an? Ich vermute, dass er dem Midchen — bewusst
oder unbewusst — vermitteln wollte, dass es den Emotionen der Menschen nicht trau-
en kann. Dass Emotionen etwas »Falsches« sind, dass sie einem beim alltiglichen
Uberleben nicht behilflich sein kénnen. Somit gelange ich an dieser Stelle zu einer
dhnlichen Aussage wie Briggs (1970, 1998) iiber die nordkanadischen Inuit. Ich glaube
auch, dass er durch seine offensiven Grimassen - die eindrucksvoller und einprag-
samer kaum sein konnten — dem Midchen das Bedrohliche des direkten Blickkon-
taktes vermitteln wollte. Das dichte Heranriicken des Mannes, die Berithrung seiner
Stirn mit der des kleinen Miadchens, verhinderte ein Abwenden des Kopfes ihrerseits.

35 Soweitich weif, gehorte er nicht zum Personenkreis, mit dem das kleine Madchen haufig verkehrte.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

323


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Geister der Kindheit

Dergleichen soziale Praktiken kénnen erfolgen, weil Kinder mit 1 Jahr bereits gelernt
haben, sich »ruhig« zu verhalten: Sie protestieren nicht, zucken nicht zusammen und
fithren mit ihren Armen und Beinen keine Abwehrreaktionen aus.

Madchen (18 Monate)

Meine Familie und ich sind die einzigen Giste in dem Restaurant in Yayo.>® Wir ha-
ben unser Essen bereits serviert bekommen und zu Ende gegessen. Die Familie des
Restaurantbetreibers hat sich vorne im Restaurant an einen runden Tisch gesetzt
und isst Reis mit Krebsen und Schweinefleisch. Ein 18 Monate altes Madchen wird
von seiner Mutter auf einen Stuhl an den Tisch gesetzt. Es schmeifst jedoch sofort
dasvorihm liegende Essbesteck auf den Boden. Die Mutter »blafft« (ioya) das Mad-
chen kurz und laut an. Die Tochter gibt jedoch keinen Laut von sich und fangt auch
aufgrund der Schelte nicht an zu »weinen« (amlavi). Als die Mutter das Kind nun
futtert, »wendet dieses seinen Kopf wiederholt ab« (jiozayan). Daraufhin gibt die
Mutter dem Madchen eine Backpfeife. Sie stellt es auf den Stuhl und schimpft mit
ihm. Dann setzt sie es wieder zuriick auf seinen Platz, wo es »mit einem ins Nichts
gerichteten Blick« (jiozayan) »ruhig« (mahanang) sitzen bleibt, bis wir das Restau-
rantverlassen haben.

Beobachtungsprotokoll 17; aufgezeichnet am 20.03.2011.

Offensichtlich wollte das kleine Midchen nicht essen, dies geht aus seinem Verhalten
hervor, das darin bestand, das Essbesteck vom Tisch zu werfen und den Kopf beim
Fittern abzuwenden. Aus Sicht der Mutter ist jedoch eine ausreichende Nahrungs-
aufnahme fiir das physische Uberleben der Tochter unabdingbar, weshalb deren Ver-
halten eine Form des Ungehorsams darstellt. Die Tochter muss sich dem Willen der
Mutter beugen, eine alternative Losung gibt es nicht. Jegliches »Trotzen« (masosolien)
wird prompt und auf harsche Weise von der Mutter sanktioniert: Entweder »schimpft«
(ioya) sie mit dem Kind oder bringt es durch klapsen zur Rison. Wie ich weiter oben
dargestellt habe, muss bei den Tao wihrend der gemeinsamen Essenseinnahme auf-
grund von kulturspezifischen Vorstellungen von Verunreinigung jegliche Form des
»Herumldrmens« und Streitens unterbunden werden. Aus diesem Grund verhalten
sich die Bezugspersonen wihrend der Nahrungsaufnahme besonders kompromisslos.
Das kleine Mddchen hat bereits gelernt, dass es sich »ruhig« (mahanang) verhalten
muss und dass ein »Herumlidrmen« seinerseits zu wiederholtem Ausschimpfen ver-
bunden mit Backpfeifen und Schligen auf die Hand fithren wiirde. Deswegen pro-
testiert es nur relativ kurz gegen die von ihm unerwiinschte Nahrungsaufnahme. An
diesem Beispiel lasst sich ebenfalls eine Vorliuferform des jiozayan ausmachen, die
darin besteht, dass das kleine Mddchen seinen Kopf ruckartig »abwendet« und den
»Blick ins Nichts schweifen lisst«. Wo soll es schlief8lich auch hinschauen, wenn seine
Mutter feindselig reagiert und Appelle an andere sinnlos sind?

36 Inden Dorfern an der Westkiste Lanyus existieren mehr Einrichtungen fiir Touristen als an der Ost-
kiste, die vom Hafen und Flugplatz weiter entfernt gelegen ist. In Yayo gibt es mehrere Restaurants,
die sowohl von Han-Taiwanern als auch einheimischen Tao gefithrt werden.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Junge (18 Monate)

Die Kinder in Iranmeylek haben Winterferien und sind jetzt vermehrt tagsiiber
draufden anzutreffen. Ich gehe mit Theo spazieren. Wir treffen auf einen 18 Monate
alten Jungen, der von einem 10-jahrigen Madchen betreut wird. Der Junge hat ein
Spielzeugauto in der Hand, nach dem Theo (der zu diesem Zeitpunkt 21 Monate
altist) seine Hand ausstreckt. Der kleine Junge macht auf einmal eine gegen Theo
gerichtete ruckartige Schlagbewegung mit der Hand, in der er das Auto hilt. Das
Madchen sagt bestimmt, aber freundlich: »Das geht nicht!« (»A1T l«»Bu xing I<).

Einige Minuten spater schaut Theo im Abstand von 3 bis 4 Meternimmer wieder
zu dem Jungen heriiber, weil er nach wie vor gerne das Auto haben wiirde. Dies ist
auch dem kleinen Jungen klar, der nun die Hand, in der er das Auto hélt, nach oben
streckt, um es so aufderhalb von Theos Reichweite zu bringen. Schliefilich gibt das
10-jahrige Madchen Theo das Spielzeugauto. (Ich habe jedoch nicht gesehen, wie
sie es dem kleinen Jungen entwendet hatte.) Der kleine Junge steht in der Nihe
des Madchens und macht grofRe Augen —manchmal guckt er zu Theo hiniiber, aber
nicht die ganze Zeit. Er spielt nicht, sondern steht einfach nur da.

Es ist nichts zu machen, Theo ist auch nach fiinf Minuten nicht bereit, dem klei-
nen Jungen sein Spielzeugauto wiederzugeben. Ich gehe zwischenzeitlich nach
Hause, um eines von Theos Spielzeugautos zu holen, das ich dem Jungen als Er-
satz geben mdchte. Doch als ich mich vor ihm hinhocke, um es ihm zu iberreichen,
schiittelt er nur stumm den Kopf. Irgendwie schaffe ich es schliefdlich doch, Theo
das Auto zuentwenden, ohne dass er protestiert. Der kleine Junge nimmt sein Auto
entgegen, ihm ist allerdings keine »Freude« (masarey) anzumerken.

Ein paar Minuten spater stehe ich mit Theo bei einer Gruppe Drittkldsslerinnen,
die aus einer Styroporverpackung eine Art »Lotterie« gebastelt haben, bei der man
kleine Gegenstande gegen ein geringes Entgelt gewinnen kann. Dort steht auch
das 10-jahrige Madchen mit dem kleinen Jungen auf dem Arm. Einem spontanen
Impuls folgend strecke ich meine Arme nach dem Jungen aus und sage: »Kleiner
Bruder!« (»2835 I« »Didi'«). Das Midchen gibt mir den Jungen auf den Arm. Kaum
habe ich ihn genommen, verzieht sich sein Gesicht zu einem weinerlichen Mund; er
bleibtjedoch »regungslos« (mahanang) und lasst keinen Ton entweichen. Ich merke,
wie der Kérper des Jungen erstarrt, wie er alle seine Muskeln angespannt hat. Er
weicht weder vor mir zuriick noch strampelt er oder driickt mich weg. Er »schaut
mich nicht an« (jiozayan), sein »Blick ist zur Seite ins Nichts gerichtet«. Ich breche
aus ethischen Griinden das »Experiment« ab und gebe den kleinen Jungen dem
Madchen wieder zurick auf ihren Arm.

Beobachtungsprotokoll 18; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Bei diesem Beispiel habe ich mich aus zwei Griinden entschlossen, die Vorgeschichte
mit dem Spielzeugauto aufzufithren: Zum einen geht aus ihr hervor, dass der klei-
ne Junge sich auch in fiir ihn stressigen oder als bedrohlich empfundenen Momenten
»ruhig«verhilt; zum anderen wird dadurch deutlich, dass Theo und ich aus seiner Sicht
potenzielle Aggressoren sind, vor denen man sich in Acht nehmen muss. Sein »stumm
erduldeter« (pahekheken o onowned) Unwille, als ich ihn auf den Arm nehme, muss auch
im Kontext dieser Vorgeschichte betrachtet werden. Der kleine Junge verhilt sich die
gesamte Episode iiber »ruhig« und »zuriickhaltend« (mahanang), nur einmal versucht
er, Theos aufdringliches Einfordern des Spielzeugautos durch einen Schlag abzuwehren.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

325


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Geister der Kindheit

Schlige dieser Art stellen ein Verhaltensmuster dlterer Siuglinge und Kleinkinder dar,
die auf diese Weise Gefiithle der »Wut« (somozi) gegeniiber nicht verwandten anderen
nach auflen hin ableiten. Diesen Schlagbewegungen ist gemeinsam, dass sie jih und
unvermittelt erfolgen und zuvor und danach von einem »ruhigen« und indifferenten
Verhalten der kleinen Kinder (in der Regel Jungen) begleitet werden.

Fir sein Alter hat der kleine Junge sein Bediirfnis zu »weinen« (amlavi) bereits
recht gut unter Kontrolle. Nur einmal, als ich ihn auf den Arm nehme, verziehen sich
seine Mundwinkel nach unten. Er schafft es jedoch, sich durch Muskelanspannung
zu regulieren und den Impuls zu weinen zu unterdriicken. Es handelt sich hierbei um
eine Muskelanspannung, die den gesamten Kérper umfasst und in dhnlicher Form
auch bei der weiter oben besprochenen »Angststarre« (maniahey so pahad) auftritt
(vgl. Kapitel 9, Abschnitt Internalisierung des Anito-Glaubens). Der kleine Junge hat be-
reits gelernt, dass weinen, protestieren und »wiitend werden« sowie das Zeigen von
»Angst« (maniahey) von den anwesenden Personen — Erwachsenen wie ilteren Kin-
dern - durch »Auslachen« (maznga) beschimt wird. Das Ausgelachtwerden durch die
Bezugspersonen sowie auch zufillig anwesende Dorfbewohner wird von Tao-Kin-
dern als unangenehm empfunden, da es — zumindest aus etischer Sicht — »Scham«
(masnek) induziert (siehe Kapitel 14, Abschnitt Diverse Bedeutungen des Lichelns und La-
chens). Die Antizipation des Ausgelachtwerdens verhindert, dass der kleine Junge sich
korperlich wehrt, als er von mir auf den Arm genommen wird. Denn sein gesamtes
soziales Umfeld hitte darin ein unreifes und unwillkiirliches Verhalten gesehen, eine
ungefilterte Entleerung seines onowned, eine Gefiithlsreaktion ohne Sinn und Ver-
stand, einen Ausdruck seines mangelhaft entwickelten nakenakem.

Auch in diesem Beispiel tritt Jiozayan-Verhalten auf, weil dem kleinen Jungen
— ebenso wie dem kleinen Midchen im Restaurant — gar nichts anderes iibrig bleibt,
als »den Blick ins Nichts zu richten«. Ich bin dem kleinen Jungen suspekt, ich wirke
nicht zuletzt aufgrund meines andersartigen Aufleren fremd auf ihn, aulerdem bin
ich der Vater und somit ein naher Angehoriger eines antagonistischen Gleichaltrigen,
der ihm sein Auto »rauben« (mamehes; magom) wollte. Die Situation bei mir auf dem
Arm ist besser auszuhalten, wenn er mich »nicht anschaut«. Auf diese Weise kann er
sich selbst suggerieren, dass ich gar nicht vorhanden bin. Auch gibt es keinen Grund,
den Blick Hilfe suchend auf das 10-jahrige Middchen zu richten, das ihn zurzeit be-
treut. Da ihm in dieser Situation keine physische Gefahr droht, ist das Mddchen auch
nicht bereit einzuschreiten. Im Gegenteil, wenn er zu weinen oder auch nur zu wim-
mern angefangen hitte, wiirde seine gegenwirtige Hauptbezugsperson genauso wie
alle anderen Anwesenden zu lachen anfangen. Die in dieser Situation von dem Jungen
empfundenen affektiven Zustinde/Emotionen stoflen auf keinerlei soziale Resonanz.

Junge (18 Monate)*’

Im Laden an der Hauptstrafie von Iranmeylek werde ich Zeuge einer Auseinan-
dersetzung zwischen zwei kleinen Jungen (2,5 und 1,5 Jahre), die zur Verwandt-
schaftsgruppe des Ladenbesitzers gehéren und sich standig im Laden aufhalten
bzw. dort betreut werden. Ohne einen mir ersichtlichen Grund schligt der Altere
der beiden demJiingeren miteiner leeren Plastikflasche auf den Kopf. Der Jiingere

37 DerJungeindieser Episode ist nicht mit dem exakt gleichaltrigen Jungen aus der zuvor aufgefiithrten
Episode identisch.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

»erschrickt« (maogto), fangt aber nicht an zu »weinen« (amlavi). Er blickt nach vor-
ne und dreht sich nicht zu seinen hinter ihm sitzenden Bezugspersonen —darunter
seine Mutter, seine Tante, seine GroRmutter sowie ein17-jahriger Onkel —um. Seine
Korperhaltung ist erstarrt, was auf eine Anspannung seiner Muskeln hindeutet.
Der Onkel springt von seinem Stuhl auf, reiflt dem Alteren die Flasche aus der
Hand und streichelt dem Jiingeren (iber den Kopf. In dem Moment, als die Flasche
den Kopf desJiingeren traf, gab der Onkel einen entsetzten Ruf von sich: »Aaaaah !«
Auch die GroRmutter, die Tante sowie die Mutter des keinen Jungen kommentieren
diese Handlung durch einen leisen Ausruf der Missbilligung. Nach wenigen Sekun-
den hat sich die Lage wieder normalisiert und alle kehren zu ihrer vorherigen Be-
schaftigung zuriick.
Beobachtungsprotokoll 19; aufgezeichnet am 12.04.2011.

Interessant ist, dass der jingere der beiden Jungen nach dem Schlag auf den Kopf
weder aufschreit noch sich nach dem Aggressor umschaut; er wendet noch nicht ein-
mal den Kopf, um einen Appell an seine hinter ihm sitzende Mutter oder eine andere
Bezugsperson zu senden. Stattdessen verfillt er in eine Art Starre, die durchaus mit
der Muskelanspannung des kleinen Jungen, den ich in der vorangegangenen Episo-
de auf den Arm genommen hatte, vergleichbar ist. Schlige auf den Kopf gelten bei
den Tao - vielleicht wenig iiberraschend — als besonders problematisch, da in dieser
Korperregion die Freiseele pahad (bzw. ein zentraler Aspekt derselben) residiert (vgl.
Kapitel 5, Abschnitt Freiseele).

Die bereits im spiten Siuglingsalter auftretende Korperstarre stellt den Versuch
dar, die Seele an das »kérperliche Selbst« zu binden und somit die Kontrolle iiber die
vitalen Funktionen des Lebens aufrechtzuerhalten. Derart komplexe kulturelle Zu-
sammenhinge werden natiirlich von einem 18 Monate alten Kind kognitiv noch nicht
durchdrungen; doch die fortlaufende Einiibung dieser Verhaltensweise durch die An-
wendung bestimmter sozialer Praktiken der Bezugspersonen (und spiter der Peers)
bewirkt, dass Kinder fiir den Rest ihres Lebens muskulire Verhirtung und »ruhiges
Verharren« (mahanang) sowie »Blickabwendung« (jiozayan) als geeignete Schutzme-
chanismen begreifen, um durch bésartige Geistwesen induzierte »Schreck«-Momente
(maogto) ohne Schaden fiir Leib und Seele zu iiberstehen.

Theo (20 Monate)

Ich gehe mit Theo, der Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) und ihrer gleichalt-
rigen Freundin im Dorf und seiner ndheren Umgebung spazieren. Die Mddchen

wollen Theos Karre schieben. Die ganze Zeit fummeln sie an ihm herum und sagen

standig mit stiRer Sduselstimme seinen Namen. Eine neue Variante ihres Spiels ist

es, dass sie ihn umarmen wollen; doch Theo will das nicht. Auch wenn sie ihn in

der Karre schieben, treiben sie ihre Spafie. Sie fahren dann absichtlich ein bisschen

ruckartig, was Theo nicht gefallt. Deshalb sitzt er seit einer Weile auf meinem Arm

bzw. meiner Schulter, wo er vor ihren fummelnden Handen relativ sicher ist.

Theo will auf einmal von meinem Arm herunter und selbst gehen. Meine
Hand will er — wie so oft — nicht greifen. Der Weg, auf dem er geht, ist etwa 3 Me-
ter breit. Links und rechts wachst Gestriipp, auf dem er nicht gut laufen kann. Die
Méadchen hocken sich breitbeinig vor ihm auf den Boden und strecken die Arme
in »Fangerpose« weit von sich. Dabei siuseln sie immer wieder: »Theo!« (4382«

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

3217


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Geister der Kindheit

»Te'ao!«). Theo schaut nach vorne und sucht einen Weg, wie er an ihnen vorbeigehen

kann. Seine Augenbrauen sind dabei leicht zusammengezogen. Er versucht, den

ausgestreckten Armen der Madchen auszuweichen, doch diese versperren ihm im-
mer wieder aufs Neue den Weg, indem sie sich immer dorthin bewegen, wo er an

ihnen vorbeigehen will. Ich bin ein paar Schritte weitergegangen und entdecke nun,
inwelcher Zwickmiihle Theo steckt. Ich gehe zuriick und strecke die Arme nach ihm

aus, sodass er wieder auf meinen Arm kommen kann. Die Enkelin meines Vermie-
ters springt auf und driickt Theo einen Kuss auf die Wange. Theo ldsst den Kuss

ohne Abwebhr (iber sich ergehen.

Beobachtungsprotokoll 20; aufgezeichnet am 20.12.2010.

Sicherlich ist es nicht ohne Weiteres moglich, meinen Sohn Theo in eine Beschreibung
und Analyse kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhaltens bei den Tao aufzuneh-
men. Da er jedoch wihrend seines Aufenthaltes auf Lanyu immer wieder sozialen
Praktiken ausgesetzt war, die eben dazu dienten, ein entsprechendes Verhalten in den
Tao-Kindern hervorzulocken, ist seine Reaktion auf diese Verhaltensweisen dennoch
interessant und aufschlussreich.’® Das Besondere an der oben aufgefithrten Episode
ist das, was fehlt. Denn im Gegensatz zum Beginn unseres Aufenthaltes bei den Tao
(der zu diesem Zeitpunkt ca. 2,5 Monate zuriicklag) lief Theo die beiden Midchen nun
weitestgehend gewihren, er hatte also gelernt, das stindige Befummeln seiner Beine
und anderer Korperteile ohne »wiitend« (somozi) zu werden »still« und »ruhig« (ma-
hanang) uber sich ergehen zu lassen und »nicht weiter zu beachten« (jiozayan). Nicht
allzu lange vorher war von ihm in solchen Situationen noch ein wiitendes »Eeeeeh l« zu
vernehmen, das von abwehrenden Handbewegungen begleitet wurde. Beides wurde
von den Tao (Kindern ebenso wie Erwachsenen) als ein Ausdruck nicht fokussierten
und somit ungerechtfertigten »Argers« gedeutet. Wenn Theo auf diese Weise versuch-
te, die anderen auf Abstand zu halten, fingen umherstehende Tao mit grofRer Regel-
mifigkeit an zu licheln oder zu lachen, und manchmal konnte ich leise dahergesagte
Kommentare wie »Er wird wiitend.« &4 5.« »Ta hui shengqi.«) vernehmen (siehe
Kapitel 16, Abschnitt Beschamung aggressiven Verhaltens).*

Das stindige Befummeln oder Kneifen/Zwicken stellt eine weitverbreitete Strate-
gie dar, dlteren Siuglingen und Kleinkindern beizubringen, »Unangenehmes zu ertra-
gen« und »stoisch zu erdulden« (pahekheken 0 onowned) (siehe Kapitel 12). Sie erlernen
dabei wichtige kulturelle Techniken wie das Unterdriicken von Schmerzen und das
Nichtzulassen von »Traurigkeit« (marahet so onowned). Auflerdem erfahren sie, dass

38 Ich habe ebenso wie meine Frau wahrend der Forschung versucht, unsere beiden Kinder moglichst
nichtin Situationen geraten zu lassen, in denen sie »Angst«induzierenden und/oder beschimenden
Sozialisationspraktiken ausgesetzt waren. Ein volliges Abschirmen vor den Tao-Kindern war von
unserer Seite allerdings weder erwiinscht noch in irgendeiner Weise praktikabel.

39 Mirfiel beider Protokollierung der oben aufgefiihrten Episode das nun einsetzende qualitativandere
Verhalten meines Sohnes regelrecht auf, denn ich notierte hierzu in meinem Feldtagebuch: »Wenn
ich es genau betrachte, dann ist Theo bereits eine Stufe weiter: Er [isst die beiden Mddchen an sei-
nen Beinen herumfummeln und versucht nicht mehr, ihre zwickenden Finger abzuwehren. Als wir
vordem Schweinegatter stehen, auf dem Theos FiifRe guten Halt haben, blickt er die Schweine an und
lasstdie Madchen gewahren. Er hat gelernt, dass es nichts bringt, gegen das permanente Befummeln
aufzubegehren, und dass stattdessen Ignorieren die einzige Losung darstellt.« (Feldtagebucheintrag
vom 20.12.2010).

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

sie als jingste Mitglieder der Gemeinschaft andere iiber sich (d.h. ihren Kérper) be-
stimmen lassen miissen. Auf diese Weise wird eine psychische Disposition sozialisiert,
die darin besteht, sich selbst nicht so wichtig zu nehmen und »Schlechtes« (marahet)
moglichst nicht an sich heranzulassen, indem man es »unterdriickt«, »verdringt« oder
sich sonst wie davon »ablenkt« (topikabobwa; naziboan; jiozayan). Denn dltere Siuglinge
und Kleinkinder haben bei den Tao — so wie auch Theo - keine andere Wahl: Nur wenn
sie das Betatschen und Befummeln »ruhig« (nahanang) iiber sich ergehen lassen, wird
es irgendwann aufhéren.*

Doch wenn Kinder sich gegen die von ihnen erfahrene Behandlung auflehnen und
korperlich zur Wehr setzen, wenn sie nach dem Verstindnis der Tao »wittend« werden,
fangen alle Anwesenden zu lachen an. Sie lassen die Episode linger andauern und
treiben weitere aus ihrer Sicht amiisante Scherze mit den Kindern. Kindliche Demon-
strationen von »Arger«/»Wut« laufen somit ins Leere, sie fithren keineswegs dazu,
dass die unangenehme Behandlung aufhort. Frither oder spater machen Tao-Kinder

- und anscheinend auch Theo - die Erfahrung, dass »Weggucken« und »ruhiges Ver-
harren« unter den gegebenen Umstinden die taktisch beste Losung darstellt.

Méadchen (ca. 3 Jahre)

Ich gehe mit Theo spazieren, wir begegnen einem ca. 3-jahrigen Madchen und
einem 4-jahrigen Jungen, die uns fortan bei unserer Tour durchs Dorf begleiten.
Der in der Karre sitzende Theo (zu diesem Zeitpunkt 19 Monate alt) wehrt alle An-
naherungsversuche der beiden Kinder mit einer Handbewegung ab, wobei er »Nei-
nei-nei« (Nein) sagt. Die Tao-Kinder sind von Theos Verhalten irritiert, der Junge
bezeichnet sein Gebaren als »unhéflich« GR B 1837 mei you limao). Das kleine Mad-
chen und derJunge stehen verwundert um Theo herum; sie haben keine Erkldrung
fiir seine Reaktion.

Als wir unsere Wohnung erreichen, bleibt der Junge draufRen vor der Haustiir
stehen, wahrscheinlich ist ihm die Situation unheimlich. Doch das Madchen folgt
uns nach drinnen. (Es war bereits vor einigen Tagen bei uns und af$ dort sogar zu-
sammen mit meiner Frau und Theo zu Mittag.) In der Wohnung greift Theo dem
kleinen Madchen immer wieder an die Brust.*' Seine Greifbewegungen gleichen
einem Grabschen oder Kneifen. Dem Madchen ist Theos »Attacke« sichtlich unan-
genehm. Es »schaut konzentriert nach oben in die Luft«, setzt sich aber nicht zur
Wehr und »verharrt bewegungslos« (mahanang). Es geht erst ein paar Schritte riick-
warts (bzw. wird von Theo nach hinten gedringt) und verschwindet dann durch
unsere Haustiir nach draufien. Durch das Miickengitter schaut sie Theo noch ein-
mal drei Sekunden lang an, bevor sie die Treppe heruntergeht.
Beobachtungsprotokoll 21; aufgezeichent am 07.12.2010.

40 Natiirlich besteht auch die Moglichkeit, dass Tao-Kinder diese Art der kdrperlichen Zuwendung in
bestimmten Situationen durchaus als angenehm empfinden.

41 Im Vergleich zu den Tao-Kindern war Theo von ungewdhnlich grofler Statur. Von erwachsenen Tao
wurde sein Alter mitunter auf 3 Jahre geschitzt, obwohl er erst zum Ende seines Aufenthaltes auf
Lanyu 2 Jahre alt wurde. Aus diesem Grund stellte es trotz des beachtlichen Altersunterschiedes fiir
ihn kein Problem dar, sich kérperlich gegeniiber dem Madchen durchzusetzen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER

329


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Geister der Kindheit

Theo bringt mit seinem Verhalten die Erwartungshaltung der beiden Tao-Kinder
durcheinander, denn aus ihrer Sicht miisste er sich ihnen gegeniiber als ilteren Kin-
dern eigentlich »ruhig« und »still« (mahanang) verhalten. Als er nicht von den beiden
Kindern befummelt werden wollte, protestierte er lautstark mit abwehrenden Hand-
bewegungen. Der Junge kommentierte dieses aus seiner Sicht merkwitrdige Verhalten
sogleich als »unhoéflich«. Als das Mddchen uns in die Wohnung folgte, war Theo offen-
sichtlich nicht damit einverstanden. Anstatt sich jedoch wie die Tao-Kinder in seinem
Alter zuriickzunehmen und »ruhig« und passiv zu bleiben, bedringte er durch sein
Grabschen und Kneifen das kleine Middchen, das anscheinend kein kulturelles Skript
fir eine derartige Situation bereithielt und seinerseits in eine passive, »ruhige« Starre
verfiel, wobei es nach Jiozayan-Art den »Blick abwandte«.

Zuletzt mochte ich eine von mir beobachtete Episode auffithren, in der ein Tao-
Kind mit einem Geistwesen interagiert. Eine plausible Interpretation des Mahanang-
und Jiozayan-Verhaltens des betroffenen Kindes in der vorliegenden Situation kann
allerdings nur erfolgen, wenn man um die kulturelle Bedeutung des »Ritualdolches«
(savali; takzes) bei den Tao Bescheid weif2.

Junge (5 Jahre)
Die GYB-Klasse der DQGX ist auf Exkursion in den Nachbarort Ivalino, eines der
beiden Dérfer Lanyus, in dem auch heute noch traditionelle Hiuser existieren. Die
beiden han-taiwanesischen Erzieherinnen der GYB-Klasse haben mich gebeten, sie
auf dem Ausflug zu begleiten, da sie aufgrund von Sprach- und Verstandigungs-
problemen unsicher im Umgang mit Johann sind. Ein 40-jahriger Mann aus dem
Dorf zeigt den Kindern die vahey seiner Eltern, in der er selbst aufgewachsen ist.
Die Eltern des Mannes sind gerade nicht anwesend, da sie auf den Feldern arbei-
ten. Die meisten der Kinder waren noch nie zuvor in einer traditionellen vahey. Wir
alle sitzen im Schlafgemach der vahey. Die Decke ist so niedrig, dass man sich nur
kriechend darin fortbewegen kann. Selbst die Kinder kdnnen nichtaufrecht stehen.
Ein 5-jahriger Junge sitzt im Schneidersitz in der Nahe des Mannes, der gerade
dabeiist, den Kindern das Leben in der vahey zu erklaren. Die Kinder dirfen die Rat-
tanhelme seines Vaters aufsetzen und auch die »Zeremonialdolche« (savali; takzes)
derFamilieindie Hinde nehmen. Aufeinmal stéft derJunge aus Versehen mitdem
Kopfan einen (iber ihm an der Decke hdngenden »Dolch«. Er»bleibt bewegungslos
sitzen« (mahanang) und senkt den Kopf. Er verbirgt das Gesicht mit beiden Handen.
Der Mann »lachelt« (mamin) und schaut zu dem Jungen heriiber. Dann streichelt er
ihm mit ausgestrecktem Arm den Kopfund fahrt mitseinen Erklarungen fort. Auch
ein neben dem Jungen sitzendes Kind aus der GYB streichelt den Jungen an der
Schulter. Nach etwa 15 Sekunden hort der Mann auf, den Jungen zu streicheln. Der
Junge beruhigt sich wieder und nimmt eine normale Sitzhaltung ein.
Beobachtungsprotokoll 22; aufgezeichnet am 09.03.2011.

»Dolche« gelten bei den Tao als magische Sanktionierungsinstanzen. Ebenso wie Hel-
me, Brustpanzer und Speere gehoren sie zu Objekten, welche die Zeiten tiberdauern
und von Vitern an ihre Schne vererbt werden. Sie werden auch heute noch von Tao-
Ménnern getragen, wenn es im Dorf einen Todesfall zu beklagen gibt. Man sagt, dass

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Induzierung einer frihkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Abbildung 18: Der 5-jihrige Junge hat sich bei einer von den GYB-Erzieherinnen organisierten

Exkursion in ein traditionelles Wohnhaus in Ivalino an einem Ritualdolch den Kopf gestofSen. Er
lisst sich den Schreck jedoch nicht anmerken und ist in eine bewegungslose Starre gefallen. Sein
Verharren dient u. a. dazu, die Seele am »kdrperlichen Selbst« zu fixieren und an einem Wegfliegen

zu hindern.

die anito vor den Metallklingen der »Dolche« »Angst« (maniahey) empfinden.* In (bei-
nahe) allen Tao-Haushalten hingen »Ritualdolche« von der Decke, um die Bewohner
vor einem Eindringen der anito zu schiitzen. Viter und Grof3viter legen Ritualwaffen
niemals in Anwesenbheit jiingerer Kinder an, weil ansonsten Gefahr besteht, dass ihre
unwissenden Seelen durch die bedrohliche Prisenz der Waffen »erschreckt und ver-
ingstigt« (ni nyaniahey) werden. Auf alle Fille soll verhindert werden, dass kindliche
Seelen Tao-Minnern bei als gefahrlich empfundenen Aktivititen wie z. B. der Bestat-
tung eines Leichnams folgen (vgl. Kapitel 5).* »Dolche«, mit denen »getdtet« (miza-
kazakat) wurde, verfiigen iiber besondere magische Krifte. Sie sollten besser nicht
angefasst werden, da sie Krankheiten iibertragen kénnen (De Beauclair 1958).** Auch

42 Da es sich bei den anito um intellektuell minderbemittelte Geschopfe handelt, ist es hierbei
unerheblich, ob das Eisen scharf oder stumpfist.

43 Viter von Sauglingen und Kleinkindern nehmen deshalb aus Sicherheitsgriinden nicht an den
Bestattungen von Angehdrigen teil. Auch wenn Vater Speerfischen gehen, diirfen ihre Kinder die
Harpunen nicht zu Gesicht bekommen.

44 De Beauclair (1958: 99) schreibt: »Such a weapon was considered animated, the owner could talk to
it, and use it for the purpose of black magic, i.e. send it to his enemies. The curved upper bar of the
handle is looked upon as wings, by means of which the dagger can fly.« Hieraus geht hervor, dass
die »Ritualdolche« der Tao Parallelen zu malaiischen Schwertern und indonesischen kris aufweisen,
denen dhnliche Eigenschaften nachgesagt werden.

13.02.2026, 15:51:04. -

331


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Geister der Kindheit

sind sie gelegentlich mit Fliichen versehen, die - je nach Potenz — in der Lage sind,
ungebetene andere zu toten. Kindern ist es normalerweise untersagt, die Riistungs-
elemente und Waffen ihrer Viter anzufassen. Ich nehme an, dass der 5-jihrige Junge
zumindest vage tiber die Bedeutung des »Ritualdolches« Bescheid wusste.* Vor die-
sem Hintergrund ist es nachvollziehbar, dass der Junge beim unabsichtlichen Beriih-
ren des von der Decke hingenden »Dolches« einen grofien Schrecken bekam und »um
Leib und Seele fiirchtete« (maniahey so pahad).

45 Hierfiir spricht auch die Tatsache, dass er bei seinem GrofRvater aufwuchs, der (wie allgemein bei
Angehorigen dieser Generation (iblich) ilber eine konservative Werteorientierung verfiigte.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IEEER


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

