
TEIL IV: EMOTIONALE SOZIALISATION: ANGST, SCHAM, 
ÄRGER UND TRAURIGKEIT

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Im Folgenden (Kapitel 11–16) widme ich mich den Sozialisationspraktiken und Ab-
härtungsübungen der Tao. Bevor ich die einzelnen Praktiken eingehender behandele, 
stelle ich zunächst das Ke’ai-Konzept vor und beschreibe das »Ruhigbleiben« (maha­
nang) und »Wegblicken« (jiozayan) von Tao-Säuglingen und -Kleinkindern im Soziali-
sationskontext. »Ruhig sein« und »den Blick abwenden« gewährleistet eine Fixierung 
der fragilen kindlichen »Seele« (pahad) am »körperlichen Selbst« (kataotao) und stellt 
außerdem ein Verhalten dar, bei dem der soziale Status des Kindes in Übereinstim-
mung mit der Altershierarchie korrekt wiedergegeben wird. Hieraus lässt sich anhand 
von konkreten Beispielen ein kulturspezifischer Entwicklungspfad ableiten, der mit 
der Induzierung einer »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) einhergeht.

Im Säuglings- und Kleinkindalter sind Kinder noch nicht in der Lage, komplexe 
Zusammenhänge zu erkennen. Aufgrund der Entwicklung ihrer kognitiven Fähig-
keiten und ihres emotionalen Regulationsverhaltens kann noch keine Anbindung an 
soziale Normen und kulturelle Werte erfolgen. Durch die Wahl bestimmter Sozialisa-
tionspraktiken und Abhärtungsübungen gelingt es Tao-Bezugspersonen (und später 
dann auch den Peers, die diese Praktiken teilweise übernehmen), jüngere Kinder auf 
kulturspezifische Weise zu formen. Ich begreife diesen Formungsprozess als eine Art 
des Prädispositionalen Primings (Quinn 2005), das Kinder in die Lage versetzt, die im 
weiteren Verlauf ihrer Entwicklung erfolgenden und hierauf auf bauenden Lektionen 
besser zu erlernen.

Generell gilt, dass bei Säuglingen überall auf der Welt bereits kurz nach der Geburt 
eine Sensibilität für »Angst« gegeben ist – man denke etwa an das Zusammenzucken 
bei plötzlich auftretenden lauten Geräuschen. Eine Empfänglichkeit für »Scham« 
bildet sich jedoch erst später heraus. Man geht in der westlich geprägten Psychologie 
davon aus, dass Kinder ab dem Alter von etwa 2 Jahren eine Sensibilität für »Scham« 
besitzen, weil sie von diesem Zeitpunkt an zwischen sich selbst und anderen Personen 
unterscheiden können. Dies ist eine entscheidende Voraussetzung, um eigenes Ver-
halten zu bewerten und sich somit des eigenen Fehlverhaltens überhaupt bewusst zu 
werden (siehe Holodynski & Friedlmeier 2006: 124–132).

Die von Tao-Bezugspersonen angewandten Sozialisationspraktiken evozieren im 
Säuglings- und Kleinkindalter eine frühkindliche »Angst- und Scham-Disposition«, bei 
der sich die beiden beteiligten emotionalen Qualitäten jedoch nicht immer als sepa-
rate Emotionen voneinander trennen lassen. Wie ich bereits beschrieben habe, stehen 
beide Emotionen in einem speziellen sozialräumlichen Verhältnis zueinander: Wäh-
rend »Angst« (maniahey) vor allem außerhalb des Dorfes anzutreffen ist, wird »Scham« 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit298

(masnek) überwiegend innerhalb des Dorfes (bzw. innerhalb der Dorföffentlichkeit) 
empfunden. Die Beziehung von »Scham« und »Angst« ist eine Entsprechung der Be-
ziehung zwischen tao und anito sowie auch der räumlichen Sphären und situativen 
Gegebenheiten, denen diese beiden Kategorien von den Tao zugeordnet werden. Es 
ist also letztlich der animistisch geprägte Denk- und Fühlrahmen, der »Angst« und 
»Scham« sowohl separiert als auch bisweilen miteinander verschmelzen lässt.

Das Ke’ai-Konzept

Im Neuen Chinesisch-Deutschen Wörterbuch (Xu et al. 1996) wird der Begriff 可愛 (ke’ai) 
mit »liebenswürdig«, »liebenswert«, »lieblich«, »hübsch« und »niedlich« übersetzt.1 
Die tatsächliche Faszination, die dieses Konzept auf Han-Taiwanesen und Tao glei-
chermaßen ausübt, geht aus einer simplen Übersetzung allerdings nicht hervor. In 
Taiwan gelten insbesondere kleine Kinder und Hundewelpen2 als »niedlich«. Es gehört 
zum Standardrepertoire, die Anwesenheit von kleinen Kindern durch Ausrufe wie 
»Oh, wie niedlich !« (»好可愛 !« »Hao ke’ai !«) zu kommentieren.

Wenn man bei Google eine Bildersuche unter Verwendung des Begriffs ke’ai 
vornimmt, werden einem als Ergebnisse vor allem asiatische Comicfiguren von 
Tierbabys mit übergroßen Köpfen und Kulleraugen präsentiert. Der Bezug zum 
Kindchenschema ist of fensichtlich. Erweitert man die Suche um den Begrif f »Kind« 
(孩子 haizi), tauchen lauter lächelnde Säuglinge auf, die nicht selten Kleidungsattri-
bute wie z. B. eine überdimensionierte Mütze tragen, wodurch ihre »Niedlichkeit« 
noch einmal mehr betont wird. Als besonders »niedlich« gelten kleine Kinder, wenn 
sie lustige Bewegungen ausführen, babyhaft gucken oder sich mit Schokolade und 
Eis bekleckern.3 Es ist gerade die unbegreif liche Andersartigkeit der Säuglinge, die 
hier fasziniert, denn ein derartig tollpatschiges, »unwissendes« (abo so katentengan) 
und noch nicht von Empfindungen der »Scham« (masnek) geleitetes Verhalten hört 
beim Eintritt in die Kleinkindphase unwiderruf lich auf.

Beim Ke’ai-Konzept handelt es sich um chinesisch geprägte Vorstellungen von 
»Niedlichkeit«, die von den Tao übernommen wurden. Dieses Konzept steht allerdings 
keinesfalls im Kontrast zu bereits bestehenden kulturellen Modellen der Tao von 
Kindheit und Erziehung und den damit einhergehenden sozialen Praktiken, denen 
gemeinsam ist, dass Kinder als noch nicht vollständige Personen und somit als Ob-
jekte angesehen werden. Dies drückt sich u. a. darin aus, dass kleine Kinder von den 

1 � Im Online-Wörterbuch LEO werden zusätzlich die Übersetzungsmöglichkeiten »süß«, »entzückend«, 
»possierlich«, »knuddelig«, »goldig«, »lieb«, »nett«, »reizend«, »knuf fig«, »putzig« und »schnuf felig«  
aufgelistet.

2 � Es gibt in Taiwan und Japan Zeitschrif ten, die sich mit dem Stylen von Hundewelpen beschäf tigen. Ih-
nen werden die Haare gefärbt, häufig tragen sie Schleifchen im Haar, gelegentlich auch Kleidung. Vor-
stellungen von »artgerechter Haltung« und somit einer Hinwendung zu den subjektiven Bedürfnissen 
der Hunde sind diesem vordergründigen kulturellen Ziel untergeordnet. Die Erforschung der Hunde-
kultur Ostasiens stellt ein interessantes Forschungsfeld für die Psychologische Anthropologie dar.

3 � Ich erinnere mich noch gut daran, wie Theo sich während der Feldforschung einmal beim Verspei-
sen einer Süßigkeit den Mund von oben bis unten beschmierte und wie die umherstehenden Tao- 
Jugendlichen daraufhin »Oh, wie niedlich !« riefen und mit ihren Mobiltelefonen Fotos knipsten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 299

Dorf bewohnern unter bestimmten Umständen berührt und angefasst werden können 
(siehe Kapitel 16, Abschnitt Ärger / Wut hervorlocken).

Wenn jüngere Kinder durch ihr babyhaftes Verhalten von den Tao als ke’ai bezeich-
net werden, geht diese Bekundung in der Regel mit einem »Lachen« (maznga) einher. 
Die kindliche Reaktion auf das Lachen trägt zum »Amüsement« ( yapiya piyalalamen; 
好玩 haowan) der Erwachsenen bei. Ältere Säuglinge und Kleinkinder können der Si-
tuation nicht entkommen, denn wenn sie sich »abwenden« (jiozayan), trägt dies nur 
noch mehr zur allgemeinen Belustigung der umherstehenden Personen bei. Denn das 
»Niedlichsein« der Kinder wird durch ihr unwissendes und »schüchternes« (kanig /  
manig; 害羞 haixiu) Verhalten nur noch verstärkt. Da kleine Kinder »noch nicht in der 
Lage sind, die Dinge zu verstehen«, sind sie außerstande, ihr Verhalten an die von den 
Erwachsenen gesetzten normativen Standards anzupassen.

Säuglinge und jüngere Kleinkinder gelten als »niedlich«, wenn sie sich in emotio-
naler Hinsicht entgegen den Normen des iwawalam so tao verhalten. Dies ist insbeson-
dere der Fall, wenn sie »weinen« (amlavi) oder »wütend« (somozi) werden – wobei, wie 
ich wiederholt aufgezeigt habe, von den Bezugspersonen bereits das »Herumlärmen« 
(吵 chao) als eine Form von »Ärger« / »Wut« interpretiert wird. In Ermangelung eines 
Konzepts von »Psyche« im westlichen Sinne wird von den meisten Tao das kindliche 
»Herumlärmen« nicht als Artikulation wichtiger menschlicher Bedürfnisse aufgefasst, 
sondern als ein an sich unverständliches, idiosynkratisches Verhalten, das nur durch 
mangelnde Reife des nakenakem erklärt werden kann. Bei den Tao endet die intensive 
Ke’ai-Phase beim Übergang ins Kleinkindalter, also mit ungefähr 2 Jahren.

Die Fokussierung auf allgemeingültige Verhaltensstandards und nicht auf die in-
neren Bedürfnisse einer Person bewirkt, dass viele Tao weinende Babys als besonders 
»süß« (ke’ai) empfinden. Ich werde niemals vergessen, wie mir die Enkelin unseres 
Vermieters einmal gestand, dass Theo am »allerniedlichsten« sei, wenn er weint. Mit 
dieser Bemerkung bezog sie sich auf ein »grundloses Weinen« Theos, also eine Form 
des »Herumlärmens«, dem keinerlei Beeinträchtigung physischer Bedürfnisse vor-
ausgeht und das somit nach Einschätzung der Tao als »ungerechtfertigt« gilt. Hätte 
Theo – oder irgendein Tao-Kind in seinem Alter – hingegen geweint, weil er Hunger 
gehabt hätte oder im Winter unbekleidet herumgelaufen wäre, so hätte dies bei den 
Tao sicherlich allgemein großes »Mitleid« (mangasi; mangarilow) hervorgerufen, das 
mit einer starken Bereitschaft zu helfen verbunden gewesen wäre.

Das »Herumlärmen« eines kleinen Kindes aus psychisch-emotionalen Gründen – z. B. 
weil es aus Interesse nach einem Gegenstand greift, den die Bezugspersonen ihm aus 
verschiedenen Gründen nicht geben wollen oder weil es zu einem ungünstigen Zeit-
punkt nach draußen gehen will – erregt bei den Tao hingegen wenig »Mitleid«. Idiosyn-
kratische, nur das eigene Selbst betreffende Gründe gelten als unreife Artikulationen 
des onowned, als ein Ausdruck der konzeptuell nicht fassbaren Körperseele des Kindes, 
die mit den anito assoziiert wird und der menschlichen Ordnung entgegengesetzt ist 
(vgl. Kapitel 5 und 6). Das Unreife, Spontane, Beliebige, Unkontrollierte, Nichtfokus-
sierte und Unwissende stellt eine Gefahr für das soziale Gemeinwesen dar, es darf nicht 
unkommentiert sein Unwesen treiben, sondern muss durch entsprechendes Verhalten 
beschämt werden – auch wenn es sich hierbei lediglich um das Verhalten von Säuglin-
gen und Kleinkindern handelt.

Die mit dem Ke’ai-Konzept in Verbindung stehenden Verhaltensweisen und sozia-
len Praktiken der Bezugspersonen sind ambivalent und diffus, weil die Faszination 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit300

des Babyhaften einerseits aus dem Ref lex des Beschützens, dem Kindchenschema, 
erwächst und andererseits aus der Notwendigkeit, die geistartigen Verhaltensweisen 
von Säuglingen und Kleinkindern mittels »Beschämung« (jyasnesnekan) und demons-
trativer »Verachtung« (ikaoya) als etwas »Schlechtes« (marahet) zu brandmarken. Die 
Sozialisationspraktiken von Tao-Bezugspersonen stellen aus Kinder-Perspektive ein 
Lavieren zwischen fürsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten dar. Tao-
Kinder lernen auf diese Weise, dass »Gutes« (apiya) ebenso wie »Schlechtes« in ihrer 
sozialen Umwelt vorhanden ist und dass sie durch bestimmte eigene Verhaltensweisen 
»schlechte Einf lüsse« von sich fernhalten können. Durch »Ruhigbleiben« (mahanang) 
und »Blickabwendung« (jiozayan) versuchen sie, das »Böse« abzuwehren. Es handelt 
sich hierbei um die erste Phase im Kampf gegen die anito, der sie noch ein Leben lang 
begleiten wird.

Ein weiterer Aspekt, der beim Ke’ai-Konzept und den mit ihm verbundenen so-
zialen Praktiken eine wichtige Rolle spielt, ist der Machtaspekt. Denn Babys sind 
vollkommen hilf los und auf die Pf lege ihrer Bezugspersonen angewiesen. Da in der 
Tao-Gesellschaft faktisch alle Sozialbeziehungen durch Hierarchie und Status deter-
miniert bzw. ausgehandelt werden und beide im Wesentlichen auf »Kraft«, »Stärke« 
und »Geschicklichkeit« (moyat) basieren (vgl. Kapitel 4), bleibt diese zentrale Dimen-
sion auch in den Beziehungen zu jüngeren Kindern nicht ausgespart. Es übt auf viele 
Tao eine gewisse Faszination aus, ihre eigene körperliche Macht und Überlegenheit in 
der Interaktion mit Babys zu erleben und zu spüren. Insbesondere Tao-Männer sind 
auf die von ihnen auf andere ausgeübte Wirkung bedacht. Wenn andere Personen auf-
grund ihres Masozi-Seins »Angst« (maniahey), »Schüchternheit« / »Hemmung« (kanig) 
oder »Verlegenheit« (manig) vor ihnen empfinden, erfährt ihr gesellschaftlicher Status 
eine positive Bestätigung. Das Ausspielen von Macht und körperlicher Überlegenheit 
gegenüber jüngeren Kindern ist für viele Tao-Männer (und in abgemilderter Weise 
auch Tao-Frauen) ein angenehmes Erlebnis, das mit Gefühlen der »Freude« (masarey) 
sowie einem »guten Gefühl im Inneren« (apiya so onowned) verbunden ist (vgl. Kapitel 9, 
Abschnitt Marginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch).

Es bestehen einige Übereinstimmungen zwischen dem Ke’ai-Verhalten der Tao 
gegenüber jüngeren Kindern und dem Umgang mit Hundewelpen. Als eine Hündin 
während meines Forschungsaufenthaltes fünf Welpen warf, wurden diese »putzigen« 
kleinen Gestalten von diversen Tao immer wieder auf den Arm genommen und ge-
herzt. Allerdings war das Spiel mit den Welpen bisweilen ziemlich rau, sie wurden 
nicht selten in die Luft geschleudert und auf eine Art und Weise behandelt, die west-
liche Tierfreunde entsetzt hätte. Einmal beobachtete ich eine Kinderbande, die die 
Welpen an den Hinterbeinen packte und herumwirbelte. Es ist deshalb nicht verwun-
derlich, dass die meisten Hunde im Dorf mit eingekniffenem Schwanz herumlaufen.

An dieser Stelle besteht eine interessante Parallele zu Briggs (1970, 1998), denn auch 
die von ihr erforschten nordkanadischen Inuit behandeln Hundewelpen auf eine ähn-
liche Weise wie die Tao.4 Die durch das Ke’ai-Konzept ausgedrückte Ambivalenz lässt 
sich ferner in dem Inuit-Begriff ugiat- wiederfinden, der die durch ein Übermaß an 
Zuneigung verursachten Verletzungen beschreibt, die Kindern gelegentlich von ihren 
Bezugspersonen zugefügt werden und die im Extremfall (bei Hunden) sogar bis zum 

4 � Die kulturelle Bedeutung bzw. der wirtschaf tliche Nutzen von Hunden als Schlittentiere ist bei den 
Inuit allerdings ein anderer als bei den Tao.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 301

Tod führen können (Briggs 1998: 238).5 Somit umfasst der Ugiat-Begriff ebenso wie die 
Vorstellung von ke’ai bei den Tao die gegensätzlichen Pole Aggression und Zuneigung, 
die in beiden Fällen auf unlösbare Weise miteinander verbunden sind.

Das kulturspezifisch Besondere in der emotionalen Sozialisation von Tao- und 
Inuit-Kindern ist das Fehlen eines für Säuglinge und Kleinkinder erkennbaren Mus-
ters in den Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen. Die von derartigen Sozia-
lisationspraktiken betroffenen Kinder stehen dem Emotionalen in seiner Gesamtheit 
kritisch gegenüber, da sie die Erfahrung machen, dass Emotionen – auch die mit Für-
sorge verbundenen – gefährlich sein können. Das Emotionale eignet sich in diesen 
Gesellschaften nur wenig als ein Standard, an dem man sein Verhalten ausrichten 
kann. Emotionale Kontrolle und emotionale Ausgeglichenheit werden hingegen als 
sehr wichtig eingeschätzt.

Ruhigbleiben

Aus Sicht von Tao-Bezugspersonen ist es von übergeordneter Bedeutung, dass Säug-
linge und Kleinkinder sich »ruhig« (mahanang) verhalten. Man geht davon aus, dass 
»ruhiges« kindliches Verhalten ein Ausdruck von »Wohlbefinden« (apiya so onowned) 
ist. Kinder, die sich hingegen »unwohl fühlen« (marahet so onowned), fangen an, sich 
ununterbrochen zu bewegen; sie versuchen z. B., auf den Schoß der Mutter zu kriechen 

– für gewöhnlich ein Zeichen, dass sie zu Bett gehen möchten (vgl. Kapitel 7). Kinder 
sind mahanang, wenn ihre Bezugspersonen bei ihnen sind. Die Seele der Kinder ver-
weilt dann bei ihrem »körperlichen Selbst«. Wenn sich die Bezugspersonen vom Kind 
entfernen, besteht die Gefahr, dass die Kindesseele ihnen folgt und dabei »schlechte 
Dinge« erblickt. Auch wenn die Mutter ohne ihr Kind aufs Feld geht, besitzt sie eine 
besondere Verantwortung für dessen Seele, die sie immer wieder rufen muss, damit 
sie sich nicht allzu weit von ihr entfernt und ihr bei der Rückkehr ins Dorf folgt. Es ist 
nicht gut, wenn eine allzu starke Mutter-Kind-Bindung besteht, weil dann das Kind 
bei Abwesenheit der Mutter jedes Mal in einen Unruhezustand versetzt wird, der die 
Fixierung seiner Seele am oder im »körperlichen Selbst« gefährdet. Auch aus diesem 
Grund ist es für das Wohlergehen des Kindes förderlich, wenn es von vielen verschie-
denen Bezugspersonen betreut wird.

Weder meine Frau noch ich haben beobachten können, dass ein Baby übertrieben 
geherzt, gekitzelt oder zum Lachen gebracht wurde. Es kann natürlich sein, dass sich 
diese Dinge nur zu Hause und nicht in der Öffentlichkeit abspielen, doch die Fokus-
sierung auf proximale Sozialisationsstrategien bei den Tao lässt ein derartiges Ver-
halten auch in der Alleinsituation als unwahrscheinlich erscheinen. Säuglinge werden 
ständig auf dem Arm getragen, der Umgang mit ihnen ist sanft und geduldig, viel 
Zeit wird für ihre Pf lege aufgebracht, alle Bewegungen und Interaktionen mit ihnen 
sind eher »ruhig« als aufgeregt. Es geht den Tao keinesfalls darum, in ihren Kindern 
positive Emotionen hervorzulocken, sondern vielmehr um eine Vermeidung »unan-
genehmer Körperzustände« (yamarahet o kataotao).

5 � Ein Extrembeispiel für Ugiat-Verhalten, das Briggs auf führt, ist eine Hundemutter, die ihre Welpen 
tötet, damit sie keinen Fressfeinden zum Opfer fallen. Das Ugiat-Konzept umschließt somit sowohl 
Menschen als auch Hunde.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit302

Mahanang kennzeichnet einen positiven Normalzustand, der sich »gut« und »ent-
spannt« (apiya) anfühlt. Auf diese Weise kann eine Person fühlen, dass ihre Seele bei 
ihr ruht. Wann immer eine Person »unruhig« oder »nervös« (maozoz) wird, muss sie 
um ihre Seele fürchten, die nun zu schweben beginnt und allmählich ihren Halt ver-
liert. Wenn ihr in diesem Zustand keine adäquate Emotionsregulation gelingt, »gerät 
ihre Seele in Panik« (maniahey so pahad) und droht schließlich wegzuf liegen. Nicht nur 
Kinder müssen sich idealerweise mahanang verhalten, auch Erwachsene versuchen 
diesen Zustand in ihrem Inneren zu erzeugen und jegliche Aufregung zu vermeiden. 
Das kulturelle Entwicklungsmodell der Tao besagt, dass eine Person mit wachsendem 
Alter immer besser in der Lage ist, mahanang zu bleiben, weshalb die Seelen älterer 
Personen als vergleichsweise gefestigt gelten. Auch die Intensität der empfundenen 
»Angst« (maniahey) verringert sich über die Jahre, es ist nicht ungewöhnlich, dass  
ältere Personen bekunden, überhaupt keine »Angst« mehr zu verspüren.6

Ein 60-jähriger Bekannter von mir verglich das Meer wiederholt mit menschlichen 
Emotionen: Die großen tosenden Wellen, die spritzende Gischt – all dies entspricht 
einem »wütenden« (somozi) Menschen. Wenn sich danach die Wellen wieder glätten 
und das Meer wieder »ausgeglichen« und »ruhig« ist (mahanang; 平靜 pingjing), er-
reicht es wieder seinen friedlichen Normalzustand, der zugleich dem emotionalen 
Idealzustand der Menschen entspricht. Die Tao sagen, dass ein »ruhiges Meer gut ist« 
(mahanang o wawa a apiya), weil »die menschlichen Herzen7 dann die Ruhe des Mee-
res annehmen«. Die Umwelt der Tao übt also einen Einf luss auf deren affektives und 
emotionales Erleben aus, der auch von den Tao selbst als solcher anerkannt wird.8 9

Das »Ruhigbleiben« auch in stressigen Situationen oder solchen, die »Är-
ger« / »Wut« bzw. »Angst« auslösen, kann immer wieder im Alltag der Tao beobachtet 
werden. Während meines Forschungsaufenthalts auf Lanyu erlebte ich zwei kleine-
re Autounfälle, bei denen die Fahrer durch unachtsames Fahren mit Betonelementen 

6 � Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen älterer Tao geht hervor, dass Episoden, in denen 
die Befragten »Angst« empfanden, weit in ihrer Kindheit zurücklagen. Es gibt sogar einen signifikant 
hohen Prozentsatz an (älteren) Personen, die generell abstreiten, jemals in ihrem Leben »Angst« emp-
funden zu haben. Etwa 20 Prozent der älteren Tao neigen zu dieser extremen Aussage. Hierbei handelt 
es sich vor allem um Männer.

7 � Mit »Herz« (心 xin) wird hier auf das Denk- und Fühlorgan nakenakem referiert.
8 � Die verstorbene Mutter eines Freundes hatte in Stress auslösenden Situationen immer gesagt: »Mach 

keinen Wind« (沒有風 meiyou feng). Damit meinte sie, dass man sich nicht »beunruhigen« (maozoz) las-
sen und stattdessen »entspannt« (放鬆 fangsong) bleiben sollte. Auch hier wird Af fektives und Emotio-
nales mit Naturphänomenen, in diesem Fall dem Wind, verknüpf t. Der Wind dient als eine Metapher 
für »Ärger« / »Wut« (somozi) und ist indirekt eine Anspielung auf die »Wettermacher«, die tao do to. Denn 
wenn die Götter einen Sturm vorbeischicken, dann heißt dies, dass sie über menschliches Fehlverhal-
ten erbost sind. Die »Wut« der naturräumlichen Umgebung ist eine Reaktion auf menschliches Fehl-
verhalten (vgl. Kapitel 5).

9 � Das mahanang der Tao entspricht in gewisser Weise dem maluwelu der Bewohner des mikronesischen 
Atolls Ifaluk (Lutz 1988: 112), das dort eine hohe Tugend darstellt und ebenfalls Charakteristika der 
Umgebung wie das Ausbleiben des Windes und die ungekräuselte Wasseroberfläche der Lagune be-
schreibt: »The good person is ›calm‹ (maluwelu) and ›afraid / anxious‹ (metagu) and is not ›hot tempered‹ 
(sigsig). ... The highest compliment that can be said to a person is that he is maluwelu, or gentle, calm, 
and quiet. Used to describe either the lagoon or the wind when calm, the term also denotes a personal 
style unrippled by of fensive actions or emotions.«

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 303

zusammenstießen und dabei die Karosserien ihrer Fahrzeuge beschädigten. In bei-
den Fällen blieben alle Anwesenden »ruhig«, sie stiegen lediglich aus, um wortlos den 
Schaden zu begutachten. Hiernach wurde die geplante Aktion fortgesetzt, ohne auch 
nur über den Unfall zu reden. Als im Sommer 2011 ein junger Mann aus Iranmeylek 
beinahe beim Schwimmen in der Bucht ertrunken wäre, verhielten sich alle Augen-
zeugen ausgesprochen »ruhig«. Das Rettungsteam rannte zu den Booten und fuhr in 
einem Motorboot los, um den jungen Mann zu retten. Alle weiteren Bewegungen wur-
den schnell, aber sehr bedacht und keinesfalls hektisch ausgeführt. Eine Frau aus dem 
Dorf, die über eine Ausbildung als Krankenschwester verfügte, versuchte eine Wieder-
belebung des jungen Mannes, die aber erfolglos blieb, worauf hin er zum Flugplatz ge-
fahren wurde, um ihn mit einem Hubschrauber ins Kreiskrankenhaus nach Taidong 
zu bringen. Keine fünf Minuten nach ihrem Wiederbelebungsversuch begegnete ich 
der Krankenschwester an ihrem Schmuckstand, an dem sie Souvenirs an taiwanesi-
sche Touristen verkaufte. Sie verhielt sich absolut »ruhig«, es war ihr überhaupt nicht 
anzumerken, dass sich kurze Zeit vorher ein Unglück ereignet hatte. Auch erwähnte 
sie den Vorfall mit dem jungen Mann mit keinem Wort. Sie plauderte mit mir statt-
dessen über belanglose Dinge.

Als ich einmal vom Einkaufen zurück nach Iranmeylek kam, sah ich ungewöhnlich 
viele Personen an der vanwa stehen und wie gebannt aufs Meer hinausblicken. Wie 
ich später herausbekam, war zuvor eine Tsunami-Warnung herausgegangen, die mir 
gegenüber jedoch mit keinem Wort erwähnt wurde.10 Alle blieben ausgesprochen »ru-
hig«, niemand »geriet in Panik« (maniahey so pahad). Da die Tao davon ausgehen, dass 
sich »schlechte Dinge« in ihrer Wirkung verstärken, wenn man darüber spricht, schien 
es geboten, die auf kommende Gefahr nicht beim Namen zu nennen.11

Wenn Alkohol Trinkende selbst merken, dass sie sehr »betrunken« (masaki) sind, 
legen sie für ein paar Minuten ihren Kopf auf die angewinkelten Knie, um in dieser 
»Ruheposition« wieder zu sich zu finden.12 Hierbei handelt es sich um eine selbst ver-
ordnete Auszeit, die als ein normales Verhalten angesehen wird (vgl. Kapitel 5, Ab-
schnitt Körperseele). Auch Personen, die von starken Emotionen wie »Traurigkeit« 
(marahet so onowned) oder »Ärger« (somozi) heimgesucht werden, diese jedoch in der 
Öffentlichkeit nicht zeigen dürfen, verharren in dieser Stellung, um sich wieder so 
weit zu regulieren, dass sie am sozialen Leben teilhaben können. Es handelt sich 
hierbei um eine aktive Festigung der Seele, um ein Wiedererlangen des Mahanang- 
Zustandes, der den Tao Sicherheit gewährt und sie vor den üblen Machenschaften  
der anito beschützt. Denn wer mahanang ist, dem können die bösartigen Geistwesen 
nichts anhaben. Die anwesenden Personen sprechen die sich auf diese Weise regulie-
renden Individuen weder an »noch beachten sie diese in irgendeiner Weise« (jiozayan). 

10 � Es handelte sich hierbei um denselben Tsunami, der an der japanischen Küste im Frühjahr 2011 die 
atomaren Anlagen von Fukushima zerstörte und eine regionale Nuklearkatastrophe auslöste.

11 � Zum Glück wurde Lanyu nicht von den Tsunamiwellen erreicht. Die Flutwellen waren lediglich einige 
Zentimeter höher als normal. In den Dörfern an der Westküste evakuierten sich einige Familien in die 
Berge; dieses Verhalten war in Iranmeylek jedoch nicht festzustellen.

12 � Ein alternatives Verhalten ist, nach Hause zu gehen und sich dort auszuruhen. Wer sich selbst nicht 
rechtzeitig auf die eine oder andere Weise reguliert, wird von allen Anwesenden »ignoriert« ( jiozayan) 
und so behandelt, als wäre er oder sie nicht vorhanden. Personen, die sich beim Trinken fehlverhalten, 
erhalten keinen Alkohol mehr nachgeschenkt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit304

Die Reintegration in die Gruppe gestaltet sich als unproblematisch: Sobald sich eine 
Person, die eine Auszeit genommen hat, wieder normal verhält, kann eine erneute 
Kontaktaufnahme erfolgen.

Meine Kinder verhielten sich während der Forschung aus Sicht der Tao auf auffällige 
Weise »unruhig« (jimahanang). Als ich Theo einmal zur Interviewauswertung in die 
Verkaufswerkstatt mitgenommen hatte, die meine Assistentinnen und mir in den 
Wintermonaten als Arbeitsplatz diente, lief er dort ohne Unterlass herum und schaute 
sich alles an.13 Meine Assistentinnen bezeichneten ihn deshalb als »neugierig« (好奇 
haoqi), was in gewisser Weise das gegenteilige Verhalten eines Tao-Kindes darstellt, 
das in dieser Situation »ruhig« und dem Anschein nach »unbeteiligt« danebengeses-
sen hätte.14

Für gewöhnlich konnte Theo bei unseren Spaziergängen im Dorf seinen Interes-
sen nachgehen und z. B. ein Hühnergehege betrachten, wenn er dies wollte. Sofern 
wir Zeit hatten, ließen wir ihn gewähren und warteten geduldig auch längere Zeit 
neben ihm. So verfuhren wir in vielen Situationen: Immer wenn es uns möglich war, 
ihm diese schönen, interessegeleiteten Momente zu ermöglichen, konnte er vor-
übergehend als »Bestimmer« auftreten und erwarten, dass wir uns seinem Willen 
unterordneten.15 Das an sich gut gemeinte Alles-erforschen-Können hatte aber auch 
seine Schattenseite: Nämlich wenn der auf diese Weise geförderte Kindeswille aus 
irgendeinem Grund nicht ausgelebt werden konnte. Theo, dem die Gründe hierfür 
nicht verständlich waren, nahm seine Eltern dann als »böse« wahr, weil sie ihn an 
der Erfüllung seiner Bedürfnisse hinderten. Während Theo die meiste Zeit »Glück« 
empfand, weil er in der Regel das tun konnte, was er wollte, empfand er nun in den 
Verhinderungssituationen »Ärger« / »Wut«. Diese Form der Polarisierung von Emo-
tionen ist typisch für die gegenwärtige Sozialisation von Kindern in der deutschen 
Gesellschaft – zumindest in Kreisen der Mittelschicht (vgl. Holodynski 2003).

Bei den Tao hingegen wird der Wille der Kinder nicht gefördert. Ihr affektiver und 
emotionaler Zustand soll möglichst immer gleich sein, ohne größere Schwankungen. 
Dieser ideale Zustand besteht in einem »ruhigen« Verharren und sich Zurücknehmen, 
das von den Tao als mahanang bezeichnet wird. Damit Kinder und insbesondere Säug-
linge möglichst immer in diesem Zustand bleiben, sind Bezugspersonen bestrebt,  
ihnen Frustrationserfahrungen jeglicher Art so weit wie möglich zu ersparen bzw. 
diese zu verhindern. Allerdings konzentrieren sich Tao-Bezugspersonen nicht auf die 

13 � Der Ort, an dem ich mit meinen Assistentinnen zusammenarbeitete, war eine Werkstatt mit ange-
gliedertem Café, in der traditionelles Kunsthandwerk (z. B. Perlenarmbänder und Holzschnitzereien) 
an Touristen – die jedoch im Winter ausblieben – verkauf t wurden.

14 � Konfrontiert mit den Verhaltensstandards der Tao fiel mir im Verlauf meiner Forschung vermehrt auf, 
wie anders sich meine Kinder entsprechend ihrer deutschen Sozialisationserfahrungen verhielten. 
Ich notierte in meinem Feldtagebuch, dass ich mir wünschte, Johann und Theo würden »nicht immer 
so wild herumlaufen«, »nicht so viele abrupte, zackige Bewegungen machen« und »allgemein ruhi-
ger und bescheidener auf treten«. Es fing an, mich zu stören, dass Theo so aktiv war, dass er nicht 
auch mal wie ein Tao-Kind irgendwo »ruhig« (mahanang) sitzen konnte und dass ich ihm stattdessen 
immer hinterherrennen musste, weil er partout selbst entscheiden wollte, wo er entlangging (siehe 
auch Funk 2020a).

15 � Dasselbe galt auch für Johann, der aufgrund seines Alters verbal in Entscheidungen einbezogen  
wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 305

psychischen, sondern ausschließlich auf die physischen Bedürfnisse ihrer Kinder. Der 
emotionale Gegenpol – der »unruhige«, »erregte« (mazagzag) und somit »wütende« 
(somozi) Zustand – wird auf diese Weise in ein unbeschreibbares »geistartiges Off« 
projiziert, das sich dem konzeptuell Fassbaren weitestgehend entzieht und nur durch 
diffuse Verweise auf das onowned und die anito thematisiert werden kann.16

Nichtbeachten

Das »Nichtbeachten« bzw. »Ignorieren« (jiozayan; naziboan) stellt im Alltag der Tao 
ein recht häufig zu beobachtendes Verhalten dar, das in unterschiedlichen Situa-
tionen zum Ausdruck kommt. Zu Beginn meiner Forschung konnte ich mir auf das 
regelmäßig erfolgende »Wegblicken« der Tao in vielen Situationen keinen Reim ma-
chen. Es verstrichen viele Monate im Feld, bis ich die erstaunliche Vielschichtigkeit 
dieses Phänomens zu verstehen begann. Immer wieder grübelte ich in meinen Feld-
forschungstagebüchern über dieses Thema nach. Wie konnte es sein, dass mich be-
kannte Personen im Dorf mal überschwänglich begrüßten und dann wieder, ohne 
mich wahrzunehmen, wort- und grußlos an mir vorübergingen ? Ich konnte mir die 
Gesetzmäßigkeiten, die hinter diesen Mustern des Zu- und Abwendens lagen, nicht 
vollständig erschließen. Die Blickvermeidungsstrategien der Tao beunruhigten mich 
so sehr, dass ich anfing, mich mit anderen Personen hierüber auszutauschen. Doch 
die Tao, mit denen ich dieses Thema anschnitt, verstanden nicht, was ich meinte. Aus 
ihrer Sicht verhielten sich die übrigen Dorf bewohner völlig normal. Zum Glück nahm 
aber meine Frau das Jiozayan-Verhalten der Tao genauso wahr wie ich, sodass ich auf-
hörte, meine Beobachtungen für Einbildung zu halten. Auch mit einem kanadischen 
Freund (der unmittelbar vor meinem Forschungsaufenthalt zusammen mit seiner 
von Lanyu stammenden Frau ein knappes Jahr in Iranmeylek gelebt hatte) tauschte 
ich mich über das auf Meidung basierende Blickverhalten der Tao aus. Ebenso wie 
es mir und meiner Frau ergangen war, berichtete er, dass er an manchen Tagen von 
den Menschen im Dorf freundlich gegrüßt und an anderen von ihnen vollständig 
»ignoriert« (jiozayan) wurde (»They won’t know me.«). Den Zustand des kollektiven 
»Nichtbeachtens« bezeichnete er als »village mass amnesia«. Er vermutete, dass die-
ser Wechsel im Verhalten mit dem Wetter zusammenhängen könnte.17

16 � Die Unterschiede in der Sozialisation von deutschen Mittelschichtskindern und Tao-Kindern führen 
dazu, dass in ersterem Fall das »Böse« internalisiert wird, wohingegen es in letzterem Fall externali-
siert wird. Die Koexistenz mit »unseren Geistwesen« – die wir als »psychische Probleme« wahrneh-
men – findet innerhalb der Abgeschlossenheit einer autonomen und klar umrissenen Entität statt, 
die dem westlichen Konzept von Person entspricht, wohingegen die Permeabilität der Person bei 
den Tao (und in anderen Gesellschaf ten mit vergleichbaren animistisch geprägten Vorstellungen) 
ein Eindringen der »Geistwesen« von außen niemals vollständig verhindern kann. Das »Böse« bleibt 
aufgrund der in westlichen Gesellschaf ten bestehenden Vorstellungen von Person für immer im In-
neren eingesperrt, es kann nicht nach draußen gelangen und das eigene Selbst verlassen. Bei den Tao 
bewirken anders gelagerte Konzeptionen, dass das »Böse« kommt und geht und selbst im Falle von 
Besessenheit niemals ein integraler Bestandteil des Selbst werden kann.

17 � Ich gebe ihm hier recht. Wie ich bereits in Kapitel 5 erwähnt habe, bringen vor allem ältere Tao die 
Phasen des zunehmenden und abnehmenden Mondes mit den Zuständen von apiya und marahet 
in Verbindung. Beiden Mondphasen kommt eine ganz unterschiedliche Gewichtung zu, die auch in 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit306

Die Auswertung der Erhebungen des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao 
sowie der von mir angefertigten Beobachtungsprotokolle hat ergeben, dass jiozayan 
einen psychischen oder auch räumlichen Rückzug bezeichnet, im weitesten Sinne das 
»Ausblenden« einer anderen Person oder Sache (wobei dieser Unterschied von den Tao 
aufgrund ihres animistisch geprägten Denk- und Fühlrahmens nicht unbedingt voll-
zogen wird). Jiozayan basiert nicht notwendigerweise auf einer physischen Abwen-
dung des Kopfes / Oberkörpers (und somit des Blickes) oder auf einer Fokussierung 
des Sehverhaltens, es kann sich hierbei auch um eine innere Einstellung handeln, 
etwa wenn jemand ein Tabu »nicht beachtet« oder die »Ärger« (somozi) hervorru-
fenden Worte eines anderen »nicht an sich heranlassen möchte«. Jiozayan muss als 
eine Emotionsregulationsstrategie angesehen werden, durch die Kontamination mit 
»schlechten Einf lüssen« verhindert werden soll. Man kann jiozayan je nach Situa-
tionsspezifik mit »nicht beachten«, »ignorieren«, »vergessen«, »verdrängen«, »unter-
drücken«, »wegsehen« oder auch »übersehen« übersetzen.18

Jiozayan ist eng verbunden mit der »Weigerung, mit anderen Personen zu reden« 
(ji da sirsiringan). Wie ich dargestellt habe, ist Gesprächsverhalten ein zentraler Mar-
ker für die Grenzziehung zwischen Ingroup und Outgroup sowie für die Qualität so-
zialer Beziehungen. Wenn eine Feindschaftsbeziehung vorliegt, besteht gegenseitiges 
Meidungsverhalten, das durch »Nichtbeachtung« (jiozayan), »verbalen Kommunika-
tionsabbruch« (jimacisirisiring) und die »Weigerung, zusammen zu essen« (jimaciakan 
so kanen), seinen Ausdruck findet. Feinde werden auf diese Weise in ihrer Existenz 
verleugnet und so behandelt, als seien sie nicht vorhanden (vgl. Kapitel 3, Abschnitt 
Hierarchische, egalitäre und antagonistische Gruppen).

Das »Ignorieren« und »Nichtbeachten« ist außerdem eine wichtige Sozialisations- 
und Erziehungsstrategie. Bezugspersonen evaluieren fortlaufend das Verhalten ihrer 
Kinder, indem sie subtile Botschaften an diese senden, die in den meisten Fällen dazu 
dienen, negatives Verhalten als solches zu markieren (siehe vor allem Kapitel 13–15). Äl-
teren Kindern, die bereits über eine gewisse Seelenfestigkeit verfügen, wird bei ent-
sprechendem Fehlverhalten von den Bezugspersonen nicht selten die »kalte Schulter 
gezeigt«. Es kann durchaus sein, dass Bezugspersonen, die mit dem Verhalten ihrer 
Kinder unzufrieden sind, diese für längere Zeit »nicht beachten« und sich weigern, mit 
ihnen zu sprechen. In den Interviews zu den Erziehungsmethoden sowie auch in den Er-
hebungen zum emotionalen Vokabular des ciriciring no tao gaben einige ältere Personen 
an, dass in der traditionellen Zeit unbelehrbare Kinder, die sich ständig fehlverhielten, 
als letztes erzieherisches Mittel von ihren Bezugspersonen durch vollständige »Nicht-
beachtung« abgestraft wurden. Sie sagten den betreffenden Kindern dann: »Ob du lebst 
oder stirbst, ist mir egal. Von nun an entscheidest du deine Angelegenheiten selbst !« 

af fektiver und emotionaler Hinsicht bedeutsam ist. Denn wenn an Tagen mit Marahet-Qualität ver-
mehrt anito unterwegs sind, besteht ein erhöhter Bedarf, sich selbst und andere vor deren Machen-
schaf ten zu schützen. Auch glaube ich, dass »gutes Wetter« (kakawan yapiya) nicht zuletzt deswegen 
zu einem »angenehmen« sozialen Klima im Dorf führt, weil sich dann viele Dorfbewohner außerhalb 
ihrer Wohnungen aufhalten und das Treiben der Menschen genauestens mitverfolgen. Bei »schlech-
tem Wetter« (kakawan yamalahet) fehlt diese auf »Scham« basierende Ordnung jedoch, weil generell 
weniger beobachtende Personen unterwegs sind, sodass andere Verhaltensstandards möglich sind 
(vgl. Kapitel 6).

18 � Einer meiner Informanten, der über ein hohes Maß an Bildung verfügte und zudem Englisch sprach, 
bezeichnete jiozayan als eine (innere wie äußere) Haltung, die er mit »I don’t mind« übersetzte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 307

Die auf diese Weise sich selbst überlassenen Kinder konnten nach wie vor zum Schlafen 
nach Hause kommen und an den Mahlzeiten teilnehmen, doch wurden sie weder an-
geschaut noch sprach man mit ihnen – zumindest so lange, bis eine Besserung erfolgte.

Mit dem Jiozayan-Verhalten der Tao lassen sich eine ganze Reihe verschiedener 
emotionaler Qualitäten und affektiver Zustände in Verbindung bringen. Häufig tritt 
in Situationen der »Blickvermeidung« nicht nur eine einzige klar umrissene emotio-
nale Qualität auf, sondern ein Mix an diversen Gefühlen, die sich gegenseitig bedin-
gen und zum Teil überhaupt erst hervorbringen. Die Tao betreiben jiozayan, wenn

•	 sie anderen gegenüber »Verachtung« (ikaoya), »Ärger« (somozi) und »Abscheu«  
(jyakian) empfinden,

•	 sich ihre »Verachtung« anderen gegenüber mit »Überheblichkeit« (mazwey) paart,
•	 sie sich »schämen« (masnek) und darauf hin »Ärger« (bzw. »Scham-Ärger«) emp-

finden,
•	 sie ihren »Ärger« zu regulieren versuchen und
•	 sie »Angst« (maniahey) empfinden.

Die Tatsache, dass all diese Formen der »Nichtbeachtung« von den Tao als jiozayan 
bezeichnet werden, deutet darauf hin, dass es sich hierbei um einen deskriptiven Ter-
minus handelt, der weder mit einer Interpretation noch mit einer Wertung einhergeht. 
Bevor ich auf die Induzierung der frühkindlichen affektiven »Angst- und Scham-Dis-
position« (kanig) zu sprechen komme und anhand von empirischen Beispielen aufzei-
ge, wie Tao-Kinder als Reaktion auf die Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen 
eine Vorläuferform des jiozayan erlernen, ist es notwendig, das auf »Nichtbeachtung« 
basierende Verhalten der Tao als ein allgemeines gesellschaftliches Phänomen zu  
betrachten, als ein Ausdrucks- und Emotionsregulationsverhalten, das sich wie ein 
roter Faden durch die verschiedensten Bereiche des sozialen und kulturellen Lebens 
der Tao zieht.

Jiozayan als ein Ausdruck von Verachtung, Ärger und Abscheu
Nicht normatives Verhalten muss in der Tao-Gesellschaft durch »Verachtung« (ikaoya) 
bestraft werden. Der Einzelne hat dabei keine andere Wahl, er muss das Fehlverhalten 
anderer negativ evaluieren, um auf diese Weise seine eigene »moralische Rechtschaf-
fenheit« (apiya so nakenakem) nach außen hin zu demonstrieren (vgl. Kapitel 6). Es gibt 
viele Möglichkeiten, andere Personen zu »verachten«, die am häufigsten praktizierte 
ist »Blickabwendung« durch jiozayan.

Personen, die keiner regelmäßigen Arbeitstätigkeit nachgehen, werden von den 
Tao als »faul« (malma) angesehen. Sie gelten als »unnütz« (abo so angangayan), da sie 
weder Nahrung produzieren noch Geld verdienen. Aufgrund ihres geringen sozialen 
Status werden sie von den Dorf bewohnern demonstrativ »übersehen«. Das »Nichtbe-
achten« oder »Wegblicken« ist zugleich ein Ausdruck ihrer »Furchtlosigkeit« (jimania­
hey). Vor statusniedrigen Personen muss niemand »Angst« (maniahey) empfinden, da 
sie über keinerlei Gefolgschaft verfügen, die ihre Interessen gegenüber anderen ver-
teidigen könnte. Von nutzlosen Personen geht kein Drohpotenzial aus, sie sind nicht in 
der Lage, in anderen das moralische »Angst«-Gefühl hervorzurufen.

Die soziozentrische Ausrichtung des Lebens an den Werten und Normen des so-
zialen Gemeinwesens und der animistisch geprägte Denk- und Fühlrahmen der Tao 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit308

bewirken, dass im emotionalen und affektiven Erleben keine wirkliche Trennung zwi-
schen Gefühlen der »Verachtung«, des »Ärgers« (somozi) und des »Widerwillens« bzw. 
der »Abscheu« (jyakian) vollzogen werden kann. Da »Ärger« bei den Tao idealerweise 
fokussiert und kontrolliert werden muss, artikuliert er sich in vielen Situationen auf 
indirekte Weise in Form von »Verachtung« (vgl. Kapitel 6). Verstöße gegen die von den 
Ahnen und Göttern auferlegte Ordnung führen ferner dazu, dass neben »Ärger« und 
»Verachtung« ein intensiver »Widerwille«, gepaart mit »Abscheu«, empfunden wird. 
Die physische Abwendung erfolgt in diesem Fall auf besonders heftige Weise, da die 
Betroffenen die sie ereilenden »schlechten Einf lüsse« zusätzlich mit einer fuchtelnden 
Bewegung ihrer rechten Hand abwehren.

Ich möchte das Zusammenspiel der oben genannten Gefühle anhand eines Bei-
spiels illustrieren. Ältere Tao betreiben »Blickabwendung«, wenn jüngere Personen 
anzestrale Tabus missachten und z. B. während der Fliegende-Fische-Saison speer-
fischen gehen. Das Jiozayan-Verhalten ist zum einen Ausdruck von »Verachtung«, da 
durch das unerlaubte Fischen die Werte der sozialen Gemeinschaft verletzt werden. 
Hinzu kommt aber auch, dass die Alten als Bewahrer der heiligen Ordnung durch den 
Tabubruch der jüngeren Generation persönlich »beschämt« (jyasnesnekan) werden. Als 
eine Reaktion auf das Gefühl der »Scham« (masnek) entsteht »Ärger« in ihnen, der auf 
indirekte Weise artikuliert wird. Das Ausdrucksverhalten von »Ärger« und »Verach-
tung« ist in diesem Fall dasselbe. Das Begehen eines Tabubruchs stellt außerdem einen 
»Frevel« (miraratenen) dar, der auch für jemanden, der ihn nur beobachtet, verunrei-
nigend und somit gesundheitsgefährdend ist, weshalb die durch jiozayan erfolgende 
»Abwendung« zusätzlich noch durch »Angst« motiviert wird (s.u.). Diese »Angst« wird 
jedoch nicht bewusst erlebt, weil sie von den Tao nicht zugelassen werden kann (vgl. 
Kapitel 6). Stattdessen wird sie in eine Abwehrhandlung transformiert, die mit Gefüh-
len des »Widerwillens« und der »Abscheu« einhergeht.19

Die in der CAD-Hypothese (Rozin et al. 1999) geäußerte Annahme, dass »Verach-
tung« (C = contempt), »Ärger« (A = anger) und »Ekel« (D = disgust) mit der Ebene der Ge-
sellschaft, der Ebene des Individuums und der göttlichen Ordnung korrespondieren, 
kann somit im Falle der Tao bestätigt werden, wobei jedoch aufgrund des animistisch 
geprägten Weltbildes der Sonderfall besteht, dass alle diese emotionalen Qualitäten 
und sozio-kosmologischen Ebenen derart miteinander verwoben sind, dass sie sich 
zeitweise überlappen und kaum voneinander zu trennen sind.

Jiozayan als ein Ausdruck von Verachtung und Überheblichkeit
Unter bestimmten Umständen kann »Verachtung« eine Note der »Überheblichkeit« 
und des »Stolzes« (mazwey; mazwazwazin) aufweisen – zumindest aus der Perspektive 
der Unterlegenen und weniger Begünstigten. Dies ist der Fall, wenn eine Verwandt-
schaftsgruppe im Dorf Einf luss erlangt hat und vor anderen Personengruppen kei-
ne »Angst« (maniahey) mehr zu haben braucht. Die einf lussreichere Gruppe ist dann 

19 � Gefühlskombinationen aus »Verachtung«, »Ärger« und »Widerwille« / »Abscheu« treten auch im Ma-
sozi-Modus auf, wenn Tao-Männer (und in gewisser Weise auch -Frauen) die anito durch forsches 
Auf treten an einem Näherkommen hindern wollen (vgl. Kapitel 5). Ein anderes Beispiel, bei dem 
ebenfalls zeitgleich »Verachtung«, »Ärger« und »Widerwille« / »Abscheu« empfunden wird, ist das 
»Schütteln der Fäuste« (manwawey) während der Bootseinweihungsrituale. Anders als im Masozi- 
Modus erfolgt beim mawawey jedoch keine »Blickabwendung« durch jiozayan.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 309

aufgrund ihrer »kollektiven Stärke« (moyat) in der Lage, schwächere Gegner in ihre 
Schranken zu weisen:

Einflussreiche Verwandtschaftsgruppe
Yaro kakteh na yaminazasing sira ori da pakamotdeh so tao.
他們很多人, 有很多兄弟, 所以他們看不起別人.
Sie sind zahlreich und verfügen über viele Brüder und Cousins; deshalb sind sie in 
der Lage, andere herumzukommandieren.

Ta na yamyan so ikaoya jira am jimizeyak.
他們好像看不起人家, 不跟人家講話.
Sie treten mit Verachtung auf, sie sprechen nicht mit anderen.

Jiozaya sira ta sino makey ya mey da pakakasing ?
也不理會他們, 誰願意被他們欺負到底?
Sie beachten sie noch nicht einmal; wer möchte schon von ihnen schikaniert 
werden ?
Emotionale Geschichte 6; erzählt von Mann (46 Jahre).

Das »stolze« und »überhebliche« Auftreten einf lussreicher Gruppen führt auf längere 
Sicht zu kosmischer Vergeltung, zu einem »Umschlagen des Schicksals«, denn die 
statistische Wahrscheinlichkeit gebietet es, dass in den Folgegenerationen weniger 
Männer geboren werden und sich die Vorrangstellung innerhalb der Dorfgemein-
schaft nicht mehr aufrechterhalten lässt.

Jiozayan als ein Ausdruck von Scham bzw. Scham-Ärger
Personen, die der »Verachtung« durch andere ausgesetzt sind, neigen ebenfalls zu 
Jiozayan-Verhalten. In einigen Fällen – etwa, wenn jemand bei einem Fehlverhalten 
auf frischer Tat ertappt wird – kann die »Blickabwendung« der Übeltäter eindeu-
tig als »Scham« (masnek) identifiziert werden. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn 
Schneckensammlerinnen auf einem fremden Tarofeld erwischt werden. Durch ihr 
»Wegblicken« geben sie zu verstehen, dass sie »sich schämen« und »verlegen« (manig) 
sind. Ihr Schweigen ist ein zusätzliches Eingeständnis ihres Fehlverhaltens, da in-
nerhalb der Tao-Hierarchie Schweigen gegenüber Sprechen (bzw. Schimpfen) einen 
untergeordneten Status anzeigt.

In anderen Fällen ist die Situation jedoch komplexer und somit vieldeutiger. 
»Faule Personen« (malma a tao), die im Dorf der allgemeinen »Verachtung« durch  
jiozayan ausgesetzt sind, reagieren auf die erfahrene soziale Ausgrenzung ebenfalls 
mit »Blickvermeidung«, d. h. auch die Betroffenen selbst tun so, als ob die sie »ver-
achtenden« anderen gar nicht vorhanden wären. Wenn im Dorf Personen aufgrund  
eines fragwürdigen Verhaltens »öf fentlich besprochen« (ikazyak) werden, stellen 
sich die Betrof fenen zumeist stur und lassen sich nichts anmerken.20 Dergleichen 
Formen der »Nichtbeachtung« werden von den Dorf bewohnern für gewöhnlich als 

20 � Als die Errichtung einer illegalen Nudelsuppenküche auf einem öf fentlichen Parkplatz in Iranmey-
lek für Gesprächsstof f sorgte, »ignorierten« die Betreiber die allgemeine Kritik der Dorfbewohner an 
ihrem egoistischen Vorgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit310

»Scham«-Displays aufgefasst. Doch aufgrund der Vielschichtigkeit des Jiozayan-Ver-
haltens besteht immer auch die Möglichkeit, dass ein »Scham«-Display maskiert oder 
gar nicht als solches intendiert ist und dass der Sender dieser Ausdruckszeichen in 
Wirklichkeit eine andere Emotion wie z. B. »Verachtung« oder »Ärger« (somozi) emp-
findet. Denn die sehr ähnlichen Ausdruckszeichen des jiozayan sowohl im Falle von 
»Scham« als auch »Verachtung« / »Ärger« erlauben es den Betroffenen, auf der Ebe-
ne des Gefühls bestimmte emotionale Qualitäten in andere zu transformieren, ohne 
dass andere Personen dies feststellen und als normatives Fehlverhalten sanktionieren 
könnten.21

Ich gehe davon aus, dass der Grundstein für die dem Jiozayan-Verhalten anhaf-
tende Vieldeutigkeit bereits in der frühen Kindheit gelegt wird. Der unidirektionale, 
erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil von Tao-Bezugspersonen 
lässt Kindern keine andere Wahl, als den in ihrem onowned empfundenen »Ärger« – 
wenn überhaupt – auf indirekte und subtile Weise zu artikulieren. Da jegliche kindli-
che aggressive Äußerung zu einer sofortigen Intensivierung bestimmter von den Kin-
dern als unangenehm empfundener sozialer Praktiken führt (s.u.; siehe auch Kapitel 
12–16), bleibt älteren Säuglingen und Kleinkindern nur das kulturell erlaubte Jiozayan-
Verhalten, um für ihre »schlechten Gefühle« (marahet so onowned) einen sozial akzep-
tierten emotionalen Ausdruck zu finden. Was von den Bezugspersonen als »Scham«-
Display interpretiert wird, kann in Wirklichkeit Ausdruck diverser anderer kindlicher 
Emotionen (oder Vorläuferemotionen) sein.

Aufgrund der Polymorphie der Ausdruckszeichen beim Jiozayan-Verhalten be-
steht die Möglichkeit, dass bestimmte Personen bei den Tao niemals bewusst »Scham« 
empfinden, weil das durch jiozayan aufgesetzte »Scham«-Display von ihnen auf der 
Gefühlsebene als »Ärger« oder »Verachtung« erfahren wird. »Scham« wäre in diesem 
Fall ein Affekt, der nicht an den Aufmerksamkeitsbereich der Person herangelassen 
werden darf, weil er die gesamte Person erfassen und somit zerstören würde (vgl. 
Smith 1981 und Prytz-Johansen 2012 [1954] über das »Scham«-Empfinden der Maori). 
Die Transformation der »Scham« in »Verachtung« müsste als ein Abwehrmechanis-
mus verstanden werden, der notwendig ist, um eine globale negative Evaluation der 
Person zu verhindern.

Es gibt sowohl in den emotionalen Geschichten der Emotionswörtererhebungen 
als auch in den von mir angefertigten Beobachtungsprotokollen viele Beispiele, in 
denen das konkrete Jiozayan-Verhalten der Tao mehrere Interpretationen zulässt. 
Dabei fällt auf, dass insbesondere »Scham«, »Ärger« und »Verachtung« ein sich über-
schneidendes semantisches Feld bilden:

21 � Das polymorphe Ausdrucksverhalten des »Blickabwendens« verhindert, dass andere in solchen  
Situationen jemals Gewissheit über die Gefühle der betref fenden Personen erlangen können. Die 
subjektiven Welten des onowned entziehen sich jeder Interpretation und Spekulation von außen. Die 
Vielschichtigkeit des Ausdrucksverhaltens beim jiozayan begünstigt und verstärkt somit ein Phäno-
men, das innerhalb der pazifischen Region als opacity of mind bezeichnet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 311

Älteste Tochter und Vater
Na oya yaken a yajyangey do takey a manzavok.
他 (爸爸) 罵我 (孩子) 不到山上除草.
[Mein Vater] beschimpf t mich, weil ich nicht aufs Feld gegangen bin, um Unkraut 
zu jäten.22

Ta na yamakdeng na avayan jyaken nam ko to naziboan o avavay na jyaken.
雖然他嚴重辱罵我, 但我不在意他對我的辱罵.
Obwohl er mich aufs Hef tigste beschimpf t, achte ich nicht weiter auf sein Ge- 
schimpfe.

Ta na oya yaken nam yako jingozaya.23

他罵我時, 我不理他.
Während er mit mir schimpf t, beachte ich ihn nicht.

Yamarahet onowned na ni yama.
我爸爸心情不好.
Mein Vater fühlte sich schlecht.
Emotionale Geschichte 7; erzählt von Frau (38 Jahre).

Jüngerer und älterer Bruder
Ni manlita si kaka na do dehdeh.
他哥哥騙台灣人.
Sein älterer Bruder betrog einen Taiwaner.

Kowan na do dehdeh am o aleleh a ya da voden am alima ranow.
他哥哥對台灣人說租摩托車要五百塊.
Sein älterer Bruder sagte dem Taiwaner, dass die Leihgebühr für ein Motorrad  
500 NTD betragen würde.24

Kowan na ni wari na am marahet manivet so tao.
他弟弟（對哥哥）說騙人是不好的事.
Der jüngere Bruder sagte (zum älteren), dass es schlecht sei, andere zu betrügen.

22 � Im Originaltext werden nur die Pronomina genannt. Dies ist eine normale Praxis bei den Tao, da so-
ziale Beziehungen in der verbalen Sprache für gewöhnlich verschleiert werden, sodass sie nur von 
Eingeweihten richtig interpretiert werden können. Nachfragen haben ergeben, dass bei diesem Bei-
spiel das Verhältnis zwischen einem Vater und seiner ältesten Tochter behandelt wird.

23  �Jingozaya ist eine Variante von jiozayan.
24 � Normalerweise bezahlte man zum Zeitpunkt meiner Forschung auf Lanyu für ein Motorrad zwischen 

300 und 400 NTD am Tag.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit312

Ji na ozayan si wari na.
他不理會他弟弟.
Der ältere Bruder beachtete daraufhin den jüngeren Bruder nicht mehr.25

Emotionale Geschichte 8; erzählt von Mann (42 Jahre).

Das Jiozayan-Verhalten der Tochter (im ersten Beispiel) und des älteren Bruders (im 
zweiten Beispiel) verhindert in beiden Fällen, dass ein offener Streit zwischen Vater 
und Tochter bzw. zwischen älterem und jüngerem Bruder ausbricht. Die Tochter darf 
dem Vater aufgrund der hierarchischen Verwandtschaftsbeziehung keine Widerwor-
te geben; sie muss »still erdulden« (pahekheken o onowned), von ihm ausgeschimpft zu 
werden. Auch wenn es tatsächlich ihre Verpf lichtung gewesen ist, auf dem Feld Un-
kraut zu jäten, verstößt der Vater gegen die Regeln der Sittlichkeit, da er die Tochter 
nach der hier gewählten Terminologie »ernsthaft« (makdeng) »ausschimpft« (avayan). 
Diese Form des Ausschimpfens ist gleichbedeutend mit »lautem Schreien« (amlololos; 
valvalakan), das eine Form des nicht fokussierten »Ärgers« und somit Kontrollverlusts 
darstellt (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Körperseele). Die Tochter empfindet somit berechtig-
terweise in ihrem onowned »Ärger« / »Wut« – Gefühle, die sie ihrem Vater gegenüber 
allerdings nicht direkt zeigen darf. Ich interpretiere ihr »Wegblicken« deshalb als eine 
Scham-Ärger-Reaktion im Sinne von Lewis (1995). Im zweiten Beispiel tut der jüngere 
Bruder etwas, das er in der Tao-Gesellschaft aufgrund der Regeln der Altershierarchie 
nicht tun darf: Er kritisiert seinen älteren Bruder, dessen Verhalten er als »amoralisch« 
(marahet) bezeichnet. Auch wenn dieser nun tatsächlich »Scham« empfinden mag, 
weil der jüngere ihm ins Gewissen geredet hat, ist es nach den normativen Regeln des 
iwawalam so tao legitim, auf dessen Kritik mit »Ärger«, »Verachtung« und ggf. sogar 
»Widerwillen« / »Abscheu« zu reagieren.

In partnerschaftlichen Beziehungen werden viele Themen nicht direkt ange-
sprochen, sondern auf indirekte Weise ausgehandelt, von Frauen in der Regel durch  
»Liebesentzug«, der ebenfalls dem Jiozayan-Komplex zuzurechnen ist:

Ehepaar
Ji na ozayan o mahakey na aboata o vazey na do vahey da.
她不理會她先生, 因為她先生都沒有工作.
Sie beachtet ihren Ehemann nicht, weil dieser seit Längerem keine Arbeit hat.

Manotong o mavakes na am ji na sirsiringen o mahakey na.
他太太會煮飯, 但是不太想理她先生.
Sie kocht ihm das Essen, doch redet sie kaum mit ihrem Mann.

Marahet so onowned na no mahakey am tongyan do vahey da.
她先生心情不好就一直待在家裏.
Der Ehemann fühlt sich schlecht und verlässt das Haus nicht mehr.
Emotionale Geschichte 9; erzählt von Frau (61 Jahre).

25 � Wie allgemein bei den Tao üblich, wird die soziale Beziehung der Brüder an dieser Stelle im Original-
text verschleiert, da diese nur als Personalpronomina aufgeführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 313

Die im obigen Beispiel aufgeführte »Nichtbeachtung« des Ehemannes, die sich primär 
darin ausdrückt, dass seine Frau aufgehört hat, mit ihm zu reden, kann als ein Aus-
druck »tiefsitzender Unzufriedenheit« (ni kayan) sowie »Verärgerung« (mindok; somozi) 
aufgefasst werden. Letztlich basieren diese Emotionen jedoch auf »Scham«, da ein 
mittelloser Haushalt seinerseits der »Verachtung« und somit Ausgrenzung durch die 
Dorf bewohner ausgesetzt ist.

Ärger-Regulation durch jiozayan
Ich habe bereits an verschiedenen Stellen darauf hingewiesen, dass »Ärger« / »Wut« 
von den Tao als eine schädliche Emotion angesehen wird, die von außen durch eine 
Intervention der anito induziert oder durch Zustände von Besessenheit hervorgeru-
fen wird. Aus diesem Grund ist es für die Tao wichtig, den krank machenden »Ärger« 
gar nicht erst an sich heranzulassen. In vielen Fällen wird der aus dem onowned auf-
steigende »Ärger« durch »Blickabwendung« reguliert. Als mir ein 65-jähriger Mann 
in einem feierlichen Moment die Schöpfungsgeschichte von Iranmeylek erzählte und 
ein betrunkener Verwandter ihn dabei immer wieder unterbrach, setzte dieser sich 
schließlich in eine Position, in der er die Wand anblickte, um den Störenfried nicht 
mehr sehen zu müssen. »Blickabwendung« impliziert, dass das, was man nicht sehen 
kann, auch nicht mehr vorhanden ist. Auf diese Weise wird der Auslöser des »Ärgers« 
eliminiert.

Auf ein kleines Kind hingegen, das eine Schüssel zerbrochen hat, kann man nicht 
ernsthaft »wütend« sein, da das Kind schließlich noch nicht über den notwendigen 
Wissensstand verfügt, um sein Verhalten besser kontrollieren zu können:

Vater und jüngeres Kind
Ko jingozaya ta kanakan pa ori.
我不理會他, 因為他只是小孩子.
Ich beachte ihn nicht, weil er noch ein kleines Kind ist.
Emotionale Geschichte 10; erzählt von Mann (55 Jahre).

Neben den auf Raumverhalten basierenden Strategien der »Ärger«-Regulation gibt es 
auch solche, die mentalistisch verlaufen, wie das »Vergessen«, »Unterdrücken« und 
»Verdrängen« (topikabobwa; naziboan; jiozayan; vgl. Kapitel 6). »Ärger« wird außerdem 
durch Umdeutung reguliert:

Jüngerer Bruder
Na miwawalam am na ipanci jyaken am ko jyatengneng a yamangahahap.
我跟我朋友在一起聊天的時候, 他說我的弟弟沒有用不會打魚.
Als ich mit meinem Freund beisammensaß und mich unterhielt, sagte dieser, dass 
[mein jüngerer Bruder] zu nichts nütze sei, weil er nicht weiß, wie man Fische fängt.

Na jyasekan yaken a kakteh na ori nam kapiliman.
他對我這個弟弟挑釁, 因此我們打了起來.
Als er meinen Bruder schlecht machte, fühlte ich mich provoziert und wir fingen 
deshalb an, uns zu prügeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit314

Da macita yamen nam da piyawahen yamen.
部落的人看見我們打架, 就勸我們分開.
Als die Dorfbewohner mitbekamen, dass wir uns prügelten, kamen sie herbei und 
überredeten uns, damit aufzuhören.

Da ka piyawahen rana jyamen namen kowli rana.
他們用手把我們拉開後, 我們就各自回家.
Nachdem sie uns an den Armen auseinandergezogen hatten26, gingen wir jeder für 
sich nach Hause.

Madakdak am macisirisiringen rana sira.
第二天早上我們就和好.
Am nächsten Morgen redeten wir wieder miteinander.

Ji na ozaya o ipanci na no kagagan na ni wari.
我弟弟不理會他說的話.
Mein jüngerer Bruder beachtete die Worte [meines Freundes] nicht weiter.
Emotionale Geschichte 11; erzählt von Frau (39 Jahre).

Ehemann und Schwiegermutter
Yasomozi ya panci jyaken no kahanghangan ko am: »Asyori ? Na jimanjan imo ni kaka ta 
mangey do keysan na cipavononga imo do sinavat na a yateymararaten si kaka ta.«
丈夫生氣對我說: »怎麼會這樣? 妳姐姐去海邊找海菜都不叫妳, 她也不分
給妳她找的菜, 姐姐真的很小氣.«
Mein Ehemann sagte erbost zu mir: »Wie kann das sein ? Deine ältere Schwester ist 
ans Meer gegangen, um Seegras zu pflücken und hat dir weder Bescheid gesagt 
noch dir etwas davon abgegeben ... Deine ältere Schwester ist wirklich sehr geizig.«

Kowan ni ina am: »Cyaha ta naknakmen na rana ni kaka mo, ji nyo ozaya !«
媽媽 (先生的媽媽) 說: »沒關係! 妳姐姐 (太太的姐姐) 有她自己的想法, 
不要去管 !«
Da schaltete sich die Schwiegermutter ein und sagte: »Egal ! Deine Schwester hat 
ihre eigene Denkweise, beachte es einfach nicht !«
Emotionale Geschichte 12; erzählt von Frau (44 Jahre).

Im ersten der beiden oben aufgeführten Beispiele verfügt der jüngere Bruder über ein 
apiya so nakenakem, weil er die verletzenden Worte des Freundes seines älteren Bru-
ders »nicht beachtet«. Allerdings kann niemand wissen, ob der jüngere Bruder nun 
einen »Groll« (somozi do onowned) gegen den Freund des Bruders hegt oder nicht. Auch 
wenn die »schlechten Gefühle« des jüngeren Bruders auf der Verhaltensebene nicht 

26 � Kontrahenten werden von den Tao üblicherweise getrennt, indem man, ohne allzu große Kraf t auf-
zuwenden, an den Händen und Armen der Streitenden zieht. Auf diese Weise versucht man, diese 
dazu zu bringen, sich zu trennen und nach Hause zu gehen. Der letzte Impuls zur Aufgabe muss aber 
von den Kämpfenden selbst kommen. Aus diesem Grund handelt es sich auch nicht um eine Form der 
Gewaltanwendung, sondern um ein »Überreden« (勸 quan) (vgl. Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 315

erkennbar sind, besteht die Möglichkeit, dass sie in einer anderen Situation, even-
tuell auch viele Jahre später, an die Oberf läche drängen. Unter Alkoholeinf luss oder 
in Zuständen allgemeiner Gereiztheit trübt sich das Denken und Fühlen der Men-
schen, sodass eine Person nicht mehr die notwendige Stärke auf bringt, »unhöf lichen«  
(jyaninnigan) oder »schamlosen« (jyasnesnekan) Worten zu widerstehen.

In dem zweiten Beispiel beendet die Schwiegermutter die Anklage des Ehemanns 
gegen die ältere Schwester seiner Frau, indem sie darauf hinweist, dass diese ihre 
eigene »Denkweise« (pannaknakman) hat. So könnte es sein, dass die ältere Schwester 
das gesammelte Seegras benötigt, um ihre vielen Kinder zu versorgen, die ansonsten 
an Hunger leiden müssten. Es handelt sich hierbei um den Versuch einer Umdeutung, 
um das Auf bringen von Empathie für die Situation anderer. Letztlich ist es das »Mit-
leid« (ikasi; mangarilow) gegenüber den hungrigen Kindern der älteren Schwester, das 
den Ehemann dazu bringen könnte, seinen Vorwurf des »Geizes« (mabayo; yatey mira­
ratenen) zurückzunehmen.

Einigen älteren Personen sagt man nach, dass sie nicht »wütend« werden können. 
Auch wenn andere sie beschimpfen, bleiben sie »ruhig« und schweigen, d. h. sie »er-
tragen« und »erdulden« (pahekheken o onowned) die Beleidigungen der anderen, ohne 
ihrerseits »überheblich« (mazwey) zu werden. Das Gefühl, das in solchen Situationen 
von den Tao empfunden wird, ist ein Gefühl der »moralischen Erhabenheit« (masa­
rey). Denn in der Gesellschaft der Tao genießt derjenige einen höheren Status, der 
seinen »Ärger« fokussiert und nicht auf unkontrollierte Weise ausbrechen lässt. Je äl-
ter eine Person wird, desto mehr stellt sich das Gefühl der »moralischen Erhabenheit« 
ein. Eine idealisierte Sicht auf den kulturspezifischen Lebenszyklus der Tao besagt, 
dass Hochbetagte sich durch nichts mehr aus der Fassung bringen lassen und in allen  
Situation nur noch masarey (»Freude«, »Glück«, »moralische Erhabenheit«) empfinden.

Jiozayan als ein Ausdruck von Angst
Neben »Scham« (masnek) ist außerdem »Angst« (maniahey) als ein weiteres morali-
sches Gefühl bei den Tao unmittelbar an der kulturspezifischen Ausprägung verschie-
dener emotionaler Qualitäten beteiligt. Wie ich aufgezeigt habe, darf »Angst« unter 
keinen Umständen zugelassen werden und muss immer dann, wenn sie aufzutreten 
droht, sogleich negiert werden (vgl. Kapitel 6). Eine typische Abwehrreaktion auf 
»Angst« induzierende Dinge oder Ereignisse besteht – ebenso wie bei »Scham« – im 
Jiozayan-Verhalten. Personen mit einem schlechten Charakter sollten möglichst »nicht 
angeschaut« werden, um eine Kontaminierung mit »schlechten Dingen« abzuwen-
den. Die Tao glauben, dass sich die schlechten Verhaltensweisen der Menschen »an 
andere Personen anheften« (paningtan do kadwan tao) und durch die Sinnesöf fnun-
gen in deren »körperliches Selbst« (kataotao) eindringen. Ein »Abwenden des Kopfes 
oder Oberkörpers« erfolgt in diesen Situationen, damit »schlechte Dinge« weder von 
Auge, Ohr noch Nase erfasst werden können. Aber auch Hautübertragungen können 
Verunreinigung herbeiführen, die sich durch Jucken bemerkbar macht (vgl. Kapitel 5, 
Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen).

»Personen«, die besonders masozi sind, sollte man nicht in die Augen blicken. An 
dieser Stelle ist es notwendig, von einem erweiterten Personenbegriff auszugehen, 
da auch Geistwesen, Tieren, Pf lanzen und bestimmten Objekten quasimenschliche 
Eigenschaften zugesprochen werden. Die Tao verfügen über kein anthropozentri-
sches Weltbild, die »lebenden Menschen« sind lediglich eine von vielen Daseinsformen, 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit316

die sich gegenseitig auf vielfältige Weise affizieren. Wenn Tao-Männer beim Treiben27 
der Fliegenden Fische unvermittelt auf einen »Hai« (zokang) stoßen, »meiden sie direk-
ten Blickkontakt«, um seine »Wut« nicht zu entfachen. Der »Hai« wird als ein gefähr-
licher Gegner angesehen, den man nur bezwingen kann, indem man erst gar keine 
Beziehung zu ihm auf baut und ihn somit in seiner Existenz verleugnet.

Das »Abwenden des Blickes« aufgrund eines »Angst« auslösenden Ereignisses stellt 
eine effektive Negation dieser »Angst« dar. Nach einem Todesfall im Dorf bewaffnen 
sich Tao-Männer in jungen und mittleren Jahren mit Speeren und Dolchen und zie-
hen zusammen zum jenseits des Dongqing-Flusses gelegenen Friedhof, um den dort 
residierenden anito zu drohen. Durch ihr kriegerisches Verhalten28 wollen sie die bös-
artigen Geistwesen an einem Verlassen ihres angestammten Ortes hindern. Nach drei-
maligem Angriff in militärisch anmutender Formation wenden sich die Männer abrupt 
vom Friedhofseingang ab und gehen schnellen Schrittes, ohne sich noch einmal umzu-
drehen, zurück ins Dorf. Sie dürfen sich nicht nach den anito umdrehen, weil dies die 
anito real werden ließe, sie stärken würde. Dadurch, dass sie »nicht zurückschauen«, 
belassen sie sich selbst in dem Glauben, dass durch ihre Intervention die anito erfolg-
reich zurückgedrängt wurden und ihnen (vorerst) nichts mehr anhaben können.

Während das Erleben von »Scham« die soziale Integrität einer Person bedroht, at-
tackiert »Angst« ihre spirituelle Integrität, d. h. die fragile Einheit von Freiseele und 
»körperlichem Selbst«. Das »Angst«-Gefühl darf niemals zugelassen werden, weil es 
das klare Denken und Fühlen auf löst und einen gefährlichen Zustand der Unwissen-
heit hervorruft, in dem die Seele orientierungslos ist. Wenn die Tao einer essenziellen 
Bedrohung ausgesetzt sind, regulieren sie das in ihnen auf kommende »Angst«-Ge-
fühl umgehend durch »Blickabwendung« und Muskelanspannung. Sie begeben sich 
in einen anderen affektiven Modus, der von Gefühlen der »Verachtung«, des »Ärgers« 
sowie des »Widerwillens« / der »Abscheu« geprägt ist. Tatsächlich ist hier nicht genau 
zwischen Körperduktus und Emotion zu unterscheiden, weil beide sich gegenseitig 
hervorbringen. Es bleibt letztlich unklar, ob die Gefühle der »Verachtung« zu einem 
Abwenden des Kopfes / Oberkörpers führen oder ob die körperliche Handlung besagte 
Gefühle überhaupt erst erzeugt. Beides ist möglich. Das kulturspezifische regulative 
Verhalten der Tao erfolgt auf aktive Weise und stellt einen Korpus an Verhaltensweisen 
dar, der in der frühen Kindheit durch entsprechende Sozialisationspraktiken erlernt 
wird (siehe Kapitel 12 bis 16).

»Angst« kann am besten überwunden werden, indem man das »Angst« auslösende 
Subjekt »verachtet«, also auf demonstrative Weise »keine Angst« (jimaniahey) vor ihm 
empfindet. Man muss die Transformation des »Angst«-Gefühls in »Verachtung« im 
Zusammenhang mit dem emotionalen Nexus von »Ärger« / »Wut« und »Angst« sehen, 
denn eine erfolgreiche Negation der »Angst« steht für eine höhere Statusposition und 
somit für vitalen »Ärger«. Wenn ich selbst »furchteinf lößend« (masozi) bin, erhöht sich 
mein sozialer Status, weil viele Personen vor mir »Angst« empfinden und mit ihren 
Augen registrieren, was ich tue. Diese Personen bilden meine Gefolgschaft, denn ich 
besitze Macht und Einf luss über sie. Hieraus folgt im Umkehrschluss, dass Personen, 

27 � Es gibt eine Fangmethode, bei der Tao-Männer im Wasser tauchend die Fliegenden Fische in  
ausgelegte Netze treiben.

28 � Die Männer produzieren vor dem Friedhofseingang laute Geräusche, werfen mit Steinen nach den 
anito und setzen sich mit ihren Waf fen in Szene.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 317

die außerstande sind, »Angst« zu generieren, getrost »übersehen« werden können. Be-
trunkene Personen werden in der Regel »keines Blickes gewürdigt« (jiozayan), da sie 
unzurechnungsfähig geworden sind und keinerlei Gefahr mehr von ihnen ausgeht. Sie 
sind außerstande, das moralische »Angst«-Gefühl in anderen auszulösen, und kom-
men deshalb auch nicht mehr in den Genuss einer bevorzugten Behandlung.29

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Strategie des jiozayan einen 
wichtigen kulturspezifischen Link darstellt, durch den Empfindungen der »Angst« 
und »Scham« in »Ärger«, »Verachtung« und »Widerwillen« / »Abscheu« transformiert 
werden können. Die emotionalen Nexi von »Angst« und »Ärger« sowie von »Scham« 
und »Verachtung« manifestieren sich in affektiven Aushandlungsprozessen, an denen 
verschiedene »soziale« Akteure beteiligt sind. Darüber hinaus bestehen sie auch auf 
der Ebene psychophysiologischer Prozesse, denn die Transformation von »Angst« und 
»Scham« in »Ärger«, »Verachtung« sowie »Widerwillen« / »Abscheu« erfolgt durch eine 
Aktivierung des somatischen Nervensystems, durch ein Anspannen der Muskulatur 
und somit einer Stärkung der Abwehrkräfte (vgl. Kapitel 6).

Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition

Ich habe bislang vor allem Beispiele für Jiozayan-Verhalten aufgeführt, in denen er-
wachsene Personen vorkamen. Dies hat den einfachen Grund, dass ich vor einer Dar-
stellung des kindlichen Jiozayan-Verhaltens die kulturelle Nische beschreiben wollte, 
in der Tao-Kinder aufwachsen. Die Strategien des mahanang und jiozayan werden in 
Tao-Kindern jedoch nicht einfach nur durch entsprechende Sozialisationspraktiken 
ihrer Bezugspersonen hervorgerufen; sie agieren als selbstständige Akteure, die genau 
verfolgen, wie sich Erwachsene um sie herum benehmen. Im Kleinkindalter fangen 
sie an, deren Verhaltensweisen zu imitieren und sich in den diversen Techniken des 
»Wegblickens« zu erproben.30

Im Folgenden wende ich mich dem kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhalten 
zu, das durch die sozialen Praktiken der Bezugspersonen bei Kindern im späteren 
Säuglingsalter und während der Kleinkindphase evoziert wird. Nicht immer, aber 
recht häufig treten beide Verhaltensweisen zusammen auf, weswegen ich sie hier als 
einen Komplex behandele, der einen wesentlichen Bestandteil des Prädispositionalen 
Primings bei Tao-Kindern ausmacht.

29 � Es ist interessant zu beobachten, wie betrunkene Männer auf symbolische Weise mit angewinkeltem 
Fuß von den älteren Frauen ihrer Verwandtschaf tsgruppe getreten werden. Die Frauen trauen sich in 
solchen Momenten, ihrer »Verachtung« vollen Ausdruck zu verleihen, weil die Männer in ihrer Trun-
kenheit – kleinen Kindern nicht unähnlich – wehrlos geworden sind.

30 � Die Beschreibung des ganzheitlichen kulturellen Kontextes besitzt den großen Vorteil, dass be-
stimmte einander ähnelnde Verhaltensmuster in den verschiedenen Entwicklungsaltern ausge-
macht und aufeinander bezogen werden können. Die Komplexität und Feinkörnigkeit des Materials 
erlaubt dabei Spekulationen über mögliche Zusammenhänge, die zwischen »primären Institutio-
nen« und »sekundären Institutionen« bestehen könnten (Whiting & Child 1953). Die Fähigkeit zur 
Kontextualisierung ist eine der herausragenden Eigenschaf ten der Sozial- und Kulturanthropologie 
und stellt zugleich ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal zu anderen Wissenschaf ts(sub)diszi-
plinen, wie z. B. der Kulturpsychologie oder Interkulturellen Psychologie, dar.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit318

Die Strategie des »Wegguckens«, die vom Säuglingsalter an eingeübt wird, stellt 
eine Form des psychischen Rückzugs dar und entspricht somit einer intrapersonalen 
Regulation. Die von einem Kind in Momenten des jiozayan empfundenen Emotionen 
und affektiven Regungen existieren aus der kulturellen Eigensicht der Tao heraus 
betrachtet nur innerhalb der subjektiven Erfahrungswelt des onowned, die aufgrund 
ihres idiosynkratischen Charakters kein Bestandteil der in Sprache formulierbaren 
Welt des sozialen Gemeinwesens (und somit des nakenakem) ist.

In der Zeit des Übergangs vom Kleinkindalter zum Kindesalter wird zusätzlich 
zum »Weggucken« die Strategie des »Weglaufens« (miyoyohyo) praktiziert. Die Aus-
weitung des kindlichen Aktionsradius hat zur Folge, dass Kinder von 3,5 Jahren an 
eine größere Bewegungsfreiheit genießen und sich ggf. selbst von den erwachsenen 
Bezugspersonen räumlich entfernen können (vgl. Kapitel 7 und 8). Sowohl räumliches 
Entfernen als auch psychischer Rückzug dienen dazu, die Quelle der Bedrohung als 
»nicht vorhanden« auszublenden. Kindliches »Weglaufen« wird in der Regel durch 
»schimpfen« / »anblaffen« (ioya) der Bezugspersonen verursacht, häufig in Kombina-
tion mit der zur Schlaggeste erhobenen rechten Hand (siehe Kapitel 13). Durch das 
räumliche Entfernen demonstrieren Kinder ihren untergeordneten Status. Sie voll-
ziehen eine Unterwerfungshandlung und tragen somit indirekt zur »Ärger«-Regula-
tion der Erwachsenen bei, die sich selber in solchen Momenten als »furchterregend« 
(masozi) erleben können.

Beiden Formen des Rückzugs ist gemeinsam, dass sie Strategien im Umgang 
mit Ängstigung und Beschämung darstellen, bei denen es sich zugleich um ein Aus-
drucksverhalten handelt, das bei den Tao mit »Ärger« (somozi) und / oder »Verachtung« 
(ikaoya) assoziiert wird.31 Wie ich oben dargestellt habe, besteht der Unterschied zwi-
schen den auf »Angst« / »Scham« und den auf »Ärger« / »Verachtung« basierenden Ver-
haltensweisen des jiozayan (die in ihrem Ausdrucksverhalten kaum voneinander zu 
unterscheiden sind) vor allem in einer Aktivierung des somatischen Nervensystems, 
in einer Anspannung der Muskeln, in einer Stärkung der Abwehrkräfte. Die Überwin-
dung der frühkindlichen affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) erfolgt 
durch eine mehr oder weniger prompt einsetzende Transformation von »Angst« und 
»Scham« in »Ärger« und / oder »Verachtung«, wobei die Überwindung eines passiven 
(kindlichen) Zustandes durch körperliches Aktivwerden herbeigeführt wird.

Die frühkindliche affektive »Angst- und Scham-Disposition« kann nicht (oder nur 
teilweise) überwunden werden, wenn Kinder anstelle von »Ärger« / »Verachtung« mit 
»Traurigkeit« / »Niedergeschlagenheit« (marahet so onowned) auf zugefügte Ängsti-
gungen und Beschämungen reagieren. Wie ich in Kapitel 4 bei der Behandlung der 
genderspezifischen Emotionalität aufgezeigt habe, handelt es sich bei den passiven 
Emotionsregulationsstrategien um ein tendenziell weibliches Verhalten. Aufgrund be-
stimmter sozialräumlicher Interaktionsmuster sowie der bei den Tao anzutreffenden 
genderspezifischen Arbeitsteilung gelingt es den meisten Tao-Mädchen und -Frauen 

31 � Beim räumlichen Rückzugsverhalten muss zwischen einem »Wegrennen« und »Weggehen« unter-
schieden werden. Beide Handlungen werden von den Tao als miyoyohyo bezeichnet. Während »Weg-
rennen« auf das Empfinden von »Angst« hindeutet, ist dies beim »Weggehen« nicht der Fall. Trotzdem 
müssen beide Verhaltensweisen aus der Akteursperspektive heraus betrachtet als aktive Handlun-
gen verstanden werden, die mit Empfindungen des »Ärgers« / der »Wut« und / oder »Verachtung«  
einhergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 319

nicht, die ihnen in der frühen Kindheit evozierte »Angst- und Scham-Disposition« im 
gleichen Maße wie Tao-Jungen und -Männer zu überwinden. Auch lernen Tao-Mäd-
chen von früh an, dass ihre Körper über eine geringere Widerstandsfähigkeit verfügen 
und dass sie aufgrund ihrer »weichen / schwachen Seelen« (jimoyat o pahad) anfälliger 
für spirituelle Bedrohungen sind.

Abbildung 17: Als ich meinen 4-jährigen Freund aus der GYB bei einer Veranstaltung in Iranmeylek 
fotografieren will, »wendet« er »den Blick ab« (jiozayan) und »verharrt regungslos« (mahanang). 
Sein Blickverhalten, seine Mimik und sein Körperduktus sind typische Ausdruckszeichen der  
kulturspezifischen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig), die Tao-Kindern vom späten Säug­
lingsalter an von ihren Bezugspersonen induziert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit320

Kleine Kinder werden, insbesondere wenn sie noch sehr jung sind, ständig von 
ihren Bezugspersonen (d. h. Erwachsenen, aber auch älteren Kindern) geängstigt, 
eingeschüchtert oder beschämt. Die in den Kindern hierdurch hervorgerufenen af-
fektiven Zustände erstrecken sich entlang eines Kontinuums, das alle Schattierun-
gen zwischen den beiden moralischen Gefühlen »Angst« und »Scham« annehmen 
kann, weswegen ich von der Induzierung einer frühkindlichen affektiven »Angst- und 
Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao spreche.

Es ist wichtig zu betonen, dass es sich hierbei nicht immer um reine und somit 
deutlich voneinander abgrenzbare Formen der Ängstigung bzw. Beschämung han-
delt. Auch die induzierten Gefühle der »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) las-
sen sich in vielen Situationen kaum voneinander trennen (in anderen aber sehr wohl). 
Aufgrund des Weltbildes und der kosmologischen Vorstellungen der Tao gehören 
»Scham« und »Angst« ebenso zusammen wie auch die (sichtbare) Menschenwelt und 
die (unsichtbare) Geisterwelt unauf lösbar miteinander verstrickt sind – auch wenn 
die Tao selbst alles daran setzen, Gutes und Schlechtes voneinander zu trennen.

»Angst« ist hierbei das dominierende moralische Gefühl (bzw. die eigentliche so-
zialisierende Emotion), weil sie ontogenetisch der Entwicklung von »Scham« voraus-
geht, aber auch, weil sie nicht an ein sicht- und tastbares »körperliches Selbst« (kataotao)  
gebunden ist und die Möglichkeiten ihrer Kontrolle in bestimmten Situationen nur  
bedingt gegeben sind. »Angst« ist eine speziesübergreifende Emotion, von der Tie-
re und selbst Geistwesen ergriffen werden können: Wenn die Männer des Dorfes 
»furchterregend« (masozi) auftreten, trauen sich die bösartigen anito nicht, näher 
heranzukommen. Da Geistwesen jedoch im Gegensatz zu »lebenden Menschen« nor-
malerweise über keinen sichtbaren Körper mehr verfügen und folglich niemand ihr 
schändliches Tun beobachten kann, empfinden sie in der Regel auch keine »Scham« 
mehr.32

Auch in der Menschenwelt ist »Scham« nur so lange ein moralisches Schutzschild, 
wie andere Personen anwesend sind und ihre schützenden Augen auf alles richten. Bei 
der Behandlung der allgemeinen Interaktionsmuster habe ich dargestellt, dass die 
Dorföffentlichkeit ein Garant für schambewusstes Verhalten der Menschen ist und 
dass die Tao sich in die schützende Nähe anderer begeben, um »schlechten Einf lüs-
sen« zu entgehen (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned). Während »Angst« 
ohne »Scham« existieren kann, ist dies andersherum nicht möglich. Denn »Scham« ist 
an sich eine Form der Sozialangst, der Angst vor sozialem Ausschluss.

Teilweise »amüsieren« ( yapiya piyalalamen) sich die Bezugspersonen über die »un-
reifen« kindlichen Reaktionsweisen, die sie ebenso abstoßend wie faszinierend finden. 

32 � Die Körperlichkeit der anito ist eine schwer zu definierende Angelegenheit. Sie läuf t herkömmlichen 
westlichen Vorstellungen im Sinne eines kartesianischen Dualismus zuwider, da die Trennung von 
»Körper« und »Geist« bei den Tao keine absolute ist. Denn unter bestimmten Voraussetzungen er-
scheinen bösartige Geistwesen als Tiere oder Pflanzen (vgl. Kapitel 5). Diesen Erscheinungen ist 
jedoch gemeinsam, dass man sie normalerweise kaum zu Gesicht bekommt, weil sie umherflat-
tern (Schmetterling), im Küstenwald verborgen sind (Eule), verschwindend klein sind (Insekten), 
ausschließlich in der Tiefsee anzutref fen sind (»Geister-Fische«) oder ihre Blütenkelche nur des 
Nachts öf fnen (bestimmte Pflanzenarten). Die Tao lösen die europäische Trennung von »Körper« 
und »Geist« auf, indem sie eine ambivalente Grauzone zwischen Materie und Nichtmaterie zulas-
sen. Die Quasiunsichtbarkeit der anito ist ausreichend, um die bösartigen Geistwesen außerhalb der 
auf Sichtbarkeit basierenden menschlichen Moral zu stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 321

Die Bezugspersonen agieren häufig ambivalent, da ihr objektifizierendes Verhalten 
und ihre Form der Machtausübung über die Kinder sowohl bedrohlich-feindliche als 
auch fürsorgliche Elemente aufweisen. So kommt es öfter vor, dass eine Bezugsperson 
ein Kind zunächst absichtlich ängstigt, beschämt oder auf sonst eine Weise irritiert, 
um ihm dann, wenn es fast zu weinen anfängt, eine Süßigkeit zu reichen, durch die es 
getröstet und seine Seele wieder gefestigt werden soll. Diese Ambivalenz im Verhal-
ten gegenüber Kindern kommt im taiwanesischen Konzept des »Niedlichseins« (ke’ai) 
zum Tragen, das ich weiter oben behandelt habe.

Die frühkindliche affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao 
muss im Laufe des Lebens sukzessiv überwunden werden. Für heutige Kinder und 
Jugendliche stellt dies eine große Herausforderung dar, weil ihnen das Einschlagen 
des hierfür notwendigen traditionellen kulturellen Entwicklungspfads aufgrund 
ihres Eingebundenseins in das allgemeine Schulsystem verwehrt bleibt (siehe Kapi-
tel 17). Viele Gefühle sind nach wie vor an die traditionelle Lebensweise gebunden, da 
sie unmittelbaren Bezug auf die Produktion und Erbeutung von Nahrung sowie auch 
deren Redistribution nehmen. Heranwachsende müssen lernen, ihre »Furchtlosig-
keit« (jimaniahey) in vielen Situationen demonstrativ zu Schau zu stellen. Sie unter-
binden das Erleben von »Scham«, indem sie ihr Denken, Fühlen und Handeln an den 
Werten und Normen des iwawalam so tao ausrichten. Eine »moralisch rechtschaffene 
Orientierung« (apiya so nakenakem) versetzt sie in die Lage, lebensnotwendiges kul-
turelles Wissen zu erlangen, das ihnen als Wegweiser bei der Regulation ihrer Emo-
tionen und affektiven Zustände dienen kann (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Das Brustorgan 
nakenakem). »Angst« und »Scham« können nur überwunden werden, wenn eine Per-
son durch beständiges f leißiges Arbeiten ihre Teilnahme am System des Nahrungs-
tausches gewährleistet. Durch die Bildung einer Gefolgschaft sichert sie zugleich ihre 
eigenen Interessen sowie auch die ihres Haushaltes ab. Ein ultimatives Ziel ist der Er-
werb »kultureller Reichtümer« (meynakem), zu denen heute auch Geld und ein großes 
Auto zählen.

In der späteren Kindheit, wenn eine Übernahme kultureller Werte und Normen 
weitestgehend erfolgt ist, werden »Angst« und »Scham« in vielen Situationen allmäh-
lich durch »Respekt« (ikaglow) ersetzt, der eine reifere Form affektiven und emotiona-
len Erlebens darstellt. Wer sich auf moralisch rechtschaffene Weise verhält, kennt die 
kulturellen Regeln der »Höf lichkeit« (anig) und handelt dementsprechend.

Beispiele für kindliches Mahanang- und Jiozayan-Verhalten

Im Folgenden möchte ich einige Beispiele für das Mahanang- und Jiozayan-Verhalten 
von Säuglingen, Kleinkindern und Kindern geben. Es handelt sich hierbei um ein 
Verhalten, das mir nach einigen Monaten im Feld kaum noch auf fiel, da es sehr häu-
fig bei Tao-Kindern aller Entwicklungsstufen zu beobachten war und sich schließlich 
auch mir als ein »normales« kindliches Verhalten einprägte. Die aufgeführten Episo-
den wurden von mir auf systematische Weise beobachtet und gewähren einen Über-
blick über die Entwicklung des kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhaltens in den 
jeweiligen Entwicklungsaltern. In meiner Darstellung folge ich dem chronologischen 
Entwicklungsalter der von mir beobachteten Kinder, das sich über eine Zeitspanne 
von 10 Monaten bis 5 Jahren erstreckt. Während Säuglinge durch Einschüchterung 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit322

»ruhig« gestellt werden (siehe Kapitel 12 und 13), kommt bei Kleinkindern vermehrt 
Beschämung als eine soziale Praktik der Bezugspersonen (und später der Peers) hin-
zu (siehe Kapitel 14). Bestimmte af fektive emotionale Zustände von Tao-Kindern, wie 
z. B. weinen oder »wütend werden«, werden durch das Verhalten der Bezugspersonen 
kulturell überformt (siehe Kapitel 15 und 16).

Baby (10 Monate)
Am Vorabend des Chinesischen Neujahrsfestes33 gehen zwei Mädchen im Alter 
von 13 und 15 Jahren mit einem in der Karre sitzenden 10 Monate alten Baby spa-
zieren. Das Baby kann aufgrund einer Bügelvorrichtung die Karre nicht verlassen. 
Das ältere der beiden Mädchen verschwindet hinter einem Auto, um sich eine Af-
ro-Perücke aufzusetzen. Sie benutzt den Außenspiegel, um zu überprüfen, ob die 
Perücke gut sitzt. Dann kommt sie wieder hinter dem Auto hervor und gesellt sich 
zum jüngeren Mädchen hinter die Karre. Beide Mädchen kringeln sich vor Lachen 
und »grinsen« (mamin) meiner Frau und Theo zu, als diese ihnen auf der Straße be-
gegnen. Das Baby kann die ganze Zeit nicht sehen, was sich hinter ihm abspielt, es 
sitzt regungslos in der Karre. Auf einmal nimmt die 15-Jährige die Perücke ab und 
setzt sie dem Baby von hinten auf. Das Baby fängt sogleich an zu protestieren. Aber 
das Mädchen drückt ihm die Perücke regelrecht auf den Kopf, sodass es sie nicht 
abschütteln kann. Es »weint« (amlavi) leise und versucht, sich die Perücke abzu-
streifen – jedoch ohne Erfolg. Die Mädchen »lachen« (maznga) und beugen sich von 
hinten über die Karre. Das Baby kann zunächst nichts sehen, weil ihm die Perücke 
über die Augen gerutscht ist. Es »weint« mit geöf fnetem Mund und strampelt mit 
Armen und Beinen.

Die Mädchen schieben das leise »weinende« Baby bis zur Hauptstraße in der 
Nähe des Ladens. Dort tref fen sie auf etwa zehn Männer mittleren Alters, die in 
einer gelockerten Stimmung sind, weil sie Alkohol getrunken haben. Als die Män-
ner das Baby mit der Afro-Perücke sehen, brechen sie in Gelächter aus. Ein Mann 
tritt aus der Gruppe hervor und nimmt dem Baby die Perücke ab, um sie sich selbst 
aufzusetzen. Er führt lustige Posen vor den anderen Männern auf. Alle brüllen und 
kreischen vor Lachen. Das Baby sitzt derweil unbeachtet in der Karre und »weint«. 
Es dauert etwa zwei bis drei Minuten, bis es sich von allein wieder beruhigt hat und 
sein Wimmern verstummt. Sein »Blick ist ins Nichts gerichtet« (jiozayan).34

Beobachtungsprotokoll 15; aufgezeichnet am 01.02.2011.

Das Baby in der oben aufgeführten Episode ist mit 10 Monaten noch zu jung, um sein 
Bedürfnis zu weinen zu unterdrücken. Die Mädchen, aber auch die Männer behan-
deln das Baby wie ein Objekt, was u. a. daraus ersichtlich wird, dass die Perücke ihm 
von hinten aufgesetzt wird und niemand einschreitet, als es weint. Sein Weinen wird 
nicht als Appell wahrgenommen, es aus dieser misslichen Situation zu befreien. Es 
hat anscheinend die Erfahrung gemacht, dass niemand auf seinen Protest reagiert; 

33 � Die meisten der in Taiwan lebenden Tao kehren zum Chinesischen Neujahrsfest für einige Tage nach 
Lanyu zurück, weil dann alle Arbeitnehmer in Taiwan Urlaub gewährt bekommen. Das Dorf ist voller 
Menschen, alle sind in einer betont freudigen Stimmung.

34 � Diese Episode wurde von meiner Frau beobachtet und mir unmittelbar danach in allen Einzelheiten 
geschildert.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 323

sein Weinen (oder besser gesagt Wimmern) ist deshalb nicht auf andere gerichtet, 
sondern dient vielmehr der eigenen Beruhigung. Es hat nicht gelernt, sein Weinen 
instrumentell einzusetzen, wodurch sich auch die geringe Lautstärke erklären lässt. 
Bald wird es in vergleichbaren Situationen gar nicht mehr weinen, sondern sie »ru-
hig« (mahanang) über sich ergehen lassen. Sein ins Nichts gerichteter Blick ist bereits 
eine Vorläuferform des Jiozayan-Verhaltens.

Mädchen (12 Monate)
Ich passe für einen Moment auf ein 12 Monate altes Mädchen auf, weil die Groß-
mutter, die es betreut, etwas zu erledigen hat. Das Mädchen steht auf der Platt-
form des tagakal und hält sich mit beiden Händen an einem quer liegenden Brett 
fest, das als Rückenlehne benutzt wird. Es schaut ununterbrochen in die Richtung, 
in die seine Großmutter verschwunden ist, verhält sich aber ganz »ruhig« (maha-
nang) und gibt keinen Ton von sich. Ich sitze 1 Meter entfernt von ihm auf der Platt-
form und habe es im Blick.

Da kommt ein in der Nähe des tagakal wohnender Mann und Vater von vier 
Kindern herübergelaufen und setzt sich neben das kleine Mädchen. Er geht mit 
dem Gesicht ganz nah an es heran und guckt dabei abwechselnd freundlich und 
grimmig. Wenn er »grimmig guckt« (marahet so moin), hat er die Augenbrauen zu-
sammengezogen. Das Merkwürdige an seinem »Ärger«-Display ist jedoch der lä-
chelnde Mund. Er geht so nah an das kleine Mädchen heran, dass sich ihre beiden 
Köpfe an der Stirn berühren. Das kleine Mädchen lässt alles mit sich machen, ver-
hält sich »ruhig« (mahanang) und gibt nach wie vor keinen Laut von sich. Es starrt 
den Mann mit großen Augen an. Kurz bevor die Großmutter wiederkommt, lässt 
der Mann vom Mädchen ab.
Beobachtungsprotokoll 16; aufgezeichnet am 24.08.2011.

Das kleine Mädchen kannte mich, aber ich war keine Bezugsperson im eigentlichen 
Sinn. Es fiel ihm sichtlich schwer, mit mir allein ohne die Großmutter zurückzubleiben. 
Diese war einfach verschwunden, ohne sich noch einmal nach der Enkelin umzusehen. 
Die Kleine hatte aber bereits gelernt, dass sie sich »ruhig« verhalten musste, dass sie 
in dieser Situation nicht weinen durfte. Auch als der Nachbar35 unmittelbar vor ihrem 
Gesicht Grimassen schnitt, verhielt sie sich vollkommen »ruhig«. Natürlich stellt sich 
die Frage nach dem Sinn des Sendens widersprüchlicher oder ambivalenter mimischer 
Ausdruckszeichen. Warum zog der Mann seine Augenbrauen zusammen, sodass sich 
zwei senkrechte Furchen zwischen seinen Augen bildeten, und setzte gleichzeitig mit 
dem Mund zu einer Art Lächeln an ? Ich vermute, dass er dem Mädchen – bewusst 
oder unbewusst – vermitteln wollte, dass es den Emotionen der Menschen nicht trau-
en kann. Dass Emotionen etwas »Falsches« sind, dass sie einem beim alltäglichen 
Überleben nicht behilf lich sein können. Somit gelange ich an dieser Stelle zu einer 
ähnlichen Aussage wie Briggs (1970, 1998) über die nordkanadischen Inuit. Ich glaube 
auch, dass er durch seine offensiven Grimassen – die eindrucksvoller und einpräg-
samer kaum sein konnten – dem Mädchen das Bedrohliche des direkten Blickkon-
taktes vermitteln wollte. Das dichte Heranrücken des Mannes, die Berührung seiner 
Stirn mit der des kleinen Mädchens, verhinderte ein Abwenden des Kopfes ihrerseits. 

35 � Soweit ich weiß, gehörte er nicht zum Personenkreis, mit dem das kleine Mädchen häufig verkehrte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit324

Dergleichen soziale Praktiken können erfolgen, weil Kinder mit 1 Jahr bereits gelernt 
haben, sich »ruhig« zu verhalten: Sie protestieren nicht, zucken nicht zusammen und 
führen mit ihren Armen und Beinen keine Abwehrreaktionen aus.

Mädchen (18 Monate)
Meine Familie und ich sind die einzigen Gäste in dem Restaurant in Yayo.36 Wir ha-
ben unser Essen bereits serviert bekommen und zu Ende gegessen. Die Familie des 
Restaurantbetreibers hat sich vorne im Restaurant an einen runden Tisch gesetzt 
und isst Reis mit Krebsen und Schweinefleisch. Ein 18 Monate altes Mädchen wird 
von seiner Mutter auf einen Stuhl an den Tisch gesetzt. Es schmeißt jedoch sofort 
das vor ihm liegende Essbesteck auf den Boden. Die Mutter »blaf f t« (ioya) das Mäd-
chen kurz und laut an. Die Tochter gibt jedoch keinen Laut von sich und fängt auch 
aufgrund der Schelte nicht an zu »weinen« (amlavi). Als die Mutter das Kind nun 
füttert, »wendet dieses seinen Kopf wiederholt ab« ( jiozayan). Daraufhin gibt die 
Mutter dem Mädchen eine Backpfeife. Sie stellt es auf den Stuhl und schimpf t mit 
ihm. Dann setzt sie es wieder zurück auf seinen Platz, wo es »mit einem ins Nichts 
gerichteten Blick« ( jiozayan) »ruhig« (mahanang) sitzen bleibt, bis wir das Restau-
rant verlassen haben.
Beobachtungsprotokoll 17; aufgezeichnet am 20.03.2011.

Offensichtlich wollte das kleine Mädchen nicht essen, dies geht aus seinem Verhalten 
hervor, das darin bestand, das Essbesteck vom Tisch zu werfen und den Kopf beim 
Füttern abzuwenden. Aus Sicht der Mutter ist jedoch eine ausreichende Nahrungs-
aufnahme für das physische Überleben der Tochter unabdingbar, weshalb deren Ver-
halten eine Form des Ungehorsams darstellt. Die Tochter muss sich dem Willen der 
Mutter beugen, eine alternative Lösung gibt es nicht. Jegliches »Trotzen« (masosolien) 
wird prompt und auf harsche Weise von der Mutter sanktioniert: Entweder »schimpft« 
(ioya) sie mit dem Kind oder bringt es durch klapsen zur Räson. Wie ich weiter oben 
dargestellt habe, muss bei den Tao während der gemeinsamen Essenseinnahme auf-
grund von kulturspezifischen Vorstellungen von Verunreinigung jegliche Form des 
»Herumlärmens« und Streitens unterbunden werden. Aus diesem Grund verhalten 
sich die Bezugspersonen während der Nahrungsaufnahme besonders kompromisslos.
Das kleine Mädchen hat bereits gelernt, dass es sich »ruhig« (mahanang) verhalten 
muss und dass ein »Herumlärmen« seinerseits zu wiederholtem Ausschimpfen ver-
bunden mit Backpfeifen und Schlägen auf die Hand führen würde. Deswegen pro-
testiert es nur relativ kurz gegen die von ihm unerwünschte Nahrungsaufnahme. An 
diesem Beispiel lässt sich ebenfalls eine Vorläuferform des jiozayan ausmachen, die 
darin besteht, dass das kleine Mädchen seinen Kopf ruckartig »abwendet« und den 
»Blick ins Nichts schweifen lässt«. Wo soll es schließlich auch hinschauen, wenn seine 
Mutter feindselig reagiert und Appelle an andere sinnlos sind ?

36 � In den Dörfern an der Westküste Lanyus existieren mehr Einrichtungen für Touristen als an der Ost-
küste, die vom Hafen und Flugplatz weiter entfernt gelegen ist. In Yayo gibt es mehrere Restaurants, 
die sowohl von Han-Taiwanern als auch einheimischen Tao geführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 325

Junge (18 Monate)
Die Kinder in Iranmeylek haben Winterferien und sind jetzt vermehrt tagsüber 
draußen anzutref fen. Ich gehe mit Theo spazieren. Wir tref fen auf einen 18 Monate 
alten Jungen, der von einem 10-jährigen Mädchen betreut wird. Der Junge hat ein 
Spielzeugauto in der Hand, nach dem Theo (der zu diesem Zeitpunkt 21 Monate 
alt ist) seine Hand ausstreckt. Der kleine Junge macht auf einmal eine gegen Theo 
gerichtete ruckartige Schlagbewegung mit der Hand, in der er das Auto hält. Das 
Mädchen sagt bestimmt, aber freundlich: »Das geht nicht !« (»不行 !« »Bu xing !«).

Einige Minuten später schaut Theo im Abstand von 3 bis 4 Metern immer wieder 
zu dem Jungen herüber, weil er nach wie vor gerne das Auto haben würde. Dies ist 
auch dem kleinen Jungen klar, der nun die Hand, in der er das Auto hält, nach oben 
streckt, um es so außerhalb von Theos Reichweite zu bringen. Schließlich gibt das 
10-jährige Mädchen Theo das Spielzeugauto. (Ich habe jedoch nicht gesehen, wie 
sie es dem kleinen Jungen entwendet hatte.) Der kleine Junge steht in der Nähe 
des Mädchens und macht große Augen – manchmal guckt er zu Theo hinüber, aber 
nicht die ganze Zeit. Er spielt nicht, sondern steht einfach nur da.

Es ist nichts zu machen, Theo ist auch nach fünf Minuten nicht bereit, dem klei-
nen Jungen sein Spielzeugauto wiederzugeben. Ich gehe zwischenzeitlich nach 
Hause, um eines von Theos Spielzeugautos zu holen, das ich dem Jungen als Er-
satz geben möchte. Doch als ich mich vor ihm hinhocke, um es ihm zu überreichen, 
schüttelt er nur stumm den Kopf. Irgendwie schaf fe ich es schließlich doch, Theo 
das Auto zu entwenden, ohne dass er protestiert. Der kleine Junge nimmt sein Auto 
entgegen, ihm ist allerdings keine »Freude« (masarey) anzumerken.

Ein paar Minuten später stehe ich mit Theo bei einer Gruppe Drittklässlerinnen, 
die aus einer Styroporverpackung eine Art »Lotterie« gebastelt haben, bei der man 
kleine Gegenstände gegen ein geringes Entgelt gewinnen kann. Dort steht auch 
das 10-jährige Mädchen mit dem kleinen Jungen auf dem Arm. Einem spontanen 
Impuls folgend strecke ich meine Arme nach dem Jungen aus und sage: »Kleiner 
Bruder !« (»弟弟 !« »Didi !«). Das Mädchen gibt mir den Jungen auf den Arm. Kaum 
habe ich ihn genommen, verzieht sich sein Gesicht zu einem weinerlichen Mund; er 
bleibt jedoch »regungslos« (mahanang) und lässt keinen Ton entweichen. Ich merke, 
wie der Körper des Jungen erstarrt, wie er alle seine Muskeln angespannt hat. Er 
weicht weder vor mir zurück noch strampelt er oder drückt mich weg. Er »schaut 
mich nicht an« ( jiozayan), sein »Blick ist zur Seite ins Nichts gerichtet«. Ich breche 
aus ethischen Gründen das »Experiment« ab und gebe den kleinen Jungen dem 
Mädchen wieder zurück auf ihren Arm.
Beobachtungsprotokoll 18; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Bei diesem Beispiel habe ich mich aus zwei Gründen entschlossen, die Vorgeschichte 
mit dem Spielzeugauto aufzuführen: Zum einen geht aus ihr hervor, dass der klei-
ne Junge sich auch in für ihn stressigen oder als bedrohlich empfundenen Momenten 
»ruhig« verhält; zum anderen wird dadurch deutlich, dass Theo und ich aus seiner Sicht 
potenzielle Aggressoren sind, vor denen man sich in Acht nehmen muss. Sein »stumm 
erduldeter« (pahekheken o onowned) Unwille, als ich ihn auf den Arm nehme, muss auch 
im Kontext dieser Vorgeschichte betrachtet werden. Der kleine Junge verhält sich die 
gesamte Episode über »ruhig« und »zurückhaltend« (mahanang), nur einmal versucht 
er, Theos aufdringliches Einfordern des Spielzeugautos durch einen Schlag abzuwehren. 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit326

Schläge dieser Art stellen ein Verhaltensmuster älterer Säuglinge und Kleinkinder dar, 
die auf diese Weise Gefühle der »Wut« (somozi) gegenüber nicht verwandten anderen 
nach außen hin ableiten. Diesen Schlagbewegungen ist gemeinsam, dass sie jäh und 
unvermittelt erfolgen und zuvor und danach von einem »ruhigen« und indifferenten 
Verhalten der kleinen Kinder (in der Regel Jungen) begleitet werden.

Für sein Alter hat der kleine Junge sein Bedürfnis zu »weinen« (amlavi) bereits 
recht gut unter Kontrolle. Nur einmal, als ich ihn auf den Arm nehme, verziehen sich 
seine Mundwinkel nach unten. Er schaf ft es jedoch, sich durch Muskelanspannung 
zu regulieren und den Impuls zu weinen zu unterdrücken. Es handelt sich hierbei um 
eine Muskelanspannung, die den gesamten Körper umfasst und in ähnlicher Form 
auch bei der weiter oben besprochenen »Angststarre« (maniahey so pahad) auftritt 
(vgl. Kapitel 9, Abschnitt Internalisierung des Anito-Glaubens). Der kleine Junge hat be-
reits gelernt, dass weinen, protestieren und »wütend werden« sowie das Zeigen von 
»Angst« (maniahey) von den anwesenden Personen – Erwachsenen wie älteren Kin-
dern – durch »Auslachen« (maznga) beschämt wird. Das Ausgelachtwerden durch die 
Bezugspersonen sowie auch zufällig anwesende Dorf bewohner wird von Tao-Kin-
dern als unangenehm empfunden, da es – zumindest aus etischer Sicht – »Scham« 
(masnek) induziert (siehe Kapitel 14, Abschnitt Diverse Bedeutungen des Lächelns und La­
chens). Die Antizipation des Ausgelachtwerdens verhindert, dass der kleine Junge sich 
körperlich wehrt, als er von mir auf den Arm genommen wird. Denn sein gesamtes 
soziales Umfeld hätte darin ein unreifes und unwillkürliches Verhalten gesehen, eine 
ungefilterte Entleerung seines onowned, eine Gefühlsreaktion ohne Sinn und Ver-
stand, einen Ausdruck seines mangelhaft entwickelten nakenakem.

Auch in diesem Beispiel tritt Jiozayan-Verhalten auf, weil dem kleinen Jungen 
– ebenso wie dem kleinen Mädchen im Restaurant – gar nichts anderes übrig bleibt, 
als »den Blick ins Nichts zu richten«. Ich bin dem kleinen Jungen suspekt, ich wirke 
nicht zuletzt aufgrund meines andersartigen Äußeren fremd auf ihn, außerdem bin 
ich der Vater und somit ein naher Angehöriger eines antagonistischen Gleichaltrigen, 
der ihm sein Auto »rauben« (mamehes; magom) wollte. Die Situation bei mir auf dem 
Arm ist besser auszuhalten, wenn er mich »nicht anschaut«. Auf diese Weise kann er 
sich selbst suggerieren, dass ich gar nicht vorhanden bin. Auch gibt es keinen Grund, 
den Blick Hilfe suchend auf das 10-jährige Mädchen zu richten, das ihn zurzeit be-
treut. Da ihm in dieser Situation keine physische Gefahr droht, ist das Mädchen auch 
nicht bereit einzuschreiten. Im Gegenteil, wenn er zu weinen oder auch nur zu wim-
mern angefangen hätte, würde seine gegenwärtige Hauptbezugsperson genauso wie 
alle anderen Anwesenden zu lachen anfangen. Die in dieser Situation von dem Jungen 
empfundenen affektiven Zustände / Emotionen stoßen auf keinerlei soziale Resonanz.

Junge (18 Monate)37

Im Laden an der Hauptstraße von Iranmeylek werde ich Zeuge einer Auseinan-
dersetzung zwischen zwei kleinen Jungen (2,5 und 1,5 Jahre), die zur Verwandt-
schaf tsgruppe des Ladenbesitzers gehören und sich ständig im Laden aufhalten 
bzw. dort betreut werden. Ohne einen mir ersichtlichen Grund schlägt der Ältere 
der beiden dem Jüngeren mit einer leeren Plastikflasche auf den Kopf. Der Jüngere 

37 � Der Junge in dieser Episode ist nicht mit dem exakt gleichaltrigen Jungen aus der zuvor aufgeführten 
Episode identisch.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 327

»erschrickt« (maogto), fängt aber nicht an zu »weinen« (amlavi). Er blickt nach vor-
ne und dreht sich nicht zu seinen hinter ihm sitzenden Bezugspersonen – darunter 
seine Mutter, seine Tante, seine Großmutter sowie ein 17-jähriger Onkel – um. Seine 
Körperhaltung ist erstarrt, was auf eine Anspannung seiner Muskeln hindeutet.

Der Onkel springt von seinem Stuhl auf, reißt dem Älteren die Flasche aus der 
Hand und streichelt dem Jüngeren über den Kopf. In dem Moment, als die Flasche 
den Kopf des Jüngeren traf, gab der Onkel einen entsetzten Ruf von sich: »Aaaaah !« 
Auch die Großmutter, die Tante sowie die Mutter des keinen Jungen kommentieren 
diese Handlung durch einen leisen Ausruf der Missbilligung. Nach wenigen Sekun-
den hat sich die Lage wieder normalisiert und alle kehren zu ihrer vorherigen Be-
schäf tigung zurück.
Beobachtungsprotokoll 19; aufgezeichnet am 12.04.2011.

Interessant ist, dass der jüngere der beiden Jungen nach dem Schlag auf den Kopf 
weder aufschreit noch sich nach dem Aggressor umschaut; er wendet noch nicht ein-
mal den Kopf, um einen Appell an seine hinter ihm sitzende Mutter oder eine andere 
Bezugsperson zu senden. Stattdessen verfällt er in eine Art Starre, die durchaus mit 
der Muskelanspannung des kleinen Jungen, den ich in der vorangegangenen Episo-
de auf den Arm genommen hatte, vergleichbar ist. Schläge auf den Kopf gelten bei 
den Tao – vielleicht wenig überraschend – als besonders problematisch, da in dieser 
Körperregion die Freiseele pahad (bzw. ein zentraler Aspekt derselben) residiert (vgl. 
Kapitel 5, Abschnitt Freiseele).

Die bereits im späten Säuglingsalter auftretende Körperstarre stellt den Versuch 
dar, die Seele an das »körperliche Selbst« zu binden und somit die Kontrolle über die 
vitalen Funktionen des Lebens aufrechtzuerhalten. Derart komplexe kulturelle Zu-
sammenhänge werden natürlich von einem 18 Monate alten Kind kognitiv noch nicht 
durchdrungen; doch die fortlaufende Einübung dieser Verhaltensweise durch die An-
wendung bestimmter sozialer Praktiken der Bezugspersonen (und später der Peers) 
bewirkt, dass Kinder für den Rest ihres Lebens muskuläre Verhärtung und »ruhiges 
Verharren« (mahanang) sowie »Blickabwendung« ( jiozayan) als geeignete Schutzme-
chanismen begreifen, um durch bösartige Geistwesen induzierte »Schreck«-Momente 
(maogto) ohne Schaden für Leib und Seele zu überstehen.

Theo (20 Monate)
Ich gehe mit Theo, der Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) und ihrer gleichalt-
rigen Freundin im Dorf und seiner näheren Umgebung spazieren. Die Mädchen 
wollen Theos Karre schieben. Die ganze Zeit fummeln sie an ihm herum und sagen 
ständig mit süßer Säuselstimme seinen Namen. Eine neue Variante ihres Spiels ist 
es, dass sie ihn umarmen wollen; doch Theo will das nicht. Auch wenn sie ihn in 
der Karre schieben, treiben sie ihre Späße. Sie fahren dann absichtlich ein bisschen 
ruckartig, was Theo nicht gefällt. Deshalb sitzt er seit einer Weile auf meinem Arm 
bzw. meiner Schulter, wo er vor ihren fummelnden Händen relativ sicher ist.

Theo will auf einmal von meinem Arm herunter und selbst gehen. Meine 
Hand will er – wie so of t – nicht greifen. Der Weg, auf dem er geht, ist etwa 3 Me-
ter breit. Links und rechts wächst Gestrüpp, auf dem er nicht gut laufen kann. Die 
Mädchen hocken sich breitbeinig vor ihm auf den Boden und strecken die Arme 
in »Fängerpose« weit von sich. Dabei säuseln sie immer wieder: »Theo !« (»特奧 !« 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit328

»Te’ao !«). Theo schaut nach vorne und sucht einen Weg, wie er an ihnen vorbeigehen 
kann. Seine Augenbrauen sind dabei leicht zusammengezogen. Er versucht, den  
ausgestreckten Armen der Mädchen auszuweichen, doch diese versperren ihm im-
mer wieder aufs Neue den Weg, indem sie sich immer dorthin bewegen, wo er an 
ihnen vorbeigehen will. Ich bin ein paar Schritte weitergegangen und entdecke nun, 
in welcher Zwickmühle Theo steckt. Ich gehe zurück und strecke die Arme nach ihm 
aus, sodass er wieder auf meinen Arm kommen kann. Die Enkelin meines Vermie-
ters springt auf und drückt Theo einen Kuss auf die Wange. Theo lässt den Kuss 
ohne Abwehr über sich ergehen.
Beobachtungsprotokoll 20; aufgezeichnet am 20.12.2010.

Sicherlich ist es nicht ohne Weiteres möglich, meinen Sohn Theo in eine Beschreibung 
und Analyse kindlichen Mahanang- und Jiozayan-Verhaltens bei den Tao aufzuneh-
men. Da er jedoch während seines Aufenthaltes auf Lanyu immer wieder sozialen 
Praktiken ausgesetzt war, die eben dazu dienten, ein entsprechendes Verhalten in den 
Tao-Kindern hervorzulocken, ist seine Reaktion auf diese Verhaltensweisen dennoch 
interessant und aufschlussreich.38 Das Besondere an der oben aufgeführten Episode 
ist das, was fehlt. Denn im Gegensatz zum Beginn unseres Aufenthaltes bei den Tao 
(der zu diesem Zeitpunkt ca. 2,5 Monate zurücklag) ließ Theo die beiden Mädchen nun 
weitestgehend gewähren, er hatte also gelernt, das ständige Befummeln seiner Beine 
und anderer Körperteile ohne »wütend« (somozi) zu werden »still« und »ruhig« (ma­
hanang) über sich ergehen zu lassen und »nicht weiter zu beachten« (jiozayan). Nicht 
allzu lange vorher war von ihm in solchen Situationen noch ein wütendes »Eeeeeh !« zu 
vernehmen, das von abwehrenden Handbewegungen begleitet wurde. Beides wurde 
von den Tao (Kindern ebenso wie Erwachsenen) als ein Ausdruck nicht fokussierten 
und somit ungerechtfertigten »Ärgers« gedeutet. Wenn Theo auf diese Weise versuch-
te, die anderen auf Abstand zu halten, fingen umherstehende Tao mit großer Regel-
mäßigkeit an zu lächeln oder zu lachen, und manchmal konnte ich leise dahergesagte 
Kommentare wie »Er wird wütend.« (»他會生氣.« »Ta hui shengqi.«) vernehmen (siehe 
Kapitel 16, Abschnitt Beschämung aggressiven Verhaltens).39

Das ständige Befummeln oder Kneifen / Zwicken stellt eine weitverbreitete Strate-
gie dar, älteren Säuglingen und Kleinkindern beizubringen, »Unangenehmes zu ertra-
gen« und »stoisch zu erdulden« (pahekheken o onowned) (siehe Kapitel 12). Sie erlernen 
dabei wichtige kulturelle Techniken wie das Unterdrücken von Schmerzen und das 
Nichtzulassen von »Traurigkeit« (marahet so onowned). Außerdem erfahren sie, dass 

38 � Ich habe ebenso wie meine Frau während der Forschung versucht, unsere beiden Kinder möglichst 
nicht in Situationen geraten zu lassen, in denen sie »Angst« induzierenden und / oder beschämenden 
Sozialisationspraktiken ausgesetzt waren. Ein völliges Abschirmen vor den Tao-Kindern war von 
unserer Seite allerdings weder erwünscht noch in irgendeiner Weise praktikabel.

39 � Mir fiel bei der Protokollierung der oben aufgeführten Episode das nun einsetzende qualitativ andere 
Verhalten meines Sohnes regelrecht auf, denn ich notierte hierzu in meinem Feldtagebuch: »Wenn 
ich es genau betrachte, dann ist Theo bereits eine Stufe weiter: Er lässt die beiden Mädchen an sei-
nen Beinen herumfummeln und versucht nicht mehr, ihre zwickenden Finger abzuwehren. Als wir 
vor dem Schweinegatter stehen, auf dem Theos Füße guten Halt haben, blickt er die Schweine an und 
lässt die Mädchen gewähren. Er hat gelernt, dass es nichts bringt, gegen das permanente Befummeln 
aufzubegehren, und dass stattdessen Ignorieren die einzige Lösung darstellt.« (Feldtagebucheintrag 
vom 20.12.2010).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 329

sie als jüngste Mitglieder der Gemeinschaft andere über sich (d. h. ihren Körper) be-
stimmen lassen müssen. Auf diese Weise wird eine psychische Disposition sozialisiert, 
die darin besteht, sich selbst nicht so wichtig zu nehmen und »Schlechtes« (marahet) 
möglichst nicht an sich heranzulassen, indem man es »unterdrückt«, »verdrängt« oder 
sich sonst wie davon »ablenkt« (topikabobwa; naziboan; jiozayan). Denn ältere Säuglinge 
und Kleinkinder haben bei den Tao – so wie auch Theo – keine andere Wahl: Nur wenn 
sie das Betatschen und Befummeln »ruhig« (mahanang) über sich ergehen lassen, wird 
es irgendwann auf hören.40

Doch wenn Kinder sich gegen die von ihnen erfahrene Behandlung auf lehnen und 
körperlich zur Wehr setzen, wenn sie nach dem Verständnis der Tao »wütend« werden, 
fangen alle Anwesenden zu lachen an. Sie lassen die Episode länger andauern und 
treiben weitere aus ihrer Sicht amüsante Scherze mit den Kindern. Kindliche Demon
strationen von »Ärger« / »Wut« laufen somit ins Leere, sie führen keineswegs dazu, 
dass die unangenehme Behandlung auf hört. Früher oder später machen Tao-Kinder 

– und anscheinend auch Theo – die Erfahrung, dass »Weggucken« und »ruhiges Ver-
harren« unter den gegebenen Umständen die taktisch beste Lösung darstellt.

Mädchen (ca. 3 Jahre)
Ich gehe mit Theo spazieren, wir begegnen einem ca. 3-jährigen Mädchen und 
einem 4-jährigen Jungen, die uns fortan bei unserer Tour durchs Dorf begleiten. 
Der in der Karre sitzende Theo (zu diesem Zeitpunkt 19 Monate alt) wehrt alle An-
näherungsversuche der beiden Kinder mit einer Handbewegung ab, wobei er »Nei-
nei-nei« (Nein) sagt. Die Tao-Kinder sind von Theos Verhalten irritiert, der Junge 
bezeichnet sein Gebaren als »unhöflich« (沒有禮貌 mei you limao). Das kleine Mäd-
chen und der Junge stehen verwundert um Theo herum; sie haben keine Erklärung 
für seine Reaktion.

Als wir unsere Wohnung erreichen, bleibt der Junge draußen vor der Haustür 
stehen, wahrscheinlich ist ihm die Situation unheimlich. Doch das Mädchen folgt 
uns nach drinnen. (Es war bereits vor einigen Tagen bei uns und aß dort sogar zu-
sammen mit meiner Frau und Theo zu Mittag.) In der Wohnung greif t Theo dem 
kleinen Mädchen immer wieder an die Brust.41 Seine Greifbewegungen gleichen 
einem Grabschen oder Kneifen. Dem Mädchen ist Theos »Attacke« sichtlich unan-
genehm. Es »schaut konzentriert nach oben in die Luf t«, setzt sich aber nicht zur 
Wehr und »verharrt bewegungslos« (mahanang). Es geht erst ein paar Schritte rück-
wärts (bzw. wird von Theo nach hinten gedrängt) und verschwindet dann durch 
unsere Haustür nach draußen. Durch das Mückengitter schaut sie Theo noch ein-
mal drei Sekunden lang an, bevor sie die Treppe heruntergeht.
Beobachtungsprotokoll 21; aufgezeichent am 07.12.2010.

40 � Natürlich besteht auch die Möglichkeit, dass Tao-Kinder diese Art der körperlichen Zuwendung in 
bestimmten Situationen durchaus als angenehm empfinden.

41 � Im Vergleich zu den Tao-Kindern war Theo von ungewöhnlich großer Statur. Von erwachsenen Tao 
wurde sein Alter mitunter auf 3 Jahre geschätzt, obwohl er erst zum Ende seines Aufenthaltes auf 
Lanyu 2 Jahre alt wurde. Aus diesem Grund stellte es trotz des beachtlichen Altersunterschiedes für 
ihn kein Problem dar, sich körperlich gegenüber dem Mädchen durchzusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit330

Theo bringt mit seinem Verhalten die Erwartungshaltung der beiden Tao-Kinder 
durcheinander, denn aus ihrer Sicht müsste er sich ihnen gegenüber als älteren Kin-
dern eigentlich »ruhig« und »still« (mahanang) verhalten. Als er nicht von den beiden 
Kindern befummelt werden wollte, protestierte er lautstark mit abwehrenden Hand-
bewegungen. Der Junge kommentierte dieses aus seiner Sicht merkwürdige Verhalten 
sogleich als »unhöf lich«. Als das Mädchen uns in die Wohnung folgte, war Theo offen-
sichtlich nicht damit einverstanden. Anstatt sich jedoch wie die Tao-Kinder in seinem 
Alter zurückzunehmen und »ruhig« und passiv zu bleiben, bedrängte er durch sein 
Grabschen und Kneifen das kleine Mädchen, das anscheinend kein kulturelles Skript 
für eine derartige Situation bereithielt und seinerseits in eine passive, »ruhige« Starre 
verfiel, wobei es nach Jiozayan-Art den »Blick abwandte«.

Zuletzt möchte ich eine von mir beobachtete Episode aufführen, in der ein Tao-
Kind mit einem Geistwesen interagiert. Eine plausible Interpretation des Mahanang- 
und Jiozayan-Verhaltens des betroffenen Kindes in der vorliegenden Situation kann 
allerdings nur erfolgen, wenn man um die kulturelle Bedeutung des »Ritualdolches« 
(savali; takzes) bei den Tao Bescheid weiß.

Junge (5 Jahre)
Die GYB-Klasse der DQGX ist auf Exkursion in den Nachbarort Ivalino, eines der 
beiden Dörfer Lanyus, in dem auch heute noch traditionelle Häuser existieren. Die 
beiden han-taiwanesischen Erzieherinnen der GYB-Klasse haben mich gebeten, sie 
auf dem Ausflug zu begleiten, da sie aufgrund von Sprach- und Verständigungs-
problemen unsicher im Umgang mit Johann sind. Ein 40-jähriger Mann aus dem 
Dorf zeigt den Kindern die vahey seiner Eltern, in der er selbst aufgewachsen ist. 
Die Eltern des Mannes sind gerade nicht anwesend, da sie auf den Feldern arbei-
ten. Die meisten der Kinder waren noch nie zuvor in einer traditionellen vahey. Wir 
alle sitzen im Schlafgemach der vahey. Die Decke ist so niedrig, dass man sich nur 
kriechend darin fortbewegen kann. Selbst die Kinder können nicht aufrecht stehen.

Ein 5-jähriger Junge sitzt im Schneidersitz in der Nähe des Mannes, der gerade 
dabei ist, den Kindern das Leben in der vahey zu erklären. Die Kinder dürfen die Rat-
tanhelme seines Vaters aufsetzen und auch die »Zeremonialdolche« (savali; takzes) 
der Familie in die Hände nehmen. Auf einmal stößt der Junge aus Versehen mit dem 
Kopf an einen über ihm an der Decke hängenden »Dolch«. Er »bleibt bewegungslos 
sitzen« (mahanang) und senkt den Kopf. Er verbirgt das Gesicht mit beiden Händen. 
Der Mann »lächelt« (mamin) und schaut zu dem Jungen herüber. Dann streichelt er 
ihm mit ausgestrecktem Arm den Kopf und fährt mit seinen Erklärungen fort. Auch 
ein neben dem Jungen sitzendes Kind aus der GYB streichelt den Jungen an der 
Schulter. Nach etwa 15 Sekunden hört der Mann auf, den Jungen zu streicheln. Der 
Junge beruhigt sich wieder und nimmt eine normale Sitzhaltung ein.
Beobachtungsprotokoll 22; aufgezeichnet am 09.03.2011.

»Dolche« gelten bei den Tao als magische Sanktionierungsinstanzen. Ebenso wie Hel-
me, Brustpanzer und Speere gehören sie zu Objekten, welche die Zeiten überdauern 
und von Vätern an ihre Söhne vererbt werden. Sie werden auch heute noch von Tao-
Männern getragen, wenn es im Dorf einen Todesfall zu beklagen gibt. Man sagt, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11  Induzierung einer frühkindlichen Angst- und Scham-Disposition 331

die anito vor den Metallklingen der »Dolche« »Angst« (maniahey) empfinden.42 In (bei-
nahe) allen Tao-Haushalten hängen »Ritualdolche« von der Decke, um die Bewohner 
vor einem Eindringen der anito zu schützen. Väter und Großväter legen Ritualwaffen 
niemals in Anwesenheit jüngerer Kinder an, weil ansonsten Gefahr besteht, dass ihre 
unwissenden Seelen durch die bedrohliche Präsenz der Waffen »erschreckt und ver-
ängstigt« (ni nyaniahey) werden. Auf alle Fälle soll verhindert werden, dass kindliche 
Seelen Tao-Männern bei als gefährlich empfundenen Aktivitäten wie z. B. der Bestat-
tung eines Leichnams folgen (vgl. Kapitel 5).43 »Dolche«, mit denen »getötet« (miza­
kazakat) wurde, verfügen über besondere magische Kräfte. Sie sollten besser nicht 
angefasst werden, da sie Krankheiten übertragen können (De Beauclair 1958).44 Auch 

42 � Da es sich bei den anito um intellektuell minderbemittelte Geschöpfe handelt, ist es hierbei  
unerheblich, ob das Eisen scharf oder stumpf ist.

43 � Väter von Säuglingen und Kleinkindern nehmen deshalb aus Sicherheitsgründen nicht an den  
Bestattungen von Angehörigen teil. Auch wenn Väter Speerfischen gehen, dürfen ihre Kinder die 
Harpunen nicht zu Gesicht bekommen.

44 � De Beauclair (1958: 99) schreibt: »Such a weapon was considered animated, the owner could talk to 
it, and use it for the purpose of black magic, i. e. send it to his enemies. The curved upper bar of the 
handle is looked upon as wings, by means of which the dagger can fly.« Hieraus geht hervor, dass 
die »Ritualdolche« der Tao Parallelen zu malaiischen Schwertern und indonesischen kris aufweisen, 
denen ähnliche Eigenschaf ten nachgesagt werden.

Abbildung 18: Der 5-jährige Junge hat sich bei einer von den GYB-Erzieherinnen organisierten  
Exkursion in ein traditionelles Wohnhaus in Ivalino an einem Ritualdolch den Kopf gestoßen. Er 
lässt sich den Schreck jedoch nicht anmerken und ist in eine bewegungslose Starre gefallen. Sein 
Verharren dient u. a. dazu, die Seele am »körperlichen Selbst« zu f ixieren und an einem Wegf liegen 
zu hindern.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit332

sind sie gelegentlich mit Flüchen versehen, die – je nach Potenz – in der Lage sind, 
ungebetene andere zu töten. Kindern ist es normalerweise untersagt, die Rüstungs-
elemente und Waf fen ihrer Väter anzufassen. Ich nehme an, dass der 5-jährige Junge 
zumindest vage über die Bedeutung des »Ritualdolches« Bescheid wusste.45 Vor die-
sem Hintergrund ist es nachvollziehbar, dass der Junge beim unabsichtlichen Berüh-
ren des von der Decke hängenden »Dolches« einen großen Schrecken bekam und »um 
Leib und Seele fürchtete« (maniahey so pahad).

45 � Hierfür spricht auch die Tatsache, dass er bei seinem Großvater aufwuchs, der (wie allgemein bei  
Angehörigen dieser Generation üblich) über eine konservative Werteorientierung verfügte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013 - am 13.02.2026, 15:51:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

