Einleitung:

Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie kriegerischer
Gewalt mit Blick auf Bernhard H. F. Taurecks Analyse
von ,,drei Wurzeln des Krieges*

Burkhard Liebsch

Begriffe wie das Sein und das Gute zdhlen seit alters zu den klassischen
Themen der Philosophie, erstaunlicherweise aber nicht der Krieg, der alles
zu zerstéren droht! — nicht als ,,Gesetz des Dschungels®, von dem sich der
Mensch, diese ,,anormale Spezies®, gerade in einem ,,Dauerkrieg unter
Artgenossen befreit zu haben scheint?, sondern als stdsis (Aufruhr, Biir-
gerkrieg), Erbeutungs- und Raubkrieg, als bellum internecinum, als Ver-
nichtungs- oder Weltkrieg, Holozid oder Erdkrieg. Kriegerische Gewalt
als permanente oder akute Bedrohung, die derartige Formen annehmen
kann, ist jedoch inzwischen zu den wichtigsten und dringlichsten Heraus-
forderungen Praktischer Philosophie aufgeriickt — manchmal neben,
manchmal noch vor Problemen des Klimawandels, globaler Gerechtigkeit
und der Kontrolle oder Uberwindung eines entfesselten Finanzkapitalis-
mus. Zweifellos betreffen auch diese Probleme zentral die Moglichkeit
einer erst in statu nascendi sich befindenden Welt-Biirger-Gesellschaft;
doch diese wird keine Chance haben, je politisch (in konstitutionalisierter
Form) und auf verlédssliche Weise Wirklichkeit zu werden, wenn die Dro-
hung kriegerischer Gewalt nicht abgewendet bzw. in Schach gehalten wer-
den kann, die zumal angesichts ihrer apokalyptischen Aussichten bis heute
ratselhaft geblieben ist. Woher riihrt sie, wenn nicht aus einer evolutioni-
ren Erbschaft oder aus einer unabdnderlichen Ontologie jenes pdlemos,
den vor zweieinhalbtausend Jahren Heraklit in einem dunklen Fragment
inthronisierte? Bringt dieses Fragment (53) etwa ein schicksalhaftes Ver-
héngnis zur Sprache, an dem wir nichts &ndern konnen? Beherrscht uns

1 Vgl. Helmut Kuhn, Das Sein und das Gute, Miinchen 1962.

2 Arthur Koestler, ,,Der Trieb zur Selbstzerstorung®, in: ders., Die Armut der Psycholo-
gie, Frankfurt/M. 1989, S.351-367, hier: S.353f.; ders., Sonnenfinsternis. Roman
[1940]. Nach dem dt. Originalmanuskript, Coesfeld 2018, S. 203 f.

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

10 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

der als ,Konig“ und ,,Vater bezeichnete Krieg unvermeidlich, oder
kommt es dazu erst, wenn wir daran glauben? Herrscht er also allemal von
unseren Gnaden, ohne die Spielrdume unseres Verhaltens zu ihm je géinz-
lich auf Null schrumpfen zu lassen — jedenfalls dann nicht, wenn wir
selbst es sein sollten, die unsere Lage als derart aussichtslos erscheinen
lassen, wie es aus der Doktrin der mutually assured destruction bis heute
hervorgeht?

Wer sich heute theoretisch mit Phdnomenen und Begriffen kriegeri-
scher Gewalt befasst und sie als eminent Bedrohliches begreift, steht nach
Bernhard Taurecks Uberzeugung von Anfang an vor einer dreifachen He-
rausforderung: zu kliren, (a) was es bedeutet, solcher Gewalt ausgesetzt
zu sein, (b) wie es dazu kommen konnte bzw. kann und (c) wie sich eine
Wiederholung des Gleichen verhindern lieBe.> Dabei flieBt implizit die
Voraussetzung ein, die fragliche Gewalt verlange unbedingt nach einer Er-
klarung und sie verbiete es geradezu, sie fiir die Zukunft indifferent hinzu-
nehmen. Sollte eine hinreichende Erkldrung gelingen, besteht dann die
Aussicht, nicht-indifferenter Widersetzlichkeit gegen diese Gewalt zum
Durchbruch zu verhelfen?* Oder ist das eine iiberspannte, realititsferne
Erwartung? Ist man sich wenigstens grundsétzlich darin einig, wovon die
Erforschung kriegerischer Gewalt auszugehen hat und worin ihre prakti-
sche Bedeutung liegt? Verhilt es sich nicht vielmehr so, dass die vorlie-
genden vielfdltigen Beschreibungen dieser Gewalt nicht einmal eindeutig
hergeben, dass es niemand im Ernst wollen kann, solcher Gewalt ausge-
setzt zu sein? Bedient man sich nicht genau deshalb immer wieder dieser
Gewalt so, als konne man sie wie ein Mittel jederzeit in der Hand behal-
ten, ohne ihr selbst zum Opfer zu fallen? Das mag pure Illusion sein, die
man oft genug aufzukléren und zu erkldren versucht hat. Aber war der
Aufklarung und Desillusionierung iiber den Einsatz kriegerischer Gewalt
je praktischer Erfolg beschieden? Ist es nicht gerade das fortwihrende
Scheitern von Aufklarung und Desillusionierung, was wir zu erkldren hét-
ten? Wie verhilt sich das zu der Aussicht, zukiinftigen Wiederholungen
solcher Gewalt praktisch effektiv etwas entgegensetzen zu kénnen?

3 Bernhard H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins
Verderben fiihrt. Philosophische Linien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes,
Zug 2019, S. 34 (=DW).

4 Zum Begriff der Nicht-Indifferenz vgl. mit Blick auf die neuzeitliche Ontologie der
Selbsterhaltung einerseits und auf die ihr diametral entgegengesetzte Ethik von Le-
vinas andererseits: Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1999, Kap. V.

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 11

Dass nicht etwa die Biologie unserer natiirlichen, evolutionér erklarba-
ren Verfassung’, eine Anthropologie menschlicher Aggression®, eine Psy-
choanalyse bewusster und unbewusster Wiinsche und Begierden’, das
Wissen von Kulturgeschichtlern® und von Historikern der Staatsgewalt’
sowie taktische und strategische Lehre militdrischer Experten'?, sondern
vielmehr philosophische theoria im Kontext dieser bohrenden Fragen et-
was ausrichten konnte, versteht sich keineswegs von selbst. Schon gar
nicht in Anbetracht der unbestreitbaren Tatsache, dass sich Philosophen
allzu lange damit begniigt haben, kriegerische Gewalt im theoretischen
Horizont des Seins und des Guten blof als negatives und privatives Phé-
nomen einzustufen, wihrend detaillierte Auseinandersetzungen mit ihr
langst in anderen Disziplinen gefiihrt wurden, die sie zu beschreiben, zu
erkldren und — nach wie vor — sogar abzuschaffen versprechen.!! Doch

5 Rupert Riedl, Die Stategie der Genesis, Miinchen 31984; Warlam Schalamow, Uber
Prosa, Berlin 2009, S. 12, 33 ff.

6 Morton Fried, Marvin Harris, Robert Murphy (Hg.), Der Krieg. Zur Anthropologie
der Aggression und des bewaffneten Konflikts, Frankfurt/M. 1971; Friedrich Hacker,
Aggression. Die Brutalisierung der modernen Welt, Reinbek 1973; Irendus Eibl-Ei-
besfeldt, Krieg und Frieden aus der Sicht der Verhaltensforschung, Miinchen, Zii-
rich 1975.

7 Bspw. James Hillman, Die erschreckende Liebe zum Krieg, Miinchen 2005.

8 Bspw. Bernd Hiippauf, Was ist Krieg? Zur Grundlegung einer Kulturgeschichte des
Krieges, Bielefeld 2013; Steven Pinker, Gewalt, Frankfurt/M. 2013.

9 Ekkehart Krippendorf, Staat und Krieg. Die historische Logik politischer Unver-
nunft, Frankfurt/M. 1985; Raymond Aron, Frieden und Krieg. Eine Theorie der
Staatenwelt, Frankfurt/M. 1986; Barbara Tuchman, Die Torheit der Regierenden.
Von Troja bis Vietnam, Frankfurt/M. 1995; Herfried Miinkler, Imperien. Die Logik
der Weltherrschaft — vom Alten Rom bis zu den Vereinigten Staaten, Berlin 52006;
Roger B. Manning, War and Peace in the Western Political Imagination. From
Classical Antiquity to the Age of Reason, London, New York 2017.

10 Hans Delbriick, Geschichte der Kriegskunst. Das Mittelalter. Von Karl dem Grofien
bis zum spdten Mittelalter. Die Neuzeit. Vom Kriegswesen der Renaissance bis zu
Napoleon [1901-1921], Hamburg 2006; Jehuda L. Wallach, Kriegstheorien. Ihre
Entwicklung im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt/M. 1972; Gerhard Ritter, Staats-
kunst und Kriegshandwerk. Das Problem des ,, Militarismus * in Deutschland, Bd. 1,
Miinchen 21959; John Keegan, Die Kultur des Krieges, Reinbek 1997; Sue Mans-
field, The Rites of War. An Analysis of Institutionalized Warfare, London 1991;
David Pick, War Machine. The Rationalisation of Slaugther in the Modern Age,
New Haven, London 1993; Jens Bartelson, War in International Thought, Cam-
bridge 2018.

11 ,,The understanding of war and the possible ways of its abolition [...] is on the
agenda of our time®, heifit es bei Hans-Georg Ehrhart (Hg.), Krieg im 21. Jahrhun-
dert. Konzepte, Akteure, Herausforderungen, Baden-Baden 2017, S. 7.

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

12 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

auch die genannten Aufgaben (a—c), die oft als geradezu selbstverstandli-
che Pridmissen historischer, sozial- und kulturwissenschaftlicher Ausein-
andersetzungen mit Phdnomenen und Begriffen des Krieges durchgehen,
verstehen sich nicht von selbst. Thre philosophische Fragwiirdigkeit bricht
auf, wenn wir den genannten Punkten die Selbstversténdlichkeit entzie-
hen, wie es grundsétzlich und unvermeidlich geschehen muss, wo iiber-
haupt radikal gefragt wird. Gewiss: das kann man lassen; doch nur um den
Preis, zu kaschieren, wie sehr uns die Beobachtung verunsichern muss,
dass Menschen einander extremer kriegerischer Gewalt aussetzen, ohne es
recht zu verstehen und ohne im Geringsten eine Wiederholung ausschlie-
Ben zu kénnen. Kann eine Welt, die nicht einmal diesem Anspruch geniigt
und nichts dergleichen ,verspricht’, iiberhaupt ihren Namen verdienen?
Tangiert diese Frage nicht in elementarer Art und Weise unser Verstdndnis
davon, was es heifit, ,in der Welt® zu sein bzw. ,zur Welt® gebracht worden
zu sein? Um ein bloBes Da-Sein, dem man lediglich ontologisch Rech-
nung zu tragen hitte, kann es sich jedenfalls nicht handeln, wenn von je-
nen Fragen eine radikale Verunsicherung ausgeht, an der Praktische Philo-
sophie nicht vorbeikommen diirfte. Denn wir sind der fraglichen Gewalt
offenbar riickhaltlos ausgesetzt. Und dieses radikale Ausgesetzt-sein ist
nur um den Preis einer abenteuerlichen Beschonigung oder Verharmlo-
sung zu normalisieren, beschwort es doch das AuBerste an Gewalt herauf,
von dem denn auch in Carl v. Clausewitz’, bis heute wohl einflussreichster
Theorie des Krieges explizit die Rede ist, ohne dass dem die Philosophen
Rechnung getragen hitten, die jenes Ausgesetzt-sein bereits in der ein-
schldgigen existenzialontologischen und ,existenzialistischen® Literatur
von Seren Kierkegaard iiber Martin Heidegger und Karl Jaspers bis hin zu
Emmanuel Mounier, Jean-Luc Nancy und vielen anderen hinlénglich mei-
nen beschrieben zu finden: als Angst, als Exstase des Daseins, als Schei-
tern in Grenzsituationen und étre exposé.'?

Kriegerische Gewalt, die Anderen, ihr riickhaltlos Ausgesetzten, ange-
tan wird (wobei man ihr selbst zu entgehen hofft), ist gewiss auch nicht
allgemein abzutun als bloBes Produkt der Verblendung und der ,,verbrech-
erischen Frivolitdt ganz weniger*, wie es der Soziologe Georg Simmel na-
hegelegt hat, nachdem seine anféngliche nationalistische Euphorie ange-

12 Emmanuel Mounier, ,,Introduction aux Existentialismes™ [1947], in: Euvres de
Mounier, T. III, 1944—1950, Paris 1962, S. 67—178, hier: S. 113.

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 13

sichts des Ersten Weltkriegs weitgehender Erniichterung gewichen war.!?

Wiirde man ihm folgen, so wiren fiir Krieg lediglich einige wenige Sub-
jekte verantwortlich zu machen, die man nur rechtzeitig zu erkennen hétte
und fiir alle anderen unschédlich zu machen brauchte, um Kriege fortan
effektiv unmoglich zu machen; und weitergehender philosophischer Uber-
legungen bediirfte es nicht.

Dagegen steht die These, Krieg sei ,,unheilbar mit der conditio humana
verbunden“ (DW, S.241); und zwar so, dass er nicht nur einige wenige
oder viele, sondern grundsitzlich jede(n) betrifft und in Mitleidenschaft
zieht, sei es als Opfer, sei es als Urheber, sei es im Kriegsdienst, sei es im
anscheinend zivilisierten biirgerlichen Leben, in dem es, duflerlich be-
trachtet, friedlich zugeht, tatsdchlich aber bereits der nidchste manifeste
Krieg sich anbahnt, wenn es denn stimmt, dass sich Frieden und Kriege
unaufhérlich abwechseln und auseinander hervorgehen'4, wobei sie viel-
fach nur noch schwer voneinander zu unterscheiden sind.

Geht das die Philosophie etwas an — und nicht blof die Geschichtswis-
senschaft, die sich mit Kriegen der Vergangenheit befasst, die Politikwis-
senschaft, die Gegenwartsdiagnostik betreibt, oder die Rechtswissen-
schaft, die Normen der Regulierung, der Verhiitung oder des Verbots von
Kriegen fiir die Zukunft aufstellt und dabei zugeben muss, so wenig zu
wissen, was Krieg tiberhaupt ist, dass sie es vorzieht, von ,.bewaffnetem
Konflikt* zu sprechen? Kann bzw. darf man sich so aus der Affdre ziehen,
indem man den Krieg einfach semantisch abschafft? Hat irgendeine Philo-
sophie etwas Besseres zu bieten? Oder muss man Bernhard Taureck un-
eingeschréankt beipflichten, wenn er einen ,,Philosophie-Bankrott vor dem
Ubel des Krieges* diagnostiziert? Kann man etwa von ihr erwarten, einen
,Logos* des Krieges (pdlemos) ,,als Einheit einer Sammlung, verbunden
mit einer Sprache, die diese Einheit aussagt (DW, 265), zu explizieren?
Kann es, mit anderen Worten, eine philosophische Polemologie geben?
Welchen Aufgaben hitte diese sich heute zu stellen, die nicht mit immer
neuen Anleihen bei schwer verstdndlichen Fragmenten Heraklits zu erle-

13 Georg Simmel, Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Reden und Aufsdtze,
Miinchen, Leipzig 1917, S. 68.

14 Wie es gerade die jiingere europdische Geschichte gelehrt hat, in der aus dem Ersten
Weltkrieg der Zweite Weltkrieg folgte, der offenbar nicht so beendet werden konnte,
dass aus ihm nicht wiederum ein neuer (,,kalter”) hitte hervorgehen miissen (ob-
gleich man sich dieser Gefahr durchaus bewusst war). Vgl. Bradley F. Smith, Der
Jahrhundert-Prozef3. Die Motive der Richter von Niirnberg. Anatomie einer Urteils-
findung, Frankfurt/M. 1979, S. 37 ff.

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

14 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

digen sind, wie wir sie u.a. bei Martin Heidegger, Eugen Fink und Jan Pa-
tocka finden?'> Und was wiire von ihr zu lernen?

Scheinbar nichts, jedenfalls nichts Neues, wenn es stimmt, dass es oh-
nehin ,,nichts Neues unter der Sonne® gibt, wie es noch Hegel im Hinblick
auf die ,,verzerrteste Gestalt annahm, in der man ,,das Menschliche noch
spiiren konne.'® (Wobei er die an weltfremde aliens erinnernden Gasmas-
ken des Ersten Weltkrieges, die radioaktiv Verstrahlten in Japan und ande-
re schreckliche Entstellungen noch nicht vor Augen haben konnte.!”)
Zwar traute Hegel der Geschichte (im Gegensatz zur Natur'®) eine origi-
nére Zeitigung von Neuem zu, doch stellte er in seinen Vorlesungen iiber
die Vernunft (in) der Geschichte fest, aus ihr sei nur zu lernen, dass nichts
aus ihr zu lernen sei (VG, S. 19). 4 fortiori miisste das Gleiche auch fiir
alle Kriege der Vergangenheit im Hinblick auf die conditio humana gel-
ten, von der man sich heute weniger denn je einen ,anthropologischen*
Begriff machen kann. '

Zwar wird die Kriegsursachenforschung schon in der Antike, beson-
ders bei Thukydides, fiindig, aber das hat nicht dazu beigetragen, dass we-
niger Kriege ausgefochten worden wéren. Wenn man nachtréglich einse-
hen lernt, was zu vorherigen Kriegen gefiihrt hat, so bedeutet das offenbar
nicht, dass kiinftige Kriege deshalb weniger drohen wiirden. Der Begriff
des Lernens ist offenbar mehrdeutig. Aus nachtraglichen Einsichten folgt
keineswegs wie von selbst, dass man sie fiir die Zukunft beherzigt. Darauf
macht auch Hegel aufmerksam, wenn er auf den ersten Blick widerspriich-
lich davon spricht, man lerne aus der Geschichte im Allgemeinen und mit
Blick auf Kriege im Besonderen, dass man nichts aus ihr gelernt habe.?°

15 Martin Heidegger, Heraklit, Frankfurt/M. 21987; E. Fink, Traktat iiber die Gewalt
des Menschen, Frankfurt/M. 1974; Jan Patoc¢ka, Ketzerische Essays zur Philosophie
der Geschichte, Stuttgart 1988 und Berlin 2010; Gaston Bouthoul, Les Guerres.
Eléments de polémologie, Paris 1951.

16 Georg W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte Bd. I. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, S. 19 (=VG).

17 Suzannah Biernoff, Portraits of Violence. War and the Aesthetics of Disfigurement,
Ann Arbor 2017.

18 Alexandre Kojeve, Hegel, Frankfurt/M. 1975, S. 130, 172.

19 Vgl. Paul Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004; Philipp Sto-
ellger (Hg.), Figurationen des Menschen. Studien zur Medienanthropologie, Wiirz-
burg 2019.

20 Lernen aus bisheriger Geschichte verlangt dagegen Herfried Miinkler, Der grosse
Krieg. Die Welt 1914-1918, Reinbek 2015, S. 776, 785 ff. — obgleich festzustellen
ist, dass Krieg jeglicher Berechnung spottet; ebd. S. 787.

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 15

Gerade als ein Phdnomen, das zu keinem gattungsgeschichtlichen Lern-
prozess fiihrt, wird der Krieg in Hegels Philosophie allerdings zu einem
entscheidenden Movens der Geschichte — vorausgesetzt, man ,,sicht sie
verniinftig an“ (VG, S.31). Eine idealistische Devise, auf die noch Her-
fried Miinklers politischer ,Realismus* explizit baut.?!

Kann man aber den Krieg tiberhaupt ,,ansehen®, verstehen oder begrei-
fen? Davon geht Hegel offenbar aus, wo er vom ,,Auge des Begriffs“ (VG,
S. 32) spricht, dem er zutraut, auch dem ,Phdnomen* des Krieges hinsicht-
lich seiner geschichtlichen Rolle gerecht zu werden. Beim theoretischen
Verstdndnis des Krieges als eines geschichtlichen Phdnomens handelt es
sich um ein begriffliches Sehen, das allemal voraussetzt, dass er sich zeigt.
Die Frage ist allerdings, wie, wem und inwiefern. Wenn sich kriegerische
Gewalt denjenigen, die ihr schlielich zum Opfer fallen, nur ,apokalyp-
tisch® zeigt, wie wir annehmen miissen, erfordert dies einen kritischen
Umgang mit der Phdnomenalitit des Krieges. Wie ist diese zu denken,
wenn diejenigen, denen sich der Krieg als solcher apokalyptisch ,zeigt®
bzw. ,offenbart‘??, dieses Ereignis gar nicht oder allenfalls mehr oder we-
niger schwer traumatisiert iiberleben kdnnen?

Schon Clausewitz wies auf diese Frage implizit hin, als er feststelle,
der Krieg bzw. die mit ihm einhergehenden ,,Wechselwirkungen* zwi-
schen den jeweiligen Feinden tendierten zum ,,AuBersten. Bernhard Tau-
reck behauptet dhnlich, der Krieg sei ,,grenzblind“ und er folge einem
»Gesetz entgrenzter Gesetzlosigkeit™ in Richtung auf ein Jenseits allen
Verstehens und Begreifens (DW, 53, 289). Wenn es nun aber zutrifft, dass
hier alle Theorie versagt, wie soll man dann an maflosem Leiden Mal3
nehmen, um zunéchst einmal feststellen zu kénnen, worum es sich im Fall
kriegerischer Gewalt tiberhaupt handelt? Haben wir es nicht von Anfang
an mit fragwiirdigen Unterstellungen der Erfahrbarkeit, der Ausdriickbar-
keit, der Darstellbarkeit und schlieBlich des Verstehens und Begreifens des
AuBersten zu tun? Muss sich die Philosophie mit der aporetisch anmuten-
den Aufgabe bescheiden, wenigstens indirekt von dem zu zeugen, was
dem Denken inkommensurabel ist?

An dieser Stelle dringen sich Aufgaben der Illusionskritik und der
Desillusionierung dieser Kritik selbst auf; Aufgaben, die hier provisorisch

21 Miinkler, Der grosse Krieg, S.217.

22 Etymologisch handelt es sich hier fast um einen Pleonasmus, da dmokdAivyig ,.Ent-
hiillung™ oder ,,Entschleierung™ bedeutet; abgeleitet vom griechischen kaAvmtew
(,,verschleiern), was im Christentum mit ,,Offenbarung* tibersetzt wurde.

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

16 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

als Fragen formuliert werden: Inwieweit handelt es sich bei der Unterstel-
lung der Erfahrbarkeit, der Ausdriickbarkeit, der Darstellbarkeit und Er-
zdhlbarkeit etc. um Illusionen? Inwieweit muss es als Illusion gelten, aus
der Erfahrung und bildlichen oder narrativen Darstellung von Krieg folge
womdglich eindeutig zu Lernendes, etwa unbedingte Zuriickweisung krie-
gerischer Gewalt??? Verbirgt sich unter dem Begriff des Krieges nicht all-
zu Heterogenes, so dass es als Illusion gelten muss, es handle sich jedes
Mal um eine Wiederholung desselben? Kann es sich tiberhaupt um Wie-
derholungen handeln, wenn es zutrifft, dass wir es gegenwértig mit Neuen
Kriegen zu tun haben — darunter solche, die kriegerische Gewalt uner-
kannt, speziell in privatisierter, asymmetrischer und demilitarisierter
Form, und geheim (nicht zuletzt mit digitalen Mitteln) hervorbringen?%*
Wenn der Krieg derart nicht nur ,,wie ein Chaméleon® (Clausewitz) sein
Erscheinungsbild, sondern auch sich selbst Andert?, ist es dann eine Illusi-
on, Lehren aus ihm ziehen zu wollen — zumal wenn diese auf ,wesentli-
che‘ Einsichten in genau das bauen, was Krieg angeblich ,ist‘?

Ungeachtet solcher Zweifel ist am Ziel ,,nachhaltiger” Entzauberung
des Krieges festzuhalten, obgleich bzw. gerade weil ohnehin alle Nach-
kommenden stets aufs Neue desillusioniert werden miissen, insofern sie
jedes Mal wieder zu im Grunde altbekannten Illusionen neigen?®, ohne so-
gleich und ohne groflere Umstdnde durch aus Jahrtausenden vermeintlich
bekanntes Leid belehrt zu werden. Lassen sich heute Strategien der Ent-
zauberung kriegerischer Gewalt denken, die nicht ihrerseits 1llusionen zu
verfallen drohen? Solche Strategien miissten der Frage nachgehen, warum
diese Gewalt iiberhaupt derart faszinieren kann, dass man sich geradezu
von ihr ,verzaubern® ldsst. Nur unter dieser Voraussetzung haben vermut-
lich Desillusionierungsstrategien Aussichten auf Erfolg, die auf nachhalti-
ge Einsichten bzw. auf geschichtliche Lehren bauen.

23 Bernhard H. F. Taureck, Burkhard Liebsch, Drohung Krieg. Sechs philosophische
Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020.

24 Herfried Miinkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhun-
dert, Berlin 2015, S. 210 f., 243.

25 Carl v. Clausewitz, Vom Kriege, Frankfurt/M., Berlin 41994, S. 36; Herfried Miink-
ler, Uber den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im Spiegel ihrer theoretischen
Reflexion, Weilerswist 32004, S. 10, 103; vgl. auch die Beitréige von Felix Wasser-
mann und Johann Schmid in: Ehrhart (Hg.), Krieg im 21. Jahrhundert, S.71-87,
hier: S. 76 f., und S. 141-162, hier: S. 144.

26 DW, S.30f, 309 (vgl. die Unterscheidung von teilnehmender und darstellender
Desillusionierung ebd. S.251).

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 17

Zu letzteren zdhlt die Einsicht, wie sich kriegerische Gewalt und das
Politische zueinander verhalten (a—c): (a) Krieg stellt gescheiterte Politik
dar und ist insofern keineswegs einfach als deren ,,Fortsetzung mit ande-
ren [!] Mitteln* zu verstehen, wie es Clausewitz zweideutig beschrieben
hat. (b) Im Politischen hat man es vielfach mit Gegnern zu tun, die auf
kriegerische Mittel sinnen, welche sich politisch letztlich nicht kontrollie-
ren lassen und zum AuBersten tendieren, so dass sie das Politische gleich
mit zu zerstoren drohen. Im Politischen wére demnach die Zerstdrung des
Politischen als Gefahr jederzeit gegenwértig, wo man eine ,,Fortsetzung™
von Politik mit anderen Mitteln in Erwdgung zieht. (c¢) Eine solche Fort-
setzung lduft nicht nur auf das Scheitern des Politischen hinaus, sondern
fuhrt es nicht selten direkt herbei; aber so, dass das kaschiert wird. So
kann man behaupten, Feinde ,vernichtend* zu besiegen, ohne zugleich ein-
zugestehen, dass man auf diese Weise iiberhaupt kein politisches Verhilt-
nis mehr zu ihnen unterhalten kann.

Daran lésst sich die These anschlieen, ,vernichtende® Siege seien poli-
tisch unméglich bzw. iiberhaupt kein sinnvolles politisches Ziel. Sofern sie
nicht in totale Ausrottung miinden und im gleichen Zug das Politische zer-
storen, gibt es Uberlebende, in deren Erinnerung die Feindschaft grund-
sétzlich jederzeit wiederaufleben kann, aus der sich alte und neue Kriege
speisen.

Der Gedanke eines ,finalen® Sieges bzw. einer ,Endlésung‘, die das
ausschlielen konnte, ist ein bloes Phantasma, d.h. etwas tatsdchlich Un-
mogliches, das, wiirde es als solches begriffen, den inneren Zusammen-
hang von Feindschaft, Krieg und Sieg auflésen miisste. Welchen Sinn soll-
te es noch haben, aus Feindschaft zu Mitteln des Krieges zu greifen, wenn
dieser gar keinen finalen Sieg iiber die Feinde versprechen kann?

Von Sieg kann heute insofern jedenfalls keine Rede mehr sein, als der
Einsatz nuklearer Waffen verstrahlte Lander derart verwiisten wiirde, dass
die tiberlebenden Opfer zu schier endloser Agonie verurteilt wiren und
die Bewohnbarkeit und Regierbarkeit der betroffenen Lander ganz und gar
infragegestellt wire. Fiir den thermonuklearen Krieg gilt, dass niemand
ihn gewinnen und dass man sich von einem lebenswerten Leben in atomar
verwiisteten Landern gar keine angemessene Vorstellung mehr machen
kann. Infolgedessen sollte man sich statt tiber siegreichen Krieg weit mehr
dariiber Gedanken machen, wie man damit leben kann, dass gar keiner zu
gewinnen ist (vgl. DW, 275, 277).

Unbestreitbar aber bleibt, dass die Armeen der Nazis in einem Krieg
mit konventionellen Waffen besiegt worden sind. In der Endphase des

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

18 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

Zweiten Weltkriegs war das bekanntlich vor allem dem gliicklichen Um-
stand zu verdanken, dass der Rhein auf der Hohe der Briicke von Rema-
gen von den Truppen der Alliierten schneller als erwartet iiberquert wer-
den konnte. (U.a. weil die fiir die geplante Sprengung Verantwortlichen
einen zu schwachen Sprengstoff verwandten, wofiir Hitler sie standrecht-
lich hinrichten lieB.) Hétte es ldanger gedauert, wiaren womdglich auf
Deutschland die ersten Atombomben gefallen, deren Einsatz bereits ein-
kalkuliert worden war. Weitgehend Spekulation bleibt, ob infolgedessen
Hiroshima und Nagasaki verschont geblieben wiren. Dass man dort empi-
risch feststellen konnte, was extreme Waffengewalt bewirkt, hat jedenfalls
auch nicht dazu gefiihrt, auf die Option zu verzichten, notfalls mit allen
erdenklichen Mitteln ,Feinde‘ — wie seinerzeit wehrlose japanische Zivil-
bevolkerung — zu vernichten.

Im Hinblick auf Japan wie auch Deutschland muss man sich fragen,
wer oder was jeweils besiegt worden ist. Was letzteres angeht, so féllt die
Antwort nur auf den ersten Blick leicht: besiegt wurde das nazistische Re-
gime, genannt Drittes Reich, dessen vernichtende Niederlage als Befrei-
ung zu deuten einen Bundesprésidenten noch vier Jahrzehnte danach an-
geblich besonderen Mut kostete. Schon das zeigte, dass von einem nach-
haltigen und unzweideutigen Sieg iiber tief in den rassistischen National-
sozialismus verstrickte Loyalititen selbst nach so langer Zeit nicht die Re-
de sein konnte. Und sicherlich wurde nicht der Nazismus als solcher be-
siegt, der sich in diversen Lindern lingst wieder erholt hat. Erst recht
nicht besiegt wurde ein militarisiertes Denken, das massiv vernichtende
Gewalt als politische Option jederzeit in Betracht zu ziehen bereit ist.

Auch daran konnte der Historiker Reinhart Koselleck gedacht haben,
als er die aller Erfahrung widersprechende Hoffnung zum Ausdruck
brachte, die Zukunft mége uns Siege ersparen.?’ Verlieren durch Krieg
nicht in Wahrheit alle? Erst recht durch einen Krieg, der auf einen Holo-
zid oder Erdkrieg, wie ihn Bernhard Taureck nennt, hinauszulaufen droht?
Sollten wir deshalb mit Alexander Demandt einen ,,Sieg iiber den Polem-
os‘ fiir notwendig und denkbar halten (DW, 178)?

Zieht man aktuell mafigebliche Strategie-Papiere zu Rate, so sind wir
davon weiter entfernt denn je. Zwar ist von ,,Endsiegen* aus naheliegen-
den Griinden nicht mehr viel die Rede. Selbst radikalen Feinden wie etwa

27 Reinhart Koselleck, ,,Erfahrungswandel und Methodenwechsel®, in: Christian Mei-
er, Jorn Riisen (Hg.), Theorie der Geschichte. Beitrdge zur Historik, Bd. 5. Histo-
rische Methode, Miinchen 1988, S. 13-61, hier: S. 60 f.

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 19

Terroristen droht man nur mehr infinite justice an, die sich in unaufthorli-
cher und nicht enden wollender Verfolgung manifestiert. Doch von Sieg-
Surrogaten will man nicht lassen. Bei genaueren Hinsehen zeigt sich denn
auch, dass man durch Eskalationsdominanz erreichen will, jederzeit dazu
in der Lage zu sein, jeden erdenklichen Krieg zu gewinnen, wie es in der
Dokumentation der aktuellen amerikanischen Nuklearstrategie heift.?8
Liefert man sich aber nicht gerade durch hartnickig aufrechterhaltene Sie-
gesphantasmen erst recht dem Krieg aus, auch wenn es sich um Surrogate
wie die besagte Eskalationsdominanz handelt?

Wie hitte man sich demgegeniiber einen durchgreifenden Verzicht auf
solche Phantasmen vorzustellen; vorausgesetzt, man hélt ihn iiberhaupt fiir
moglich und nimmt nicht von vornherein an, letztere seien viel zu tief in
der menschlichen Psychookonomie verwurzelt, als dass man sie je loswer-
den konnte?

Eine Minimalbedingung wére, sich mit der Existenz von Feinden abzu-
finden und sie nicht ausléschen zu wollen in der irrigen Illusion, sich ein
fiir allemal von ihnen befreien zu konnen.?” Welche Formen des Umgangs
mit Feinden, die am Leben bleiben sollen, kann es dann aber geben? Nur
die sie ,,schonende Unterwerfung* (DW, 53) oder ,,Unschédlichmachung*
durch Internierung? Wie konnte bzw. diirfte die aussehen — wenn nicht
wie in Guantanamo, wo man die Inhaftierten ganz und gar ihrer Rechte
beraubt hat? Und wie konnte konsequente und radikale Weigerung, sich in
die Vorbereitung nichster finaler Siege tiber Feinde verstricken zu lassen,
praktisch und im kollektiven Mafistab Gestalt annehmen?

Anldsse zu kiinftigen, neuen Verfeindungen gibt es in Hiille und Fiille;
von ungerechten Giiterverteilungen iiber anhaltende Skologische Miss-
wirtschaft bis hin zu populistischen Formen der Aufwiegelung und der
Suche nach neuen Siindenbécken in ethnischen Konflikten — von den be-
kannten Begehrlichkeiten militdrisch-industrieller Komplexe ganz abgese-
hen, die wie ein Selbstldufer immer neuen Bedarf an zu verschwendenden
Waften produzieren. Pure juridistische Illusion wére es, zu glauben, insti-
tutionalisiertes Recht konne all dem von vornherein so entgegenwirken,
dass man keinen finalen Sieg iiber die jeweiligen Feinde mehr in Betracht
zu ziehen brauchte.

28 Vgl. www.The-rise-of-us-nuclear-primacy.
29 Vf., Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Diskurs
der Gegenwart, Weilerswist 2010.

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

20 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

Wenn man mit allen Mitteln einen finalen Sieg iiber Feinde zu erzwin-
gen versuchen wiirde, wiirden auch die vermeintlichen Sieger kein fiir sie
lebenswertes Leben mehr fithren kdnnen, anderslautenden strategischen
Diagnosen zum Trotz. Doch die fragwiirdige Aussicht auf Siege, die
gleichsam sich selbst ruinieren und sich insofern als unmdglich erweisen,
reicht erfahrungsgemil nicht dazu aus, jegliches Liebdugeln mit ,finalen
Losungen® zu unterbinden. Und zwar deshalb nicht, weil das Verhalten
von Feinden scheinbar gar keinen anderen Ausweg erkennen ldsst, als ih-
nen eine sie vernichtende Niederlage zu bereiten.

Ungeachtet der Unmoglichkeit eines finalen Sieges erscheint es den
Feinden der Feinde regelméBig als alternativlos und insofern sinnvoll, ihn
anzustreben. Sind die Feinde nicht fiir die Androhung und Zufiigung des
Schlimmsten verantwortlich? Verspricht dagegen etwas anderes zu helfen
als deren Ausschaltung? Konnte man an diesem Denken etwas zu dndern
versuchen? Konnten sich auch hier Strategien der Desillusionierung be-
wihren? Oder muss es von vornherein als illusorisch erscheinen, das Sie-
gesphantasma bereits dort zu unterminieren, wo es als Antwort auf eine
feindliche Gefahrdung auftaucht?

Die genannten Punkte listen vorldufige Desiderate dringlicher Ausein-
andersetzung mit Phdnomenen und Begriffen kriegerischer Gewalt auf;
Desiderate, die auch in der vorliegenden einzelwissenschaftlichen For-
schung bislang nicht befriedigend bearbeitet werden konnten. Am Ende
laufen sie auf die Herausforderung einer zentralen Frage hinaus, ndmlich
der, ob wir uns heute einen Begriff vom Politischen machen kdnnen, der
den Gedanken eines finalen Sieges bzw. einer fatalen ,Endlosung‘ durch
vernichtendes Handeln selbst dann zuriickweist, wenn man es mit radika-
len Feinden zu tun zu haben glaubt. Verzichtet man nicht auf diesen Ge-
danken, wird vernichtende Gewalt immer eine Option bleiben, die im Po-
litischen von Anfang an fiir den Fall mitgegenwirtig sein wird, dass man
keinerlei Koexistenz mehr fiir moglich oder ertrdglich hélt. Zumindest so
wiirde sich der polemos wenn nicht als unumschrinkt ,herrschender®, so
doch als permanent drohender gegen alle Anstrengungen der Befriedung
der menschlichen Verhéltnisse behaupten. Und dariiber diirfte man sich
keinerlei Illusionen hingeben.

Vor diesem komplexen Hintergrund hat Bernhard Taureck nun den am-
bitionierten Versuch einer philosophischen Theorie des Krieges vorgelegt,
die sich mit enormen Herausforderungen konfontiert sieht: ,Der* Krieg
wechselt quasi vor unseren Augen seit langerem sein Erscheinungsbild,
wie es schon Clausewitz festgestellt hat, ohne im Geringsten eine digitale

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

Einleitung: Desiderate einer zeitgemdf3en Theorie 21

Dimension ahnen zu kdnnen, in der kaum noch zu ortende cyberattacks
ganze Systeme lahmlegen kénnen, ohne dass Blut fliefit... Dabei ,droht’
Krieg vielerorts, tduscht uns durch voriibergehendes Verkiimmern und
bricht unversehens wieder aus, um eine iiberraschte Weltoffentlichkeit an
ihre fatale Vergesslichkeit zu erinnern. Woran sie nicht permanent medial
erinnert wird, gerdt ihr binnen Kurzem wieder ,aus dem Sinn‘ und lésst
die Vernunft schlafen, wihrend der Krieg incognito weiter sein ungeheu-
erliches Unwesen treibt — vielfach kaschiert und in einer begrifflichen
Nacht, in der das Hegel’sche ,,Auge des Begriffs* mit Blindheit geschla-
gen ist, die auch prophetisches Sehen nicht aufzuhellen vermag. Nicht zu-
letzt auch angesichts der Geheimhaltung, in der jene Angriffe mit kaum
absehbaren Konsequenzen vorbereitet und in Simulationen bereits durch-
gefiihrt wurden, sind auch die meisten Wissenschaften mit ihren {iberkom-
menen Methoden tberfordert, wenn sie etwa psychologisch, historisch
oder politikwissenschaftlich zur ,Erklarung® alter und neuer Formen krie-
gerischer Gewalt und deren kiinftiger Verhiitung beitragen sollen. Weniger
denn je kann es eine einzige wissenschaftliche Disziplin mit dem Krieg
aufnehmen. Zugleich und gerade deshalb bleibt er unsere, 6ffentliche, je-
de(n) angehende Angelegenheit. Daran erinnert Bernhard Taureck mit
Nachdruck, unter Einsatz seiner ganzen Bildung und mit groem Recht,
ohne sich hinter irgendwelchem Expertenwissen zu verschanzen. Wir alle,
als Leser, ganz gleich welcher kulturellen, ideologischen, geschichtlichen
oder ,identitdren‘ Provenienz, sind seine Adressaten und dazu aufgefor-
dert, kriegerische Gewalt als unsere Angelegenheit zuriickzufordern, die
thinktanks und sogenannten Denkfabriken nicht iiberlassen bleiben darf.
Insofern Bernhard Taureck gewissermaflen die Riickendeckung seiner;
nidmlich der philosophischen Disziplin dabei preisgibt, geht er unvermeid-
lich das Risiko einer interdisziplindren Anfechtbarkeit ein, wie es in Hiille
und Fiille vorliegende Expertisen zum Thema Krieg sonst kaum je tun.
Dafiir wird ihm mit den nachfolgenden Kommentaren auf spezielle Weise
gedankt. Nicht im Ton selbstgerechten Besserwissens, sondern besonnener
Riickfragen, konstruktiver Einwdnde und der scharfen Markierung von
Desideraten, die das Weiterdenken in diesem auferordentlich schwierigen
Feld fiir alle noch anspruchsvoller machen, als es ohnehin schon ist. So
gesehen fillt unvermeidlich alles, was kritisch eingewandt und zur Dis-
kussion gestellt wird, auf die Diskutierenden selbst zuriick, wenn sie (an-
ders) weiterdenken wollen. Genau das, und nicht etwa ein quasi forensi-
sches Zu-Gericht-Sitzen iiber dankenswerterweise von einem Anderen
Vorgedachtes, ist ja auch der Sinn jeder akademischen Auseinander-

21873.216.36, am 18.01.2026, 17:37:18. ©
Inhalts I for oder

Ertaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

22 Einleitung: Desiderate einer zeitgeméfBen Theorie

setzung, die mit der folgenden, nach allen Seiten hin offenen Diskussion
zugleich jeder und jedem zugénglich sein sollte, die bzw. der sich wie die
hier Beitragenden nicht damit abfinden mag, dass kriegerische Gewalt in
alten und neuen Formen bis auf Weiteres jeglicher nachhaltigen Beftie-
dung der menschlich-unmenschlichen Verhiltnisse spottet.

Der Herausgeber, im November 2020

73.218.36, am 16.01.2028, 17:37:19. gaschiltzter Inhalt.
f0r oder



https://doi.org/10.5771/9783748910909-9

