6. Die Konstruktion der Gerechtigkeitsprinzipien

Nachdem wir drei utilitaristische Argumentationsstrategien gegen die
grundlegende Intuition des Vertragstheoretikers betrachtet haben, wol-
len wir in diesem und im folgenden Kapitel die verschiedenen Diskussi-
onsfiaden wieder zusammenfithren und eine systematische Antwort auf
diese drei Anfragen utilitaristischer Provenienz erarbeiten. Mit der Idee
des politischen Liberalismus 146t sich den utilitaristischen Herausforde-
rern entgegnen, daf} sie die Grundlagen ihrer eigenen Kritik nicht hin-
reichend reflektiert haben; dabei ist es die Idee des Gesellschaftsver-
trags, die der Struktur des Argumentierens hinsichtlich des Inhalts, des
Status, der Stabilitdt und der Reichweite einer Konzeption der politi-
schen Gerechtigkeit ihre Einheit und Kohirenz gibt. Diese Struktur ist
durch eine doppelte Unterscheidung in verschiedene Modi (rein versus
empirisch) und verschiedene Anwendungsbereiche (theoretisch versus
praktisch) unseres Vernunftgebrauchs zu kennzeichnen. Die an diese
Strukturbestimmung ankniipfende Hauptthese lautet, dab trotz der Un-
moglichkeit eines direkten und unmittelbaren Nachweises des reinen
praktischen Modus des Gebrauchs der Vernunft in der Politik alle Ver-
suche, diesen Modus auf andere Modi oder andere Anwendungsbereiche
des Vernunftgebrauchs zu reduzieren, von ihren eigenen Pramissen her
entkriftet werden kénnen. Die Struktur der politischen Vernunft erlaubt
eine immanente Kritik jedes Versuchs, eine Reduktion des Vernunftge-
brauchs auf nur eine einzige Quelle durchzufiihren,

Zum strategischen Zweck der Prisentation der Idee des Gesell-
schaftsvertrags, aber auch zum Zwecke der Fortfithrung einer inhaltli-
chen Auseinandersetzung mit den utilitaristischen Herausforderern soll
uns daher die metaphysische Herausforderung Parfits zur Kliarung des
Sinngehalts der Rawlsschen Intuition einer Verschiedenheit von Perso-
nen dienen. Die kompatibilistische Kritik wird uns anschlielend Gele-
genheit geben, uns iiber den spezifischen Status dieser moralischen
Intuition Rechenschaft abzulegen. Und die sich auf die Frage nach der
praktischen Relevanz stiitzende Herausforderung wird uns in einem
abschlieflenden Kapitel zur Dynamik der Vernunft erlauben, uns iiber
die Reichweite dieser Intuition bezogen auf nicht-westliche kulturelle

213

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kontexte und nicht-ideale Verhiltnisse Gedanken zu machen. Das
Hauptergebnis dieser Untersuchung besteht somit in einer préziseren
und teilweise auch modifizierten Artikulation des Inhalts, in einem ver-
tieften und pluralistisch erweiterten Verstindnis des Status® und in einer
qualifizierten Ausdehnung der Reichweite der Struktur politischen Ar-
gumentierens.

In einem ersten Abschnitt méchte ich hier den Begriff des politischen
Konstruktivismus einfiihren, mit dessen Hilfe Rawls seinen vertragstheo-
retischen Ansatz charakterisiert und gegeniiber anderen Ansitzen wie
etwa dem eines rationalen Intuitionismus abgrenzt (6. 1.). Die beiden
folgenden Abschnitte gehen dann niher auf die Frage ein, von welcher
Idee der Person und von welcher Konzeption eines fairen Systems der
gesellschaftlichen Kooperation wir bei der kontraktualistisch-konstruk-
tivistischen Prozedur ausgehen. Zunichst will ich mich mit der politi-
schen Konzeption der Person beschiftigen, die dem konstruktivistischen
Ansatz von Rawls zugrunde liegt, damit wird eine erste Antwort auf
Parfits revisionidre Metaphysik der Person gegeben (6. 2.). Anschliefiend
wende ich mich dem entscheidenden Begriff eines fairen Systems der
sozialen Kooperation zu, der in einer Anwendung und Erweiterung
dieses Ideals der Person auf den Bereich der interpersonalen Beziehun-
gen besteht (6. 3.). Zuletzt werde ich mich in diesem Kapitel mit dem
Postulat der Offentlichkeit als unentbehrlichem Bestandteil eines fairen
Systems der sozialen Kooperation auseinandersetzen und unsere Auf-
merksamkeit auch deshalb verdient, weil es niherhin das Verhiltnis von
praktischem und theoretischem Vernunftgebrauch betrifft (6. 4.).

6. 1. Konstruktivismus versus Intuitionismus

Der politische Konstruktivismus stellt eine neue Konzeption der alten
Idee des Gesellschafisvertrags dar. Selbst wenn bei Rawls in letzter Zeit
nur noch wenig vom Utilitarismus als Theoriealternative zur Vertrags-
theorie die Rede ist, so 148t sich die Genese des politischen Konstrukti-
vismus nicht zuletzt als das Ergebnis einer Auseinandersetzung mit
unseren utilitaristischen Diskussionspartnern begreifen; durch das Ver-
fahren des politischen Konstruktivismus, das den Urzustand keineswegs
ersetzt, sondern mit einem Fundament versieht und in manchen Einzel-
heiten genauer spezifiziert, werden die Inhalte einer politischen Kon-
zeption der Gerechtigkeit bestimmt. Niherhin erlaubt diese Konstruk-
tion eine bestimmte Vorstellung der Person und eine bestimmte Vor-

214

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellung iiber die gesellschaftliche Rolle der Moralitit mit den ersten
Prinzipien der Gerechtigkeit zu vermitteln.

“Political constructivism is a view about the structure and content of a political
conception. It says that once, if ever, reflective equilibrium is attained, the prin-
ciples of political justice (content) may be represented as the outcome of a cer-
tain procedure of construction (structure)... This procedure, we conjecture,
embodies all the relevant requirements of practical reason and shows how the
principles of justice follow from the principles of practical reason in union with
conceptions of society and person, themselves ideas of practical reason.” (PL,
89f)

Wir haben gemeinsame Uberzeugungen hinsichtlich dessen, was es
bedeutet, als freie und gleiche Personen in einer gerechten Gesellschaft
zusammenzuleben; ausgehend von dieser Vorstellung der Personen als
gleicher und freier Staatsbiirger werden die Prinzipien der Gerechtigkeit
konstruiert. Auf den Pfeilern einer politischen Konzeption der Person
und einer Idee der fairen gesellschaftlichen Kooperation wird eine
Struktur des politischen Argumentierens errichtet, die ihrerseits wie-
derum bestimmte Gerechtigkeitsprinzipien tragt. Die Konzeption der
Person und die Idee der fairen Kooperation bilden die Grundlagen, die
politische Konstruktion geht von diesen Ideen aus, und die Gerechtig-
keitsprinzipien stellen schliefilich das inhaltliche Ergebnis dieses Ver-
fahrens dar. Dessen Struktur betrifft den Zusammenhang, der die Kon-
zeptionen der Person und der gesellschaftlichen Kooperation mit den
Gerechtigkeitsprinzipien verkniipft, dabei stehen natiirlich Inhalt und
Struktur einer Gerechtigkeitskonzeption in einer unmittelbaren Verbin-
dung; die Gerechtigkeitsprinzipien werden vom Konstruktionsverfahren
getragen, und letzteres mub sich im Gegenzug auch daraufhin iiberprii-
fen lassen, ob die von ihm generierten Prinzipien im Uberlegungs-
gleichgewicht mit unseren wohliiberlegten moralischen Urteilen im
Einklang stehen.

Die Idee des politischen Konstruktivismus gewinnt nun an Profil,
wenn man sie mit rivalisierenden Theorien iiber den Ursprung und die
Legitimation von Gerechtigkeitsprinzipien kontrastiert; Aufgabe des
vorliegenden Abschnitts soll es deshalb sein, die Unterschiede zunichst
des Konstruktivismus zum Intuitionismus deutlich zu machen. Nach
dieser grundsitzlichen Unterscheidung wollen wir uns dann niher mit
dem Unterschied eines spezifisch politischen gegeniiber einem allge-
mein moralischen Konstruktivismus beschiftigen. Im Gegensatz zum
Konstruktivisten nimmt der rationale Intuitionist oder - diese beiden
Begriffe werden hier synonym verwendet - der moralische Realist an,
daf} uns so etwas wie eine moralische Ordnung unabhiingig von unserer
geistigen Ausstattung vorgegeben ist. Die theoretische Vernunft fungiert

215

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir den Realisten dabei als das Vermogen, das uns zur Erkenntnis dieser
Ordnung befahigt (PL, 91); der Ursprung oder die Quelle der Gerech-
tigkeit liegt in dieser vorgegebenen Welt moralischer Tatsachen. Im
Gegensatz zum Konstruktivismus setzt diese Sicht eines moralischen
Realismus eine Prioritit der theoretischen Vernunft gegeniiber der
praktischen Vernunft, einen Vorrang des Wissens gegeniiber dem Wol-
len voraus.”

Rawls verwirft diese epistemologische Konzeption der Rechtfertigung
der Moralitit und nimmt sich hierbei eine bestimmte Auffassung der
Person zu Hilfe, der moralische Realismus bedarf nicht mehr als der
Idee des Selbst als blob Wissendem, was nach Rawls eine karge (sparse)
Auffassung der Person (PL, 92 und 1989, 97). Auf verschiedene Weise
haben wir Elemente dieser kargen Konzeption der Person bereits in den
Moraltheorien von Parfit, Hare und Hardin gefunden; denn sowohl fiir
Parfit als auch fiir Hare hatte die Rede von der Begriindung von Ge-
rechtigkeitsprinzipien wesentlich mit einem speziellen Wissen zu tun,
nicht mit einer freien Wahl, einer Entscheidung, dem Ausdruck eines
fir den Urzustand charakteristischen rationalen Wollens. Sowohl bei
Parfit wie bei Hare bedurfte es einer Gleichverteilung dieses Wissens
zwischen allen Mitgliedern der Gesellschaft nicht, grundsitzlich hegen
sic keine Bedenken gegen eine esoterische Form der Moralitit, die
letztlich nur den happy few kognitiv zugénglich ist, dennoch fiir alle
gleichermaflen gilt. Ob es sich, wie bei Parfit, um spekulatives, meta-
physisches Wissen handelt, oder ob es, wie bei Hare und Hardin, um
empirisches Wissen der Umstinde und Folgeerscheinungen bei der
Anwendung moralischer Normen geht, in beiden Fillen sollen mora-
lische Fragen durch einen Verweis auf die hohergeordnete Expertise von
wenigen Eingeweihten beantwortet werden konnen. Die personale Hete-
ronomie, die diese Unterordnung der Selbstbestimmung unter eine vor-
gegebene Ordnung von Fakten und Werten zur Folge hat, ist nur die
eine Sache; selbst dic Experten fundieren die Gerechtigkeitskonzeption

%7 Habermas zufolge haben moralische Urteile zwar einen kognitiven Gehalt (1996, 11; FG,
130), doch bezieht sich deren Anspruch auf Richtigkeit nicht auf eme dem Menschen vor-
gegebene Welt moralischer Tatsachen. So grenzt sich Habermas auch gegeniiber einem morali-
schen Realismus ab (1996, 21). Zudem kommt moralischen Urteilen - anders als bei manchen
Spielarten des moralischen Realismus - nur eme schwache Motivationskraft zu, und deshalb
bedarf die Vemunftmoral auch der Ergédnzung durch das Recht (FG, 146 - 148). Tugendhat
lehnt dagegen die Vorstellung eines kognitiven Gehalts moralischer Urteile ab und beschrankt
sich auf eine ,,Grundlegung* der Moral in den empirischen Motiven der Mitglieder einer
moralischen Gemeinschaft (1993, 79ff.). Rawls nimmt hier insofem eine agnostische Zwi-
schenposition ein, als er weder am Wahrheitsgehalt der Normen semer Konzeption einer
politischen Gerechtigkeit interessiert ist, noch aber die Begriindung der Gerechtigkeitsprin-
zipien allein auf die faktisch vorhandenen, empirischen Motive der Birger einer wohlge-
ordneten Gesellschaft reduzieren will.

216

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht auf ihrem eigenen autonomen Willen, sondern haben sich den
Tatsachen, den Fakten zu unterwerfen. Auch die Prinzipien der politi-
schen Moralitit sind namlich fiir den Intuitionismus das Ergebnis der
Ausiibung eines theoretischen Vernunftvermégens, nicht aber das Re-
sultat einer Selbst-Gesetzgebung, der Ausiibung eines Vermogens zur
kollektiven Autonomie;, und damit droht auch die Gefahr einer polifi-
schen Heteronomie:

"The conception of the person as knower is both private and hierarchical, sup-
porting fanaticism and elites. If knowing is held to be the fundamental human
act, those claiming superior knowledge will find it easy to defend a right to
make fundamental political decisions for others." (Neiman 1994, 117)

Diese Uberlegungen betreffen allein den epistemologischen Status einer
Moraltheorie; sie prijudizieren nicht deren Inhalte, denn der moralische
Realismus kann das Fundament einer Moraltheorie der Politik bilden,
die den Schutz individueller Rechte vor die Maximierung des Gesamt-
nutzens setzt.* Fiir einen moralischen Realisten, der etwa Lustzustinde
als objektiven Wert und Schmerzzustinde als objektives Ubel ansieht,
und zwar unabhingig davon, welcher Person diese Zustinde zuge-
schrieben, von wem sie akzeptiert, wem sie auferlegt worden sind und
welche spezifischen Inhalte sie haben, kann gerade der Utilitarismus als
addquate Moraltheorie gelten; die Person erscheint dann, so Rawls, als
blofer Container von Lust- bzw. Unlusterfahrungen:

"The conception of the person represented here is that of a container-person:
persons are thought of as places where intrinsically valuable experiences occur,
these experiences being counted as complete in themselves. Persons are, so to
speak, holders for such experiences. It does not matter who has these experi-
ences, or what is their sequential distribution among persons. ... the only thing
that counts is the net total held by all container-persons together." (1975b, 17)

Neiman streicht die moglicherweise inakzeptablen, politischen Konse-
quenzen dieser Humeschen Sicht der Person heraus:

"This Humean conception leads to heteronomy not only in the Stoic sense of
individual enslavement to a series of sensual desires. Even more threatening is
the fact that the concept of the person as, fundamentally, a bundle of desires
leads inevitably to the conclusion that the best form of government is that which

*® Die Moraltheorien Dworkins und Nagels sind als Beispiele eines anti-utlitaristischen
moralischen Realismus zu nennen; aber der moralische Realismus kann ebenso gut zu einer
utilitaristischen Moraltheorie wie etwa derjenigen von Sidgwick oder Brink fihren (Schnee-
wind 1977, 370 und 420; Rawls 1989, 96). Umgekehrt ist iibrigens der Konstruktivismus
auch mit einer utilitaristischen Gesamtnutzenmaximierung (Harsanyi 1976) in Einklang zu
bringen. Fiir Rawls stellt sich jedoch von Anfang an die Aufgabe, emne Theorie der Gerechtig-
keit jenseits von Utilitarismus und Intuitionismus zu entwerfen (TJ § 7: Intuitionism, 34 - 40,
vgl. Rawls‘ Vorwort zu Sidgwick 1981 und PL, xv).

217

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

most nearly satiesfies them which is, Kant argues, paternalistic despotism."
(1994, 117£)

Der Utilitarismus kann also ein Biindnis mit einem metaphysisch abge-
stiitzten, moralischen Realismus eingehen; die empirisch praktische
Vernunft, die von unseren Wiinschen, Bediirfnissen und Interessen aus-
geht, kann mit der spekulativ theoretischen Vernunft koalieren und Lust
und Leid, Freude und Enttduschungen von dieser zu den einzig mora-
lisch relevanten Fakten dieser Welt erklaren lassen. Diese geben dann
die wesentlichen Werte, die normativen Richtlinien fiir unser Handeln
vor. Auf diese Weise kann die Ethik eine Grundlegung in der Welt der
Natur finden (Korsgaard 1996b, 146). Doch ist diese Allianz natiirlich
genauso fragwiirdig wie ihre einzelnen Mitglieder: Weder die spekula-
tive Vernunft noch die empirische praktische Vernunft (noch zuletzt
auch die fehlerhafte und begrenzte empirische theoretische Vernunft!)
konnen sich an die Stelle des Bewufitseins unserer Freiheit setzen. In
der Ausiibung unserer Freiheit, die nicht von der spekulativen Metaphy-
sik abhingig ist und sich auch nicht bloff an unseren Wiinschen und
Bediirfnissen orientieren mufl, kommt eine Unabhingigkeit unseres
reinen praktischen Vernunftvermdgens zum Ausdruck, welches auch
nicht Gegenstand einer theoretischen Beweisfithrung sein kann; nur in
der aktuellen Ausiibung kann es ein Zeugnis von diesem besonderen
praktischen Vermogen ablegen.*

Aufgrund der Schwierigkeiten, die der inflationdre Gebrauch von Be-
griffen wie Metaphysik, Intuitionismus und Kognitivismus in der neue-
ren Diskussion mit sich gebracht hat, mochte ich hier eine doppelte

% Wenn sich Rawls dagegen auf moralische Intuitionen stiitzt, so kann man ihn deshalb nicht
als Intuitionisten im Sinne eines moralischen Realisten bezeichnen. Rawls’ Intuition beinhaltet
keinen starken Wahrheitsanspruch iiber moralische oder metaphysische Tatsachen (PL, 94),
auBerdem will er seine Theorie von Intuitionen weitgehend unabhingig machen: "The depen-
dence on intuition can be reduced by posing more limited questions and by substituting
prudential for moral judgment. .. The task is that of reducing and not of eliminating entirely
the reliance on intuitive judgments. There is no reason to suppose that we can avoid all
appeals to intuition, of whatever kind, or that we should try to do so." (TJ § 8, 44) Die
Intuition der Verschiedenheit von Personen und die an ihre Stelle getretene politische Konzep-
tion der Person stellen jedoch sicherlich substantielle Pramissen seiner Verfahrenstheorie der
Gerechtigkeit dar. Habermas wirft Rawls daher auch vor, daB er damit keine reine prozedura-
listische Gerechtigkeitstheorie mehr fiir sich in Anspruch nehmen konne (1995, 131); doch
Rawls entgegnet Habermas, daB , procedural justice depends on substantive justice."
(1995a, 171) Man kénnte Rawls‘ Intuition auch als das synthetische Apriori seiner Philoso-
phie der Politik verstehen, welches weder das Objekt einer privilegierten Einsicht ist, noch sich
auf ein bloBes analytisches Apriori (eine Analyse der Bedeutung der moralischen Sprache wie
bei Hare (vgl. TJ § 18, 111; Rawls 1975b, 10 - 12) noch sich zuletzt auf ein synthetisches
Aposteriori (mit gegebenen Wiinschen und Motiven als Ausgangspunkt einer Moraltheorie)
reduzieren laBt.

218

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unterscheidung vorschlagen. Zunichst 14t sich in einer ontologischen
Dimension ein moralischer Realismus von einem moralischen Idealis-
mus unterscheiden, je nachdem ob man die Frage nach einer von unse-
rem Erkenntnisvermégen unabhidngigen Existenz von moralischen Fak-
ten positiv oder negativ beantwortet. Der Realist behauptet, es gebe eine
vom menschlichen Denken und Wollen unabhingige Welt der morali-
schen Werte. Der Idealist 148t die Welt der moralischen Werte und Ver-
pflichtungen dagegen aus dem menschlichen Denken und Wollen her-
vorgehen,

Daneben kann man eine epistemologische Unterscheidung vorneh-
men, die auf die Moglichkeit des Erkennens und der Geltung von mora-
lischen Werten abhebt. Ein Kognitivist geht dann von der Moglichkeit
einer objektiven Geltung der Erkenntnis von moralischen Werten und
Verpflichtungen aus. Sowohl Realisten als auch Idealisten kénnen nun
Kognitivisten sein; selbst wenn moralische Tatsachen nicht wie andere
Gegenstinde unserer empirischen Erfahrung in der Welt existieren
sollten, kann man auch als moralischer Idealist eine objektive Geltung
von moralischen Verpflichtungen postulieren. Letztlich wurzelt jedoch
die nur von den Kognitivisten zugestandene Moglichkeit einer objekti-
ven Geltung moralischer Normen im Denken oder verniinftigen Wollen
des Menschen und ist damit von partikularen Interessen unabhingig.
Ein Volitionist setzt dagegen das menschliche Wollen an die erste Stel-
le. Als Realist gilt ihm dieses Wollen in der Form von Attraktionen und
Satisfaktionen bzw. Aversionen und Frustrationen als Faktum in der
Welt, von dem er ausgeht; als Idealist ist der Volitionist dagegen nicht
an der realen Existenz der Objekte des Willens interessiert; die Prife-
renzen sind deshalb der einzige Ausgangspunkt, der dem idealistischen
Volitionisten fiir die Moraltheorie zur Verfiigung steht.

Mit dieser doppelten Unterscheidung ergeben sich vier voneinander
zu unterscheidende Positionen, die eine traditionelle Gegeniiberstellung
eines objektiven und kognitivistischen Realismus und eines blof} subjek-
tiven und volitionistischen Idealismus zu vermeiden erlauben; denn nun
konnen wir zwei zusitzliche Positionen identifizieren, die in der tradi-
tionellen Dichotomie von Kognitivismus versus nicht-kognitivistischem
Volitionismus nicht erscheinen konnten: einen volitionistischen Realis-
mus und einen kognitivistischen Idealismus. Rawls® politischer Kon-
struktivismus unterscheidet sich von einem moralischen Realismus
einerseits und von einem volitionistischen Idealismus andererseits. Die
moralischen und auch die politischen Werte und Verpflichtungen gehen
bei Rawls aus dem menschlichen Denken und verniinftigen Wollen
hervor, damit ist Rawls zwar einerseits einer idealistischen Position
zuzuordnen, doch verlieren die moralischen Werte deshalb nicht die

219

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit ihrer objektiven Geltung. Sie konnen durchaus einen allge-
mein verbindlichen Status haben, der nicht blof} in subjektiven Priferen-
zen wurzelt.*

Wir wissen jetzt, was den Konstruktivismus gegeniiber anderen Moral-
theorien auszeichnet. Worin ist aber das Spezifikum des von Rawls so
benannten politischen Konstruktivismus zu sehen? Durch vier Unter-
scheidungsmerkmale grenzt Rawls den politischen Konstruktivismus
von einem allgemeinen moralischen Konstruktivismus ab. Diese dem
Konstruktivismus immanente Unterscheidung ist jiingeren Datums als
die Dewey-Lectures (KC), wo Rawls noch von einem allgemeinen Kan-
tischen Konstruktivismus in der Moraltheorie spricht.

Erstens: Kants Konstruktivismus und iiberhaupt ein Kantischer Kon-
struktivismus - wie ihn Rawls in den Dewey-Lectures vertreten hat - ist
eine umfassende Moraldoktin, in welcher dem Ideal der Autonomie eine
regulative Rolle fiir alle Lebensbereiche zukommt (PL, 99). Er basiert
auf der Auffassung einer konstitutiven Autonomie, die alle Werte und
Normen aus einer Willensentscheidung hervorgehen sieht und deshalb
auch in einem direkten Gegensatz zu einem moralischen Realismus
steht. Sie besagt nach Rawls, "that the so-called independent order of
values does not constitute itself but is constituted by the activity, actual
or ideal, of practical (human) reason itself." (PL, 99) Rawls schreibt
diese Auffassung der Kantischen Moralphilosophie zu, denn bei Kant ist
es das Verfahren des Kategorischen Imperativs, in welchem unsere
Handlungsmaximen auf ihre Universalisierbarkeit hin iiberpriift werden.

% Brinks Position (1989) wire dagegen beispielsweise einem kognitiven Realismus zuzuord-
nen; Korsgaard (1996b) ist ihrerseits an der Artikulation eines volitionistischen Realismus
interessiert, nach welchem moralische Fragen kein Bestandteil eines Wissens tiber die Welt
sind. Zwar teilt sie die realistische Annahme einer ontologischen Existenz von moralischen
Tatsachen, doch verwirft sie die Mdglichkeit einer kognitiven Beziehung zu diesen Tatsachen.
Sie sind vielmehr Resultate emnes Verfahrens, die aus einem veminftig gelauterten Wollen
hervorgehen. Hare (1989b: Ontology in Ethics, 82 - 98) wiederum mdchte auf die zweite
epistemologische Unterscheidung ganz zugunsten der ersten, ontologischen Unterscheidung
verzichten und sich selbst blof dem Nicht-Deskriptivismus (in unserer Terminologie also dem
Idealismus) zuordnen. Nun gibt es allerdings keinen vemiinftigen Grund, wenn wir beide
Unterscheidungen streng voneinander getrennt halten, auf die Unterscheidung von Kognitivis-
mus und Volitionismus zu verzichten. Wenn wir diese feinen Unterschiede beachten, kann man
einerseits Hares Kritik einer objektiven Geltung moralischer Normen zustimmen, ohne dabei
aber schon in seine Kritik des Kognitivismus mit einzustimmen. Denn bei Rawls erscheint es
durchaus méglich, den kognitivistischen Realismus zu verwerfen, ohne dabei auf die Moglich-
kett einer objektiven Geltung von moralischen Werten und Verpflichtungen zu verzichten. Und
vielleicht ist schlieBlich auch die epistemologische Unterscheidung, die die Mdglichkeit einer
objektiven Geltung moralischer Normen im Blick hat, fiir uns wichtiger als die ontologische
Unterscheidung, die eigentlich bloB die relativ irrelevante Frage nach der faktischen Existenz
von Normen und Werten betrifft.

220

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daneben gibt es keine fiir sich bestehenden moralischen Tatsachen, und
in den Dewey-Lectures behauptet Rawls: "There are no moral facts."
(KC, 519 und 564) Wenn moralische Fakten im Sinne eines morali-
schen Realismus verstanden werden, leugnet Rawls deren Existenz in 4
Theory of Justice:

,;On a contract doctrine the moral facts are determined by the principles which
would be chosen in the original position.” (TJ § 8, 45)

Gerechtigkeitsprinzipien sind ein Entscheidungsproblem, kein Erkennt-
nisproblem; schon in A Theory of Justice weist Rawls darauf hin, daf
die Annahme einer notwendigen Wahrheit der Konzeption der Gerech-
tigkeit nicht mit deren fundamentalen Kontingenz inkompatibel ist.
Kontingent sind die Prinzipien der Gerechtigkeit deshalb, weil sie Re-
sultat einer freien Entscheidungswahl im Urzustand sind (TJ § 87, 578);
die Freiheit der Wahl impliziert, daf} die Parteien sich auch anders hit-
ten entscheiden koénnen. Von dieser dezidiert anti-realistischen Position
hat Rawls sich in Political Liberalism auf die Position eines politischen
Konstruktivismus zuriickgezogen, die keine Annahmen in bezug auf die
Existenz moralischer Tatsachen trifft.

Zweitens: Der politische Konstruktivismus nimmt, im Gegensatz zu
einem allgemeinen moralischen Konstruktivismus, nur die Auffassung
einer doktrindren Autonomie (PL, 99) fiir sich in Anspruch. Die These
eines umfassenden moralischen Konstruktivismus wird fiir das spezielle
Gebiet der Politik eingegrenzt und auch dort nur noch zum Zwecke der
Prisentation und Ausarbeitung der Doktrin des Gesellschaftsvertrags,
"to provide a public basis of justification” (ibid.), verwendet; keine
Aussage soll dabei iiber die Konstitution aller anderen Werte getroffen
werden. Sie konnen durch die Ausiibung der Fahigkeit zur Selbstgesetz-
gebung konstituiert sein; sie konnten aber auch Ergebnis einer besonde-
ren metaphysischen Einsicht sein. Der politische Konstruktivismus tritt
daher nicht in einen Gegensatz zu einem moralischen Realismus, er hat
sich eine andere Aufgabe gestellt hat, er weist nur den Anspruch des
Intuitionismus oder des Realismus zuriick, die einzig mogliche Basis
einer Begriindung von Prinzipien der politischen Gerechtigkeit anbieten
zu konnen, nicht einmal die Moglichkeit einer metaphysischen Recht-
fertigung der politischen Gerechtigkeit streitet Rawls direkt ab.

"The political values of justice and public reason ... are not simply presented as
moral requirements externally imposed. .... In affirming the political doctrine as
a whole we, as citizens, are ourselves autonomous, politically speaking. ... A
political view .... is autonomous if it represents, or displays, the order of politi-
cal values as based on principles of practical reason in union with the appropri-
ate political conceptions of society and person.” (PL, 98f.)

221

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im politischen Konstruktivismus werden politische Werte als Resultat
eines verniinftigen Entscheidungsverfahrens eingefiihrt; wihrend der
Kantische Konstruktivismus noch als anti-metaphysisch charakterisiert
werden kann, nimmt erst der politische Konstruktivismus eine Position
jenseits von Metaphysik oder Anti-Metaphysik ein; denn jede anti-me-
taphysische Haltung ist selbst einec metaphysische Stellungnahme.* Der
politische Konstruktivismus braucht diese Frage nicht zu beantworten,
denn nicht die moralischen Fakten werden durch das Konstruktions-
verfahren konstituiert, und die Frage danach, welche Fakten denn auch
als Griinde zihlen konnen, wird mit Hilfe dieses Konstruktionsverfah-
rens beantwortet. Angelegt ist diese Idee schon in der Konzeption einer
reinen Verfahrensgerechtigkeit (T] § 14, 85); denn sie besagt nur, daB
es letztlich kein unabhdngiges Kriterium fiir die rechte Verteilung von
Giitern in einer Gesellschaft gibt:

,,Pure procedural justice means that in their rational deliberation the parties do
not view themselves as required to apply, or as bound by, any antecedently
given principles of right and justice.” (PL, 73)

Vielleicht gibt es so etwas wie eine naturgegebene oder gottgewollte
Verteilung, und vielleicht ist diese auch die einzig richtige; das streitet
Rawls nicht ab; doch um diese Einsichten auch als mégliche Griinde
anzuerkennen, miissen wir den Umweg iiber dic Entscheidungsprozedur
nehmen, die der Urzustand fiir uns bereitstellt, und sie dort einer Uber-
priifung unterziehen.

Drittens: Der Kantische Konstruktivismus nimmt die /deen der Per-
son und der Gesellschaft als Konzeptionen der praktischen Vernunft
(PL, xx; vgl. Rawls 1989). Der politische Konstruktivismus nimmt diese
Ideen nur als relativ unumstrittene Ausgangspunkte unserer politischen

*! Deshalb kann Rawls den Kantischen Konstruktivismus und mit ihm auch die Diskurstheo-
rie von Habermas als eine metaphysische Position bezeichnen: ,, His logic is metaphysical in
the following sense: it presents an account of what there is. And what there is are human
beings engaged in communicative action in their lifeworld.” (1995a, 137) Habermas ist flir
Rawls deshalb Metaphysiker: ,, To deny certain metaphysical doctrines is to assert another
such doctrine.* (Rawls 1995a, 137 FN. 8) Hampton und Galston kritisieren Rawls' angeblich
anti-metaphysische Haltung, weil sie sie mit einem Relativismus, Kontextualismus, Histori-
zismus usw. verwechseln. Hampton spricht von einer partiellen Kapitulation von Rawls ge-
gen(ber seinen kommunitaristischen Kritikem (1989, 794); an die Stelle der Wahrheitssuche
sei bei Rawls die Methode einer gesellschaftlichen Vereinbarung getreten, die sie fiir eine
. nonmetaphysical nununiversal justificatory method* hal (ibid., 791f). Galston zeigt sich
dariiber emport, daB Rawls die ,, possibility of a transcultural truth-based political evalua-
tion* mit den Dewey-Lectures aufgegeben habe (1989, 723); denn "to set aside in advance
the quest for truth ... is to demand something that no self-respecting individual or public
culture can reasonably grant.” (ibid., 726) Aus meiner Prasentation und Interpretation sollte
klar werden, warum der politische Konstruktivismus nicht mit einem moralischen Relativis-
mus gleichgesetzt werden kann.

222

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur; sie sind Auslegungen dessen, was wir unter gegebenen gesell-
schaftlichen Umstinden unter der praktischen Vernunft verstchen kon-
nen. Die Ideen der praktischen Vernunft bediirfen einer Interpretation
innerhalb eines je bestimmten kulturellen Kontextes, doch sie gehen
deshalb in diesem nicht schon auf. so ist eine bestimmte, etwa liberale
Konzeption der Gerechtigkeit nur jeweils eine von mehreren moglichen
Interpretationen der Rolle des Konzepts der Gerechtigkeit in einer Ge-
sellschaft (TJ § 2, 10). Man konnte auch andere Konzeptionen der
praktischen Vernunft zum Ausgangspunkt nechmen, und damit wére
vielleicht ein anderes Selbstverstindnis der Person die Basis des Kon-
struktionsverfahrens.*

Viertens: Der letzte Unterschied besteht in ciner anderen Zielsetzung;
der politische Konstruktivismus will eine gemeinsame Basis der Recht-
fertigung von Prinzipien der Gerechtigkeit unter den gegebenen Um-
stinden eines verniinftigen Pluralismus finden und etablieren (PL, 100).
Kant sehe die Aufgabe der Philosophie dagegen in einer Apologic des
Vernunft-Glaubens; er ziele darauf ab zu demonstrieren, dah die Ver-
nunft allein die hochste Instanz sein kénne, "as alone competent fo
settle all questions about the scope and limits of its own authority.”" (PL,
101) Von der Vorstellung der Vernunft als eines Gerichtshofes, vor dem
die widerstreitenden Rechtsanspriiche verschiedener Parteien iiberpriift
und geschlichtet werden sollen, hat sich Rawls insofern verabschiedet,
als die Vernunft fiir ihn selbst nur eine der Parteien ist, die auf dem
Gebiet der Politik mit anderen Parteien in Konkurrenz treten kann.
Allerdings kann der Vorschlag, den Rawls mit Hilfe eines Appells an
die Vernunft ausarbeitet und den anderen Parteien zur Uberpriifung
unterbreitet, auch von diesen anerkannt werden; eine iibergeordnete
Instanz, die den letzten Schiedsspruch auszusprechen hitte, stellt die
Vernunft fiir Rawls jedenfalls nicht mehr dar. Uns stehen allein die
Ideen von Personen als freier und gleicher Teilnehmer an einem fairen
Schema der sozialen Kooperation als relativ verniinftige Ausgangs-
punkte einer Konstruktion der Prinzipien der politischen Gerechtigkeit
zur Verfiigung.

% Nach Scheffler berechtigt uns diese Vorgehensweise deshalb hichstens, von der Moralitit
als einem System von hypothetischen Imperativen zu sprechen. Nur wenn man diese Aus-
gangsideen akzeptiert, wird es auch rational sein, ihnen Folge zu leisten. Wenn ihnen jemand
zuwiderhandelt, ist er vielleicht unmoralisch, nicht unbedingt aber schon irrational zu nennen
(Scheffler 1979b, 298 und ders. 1982b, 243). Nur dbersieht Scheffler hier die zentrale Be-
deutung dessen, was Rawls das Veminftige nennt und was eine nicht ohne weiteres auf hypo-
thetische Imperative zu reduzierende Interpretation der praktischen Vemunft fir die Zwecke
der politischen Philosophie in unserer Gesellschaft darstellt.

223

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 2. Die politische Konzeption der Person

Parfits metaphysische Herausforderung von Rawls griindete auf einer
reduktionistischen Sicht der personalen Identitit. Wie kann man von
einem kontraktualistischen Standpunkt ausgehend dieser Herausforde-
rung begegnen? Man kann das Terrain der Metaphysik meiden und
abstreiten, dafl der politische Konstruktivismus einer bestimmten Meta-
physik bediirfe; immer noch gilt es dann aber, die Metaphysik der Per-
son im weiten Uberlegungsgleichgewicht zu beriicksichtigen, denn die
Prinzipien der Gerechtigkeit, die unsere wohliiberlegten moralischen
Urteile fundieren, sollen sich mit anderen metaphysischen Annahmen
wie auch mit den Erkenntnissen der Gesellschaftstheorie grundsatzlich
vereinbaren lassen (vgl. Abschnitt 2. 3. 2.). Rawls (1975b) hat auf Par-
fits erste Einwiirfe (von 1971 und 1973) geantwortet, dafl die Moral-
theorie sowohl von der Metaphysik als auch (gegen Hare) von einer
Theorie der Bedeutung der moralischen Begriffe unabhingig sei; die
Moraltheorie habe ihre eigenen Fragen und Aufgaben, die von einer
Metaphysik der personalen Identitit nicht gelost und beantwortet wer-
den konnten; vor allem lasse eine Metaphysik der personalen Identitit,
wenn sie auch Bestandteil der im weiten Uberlegungsgleichgewicht zu
beriicksichtigenden Hintergrundstheorien ist, die Selektion von Gerech-
tigkeitsprinzipien unterbestimmt:

,»The conclusions of the philosophy of mind regarding the question of personal
identity do not provide grounds for accepting one of the leading moral concep-
tions rather than another. Whatever these conclusions are, intuitionism and

utilitarianism, perfectionist and Kantian views, can each use a criterion of iden-
tity that accords with them.* (Rawls 1975b, 15; vgl. Daniels 1996, 128)

Wir haben bereits bei der Diskussion von Parfits revisionidrer Metaphy-
sik der Person gesehen: Selbst eine reduktionistische Auffassung der
personalen Identitit erlaubt nimlich keine eindeutige Ableitung einer
utilitaristischen Gerechtigkeitskonzeption, sie ist bereits als Grundlage
fiir eine Kritik der Rationalititstheorie der Klugheit nicht hinreichend.
Parfits Kritik der prudentiellen Konzeption der Rationalitdt ist falsch,
denn die Priamisse einer reduktionistischen Sichtweise der personalen
Identitit erlaubt es nicht, die praktische These zu entkriften, dab wir
Grund haben, uns mehr um unsere eigene Zukunft als um das Wohler-
gehen anderer Menschen zu sorgen. Letztlich hingt das von der Kon-
zeption des guten Lebens ab, die wir annechmen und verfolgen; diese
ethische Frage steht sicherlich in einem komplexen Zusammenhang mit
metaphysischen Problemen der personalen Identitit, sie erlaubt jedoch

224

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht ein einfaches Ableitungsverhiltnis zu postulieren. Man kann an-
dererseits versuchen, der metaphysischen Herausforderung, die Triftig-
keit der metaphysischen Herausforderung zu bestreiten. In Rawls* politi-
scher Konzeption der Person ist nun eine Reinterpretation des Sinnge-
halts der Verschiedenheit von Personen und damit auch eine Beant-
wortung und direkte Zuriickweisung des metaphysischen Revisionsver-
suchs durch Parfit zu finden. Wir haben hier eine modifizierte Fassung
des Verhiltnisses von Rationalitit und Moralitat, die sich im Begriff des
Verniinftigen (reasonable) zwar einerseits anzundhern beginnen, dabei
jedoch nichts von ihrer je spezifischen Eigenbeit verlieren und immer
noch den bereits fiir unsere Ausgangsintuition charakteristischen Grad
der Differenz und Irreduzibilitit aufweisen, der fiir die Bestimmung
eben der Alternativposition zum Utilitarismus entscheidend gewesen ist.

Nur wurzelt dieser strukturelle Zusammenhang von Rationalitit und
Moralitidt nun nicht mehr in einem bestimmten Typus des Verhiltnisses
zwischen verschiedenen Personen. Rawls verwurzelt die Rationalitiit
und die Moralitét in den zwei sogenannten moralischen Fihigkeiten der
politischen Person; er setzt diese beiden Féihigkeiten zu je einem hochst-
geordneten Interesse der Parteien im Urzustand in Beziehung. Damit
wird die Begriindung einer Konzeption der Gerechtigkeit von einem
Kriterium der personalen Identitit unabhingig;, denn ob es nun starke
oder schwache Verbindungen zwischen verschiedenen zeitlichen Le-
bensabschnitten innerhalb des Lebens einer Person gibt, ist fiir die Frage
nach einer wohlgeordneten Gesellschaft irrelevant geworden. Sicher
gibt es empirische Interdependenzen oder philosophische Affinitdten
zwischen einer bestimmten Konzeption der politischen Gerechtigkeit
und einem bestimmten Kriterium der personalen Identitiit: Eine Gerech-
tigkeitskonzeption kantischer Provenienz wird eher mit einem stirkeren
Begriff der personalen Identitit in der Zeit korrelieren; und der Utilita-
rist kann sich mit einer schwicher ausgeprigten personalen Identitit in
der Zeit zufrieden geben, doch lassen sich von diesen Korrelationen
nicht auf grundsitzliche Ableitungsverhiltnisse schliefen.

“The utilitarian conception has less need for a criterion of identity than a Kan-
tian view; or perhaps better, it can get by with a weaker criterion of identity. For
one thing, since it puts no value on the distribution of good, it does not have to
worry about identities on this ground; whereas for a Kantian this is essential:
the links of responsibility and contribution have to be traced through time and
distribution suitably related to them. Moreover, the ideal of autonomous persons
who take responsibility for their fundamental aims over the span of a life is an
ideal that envisages a far greater period of time than the extension of the longest
complete and valuable experience recognized by the utilitarian theory, and so
we must conceive of identities as stretching over much longer intervals. And so

225

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in practice a Kantian view is more dependent on personal identities; it relies, so
to speak, on a stronger criterion.” (Rawls 1975b, 19; vgl. Nida-Ruumelin 1993, 58)

Den Zusammenhang zwischen Personbegriff und Gerechtigkeitskon-
zeption, das angebliche Ableitungsverhiltnis von Metaphysik und Mo-
raltheorie konnte man namlich genauso gut umkehren; das Kriterium
der personalen Identitdt geht dann nicht notwendigerweise der Moral-
theorie voraus, sondern umgekehrt erklirt die Moraltheorie bzw. deren
gesellschaftliche Implementierung ein Kriterium der personalen Identi-
tit; schlieflich hingt die Konstruktion der Identitidt einer Person nicht
zuletzt auch von der Art ihres Zusammenlebens mit anderen ab: , To
this extent, the variations among the criteria are not antecedent fo mo-
ral theory but explained by it. “ (Rawls 1975b, 15) Nur iiber den Umweg
der gesellschaftlichen Mitbestimmung wiirde in diesem Falle der ein-
zelne Mensch die Moglichkeit gewinnen, sein eigenes, privates Leben
zu gestalten und die Verwirklichung einer bestimmten Konzeption des
guten Lebens zu beeinflussen; eine bestimmte Variante der personalen
Identitdt und Integritdt in der Zeit wire dann nur iiber den institu-
tionellen Umweg der Ausiibung der politischen Autonomie zu reali-
sieren (vgl. Abschnitt 7. 2. 1.).

"I assume that the kind of lives that people can and do lead is importantly af-
fected by the moral conception publicly realized in their societies. What sorts of
persons we are is shaped by how we think of ourselves and this in turn is influ-
enced by the social forms we live under. ... There is no degree of connectedness
that is natural or fixed; the acutal continuities and sense of purpose in people’s
lives is relative to the socially achieved moral conception.” (1975b, 20; vgl.
Daniels 1996, 135; Scheffler HM: 8. Morality, Politics, and the Self, 133 - 145)

In verschiedenen Gesellschaften werden verschiedene Moglichkeiten
realisiert, die personale Identitit in der Zeit auszubilden; die Stabilisie-
rung der Identitit eines Subjekts in der Zeit hingt nicht zuletzt auch
vom intersubjektiv-gesellschaftlichen und vom allgemeinen geschichtli-
chen Kontext ab, in dem der Mensch jeweils lebt; je nach den Erwartun-
gen der Mitmenschen wird eine Person eine andere Einstellung zur
Integration verschiedener Lebensabschnitte in einem narrativen Gesamt-
zusammenhang seines Lebens annehmen (Maclntyre 1981: 15. The Vir-
tues, the Unity of a Human Life and the Concept of a Tradition, 1901f.).
Gegen die revisionistische Strategie Parfits konnten wir ebenso gut von
der Idee einer wohlgeordneten Gesellschaft ausgehen und uns dement-
sprechend ein bestimmtes Kriterium der personalen Identitdt in der Zeit
zurechtschneidern. Dieses Argument spricht natiirlich nicht gegen eine
utilitaristische Gerechtigkeitskonzeption; doch es spricht auch nicht fiir
eine solche.

226

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 2. 1. Persona als Maske

Unabhingig von der personalen Identitdt einer Person konnen wir je-
dem Mitglied einer gerechten Gesellschaft eine dffentliche Identitat als
eines freien und gleichen Biirgers zuschreiben, dem nun bestimmte
Rechte zugestanden und bestimmte Pflichten auferlegt werden konnen.
Wenn dann jemand seine Konzeption des guten Lebens entweder radi-
kal neu bestimmt oder auch nur kleinere Revisionen vornimmt, wenn
also beispielsweise jemand zu einem neuen Glauben konvertiert, so mag
er sich selbst als eine neue Person verstehen. Die Klugheitstheorie der
Rationalitit, die Maximierung des Individualnutzens also innerhalb
eines Lebens, hitte dann keinen Sinn mehr, die Auffassung dessen, was
iiberhaupt sein Nutzen ist, hat sich fiir diese Person grundlegend geén-
dert und ist mit ihrer friiheren Auffassung ihres Nutzens inkommensu-
rabel geworden. Ihre Vergangenheit kann nicht mehr mit seiner Ge-
genwart und Zukunft verglichen werden; die Pluralitiit von unterschied-
lichen Wertvorstellungen findet sich somit im Leben einer einzigen
Person wieder.

Was die offentliche Identitit des Konvertiten angeht, so wird er dabei
immer noch als ein und dieselbe Person angesehen werden; seine Rechte
und Pflichten als freier und gleicher Staatsbiirger sind von Veranderun-
gen seiner Konzeption des guten Lebens unabhingig: ,, Conversion is
irrelevant to our public, or institutional, identity.“ (PL, 32 FN. 34) Im
Gegensatz zu Parfit, bei dem wir keine scharfe Unterscheidung zwi-
schen der dffentlichen Identitdt einer Person als Staatsbiirger und der
Identitdt einer Person in der Zeit finden (Rawls JF, 242 FN. 24), grenzt
Rawls diese beiden Bereiche voneinander ab; selbst bei einer so tief-
greifenden Verdnderung wie dem Wechsel des religiosen Glaubens
verlieren Menschen nicht ihre 6ffentliche Identitét:

“They still have the same basic rights and duties; they own the same property
and can make the same claims as before, except insofar as these claims were
connected with their previous religious affiliation.” (JF, 241; vgl. PL, 30f.)

In der Antike wurde der Begriff der Person in engem Zusammenhang
mit der Idee einer Maske, die jemand auf der Biihne tragt, mit der Idee
auch einer Rolle, die jemand im Theater spielt, gesechen; die wirkliche
Identitiit des betreffenden Menschen war dabei nicht weiter von Belang,
Der Begriff der Person steht daher immer auch in Zusammenhang mit
einem grofleren, gesellschaftlichen Ganzen, an dem die betreffende
Person ihren An-Teil nimmt; sie spielt eine Rolle im sozialen Leben, sie
hat ihre je bestimmten Rechte und Pflichten in dieser Gesellschaft (PL,

227

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18), ihre je eigene Identitét, die sie von anderen Personen zu unterschei-
den erlaubt, bleibt hinter dieser Fassade versteckt. Welches dabei die
spezielle Rolle ist, dic eine Person zu spielen hat, welchen Teil sie
nimmt, welches ihre Rechte und Pflichten innerhalb der Gesellschaft
sind, das wird von einer bestimmten Konzeption der distributiven Ge-
rechtigkeit festgelegt, dald ihr nun ein gleicher Teil von Rechten wie
allen anderen Personen auch zusteht, diese Idee ist dabei das kennzeich-
nende Merkmal einer liberalen Konzeption der politischen Gerechtig-
keit. Dieser gleiche Teil hingt nicht von ihrer je eigenen moralischen
oder ethischen, nicht-6ffentlichen Identitit ab, in hierarchisch geordne-
ten Gesellschaften, die ihre Konzeption der politischen Gerechtigkeit
nach einem traditionalistischen Rechtfertigungsmuster fundieren, mag
die distributive Gerechtigkeit durchaus zu einer inegalitiren Zuweisung
von Rechten und Pflichten an Personen gemif ihrer gesellschaftlichen
Position oder ihrer ethischen Identitit fiihren (Rawls LP; Tugendhat
1997, 28).

Entgegen Parfits Behauptung hat die personale Identitit in der Zeit
nichts mit dem oOffentlichen Status einer Person als Rechtssubjekt zu
tun, denn die Verantwortlichkeit fiir Straftaten in der Vergangenheit
14Bt sich nicht auf einer graduellen, diskret abnehmenden Skala ange-
ben. Sicher gibt es die Verjahrung, doch kann man sich zu seiner Ent-
schuldigung im ¢ffentlichen Raum niemals auf ein neues Selbst berufen,
das nichts mehr mit dem alten Selbst zu tun hitte; bei Parfit ist die Fra-
ge nach dem Verdienst einer Bestrafung (oder Belohnung) einer Person
fiir deren vergangene Handlungen von den Kontinuititen abhingig,
welche die gegenwirtige Person noch an diese Handlungen einer friihe-
ren Person bindet:

-When some convict is now less closely connected to himself at the time of his
crime, he deserves less punishment. If the connections are very weak, he may
deserve none.“ (Parfit RP, 326)

Parfits Theorie der Person lauft damit aber auch die Gefahr, zu einer
allzuleichten Entschuldigung fiir die eigene Vergangenheit miflbraucht
zu werden, wenn auch die Moglichkeit des Miflbrauchs einer Theorie
nie schon ein hinreichend gutes Argument gegen dieselbe darstellt.
Dieser vom Begriff der moralischen Identitit zu unterscheidende Begriff
der offentlichen oder politischen Identitit einer Person bildet zusammen
mit der Idee eines fairen Systems der sozialen Kooperation das Funda-
ment fiir die Prozedur der politischen Konstruktion einer Gerechtig-
keitskonzeption. Rawls hilt diese Ideen nicht fiir die einzig moglichen
Interpretationen der praktischen Vernunft, er mochte nicht ausschlie-
Ben, daf} andere Konzeptionen der Person und andere Vorstellungen der

228

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralitit in der Gesellschaft ebenfalls als verniinftig angesehen werden
konnen. Dennoch sind diese Interpretationen nicht blof kulturell be-
dingte Inhalte, die das Etikett eines moralischen Relativismus rechtferti-
gen wiirden, denn der Anspruch, eine Interpretation der praktischen
Vernunft anzubieten, unterscheidet sie doch von nur kontingenten Be-
standteilen einer politischen Kultur des Westens.

Die politische Konzeption der Person zusammen mit der Idee der so-
zialen Kooperation kann man als Entgegnung auf den metaphysischen
Revisionsversuch der Intuition der Verschiedenheit von Personen von
Parfit verstehen; sie dient unter anderem auch dem Nachweis, daf die
Vertragstheorie nicht ein bestimmtes Kriterium der personalen Identitit
und eine damit verbundene Konzeption der Rationalitdt etwa als Klug-
heit voraussetzt. Sollte es jemals ein solches Voraussetzungsverhiltnis
gegeben haben (TJ § 9, 47), beruhte dies auf einem MiBverstindnis;
Jjedenfalls kann dieses dann korrigiert werden, ohne daf} die Doktrin des
Gesellschaftsvertrags dieser Korrektur zum Opfer fallen miifite. Wie
schon die Intuition der Verschiedenheit von Personen driickt auch die
politische Konzeption der Person ein entsprechend modifiziertes Ver-
hiltnis zwischen der Moralitit und der Rationalitit aus; im Vergleich
zur Intuition einer Verschiedenheit von Personen springen aber auch
zwei grofie Unterschiede ins Gesicht: Erstens haben wir nun eine Aus-
sage iiber die Person selbst und nicht mehr eine Beschreibung des Ver-
hiltnisses zwischen verschiedenen Personen, diese Aussage iiber die
Person soll uns erméglichen, in bestimmten Grenzen von der Verschie-
denheit von Personen beziehungsweise dem damit verbundenen Ver-
hiltnis von Rationalitit und Moralitit zu sprechen. Zweitens treffen wir
auf das im Vergleich zum Gerechtigkeitssinn wesentlich weitere ver-
niinftige Vermogen (6. 2. 2.), das hier in ein Wechselspiel mit einem
rationalen (6. 2. 3.) und einem intellektuellen Vernunftvermégen tritt
(6.2.4).

6. 2. 2. Das verniinftige Vermogen

Bevor ich das Verhiltnis von Verniinftigem und Rationalem bestimme,
mochte ich beide Elemente der Struktur der politischen Vernunft isoliert
betrachten und ihre charakteristischen Merkmale herausarbeiten.
Spricht Rawls von der politischen Konzeption der Person, so meint er
damit die beiden moralischen Fdahigkeiten der Person. Zunichst ist da-
mit das Vermogen angesprochen, inhaltlich gemih dem und motiviert
durch den eigenen Gerechtigkeitssinn zu handeln. Zweitens gibt es
unabhingig davon die Fihigkeit, eine Konzeption des guten Lebens

229

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst zu bestimmen, eventuell zu revidieren und rational zu verfolgen.
Personen, insofern sie sich als offentlich-rechtliche Subjekte von be-
stimmten biirgerlichen Rechten und Pflichten verstehen, sehen sich
nicht als an eine bestimmte Zielvorstellung gebunden; ihre ethische
Identitit mag ihnen dabei selbst als irreversibel erscheinen. Ein gliubi-
ger Christ kann sich vielleicht nicht einmal vorstellen, daf er jemals
seine Konzeption des guten Lebens revidieren koénnte; doch was seine
offentliche Identitit angeht, kann er von seiner Auffassung des guten
Lebens abstrahieren. Seine Rechte und Pflichten leiten sich nicht aus
seiner Konzeption des guten Lebens ab; auch die Rechte und Pflichten
seiner Mitbiirger leiten sich nicht aus ihrer Konzeption des guten Le-
bens ab. Ein Christ wird gegen die Revisionsmoglichkeit der jeweiligen
Konzeptionen des guten Lebens fiir andere Biirger, die etwa gerade
seinen Glauben nicht teilen, grundsitzlich nichts einzuwenden haben;
gerade Nicht-Glaubigen wird er die Moglichkeit einrdumen wollen, aus
eigener Einsicht und nicht aus politischem Zwang zum christlichen
Glauben zu konvertieren.

Nur insofern sie also als offentliche Personen verstanden werden, die
an einem Gemeinwesen teilhaben, das durch keine bestimmte Konzep-
tion des Guten seine Einheit erhilt, werden sie sich als Personen verste-
hen, die ihre Identitit nicht allein aus ihrer jeweiligen Konzeption des
guten Lebens ableiten. Eine Konzeption des guten Lebens hat dabei
nichts mit dem blofien Eigeninteresse im Sinne einer blof maximieren-
den Klugheit zu tun; Rawls sagt, dafl diec Konzeptionen des guten Le-
bens verschiedene Inhalte annehmen kénnen; und das Eigeninteresse
stellt dabei nur eine von vielen Moglichkeit dar:

"Conceptions of the good are not in general self-interested, although some of
them are. ... A conception of the good ... is something one advances as good for
others as well as oneself." (1975a, 537f; vgl. Rawls PL, 51; Griffin WB, 133,
Wolf 1986)

Das Interesse eines Selbst darf nicht mehr mit dem Interesse am Wohl-
ergehen eines Selbst verwechselt werden; das Selbst mag zwar das Sub-
jekt von Interessen sein, doch muB} es nicht unbedingt das ausschlief}li-
che und einzige Objekt seines Interesses sein; unsere Konzeptionen
eines guten Lebens enthalten beispielsweise auch eine Vorstellung eines
gemeinschaftlichen, guten Lebens (vgl. Abschnitt 7. 4.) Die Ausbildung,
Erhaltung und Ausiibung der beiden moralischen Fiahigkeiten sind nach
Rawls Gegenstand von zwei hohergeordneten Interessen, und diese
motivieren die Parteien im Urzustand und veranlassen sie¢ zum Ver-
tragsabschlul. Wenn ich meine Stellung in einer Gesellschaft nicht
kenne, wenn ich dariiber hinaus meine eigene Vorstellung eines guten

230

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebens nicht kenne, wenn ich mich also blob in meiner 6ffentlichen
Identitit vorstellen kann, dann werde ich mich, das ist der Kerngedanke
von Rawls' politischem Konstruktivismus, primér fiir zwei Dinge inter-
essieren: Zum einen méchte ich in einer gerechten Gesellschaft leben,
und zum anderen mochte ich dort meine wie auch immer beschaffene
Konzeption des guten Lebens selbst bestimmen, unter Umstéinden revi-
dieren und rational verfolgen kénnen; die Parteien sind also nicht daran
interessiert, nur ihr eigenes Interesse an einem méglichst hohen /ndivi-
dualwohl iiber das ganze Leben hinweg zu realisieren (PL, 20). Rawls
selbst hat es als Fehler bezeichnet, die Theorie der Gerechtigkeit als
einen Teil der Theorie der rationalen Entscheidung zu bezeichnen (PL,
53 FN. 7), die Parteien wollen nun die Ausiibung ihrer beiden Grund-
vermégen als 6ffentliche Rechtssubjekte sichern und gewéhrleisten.
Beide Interessen sind unmittelbar miteinander verkniipft; denn das
Interesse an einer gerechten Geselischaft geht mit dem Interesse an der
Fahigkeit zur Selbstbestimmung der Konzeption des guten Lebens Hand
in Hand. Das Interesse an individueller Freiheit steht zwar zur Sorge um
die distributive Gerechtigkeit in einem Spannungsverhiltnis; doch wenn
man vom Gerechtigkeitssinn im allgemeinen spricht, ist das Freiheitsin-
teresse doch komplementir zum Gleichheitsinteresse. Mit dem verniinf-
tigen Vermogen hat Rawls eine prizisere und auch demokratischere
Version des Gerechtigkeitssinns aus 4 Theory of Justice gefunden.

,-Persons are reasonable in one basic aspect when, among equals say, they are
ready to propose principles and standards as fair terms of cooperation and to
abide by them willingly, given the assurance that others will likewise do so. ....
And they are ready to discuss the fair terms that others propose.” (PL, 49) ,,The
second basic aspect ... is the willingness to recognize the burdens of judgment
and to accept their consequences for the use of public reasons in directing the
legitimate exercise of political power in a constitutional regime.“ (PL, 54).

Neben eciner Bereitschaft, die Regeln eines fairen Systems der gesell-
schaftlichen Zusammenarbeit zu befolgen, enthilt der Gerechtigkeits-
sinn in Form des Verniinftigen also eine deliberative bzw. partizipatori-
sche Komponente; er ist nicht nur auf die allgemeine Achtung der An-
spriiche anderer begrenzt, die dann durch die freiwillige Einschrinkung
der eigenen Handlungsfreiheit anerkannt werden; er umfafit auch ein
Interesse daran, selbst bestimmte Grundregeln der sozialen Kooperation
vorzuschlagen, wenn solche fehlen oder die bestehenden Regeln, sind
diese fehlerhaft oder ungeniigend, durch bessere zu ersetzen; aulerdem
enthélt er die Bereitschaft, auf die Vorschlidge anderer Personen einzu-
gehen, und, sollten diese von guten Griinden gestiitzt sein, diese auch
anzuerkennen.

231

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit betrachtet der praktische Aspekt des Verniinftigen Personen
auch nicht mehr nur als Rezipienten von Giitern, deren Produktion an-
scheinend nicht in deren Verantwortung steht, Personen werden nun
auch als Agenten von Handlungen gesehen, sie sind Teil einer offentli-
chen, politischen Handlungseinheit, in der ihre Handlungen inkor-
poriert werden und die eine gemeinschaftliche Verantwortung fiir die
Errichtung einer wohlgeordneten Gesellschaft und die Implementierung
von Gerechtigkeitsprinzipien trigt. Eine Konzeption der Gerechtigkeit
beinhaltet damit auch den Anspruch, daB jeder seinen Teil zur Verwirk-
lichung und Erhaltung eines wohlgeordneten Gemeinwesens beizutra-
gen habe. Auf diese Weise garantiert die Verniinftigkeit der Personen
nicht nur ihre Bereitschaft, sich in ein faires System der sozialen Koope-
ration einzuordnen und die Ergebnisse einer fairen Verteilung von Gii-
tern anzuerkennen, sie iibertrdgt uns selbst die Verantwortung fiir die
Errichtung und Erhaltung eines solchen Systems als Teilhabende an
einem gemeinsamen politischen Willens- und Handlungszusammen-
hang. In diesem verniinftigen Vermogen zur Selbstbestimmung ist dann
auch das Vermogen zur gemeinschaftlichen demokratischen Selbstbe-
stimmung in bezug auf die Regelung der Kooperationsverhiltnisse in
einer Gesellschaft verankert zu denken.

6. 2. 3. Das rationale Vermégen

In der Nikomachischen Ethik behandelt Aristoteles die Lust, die politi-
sche Ehre und die Kontemplation als die drei Kandidaten fiir die inhalt-
liche Bestimmung eines guten Lebens. Die Lust wird dann aber als defi-
zitire Bestimmung der Gliickseligkeit verworfen; die politische Ehre
kann in Konflikt mit dem Ideal der Selbstgeniigsamkeit geraten; damit
bleibt als hochste Form des Gliicks die Kontemplation, die als Lebens-
form jedoch ihrerseits nur in einem wohlgeordneten, arbeitsteiligen
Gemeinwesen realisierbar ist. Das politische Engagement um ein ge-
rechtes Gemeinwesen kann dabei in Konflikt zur Kontemplation der
ewigen Wahrheiten als Weg zur Gliickseligkeit treten, aber dennoch ist
die Politik auch unverzichtbare Voraussetzung fiir die Erméglichung der
kontemplativen Lebensform. Diese beiden Wege zur Gliickseligkeit
stehen also in einem komplexen, nicht spannungsfreien Verhiltnis zu-
einander. Entscheidend ist der Bezug des guten Lebens zum gerechten
Gemeinwesen. Und sicherlich kann auflerdem das private Interesse an
der Verfolgung bestimmter Lebensentwiirfe, die Ausiibung also unseres
engeren rationalen Vermogens, mit dem Engagement fiir ein gerechtes

232

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinwesen, der Ausiibung unseres verniinftigen Vermégens, in Kon-
flikt treten.

Manche mogen ob ihrer Sorge um die gerechte Gesellschaft die ei-
gene Konzeption des guten Lebens vernachldssigen. Andere dagegen
konnten letztere gar mit der ersteren identifizieren und wie bei Aristo-
teles die Verdienste um das Gemeinwesen zu ihrem Lebensinhalt ma-
chen. So wird in der Tradition von Aristoteles und Rousseau etwa vom
Republikanismus die politische Partizipation im Gemeinwesen ,.als der
bevorzugte Ort fiir ein gutes Leben angesehen.“ (Rawls ID, 392) Doch
beide Varianten sind in ihren extremen Auspragungen in der modernen,
pluralistischen Gesellschaft wohl eher die Ausnahme; meistens findet
man wohl eine Mischung zwischen beiden Elementen. Jenseits einer
bloBen duberlichen Mischung dieser beiden Komponenten gibt es einen
internen Zusammenhang, der die beiden moralischen Vermégen zu
verkniipfen erlaubt.”® Schon fiir eine einzige Person ist es nicht mehr
verniinftig, ihren Individualnutzen einfach nach einer bestimmten Kon-
zeption des guten Lebens zu maximieren. Die Kosten dieser Vorge-
hensweise konnten, gemessen an einem hoherrangigen Rationalitits-
konzept des Verniinftigen, sehr hoch sein. Welcher Art wiren diese
Kosten? Unter Umstinden wiirde sich eine Person damit der Maoglich-
keit der Revision dieser jeweiligen Konzeption des guten Lebens berau-
ben; das Vermogen nidmlich zur Revision einer Lebensform kann selbst
als ein wertvolles Gut angesehen werden.

,»This rationally affirmed relation between our deliberative reason and our way

of life itself becomes part of our determinate conception of the good.« (Rawls
PL, 313)*

¥ Merkwiirdigerweise scheint Rawls von dieser Verkniipfung iiberhaupt keine Notiz zu
nehmen. Ebenfalls merkwiirdig erscheint es, da Rawls bei der politischen Konzeption von
zwei moralischen Fahigkeiten spricht, ohne dabei jedoch das ihnen gemeinsame Element zu
erwihnen, das erlaubt, bei diesen beiden Fahigkeiten von spezifisch moralischen Fahigkeiten
zu sprechen. Sicher sind beide Fahigkeiten praktische Fahigkeiten im Sinne der Handlungs-
anleitung und -bestimmung. Doch entweder liegt das Interesse an der privaten Selbstbe-
stimmung des guten Lebens dem Interesse an einer gerechten Gesellschaft zu Grunde; das
wiirde eine instrumentalistische Fundierung der Gerechtigkeitsprinzipien im rationalen In-
teresse der Individuen zur Folge haben; so leitet Gauthier eine Moraltheorie aus der Theorie
der rationalen Entscheidung ab (MA, 213). Oder aber es falit schwer, das Interesse an der
Selbstbestimmung, und vor allem dasjenige an der Verfolgung emer bestimmten Konzeption
des guten Lebens als ein genuin moralisches Interesse zu verstehen; daB ein Pianist taglich 10
Stunden iiben will, um einen Wettbewerb zu gewinnen, ist sein legitimes Interesse; doch kann
man hier wohl nicht von der Ausiibung emer moralischen Fahigkeit sprechen.

> Rawls spricht also lediglich davon, daB dieses Interesse an der Ausibung unseres vemniinf-
tigen Vermogens ein Teil unserer Konzeption eines guten Lebens bilden werde. Zur konstitu-
tiven Voraussetzung der Ausbildung einer Konzeption des guten Lebens (vgl. Hoffes (1991)
Begriff eines transzendentalen Interesses) oder zum wesentlichen Inhalt eines selbstbe-

233

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kosten oder Opfer, die eine neue Konzeption des guten Lebens mit
sich bringt, wiren nicht am MabBstab der bisherigen Konzeption des
guten Lebens zu berechnen, und in der Perspektive der neuen Konzep-
tion des guten Lebens konnen sie sehr hoch sein. Bei personlichen Kri-
sen, die einen Wertewandel zum Ausloser oder auch zur Folge haben,
mag das bisherige Leben der betreffenden Person deshalb als sinnlos
erscheinen, weil sie ihren bisherigen Lebensverlauf an der neuen Kon-
zeption des guten Lebens mibt. Verniinftigerweise wird man dieser Per-
son dagegen sagen miissen, dafl selbst aus der neuen Perspektive das
bisherige Leben nicht ohne jeden Wert sein mufl, wenn es denn mit den
Werten der Person, die sie fiir sich als fiir ihre jeweiligen Lebensab-
schnitte mafigebend angesehen hat, in Einklang stand. Jeder Lebensab-
schnitt kann dann sein eigenes Gewicht haben und einen eigenen
Rechtsanspruch - gegeniiber allen anderen Lebensabschnitten - bean-
spruchen.

Die fiir eine liberale Gesellschaft typische Pluralitit von Lebensent-
wiirfen findet sich dann potentiell auch im Selbst wieder; sie fiihrt dort
unter Umstdnden zu den gleichen Spannungen und Zerwiirfnissen wie
in einer weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft. Hier wie dort sind
diese Inkommensurabilititen nicht nach einem einheitlichen MaB auf-
zulosen; es kann aber einen wechselseitig bereichernden Pluralismus
geben, der letztlich allen Personen in einer Gesellschaft oder Abschnit-
ten im Leben einer Person zugute kommt (TJ § 79: The Idea of a Social
Union, 520 - 529). In einer wohlgeordneten, pluralistischen Gesell-
schaft profitieren letztlich deren Mitglieder von einem lebendigen und
kontroversen Gedankenaustausch. Die Person macht innerhalb ihres
Lebens einen Reifeprozef durch, der sie zu manchen Korrekturen ihrer
Werte und Ansichten veranlassen wird, doch andererseits kann der

stimmten Lebens (vgl. Habermas* (1981) Begriff einer kommunikativen Rationalitit), 148t es
sich nur in einer umfassenden Doktrin eines ethischen Liberalismus erkliren. Galston bei-
spielsweise beharrt darauf, daB sich durchaus Konzeptionen des guten Lebens denken lassen,
denen dieses Interesse an der Selbstbestimmung fremd sein mag: ../ wonder whether religious
Sfundamentalists would regard the capacity to form and revise a conception of the good as a
good at all, let alone a highest-order interest of human beings.“ (1989, 714) Rawls wiirde
auf diesen Einwand mit der Selbst-Bescheidung antworten, nur eine Interpretation der Ideen
der praktischen Vemunft fir unsere Gesellschaft anzubieten; daB der politische Wert des
Gerechten mit anderen Wertvorstellungen in Konflikt geraten kann, wilrde Rawls dabei nicht
abstreiten: ,,Ein politisches Gut kann ungeachtet seines Wertes niemals alle transzendenten
Werte (bestimmite religiose, philosophische und moralische Werte) aufwiegen, die mit ihm in
Konflikt geraten mogen.* (ID, 395; vgl. PL, 139) Wenn es eine Frage der ethischen Identitat,
nicht nur des prudentiellen Interesses ist, die mit dem politischen Wert emer fairen Kooperation
in Konflikt tritt, verschirft sich damit die Frage nach dem Verhiltnis einer vemiinftigen Kon-
zeption politischer Moralitat und einer mit diesen inkompatiblen Konzeption der personalen
Ethik.

234

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pluralismus natiirlich auch zerstorerische und gewalttitige Formen
annehme; er kann fiir die Einheit, die Integritit der Gesellschaft wie
auch der Person bedrohlich sein.

Eine Rationalititskonzeption jedoch wie diejenige der Klugheit, die
eine femporale Neutralitit der Handlungsgriinde beinhaltet, 146t sich
nicht als einzig verniinftige Konzeption der Rationalitit bezeichnen;
ebenso ist die mit ihr verbundene personale Relativitdt von Handlungs-
griinden hinfillig geworden. Wie wir gesehen haben, beinhaltet eine
Konzeption des guten Lebens nicht per se immer nur eine Sorge um die
eigene Wohlfahrt, ein Mirtyrer kann sich auch zum Wohle anderer
Menschen opfern. Das ist vielleicht nicht klug, doch unverniinftig wire
die Opferbereitschaft nur dann, wenn sie wie bei radikalen Fundamenta-
listen zur Verletzung der Rechte anderer Menschen eingesetzt wird. In
manchen Konzeptionen des guten Lebens sind die Handlungsgriinde
eben temporal relativ, auf zukiinftige Auswirkungen des Handelns wird
iiberhaupt nicht geachtet; gleichzeitig konnen sie bei altruistischen Le-
bensentwiirfen personal neutral sein, das Wohlergehen der eigenen
Person erscheint nicht wichtiger als etwa das Gemeinwohl.

Als politische Person hat jede Person ein hohergeordnetes Freiheits-
interesse, das der unbeschrinkten Anwendung der Klugheitstheorie der
Rationalitit einen Riegel vorschiebt, und nun kann man die Kritik an
einer einseitigen Rationalititstheorie dahingehend erweitern, dafl eine
Konzeption der Rationalitit, die sich fiir die Einzelperson als falsch
erwiesen hat, nicht wie beim Utilitarismus auf die ganze Gesellschaft
ausgedehnt werden kann. Ebenso wie sich innerhalb des Lebens einer
einzelnen Person die pauschale Anwendung der Klugheitstheorie der
Rationalitit verbietet, so steht der gesellschaftliche Pluralismus der
Wert-Vorstellungen einer pauschalen Anwendung der Maximierungs-
maxime der utilitaristischen Moralititskonzeption im Wege.

Nicht die Primisse der Vertragstheoretiker erweist sich damit als
falsch; dic Primisse der klassischen Utilitaristen, die Klugheitstheorie
der Rationalitiit, erscheint uns ihrerseits als hochst fragwiirdig. Sie muf}
nicht falsch sein, doch taugt sie nicht als Grundlage einer Konzeption
der politischen Gerechtigkeit, und zwar deshalb nicht, weil viele Mit-
glieder einer Gesellschaft sie nicht unbedingt teilen werden; letztlich
stellt sie ein ethisches Fundament der politischen Moralitit dar. Trotz-
dem kommt Parfits revisionidrer Metaphysik, auch wenn sie das proble-
matische ethische Fundament des Vertragstheoretikers nur durch ein
anderes ersetzt, schon deshalb ein grofles Verdienst zu, weil sie den
Vertragstheoretiker iiber den eigenen Irrtum einer unnétig engen Kon-
zeption der Rationalitit aufkliart und zuletzt auch zu einer fundierten
Kritik des Utilitarismus beitrdagt. Die utilitaristische Herausforderung

235

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben wir gegen sie selbst gewendet und eine Bestitigung der Vertrag-
stheorie aus ihr gewonnen. Umgekehrt vermag dann aber die Version
des Utilitarismus, die Parfit selbst auf der Grundlage der Critical Pre-
sent-aim Theory der Rationalitit anzubieten versucht, wegen ihres ein-
seitigen Rationalitdtsverstindnisses ebenso wenig zu iiberzeugen wie die
klassische Variante des Utilitarismus.

Nachdem Rawls die Moglichkeit einer temporalen Relativitit von
Handlungsgriinden zuldBt, kann er nun auch teilweise mit Parfit iiber-
einstimmen; doch die Theorie der Rationalitit mit Bezug auf die Tem-
poralitit und die Personen berithrt nun nicht mehr die Theorie der Mo-
ralitiit oder ndherhin diejenige der Gerechtigkeit. Sind Griinde vielleicht
temporal auch relativ, temporal neutral ist jedenfalls unser Freiheitsin-
teresse als politische Person; es ist vor allem der Aspekt der Revidier-
barkeit einer Konzeption des guten Lebens, der die entscheidende Neue-
rung gegeniiber der in die Intuition der Verschiedenheit von Personen
eingegangenen instrumentalistischen Rationalititsidee darstellt. Diese
Neuerung erlaubt es dem Vertragstheoretiker Rawls, Parfits metaphysi-
sche Herausforderung zuriickzuweisen, denn auch er nimmt fiir die
Vertragstheorie nicht dic Idee einer starken Einheit im Leben einer
Person an. In dieser neuen Rationalititsidee bedarf es keiner nicht-re-
duktionistischen Sichtweise der personalen Identitit; sie ist mit mehre-
ren Kriterien der personalen Identitit vereinbar; auch die Critical Pre-
sent-aim Theory der Rationalitit kann dort etwa neben der prudentiellen
Konzeption der Rationalitit ihren Platz finden. Wenn das moralische
Vermégen, eine Konzeption des guten Lebens zu bestimmen, auch das
Vermogen beinhaltet, diese Konzeption wieder zu revidieren, dann 1aft
sich Rationalitit nicht mehr auf ein rein instrumentelles Vermégen
reduzieren; nach A. Buchanan hat die Revidierbarkeit einer Konzeption
des Guten Einflufl auf die Theorie der Rationalitit und Auswirkungen
auch auf die Autonomie der Person:

"The principles of revisability give each individual good reason to avoid deter-
mining by his present life plan the entire framework within which he will pur-
sue all the ends he ever will pursue. ... Limiting one's rational agency for the
sake of one's present conception of the good is a subtler form of heteronomy
than allowing one's conduct to be determined by a particular present desire one
has not even integrated into one's present conception of the good. But it is het-
eronomy nonetheless." (1975, 406f.; vgl. Bricker 1980, 383)

Deshalb ist davon auszugehen, daf} es ein wichtiges Interesse am Erhalt
der Freiheit gibt, und zwar einerseits auf das Leben einer Person bezo-
gen, am Erhalt der Freiheit in der Zeit, und andererseits auf eine Gesell-
schaft insgesamt bezogen, am Erhalt der Freiheiten von verschiedenen

236

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personen in einer pluralistischen Gesellschaft, firr die politische Kon-
struktion einer liberalen Gerechtigkeitskonzeption wird angenommen,
daf} es ein zentrales Interesse daran gibt, die Vielfalt verschiedener
Weltauffassungen und Lebensentwiirfe zu erhalten: zwischen verschie-
denen Personen wie auch innerhalb des Lebens einer einzigen Person.

Man kénnte nun allerdings versuchen, diese um die Idee der Revi-
dierbarkeit erweiterte Theorie der Rationalitiat immer noch als maximie-
rend und instrumentalistisch im Sinne der Klugheitstheorie der Ratio-
nalitiat zu formulieren (vgl. Abschnitte 3. 4. 2. und 4. 3. 2.); dazu miifite
man die Idee der Revidierbarkeit in die Theorie der Klugheit selbst auf
eine Weise mit aufnehmen, daB letztere auch ein bestimmtes Gewicht
fiir die distributive Komponente der Verteilung der Wohlfahrt iiber das
ganze Leben mit beinhaltet und verschiedene Konzeptionen des guten
Lebens quasi als intrapersonal vergleichbar annimmt und gegeneinander
aufrechnen kann. Hare (1985) beispielsweise argumentiert mit Hilfe
dieser Strategie, wenn er Mackies Kritik (1985) zuriickweist und die
Kompatibilitit von utilitaristischer Moraltheorie mit dem Faktum des
Pluralismus sowie einer Idee der distributiven Gerechtigkeit auf den
Plan ruft; im vorliegenden Fall handelt es sich nur um eine Kompatibi-
litat zwischen der maximierenden Klugheitstheorie der Rationalitit und
der distributiv geprigten Sorge um die Selbstbestimmung und Revidier-
barkeit der Konzeption des guten Lebens einer Person.

Hare hat dabei ja durchaus ein gutes Argument auf seiner Seite; wenn
es so etwas wie eine distributive Prdferenz gibt (die aus dem Freiheits-
interesse der Selbstbestimmung bzw. Revidierbarkeit resultiert), so geht
diese ebenso wie alle anderen Priferenzen in die Berechnung des
grobtmoglichen Nutzens - entweder innerhalb einer Gesellschaft oder
im Leben einer Person - mit ein. Diese Priferenz wird selbst zum inte-
gralen Bestandteil des Maximandums, sodaf es also einen guten Grund
gibt, die Wohlfahrt eines Lebensabschnitts nicht auf Kosten einer mog-
lichen spiteren Verdnderung der jeweiligen Lebensanschauung zu ma-
ximieren;, doch kauft man sich diese Losung des Problems nicht um den
Preis ein, daf} letztlich die instrumentalistische und maximierende
Klugheitstheorie der Rationalitit ihren gewohnlichen Sinn verliert? Es
scheint so, als ob Hare das Problem hier nur durch eine willkiirliche
terminologische Bestimmung des Begriffs der Klugheit zu lésen im-
stande ist; und das gilt fiir die intrapersonale Nutzenmaximierung wie
fiir die interpersonale Nutzenmaximierung. Die Frage jedoch offen, ob
die Priferenz der Selbstbestimmung und Revidierbarkeit nur eine qua-
litativ vergleichbare Priferenz zu allen anderen Priferenzen ist, und ob
sie daher mit allen anderen Priferenzen in die gleiche quantitative Skala
genommen werden kann? So wird die intrapersonale und intertemporale

237

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nutzenmaximierung innerhalb des Lebens einer Person entweder genau
so unproblematisch oder aber eben genau so fragwiirdig wie die inter-
personale und interpersonale Maximierung des Nutzens innerhalb einer
Gesellschaft.

Nun lassen sich beide Freiheitsinteressen, dasjenige an der Freiheit
einer Person und dasjenige an der Freiheit einer Gesellschaft, in einer
engen empirischen, wenn nicht gar weitergehenden strukturellen Ver-
kniipfung sehen; nur in einer Gesellschaft, in der es auch eine Pluralitit
von Konzeptionen des guten Lebens gibt, verfiigen auch individuelle
Personen iiber die effektive Moglichkeit, ihre eigenen Konzeptionen des
guten Lebens zu revidieren. Und vice versa: Nur wenn eine Person auch
das Vermégen hat, ihre jeweilige Konzeption des guten Lebens zu revi-
dieren, wird eine Gesellschaft entstehen, in der verschiedene Personen
eine Vielzahl von Konzeptionen des guten Lebens verfolgen zu konnen.
Das Faktum des Pluralismus in der Gesellschaft und das Vermégen
einer Person, die jeweilige Konzeption des guten Lebens zu revidieren,
sind also in einem wechselseitigen Komplementarititsverhdltnis zu
sehen. Die Fehleranfilligkeit der theoretischen Vernunft in bezug auf
die Deutung des Weltverstandnisses spiegelt sich also in der Revidier-
barkeit von ethischen wie iibrigens auch moralischen Urteilen auf dem
Gebiet der praktischen Vernunft.

Entgegen der Annahme von Rawls in A4 Theory of Justice gibt es da-
mit keine konzeptuelle Differenz der rationalen und moralischen Ent-
scheidungsprozeduren zwischen verschiedenen Personen und innerhalb
des Lebens einer einzigen Person; es gibt vielmehr eine Analogie zwi-
schen diesen beiden Entscheidungsverfahren, und der Form nach ist
damit der klassische Utilitarismus durchaus im Recht mit seiner Idee
einer Ausdehnung des individuellen Entscheidungsverfahrens auf das
Kollektiv. Der Sache nach geht er jedoch vollig fehl, da beide Entschei-
dungsverfahren eben nicht auf einer maximierenden, instrumentalisti-
schen Rationalitdtskonzeption aufruhen; die analoge Struktur der intra-
personalen und der interpersonalen Entscheidungssituation ist kein
Argument fiir den Utilitarismus mehr; sie hat sich vielmehr in einen
Hauptkritikpunkt verwandelt. Die Maximierung des individuellen Nut-
zens ist nicht unbedingt das angemessene Kriterium eines gelungenen
Lebens einer Person; und deshalb kann es keinen Grund geben, diese
Maximierungsmaxime auch auf die ganze Gesellschaft auszudehnen.
Rationalitiit selbst beinhaltet einen Bezug auch zur moglichen Revision
einer Konzeption des guten Lebens, sie erschopft sich nicht mehr blof
in der Maximierung eines Nutzens.

238

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 2. 4. Das intellektuelle Vermogen

Rawls schreibt der Person ein drittes Vermogen zu; Personen haben
bestimmte intellektuelle Fahigkeiten, denn wenn das Konstruktionsver-
fahren des politischen Liberalismus auch von einer bestimmten Sichtwei-
se der praktischen Vernunft ausgeht, soll damit nicht bestritten werden,
dafl die theoretische Vernunft in der strukturellen Grundlegung der
Gerechtigkeitsprinzipien eine Rolle spielt (PL, 93). Den spekulativen
Gebrauch der theoretischen Vernunft haben wir bereits bei unserer Dis-
kussion des rationalen Intuitionismus (in Abschnitt 6. 1.) behandelt und
innerhalb der Struktur der Vernunft in seine Grenzen verwiesen; wich-
tig ist dann aber auch der empirische Gebrauch der theoretischen Ver-
nunft, der im Zusammenhang mit der Legitimation des Offentlichkeit-
sprinzips zu sehen ist. Die Offentlichkeit gilt fiir Rawls ja iiberhaupt als
eine der Vorbedingungen der Ausiibung der moralischen Fihigkeiten
der Person in einer wohlgeordneten Gesellschaft. Und entsprechend ist
auch die Annahme eines nun spezifisch intellektuellen Vermégens der
Person erforderlich:

"As necessary for the exercise of the moral powers we add the intellectual pow-
ers of judgment, thought, and inference." (PL, 81)

Diese intellektuellen Fahigkeiten werden zwar nur instrumentalistisch
eingefiihrt: Sie dienen der Ausiibung der beiden moralischen Fahigkei-
ten. Damit soll ihr intrinsischer Wert nicht in Abrede gestellt oder be-
grenzt werden; ein intrinsischer Wert wiirde dem intellektuellen Ver-
mogen etwa innerhalb einer auf die Kontemplation bezogenen Kon-
zeption des guten Lebens zuwachsen. Doch in unserem Zusammenhang
ist nur wichtig, daf fiir die Ausiibung der moralischen Fihigkeiten be-
stimmte intellektuelle Fiahigkeiten vorausgesetzt werden. Parfit, Hare
und Hardin haben auf je unterschiedliche Weise Zweifel an einer
Gleichverteilung unserer intellektuellen Fihigkeiten angemeldet. Zwar
messen sie jeweils der theoretischen Einsicht bei der Begriindung der
Gerechtigkeitsprinzipien eine grofie Rolle zu, doch damit ist nicht ge-
sagt, daf} sie nun auch das intellektuelle Vermégen zu einem konstitu-
tiven Element einer spezifisch politischen Konzeption der Person ma-
chen wiirden. Im Interesse der Moralitit, und diese Ansicht teilen beide
Autoren auf je unterschiedliche Weise, konne es durchaus legitim sein,
die gleiche Ausiibung unserer intellekwellen Fihigkeiten einzuschrin-
ken. Sowohl Parfit als auch Hare scheinen anzunehmen, daf unser In-
tellekt oft den Zwecken der Moraltheoric im Wege steht; dem Offent-
lichkeitspostulat wird daher in verschiedenen Varianten einer utilitari-

239

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stisch fundierten Moraltheorie nicht derselbe zentrale Stellenwert einge-
rdumt wie in der kontraktualistisch fundierten Moraltheorie Rawls*.

Sicherlich ist sich auch Rawls der Grenzen unserer intellektuellen
Fihigkeiten bewuldt, wenn er etwa von den sogenannten Biirden des
Urteils (burdens of judgment) spricht. Unsere spekulative oder theoreti-
sche Vernunft mag uns zwar zur umfassenden und selbst wahren Ein-
sicht iiber Anfang, Aufbau und Ende der Welt befihigen, doch finden
wir mit solchen Einsichten nicht bei allen Mitgliedern unserer vom
Faktum des Pluralismus gekennzeichneten Gesellschaft gleichermalen
Anklang. Erst recht werden sich Schwierigkeiten ergeben, wenn wir
diese wahre Sicht der Dinge zur Grundlage ciner gerechten Gesell-
schaftsordnung machen wollten. Als politischer Philosoph ist Rawls
daher nur in einem stark eingeschriankten Sinne Kantianer; er vergesell-
schaftet quasi die Kritik der reinen Vernunft. Rawls ist nicht an der
Kritik unseres theoretischen Vernunftvermégens als solchem interes-
siert; fiir die Zwecke der Gerechtigkeit sind ihre Ergebnisse jedenfalls
unbrauchbar. Bei Kant hatte die Kritik der reinen Vernunft noch die
positive Funktion der Ermoglichung eines Reiches des freien und ver-
antwortlichen Willens;, durchaus auf dhnliche Weise wird diese Ermog-
lichung einer politischen Autonomie bei Rawls durch die - von der prak-
tischen Vernunft geforderte - Anerkennung der Biirden des Urteils be-
wirkt, sie erlegen uns auf, selbst abweichende Weltanschauungen als
verniinftig anzuerkennen, wenn sie sich an bestimmte Grundregeln
halten. Die Ausiibung des theoretischen Vernunftvermégens wird nur
im gesellschaftlichen Verkehr oder besser zur Fundierung einer Kon-
zeption der politischen Gerechtigkeit begrenzt, der privaten Ausiibung
des theoretischen Vernunftvermogens in Form von metaphysischen
Theorien iiber Ursprung und Wesen der Welt steht aber bei Rawls je-
denfalls keine allgemeine Kritik der reinen Vernunft im Sinne Kants
mehr im Wege.

Im spekulativen Gebrauch der Vernunft sind wir nur im politischen
Kontext des modernen Pluralismus eingeschriankt, damit wird durch die
politische Konzeption der Person auch anerkannt, dafl unsere reine
theoretische Vernunft fiir die Bedeutung der Regulierung unserer gesell-
schaftlichen Kooperation ungeeignet ist. Die theoretische Vernunft zielt
auf eine systematische und umfassende Weltsicht, die alle einzelnen
Meinungen iiber die Welt in einer Einheit erkliren kann; dort sind wir
natiirlich vielfiltigen Fehlern und begrenzter empirischer Evidenz un-
terworfen; auflerdem gibt es immer mehrere von einander abweichende
Interpretationsmoglichkeiten vorhandener Daten und der Schlufifolge-
rungen aus ihnen. Rawls wendet seine Kritik an der Vernunft gegen
deren metaphysischen oder empirischen Gebrauch zur Grundlegung der

240

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechtigkeit, er setzt sie dort an, wo Parfit, Hare und Hardin gerade
keinen Zweifel hinsichtlich unseres theoretischen Vernunftvermégens
zu haben scheinen. Parfit ist von der allgemeinen Wahrheit seiner Sicht
iiberzeugt, Hare behauptet dogmatisch die Richtigkeit der utilitaristi-
schen Universalisierungsprozedur fiir die kritische Ebene des morali-
schen Denkens des Erzengels; und Hardin scheint anzunehmen, daB
ihm die notigen empirischen Daten zur Kalkulation der folgen be-
stimmter institutioneller Implementationen der utilitaristischen Doktrin
zur Verfiigung stehen. Zurecht stellt Rawls diese Annahmen in Frage;
auch Metaphysiker, kritische Erzengel und empirische Sozialwissen-
schaftler konnen irren; bei der Frage dagegen, ob sich andere Personen
an die Regeln eines Systems der Kooperation halten, kénnen wir dage-
gen auf das Offentlichkeitskriterium vertrauen, das uns erméglicht,
unsere im reinen praktischen Vernunftvermogen gegriindeten morali-
schen Urteile miteinander zu vergleichen und eventuell zu revidieren.

6. 3. Ein faires System der sozialen Kooperation

Die zweite grundlegende Idee des politischen Konstruktivismus ist die-
jenige eines fairen Systems der sozialen Kooperation. Rawls nimmt an,
daB diese Idee zusammen mit der politischen Konzeption der Person
eine breite Zustimmung in unserer politischen Kultur findet und als eine
Inkarnation der praktischen Vernunft gelten kann. Beide Ideale wirken
bei der Bestimmung des Rahmens zusammen, innerhalb dessen die
politische Konstruktion der Gerechtigkeitsprinzipien vor sich gehen
wird. Im Grunde ist es nur ein und dieselbe Verhiltnisbestimmung zwi-
schen dem Verniinftigen und dem Rationalen, die jeweils eine verschie-
dene Artikulation in der Person als eines bestimmten praktischen Selbst-
verhiltnisses und in der Politik als eines fairen System der Kooperation
erhilt. Wir haben es letztlich nicht mit zwei verschiedenen Ideen, son-
dern mit einer bestimmten Struktur verschiedener Elemente der Ver-
nunft zu tun, die sich auf verschiedenen Gebieten jeweils unterschied-
lich manifestiert. SchlieBlich ist die Tatsache, dafl Personen sowohl
verniinftige wie auch rationale Kapazititen besitzen, Voraussetzung
dafiir, daB sie an einem fairen System der sozialen Kooperation teilneh-
men konnen; und es sind gerade die Interessen an der Ausiibung dieser
Fahigkeiten, die uns dazu veranlassen, unser Kooperationssystem be-
stimmten Bedingungen der Fairnefl zu unterwerfen.

Die Idee eines fairen Systems der sozialen Kooperation gibt die Rolle
an, welche die Moralitit im gesellschaftlichen Leben spielt; die Morali-

241

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tit spielt in diesem Idealbild der gesellschaftlichen Kooperation eine
ganz andere Rolle als sie dies in einem nach utilitaristischen Prinzipien
geordneten System des gesellschaftlichen Zusammenlebens tut. Der
Utilitarismus ersetzt die Idee der fairen Kooperation durch die Idee
einer moglichst effizient organisierten Koordination, die ihrerseits aus-
schlieBlich im Dienste der Gesamtnutzenmaximierung einer Gesell-
schaft steht, der Unterschied zwischen einer nach Anweisungen einer
zentralen Autoritit organisierten Koordination und einer nach 6ffentlich
bekannten Regeln organisierten Kooperation ist fir Rawls fundamental:

"Social cooperation is not merely coordinated social activity efficiently organ-
ised for some overall collective goal. Rather, it presupposes a notion of fair
terms of cooperation which all participants may reasonably be expected to ac-
cept over the course of a complete life." (1982, 164 und PL, 16)

Koordinierte Aktivititen sind immer auf ein einziges gemeinsames Ziel
ausgerichtet und enthalten also nicht unbedingt einen Bezug auf die
Gerechtigkeit; kooperatives Handeln von mehreren verschiedenen Per-
sonen erlaubt dagegen die gleichzeitige Verfolgung von ganz verschie-
denen Zielen. Dabei wird auch die potentielle Rivalitit unterschiedlicher
Konzeptionen des Guten anerkannt; auBlerdem enthilt es immer auch
den Gedanken der Fairnef. Kollektives Handeln, das kooperativ organi-
siert und nicht nur effizient koordiniert ist, niitzt deshalb jedem einzel-
nen Teilnehmer; eine Koordination von verschiedenen Handlungen wird
dagegen nur unter der zusitzlichen Annahme einer grundlegenden In-
teressensidentitdt erforderlich oder moglich sein. Die Aufgabe der Poli-
tik besteht nun aber in einer Regelung der Kooperation, da wir in einer
Gesellschaft leben, die, neben einer partiellen Interessensidentitit an
einem kooperativen Schema, durch einen partiellen Interessenskonflikt
ihrer Mitglieder um die Verteilung der produzierten Giiter zu charakte-
risieren ist (TJ § 1, 4). Mit der spezifischen gesellschaftlichen Rolle, die
die Moralitit als blofer Koordinationsmechanismus beim Utilitarismus
spielt, ergibt sich eine andere Vorstellung davon, wie eine gesellschaftli-
che Einheit zu realisieren ist und letztlich aussehen wird. Fiir Rawls ist
ein faires System der gesellschaftlichen Kooperation dagegen auch im-
mer Ausdruck unserer personalen und politischen Autonomie.

6. 3. 1. Authentizitit und kollektive Autonomie

In der Rawlsschen Vertragstheorie ist die Moralitit immer auch ein
wichtiges Element des Selbstverstindnisses und der Selbstverstindigung
der Menschen im gesellschaftlichen Zusammenleben. Ein faires System

242

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Kooperation, dessen Regeln in der Ausiibung des verniinftigen Ver-
mogens zur kollektiven Autonomie ihren Ursprung haben und ihre Giil-
tigkeit erhalten, verbiirgt auch einen authentischen Ausdruck der Person
als eines Wesens, das mit verschiedenen moralischen und intellektuellen
Fiahigkeiten ausgestattet ist, es dient der Authentifizierung eines diesem
Idealbild entsprechenden Selbstverstdndnisses der Person als eines frei-
en und gleichen Biirgers. Im Utilitarismus wird eine gesellschaftliche
Einheit dagegen nur als eine gemeinsame, koordinierte Anstrengung
gesehen, die zuletzt auch die Fahigkeit zur Selbstbestimmung einer
Konzeption des guten Lebens in Frage stellen kann; denn dort haben
idealerweise alle Gesellschaftsmitglieder eine hohergeordnete Super-
Prdferenz zu teilen; die gemeinsame Anstrengung richtet sich auf ein
einziges, allen gemeinsames Ziel.

Ein konsequenter Utilitarismus miifite daher neben der Verwirkli-
chung des Zieles der Gesamtnutzenmaximierung zuletzt selbst noch die
Aufnahme einer bestimmten Motivation, einer bestimmten Gesinnung,
einer bestimmten Willensrichtung auf die Verwirklichung dieses Zieles
hin fordern. Letztlich miifite dann sogar die autonome Entscheidung
iiber eine Konzeption des guten Lebens dem ibergeordneten Ziel der
Gesamtnutzenmaximierung untergeordnet und in den Dienste hoherer
Zwecke gestellt werden. Rawls spricht in diesem Zusammenhang auch
von nackten, kahlen Personen (bare persons), Personen also, denen kein
Charakter, keine echte Uberzeugung, keine Bindung an eine bestimmte
Konzeption des guten Lebens, kurz: keine Personlichkeit zugeschrieben
werden kann. In einer utilitaristischen Gesellschaft teilen alle Mitglieder
- ob wissentlich, ob willentlich oder nicht - die hdchstgeordnete Prdfe-
renz der Gesamtnutzenmaximierung;

"The notion of a shared highest-order preference implies that such persons have
no determinate conception of the good to which they are committed, but regard
the various desires and capacities of the self as features to be adjusted in the
quest for the highest possible place in the public ranking defined by the function
u..." (Rawls 1982, 180; vgl. Adams 1976, 468)

Die Funktion u bezieht sich hier auf die Utilitdtsfunktion, an der sich
die Konzeptionen des guten Lebens aller Mitglieder einer utilitaristi-
schen Gesellschaftsordnung messen lassen miissen.

"Such persons are ready to consider any new convictions and aims, and even to
abandon attachments and loyalties, when doing this promises a life with greater
overall satisfaction, or well-being ... The notion of a bare person implicit in the
notion of a shared, highest-order preference represents the dissolution of the
person as leading a life expressive of character and of devotion to specific final
ends." (Rawls 1982, 181)

243

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Utilitarismus wird es letztlich schwierig, der einzelnen Person iiber-
haupt die Bestimmung der Konzeption ihres eigenen guten Lebens
selbst zu iiberlassen. ** Nicht nur haben alle Mitglieder einer utilitaristi-
schen Gesellschaft zum Zwecke der Vermehrung des Gesamtnutzens zu
handeln; selbst der Egoismus, die Orientierung allein an der eigenen
Wohlfahrt kann unter Umstdnden gerechtfertigt sein, wenn dies einem
groBeren Gesamtnutzen zweckdienlich ist. Das Ideal des Utilitarismus
ist dasjenige einer unbeschrinkt disponiblen Person, die keine eigenen
starken Wertvorstellungen hat, eigenen Zielen nur zum Zwecke der
Gesamtnutzenmaximierung nachgeht und keine Loyalititsverhiltnisse
zu anderen Personen kennt. Besondere Verpflichtungen (vgl. Abschnitt
5. 4. 3)) lehnt der Utilitarist deshalb ab, es sei denn sie erweisen sich als
mit seinen Zielen kompatibel, sie miissen jederzeit revidierbar und aus-
tauschbar sein, sollten sie sich als mit dem Imperativ zur Gesamtnut-
zenmaximierung unvereinbar erweisen.

Im Gegensatz zu diesem Bild der Person ist in der vertragstheoreti-
schen Personenkonzeption ein Menschenbild anzutreffen, das den Men-
schen einerseits an einer kooperativen Veranstaltung um seiner eigenen
Ziele willen teilhaben 14Bt und andererseits dann die Errichtung und
Erhaltung eines fairen Systems der sozialen Kooperation auch als einen
moglichen Selbstzweck anerkennt, in dem der Mensch seine Anschau-
ungen iiber sich selbst und seine Gesellschaft authentisch verwirklicht
sechen mochte. Die gesellschaftliche Kooperation ist also nicht nur von
instrumentellem Wert fiir die verschiedenen Konzeptionen des guten
Lebens ihrer Teilnehmer; sie gibt dariiber hinaus auch der sozialen
Natur des Menschen Ausdruck; nur wenn sie auch diesen symbolischen
Nutzen erbringt, 1aBt sich dann auch von einer Integritdt des politischen
Gemeinwesens sprechen. Die Gerechtigkeitsprinzipien weisen in einem
solchen System jedem einzelnen seinen eigenen Anteil am kooperativ
erwirtschafteten Resultat zu, verlangen dabei jedoch nicht, die eigenen
Werte und Ziele der kooperativen Anstrengung zum Opfer zu bringen.
Die politische Konzeption der Person gibt an, welchen Anteil ein Mit-
glied eines fairen Systems der gesellschaftlichen Kooperation fiir sich
selbst berechtigterweise in Anspruch nehmen kann. Die Fahigkeiten der
Person gehen also in das Ideal der sozialen Kooperation mit ein und
werden darin anerkennt. Weder ist das Kooperationssystem blofl im
privaten oder partikularen Interesse eines jeden seiner Mitglieder im

3 Williams adressiert diese Kritik sowohl an den Ultilitarismus als auch an einen von Kant
inspirierten Kontraktualismus (1981: 1. Persons, character and morality, 1 - 19). Dagegen
hat Herman (1993: 2. Integrity and Impartiality, 23 - 44) fiur die Vereinbarkeit des Ideals
einer Kantischen Unparteilichkeit mit dem Ideal der personalen Integritat argumentiert.

244

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einzelnen, noch ist es ausschlieBlich externen moralischen Forderungen
und Bedingungen unterworfen, die nichts mehr mit dem Selbstverstind-
nis seiner Mitglieder zu tun haben.

Das Kooperationssystem soll vielmehr gerade, neben der Befriedi-
gung legitimer Interessen, auch ein Selbstverstindnis seiner Mitglieder
zum Ausdruck bringen und fiir diese selbst beglaubigen; sie wollen
einige ihrer grundlegenden Fihigkeiten auch in einem sozialen System
der Kooperation realisiert sehen; daher hat dieses System einen symboli-
schen Nutzen, der iiber seine blof rationalen Eigenschaften hinausgeht.*
Authentizitdt mub deshalb nicht in einem uniiberbriickbaren Gegensatz
zu gerechten Systemen der sozialen Kooperation und der Realisierung
der Autonomie der Person stehen. Ein faires System der sozialen Koope-
ration kann gerade so etwas wie die Verwirklichung eines authentischen
Selbstverstindnisses seiner autonomen Mitglieder begiinstigen; und die
moralische Konzeption einer politischen Gerechtigkeit erhilt damit
durchaus auch eine Verwurzelung in einem bestimmten ethischen
Selbstverstindnis der Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft.
Wenn das faire System einer sozialen Kooperation als authentische
Realisierung des Vermaogens einer kollektiven oder politischen Autono-
mie seiner Teilnehmer erscheinen kann, dann wird sich die Integritit
dieses Systems aus der effektiven Moglichkeit einer demokratischen
Mitbestimmung bei der Bestimmung und einer allgemeinen Befolgung
seiner grundlegenden Prinzipien und Regeln ergeben. Die Gerechtigkeit
eines Gemeinwesens wire somit in der gemeinsamen, selbstbeziiglichen
Verantwortlichkeit aller seiner Teilnehmer verankert und ginge mit der
Moglichkeit zur Ausiibung der personalen Autonomie Hand in Hand. ¥

3¢ Zur Bedeutung der Artikulation des Selbstverstindnisses in einem fairen System der sozia-
len Kooperation siehe Rawls (TJ § 40, 255 und § 78, 515) und Korsgaard (1996b, 101). Zum
symbolischen Nutzen, dem speziellen Wert, den wir der Moglichkeit und der erfolgreichen
Realisierung beimessen, bestimmten Meinungen, Gefihlen, Werthaltungen Ausdruck im
Handeln zu verleihen, als wichtigem Teil einer Theorie der Rationalitat siche Nozick (1993,
28).

57 Habermas tendiert wohl eher dahin, der politischen Autonomie in Form der Volkssouvera-
nitat eine gewisse Vorrangstellung gegeniiber der privaten Autonomie in Form auch der
Menschenrechte einzurdumen. Zu Recht fragt sich namlich Rawls, wenn er Habermas® Rekon-
struktion des intemen Zusammenhangs zwischen Volkssouveranitit und Menschenrechten im
,hormativen Gehalt eines Modus der Ausiibung der politischen Autonomie* (FG, 133; meine
Hervorhebung) erdrtert, woher denn pldtzlich ,,the emphasis on the political” (1995a, 169)
komme: ,, Does he really mean to imply that political autonomy has the primary and basic
role? “ (Ebd.) In Rawls‘ Begriindung der Gerechtigkeitskonzeption steht jedenfalls das zweite
moralische Vermogen, eine Konzeption des guten Lebens zu bestimmen, eventuell zu revi-
dieren und zu verfolgen, gleichrangig neben dem ersten moralischen Vermégen, das sich auf
die Bestimmung der Regeln der sozialen Kooperation bezieht. Rawls (1995a, 191) streitet
daher auch zurecht ab, daB die Freiheitsrechte den demokratischen Proze emschrinken bzw.
die Volkssouveranitat paternalistisch beschneiden wiirden. Der Urzustand dient thm vielmehr

245

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen der Ausiibung der politischen Autonomie der Staatsbiirger-
schaft eines Gemeinwesens und der Ausiibung der personalen Autono-
mie der verschiedenen Mitglieder dieses Gemeinwesens wird es in der
politischen Realitdt sicherlich in vielfidltiger Hinsicht zu Spannungen
kommen koénnen; und wenn wir die Integritit als authentischen Aus-
druck oder als realisiertes Vermogen der Autonomie begreifen wollen,
kénnen wir auch sagen, daB sich die reale Ausbildung von personaler
und politischer Autonomie sicher nicht ohne Konflikte vollziehen wird.
Aufgabe einer normativen Demokratietheorie miifite es deshalb sein, die
moglichen Konfliktfelder und Losungsstrategien zu thematisieren; eine
vollstindig strukturierte (fi/ly structured, Hurley 1989, 318) Demokra-
tietheorie wird den Zusammenhang zwischen den intrapersonalen und
interpersonalen Verteilungsproblemen zu beriicksichtigen haben, ohne
dabei allerdings die horizontalen Trennwiénde, die zu Konflikten inner-
halb etwa einer willensschwachen Person oder einer ungerecht regierten
politischen Gemeinschaft filhren konnen, mit den vertikalen Trennwin-
den, die zu Verteilungskonflikten zwischen verschiedenen Personen
oder aber zwischen verschiedenen politischen Gemeinschaften im inter-
nationalen Kontext fiihren konnen, zu identifizieren.

Vertragstheorien vernachlissigen dabei eher die horizontalen Trenn-
winde innerhalb einer Handlungseinheit und privilegieren die Ver-
schiedenheit zwischen Personen; utilitaristische und auch kommunitari-
stische Theorien vernachlidssigen dagegen oft die vertikalen Trenn-
winde zwischen verschiedenen Personen bei ihrer einseitigen Privilegie-
rung einer horizontalen Unterscheidung zwischen Gesamtnutzen bzw.
Gemeinwohl versus individuellem Eigeninteresse, im voll strukturierten
Begriff der Selbstbestimmung sowohl bei der Person als auch in der
Politik haben wir aber beide Dimensionen zu beriicksichtigen:

“The notion of autonomy essentially involves horizontal as well as vertical
divisions within society. Horizontal divisions reflect formal and substantive
distinctions within agents...; while vertical divisions reflect distinctions between
agents... (The lines of division, rather than the arrangement of things divided,
are described as horizontal or vertical.) ... Without horizontal distinctions the
element of determination is missing from self-determination. Vertical distinc-
tions, between agents, are primarily those between biological individuals; but
other units of agency are also possible ... Vertical distinctions are indispensable

zur Artikulation der politischen Autonomie einer Staatsbiirgerschaft, und wenn die in dieser
Situation legitimierten Gerechtigkeitsprinzipien den Anwendungsbereich der Mehrheitsregel
zugunsten bestimmter vorrangiger Freiheitsrechte beschranken, ist diese Wert-Hierarchisierung
authentischer Ausdruck eines gemeinschaftlichen Willens der Parteien im Urzustand und stellt
keine politische Heteronomie und keinen Paternalismus des Moralphilosophen dar.

246

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

to autonomy; without them the element of self is missing from self-determina-
tion.” (Hurley 1989, 317)

Beispiel einer horizontalen Unterscheidung auf dem Gebiet der Politik
ist etwa auch die mégliche Differenz von empirischem und hypotheti-
schem Mehrheitswillen; die gegenwirtigen bzw. faktischen Priferenzen
der Mehrheit kénnen durchaus mit den langfristigen bzw. wohlinfor-
mierten Priaferenzen in einen Konflikt treten; daher braucht der empiri-
sche Mehrheitswille auch nicht alleiniger Mafistab der Gerechtigkeit
von bestimmten Gesetzen zu sein. So kann es auch in einer Demokratie
legitim sein, den Mehrheitswillen in bestimmte Schranken zu weisen;
und zu diesen Grenzen der Mehrheitsregel kénnen dann etwa die sich
aus dem Vermégen der personalen Autonomie ableitenden Freiheits-
rechte der Individuen zihlen.

Rousseau hat den Fehler einer Identifikation des Gesellschaftsver-
trags als Legitimationsprinzip politischer Herrschaft mit der Demokra-
tie als Prinzip der institutionellen Organisation und Ausiibbung von
politischer Herrschaft gemacht (Ferry/Renaut 1985, 86ff.; Hoffe PG,
448). Habermas wiirde diesen Fehler in jiingster Zeit wiederholen, wenn
er tatsichlich den normativen Gehalt der regulativen Idee der volonté
générale 7u prozeduralisieren und mit realen gesellschaftlichen Vor-
giangen im Bereich der politischen Herrschaftsorganisation und -aus-
iibung in eins zu setzen wollte; nicht ganz klar ist dabei, ob er das iiber-
haupt anstrebt und wie er dies bewerkstelligen konnte. In einem solchen
Programm miifiten die verschiedenen realen Differenzierungen inner-
halb der Gesellschaft, der Differenzierung zwischen Staat und Gesell-
schaft, zwischen Regierenden und Regierten, in einem unrealistischen
Idealbild einer geselischaftlichen Einheit aufgehoben werden. Rawls
stimmt dabei mit dem Idealbild durchaus iiberein, meldet nun aber
Zweifel an, was die Moglichkeiten einer unmittelbaren Umsetzbarkeit
dieses Idealbilds angehen; die inhaltliche Unbestimmtheit von Haber-
mas‘ Diskurstheorie des Rechts konnte, was die gleichmifige Beriick-
sichtigung der Interessen aller angeht, letztlich sogar mit einem utilita-
ristischen Prinzip der maximalen Befriedigung der Interessen aller Mit-
glieder einer Gesellschaft vereinbar sein. Und deshalb wendet er ein:

“A constitutional democracy could never, in practice, arrange its political proce-
dures and debates close enough to Habermas’s communicative ideal of dis-
course to be confident that its legislation did not exceed the leeway legitimacy
permits. Actual political conditions under which parliaments and other bodies
conduct their business necessitate great departures from that ideal. One is the
pressure of time .... Legislators not infrequently must decide and vote largely in
the dark.” (Rawls 1995a, 177)

247

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daher ist unter realen Umstinden fiir einen verniinftigen Ausgleich
zwischen den beiden potentiell divergierenden Interessen an der Aus-
iibung der personalen und der Ausiibung der politischen Autonomie zu
sorgen. Doch zuriick zu unserer cigentlichen Aufgabe der Erlduterung
der wesentlichen Elemente eines fairen Systems der sozialen Koopera-
tion, in deren Umkreis wir mehreren Problemen nachzugehen haben:
Neben der Idee der Offentlichkeit, und an dieser Stelle sei auch die
Frage nach der Moglichkeit einer Legitimation durch die Kommunika-
tion aufgeworfen (Abschnitt 6. 3. 4.), sind hier vor allem zunichst der
Begriff der Reziprozitit (6. 3. 2.) und der Begriff des rationalen Vor-
teils, der nicht allgemein sein mufl und unter Umstinden auch einen
rationalen Nachteil bestimmter Personen beinhalten kann (6. 3. 3.), zen-
tral. Der Begriff der Reziprozitiat oder Wechselseitigkeit geht letztlich
auf den Gerechtigkeitssinn, also die erste moralische Fihigkeit inner-
halb der politischen Konzeption der Person zuriick; der Begriff des
rationalen Vorteils ruht dann dem zweiten moralischen Vermégen der
Selbstbestimmung und Verfolgung einer bestimmten Konzeption des
guten Lebens auf. Die Hauptelemente der sozialen Kooperation spiegeln
damit die wesentlichen moralischen und intellektuellen Vernunftvermo-
gen einer politischen Person im Kontext ihrer jeweiligen gesellschaftli-
chen Rollen wider.

6. 3. 2. Reziprozitit und Provozierbarkeit

Die Idee der Wechselseitigkeit oder der Reziprozitit beinhaltet die Mog-
lichkeit, daB die Besserstehenden unter Umstinden zum Zwecke der
Errichtung oder Erhaltung eines fairen Systems der sozialen Koopera-
tion auch Opfer zu bringen haben, die nicht zu ihrem rationalen Vorteil
sind, sondern aus der Perspektive ihrer jeweiligen Konzeption des guten
Lebens einen Nachteil bedeuten. Diese Moglichkeit ergibt sich aus der
Subordination des Rationalen gegeniiber dem Vemiinftigen.*®* Rawls'

%% Die Rede von einem distributiven Vorteil bringt die mdgliche Differenz von Moralitat und
Rationalitat zum Verschwinden: ,,Weil sich die Legitimation der Zwangsbefugnis am Wohler-
gehen der Betroffenen entscheidet, kann sie nur dann gerechtfertigt sein, wenn sie auch fur
jeden einzelnen Betroffenen mehr Vor- als Nachteile erbringt.“ (Hoffe PG, 76) Habermas
nimmt mnerhalb seiner Konzeption einer kommunikativen Rationalitat eine dhnliche Identifi-
kation vor, wenn er ,,am ethischen Formalismus festhilt und die Rationalitit von Lebens-
formen auch daran mifit, wie weit diese der Verwirklichung emer universalistischen Moral
entgegenkommen* (1991, 46). Bei den Utilitaristen Hare (MT: /.. Prudence, Morality and
Supererogation, 188 - 205) und Brandt (GR: 7. Is it always rational to act morally? 327 -
335) sind dagegen die Konvergenz von Eigeninteresse und Gerechtigkeit, von Rationalitat und
Moralitat durch empirisch-kontingente Zusatzannahmen sichergestelit: Im allgemeinen wird es

248

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Idee der sozialen Kooperation ist insofern anderen Ideen eines gerechten
Kooperationsschemas iiberlegen, als mit ihr realistischerweise ein faires
kooperatives System nicht nur immer als von unmittelbarem Vorteil
eines jeden einzelnen verstanden wird; gerade wahrend Transitionspro-
zessen von nicht-idealen hin zu idealen Verhiltnissen wire das keine
realistische Annahme; doch die Authentifizierung des Selbstverstind-
nisses einer Person, die sich in einer politischen Gemeinschaft als ver-
antwortlicher Teilnehmer einer fairen sozialen Kooperation versteht,
kann diesen Nachteil eventuell und vielleicht erst nachtriglich wieder
ausgleichen.

Wenden wir uns aber den Inhalten dieses Selbstverstindnisses der
Kooperationsteilnehmer zu und stellen die Probleme seines Ausdrucks
zuriick. Von Rawls wird hier zunichst unser Gerechtigkeitssinn ange-
fiihrt, der sich in den Reziprozititsverhiltnissen eines fairen Systems
der sozialen Kooperation widerspiegelt. Hauptsidchlich wird sich dort
unser Gerechtigkeitssinn in einer Unwilligkeit auswirken, uns selbst in
der Kooperation zum Nachteil anderer zu bevorzugen: Wir wollen ande-
re nicht einfach zu unserem Vorteil ausnutzen; es mag zwar rational
sein, von einem uns eventuell zur Verfiigung stechenden Drohpotential,
von einem Verhandlungsvorteil, von einem Wissensvorsprung oder
einer hohen Risikobereitschaft uneingeschrankten Gebrauch zu machen
und damit andere so zu beeinflussen, daB sie schlielich ein fiir sie un-
giinstiges Kooperationsverhiltnis eingehen. Aber die eigenen Verhand-
lungsvorteile auf diese Weise einzusetzen, mub uns vom Gerechtigkeits-
sinn aus geschen als unverniinftig gelten; der eigene Verhandlungs-
vorteil ist seinerseits das Resultat einer vorgingigen gesellschaftlichen
Zusammenarbeit, und diese kann in solchen Fillen selbst wiederum dem
Kriterium einer fairen Kooperation nicht gerecht werden.

In der Theorie sind aber diese nur auf den eigenen Vorteil abziglen-
den Verhandlungsstrategien durch das angenommene moralische Ver-

sich fur den einzelnen als vorteilhaft erweisen, den moralischen Geboten Folge zu leisten -
unabhingig davon, worin nun der einzelne seinen Vorteil inhaltlich festmacht. (Und selbst
wenn die Befolgung der moralischen Gebote nicht immer rational im Sinne des Eigeninteresses
ist und unmoralisches Verhalten also durchaus nicht irrational sein muB, so muB die Befol-
gung moralischer Gebote deshalb ihrerseits auch nicht irrational sein (Brandt GR, 335).)
Gegen die transzendentale, kommunikativ-ethische oder empiristische Nivellierung des Unter-
schiedes und des potentiellen Konfliktes zwischen der Moralitat und der Rationalitit will ich
hier an der Moglichkeit eines Konfliktes festhalten (vgl. Seel 1995), ohne dabei eine poten-
tielle Kongruenz (Scheffler HM, 4) beider Quellen der praktischen Vemunft in Frage zu
stellen. Auch wenn er oder sie nach vemiinftigen MaBstiben legitim sind: Staatlicher Zwang,
die Ausiibung politischer Macht ist immer mit Kosten verbunden, und zwar mit Kosten auf
zwei Seiten; auf Seiten dessen, der den Zwang ausiibt (etwa das politische Gemeinwesen tiber
sich selbst), als auch auf Seiten derjenigen, iber die der Zwang ausgeibt wird (etwa diejeni-
gen, die den Regeln eines kooperativen Systems zuwider handeln).

249

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mogen eingeschrinkt zu denken, die eigenen Anspriiche an die allge-
mein akzeptierte Konzeption der fairen Kooperation anzupassen. Als
Mitglied eines Systems der sozialen Kooperation mdchte ich mich bei-
spielsweise selbst nicht als Trittbrettfahrer sehen, und zwar aus der
grundsitzlichen Erwigung heraus, nicht auf Kosten anderer einen Vor-
teil zu erlangen, der - wenn alle so handeln wiirden - das ganze System
der Kooperation in Frage stellt. Bei Kant widerspricht es unserem Ver-
mogen zur praktischen Vernunft insgesamt, wenn man fiir sich allein
eine Ausnahme zu machen bereit ist; bei Rawls gilt der VerstoB gegen
die mogliche Universalisierbarkeit, der Verstol gegen die im Urzustand
gewihlten Gerechtigkeitsprinzipien, ebenfalls als unverniinftig, doch
damit nicht notwendigerweise schon als irrational. Rationalitdt und
Moralitit sind also nach wie vor als verschieden zu denken; es konnte
jemandem zum Vorteil gereichen, auf Kosten anderer Kooperationsteil-
nehmer Trittbrett zu fahren. Mit diesem Verhalten verabschiedet sich
eine Person zwar aus einem System der sozialen Kooperation, doch
nicht notwendig aus einem der Kommunikation; denn schlieSlich mag es
gleichgesinnte Trittbrettfahrer geben, welche die gleiche Sprache wie
diese Person sprechen.

Nur der Gerechtigkeitssinn als Teil des moralischen Vermogens hin-
dert die Person daran, ihre Interessen selbst um den Preis des unfairen
Verhaltens zu befordern. Aber der Gerechtigkeitssinn ist vielleicht nicht
unter allen Umstinden wirksam: Wiirde man tatsichlich ein Arbeitsan-
gebot fiir eine sehr attraktive Stelle deshalb ausschlagen, weil eine bes-
ser qualifizierte Bewerberin aufgrund z. B. ihrer Religionszugehorigkeit
abgelehnt wird? Reicht die Solidaritit immer weit genug, um weitrei-
chende Einschnitte, die meine Vorstellung eines guten Lebens betreffen,
zu akzeptieren? Manche Menschen wiren zum Zweck der Beforderung
der gesellschaftlichen Gerechtigkeit nicht bereit, diese Opfer selbst zu
bringen oder als legitim zu akzeptieren. Irrational kann man diese Per-
sonen deshalb nicht nennen, denn sie verfolgen rational ihre eigene
Konzeption des guten Lebens; die Moral besitzt fiir sie nur einen relati-
ven Stellenwert neben der Konzeption ihres guten Lebens.

Wir konnen deshalb nur in einem schwachen Sinne von einer Ratio-
nalitit der Moralitit sprechen, nach welchem es nicht irrational ist,
moralisch zu handeln (Nagel 1986, 200); dieser schwache Sinn schliefit
nur die Irrationalitdt der Moralitit, nicht aber nicht die potentielle Ra-
tionalitdt der Immoralitit aus. Auflerdem gibt es keine schnelle Antwort
auf die Frage, wo nun der gerechte eigene Vorteil anfingt und die un-
verniinftige Ausnutzung der Kooperationsbereitschaft aufhort, wo das
eigene Opfer gerechtfertigt ist und die eigene Selbstaufopferung keinen
Sinn mehr hat. SchlieBlich kann man von niemandem verniinftigerweise

250

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlangen, daB er seine eigene Konzeption eines guten Lebens freiwillig
und ohne Gegenleistung fiir andere aufopfert. Jeder verfolgt in einem
fairen System der gesellschaftlichen Kooperation seine eigenen Interes-
sen; diese Interessen mogen einfach mit anderen Interessen inkompati-
bel sein oder ihnen gar entgegengesetzt sein; und der potentielle Kon-
flikt kann sich dann verschirfen, wenn es nicht nur um die pragmati-
sche Verfolgung von Interessen, sondern um die Affirmation einer ethi-
schen Identitdt geht.

6. 3. 3. Rationale Vor- und Nachteile

Die Idee der Kooperation beinhaltet auch die Anerkennung, daf} jeder
einzelne, von seiner je eigenen Perspektive der Konzeption seines guten
Lebens aus, einen rationalen Vorteil in ihr findet: The idea of social
cooperation requires an idea of each participant’s rational advantage,
or good.” (PL, 16). Ein Kooperationsschema kann deshalb nicht als
verniinftig angesechen werden, wenn es von einem seiner Teilnehmer die
Selbstaufopferung fiir andere Personen oder den Gesamtnutzen verlan-
gen wiirde; die Frage, ob die Selbstaufopferung jedoch Bestandteil der
Konzeption eines guten Lebens ist, bleibt davon unberiihrt. Sicher ist
eine Identifikation des personlichen Wohlergehens mit dem gesell-
schaftlichen Gesamtnutzen oder dem Nutzen einer besonderen Gruppe
innerhalb einer politischen Gemeinschaft nicht dem hier vorgestellten
Ideal eines fairen Systems der gesellschaftlichen Kooperation entgegen-
gesetzt, doch steht eine solche Entscheidung allein im Ermessen der
individuellen Selbstbestimmung. Soziale Kooperation hat den rationalen
Vorteil eines jeden ihrer Teilnehmer, und zwar von seiner eigenen Per-
spektive aus gesehen, zu beriicksichtigen. Wenn man nun eine faire
Kooperation ausschliellich im Sinne des rationalen Vorteils aller ihrer
Teilnehmer fassen wiirde, greift man (wie etwa Gauthier) zu kurz. Unter
Umstinden fiihrt die Kooperation dazu, dafl jemand einen Nachteil hat
und vielleicht ein Opfer bringen muf.

Eine Kooperation unter nicht-idealen Umstinden muf} also von dem
obenstehenden Idealbild abriicken. Entweder verzichtet man dann auf
die Gerechtigkeit, dann gilt nur der jeweilige rationale Vorteil derer, die
in der jeweiligen Situation einen Machtvorsprung haben, um ihre Inter-
essen auch durchzusetzen, oder aber man arbeitet auf mehr Gerechtig-
keit hin, in welcher dann alle den ihnen rechtmifig zustehenden ratio-
nalen Vorteil erlangen, und man ist bis zur Verwirklichung dieser Ver-
héltnisse bereit, auch rationale Nachteile als Bestandteile eines unter
ungiinstigen Umstdnden fairen Systems der sozialen Kooperation zuzu-

251

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lassen. Auch der Utilitarismus akzeptiert natiirlich bestimmte rationale
Nachteile einiger Mitglieder der Gesellschaft; doch ist der Mafstab der
Rationalitit fiir die Rechtfertigung dieser Nachteile ein anderer als bei
einer vertragstheoretisch fundierten Moraltheorie; denn der Zweck die-
ser Benachteiligungen ist fiir deren Bewertung entscheidend. Nur sind
es einmal die Nachteile der Machtlosen, ein andermal aber die Nachteile
derjenigen, die sich aufgrund der bestehenden Ungerechtigkeiten ihnen
eigentlich gar nicht zustehende Vorteile verschafft haben. Es gibt also
Opfer, die man rechtfertigen kann, denn sie dienen der Errichtung eines
fairen Systems der Kooperation;, denn der Transitionsproze von nicht-
idealen hin zu idealen Umstinden kann einigen Kooperationsteilneh-
mern Opfer im Interesse einer gerechteren Gesellschaft abverlangen.

“The idea of reciprocity is not the idea of mutual advantage. ... There is no
guarantee that all will gain by the change if they judge matters by their previous
attitudes. Those owning large properties may have lost greatly.” (PL, 17)

Bei nicht-idealen Verhiltnissen miissen wir auf das Verhalten anderer
Mitglieder der Gesellschaft angemessene Antworten zur Verfiigung
haben. Gibbard spricht in diesem Zusammenhang von der Provozier-
barkeit einer Person (1990, 266); sie kann die Achtung, die wir anderen
unter der Reziprozititsbedingung entgegenbringen, durch den Aspekt
der Selbstachtung komplementieren. Wenn wir durch die Achtung der
Rechte anderer motiviert werden, schranken wir unsere eigene Interes-
sensverfolgung auf allgemein akzeptierbare Bedingungen ein. Die Pro-
vozierbarkeit verlangt anderen die gleiche Achtung ab, die wir ihnen
entgegenbringen. Wenn andere diese Grenzen ihrer eigenen Interes-
sensverfolgung nicht anerkennen, dann befreit uns die Provozierbarkeit
von dieser Selbstbeschrankung,

Die Emporung wird uns unter Umstdnden auch zu kalkulierten Ver-
letzungen der Regeln eines Kooperationssystems veranlassen, weil diese
von anderen Teilnehmern auch nicht anerkannt werden. Das Volker-
recht erkennt beispielsweise die Reforsion (die Ausiibung von rechts-
konformem Druck mit Hilfe etwa wirtschaftlicher Sanktionen) und die
Repressalie (eine kalkulierte und limitierte Rechtsverletzung als Mittel
zum Zweck der Wiederherstellung von Rechtsbeziehungen) als legitime
Reaktionen eines Staates auf rechtswidrige Handlungen eines anderen
Staates an. Gerade fiir nicht-ideale Verhiltnisse ist die Provozierbarkeit
einer Person oder eines Staates ein wichtiges Instrument fiir die schritt-
weise Durchsetzung von Rechtsverhiltnissen. Als Aquivalent auf der
innerstaatlichen Ebene im Falle von hiufigeren oder ernsthafteren Ver-
letzungen der Gerechtigkeit konnte hier der zivile Ungehorsam; gelten.
Er setzt allerdings eine Form der Ausiibung politischer Herrschaft vor-

252

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus, die trotz ciner nur eingeschriankten Realisierung einer Gerechtig-
keitskonzeption Anspruch auf Legitimitdt fiir sich reklamieren kann.

,»The problem of civil disobedience ... arises only within a more or less just
democratic state for those citizens who recognize and accept the legitimacy of
the constitution.” (TJ § 55, 363)

Der zivile Ungehorsam besteht dann niherhin in der 6ffentlichen, fried-
lichen, die Folgen einkalkulierenden Verletzung bestimmter Gesetze
zum Zweck einer Verdnderung eben dieser fiir ungerecht angesehenen
Gesetze.

,-BY acting in this way one addresses the sense of justice of the majority of the
community and declares that in one’s considered opinion the principles of social
cooperation among free and equal men are not being respected." (TJ § 55, 364)

Dabei wird es auch erforderlich sein, daB die Teilnehmer an einer Ak-
tion des zivilen Ungehorsams bereit sind, einen Preis zu bezahlen. Sie
handeln schlieflich nicht im Eigeninteresse, im Namen etwa einer be-
stimmten Konzeption des guten Lebens, sondern im Namen eines hohe-
ren Gerechtigkeitssinnes, im Namen eines Ideals der fairen sozialen
Kooperation, das sie in der politischen Realitdt als unzureichend ver-
wirklicht ansehen. Wir wollen aber, bevor wir diesen dynamischen
Aspekt der politischen Vernunft im folgenden Kapitel wieder aufgrei-
fen, neben dem Verniinftigen und dem Rationalen, noch ein weiteres
notwendiges Element eines fairen Systems der sozialen Kooperation be-
trachten, das unsere Strukturbestimmung der politischen Vernunft ver-
vollstindigen wird.

6. 3. 4. Legitimation durch Kommunikation?

Die Regeln, nach denen die Kooperation organisiert ist, sollen 6ffentlich
bekannt und allgemein akzeptiert sein, weiterhin soll 6ffentlich bekannt
sein, daf} sie allgemein akzeptiert sind und die Teilnehmer an einem
Kooperationssystem sich auch nach ihnen richten. Dieses Erfordernis
spiegelt das intellektuelle Vermogen einer Person wider, sich selbst ein
Urteil iiber die Gerechtigkeit eines sozialen Kooperationssystems bilden
zu konnen; denn die Offentlichkeit einer Gerechtigkeitskonzeption ist
erst Voraussetzung dafiir, da man iiberhaupt die bestehenden Regeln
kritisieren und neue Regeln der Kooperation vorschlagen kann. Die
Offentlichkeit einer Gerechtigkeitskonzeption ist dariiber hinaus unab-
dingbare Voraussetzung fiir die Authentifizierung des Selbstverstindnis-
ses einer nach bestimmten Prinzipien wohlgeordneten Gesellschaft.

253

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rawls weif}, dab etwa das Offentlichkeitspostulat nicht Bestandteil des
Bedeutungsgehalts der Moralitit ist und sich nicht aus einer blofen
Begriffsanalyse der Gerechtigkeit ableiten lafit (TJ § 23, 130). Eine
esoterische Gerechtigkeitskonzeption gilt ihm somit auch nicht als eine
contradictio in adjecto; daher bedarf es substantieller Griinde um das
Offentlichkeitspostulat auch fiir Fille zu rechtfertigen, in denen es kei-
nen Nutzen im utilitaristischen Sinn abwirft:

,»The public knowledge that we are living in a society in which we can depend
upon others to come to our assistance in difficult circumstances is itself of great
value. .. The balance of gain, narrowly interpreted, may not matter. The primary
value of the principle is not measured by the help we actually receive but rather
by the sense of confidence and trust in other men’s good intentions and the
knowledge that they are there if we need them.* (Rawls TJ § 51, 339)

Das Offentlichkeitsprinzip ist ein entscheidendes Unterscheidungskrite-
rium zum Utilitarismus; die Koordination der Aktivitdten der Mitglieder
einer Gesellschaft zum Zweck der bloflen Maximierung des Gesamtnut-
zens muf namlich nicht notwendigerweise nach Regeln verlaufen, die
allen bekannt oder wenigstens allen gleichermafien zugénglich sind.
Nur wenn der Zweck und die Leitprinzipien einer gemeinschaftlichen
Aktivitit allen gemeinsam bekannt sind und von ihrer je eigenen Per-
spektive aus akzeptiert werden konnen, kann man von einem fairen
System der sozialen Kooperation sprechen. Anders hitte der einzelne
keine Gelegenheit, den gemeinsamen politischen Zweck auch an seinen
eigenen Zwecken und Zielvorstellungen zu iiberpriifen, selbst bei der
Bestimmung der Regeln einzugreifen und diese eventuell zu korrigieren.

,»Clearly the satisfaction of the full publicity condition is necessary for the
achievement of full autonomy for citizens generally. Only if the full explanation
and justification of justice as faimess is publicly available can citizens come to
understand its principles in accordance with the idea of society as a fair system
of cooperation.” (PL, 78)

Der Utilitarismus verzichtet auf dieses Erfordernis; je nach empirischen
Umstinden kann die Offentlichkeit zur Gesamtnutzenmaximierung
beitragen oder auch nicht. Immer hitte sie dabei eine nur derivative
Legitimation: Geheimnisse konnen je nach Umstidnden eine politische
(und auch private) Rechtfertigung haben. Der theoretische Vernunfige-
brauch hinsichtlich der Kenntnis der Regeln der Gerechtigkeit ist dabei
dem praktischen Vernunfigebrauch hinsichtlich der einfachen empiri-
schen Bestimmung der Regeln der Gerechtigkeit untergeordnet. Der
praktische Vernunftgebrauch ist seinerseits wiederum bloB instrumentell
zu verstehen, denn das Ziel dieser Regeln ist von vornherein auf die
Gesamtnutzenmaximierung begrenzt. Uber die Moéglichkeit einer Ein-

254

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit von theoretischer und praktischer Vernunft herrscht eine grundle-
gende Skepsis, denn das Wissen um die Regeln der Gerechtigkeit (vgl.
Abschnitt 3. 5.) konnte der Bestimmung oder Befolgung der Regeln und
vor allem der Realisierung des hochsten Zweckes im Wege stehen; es
konnte Griinde praktischer Natur geben, die dafiir sprechen, daf} die
wahre Moraltheorie gar nicht allgemein bekannt ist. Die Griinde theore-
tischer Natur mégen unsere Meinungen in die entgegengesetzte Rich-
tung lenken als das die praktischen Griinde tun. Gegeniiber dem an-
spruchsvollen Offentlickeitskriterium in A Theory of Justice schrinkt
Rawls dieses Erfordernis der Offentlichkeit jetzt auf eine allgemeine
Zuganglichkeit der Prinzipien der Gerechtigkeit innerhalb einer wohl-
geordneten Gesellschaft ein; denn sicher, so fiigt Rawls hinzu, ist nie-
mand dazu verpflichtet, sich iiber diese zu unterrichten, sie zu kennen
und sich an der Deliberation iiber die richtige Gerechtigkeitskonzeption
zu beteiligen. Schlieflich ist auch jede deliberative Aktivitit mit Kosten
verbunden und mag in manchen nicht unverniinftigen Konzeptionen des
guten Lebens keinen Platz haben.

,» 1 suppose this full justification also to be publicly known, or better, at least to
be publicly available. This weaker condition (that full justification be available)
allows for the possibility that some will not want to carry philosophical reflec-
tion about political life so far, and certainly no one is required to. (PL, 67).

Das stellt gegeniiber A Theory of Justice und den Dewey-Lectures eine
neue Selbstbescheidung dar; dort spricht Rawls noch von der Offentlich-
keit in einem starken Sinne der allgemeinen faktischen Bekanntheit:

~Publicity ... helps to ensure that a well-ordered society is one activity in the
sense that its members follow and know of one another, that they follow the
same regulative conception.“ (TJ § 87, 582; vgl. KC, 537).

Doch da die offentliche Diskussion auch Nachteile bringen kann, da sie
selbst ja nicht ohne Kosten fiir die Teilnehmer ist, wire es mit der Libe-
ralitdt des Kooperationssystems nicht vereinbar, dal jeder nun eine
genuine Pflicht hitte, sich an der Diskussion iiber die Kooperationsre-
geln zu beteiligen:

,»The formal rule is that we should deliberate up to the point where the likely
benefits from improving our plan are just worth the time and effort of reflection.
... There is even nothing irrational in an aversion to deliberation itself provided
that one is prepared to accept the consequences.” (TJ § 64, 418)

Der politische Liberalismus erfordert also, anders als Habermas’ Dis-
kurstheorie der politischen Moralitit, keine Legitimation der Gerech-
tigkeitsprinzipien durch die universalisierte Kommunikation, denn es
kann eben auch Konzeptionen des guten Lebens geben, in denen die

255

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kommunikation keine konstitutiv-transzendentale oder wesentliche in-
haltliche Rolle spielt. Fiir diese Konzeptionen des guten Lebens wire die
Legitimation durch Kommunikation deshalb auch unfair, als sie ihnen
ein besonderes Opfer auferlegen wiirde: das Erfordernis einer 6ffentli-
chen Rechtfertigung einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit
bzw. einer Deliberation ihrer jeweiligen Konzeption des guten Lebens.
Sicher sind sich Rawls und Habermas einig, dafl Legitimation und Kri-
tik nur im o6ffentlichen Raum méglich sind, dafl Kritik und Legitimation
ihrerseits auf die Offentlichkeit angewiesen sind; denn der politische
Konstruktivismus basiert selbst auf der Idee, dafl die Wahrheit oder
Richtigkeit einer Gerechtigkeitskonzeption auf einer begriindeten oder
begriindbaren Meinung und nicht auf einem esoterischen Spezialwissen
beruht; doch etwas anderes ist es, in einer bestimmten Konzeption der
kommunikativen Rationalitit selbst den Mafistab bzw. das Kriterium der
politischen Legitimitit der Regeln eines Kooperationssystems auszuma-
chen.

Die Begrenzung der Anspriiche der reinen theoretischen Vernunft (in
Form von metaphysischen Spekulationen) fiir praktisch-politische
Zwecksetzungen geht also mit einer Aufwertung und Anerkennung der
Ausiibung auch des empirischen theoretischen Vernunftvermégens (in
Form der Offentlichkeit der Gerechtigkeitsprinzipien) Hand in Hand,
doch geht diese Aufwertung auch mit einer Begrenzung dieses Vermo-
gens einher. Fiir Rawls sind es nicht die Kommunikationsregeln selbst,
aus denen sich die grundlegenden Regeln eines fairen Kooperationssy-
stems herleiten lassen; dabei wire eventuell der rationale Vorteil aller
Kooperationsteilnehmer in Frage gestellt. Beim Utilitarismus haben wir
gesehen, daB die Wahrheit der Moralitit stets von vornherein feststeht
und letztlich nur als Gegenstand einer metaphysischen Einsicht begriin-
det werden kann; eines empirischen Wissens der Geltung dieser utilita-
ristischen Regeln bediirfen allerdings nur diejenigen, welche die Verant-
wortung fiir die Koordination des kollektiven Handelns tragen. Im Ex-
tremfall mifite iiberhaupt niemand die mafigebliche Gerechtigkeitskon-
zeption kennen, wenn nidmlich eine unsichtbare Hand das gesellschaftli-
che Zusammenleben bereits von sich aus und im Riicken des Bewufit-
seins der Gesellschaftsmitglieder in dem moralisch geforderten Sinne
zum Besten lenkt und steuert.

Stellen wir uns eine Gesellschaft vor, in der tatsichlich die Maximie-
rung des Gesamtnutzens - den Umstinden entsprechend - in groftmog-
lichen Grad realisiert ist; wir hitten dann eine dem utilitaristischen
Ideal entsprechende Gesellschaft. Doch nehmen wir weiter an, niemand
oder nur wenige Auserwihlte wissen etwas von dieser wunderbaren
Tatsache; vielleicht denken die Mitglieder der Gesellschaft, dafd ihre

256

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundrechte von iibergeordneter Wichtigkeit sind, daB sie selbst zum
Preis eines geringeren Allgemeinwohls respektiert werden miifiten. Die
Biirger dieser Gesellschaft wiirden sich also iiber die effektiven Prinzi-
pien ihrer eigenen Gesellschaft selbst tiuschen. Abgesehen von der
Frage, ob ein solches Gedankenexperiment iiberhaupt sinnvoll ist, fiir
den Utilitaristen wére es ohne Bedeutung, was die Leute denken, wenn
ihre falschen Meinungen dem utilitaristischen Wohlfahrtsziel niitzlich
sind, dann sind sie fiir den Utilitaristen auch vorzuziehen; dem Utilitari-
sten stellt sich also die Frage, ob das Offentlichkeitskriterium iiberhaupt
begriindet werden kann.

Damit ist erneut der Vertragstheoretiker herausgefordert; aber es
stellt sich auch die Frage, ob das angefiihrte Gedankenexperiment tat-
sachlich sinnvoll ist: Denn wenn alle Mitglieder einer Gesellschaft an
die grundlegende Bedeutung von Menschen- und Biirgerrechten glau-
ben, und wenn sie ihr Handeln auch effektiv an dieser Idealvorstellung
ausrichten, welchen Sinn hat es dann iiberhaupt noch von einer nach
utilitaristischen Idealen geordneten Gesellschaft zu sprechen? Die in
einer Gesellschaft herrschende Moraltheorie muf} ja auf irgendeine Art
und Weise Eingang in die Handlungsintentionen ihrer Mitglieder ge-
funden haben, sonst wire ja die Moraltheorie praktisch géinzlich ohne
interpretative Relevanz (Abschnitt 5. 1.). Im Konfliktfall zwischen den
Menschenrechten und dem Gesamtnutzen wiirden die Mitglieder der
Gesellschaft hier sicherlich die Menschenrechte iiber den Gesamtnutzen
stellen. Wenn ein Kompatibilist dann behauptet, daB dies auch nur im
Sinne des Gesamtnutzens selbst ist und daf die Grundrechte immer zur
Maximierung des Gesamtnutzens fithren, dann verliert unsere Debatte
ihren Gegenstand. Es scheint also schwer, sich eine utilitaristische Ge-
sellschaft vorzustellen, in der niemand von diesem Gesellschaftsideal
weil.*

Wenn nur wenige davon wissen, bediirfen sie schon besonderer Téu-
schungsmanéver, um die Verletzung der Grundrechte, die unserem
Beispiel gemih von den meisten als wichtig angesehen werden, geheim-
zuhalten. Drehen wir nun aber die Annahmen des Gedankenexperi-
ments um, so dafl zwar die Grundrechte anerkannt werden, alle Perso-
nen aber nur an das utilitaristische Ideal der Gesamtnutzenmaximierung
glauben, so wird die Situation nicht unbeschreibbar, sondern nachgerade

% Mindestens ebenso schwer fillt es jedoch, sich eine utilitaristische Gesellschaft vorzustel-
len, in der alle Mitglieder von den Gerechtigkeitsprinzipien wissen und effektiv ihr Handeln an
ihnen ausrichten mochten. Putnam zufolge wiirden diese Menschen in emer ganz anderen
humanen Welt als der unseren leben und die meisten unserer Beschreibungen, die wir ge-
wohnlicherweise auf Tatsachen und Handlungen in unserer Welt anwenden, wiirden dort nicht
mehr greifen (1981, 140f.).

257

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unvorstellbar. Natiirlich ist fiir den Vertragstheoretiker dann das wich-
tige Offentlichkeitskriterium verletzt, aber es stellt sich die Frage, wie
man eine Gerechtigkeitskonzeption, in der die Menschenrechte einen
wichtigen Platz einnehmen, fiir effektiv realisiert halten kann, wenn
niemand diese Konzeption zum Bestandteil seines handlungsan-
leitenden Denkens macht. Ohne effektfiv motivationale Relevanz wird
eine solche Konzeption sowohl der Arifischen wie auch bereits der inter-
pretativen Relevanz entbehren miissen; schlieflich verlangt die Achtung
der Person eine bestimmte Struktur unserer Intentionen, eine Struktur
von Intentionen, die jedenfalls nicht derjenigen eines Utilitaristen ent-
spricht.

Fiir den Vertragstheoretiker kommt daher der interpretativen Rele-
vanz der Selbstbeschreibung einer Gesellschaft eine Schliisselfunktion
zu, denn die Authentizitit einer Gerechtigkeitskonzeption, ihre Ver-
einbarkeit mit unserem Selbstverstindnis als Person und als Mitglied
einer sozialen Kooperation, spielt fiir ihn eine zentrale Rolle. Die Aner-
kennung der Rechte anderer Personen verlangt immer nach einer entwe-
der erzwungenen oder freiwilligen Selbstbeschrinkung der unbegrenz-
ten Handlungsfreiheit. Daher hiangt das Ideal des Gesellschaftsvertrags
wesentlich von der interpretativen Relevanz der vertragstheoretischen
Theorie ab, die Mitglieder ciner Gesellschaft miissen dazu in der Lage
sein, ihr Handeln mit Hilfe der gleichen moralischen Kategorien zu
verstehen und zu beschreiben, die auch der Moraltheoretiker bei der
Prisentation und Begriindung einer bestimmten Konzeption der politi-
schen Gerechtigkeit verwendet.

Wenn allerdings das Offentlichkeitskriterium auch eng mit einer
nicht-utilitaristischen Moraltheorie verkniipft zu sein scheint, haben wir
damit noch kein Argument fiir das Offentlichkeitskriterium oder gegen
den Utilitarismus. Denn warum sollte dieses Kriterium iiberhaupt fiir die
Bewertung einer Moraltheorie entscheidend sein? Geht man diese Frage
jedoch vom Standpunkt einer méglichen Kohdrenz der verschiedenen
Vernunftvermégen an, dann hat der Advokat des Offentlichkeitskriteri-
ums wenigstens ein Argument fiir sich: Im Gegensatz zum Utilitarismus
verlangt das Ideal des Gesellschaftsvertrags die Offentlichkeit einer
Gerechtigkeitskonzeption nicht zuletzt auch zum Zwecke der Finheit-
lichkeit der theoretischen und praktischen Vernunft. Es wire eine Ge-
fahr fiir die einheitliche Struktur der politischen Vernunft, wenn es fiir
den Moraltheoretiker besser wire, einer Gesellschaft eine Gerechtig-
keitskonzeption zu geben, die dort - im Interesse ihrer Durchsetzbarkeit
und ihres eigenen Erfolges - nicht allgemein bekannt sein diirfte.

Wollen wir dem theoretischen Vernunftgebrauch unabhingig von
praktischen Anforderungen einen eigenen Wert zubilligen, dann haben

258

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir einen weiteren Gesichtspunkt, der fiir die Offentlichkeit der der
gesellschaftlichen Kooperation zugrundeliegenden Prinzipien spricht;
das ist zwar eine bloB hypothetische wenn - dann Rechtfertigung, doch
ist unsere Absicht hier keine Letztbegriindung, sondern eine von einem
bestimmten Selbstverstindnis ausgehende Begriindung von Gerechtig-
keitsprinzipien. Sicher konnte man diese hypothetische Rechtfertigung
zu einer transzendentalen Rechtfertigung ausweiten, wenn man die
zusitzliche Pramisse einfiihrt, dafl man gar nicht sinnvoll wollen kann,
keinen Gebrauch vom theoretischen Vernunftvermégen zu machen. In
meinen Augen wire diese zusitzliche Pramisse allerdings ihrerseits
nicht mehr zu begriinden, denn warum wollte man nicht wollen kénnen,
auf die Wahrheitsorientierung wenigstens eines Teils seiner Meinungen
tiber die jeweils geltende Gesellschaftsordnung zu verzichten?

Wenn die theoretische Vernunft im Interesse der politischen Autono-
mie der praktischen Vernunft untergeordnet ist, so qualifiziert das Of-
fentlichkeitskriterium diese Unterordnung in einer wichtigen Hinsicht:
denn die theoretische Vernunft wird dadurch nicht zum blofien Instru-
ment der praktischen Vernunft. Damit kann die praktische Vernunft
zwar nicht auf den theoretischen Vernunftgebrauch reduziert werden,
die politische Selbstbestimmung ist schlieBlich keine Angelegenheit
einer richtigen Erkenntnis, so verlangt das Offentlichkeitskriterium
doch, dafl der theoretische Vernunftgebrauch vom praktischen Ver-
nunftgebrauch unabhiingig bleibt. Wir konnen dieses komplexe Verhilt-
nis durch die Unterscheidung von zwei Modi des Vernunftgebrauchs
klarer kennzeichnen; insofern wir es mit dem Gebrauch des reinen theo-
retischen Vernunftvermogens in Form von metaphysischen Spekulatio-
nen zu tun haben ist von einer Unterordnung der theoretischen unter
den Gebrauch des reinen praktischen Vernunftvermégens auszugehen.
Doch als empirische theoretische Vernunft, die das Wissen um die ge-
sellschaftlichen Zustinde betrifft, hat die praktische Vernunft eine irre-
duzible Quelle des theoretischen Vernunftgebrauchs neben sich anzuer-
kennen.

Selbst wenn unser Interesse an einer politischen Autonomie dem Er-
kenntnisinteresse vorausgeht oder jedenfalls vom letzteren unabhingig
ist, so wird der theoretische Vernunftgebrauch deswegen doch nicht aus
dem praktischen Vernunfigebrauch abgeleitet. Beispielsweise ist auch
die Metaphysik nicht einfach dem politischen Willen unterzuordnen; die
theoretische und die praktische Vernunft entspringen aus voneinander
unabhingigen Quellen und sind nicht aufeinander reduzierbar; inner-
halb der Struktur der politischen Vernunft wird andererseits aber auch
thre Kohdrenz und Komplementaritdt deutlich. Die Vernunft, in ihrem
verschiedene Vermogen umfassenden politischen Gebrauch, kann des-

259

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halb als ein Vermogen angesehen werden, das von der Konvergenz einer
heterogenen Pluralitdt unterschiedlicher Bestandteile konstituiert wird,
sie setzt sich aus mehreren Vermogen zusammen, und diese unter-
schiedlichen Vermdgen widersprechen einander zwar nicht grundsitz-
lich, doch sie zielen auch nicht immer in die gleiche Richtung.

Wie schon die Bezichung zwischen dem Verniinftigen und dem Ra-
tionalen innerhalb des praktischen Vernunftgebrauchs selbst, so ist auch
die Beziehung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ein
vielfiltiges Beziehungsgeflecht von hierarchischer Irreduzibilitdt und
komplementdrer Interdependenz dieser beiden Vermogen. Neben den
Gerechtigkeitsprinzipien gibt es Fragen nach dem Ursprung, der Natur
und dem Zweck der Welt im ganzen, iiber welche die politische Ver-
nunft keine Aussagen mit einem Anspruch auf allgemein verbindliche
Geltung machen kann. Das Offentlichkeitskriterium ist Teil einer
Struktur der Vernunft, in welcher die Giiltigkeiten und Grenzen des
Gebrauchs der verschiedenen Vernunftvermégen festgelegt sind. Das
theoretische und das praktische Vernunftvermégen stehen in dieser
Struktur in einem Verhiltnis der gegenseitigen, kritisch distanzierten
Erginzung, schlieBlich wire die Abwesenheit von Offentlichkeit eine
grofie Gefahr fiir unser moralisches Vermogen, neue Regeln der Koope-
ration vorzuschlagen. Um dies tun zu konnen, ist es notwendig, von den
bestehenden Regeln Kenntnis zu haben; die Offentlichkeit steht im
Dienste unserer politischen Autonomie; doch es ist nicht der theoreti-
sche Gebrauch des Vernunftvermégens selbst, der eine Fundierung der
Prinzipien der politischen Gerechtigkeit erlauben wiirde. In ihrer politi-
schen Funktion ist Moral keine Sache des Wissens oder der Einsicht; sie
betrifft direkt unser Wollen und Handeln im Kontext eines Systems der
sozialen Kooperation.

6. 4. Die Struktur der politischen Vernunft

Die Rationalitit und die Moralitit stehen zueinander im Verhéltnis
einer irreduziblen Differenz, dabei beansprucht die letztere eine Priori-
tat gegeniiber der ersteren. Zunichst wird die Moralitit selbst als ein
Bestandteil eines umgreifenden Vermogens zur Vemniinftigkeit verstan-
den; auBerdem erschienen uns die Vermdgen zum Verniinftigem wie
auch zum Rationalen als intern differenziert. Das Verniinftige beinhaltet
neben dem Gerechtigkeitssinn eine Initiativkraft, selbst Vorschlidge zur
fairen Gestaltung der sozialen Kooperation zu unterbreiten und ein
Element der theoretischen Vernunft; deshalb kann Rawls vom Verniinf-

260

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigen als einer allgemeinen Fihigkeit einer politischen Person sprechen,
die iiber den Gerechtigkeitssinn hinausgeht. Der Gerechtigkeitssinn ist
innerhalb dieser Struktur des Verniinftigen dem spekulativen Vernunft-
gebrauch - zum Zweck der Begriindung einer Konzeption der politi-
schen Gerechtigkeit - iibergeordnet und nicht aus diesem abzuleiten. Er
erlegt, was deren politischen Gebrauch angeht, jeder Art von philoso-
phischer oder religioser Weltanschauung die Biirden des Urteils auf. Er
begrenzt damit die Ausiibung der reinen theoretischen Vernunft auf das
Gebiet der Metaphysik und der empirischen theoretischen Vernunft auf
den Bereich der Natur- und Sozialwissenschaften; die Biirden des Ur-
teils verhindern einen Ubergriff der theoretischen Vernunft auf das
Gebiet der politischen Gerechtigkeit. AuBlerdem bezieht sich der Ge-
rechtigkeitssinn nicht nur auf eine bestimmte Verteilung von Giitern als
anzustrebendem Endzustand politischen Handelns - wie z. B. beim Dif-
ferenzprinzip; er nimmt eine aktive, gestaltende Seite in die Konzeption
der politischen Gerechtigkeit mit auf: denn die Giiter miissen produziert
werden, bevor sie verteilt werden konnen. Das Gemeinwesen stellt eine
kollektive, intern strukturierte Handlungseinheit dar, welche die Ver-
antwortlichkeiten unter ihren Mitgliedern auf eine gerechte Weise ver-
teilt (vgl. Abschnitt 5. 4.). Jedes einzelne Mitglied hat die Chance, diese
Handlungs- und Verantwortungseinheit nach seinen Vorstellungen zu
beeinflussen; konkret bedeutet dies nun, dal das Vermégen des Ver-
niinftigen auch die Moglichkeit vorsieht, selbst neue Regeln fiir ein
faires System der gesellschaftlichen Zusammenarbeit vorzuschlagen und
im Gemeinwesen durchzusetzen; es beinhaltet auch die Anerkennung
der staatsbiirgerlichen Verantwortung nachzukommen und im Rahmen
einer moralischen Arbeitsteilung seinen Anteil zu leisten.

Auch das Vermogen zur Rationalitit ist intern differenziert: Zum ei-
nen beinhaltet es das Vermégen, eine Konzeption des guten Lebens
selbst zu bestimmen; dariiber hinaus enthilt es die Fahigkeit, diese Kon-
zeption auch zu revidieren und nutzenmaximierend zu verfolgen. Erst
dieser letzte Aspekt ist wohl derjenige, der im Sinne einer rational-
choice-theory mit dem Begriff der Rationalitit gemeint ist; er ist dann
tatsichlich instrumentell auf eine bestimmte vorgegebene Zielvorstel-
lung bezogen und verhilt sich zu dieser Zielvorstellung im maximieren-
den Sinne. Sicherlich ist dieser Aspekt der Rationalitit in einer iiber-
greifenden Struktur der politischen Vernunft enthalten und muf} einen
Platz zugewiesen bekommen, er erschopft aber nicht schon die Reich-
weite und interne Komplexitit dessen, was unter der politischen Ver-
nunft zu verstehen ist.

Die personale Autonomie, das Vermogen. die letzten Ziele zu bewer-
ten und auch Verantwortung fiir die jeweilige Vorstellung des guten

261

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebens zu iibernehmen, iibersteigt das bloBe Vermogen, die jeweiligen
Ziele zu realisieren und die jeweiligen Bediirfnisse zu befriedigen. Au-
flerdem haben wir gesehen, daf die interne Komplexitit des Verniinfti-
gen auf verschiedene Weise der internen Komplexitit des Rationalen
entspricht. Insgesamt gesehen ist es vor allem das Vermégen zur Auto-
nomie - vor allem im politischen, aber dann auch im personalen Bereich
-, welches die Artikulation beider Vermogen bestimmt, die politische
Autonomie garantiert die Moglichkeit der kollektiven Selbstbestim-
mung, die personale Autonomie dagegen ermoglicht die Revidierbarkeit
der jeweiligen Konzeption des guten Lebens. Die politische Autonomie
beruht zwar nicht auf der personalen Autonomie als deren Vorausset-
zung, denn man kann sich ein politisch autonomes Gemeinwesen vor-
stellen, dessen Mitglieder selbst nicht autonom im Sinne eines umfas-
senden moralischen Liberalismus sind, umgekehrt ist auch die politische
Autonomie nicht Voraussetzung fiir die Verwirklichung einer persona-
len Autonomie, denn unter Umstinden kann man selbst unter der Be-
dingung der politischen Heteronomie ein autonomes personales Leben
fithren. Dennoch gibt es Affinititen zwischen beiden Autonomiemodel-
len; die Idee der personalen Autonomie drangt hin zur Verwirklichung
auch politisch autonomer Verhiltnisse, umgekehrt hat es die Idee der
politischen Autonomie ihrerseits leichter, in einer autonomen politi-
schen Gemeinschaft verwirklicht zu werden, deren Mitglieder den Wert
auch der personalen Autonomie anerkennen.® Das Interesse an der
politischen Autonomie einer Gemeinschaft wird von allen Biirgern
geteilt und es begrenzt auch die urspriingliche Verschiedenheit der Per-
sonen, sie haben vielmehr ein zentrales moralisches Ziel gemeinsam:

»» In the well-ordered society of justice as fairmess citizens share a common aim
... namely, the aim of insuring that political and social institutions are just, and
of giving justice to persons generally, as what citizens need for themselves and
want for one another. It is not true, then, that in a liberal view citizens have no
fundamental common aim. Nor is it true that the aim of political justice is not an
important part of their noninstitutional, or moral identity.“ (PL, 146 FN. 13)

Die Gerechtigkeit ihrer politischen Institutionen und vor allem anderen
das Interesse an der Handlungsfahigkeit ihres Gemeinwesens sind ihnen

% Neiman geht aber zu weit mit ihrer These, daB es das Ziel eines Staates sein milsse, die
Entwicklung der personalen Autonomie seiner Birger zu fordem (1994, 119). Sicherlich
gehort es zu den Aufgaben des Staats, die gesellschaftlichen Bedingungen der Moglichkeit zur
Verwirklichung der personalen Autonomie zu schaffen und zu erhalten. Doch kann er damit
nicht die Verantwortung zur Ausbildung der Autonomie eines jeden einzelnen ibemehmen
noch auch bezweckt er notwendigerweise die Realisierung der personalen Autonomie jedes
einzelnen etwa mit Mitteln des staatlichen Zwangs. Der Staat hat auch die Verwirklichung
nicht-autonomer Lebensformen zu achten und zu schiitzen.

262

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeinsame Ziele, die sie als Mitglieder einer Gesellschaft teilen und
ihnen manchmal Opfer abverlangen. Dieses politische Ziel wird zum
Bestandteil ihrer moralischen Identitdt und bildet die Basis einer gesell-
schaftlichen Einheit, auch einer Konzeption des gemeinsamen Guten,
welche sich ihrerseits wesentlich erst im Bezug auf bestimmte Prinzi-
pien der politischen Gerechtigkeit bestimmen ldft. Letztlich besteht
weiter eine Prioritit der Moralitit gegeniiber der Rationalitit, die nun
aber in Form einer Prioritit des Verniinftigen gegeniiber dem Rationa-
len gefafit wird. Beide Pole dieser differenzierten Hierarchisierung sind
gleichermaflen notwendig, die Moralitét erscheint nicht mehr als eine
bloB externe Beschriankung, die den Parteien im Urzustand von auflen
auferlegt wird; in der Form des Verniinftigen hat sie ihren Ursprung in
der politischen Konzeption der Person selbst. Die spezifischen Bedin-
gungen, unter denen die Parteien im Urzustand iiber die zu wihlende
Gerechtigkeitskonzeption beraten, konnen aus der politischen Konzep-
tion der Person extrapoliert werden, hierbei geht es keineswegs um eine
metaphysische Grundlegung oder eine rationale Deduktion, die politi-
sche Konzeption der Person sollte als Vorschlag in Form eines be-
stimmten Selbstverstindnisses unserer Person und unserer Rolle in der
heutigen Gesellschaft verstanden werden, von wo aus wir Prozesse der
moralischen Debatte beginnen lassen konnen.

Wenn auch keine Einheit der praktischen Vernunft iiberhaupt zu er-
zielen ist, wie ein optimistischer Rawls noch zu Beginn der 80er Jahre
annimmt (KC, 532), so ist damit aber zumindest die Einheit einer politi-
schen Vernunft gewihrleistet. Was die verschiedenen Konzeptionen des
guten Lebens angeht, so miissen wir uns nicht einig werden; daher kann
es auf diesem Gebiet eine Pluralitit von guten Griinden fiir unser Han-
deln, verniinftige Meinungsverschiedenheiten iiber die Konzeption eines
guten Lebens geben. Doch was die Gerechtigkeit, die Form des Zusam-
menlebens mit anderen in einer politischen Gemeinschaft angeht, so
konnen wir uns bei der Bestimmung der fiir die Ordnung unseres Ge-
meinwesens mafgeblichen Prinzipien diese Toleranz nicht leisten; wir
stehen dabei vor der Aufgabe, eine gemeinsame Grundlage zu finden,
auf der wir ein System der gemeinschaftlichen Zusammenarbeit errich-
ten konnen. Diesem System der gesellschaftlichen Zusammenarbeit liegt
selbst wiederum ein kompliziertes Wechselspiel zwischen dem Verniinf-
tigen und dem Rationalen zugrunde: Einerseits stehen sie in einem Vor-
aussetzungs- und Subordinationsverhiltnis; andererseits sind sie in
einem Verhiltnis des wechselseitigen Aufeinanderverwiesenseins zu
sehen:

263

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"The Reasonable presupposes and subordinates the Rational. It defines the
terms of cooperation acceptable to all within some group of separately identifia-
ble persons, each of whom possesses and can exercise the two moral powers.
All have a conception of their good which defines their rational advantage, and
everyone has a normally effective sense of justice: a capacity to honor the fair
terms of cooperation. The Reasonable presupposes the Rational, because, with-
out conceptions of the good that move members of the group, there is no point to
social cooperation nor to notions of right and justice, even though such coopera-
tion realizes values that go beyond what conceptions of the good specify taken
alone. The Reasonable subordinates the Rational because its principles limit,
and in a Kantian doctrine limit absolutely, the final ends that can be pursued."
(KC, 530; vgl. PL, 48 - 54)

Das Verniinftige und das Rationale erscheinen derart als zwei unabhin-
gige und irreduzible Kapazititen, die einander innerhalb der politischen
Konzeption der Person ergidnzen und die Basis der Konstruktion der
Gerechtigkeitsprinzipien bilden; dabei wird weder der Anspruch
erhoben, dafl beide Aspekte der Vernunft miteinander zu verséhnen
sind, noch wird andererseits von der pessimistischen Annahme ausge-
gangen, daB es undenkbar sei, beide Aspekte in einer Struktur der politi-
schen Vernunft zu integrieren. Das verniinftige Vermogen ist mit der
Losung der Aufgabe einer Rechtfertigung einer Konzeption der Gerech-
tigkeit betraut, es hat dabei allerdings dem Strukturelement eines ratio-
nalen Vermégens auf angemessene Weise Rechnung zu tragen. Eine
transzendentalen Argumentationsfigur Gebrauch gemacht, die das Ver-
niinftige etwa als Voraussetzung einer Moglichkeit des Rationalen iiber-
haupt fassen wiirde, um aus diesem Voraussetzungsverhiltnis etwa auch
das Subordinationsverhiltnis des Rationalen abzuleiten, wird hier nicht
in Anspruch genommen. Denn umgekehrt ist auch der Vermégen zum
Verniinftigen auf das rationale Vermogen angewiesen; das Rationale
erfiillt schlieBlich auch die wichtige Aufgabe der Motivation der Person,
ob nun zur Verfolgung einer Konzeption des guten Lebens oder aber zur
Errichtung einer gerechten Gesellschaft:

,-Within the idea of fair cooperation the reasonable and the rational are comple-
mentary ideas... They work in tandem to specify the idea of fair terms of
coperation... As complementary ideas, neither the reasonable nor the rational
can stand without the other. Merely reasonable agents would have no ends of
their own they wanted to advance by fair cooperation, merely rational agents
lack a sense of justice and fail to recognize the independent validity of the
claims of others.“ (PL, 52)

Das Subordinationsverhiltnis ergibt sich nicht aus einem inneren
Aspekt des Rationalen, sondern aus der Tatsache, daB verschiedene
Personen verschiedene Konzeptionen des guten Lebens verfolgen und

264

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit auch verschiedene Ideen des rationalen Vorteils haben. Weder
kann das Verniinftige vom Rationalen, von einer bestimmten Konzep-
tion des guten Lebens abgeleitet werden; noch kann umgekehrt das
Rationale, cine bestimmte Konzeption des guten Lebens, vom Verniinf-
tigen, von den wesentlichen Prinzipien eines gerechten Gesellschafts-
modells abgeleitet werden. In vielen Konzeptionen des guten Lebens
sind zwar auch jeweils Modelle des gerechten Zusammenlebens ange-
legt; und es gibt dann auch eine Neigung, das Zwangsmonopol des
Staates zur Durchsetzung dieser ethisch fundierten Konzeption der poli-
tischen Gerechtigkeit einzusetzen (Nagel EP, 154).

Gerade Religionen kennen nicht wie der politische Liberalismus eine
Trennung der politischen Gerechtigkeit vom guten Leben; das Verniinf-
tige geht hier Hand in Hand mit einer bestimmten inhaltlichen Auffas-
sung iiber das Rationale. Das Verniinftige - oder besser die Konzeption
einer gerechten Gesellschaft - wird hier aus einer bestimmten Rationali-
tatskonzeption, einer Konzeption des guten Lebens in Form des Heils
der Person abgeleitet. Die komplexe Struktur der politischen Vernunft
wird hierbei aber monolithisch verkiirzt, das Verniinftige auf das Ratio-
nale reduziert, das seinerseits wiederum unmittelbar mit einer metaphy-
sischen Doktrin iiber den Ursprung der Welt und die Rolle des Men-
schen darin verkniipft ist. Einen dhnlichen Fehler begehen diejenigen,
die das Rationale aus dem Verniinftigen ableiten wollen, es gibt in deren
Auffassung keine bessere Konzeption des guten Lebens als diejenige, die
sich die Verwirklichung und Erhaltung einer gerechten Gesellschaft
zum Ziel setzen. Eine Konzeption des guten Lebens etwa, die nicht dem
iibergeordneten Ziel der Errichtung eines gerechten Gemeinwesens
gewidmet ist, erscheint dort nicht nur als etwas Unverniinftiges, sondern
als etwas geradezu Irrationales; fiir den Republikanismus ist etwa die
beste Form des guten Lebens diejenige, die im Dienste der Verwirkli-
chung einer gerechten Gesellschaft steht; hier fillt also die politische
Moralitdt mit der personalen Ethik in eins. Nur gibt es eben auch ver-
niinftige Konzeptionen des guten Lebens, die nicht derart auf eine be-
stimmte Konzeption der politischen Gerechtigkeit Bezug nehmen; man-
che Konzeptionen des Guten werden dabei mit bestimmten Elementen
der politischen Gerechtigkeit in Konflikt geraten konnen.

Gegen beide reduktionistische Varianten gilt es auf einer wechselsei-
tigen Irreduzibilitat des Verniinftigen und des Rationalen zu beharren;
sie erganzen sich zwar, konnen aber nicht jeweils durch ihren Gegenpol
ersetzt bzw. aus diesem abgeleitet werden. Dieses Irreduzibilititsverhdlt-
nis zwischen verschiedenen Modi des praktischen Vernunftgebrauchs
tritt damit neben ein auf dhnliche Weise strukturiertes Irreduzibilitiits-
verhiltnis der theoretischen und der praktischen Vernunft. Zum Pro-

265

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blem wird uns diese Verhiltnisbestimmung vor allem dann, wenn wir
uns die praktische Relevanz dieser politischen Konzeption der Person in
einer nicht-idealen Welt vergegenwirtigen wollen, die von verschiede-
nen Varianten der Immoralitdt und Irrationalitat gekennzeichnet ist; in
der realen Welt fillt es viel schwerer als in einer idealen Welt, Opfer fiir
das Verniinftige zu bringen. Andere sind dort eben nicht zu den glei-
chen Opfern bereit; das Problem der Zumutbarkeit kommt hier ins Spiel.

Fassen wir den mit der Bestimmung der Struktur der politischen Ver-
nunft erreichten Stand der Diskussion zusammen; Wir sind von Rawls'
Intuition ausgegangen, daf Personen verschieden sind und haben diese
als eine bestimmte Auffassung des Verhiltnisses von Moral und Ratio-
nalitit gedeutet. Rationalitit wire eine strikt individualistische und
instrumentelle Zweckrationalitdt, die sich allein auf den Nutzen von
Handlungen oder Institutionen fiir ein je einzelnes Individuum bezége;,
die Moral ginge dagegen in ihrer sozialen Rolle als Koordinierungsin-
strument von Handlungen verschiedener Personen auf, das Selbstver-
haltnis einer Person tastet sie nicht an. Parfits revisiondre Metaphysik
hat Rawls nun aber zu einer differenzierteren Sichtweise veranlafit,
Rationalitit bezieht sich nach Rawls nicht mehr allein auf das Indivi-
duum, es gibt gemeinsame Werte, die verschiedene Personen teilen und
die Basis einer nicht-individualistischen und einer nicht-instrumentali-
stischen Konzeption von Rationalitit - die jetzt in der Form der Ver-
nunft (reasonableness) auftritt - sein konnen. In einer gerechten Gesell-
schaft ist verschiedenen Personen ein Ziel gemeinsam, dem sie auch
individuelle Zwecksetzungen unterzuordnen bereit sind; auch die in-
haltliche Bestimmung dieses gemeinschaftlichen Zweckes fillt in die
Reichweite einer Ausiibung ihres ersten moralischen Vermoégens zum
Verniinftigen. Aufierdem hat uns das Phianomen der Willensschwiche
vor das Problem cines irrationalen Individuums gestellt, welches wir mit
Hilfe einer hohergeordneten Rationalititskonzeption zu l9sen versucht
haben, die sich auf eine im Ideal einer integren Person realisierte Korre-
spondenz von begriindeten praktischen Urteilen und dementsprechend
motivierten Handlungen bezieht.

Umgekehrt macht es Parfits reduktionistische Sichtweise der perso-
nalen Identitit notwendig zu beriicksichtigen, daf} sich die Konzeption
des guten Lebens einer Person verdndern oder von dieser revidiert wer-
den kann; wenn das Vermégen zur Selbstbestimmung, zur Revision
auch einer Konzeption des Guten uns als wertvoll erscheint, wird dieses
Vermogen seinerseits wieder einer bestimmten Konzeption von Ratio-
nalitit, die nicht blo} in der Nutzenmaximierung aufgeht, zugrunde
liegen. Eine solche Konzeption bezieht sich dann auf die Ausbildung

266

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Erhaltung des Vermogens der Zwecksetzung selbst; damit hat dann
die Moral eine Rolle auch fiir das /ndividuum zu spielen, die sich aus
dieser besonderen Konzeption der Rationalitit ergibt. Genauso wie die
Rationalitit sich auf interpersonale Bezichungen erstreckt, betritt die
Moral somit die Sphire des intertemporalen Selbstverhiltnisses einer
Person. Der Sinngehalt der Intuition einer Verschiedenheit von Perso-
nen prisentiert sich uns damit in einer wesentlich differenzierteren
Fassung; der Gesellschaftsvertrag hdngt nicht von einer Verschiedenheit
von Personen, einer individualistisch-instrumentellen Konzeption der
Rationalitit und einer blof sozial-koordinierenden Konzeption der Mo-
ralitit ab.

Die zweite neo-utilitaristische Herausforderung betraf den deskripti-
ven Status der Intuition einer Verschiedenheit von Personen, der zu
einer Grundlegung der Moraltheorie nicht hinreiche: Der Utilitarismus
konne weitaus bessere Griinde fiir unsere moralischen Intuitionen an-
bieten, ohne diesen Gewalt anzutun. Wir haben gesehen, daB die kom-
patibilistische Kritik nicht nur die Griinde von den Urteilen und Moti-
ven der Moral so trennt, daB sie nichts mehr mit unserem Verstindnis
dessen zu tun haben, was wir gemeinhin als die Rolle und das Funda-
ment der Moral betrachten. Die kompatibilistische Kritik hingt auch
von einer umfassenden Moraltheorie ab, die keine rivalisierenden Mo-
raltheorien neben sich duldet; sie beansprucht, das universelle Funda-
ment fiir alle Handlungsbereiche darzustellen. Das erscheint nicht nur
als inkompatibel mit unserer politischen Konzeption der Person, fiir die
wir verschiedene moralische und intellektuelle Vermégen als konstitutiv
angeschen haben; es wird auch dem Faktum des Pluralismus nicht ge-
recht, das fiir eine liberale Gesellschaft charakteristisch ist, in der ver-
schiedene umfassende moralische Doktrinen koexistieren und auch
rivalisieren. Der Utilitarismus kann also in ¢iner pluralistischen Gesell-
schaft nicht selbst die Grundlage fiir eine gesellschaftliche Einheit be-
reitstellen. Als umfassende Theorie der Moral leistet der Utilitarismus
mehr als notig, denn wir haben lediglich nach dem Fundament fiir eine
liberale Gesellschaftsordnung gefragt; der Utilitarismus erklért sich zum
Fundament aller Gebiete der moralischen Beurteilung von Handlungen
und Institutionen. Doch zu wenig leistet der Utilitarismus - im Unter-
schied etwa zu einer Konzeption der politischen Vernunft, die im Ge-
sellschaftsvertrag ihre Grundlage findet - in Hinblick darauf, daB er
nicht den Konvergenzpunkt verschiedener anderslautender umfassender
Moraltheorien bilden kann; mit einer pluralistischen Gesellschaft, die
die Rivalitit verschiedener umfassender Moraldoktrinen anerkennt,
wird sich der Utilitarismus nicht arrangieren kénnen.

267

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zuletzt die Reichweite der Intuition einer Verschiedenheit von
Personen angeht, werden wir im abschliefenden Kapitel sehen, ob die
Theorie des Gesellschaftsvertrags so erweitert werden kann, daf sie den
Anforderungen auch einer praktischen Relevanz der Moraltheorie nach-
kommen kann. Die Intuition einer Verschiedenheit von Personen war
bisher auf die idealen Umstinde einer wohlgeordneten Gesellschaft
begrenzt; ob der mit ihr verbundene Priorititsanspruch der Moralitit
gegeniiber der Zweckrationalitdt auch in nicht-idealen Verhiltnissen
anerkannt wird, steht wieder auf einem anderen Blatt. Die Zumutbarkeit
der Moral - von einem rationalen Standpunkt aus gesehen - steht gerade
in Frage, solange die moralischen Normen nicht von allen Mitgliedern
einer Gesellschaft befolgt werden. Dieses Problem taucht auf andere Art
und Weise im Kontext der internationalen Gerechtigkeit wieder auf
(vgl. Rinderle 1994b, 696): Es stellt sich generell die Frage, ob es mog-
lich ist, eine innerstaatliche Gerechtigkeit in e¢inem internationalen
Kontext zu realisieren, der den Mafstiben einer Moralitit zwischen
Staaten nicht gerecht wird. Die innerstaatliche Gerechtigkeit wird sich
nicht gegeniiber der internationalen Gerechtigkeit insulieren lassen; und
hier ist wohl auch einer der Schwachpunkte des Konstruktionsverfah-
rens von Rawls auszumachen, das je nach Bedarf auf verschiedene Be-
reiche anwendbar sein soll, ohne dann den inneren Zusammenhang
zwischen diesen Bereichen zu beriicksichtigen.

268

https://dol.org/10.5771/9783495983903-213 - am 17.01.2026, 14:45:17.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1. Konstruktivismus versus Intuitionismus
	6.2. Die politische Konzeption der Person
	6.2.1. Persona als Maske
	6.2.2. Das vernünftige Vermögen
	6.2.3. Das rationale Vermögen
	6.2.4. Das intellektuelle Vermögen

	6.3. Ein faires System der sozialen Kooperation
	6.3.1. Authentizität und kollektive Autonomie
	6.3.2. Reziprozität und Provozierbarkeit
	6.3.3. Rationale Vor-und Nachteile
	6.3.4. Legitimation durch Kommunikation?

	6.4. Die Struktur der politischen Vernunft

