1. Einleitung

Von einem modernen Selbstverstandnis des Menschen In seiner Logik-Vorlesung
gibt Immanuel Kant folgende Auskunft iiber den Gegenstandsbereich philo-
sophischer Praxis:

»Was aber Philosophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft:
so kann man sie auch eine Wissenschaft von der hochsten Maxime des
Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern man unter Maxime das innere
Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht. Denn Philosophie
in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles Er-
kenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen
Vernunft, dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und
sich in ihm zur Einheit vereinigen missen. Das Feld der Philosophie in
dieser weltblrgerlichen Bedeutung laft sich auf folgende Fragen bringen:

1) Was kann ich wissen?
2) Was soll ich thun?

3) Was darf ich hoffen?
4) Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte
die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde kénnte man aber
alles dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf
die letzte beziehen. [...] Das letztere ist das néthigste aber auch das schwers-

te.

Betreiben wir Philosophie nach dem, was Kant Weltbegriff in Abgrenzung zu
einem Schulbegriff von Philosophie nennt, so fragen wir nach der héchsten

1 Kant, AA IX: Logik — Physische Geographie, Padagogik, 24.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft. Wir fragen nach dem Endzweck
unserer Vernunft. Damit stellen wir eine Frage, die nach Kant notwendi-
gerweise jedermann interessiert.” Kant klirt uns auch dariitber auf, in wel-
cher Form sich diese Frage stellt, indem er zuerst eine Liste von vier Fragen
der weltbiirgerlichen Philosophie aufstellt, um aber sogleich die letzte dieser
Fragen als die grundlegendste herauszustellen. Diese >nothigstes, aber auch
sschwerste« Frage ist die Frage danach, was der Mensch ist. Die Frage danach,
was der Mensch ist, handelt von unserem Selbstverstindnis als Menschen.
Kant gibt uns zwei fiir unser modernes Selbstverstindnis paradigmatische
Antworten auf diese Frage. Einmal in seiner theoretischen Philosophie un-
ter dem Prinzip der Kritik der Vernunft durch sich selbst und dann in sei-
ner praktischen Philosophie unter dem Prinzip der Selbstgesetzgebung der
Vernunft. Das erste Prinzip wird durch die Aufgabenstellung und Durchfith-
rung der Kritik der reinen Vernunft implizit verdeutlicht,® das zweite Prinzip
beschreibt Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten explizit.* Bezieht
man die beiden Prinzipien auf die Frage nach dem Menschen, erhalten wir
folgende Antworten. Erstens, der Mensch ist ein selbstkritisches Wesen. Es
scheint in der Natur des Menschen zu liegen, eine spezifische Art von Kri-
tik iitben zu kénnen. Zweitens, der Mensch ist ein selbstbestimmtes Wesen.
Die Natur des Menschen scheint sich dadurch auszuzeichnen, eine spezifi-
sche Art von Freiheit realisieren zu kénnen. Die vorliegende Arbeit hat sich

2 »Weltbegriff heifit hier derjenige, der das betrifft, was jedermann notwendig interes-
siert; mithin bestimme ich die Absicht einer Wissenschaft nach Schulbegriffen, wenn
sie nur als eine von den Geschicklichkeiten zu gewissen beliebigen Zwecken angese-
hen wird« (Kant, KrV, A 839/B 543 Anmerkung).

3 Der Genitiv (der) kann sowohl als genitivus objectivus wie auch als genitivus subjectivus
gelesen werden, also als eine Kritik an der Vernunft und durch die Vernunft. Als obers-
tes Erkenntnisvermoégen kann sich die Vernunft selbst zum Gegenstand einer Kritik
machen. Die Vernunft selbst soll Aufschluss ber die grundlegenden Prinzipien bzw.
Méglichkeitsbedingungen von Erkenntnis geben. Diese Untersuchung ist somit eine
Reflexion der Vernunft auf sich selbst, wobei diese Selbstreflexion es ist, welche die
Grenzen des rechtmafiigen Anspruchs, Wissen tiber die Gegenstinde der (auch nicht-
empirischen) Welt zu erlangen, aufzeigen soll. Kant spricht vom »Gerichtshof der Ver-
nunft« (vgl. Kant, KrV, A751/B 779), vor dem die Vernunft Klager, Angeklagter und Rich-
ter zugleich ist.

4 Unser Wille ist dem Gesetz »so unterworfen, da er auch als selbstgesetzgebend und
eben um deswillen allererst dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber betrachten
kann) unterworfen, angesehen werden muf« (Kant, AA IV: Grundlegung zur Metaphy-
sik der Sitten, 431).

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

zur Aufgabe gesetzt, diese beiden Antworten auf die Frage nach dem Men-
schen in einen Zusammenhang zu bringen. Unter dem Titel Freiheit der Kritik
wollen wir zeigen, inwieweit wir selbstbestimmte Wesen sind, indem wir Kri-
tik an uns selbst itben, und inwieweit wir Kritik an uns selbst itben, indem
wir selbstbestimmte Wesen sind. Dies beschreibt einen zirkuliren Zusam-
menhang: Freiheit durch Kritik und Kritik durch Freiheit. Freiheit ist genau-
so Ausgangspunkt wie Resultat der Kritik. Wir werden diesen Zirkel nicht
auflésen. Freiheit ist kein Zustand, sondern realisiert sich innerhalb dieses
zirkuliren Prozesses.”

Diese Arbeit bezieht ihren systematischen Anspruch auf die gegenwirtige
Zeit. Wenn wir von der Moderne sprechen, dann folgen wir Hegels Verstind-
nis davon, dass Philosophie jeweils ihre eigene Zeit auf den Begriff zu bringen
hat und auch nicht anders kann: »Jede Philosophie ist Philosophie ihrer Zeit,
sie ist Glied in der ganzen Kette der geistigen Entwicklung; sie kann also nur
Befriedigung fiir die Interessen gewihren, die ihrer Zeit angemessen sind.«®
Mit Moderne bezeichnen wir die Zeit, in der wir leben.” Moderne Selbstver-
stindnisse und Praktiken sind zeitgendssische Selbstverstindnisse und Prak-
tiken. Unser modernes Selbstverstindnis haben wir mit Kant als selbstbe-
stimmt und selbstkritisch beschrieben.® Wir wollen beides als Freiheit der
Kritik im Zusammenhang erliutern: Die Moderne zeichnet sich dadurch aus,
dass der immanent-kritische Mafdstab unseres Selbstverstindnisses (sowie
unserer Praxis) die Freiheit der Kritik ist. Indem der Maf3stab der Freiheit
der Kritik die Freiheit der Kritik selbst ist, zeichnen sich moderne Praktiken
als grundlegend selbstreflexiv aus.

Das »Kantische Paradox« der Selbsthestimmung Betrachtet man das Prinzip der
Selbstgesetzgebung der Vernunft unabhingig vom Prinzip der Kritik der Ver-

5 Freiheit als ein Vermogen vorauszusetzen, das der Mensch schon immer habe, kriti-
siert Ruda (2018) als den Mythos der Gegebenheit der Freiheit. Modern wird die Phi-
losophie der Freiheit hingegen durch ihre wiederholte Kritik an diesem Mythos.

6 Hegel 19864, 64.

7 Neben Immanuel Kant gilt Jean-Jacques Rousseau als Vordenker eines modernen
Selbstverstandnisses der Freiheit der Kritik, das sich in der Franzésischen Revolution
politisch manifestiert hat. Eine genaue historische Bestimmung, wie und wann unser
modernes Selbstverstandnis sich entwickelt hat, ist aber nicht Aufgabe dieser Arbeit.

8 Natiirlich gibt es auch andere moderne Selbstverstindnisse, denn moderne Praktiken
zeichnenssich gerade durch eine Pluralitat von Selbstverstindnissen aus, wie wir sehen
werden. Wir wollen aber von diesem Kantischen Ausgangspunkt zunichst starten.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

nunft durch sich selbst, so erscheint es paradox. Das Prinzip der Selbstgesetz-
gebung besagt, dass Gesetze nicht aufgrund einer dufieren oder erstnatiir-
lichen Autoritit verpflichtend sind, sondern selbstgesetzt.” Das Prinzip der
Selbstgesetzgebung verbindet Gesetz und Freiheit. Der Raum der normati-
ven Griinde wird zugleich als ein Reich der Freiheit durch Selbstbestimmung
innerhalb unseres Weltbezugs gedacht.’® Das, was wir >normativ< nennen,
ist demzufolge statt als erstnatiirlich” oder dufierlich-zwanghaft als selbst-
gesetzgebend zu verstehen. Die zeitgendssische post-analytische Philosophie
hat vielfiltig darauf hingewiesen, dass im Prinzip der Selbstgesetzgebung ein
Paradox steckt.”” Wenn wir frei sind, indem wir nur an Gesetze gebunden
sind, die wir uns selbst gegeben haben, dann muss sich der Akt dieser Selbst-
gesetzgebung als solcher in einem »normative void«? abspielen. Der Akt der
Selbstgesetzgebung als solcher muss gleichsam unabhingig von dufderen oder
erstnatiirlichen Gesetzen ablaufen. Wenn es keine vorab gegebenen Gesetze
fiir die Instanziierung der Selbstgesetzgebung gibt, dann handelt es sich bei
einer solchen Gesetzgebung um Willkiir. Es ist aber nicht einsichtig, wie ein
Akt der Willkiir Grundlage fiir eine Gesetzgebung sein kann."*

Bei der Auflésung des Paradoxes der normativen Selbstbestimmung stellt
sich die Frage, wie sich einerseits eine willkiirliche Setzung dieser Selbstbe-
stimmung vermeiden lisst, ohne aber andererseits die Selbstbestimmung di-
rekt oder indirekt durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festzule-
gen.” Wir wollen diese Frage beantworten, indem wir John McDowell folgend
einen Begrift Zweiter Natur einfithren. Durch diesen Begriff wird sich das,

9 Vgl. Khurana 2011, 7ff.

10 Vgl. Brandom 2011, 61ff.

1 Foot vertritt bspw. einen erstnatiirlichen Naturalismus: »There is no change in the
meaning of good between the word as it appears in >good roots<and as it appears in
»good dispositions of the human will« (Foot 2001, 39).

12 Vgl. McDowell (2005), Brandom (2009), Pippin (2000 und 2008), Shell (2009). Im Un-
terschied dazu argumentiert Korsgaard (1996 und 2009) gegen die Auffassung eines
»Kantischen Paradoxes< bzw. dafiir, dass die Losung des Paradoxes bei Kant selbst zu
finden sei.

13 McDowell 2005, 107.

14 Trotzdem versucht bspw. Pettit »Freiheit als Nichtbeherrschung«als Kriterium fiir Ge-
rechtigkeit zu etablieren (vgl. Pettit 2015, 18). Aber auch dabei kann Nichtbeherr-
schung keine Abwesenheit von Fremdbestimmung bedeuten.

15 Im zweiten (indirekten) Fall konnte man auch den Verdacht dufern, die Rede von
Selbstbestimmung sei nur eine Verdeckung dahinterliegender Herrschaftszusam-
menhinge (vgl. Foucault 1993 und Butler 2011).

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

was normativ ist, als zweitnatiirlich, das heif3t selbstbestimmt und gleich-
zeitig diese Selbstbestimmung als erstens intersubjektiv und zweitens zeit-
lich vermittelt herausstellen.’ Durch diese Vermittlung ist Selbstbestimmung
keine willkiirliche Setzung. Das Bild ist damit nicht mehr das von einem An-
fang des Gesetzes, sondern von einer Wiederholung des Gesetzes.”” Durch
diese Wiederholung dndert sich das Verhaltnis zwischen Subjekt und Norm.
Wir werden diesbeziiglich nicht von einem Akt der Selbstgesetzgebung spre-
chen, sondern von reflexiver Aneignung der vorgingigen Normen einer in-
tersubjektiven Praxis auf eine unbestimmte Zukunft hin. Durch den Prozess
reflexiver Aneignung hat das Subjekt an der intersubjektiven Praxis aktiv teil
und kann sich innerhalb dieser Teilhabe als selbstbestimmt verstehen. Im Un-
terschied zum Kantischen Prinzip liegt der Fokus dabei nicht auf der Form
des Gesetzes, sondern auf der Materialitit der normativen Praxis."® Subjekt
und Praxis sind in Bezug auf ihr praktisch-reflexives Selbstverstindnis ko-
konstitutiv. Damit wir mit der Rede von einer solchen Ko-Konstitution zwi-
schen Subjekt und intersubjektiver Praxis als Zweiter Natur jedoch nicht eine
erstnatiirliche (oder auch duflere) Autoritit wiederherstellen, muss verstind-
lich werden, inwieweit das Subjekt der Zweiten Natur an der Konstitution der
Normen dieser Zweiten Natur beteiligt ist.”” Wir werden sehen, dass Selbstbe-
stimmung durch reflexive Aneignung konstitutiv mit Selbstkritik verbunden
ist und damit nicht durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festgelegt
wird. Innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in Bezug auf un-
ser Selbstverstindnis muss verstindlich werden, inwieweit es sich nicht nur
um Disziplinierung durch eine fremde Autoritit handelt, sondern der Konsti-
tutionsprozess ein kritisches Hinterfragen der eigenen Normen (des Selbst-
verstindnisses) einschlief3t. Das Problem, auf das die Freiheit der Kritik eine
Antwort sein will, lisst sich damit wie folgt formulieren: Wie lasst sich Selbst-
bestimmung erstens als intersubjektiv und zeitlich vermittelt denken, ohne

16 Auch Pinkard, der den Begriff des>Kantischen Paradoxes<als solchen gepragt hat (vgl.
Pinkard, 2002), versucht das Paradox durch eine soziale und temporale Dimension auf-
zuldsen (vgl. Pinkard, 2011).

17 Inwieweit diese Wiederholung mit Notwendigkeit verbunden ist (und damit Freiheit
als Selbstbestimmung keine Wahlfreiheit darstellt), fihrt Ruda (2016 und 2018) aus.

18 Engstrom (2009) und Rodl (2007, 2011 und 2018) versuchen das Paradox der Selbstge-
setzgebung hingegen aufzulésen bzw. als falsche Darstellung der Kantischen Philoso-
phie herauszustellen, indem sie den Fokus auf die Form des Gesetzes legen.

19 Kritisch mitdieser Frage setzen sich Butler (2011), Zupancic (2000), Neuhouser (2000),
Honneth (2001), Ruda (2011) auseinander.

- am 14.02.2026, 09:57:08.

15


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

dass zweitens Selbstbestimmung dabei in Fremdbestimmung umschligt? Als
Freiheit der Kritik werden wir Selbstbestimmung und Selbstkritik im Zusam-
menhang verstindlich machen. Zentral leitend wird dabei der Gedanke sein,
dass wir Wesen sind, die iiber ein reflexives Selbstverstindnis verfiigen.*® Die
systematische Stelle von Freiheit der Kritik als Selbstbestimmung ist unser
praktisch-reflexives Selbstverstindnis.

Wir werden die Frage danach, was der Mensch ist, nicht beantworten,
vielmehr wird sich der Prozess des kritischen Infragestellens der Bestimmung
des Menschen selbst als konstitutiv fiir unser modernes Selbstverstindnis
und werden wir uns als gerade dadurch selbstbestimmte Wesen erweisen.
Auf das Kantische Eingangszitat zuriickkommend, kénnte man sagen, dass
der Endzweck unserer Vernunft nicht in einer bestimmten Antwort auf die
Frage danach, was der Mensch ist, sondern vielmehr in der kritischen Fra-
ge als solcher besteht. Unsere Freiheit der Kritik ist doppeldeutig: Nicht nur
sind wir frei und kénnen Kritik iiben (Freiheit zur Kritik), sondern indem wir
Kritik iiben, realisiert sich unsere Freiheit (Kritik zur Freiheit).

Ausgangspunkt: John McDowell zu Freiheit als erkenntnistheoretischer Autonomie
Wie diese einleitenden Worte verdeutlichen, schlieRt diese Arbeit in vielerlei
Hinsicht an die Philosophie Immanuel Kants an. Genau genommen setzt
diese Arbeit aber nicht bei Kant direkt an, sondern bei einer zeitgendssi-
schen Position Kantischer Prigung. Es handelt sich um die Philosophie John
McDowells. Wichtige Anstofie gewinnt McDowell im Nachvollzug Kantischer
Denkfiguren. Sein Denken hat in der zeitgendssischen Philosophie weite
Kreise gezogen, eine Vielzahl von Debatten ausgeldst und spielt sich an
einer interessanten Schnittstelle ab, nimlich zwischen sogenannter >analyti-
scher« (insbesondere US-amerikanischer) und >kontinentaler< (insbesondere
deutscher) Denktradition. Eine Trennung beider Arten des Philosophierens
wire eine unproduktive Haltung. Und in der Tat gibt es, unter anderem
mit McDowell, Versuche eines post-analytischen Briickenschlags zwischen
beiden Traditionen. Als verbindendes Element fungiert dabei zentral der
Deutsche Idealismus.” Das implizite Ziel dieser Arbeit ist es, diesen Brii-
ckenschlag nachzuvollziehen, mit- und weiterzudenken, indem am Beispiel

20  Auch Tugendhat sieht Selbstbestimmung im unmittelbaren Zusammenhang mit ei-
nem »reflektierten Selbstverhiltnis« (vgl. Tugendhat 1979, Vorlesung 2).

21 Vgl. dazu Redding (2007) und die Replik auf dessen Argumentation von Brandom
(2014).

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

der Freiheit der Kritik gezeigt wird, dass eine post-analytische Verbindung
beider Traditionen zu fruchtbaren Ergebnissen fithren kann.

John McDowell hat mit Mind and World (1996) eine umfassende Arbeit vor-
gelegt, die sich unter anderem mit der Frage nach Freiheit innerhalb unseres
Welt- und Selbstbezugs als natiirliche Wesen beschiftigt: »[T]he puzzlement
in its general form is about how freedom [...] fits into the natural world.«** Zur
Auflésung dieser Verwunderung fithrt McDowell einen aristotelisch geprig-
ten Begriff Zweiter Natur (wieder) in die zeitgendssische post-analytische De-
batte ein. Dieser Begriff soll Natur und Freiheit in einer Weise zusammenden-
ken, dass sich die urspriingliche Verwunderung verfliichtigt. McDowells the-
rapeutische™ Absicht besteht darin, ein Heilmittel anzubieten, welches drin-
gend erscheinende philosophische Fragen als auf Trugbildern basierend her-
ausstellt.** Mit dem Begriff der Zweiten Natur soll es maoglich sein, das, was
wir normativ nennen, auf unproblematische Weise statt als erstnatiirlich oder
juflerlich-zwanghaft als selbstbestimmt zu verstehen.”® McDowell versteht
seinen Begriff Zweiter Natur selbst als eine Losung des >Kantischen Parado-
xes«.”® Sein Blick auf das Paradox setzt primir aus erkenntnistheoretischer
Perspektive an dem Dualismus von Anschauung und Begriff beziehungswei-
se am Problem ihres Zusammenspiels an. Leitend in seiner Explikation des
Zusammenspiels von Anschauung und Begriff ist fiir ihn das Kantische Dik-
tum aus der Kritik der reinen Vernunft: »Anschauungen ohne Begriffe sind blind

22 McDowell 1996, xxiii.

23 Vgl. zu McDowells Verstindnis von Philosophie als Therapie Demmerling (2014).

24 »Myaimisto propose an account, in a diagnosticspirit, of some characteristicanxieties
of modern philosophy — anxieties that centre, as my title indicates, on the relation
between mind and world. Continuing with the medical metaphor, we might say that
satisfactory diagnosis ought to point towards a cure.« (McDowell 1996, xi).

25  Damitist gerade keine Naturalisierung des Geistes im naturwissenschaftlichen Sinne
gemeint (vgl. Bertram/Liptow 2003). Dazu auch Demmerling (2017), der dariiber hin-
aus ebenfalls fiir eine »idealistische« Erweiterung von McDowells Begriff der Zweiten
Natur argumentiert, in dem Sinne, dass »die Antwort auf die Frage nach dem Men-
schen bzw. nach seiner Naturimmer auch eine Angelegenheit der Selbstdefinition ist«
(Demmerling 2017, 28).

26  »Kant'slack of a pregnant notion of second nature explains why the right conception of
experience cannot find a firm position in his thinking« (McDowell 1996, 97). McDowell
andert freilich nach Mind and World seine Meinung dartber, inwieweit die richtige Kon-
zeption von Erfahrung auch schon bei Kant selbst zu finden ist (vgl. McDowell, 2009a).
Khurana argumentiert dafiir, dass auch in Kants Kritik der Urteilskraft Ressourcen fir
einen Begriff Zweiter Natur zu finden sind (vgl. Khurana 2016, 41ff.).

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

und Begriffe ohne Anschauungen sind leer.«*” (Wir werden in verschiedener
Weise auf dieses Diktum zuriickkommen.) McDowell versteht somit das Pro-
blem der Selbstbestimmung primir als ein Problem erkenntnistheoretischer
Autonomie.

Aufbau der Arbeit Die Aufgabe des ersten Teils dieser Arbeit ist eine kritisch-
rekonstruktive Auseinandersetzung mit McDowell. Wir wollen an McDo-
wells Losungsvorschlag, Freiheit durch einen Begriff der Zweiten Natur zu
erliutern, ankniipfen.*® McDowells Vorschlag, der das Problem aus erkennt-
nistheoretischer Sicht angeht, soll jedoch gleichzeitig in drei Hinsichten
kritisch-konstruktiv erweitert werden. Diese Hinsichten werden als so-
zialphilosophisch, existenzphilosophisch und kritisch-theoretisch betitelt.
Gemeinsamer Bezugspunkt der kritisch-konstruktiven Erweiterungen ist der
Begrift der Zweiten Natur. Es handelt sich um verschiedene Perspektiven auf
denselben Zusammenhang, nimlich den der Freiheit als Selbstbestimmung.
Wir blicken auf diesen Zusammenhang aus verschiedenen Hinsichten und
greifen damit McDowells Verstindnis davon auf, dass man sich auf philoso-
phische Teilbereiche (speziell auch auf die Trennung zwischen praktischer
und theoretischer Philosophie) nicht trennscharf beziehen kann. Auf manche
Leserinnen werden die flieRenden Uberginge zwischen scheinbar verschie-
denen Teilgebieten der Philosophie vermutlich befremdlich wirken. Unsere
Erwartung ist, dass sich durch die Plausibilitit des Gesamtbildes diese Uber-
ginge letztendlich rechtfertigen werden. Kritisch ist unsere Erweiterung
von McDowells Ansatz deshalb, weil ein Gesamtbild der Freiheit innerhalb
unseres Welt- und Selbstbezugs in der Lage sein muss, erstens Freiheit nicht
nur als erkenntnistheoretische Autonomie zu erliutern, sondern als Selbst-
bestimmung innerhalb unseres Welt- und Selbstbezugs insgesamt. Wird
Selbstbestimmung ausschliefdlich als erkenntnistheoretische Autonomie
erliutert, kommt es zum Riickfall in Fremdbestimmung auf der Ebene der
Zweiten Natur. Es wird sich zeigen, dass das >Kantische Paradox< nur durch
eine selbstkritische Zweite Natur aufzuheben ist. Freiheit als Selbstbestim-
mung ist nicht ausschlieflich durch das kritische Abwigen verschiedener

27 Kant, KrV, A51/B75.Vgl.zum Zusammenspiel von Anschauung und Begriff auch Conant
(2015).

28  Khurana kniipft ebenfalls an McDowells Begriff der Zweiten Natur an und weist auf
das Potential dieses Begriffs fir kritische Kultur-, Gesellschafts- und Politikanalyse hin
(vgl. Khurana 2016, 50ff.).

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Griinde realisiert, sondern durch immanente Kritik unseres Selbstverstind-
nisses innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis. Zweitens ist
unsere Erweiterung kritisch, weil ein Gesamtbild der Freiheit in der Lage
sein muss, auf die Gefahren des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit hin-
zuweisen. Wir konnen innerhalb unserer Selbstbestimmung scheitern. Das
ist der Fall, den wir als praktisches Selbstmissverstindnis bezeichnen wer-
den. Wir werden Selbstbestimmung innerhalb unseres Selbstverstindnisses
nur verstehen, wenn dies die Moglichkeit zum praktischen Missverstind-
nis innerhalb dieses Selbstverstindnisses und damit die Moglichkeit des
Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung einschliefst. Im Gesamtbild
werden wir McDowells aristotelisch gepragten Begriff Zweiten Natur zu
einem selbstkritischen Begriff Zweiter Natur erweitern.

Konstruktiv ist die Erweiterung dahingehend, dass keine Widerlegung
von McDowell stattfinden soll, sondern vielmehr systematische Punkte, die
sich bei McDowell selbst andeuten, aus- und weitergefithrt werden. Das Ver-
stindnis von Freiheit als erkenntnistheoretische Autonomie innerhalb un-
seres Weltbezugs im Ausgang von McDowell ist nicht falsch, sondern eine
notwendige, aber nicht hinreichende Sicht auf das Problem der Freiheit als
Selbstbestimmung. Auf das Verstindnis von Freiheit als erkenntnistheoreti-
sche Autonomie baut die Systematik dieser Arbeit auf. Es gilt die systema-
tischen Punkte, an denen eine kritisch-konstruktive Erweiterung ansetzen
kann, zunichst innerhalb von McDowells Denken herauszuarbeiten, um dar-
an anschliefend die Erweiterung zu motivieren. Wir wihlen McDowell nicht
nur deshalb als Ausgangspunkt, weil er uns einen Einsatzpunkt fir das Pro-
blem der Freiheit der Kritik bietet, sondern auch, um an das Problem der Frei-
heit im zeitgendssischen post-analytischen Kontext anzuschliefien. In diesem
Kontext ist die Philosophie McDowells nur ein Beispiel, aber ein systematisch
besonders gut gelungenes Beispiel.

Der zweite Teil dieser Arbeit wird die kritisch-konstruktive Erweiterung in
sozialphilosophischer Hinsicht und in Auseinandersetzung mit dem Geist-
Kapitel aus Hegels Phdanomenologie des Geistes vornehmen. In der post-analy-
tischen Stromung widmet sich beispielsweise Robert Brandom seit Ende der
1990er Jahre und bis heute verstirkt der Philosophie Hegels. Dabei entsteht
iber die Jahre unter anderem ein duflerst umfangreiches Manuskript zur
Phinomenologie des Geistes, an welchem er unter dem Titel A Spirit of Trust: A
Semantic Reading of Hegel’s Phenomenology (2014) noch immer arbeitet. Weitere
wichtige Hegel-Exegeten in diesem Umfeld sind Sally Sadwig (2012), Robert

- am 14.02.2026, 09:57:08.

19


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Freiheit der Kritik

Pippin (1989 und 2006), Terry Pinkard (1994 und 2013) und Andreja Novakovic
(2017). Dass auch Hegel versucht, eine Antwort auf die Frage nach Freiheit
innerhalb unseres Welt- und Selbstbezugs zu geben, wurde in dieser zeitge-
nossischen Debatte in unterschiedlicher Weise vielfach herausgestellt.” In
der Auseinandersetzung mit Hegel wollen wir am Begriff der Zweiten Natur
festhalten, auch wenn es plausibel erscheint, dass Hegel selbst den Begriff
Zweiter Natur nur in Bezug auf das Moment von (mechanischer) Gewohnheit
verwendet.* Unser Anliegen ist es nicht, Hegels Verwendung des Begriffs der
Zweiten Natur zu kliren, sondern McDowells Begriff der Zweiten Natur durch
systematische Uberlegungen, die sich bei Hegel finden lassen, zu erweitern.
Zur Hinfithrung und Motivation unserer Lesart der Phinomenologie des Geistes
werden wir uns zu Beginn des zweiten Teils von Axel Honneths Hegel-Lesart
und seiner Explikation des Anerkennungsbegrifts® abgrenzen. Danach wer-
den wir folgende Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjek-
tiver Praxis® innerhalb der Zweiten Natur herausarbeiten: Unmittelbarkeit,
Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung. Das Zusam-
menspiel dieser intersubjektiven Momente der Zweiten Natur ist die Bewe-
gung der Freiheit der Kritik. Wir werden sehen, dass und inwiefern Freiheit
an Intersubjektivitit gebunden ist. Selbstbestimmung ist durch die Normen
der intersubjektiven Praxis vermittelt und daher nicht blofde Willkiir.

In Bezug auf die Realisierung von Freiheit durch die Bewegung der Zwei-
ten Natur wollen wir uns die Verkniipfung von (historischer) Genese und (ana-
lytischer) Systematik in Hegels Ausfithrungen in einer bestimmten Weise zu
eigen machen. Die Stufen der Genese sind als Abstraktionen aus einem Ge-
samtbild zu verstehen, welche durch historische Situationen veranschaulicht
werden. Diese Stufen werden aber nicht zuriickgelassen, sondern im Gesamt-
bild in anderer Form aufgehoben. Im Gesamtbild moderner Praktiken sind

29  Vgl. dazu auch Butler (2000), Pippin (2005), Stekeler-Weithofer (2005), Menke (1996
und 2010), Honneth (2011), Quante (2011), Khurana (2017), Bertram (2008 und 2017),
Ruda (2011 und 2018).

30  Vgl. Emundts (2018). Dagegen sprechen sich Menke (2012), Khurana (2017), Novakovic
(2017), Peters (2018) aus.

31 Dazu vor allem Honneth (1994).

32 Auch Stekeler-Weithofer (2014) argumentiert dafiir, dass im Geist-Kapitel »Praxisfor-
men« (Bd. 2, 109) entwickelt werden. Da bei Hegel durch den konstitutiven Praxiszu-
sammenhang Begriffe a priori ausgeschlossen werden, liest Emundts (2015) ihn in ge-
wisser Hinsicht (auch methodisch) als Pragmatisten. Auch Brandom (1999) sieht prag-
matistische Ziige in Hegels Philosophie.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

die Momente der Zweiten Natur vermittelt, das heif3t es gibt weder blofie Un-
mittelbarkeit als solche noch blofSe Reflexivitit als solche, sondern beide nur
im vermittelten Zusammenhang. Die genetisch-defizitiren Vorformen sind
jedoch als Gefahren im Gesamtbild anwesend. Es besteht somit aufgrund
der genetischen Konstitution der Zweiten Natur die Gefahr des >Riickfalls<
in diese defizitiren Formen von Freiheit. Dass es sich dabei um defizitire
Formen handelt, lisst sich nur vor dem Hintergrund des Gesamtbildes er-
kennen. Wir werden die Verschrinkung von Genese und Systematik so lesen,
dass sie uns auf defizitire Formen als Gefahr des Scheiterns innerhalb unse-
rer Freiheit aufmerksam macht. Wir werden zwei Fille des Scheiterns unserer
Selbstbestimmung herausstellen. Blinde Gewohnheit bedeutet eine Verdeckung
von Freiheit. Hierbei scheint es so, als wiren wir durch duflere Tatsachen
fremdbestimmt. Leere Reflexivitit bedeutet einen Exzess von Freiheit. Hierbei
scheint es so, als wire Selbstbestimmung blofe Willkiir. Dies entspricht den
beiden Seiten des >Kantischen Paradoxes«. In beiden Fillen scheint es so, als
wire die Vermittlung von Selbst- und Fremdbestimmung aufgelost, wodurch
wir innerhalb unserer Freiheit scheitern.

Der dritte Teil dieser Arbeit wird den erkenntnistheoretischen Ausgangs-
punkt McDowells durch eine existenzphilosophische Hinsicht erweitern,
und zwar in Auseinandersetzung mit dem Begriff von Zeitlichkeit in Martin
Heideggers Sein und Zeit.** In dieser Auseinandersetzung wollen wir ebenfalls
am Begriff der Zweiten Natur festhalten und schon hier betonen, dass damit
keine Naturalisierung von Heideggers Begriff des Daseins gedacht wird.
Auch Heideggers Philosophie wurde schon prominent als eine Antwort auf
die Frage nach Freiheit gedeutet.’* Unfruchtbaren Vorurteilen gegeniiber
Heidegger® will diese Arbeit begegnen, indem sie zeigt, dass sich aus
Sein und Zeit systematische Punkte analytisch entwickeln lassen. Schon seit
Anfang der 1980er Jahre spielt Heidegger eine Rolle in der frithen post-
analytischen Philosophie. Mit den beiden Aufsitzen von John Haugeland

33 Esfindetsich auch eine ausdifferenziertere Variante von McDowells Begrifflichkeits-
these in Sein und Zeit (vgl. Demmerling 2016). Wir wollen den Fokus aber nicht so sehr
darauf als vielmehr auf den Zusammenhang zwischen Selbstbestimmung und Zeit-
lichkeit legen.

34 Vgl Tugendhat (1979) und Figal (1988). Bertram (2013) vertritt hingegen die Auffas-
sung, Heidegger sei es gerade nicht gelungen, Freiheit als Selbstbestimmung inner-
halb unseres Weltbezugs verstiandlich zu machen.

35  Vgl. bspw. aus der frithen analytischen Philosophie Carnap (1931).

- am 14.02.2026, 09:57:08.

2


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Freiheit der Kritik

»Heidegger on Being a Person« (1982) und Robert Brandom »Heidegger’s
Categories in Being and Time« (1983) entwickelt sich an der University of
Pittsburgh eine Stromung, die Heideggers Philosophie fruchtbar zu machen
versucht.*® Das unfertige Manuskript des von John Haugeland geplanten
umfangreichen Textes tiber Sein und Zeit hat Joseph Rouse 2013 unter dem
Titel Dasein Disclosed herausgegeben. Seiner Interpretation gelingt es jedoch
nicht — was sicherlich auch der ausbleibenden Fertigstellung geschuldet ist
—, den zweiten Abschnitt von Sein und Zeit und damit den in dieser Arbeit
entscheidenden Begriff der Zeitlichkeit zu analysieren. Der dritte Teil dieser
Arbeit wird sich um diesen Begrift der Zeitlichkeit drehen. Zur Hinfithrung
und Motivation unserer Lesart von Sein und Zeit werden wir zu Beginn
Heideggers Auseinandersetzung mit Kants Kritik der reinen Vernunft niher
betrachten.?” Es wird sich zeigen, inwieweit Heidegger an subjektivititsphi-
losophische Fragen des Deutschen Idealismus anschlief3t.*® Danach werden
wir folgende Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis innerhalb der Zweiten Natur herausstellen: Befindlichkeit, Verstehen,
Geworfenheit und Entwurf. Das Zusammenspiel dieser zeitlichen Momente
der Zweiten Natur ist die Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik. Wir werden
sehen, dass und inwiefern Freiheit an Zeitlichkeit gebunden ist.** Durch das
Zusammenspiel einer bestimmten Vergangenheit und einer unbestimmten
Zukunft wird verstindlich, inwieweit Selbstbestimmung durch die vorgin-
gigen Normen einer intersubjektiven Praxis retrospektiv vermittelt ist, aber
dennoch zukiinftig selbstbestimmt sein kann.

Dieser Teil der Arbeit geht von dem mit Hegel entwickelten Gesamtbild
der Zweiten Natur aus, in dem die Momente der Zweiten Natur vermittelt
sind. So werden wir auch von befindlicher Geworfenheit sowie verstehendem
Entwurf und insgesamt von einem geworfenen Entwurf in Bezug auf die-
ses Gesamtbild sprechen. Daran anschliefdend wollen wir die Méglichkeit der
Abstraktion aus dem Gesamtbild und damit die Gefahr des Riickfalls in eine
defizitire Form unserer Freiheit genauer untersuchen. Dies soll Heideggers

36  Auch zu nennen ist Hubert Dreyfus (1991).

37  Dazu Heidegger (1995 und 2010).

38  Theunissen sieht Sein und Zeit in der Nachfolge der Hegelschen Logik (vgl. Theunissen
1991, 19). Im Unterschied dazu bezieht Figal Heideggers Philosophie vielmehr auf die
antike Philosophie (vgl. Figal 1988).

39  Dass wir durch den konstitutiven Zusammenhang von Freiheit und Zeitlichkeit inner-
halb unserer Freiheit scheitern kénnen, darauf haben Theunissen (1991) und aus sozio-
logischer Perspektive Rosa (2013) hingewiesen.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Tendenz entgegenwirken, Selbstbestimmung und Fremdbestimmung als Ge-
gensitze zu verstehen. Es wird sich herausstellen, dass der >Riickfallc dabei
nicht ein eigentlicher Riickfall in eine (Vor-)Form der (historischen) Gene-
se ist, sondern ein praktisches Selbstmissverstindnis der Freiheit der Kritik.
Leere Reflexion und blinde Gewohnheit sind praktische Selbstmissverstind-
nisse. Praktisch ist dieses Missverstindnis, weil das falsche Selbstverstindnis
der Freiheit der Kritik die Kehrseite des praktischen Scheiterns dieser Freiheit
darstellt: Indem wir Freiheit falsch verstehen, scheitert Freiheit, und indem
Freiheit scheitert, verstehen wir sie falsch. Moglich und in dieser Moglich-
keit konstitutiv fiir Selbstbestimmung ist diese Gefahr des praktischen Selbst-
missverstindnisses gerade aufgrund der Genese unserer Freiheit.*® Als Mog-
lichkeit des Scheiterns unserer Selbstbestimmung ist diese Gefahr existenzi-
ell. Dabei scheitert nicht Selbstbestimmung als solche, sondern wir scheitern
innerhalb dieser Selbstbestimmung.*

Bewegung und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik sind zwei Seiten ei-
ner Medaille. Auch wenn sich aufgrund der unterschiedlichen Autoren die
Terminologie in mancher Hinsicht dndert, untersuchen wir im zweiten
und dritten Teil der Arbeit doch denselben Zusammenhang. Es geht uns
darum, zu zeigen, wie Freiheit als Selbstbestimmung intersubjektiv-zeitlich
vermittelt ist und somit keine blof3e Willkiir darstellt. Aufierdem soll sich die
konstitutive Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung
zeigen. Dagegen lassen sich zwei Einwinde formulieren, in denen das >Kan-
tische Paradox< doch wieder auftaucht. Erstens kénnte man meinen, dass
durch die intersubjektiv-zeitliche Vermittlung unsere Selbstbestimmung in
Fremdbestimmung umschlage. Sind wir durch die Normen der Praxis nicht
letztendlich in unserem Selbstverstindnis fremdbestimmt? Zweitens stehen
wir vor dem Problem, dass uns Kriterien zu fehlen scheinen, anhand derer
wir zwischen dem Scheitern innerhalb unserer Freiheit als praktischem
Selbstmissverstindnis und gelingender Selbstbestimmung unterscheiden

40 Auch Menke (1998), Butler (2005) und Saar (2007) sehen den Grund der Notwendigkeit
von Kritik und ihren Ansatzpunkt innerhalb der Genealogie (der Freiheit respektive
Unfreiheit) des Subjekts.

41 Das Scheitern innerhalb unserer Freiheit lasst sich nur aus dem Gesamtbild heraus ver-
standlich machen, und daim Gesamtbild Reflexivitit gegeben und wirksam ist, ist das
Scheitern nicht ein Scheitern von Freiheit als solcher, sondern ein Scheitern innerhalb
von Freiheit: »Freiheit und Unfreiheit sind nicht einfach nur Alternativen, sondern was
Unfreiheitist, 1af3t sich nur unter der Voraussetzung der Freiheit verstandlich machen:
Unfreiheit gibt es nur in der Freiheit« (Figal 1988, 131).

- am 14.02.2026, 09:57:08.

23


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Freiheit der Kritik

konnen.*” Wird durch die Méglichkeit des praktischen Selbstmissverstind-
nisses das, was Selbstbestimmung ist, nicht doch willkiirlich?

Der vierte Teil dieser Arbeit wird diesen beiden Einwinden begegnen, in-
dem die sozialphilosophische und die existenzphilosophische Erweiterung in
einer kritisch-theoretischen Hinsicht zusammengefiihrt werden.® Wir wer-
den sehen, dass und inwiefern Freiheit an Kritik gebunden ist. Kritik ist dabei
immanente Kritik und als immanente Kritik selbstkritisch. Immanente Kri-
tik lasst sich als Selbstkritik in Bezug auf unser reflexives Selbstverstindnis
erliutern. Die Antwort auf den ersten Einwand ist somit: Freiheit als Selbstbe-
stimmung ist trotz (und gerade auf Grundlage) ihrer Vermittlung mit Fremd-
bestimmung durch Selbstkritik realisiert. Daran schliefdt sich die Antwort auf
den zweiten Einwand an: Die Kriterien der Unterscheidung zwischen schei-
ternder Freiheit und gelingender Selbstbestimmung sind der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent und somit nicht willkiir-
lich. Immanent sind die Kriterien, indem die Freiheit der Kritik selbst der
Mafistab ist.

In kritisch-theoretischer Hinsicht wird sich immanente Kritik als reali-
sierter Ausdruck von Freiheit zeigen. Selbstbestimmte Teilhabe an der inter-
subjektiven Praxis ist nicht nur aktiv, sondern selbstkritisch. Der Ausgangs-
punkt fiir einen Begriff immanenter Kritik findet sich in der Methode der
Phinomenologie des Geistes. Wir wollen davon ausgehend immanente Kritik als
Selbstkritik verstindlich machen. In der zeitgenossischen Debatte wird im-

42  Hier wiederholt sich das >Kantische Paradox«< auf der Ebene des Mafistabs fiir reali-
sierte Freiheit. Wir werden diesbezliglich vom >Kantischen Paradox« zweiter Stufe spre-
chen. Dabei kann der Einwand genau genommen aus zwei Richtungen erhoben wer-
den: Erstens scheintes so, als wiren leere Reflexivitat und blinde Gewohnheit als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung an sich objektiv-fremdbestimmte Kriterien.
Diesen Einwand raumen wir aus, indem wir zeigen, dass sich leere Reflexivitat und
blinde Cewohnheit als praktisches Selbstmissverstindnis herausstellen. Nun kénnte
man aber zweitens einwenden, dass ein praktisches Selbstmissverstandnis als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung ein an sich subjektiv-selbstbestimmtes Krite-
rium sei und daher blo willkiirlich. Den Einwdnden aus beiden Richtungen kann man
nur gleichzeitig entgehen, indem man zirkuldr den Maflstab der Freiheit der Kritik sei-
nerseits als Freiheit der Kritik bestimmt.

43 Die kritisch-theoretische Hinsicht zieht sich vorbereitend auch durch die ersten drei
Teile der Arbeit und wird hier speziell anhand der Gefahr des Scheiterns innerhalb
unserer Freiheit sichtbar.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

manente Kritik vielfach an einen objektiven Maf3stab dieser Kritik gekniipft.*
Im Unterschied zu einem solchen Verstindnis wollen wir immanente Kritik
konsequent als Selbstkritik innerhalb einer reflexiven Selbstverstindigungs-
praxis (in Hegels Terminologie: nicht auf Ebene des subjektiven oder objek-
tiven, sondern des absoluten Geistes) erliutern. Der Maf$stab immanenter
Kritik ist die Freiheit der Kritik selbst. Das heif3t, es geht nicht um die Aufde-
ckung von Widerspriichen auf subjektiver oder objektiver Ebene, sondern um
praktische Selbstmissverstindnisse in Bezug auf unser Selbstverstindnis in-
nerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis. Freiheit
der Kritik setzt bei der Aufhebung dieser praktischen Selbstmissverstind-
nisse an. Damit bestimmen wir die Zweite Natur letztendlich in kritisch-
konstruktiver Erweiterung von McDowells Begriff als selbstkritische Zwei-
te Natur. Als paradigmatisches Beispiel fir immanente Kritik als Selbstkri-
tik wollen wir im vierten Teil der Arbeit das Beispiel der Psychoanalyse als
Selbstverstindigungspraxis zur Veranschaulichung anfithren (und uns zu-
gleich vom therapeutischen Philosophieverstindnis McDowells abgrenzen).*
Dazu werden wir Therapeutic Action (2003) von Jonathan Lear heranziehen. In
Therapeutic Action wird nicht nur eine Theorie der Psychoanalyse entwickelt,

44 Vgl.Jaeggi (2013 und 2017), Stahl (2013), Honneth (2011). Der objektive Mafsstab wird
dabeioftan die Institutionen der Freiheit gekniipft: Gesellschaftliche Institutionen ge-
niigen diesem Mafistab nur, wenn sich in ihnen Subjekte tatsachlich als freie Subjek-
te verstehen konnen. Die Voraussetzungen der Freiheit des subjektiven Geistes miis-
sen objektiv, das heifdt wirklich geworden sein. Nur so seien Subjekte nicht durch die
intersubjektive Praxis fremdbestimmt, sondern kénnten sich als selbstbestimmt ver-
stehen (vgl. Neuhouser 2000, Honneth 2011, Jaeggi 2013). Cegen einen Standpunkt,
von dem aus an sich objektive Kriterien der Freiheit respektive Unfreiheit des Subjekts
zuganglich wéren, argumentiert Celikates (2009). Saar (2007) bestimmt (Selbst-)Kri-
tik in diesem Zusammenhang als genealogisch. Wir werden erldutern, dass der Zu-
sammenhang zwischen subjektiver und objektiver Ebene ein Zusammenhang der Ko-
Konstitution ist: Subjektive Freiheitist durch den objektiven Praxiszusammenhang be-
dingtund gleichzeitigist der objektive Praxiszusammenhang durch subjektive Freiheit
bedingt. Diese Ko-Konstitution findet auf der Ebene des absoluten Geistes statt.

45  Besteht notwendigerweise die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer
Freiheit, dann kann eine Therapie nicht dazu fiithren, dass unser Selbstverstindnis
letztendlich unproblematisch wird, wie McDowell das fir die erkenntnistheoretische
Fassung des Problems der Freiheit anstrebt: »The aim here is not to answer scepti-
cal questions, but to begin to see how it might be intellectually respectable to ignore
them, to treat them as unreal, in the way that common sense has always wanted to.
[.. NJothing particularly philosophical is called for in answering it« (McDowell 1996,
63).

- am 14.02.2026, 09:57:08.

25


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Freiheit der Kritik

sondern auch ein konkretes Beispiel des praktisch-reflexiven Selbstverstind-
nisses eines Psychoanalytikers und damit der Praxis der Analyse als solcher
dargelegt. Lears Selbst- und Praxisverstindnis soll den Status eines Fallbei-
spiels einnehmen. Dieses Fallbeispiel veranschaulicht, inwieweit Freiheit in-
nerhalb unser praktisch-reflexives Selbstverstindnis ist. Unterliegen wir ei-
nem praktischen Selbstmissverstindnis, dann besteht die Gefahr, dass wir
innerhalb unserer Freiheit als Selbstbestimmung scheitern. Die Praxis der
Psychoanalyse verdeutlicht, wie durch Selbstkritik praktische Selbstmissver-
stindnisse aufgehoben werden und damit Selbstbestimmung (erneut) reali-
siert werden kann. Freiheit als Selbstbestimmung realisiert sich in einem Pro-
zess kritischer Selbstverstindigung. Kommen wir abschlieRend nochmals zu
dem Kantischen Eingangszitat zuriick, so konnen wir sagen, dass der End-
zweck als hochste Maxime der Vernunft die Kritik ihrer selbst ist, denn durch
diese Selbstkritik realisiert sich unsere Freiheit.

- am 14.02.2026, 09:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

