252 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

sungsinterpretation, 2008, dies namentlich im Blick auf die dortigen Beitrdge von Koji
Tonami und Toru Mori'.

Die zweite Abhandlung heift ,,Staat und Religion in Japan® (S. 24 bis 46). Sie geht
deutlicher iiber ein Vortragsmanuskript hinaus und bereitet wertvolles Material auf fiir den
japanischen Umgang mit einer jedem Staatswesen sich stellenden Grundsatzfrage, welche
hier aufgrund besonderer Tradition und Befindlichkeit (,,Man kann wohl die Religiositit
der Japaner dahingehend beschreiben, dass sie im Allgemeinen nicht dazu neigen, sich auf
eine bestimmte Bekenntnisrichtung zu beschrinken®, S. 45), eigene und die rechtsverglei-
chende Wissenschaft besonders anregende Antworten erfihrt”.

Masanori Shiyake stellt Vorgeschichte und religiose Praxis kompakt dar und dankens-
werterweise auch einschldgiges Fallmaterial aus der gerichtlichen Praxis, vor allem auch
zum Dogma der Trennung von Staat und Religion, wie den Fall der Einweihungszeremonie
fiir ein kommunal genutztes Grundstiick nach Shintoistischem Brauch, welches die dies
beurteilenden Gerichte (Schadensersatzklage gegen den Biirgermeister wegen Aufwendung
offentlicher Mittel!) zu Erwigungen veranlasste, in welcher Weise eine solche Zeremonie
als eine profane Handlung zur Gewihrleistung der baulichen Sicherheit aufgefasst werden
konne; letztinstanzlich waren es solche Erwédgungen, welche die Vereinbarkeit des Rituals
mit dem Grundsatz der Trennung von Staat und Religion erweisen sollten. Shiyake endet
mit einem Appell, die vergleichende Untersuchung des ,,japanischen Religionsverfassungs-
rechts von ihrer bisherigen Ausrichtung auf das us-amerikanische Recht zu 16sen bzw. um
eine auf Deutschland bezogene Dimension zu ergédnzen. Dafiir liefert er in diesem schonen
kleinen Band weiterfiihrende Anregungen.

Philip Kunig, Berlin

Hatem Elliesie (ed.),

Beitriige zum Islamischen Recht VII.

Islam und Menschenrechte/Islam and Human Rights

Leipziger Beitrige zur Orientforschung, Bd. 26

Peter Lang, Frankfurt/Main u.a., 2010, 579 S., € 104,80; ISBN 978-3-631-57848-3

Im siebten Band der ,Beitrige zum Islamischen Recht* hat sich der Herausgeber Hatem
Elliesie der Herausforderung gestellt, eine Thematik aufzurollen, welche seit den 1980er
Jahren auf akademischer Ebene intensiv und kontrovers diskutiert wird und bis heute nicht

Vgl. meine Rezension dieses Werks im Archiv des Offentlichen Rechts 135 (2010), 121 ff.

Vgl. dazu aus dem jiingeren deutschsprachigen Schrifttum auch Eiichiro Takahata, Das Recht auf
religiose Selbstbestimmung in Japan, in: Philip Kunig/Makoto Nagata (Hrsg.), Personlichkeits-
schutz und Eigentumsfreiheit in Japan und Deutschland, 2009, 127 ff., welcher entgegen der
vielleicht durch Beobachtung von Religionsausiibung in Japan nahe gelegten Vermutung besonde-
rer Toleranz zu dem Schluss kam, um eine ,,echte Freiheit* handle es sich nicht, S. 135.

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

Buchbesprechungen / Book Reviews 253

an Aktualitdt sowie praktischer Relevanz eingebiifit hat. Der Titel ,Islam und Menschen-
rechte” geht auf das gleichnamige Thema der im Jahr 2007 abgehaltenen zehnten Jahres-
tagung der Gesellschaft fiir Arabisches und Islamisches Recht (GAIR) zuriick. Die beiden
durch den Titel quasi als Pramisse vorgegebenen Kategorien ,,Islam* einerseits und ,,Men-
schenrechte andererseits suggerieren eine Beziehung zwischen einer Religion und einem
normativen Anspruch; eine Beziehung, die in theoretischer, methodischer und empirischer
Hinsicht ein breites Untersuchungsfeld er6ffnet und deren Evaluation unterschiedlicher
nicht ausfallen konnte, wie die Beitrdge im besprochenen Band zeigen: Sie reicht von der
Feststellung von Synergien, iiber diagnostizierte Spannungsverhiltnisse und Vereinbar-
keitsprobleme bis zur Negierung der Existenz einer Beziehung iiberhaupt. Mit einem
besonderen Fokus auf ldnderspezifische Fallstudien zu legislativen und judikativen Ent-
wicklungen umfasst der iibersichtlich gestaltete und in vier Themenbereiche gegliederte
Sammelband auch theoriegeleitete Abhandlungen. Die Beitrdge sind englisch- oder
deutschsprachig und verfiigen iiber zahlreiche arabische Originalzitate. Besonders zu wiir-
digen ist, dass die einfithrenden Texte, die Zusammenfassungen aller Beitrige sowie die
Kurzbiografien der Autorinnen und Autoren auf Arabisch iibersetzt und an adiquater
Stelle, entsprechend dem arabischen Layout, in das Buch integriert worden sind.

Als Teil der Einfithrung gibt Mathias Rohe einen Uberblick iiber die Geschichte und
Entwicklung der Gesellschaft fiir Arabisches und Islamisches Recht. Er rundet seine Dar-
stellung mit der Hervorhebung von drei Charakteristika der Gesellschaft ab, welche sich
gleichsam in der Autorenschaft des vorliegenden Bandes positiv widerspiegeln, ndmlich die
personelle Verbindung von Wissenschaft und Praxis, die fachiibergreifenden Briicken-
schlidge zwischen Islam- und Rechtswissenschaft sowie die Resonanz bei Nachwuchswis-
senschaftlern.

In den ersten Themenbereich, welcher ,Beitrdge zur islamrechtlichen Methodik sowie
zur Rechtsphilosophie* enthilt, fithrt Abdullahi Ahmed An-Na ‘im ein. Er geht davon aus,
dass Menschenrechte und Religion grundsitzlich in einem Spannungsfeld zueinander
stehen und postuliert, dass aufgrund des hohen Stellenwerts der Religion fiir die Mehrheit
der Menschen eine Versohnung (reconciliation) zwischen Menschenrechten und Religion
unabdingbar sei (S. 41). Dies soll auf dem Weg der Neuinterpretation religioser Gebote
(reinterpretation of religious precepts) vor dem Hintergrund des spezifischen politischen,
sozialen und 6konomischen Kontexts erfolgen (S. 44).

Eine zu An-Na‘im geradezu kontrdre Position vertritt Muhammad Kalisch mit seiner
rechtsphilosophisch begriindeten religionskritischen Argumentation. Ebenfalls ausgehend
von den Kategorien ,islamisches Recht” und ,,moderne Menschenrechtsvorstellung® ortet
er eine inhdrente Diskrepanz, die nur durch eine flexible Auslegungsmethodik unter
Berticksichtigung der ratio legis der religiosen Quellen iiberwunden werden konne (S. 53).
Die flexible Auslegungsmethodik fiihre jedoch zu einer Beliebigkeit beziiglich der Frage,
wie die Bestimmungen des islamischen Rechts auszulegen seien und gehe mit einer Vor-
wegnahme des gesuchten Auslegungsresultats einher, was methodisch unhaltbar sei. Aus-
weg aus diesem Dilemma sei einzig die menschliche Vernunft, wobei Kalisch innerislami-

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

254 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

sche geistesgeschichtliche Entwicklungen vernunftgestiitzter Rechtsauslegung nachzeichnet
und die Ansétze wichtiger Vertreter wie Ibn Rusd und Ibn Sina skizziert. Der Autor erteilt
somit sowohl der Relevanz, als auch der tatsdchlichen Moglichkeit, Menschenrechte aus
einer religiosen Tradition abzuleiten, eine klare Absage (S. 67 ff.).

Assem Hefny wiederum setzt bei den religiosen Texten an, indem er verschiedene
Methoden der Textanalyse beschreibt und deren Stellenwert in der traditionellen Auslegung
sowie deren Verankerung in den islamischen Quellen aufzeigt. Mit mehrfachen Verweisen
auf den dgyptischen Literaturwissenschaftler Nasr Hamid AbtG Zaid legt Hefny einen
Schwerpunkt auf die Herleitung eines hermeneutischen Zugangs zur Textinterpretation in
Anwendung der jahrhundertelang vernachldssigten Methode des fa’'wil (S. 74-77). Diese
Methode suche nicht nur nach dem wortlichen Sinn, sondern auch nach der verborgenen
Bedeutung, welche sich unter Beriicksichtigung des historischen Kontexts und in Anwen-
dung der Vernunft ergebe. Unter Beizug weiterer Auslegungsprinzipien sei eine historisch-
kritische Auslegung der Quellen, wie sie vor allem als Methode der biblischen Exegese
bekannt sei, und eine zeitgemésse Interpretation moglich.

Heiner Bielefeldt nimmt eine ,.Dekonstruktion kulturalistischer Vereinnahmungen der
Menschenrechte™ (S. 101) vor und fiihrt ein auf menschenrechtlichen Pramissen beruhen-
des normatives Konzept zur Bewiltigung des gesellschaftlichen Pluralismus ein. Seine im
Rahmen der Habilitation in der zweiten Hilfte der 1990er Jahre entwickelte Theorie verfiigt
nach wie vor iiber eine bestechende Attraktivitit. Bielefeldt erldutert, inwiefern sich eine
Reduzierung des Menschenrechtskonzepts auf einen partikularen Wertekanon zwangsliufig
in kulturimperialistischen oder kulturrelativistischen Tendenzen manifestiere. In diesem
Sinne seien sowohl islamische als auch christliche oder westliche Vereinnahmungen des
Menschenrechtskonzepts auf der gleichen Seite der Medaille anzusiedeln. Der Anspruch
der unantastbaren Menschenwiirde biete vielmehr ,,Ankniipfungsmoglichkeiten fiir eine
Beheimatung der Menschenrechte in unterschiedlichen religiosen, weltanschaulichen und
kulturellen Traditionen® (S. 118). Mit Verweis auf die Uberlegungen des amerikanischen
Philosophen John Rawls zu politischer Gerechtigkeit pliddiert Bielefeldt fiir die Orientie-
rung an einem overlapping consensus. Dieser sei als eine normative Zielvorstellung zu
verstehen, welche auf der wechselseitigen Anerkennung von Menschen unterschiedlicher
Lebensweisen im Rahmen menschenrechtlicher Gerechtigkeitsvorstellung beruhe (S. 116).

Der zweite und umfangreichste Themenbereich ist den ,,Menschenrechtssituationen in
ausgewdihlten islamisch geprigten Regionen und Léndern* gewidmet, wobei eine regionale
Unteraufteilung in Afrika, Naher Osten und Asien vorgenommen wurde. In seinem einlei-
tenden Beitrag zu Afrika vertritt Mashood Baderin die wohl von An-Na‘im inspirierte
Auffassung, dass eine aus islamischen Quellen abgeleitete Legitimation fiir die Veranke-
rung von Verfassungsmissigkeit und Rechtsstaatlichkeit in Staaten mit muslimischer
Mehrheit eine unentbehrliche Rolle spiele. Dieses Erfordernis zeige sich gleichsam in den
Verfassungen der betreffenden Staaten, zumal diese sowohl iiber Bestimmungen zu Islam,
islamischem Recht respektive islamischen Institutionen, als auch zu Menschenrechten
verfiigten, wie eine Auslegeordnung des Autors zu Verfassungsbestimmungen von zwolf

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

Buchbesprechungen / Book Reviews 255

afrikanischen Staaten zeigt (S. 126-132). Um den Islam respektive islamisches Recht in
den Dienst der verfassungsmifigen Ordnung zu stellen, schldgt Baderin vor, zwischen
einer historischen und einer evolutionédren Interpretationsmethode zu unterscheiden (S. 139
ff.). Gestiitzt auf die historische Methode verankert er rechtsstaatliche und verfassungs-
miBige Ideen im Islam mit Beispielen wie der Verfassung von Medina, koranischen Wert-
vorstellungen und Normen, namentlich dem Verbot der Korruption, der Erhaltung von
Gerechtigkeit und Rechtsstaatlichkeit sowie den Prinzipien der Konsultation und Partizipa-
tion. Obwohl die Argumentation von Baderin im Dienste moderner Verfassungsstaatlich-
keit steht, stellt sich fiir die Rezensentin die Frage der effektiven Vergleichbarkeit. Die
evolutiondre Methode solle, so Baderin, die Vereinbarkeit moderner verfassungsmifiger
Ziele mit konfligierenden Bestimmungen des islamischen Rechts und traditionellen Inter-
pretationen sicherstellen (S. 141).

In einer Fallstudie befassen sich Isa Hayatu Chiroma und Hatem Elliesie mit der
Rechtsentwicklung Nigerias. Im Zuge der Demokratisierung um die Wende zum 21. Jahr-
hundert fiihrte ein Drittel der Bundesstaaten das an der Sari‘a orientierte Strafrecht wieder
ein. Die Autoren skizzieren in der Folge konkrete Gerichtsfille, wobei hervorgeht, dass
Gerichte in erster Instanz Kapitalstrafen ohne Weiteres verhingten, wihrend zweitinstanz-
liche Gerichte eine gegenteilige Position eingenommen hitten. Die Autoren vermuten, dass
die Haltung der Appellationsgerichte politisch motiviert sei, weil iiber die Verfassungs-
miBigkeit des mit der Verfassung in einem Spannungsverhiltnis stehenden islamischen
Strafrechts bis heute gerichtlich nicht entschieden werden musste. Falls ein Urteil bis an
das hochste Gericht weitergezogen wiirde, konnte dies das Ende des islamischen Strafrechts
bedeuten, was, wie die Autoren mutmassen, einem politischen Selbstmord gleichkidme (S.
171).

Mit einer ebenfalls um das Jahr 2000 erlassenen und mit verfassungsrechtlichen Be-
stimmungen im Widerspruch stehenden Gesetzgebung in Sansibar befasst sich Chris Maina
Peter. Der Autor stellt dar, wie sich damit die staatliche Exekutive weitreichende Bestim-
mungsmacht tiber die hochste religiose Instanz in Gestalt des Mufti verschaffte. Begriindet
worden sei die Notwendigkeit dieser neuen Legislation mit dem Gewinn der Kontrolle iiber
erstarkende radikal-islamische Splittergruppen. Fiir die muslimische Bevolkerungsmehrheit
impliziere die Gesetzgebung eine staatlich legitimierte Einschridnkung der verfassungs-
mifig garantierten Vereinigungs-, Versammlungs- und Religionsfreiheit. Der Mufti werde
in diesem Rahmen zu einem Agenten des Staates, wihrend seine spirituellen Kompetenzen
weitgehend ausgehohlt wiirden (S. 185, 189).

Hatem Elliesie differenziert in seinem Beitrag iiber den Konflikt im Westen Sudans
zwischen nationalen und internationalen Menschenrechtsinstrumenten (human rights law)
einerseits und dem humanitiaren Volkerrecht (humanitarian law) andererseits. Mit zahlrei-
chen Referenzen skizziert er den Verlauf des hochst vielschichtigen und langwierigen
Konflikts. Elliesie zeigt auf, dass im Zuge des bewaffneten, jedoch nicht als international
zu klassifizierenden Konflikts beide Seiten diejenigen Bestimmungen der Genfer Konven-
tionen, welche auch fiir interne Konflikte gelten, massiv verletzt haben (S. 211 ff.). Eben-

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

256 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

falls habe der sudanesische Staat, wie Elliesie analysiert, in diesem Konflikt verschiedene
Bestimmungen des internationalen Menschenrechtsschutzes missachtet und sei damit seiner
Hauptverpflichtung, ndmlich dem Schutz der eigenen Bevolkerung, nicht nachgekommen
(S.216 f.).

Ann Elizabeth Mayer warnt in ihrer Einfiihrung zu den Beitrdgen iiber den Nahen
Osten davor, in der Debatte iiber Menschenrechte die Bedeutung des Islam als Religion
iiber zu bewerten (S. 237). Auf nationalstaatlicher Ebene gehe es den Regierungen primir
um die Kontrolle der Macht und die Erhaltung eines repressiven Systems. Da die offiziellen
Islamverstindnisse linderspezifische sowie sich tiber die Zeit dndernde Unterschiede zeig-
ten, wendet die Autorin in diesem Zusammenhang den Begriff ,Islam* im Plural an (S.
219, 221, 230). Mayer wirft den Regimes vor, die Definitionsmacht iiber die Islams zu
beanspruchen, um im Rahmen eines politischen Diskurses Menschenrechtsverletzungen zu
rechtfertigen und um sowohl interne als auch externe kritische Stimmen zum Schweigen zu
bringen.

Im Beitrag von Anna Wiirth und Claudia Engelmann geht es um die Frage der Mog-
lichkeiten und Grenzen Nationaler Menschenrechtsinstitutionen (NHRI), die zwischen
Staat respektive finanzieller staatlicher Unterstiitzung einerseits und Zivilgesellschaft
respektive Unabhéngigkeit andererseits stehen (S. 240). Wihrend ein direkter Einfluss der
NHRI auf die staatliche Menschenrechtspraxis zu verneinen sei (S. 247), liege ihr Potenzial
in der politischen Beheimatung der Menschenrechte, indem die Finanzierung der NHRI
und das Rapportieren der Menschenrechtsverletzungen in staatliche Strukturen aufgenom-
men werde und nicht mehr nur zwischen Zivilgesellschaft und ausldndischen Institutionen
stattfinden wiirde. Gegen die NHRI sei jedoch auch schon verschiedentlich vorgebracht
worden, dass sie je nach Umstidnden auch dazu beitragen konnen, eine um ihre Rechte
kdmpfende Zivilgesellschaft zu schwichen und zu fragmentieren (S. 254 f.). Diesem
Problem konne durch eine pluralistische Reprisentation verschiedener sozialer Krifte in
den NHRI begegnet werden (S. 252, 255).

Naseef Naeem befasst sich mit dem Grundrecht auf heterosexuelle Selbstbestimmung,
welches er dem Schutzbereich der Grundrechte auf freie Personlichkeitsentfaltung und auf
Unantastbarkeit der Menschenwiirde zuweist. Obwohl sich diese beiden Grundrechte in
den Verfassungen arabischer Staaten nicht explizit finden lassen, seien sie als Kern der
Menschenrechte in ihnen dennoch verankert, womit auch das Recht auf heterosexuelle
Selbstbestimmung umfasst sei. Arabische Staaten wiirden der Schutzpflicht dieses Frei-
heitsrechts jedoch nicht nachkommen, sondern dieses vielmehr ponalisieren, indem sie ihm
patriarchal begriindete Vorstellungen von Ehe, Moral und Familie entgegenstellten, die
religios legitimiert in Verfassungen und Gesetze Eingang gefunden hitten (S. 265 ff.). Im
zweiten Teil seines Beitrags stellt Naeem die These des syrischen Reformdenkers Muham-
mad Sahriir vor, welche das Primat der Ehe zugunsten alternativer Partnerschaftsformen
mit Berufung auf koranische Zitate relativiert, wodurch, wie Naeem argumentiert, den
staatlichen Einschrinkungen heterosexueller Selbstbestimmung die religiose Rechtferti-
gungsbasis entzogen wiirde (S. 273-280).

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

Buchbesprechungen / Book Reviews 257

In seinem Beitrag iiber die Entwicklung der machtpolitischen Strukturen in Agypten ab
der Juli-Revolution von 1952 analysiert Bahey eldin Hassan die Ursachen fiir die schlechte
Menschenrechtsbilanz des Staates. Neben der Ubermacht der prisidialen Exekutive, flan-
kiert von weiteren freiheitseinschrinkenden Gesetzen, spiele auch das Legitimitédtsdefizit
der Regierung eine Rolle, das verschiedenen Formen des politischen Islam Aufwind gege-
ben hitte und mit einer zunehmend einflussreicheren Position des religidsen Establish-
ments einhergegangen sei. Nach einer Phase politischer Offnung in den Jahren 2004/2005
habe sich die menschenrechtliche Situation seither wieder verschlechtert (S. 284, 290). Die
Schlussfolgerung des Autors, dass sich aus dem Dargelegten ein diisteres Bild ergebe,
jedoch Lichtblicke auszumachen seien in der Form eines allméhlich wachsenden Wider-
stands von Menschen, welche bereit seien, den Preis zu zahlen (S. 297), liest sich vor dem
Hintergrund der seither eingetretenen Umwiélzungen wie eine Prophezeiung.

Tim Lindsey fiihrt die Beitrige liber Asien mit Ausfiithrungen iiber die rechtliche Ent-
wicklung Indonesiens ein. Geprégt von der kolonialen Vergangenheit spiele bis heute die
Frage der Abgrenzung zwischen den eigenen, als einheimisch bewerteten Traditionen
einerseits und den als fremd empfundenen Bestimmungen andererseits eine wichtige Rolle,
womit auch die Frage verbunden sei, wem die Kompetenz der Grenzziehung zustehe (S.
318). Der multiethnische Staat mit der weltweit grossten muslimischen Bevolkerung integ-
rierte im Zuge der politischen Reformen ab Ende der 1990er Jahre einen breiten Menschen-
rechtskatalog in die Verfassung und ratifizierte zahlreiche internationale Konventionen (S.
302 f.). Gleichzeitig entwickelten sich auf regionaler Ebene Tendenzen zur Islamisierung
von Gesetzen. Umstritten sei in diesem Zusammenhang, inwiefern es sich dabei um arabi-
schen Kulturimperialismus handle, welcher die rechtliche Identitét des indonesischen Islam
bedrohe (S. 321). Der Autor prognostiziert eine weitere, aber nur graduelle Islamisierung
der indonesischen Rechtsordnung bei gleichzeitig verstirkter Umsetzung internationaler
Menschenrechte (S. 327).

In seinem Beitrag iiber afghanische Gerichtsverfahren analysiert Tilmann Roder die
Diskrepanz zwischen den theoretisch zu gewihrenden Rechten und der konkreten Ge-
richtspraxis, welche mit der Verletzung aller moglichen Rechte auf ein faires Verfahren
einhergehe (S. 331-355). Ein Hauptproblem lokalisiert Roder in der bis heute weit ver-
breiteten Tradition der informellen Bereinigung von Konflikten, die eigentlich in die Kom-
petenz der staatlichen Justiz fallen wiirden (S. 342-344). Bei der Verankerung moderner
Standards fiir ein faires Verfahren und von Rechtsstaatlichkeit im Allgemeinen bestehe ein
grofBer interner Widerstand gegen vermeintlich unislamische Rechtsquellen, obwohl in den
meisten Fillen moderne, von der Menschenwiirde abgeleitete Verfahrensstandards und
islam-rechtliche Regeln weitgehend iibereinstimmen wiirden (S. 356 f.). Der Autor attes-
tiert der afghanischen Justiz ein Potenzial fiir eine effektivere Umsetzung von Verfahrens-
standards, unter anderem dank einer jiingeren Generation von juristischen Fachkriften,
welche begonnen hitten, das Vertrauen der Bevolkerung in das Justizsystem zuriick zu
gewinnen (S. 358 f.).

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

258 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Ayesha Shahid und Javaid Rehman thematisieren die familienrechtliche Gesetzgebung
und Rechtsprechung Pakistans. Auf legislativer Ebene seien das Gewohnheitsrecht und
kulturelle Normen, welche in Gesetzen religios begriindet worden seien, fiir die nur zdger-
lich voranschreitenden Rechtsreformen verantwortlich (S. 361). Die von Shahid und Reh-
man untersuchten Entscheide hoherer Gerichte lassen jedoch unter anderem bei Streit-
punkten finanzieller Art und im Bereich des Rechts auf freie EheschlieBung sowie auf
Scheidung fortschrittliche, frauenfreundliche Tendenzen erkennen, wobei sich die Gerichte
in den meisten Fillen auf religiose Quellen als Argumentationsbasis berufen hitten (S.
381-385).

In ihrem Beitrag iiber die Entwicklung der menschenrechtlichen Situation in Iran im
Jahr 2008 dokumentiert [rene Schneider die Interaktion der Zivilgesellschaft mit dem
iranischen Staat am Beispiel eines familienrechtlichen Gesetzesentwurfs, welcher vorsah,
auf das Zustimmungserfordernis der ersten Ehefrau im Falle einer Zweitheirat zu verzich-
ten. Um die Bestimmung zu Fall zu bringen, seien die dafiir einstehenden Vertreterinnen
und Vertreter der Wissenschaft, Geistlichkeit und Justiz darauf bedacht gewesen, die Kom-
patibilitit ihres Arguments mit dem Islam nachzuweisen (S. 409). Eine weitere Taktik hitte
darin bestanden, auf den Zug der antiwestlichen staatlichen Ideologie aufzusteigen und zu
argumentieren, dass die kritisierte Bestimmung die Struktur der Familie gefdhrden und zu
moralischem Wertezerfall fiihren wiirde (S. 410). Das dargelegte Beispiel zeige, so Schnei-
der, dass eine direkte Forderung nach Demokratie oder die Anwendung internationaler
Menschenrechtsinstrumente im politischen Diskurs des Iran derzeit nicht akzeptiert werden
konne, dass aber Raum fiir einen islamisch begriindeten Reformdiskurs bestehe (S. 413 f.).

Der dritte Themenbereich des Sammelbandes hat die ,.Interaktion islamisch geprigter
Linder und Organisationen mit internationalen Menschenrechtsinstituten” zum Thema.
Autorin des ersten Beitrags ist die im Jahr 2009 verstorbene Hanna Beate Schopp-Schil-
ling. Sie gewihrt als langjdhriges Mitglied des UN-Vertragsausschusses fiir die Konvention
zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (CEDAW) eine detaillierte
Einsicht in das Uberpriifungsverfahren der Konventionsumsetzung und den in diesem
Rahmen erfolgenden Dialog mit islamisch gepridgten Vertragsstaaten. Der Fokus des Bei-
trags liegt auf dem Umgang mit den grundsitzlichen oder zu einzelnen Artikeln ange-
brachten Vorbehalten, welche, je allgemeiner sie gehalten sind, gegen Ziel und Zweck der
CEDAW verstofien konnen (S. 425 ff.). Aber selbst in diesem Fall bilde die Ratifikation
des Abkommens eine begriilenswerte Gesprichsgrundlage und erdffne Perspektiven im
Hinblick auf Konkretisierungen und Riicknahmen von Vorbehalten (S. 427), was, wie
Schopp-Schilling anhand konkreter Beispiele darlegt, auch bereits geschehen sei.

Theodor Rathgeber untersucht die Position der durch 17 Mitgliedstaaten vertretenen
Organisation fiir Islamische Zusammenarbeit (OIC; bis 2011: Organisation der Islamischen
Konferenz) innerhalb des Menschenrechtsrates der Vereinten Nationen. Trotz ihrer vielfal-
tigen Mitgliederstruktur sei die OIC zu einem einheitlichen Auftritt im Menschenrechtsrat
in der Lage und verfiige iiber eine grosse Wirkungsmacht (S. 461 f.). Rathgeber bescheinigt
der OIC, existierende Defizite im Menschenrechtsschutz zu Recht anzuprangern. Hingegen

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

Buchbesprechungen / Book Reviews 259

wirft er den OIC-Mitgliedern vor, den Menschenrechtsrat als Plattform fiir nationalstaatli-
che Machtpolitik zu instrumentalisieren und dabei, im Widerspruch zur eigentlichen Ziel-
setzung des Menschenrechtsrates, auf die Begrenzung von Menschenrechten hinzuwirken
(S. 462-467).

Der vierte Themenbereich ist dem Vorhaben gewidmet, ,,Menschenrechte und Islami-
sches Recht unter dem Blickwinkel des (Internationalen) Privatrechts® zu betrachten. Peter
Scholz pladiert in seinem Beitrag dafiir, dem bisher vornehmlich am Grundgesetz gemesse-
nen nationalrechtlichen Kernbereich der Rechtsordnung in Gestalt des ordre public eine
volkerrechtliche Ausrichtung zu verleihen, um ihn dadurch in den Dienst der Durchsetzung
internationaler Menschenrechte zu stellen (S. 480). Aufgrund der Ratifizierung der ein-
schldgigen Abkommen durch die meisten islamisch geprigten Staaten haben internationale
Menschenrechtsinstrumente fiir sie grundsétzlich Verbindlichkeit erlangt (S. 482 f.). In-
folge unterschiedlicher Menschenrechtsverstindnisse sei das Augenmerk darauf zu richten,
die Einhaltung von Auslegungsgrenzen sicherzustellen, damit das Versténdnis fiir univer-
selle Menschenrechtsanspriiche nicht einer sinnentleerten Beliebigkeit zum Opfer falle (S.
498). Im letzten Beitrag des Bandes unterzieht Imen Gallala die erbrechtlichen Bestim-
mungen und die Rechtspraxis Agyptens und Tunesiens einer rechtsvergleichenden Analyse.
Im Widerspruch zur verfassungsméBig garantierten Religionsfreiheit sehen Bestimmungen
der Sari‘a Religionsverschiedenheit als Erbhindernis vor, was in Agypten in einer einfach-
gesetzlichen Regelung verankert worden ist (S. 506 f.). Im Unterschied dazu enthilt das
tunesische Personalstatut kein solches Erbhindernis, was aber die Rechtsprechung in der
Vergangenheit nicht gehindert hitte, ein solches gemif} der geforderten Sari‘a-konformen
Auslegung dennoch zu bejahen (S. 513-515). In den vergangenen Jahren sei jedoch eine
davon abweichende Entwicklung festzustellen, indem tunesische Gerichte verschiedentlich
der Religionsverschiedenheit als Erbhindernis mit einer verfassungsorientierten Auslegung
eine Absage erteilt hitten (S. 517-521).

Zusammenfassend ist zu konstatieren, dass sich der besprochene Sammelband durch
die Integration einer thematischen und perspektivischen Vielfalt auszeichnet, wobei seine
besondere Attraktivitit in den linderspezifischen Fallstudien liegt. Es ist unbestritten, dass
die Staaten Nordafrikas und des Nahen Ostens eine zentrale Position in der islamischen
Welt einnehmen. Jedoch ist als Forschungsdesiderat ein vermehrter Einbezug islamisch
geprégter Staaten Osteuropas oder Zentralasiens zu nennen, auch wenn, oder gerade weil
heute die entsprechenden Staaten iiber weitgehend sidkulare, weder auf den Islam noch auf
islamisches Recht Bezug nehmende Rechtsordnungen verfiigen. Bei der Lektiire des ge-
samten Bandes erscheinen Ausfiihrungen zu grundlegenden Pramissen und Postulaten
bisweilen etwas repetitiv. Dieser Umstand impliziert gleichzeitig, dass jeder Beitrag einer
selbstindigen Lektiire zugénglich ist, wodurch dem Sammelband die Qualitit eines Nach-
schlagewerks zukommt und allen zu empfehlen ist, welche eine Einstiegslektiire mit zahl-
reichen Vertiefungshinweisen suchen, sich eine Ubersicht iiber theoretische Positionen und
Kritiken verschaffen oder empirische Einblicke in die Thematik gewinnen mochten.

Amira Latif, Bern / Ziirich

1P 21873.218.119, , 05:01:39. @
Inhatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

