
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 252 

sungsinterpretation, 2008, dies namentlich im Blick auf die dortigen Beiträge von Koji 
Tonami und Toru Mori

1
. 

 Die zweite Abhandlung heißt „Staat und Religion in Japan“ (S. 24 bis 46). Sie geht 
deutlicher über ein Vortragsmanuskript hinaus und bereitet wertvolles Material auf für den 
japanischen Umgang mit einer jedem Staatswesen sich stellenden Grundsatzfrage, welche 
hier aufgrund besonderer Tradition und Befindlichkeit („Man kann wohl die Religiosität 
der Japaner dahingehend beschreiben, dass sie im Allgemeinen nicht dazu neigen, sich auf 
eine bestimmte Bekenntnisrichtung zu beschränken“, S. 45), eigene und die rechtsverglei-
chende Wissenschaft besonders anregende Antworten erfährt

2
. 

 Masanori Shiyake stellt Vorgeschichte und religiöse Praxis kompakt dar und dankens-
werterweise auch einschlägiges Fallmaterial aus der gerichtlichen Praxis, vor allem auch 
zum Dogma der Trennung von Staat und Religion, wie den Fall der Einweihungszeremonie 
für ein kommunal genutztes Grundstück nach Shintoistischem Brauch, welches die dies 
beurteilenden Gerichte (Schadensersatzklage gegen den Bürgermeister wegen Aufwendung 
öffentlicher Mittel!) zu Erwägungen veranlasste, in welcher Weise eine solche Zeremonie 
als eine profane Handlung zur Gewährleistung der baulichen Sicherheit aufgefasst werden 
könne; letztinstanzlich waren es solche Erwägungen, welche die Vereinbarkeit des Rituals 
mit dem Grundsatz der Trennung von Staat und Religion erweisen sollten. Shiyake endet 
mit einem Appell, die vergleichende Untersuchung des „japanischen Religionsverfassungs-
rechts“ von ihrer bisherigen Ausrichtung auf das us-amerikanische Recht zu lösen bzw. um 
eine auf Deutschland bezogene Dimension zu ergänzen. Dafür liefert er in diesem schönen 
kleinen Band weiterführende Anregungen. 

Philip Kunig, Berlin 
 
 
Hatem Elliesie (ed.),  
Beiträge zum Islamischen Recht VII. 
Islam und Menschenrechte/Islam and Human Rights 
Leipziger Beiträge zur Orientforschung, Bd. 26 
Peter Lang, Frankfurt/Main u.a., 2010, 579 S., € 104,80; ISBN 978-3-631-57848-3 
 
Im siebten Band der „Beiträge zum Islamischen Recht“ hat sich der Herausgeber Hatem 

Elliesie der Herausforderung gestellt, eine Thematik aufzurollen, welche seit den 1980er 
Jahren auf akademischer Ebene intensiv und kontrovers diskutiert wird und bis heute nicht 

 
1
 Vgl. meine Rezension dieses Werks im Archiv des Öffentlichen Rechts 135 (2010), 121 ff. 

2
 Vgl. dazu aus dem jüngeren deutschsprachigen Schrifttum auch Eiichiro Takahata, Das Recht auf 

religiöse Selbstbestimmung in Japan, in: Philip Kunig/Makoto Nagata (Hrsg.), Persönlichkeits-
schutz und Eigentumsfreiheit in Japan und Deutschland, 2009, 127 ff., welcher entgegen der 
vielleicht durch Beobachtung von Religionsausübung in Japan nahe gelegten Vermutung besonde-
rer Toleranz zu dem Schluss kam, um eine „echte Freiheit“ handle es sich nicht, S. 135. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Buchbesprechungen / Book Reviews 253 

an Aktualität sowie praktischer Relevanz eingebüßt hat. Der Titel „Islam und Menschen-
rechte“ geht auf das gleichnamige Thema der im Jahr 2007 abgehaltenen zehnten Jahres-
tagung der Gesellschaft für Arabisches und Islamisches Recht (GAIR) zurück. Die beiden 
durch den Titel quasi als Prämisse vorgegebenen Kategorien „Islam“ einerseits und „Men-
schenrechte“ andererseits suggerieren eine Beziehung zwischen einer Religion und einem 
normativen Anspruch; eine Beziehung, die in theoretischer, methodischer und empirischer 
Hinsicht ein breites Untersuchungsfeld eröffnet und deren Evaluation unterschiedlicher 
nicht ausfallen könnte, wie die Beiträge im besprochenen Band zeigen: Sie reicht von der 
Feststellung von Synergien, über diagnostizierte Spannungsverhältnisse und Vereinbar-
keitsprobleme bis zur Negierung der Existenz einer Beziehung überhaupt. Mit einem 
besonderen Fokus auf länderspezifische Fallstudien zu legislativen und judikativen Ent-
wicklungen umfasst der übersichtlich gestaltete und in vier Themenbereiche gegliederte 
Sammelband auch theoriegeleitete Abhandlungen. Die Beiträge sind englisch- oder 
deutschsprachig und verfügen über zahlreiche arabische Originalzitate. Besonders zu wür-
digen ist, dass die einführenden Texte, die Zusammenfassungen aller Beiträge sowie die 
Kurzbiografien der Autorinnen und Autoren auf Arabisch übersetzt und an adäquater 
Stelle, entsprechend dem arabischen Layout, in das Buch integriert worden sind. 
 Als Teil der Einführung gibt Mathias Rohe einen Überblick über die Geschichte und 
Entwicklung der Gesellschaft für Arabisches und Islamisches Recht. Er rundet seine Dar-
stellung mit der Hervorhebung von drei Charakteristika der Gesellschaft ab, welche sich 
gleichsam in der Autorenschaft des vorliegenden Bandes positiv widerspiegeln, nämlich die 
personelle Verbindung von Wissenschaft und Praxis, die fachübergreifenden Brücken-
schläge zwischen Islam- und Rechtswissenschaft sowie die Resonanz bei Nachwuchswis-
senschaftlern. 
 In den ersten Themenbereich, welcher „Beiträge zur islamrechtlichen Methodik sowie 
zur Rechtsphilosophie“ enthält, führt Abdullahi Ahmed An-Na‘im ein. Er geht davon aus, 
dass Menschenrechte und Religion grundsätzlich in einem Spannungsfeld zueinander 
stehen und postuliert, dass aufgrund des hohen Stellenwerts der Religion für die Mehrheit 
der Menschen eine Versöhnung (reconciliation) zwischen Menschenrechten und Religion 
unabdingbar sei (S. 41). Dies soll auf dem Weg der Neuinterpretation religiöser Gebote 
(reinterpretation of religious precepts) vor dem Hintergrund des spezifischen politischen, 
sozialen und ökonomischen Kontexts erfolgen (S. 44). 
 Eine zu An-Na‘im geradezu konträre Position vertritt Muhammad Kalisch mit seiner 
rechtsphilosophisch begründeten religionskritischen Argumentation. Ebenfalls ausgehend 
von den Kategorien „islamisches Recht“ und „moderne Menschenrechtsvorstellung“ ortet 
er eine inhärente Diskrepanz, die nur durch eine flexible Auslegungsmethodik unter 
Berücksichtigung der ratio legis der religiösen Quellen überwunden werden könne (S. 53). 
Die flexible Auslegungsmethodik führe jedoch zu einer Beliebigkeit bezüglich der Frage, 
wie die Bestimmungen des islamischen Rechts auszulegen seien und gehe mit einer Vor-
wegnahme des gesuchten Auslegungsresultats einher, was methodisch unhaltbar sei. Aus-
weg aus diesem Dilemma sei einzig die menschliche Vernunft, wobei Kalisch innerislami-

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 254 

sche geistesgeschichtliche Entwicklungen vernunftgestützter Rechtsauslegung nachzeichnet 
und die Ansätze wichtiger Vertreter wie Ibn Rušd und Ibn Sīnā skizziert. Der Autor erteilt 
somit sowohl der Relevanz, als auch der tatsächlichen Möglichkeit, Menschenrechte aus 
einer religiösen Tradition abzuleiten, eine klare Absage (S. 67 ff.). 
 Assem Hefny wiederum setzt bei den religiösen Texten an, indem er verschiedene 
Methoden der Textanalyse beschreibt und deren Stellenwert in der traditionellen Auslegung 
sowie deren Verankerung in den islamischen Quellen aufzeigt. Mit mehrfachen Verweisen 
auf den ägyptischen Literaturwissenschaftler NaÒr Íámid AbÙ ZaÐd legt Hefny einen 
Schwerpunkt auf die Herleitung eines hermeneutischen Zugangs zur Textinterpretation in 
Anwendung der jahrhundertelang vernachlässigten Methode des ta’wīl (S. 74–77). Diese 
Methode suche nicht nur nach dem wörtlichen Sinn, sondern auch nach der verborgenen 
Bedeutung, welche sich unter Berücksichtigung des historischen Kontexts und in Anwen-
dung der Vernunft ergebe. Unter Beizug weiterer Auslegungsprinzipien sei eine historisch-
kritische Auslegung der Quellen, wie sie vor allem als Methode der biblischen Exegese 
bekannt sei, und eine zeitgemässe Interpretation möglich. 
 Heiner Bielefeldt nimmt eine „Dekonstruktion kulturalistischer Vereinnahmungen der 
Menschenrechte“ (S. 101) vor und führt ein auf menschenrechtlichen Prämissen beruhen-
des normatives Konzept zur Bewältigung des gesellschaftlichen Pluralismus ein. Seine im 
Rahmen der Habilitation in der zweiten Hälfte der 1990er Jahre entwickelte Theorie verfügt 
nach wie vor über eine bestechende Attraktivität. Bielefeldt erläutert, inwiefern sich eine 
Reduzierung des Menschenrechtskonzepts auf einen partikularen Wertekanon zwangsläufig 
in kulturimperialistischen oder kulturrelativistischen Tendenzen manifestiere. In diesem 
Sinne seien sowohl islamische als auch christliche oder westliche Vereinnahmungen des 
Menschenrechtskonzepts auf der gleichen Seite der Medaille anzusiedeln. Der Anspruch 
der unantastbaren Menschenwürde biete vielmehr „Anknüpfungsmöglichkeiten für eine 
Beheimatung der Menschenrechte in unterschiedlichen religiösen, weltanschaulichen und 
kulturellen Traditionen“ (S. 118). Mit Verweis auf die Überlegungen des amerikanischen 
Philosophen John Rawls zu politischer Gerechtigkeit plädiert Bielefeldt für die Orientie-
rung an einem overlapping consensus. Dieser sei als eine normative Zielvorstellung zu 
verstehen, welche auf der wechselseitigen Anerkennung von Menschen unterschiedlicher 
Lebensweisen im Rahmen menschenrechtlicher Gerechtigkeitsvorstellung beruhe (S. 116). 
 Der zweite und umfangreichste Themenbereich ist den „Menschenrechtssituationen in 
ausgewählten islamisch geprägten Regionen und Ländern“ gewidmet, wobei eine regionale 
Unteraufteilung in Afrika, Naher Osten und Asien vorgenommen wurde. In seinem einlei-
tenden Beitrag zu Afrika vertritt Mashood Baderin die wohl von An-Na‘im inspirierte 
Auffassung, dass eine aus islamischen Quellen abgeleitete Legitimation für die Veranke-
rung von Verfassungsmässigkeit und Rechtsstaatlichkeit in Staaten mit muslimischer 
Mehrheit eine unentbehrliche Rolle spiele. Dieses Erfordernis zeige sich gleichsam in den 
Verfassungen der betreffenden Staaten, zumal diese sowohl über Bestimmungen zu Islam, 
islamischem Recht respektive islamischen Institutionen, als auch zu Menschenrechten 
verfügten, wie eine Auslegeordnung des Autors zu Verfassungsbestimmungen von zwölf 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Buchbesprechungen / Book Reviews 255 

afrikanischen Staaten zeigt (S. 126–132). Um den Islam respektive islamisches Recht in 
den Dienst der verfassungsmäßigen Ordnung zu stellen, schlägt Baderin vor, zwischen 
einer historischen und einer evolutionären Interpretationsmethode zu unterscheiden (S. 139 
ff.). Gestützt auf die historische Methode verankert er rechtsstaatliche und verfassungs-
mäßige Ideen im Islam mit Beispielen wie der Verfassung von Medina, koranischen Wert-
vorstellungen und Normen, namentlich dem Verbot der Korruption, der Erhaltung von 
Gerechtigkeit und Rechtsstaatlichkeit sowie den Prinzipien der Konsultation und Partizipa-
tion. Obwohl die Argumentation von Baderin im Dienste moderner Verfassungsstaatlich-
keit steht, stellt sich für die Rezensentin die Frage der effektiven Vergleichbarkeit. Die 
evolutionäre Methode solle, so Baderin, die Vereinbarkeit moderner verfassungsmäßiger 
Ziele mit konfligierenden Bestimmungen des islamischen Rechts und traditionellen Inter-
pretationen sicherstellen (S. 141). 
 In einer Fallstudie befassen sich Isa Hayatu Chiroma und Hatem Elliesie mit der 
Rechtsentwicklung Nigerias. Im Zuge der Demokratisierung um die Wende zum 21. Jahr-
hundert führte ein Drittel der Bundesstaaten das an der šarī‘a orientierte Strafrecht wieder 
ein. Die Autoren skizzieren in der Folge konkrete Gerichtsfälle, wobei hervorgeht, dass 
Gerichte in erster Instanz Kapitalstrafen ohne Weiteres verhängten, während zweitinstanz-
liche Gerichte eine gegenteilige Position eingenommen hätten. Die Autoren vermuten, dass 
die Haltung der Appellationsgerichte politisch motiviert sei, weil über die Verfassungs-
mäßigkeit des mit der Verfassung in einem Spannungsverhältnis stehenden islamischen 
Strafrechts bis heute gerichtlich nicht entschieden werden musste. Falls ein Urteil bis an 
das höchste Gericht weitergezogen würde, könnte dies das Ende des islamischen Strafrechts 
bedeuten, was, wie die Autoren mutmassen, einem politischen Selbstmord gleichkäme (S. 
171). 
 Mit einer ebenfalls um das Jahr 2000 erlassenen und mit verfassungsrechtlichen Be-
stimmungen im Widerspruch stehenden Gesetzgebung in Sansibar befasst sich Chris Maina 

Peter. Der Autor stellt dar, wie sich damit die staatliche Exekutive weitreichende Bestim-
mungsmacht über die höchste religiöse Instanz in Gestalt des Mufti verschaffte. Begründet 
worden sei die Notwendigkeit dieser neuen Legislation mit dem Gewinn der Kontrolle über 
erstarkende radikal-islamische Splittergruppen. Für die muslimische Bevölkerungsmehrheit 
impliziere die Gesetzgebung eine staatlich legitimierte Einschränkung der verfassungs-
mäßig garantierten Vereinigungs-, Versammlungs- und Religionsfreiheit. Der Mufti werde 
in diesem Rahmen zu einem Agenten des Staates, während seine spirituellen Kompetenzen 
weitgehend ausgehöhlt würden (S. 185, 189). 
 Hatem Elliesie differenziert in seinem Beitrag über den Konflikt im Westen Sudans 
zwischen nationalen und internationalen Menschenrechtsinstrumenten (human rights law) 
einerseits und dem humanitären Völkerrecht (humanitarian law) andererseits. Mit zahlrei-
chen Referenzen skizziert er den Verlauf des höchst vielschichtigen und langwierigen 
Konflikts. Elliesie zeigt auf, dass im Zuge des bewaffneten, jedoch nicht als international 
zu klassifizierenden Konflikts beide Seiten diejenigen Bestimmungen der Genfer Konven-
tionen, welche auch für interne Konflikte gelten, massiv verletzt haben (S. 211 ff.). Eben-

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 256 

falls habe der sudanesische Staat, wie Elliesie analysiert, in diesem Konflikt verschiedene 
Bestimmungen des internationalen Menschenrechtsschutzes missachtet und sei damit seiner 
Hauptverpflichtung, nämlich dem Schutz der eigenen Bevölkerung, nicht nachgekommen 
(S. 216 f.). 
 Ann Elizabeth Mayer warnt in ihrer Einführung zu den Beiträgen über den Nahen 
Osten davor, in der Debatte über Menschenrechte die Bedeutung des Islam als Religion 
über zu bewerten (S. 237). Auf nationalstaatlicher Ebene gehe es den Regierungen primär 
um die Kontrolle der Macht und die Erhaltung eines repressiven Systems. Da die offiziellen 
Islamverständnisse länderspezifische sowie sich über die Zeit ändernde Unterschiede zeig-
ten, wendet die Autorin in diesem Zusammenhang den Begriff „Islam“ im Plural an (S. 
219, 221, 230). Mayer wirft den Regimes vor, die Definitionsmacht über die Islams zu 
beanspruchen, um im Rahmen eines politischen Diskurses Menschenrechtsverletzungen zu 
rechtfertigen und um sowohl interne als auch externe kritische Stimmen zum Schweigen zu 
bringen. 
 Im Beitrag von Anna Würth und Claudia Engelmann geht es um die Frage der Mög-
lichkeiten und Grenzen Nationaler Menschenrechtsinstitutionen (NHRI), die zwischen 
Staat respektive finanzieller staatlicher Unterstützung einerseits und Zivilgesellschaft 
respektive Unabhängigkeit andererseits stehen (S. 240). Während ein direkter Einfluss der 
NHRI auf die staatliche Menschenrechtspraxis zu verneinen sei (S. 247), liege ihr Potenzial 
in der politischen Beheimatung der Menschenrechte, indem die Finanzierung der NHRI 
und das Rapportieren der Menschenrechtsverletzungen in staatliche Strukturen aufgenom-
men werde und nicht mehr nur zwischen Zivilgesellschaft und ausländischen Institutionen 
stattfinden würde. Gegen die NHRI sei jedoch auch schon verschiedentlich vorgebracht 
worden, dass sie je nach Umständen auch dazu beitragen können, eine um ihre Rechte 
kämpfende Zivilgesellschaft zu schwächen und zu fragmentieren (S. 254 f.). Diesem 
Problem könne durch eine pluralistische Repräsentation verschiedener sozialer Kräfte in 
den NHRI begegnet werden (S. 252, 255). 
 Naseef Naeem befasst sich mit dem Grundrecht auf heterosexuelle Selbstbestimmung, 
welches er dem Schutzbereich der Grundrechte auf freie Persönlichkeitsentfaltung und auf 
Unantastbarkeit der Menschenwürde zuweist. Obwohl sich diese beiden Grundrechte in 
den Verfassungen arabischer Staaten nicht explizit finden lassen, seien sie als Kern der 
Menschenrechte in ihnen dennoch verankert, womit auch das Recht auf heterosexuelle 
Selbstbestimmung umfasst sei. Arabische Staaten würden der Schutzpflicht dieses Frei-
heitsrechts jedoch nicht nachkommen, sondern dieses vielmehr pönalisieren, indem sie ihm 
patriarchal begründete Vorstellungen von Ehe, Moral und Familie entgegenstellten, die 
religiös legitimiert in Verfassungen und Gesetze Eingang gefunden hätten (S. 265 ff.). Im 
zweiten Teil seines Beitrags stellt Naeem die These des syrischen Reformdenkers Muḥam-
mad Šaḥrūr vor, welche das Primat der Ehe zugunsten alternativer Partnerschaftsformen 
mit Berufung auf koranische Zitate relativiert, wodurch, wie Naeem argumentiert, den 
staatlichen Einschränkungen heterosexueller Selbstbestimmung die religiöse Rechtferti-
gungsbasis entzogen würde (S. 273–280). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Buchbesprechungen / Book Reviews 257 

 In seinem Beitrag über die Entwicklung der machtpolitischen Strukturen in Ägypten ab 
der Juli-Revolution von 1952 analysiert Bahey eldin Hassan die Ursachen für die schlechte 
Menschenrechtsbilanz des Staates. Neben der Übermacht der präsidialen Exekutive, flan-
kiert von weiteren freiheitseinschränkenden Gesetzen, spiele auch das Legitimitätsdefizit 
der Regierung eine Rolle, das verschiedenen Formen des politischen Islam Aufwind gege-
ben hätte und mit einer zunehmend einflussreicheren Position des religiösen Establish-
ments einhergegangen sei. Nach einer Phase politischer Öffnung in den Jahren 2004/2005 
habe sich die menschenrechtliche Situation seither wieder verschlechtert (S. 284, 290). Die 
Schlussfolgerung des Autors, dass sich aus dem Dargelegten ein düsteres Bild ergebe, 
jedoch Lichtblicke auszumachen seien in der Form eines allmählich wachsenden Wider-
stands von Menschen, welche bereit seien, den Preis zu zahlen (S. 297), liest sich vor dem 
Hintergrund der seither eingetretenen Umwälzungen wie eine Prophezeiung. 
 Tim Lindsey führt die Beiträge über Asien mit Ausführungen über die rechtliche Ent-
wicklung Indonesiens ein. Geprägt von der kolonialen Vergangenheit spiele bis heute die 
Frage der Abgrenzung zwischen den eigenen, als einheimisch bewerteten Traditionen 
einerseits und den als fremd empfundenen Bestimmungen andererseits eine wichtige Rolle, 
womit auch die Frage verbunden sei, wem die Kompetenz der Grenzziehung zustehe (S. 
318). Der multiethnische Staat mit der weltweit grössten muslimischen Bevölkerung integ-
rierte im Zuge der politischen Reformen ab Ende der 1990er Jahre einen breiten Menschen-
rechtskatalog in die Verfassung und ratifizierte zahlreiche internationale Konventionen (S. 
302 f.). Gleichzeitig entwickelten sich auf regionaler Ebene Tendenzen zur Islamisierung 
von Gesetzen. Umstritten sei in diesem Zusammenhang, inwiefern es sich dabei um arabi-
schen Kulturimperialismus handle, welcher die rechtliche Identität des indonesischen Islam 
bedrohe (S. 321). Der Autor prognostiziert eine weitere, aber nur graduelle Islamisierung 
der indonesischen Rechtsordnung bei gleichzeitig verstärkter Umsetzung internationaler 
Menschenrechte (S. 327). 
 In seinem Beitrag über afghanische Gerichtsverfahren analysiert Tilmann Röder die 
Diskrepanz zwischen den theoretisch zu gewährenden Rechten und der konkreten Ge-
richtspraxis, welche mit der Verletzung aller möglichen Rechte auf ein faires Verfahren 
einhergehe (S. 331–355). Ein Hauptproblem lokalisiert Röder in der bis heute weit ver-
breiteten Tradition der informellen Bereinigung von Konflikten, die eigentlich in die Kom-
petenz der staatlichen Justiz fallen würden (S. 342–344). Bei der Verankerung moderner 
Standards für ein faires Verfahren und von Rechtsstaatlichkeit im Allgemeinen bestehe ein 
großer interner Widerstand gegen vermeintlich unislamische Rechtsquellen, obwohl in den 
meisten Fällen moderne, von der Menschenwürde abgeleitete Verfahrensstandards und 
islam-rechtliche Regeln weitgehend übereinstimmen würden (S. 356 f.). Der Autor attes-
tiert der afghanischen Justiz ein Potenzial für eine effektivere Umsetzung von Verfahrens-
standards, unter anderem dank einer jüngeren Generation von juristischen Fachkräften, 
welche begonnen hätten, das Vertrauen der Bevölkerung in das Justizsystem zurück zu 
gewinnen (S. 358 f.). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 258 

 Ayesha Shahid und Javaid Rehman thematisieren die familienrechtliche Gesetzgebung 
und Rechtsprechung Pakistans. Auf legislativer Ebene seien das Gewohnheitsrecht und 
kulturelle Normen, welche in Gesetzen religiös begründet worden seien, für die nur zöger-
lich voranschreitenden Rechtsreformen verantwortlich (S. 361). Die von Shahid und Reh-

man untersuchten Entscheide höherer Gerichte lassen jedoch unter anderem bei Streit-
punkten finanzieller Art und im Bereich des Rechts auf freie Eheschließung sowie auf 
Scheidung fortschrittliche, frauenfreundliche Tendenzen erkennen, wobei sich die Gerichte 
in den meisten Fällen auf religiöse Quellen als Argumentationsbasis berufen hätten (S. 
381–385). 
 In ihrem Beitrag über die Entwicklung der menschenrechtlichen Situation in Iran im 
Jahr 2008 dokumentiert Irene Schneider die Interaktion der Zivilgesellschaft mit dem 
iranischen Staat am Beispiel eines familienrechtlichen Gesetzesentwurfs, welcher vorsah, 
auf das Zustimmungserfordernis der ersten Ehefrau im Falle einer Zweitheirat zu verzich-
ten. Um die Bestimmung zu Fall zu bringen, seien die dafür einstehenden Vertreterinnen 
und Vertreter der Wissenschaft, Geistlichkeit und Justiz darauf bedacht gewesen, die Kom-
patibilität ihres Arguments mit dem Islam nachzuweisen (S. 409). Eine weitere Taktik hätte 
darin bestanden, auf den Zug der antiwestlichen staatlichen Ideologie aufzusteigen und zu 
argumentieren, dass die kritisierte Bestimmung die Struktur der Familie gefährden und zu 
moralischem Wertezerfall führen würde (S. 410). Das dargelegte Beispiel zeige, so Schnei-

der, dass eine direkte Forderung nach Demokratie oder die Anwendung internationaler 
Menschenrechtsinstrumente im politischen Diskurs des Iran derzeit nicht akzeptiert werden 
könne, dass aber Raum für einen islamisch begründeten Reformdiskurs bestehe (S. 413 f.). 
 Der dritte Themenbereich des Sammelbandes hat die „Interaktion islamisch geprägter 
Länder und Organisationen mit internationalen Menschenrechtsinstituten“ zum Thema. 
Autorin des ersten Beitrags ist die im Jahr 2009 verstorbene Hanna Beate Schöpp-Schil-

ling. Sie gewährt als langjähriges Mitglied des UN-Vertragsausschusses für die Konvention 
zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (CEDAW) eine detaillierte 
Einsicht in das Überprüfungsverfahren der Konventionsumsetzung und den in diesem 
Rahmen erfolgenden Dialog mit islamisch geprägten Vertragsstaaten. Der Fokus des Bei-
trags liegt auf dem Umgang mit den grundsätzlichen oder zu einzelnen Artikeln ange-
brachten Vorbehalten, welche, je allgemeiner sie gehalten sind, gegen Ziel und Zweck der 
CEDAW verstoßen können (S. 425 ff.). Aber selbst in diesem Fall bilde die Ratifikation 
des Abkommens eine begrüßenswerte Gesprächsgrundlage und eröffne Perspektiven im 
Hinblick auf Konkretisierungen und Rücknahmen von Vorbehalten (S. 427), was, wie 
Schöpp-Schilling anhand konkreter Beispiele darlegt, auch bereits geschehen sei. 
 Theodor Rathgeber untersucht die Position der durch 17 Mitgliedstaaten vertretenen 
Organisation für Islamische Zusammenarbeit (OIC; bis 2011: Organisation der Islamischen 
Konferenz) innerhalb des Menschenrechtsrates der Vereinten Nationen. Trotz ihrer vielfäl-
tigen Mitgliederstruktur sei die OIC zu einem einheitlichen Auftritt im Menschenrechtsrat 
in der Lage und verfüge über eine grosse Wirkungsmacht (S. 461 f.). Rathgeber bescheinigt 
der OIC, existierende Defizite im Menschenrechtsschutz zu Recht anzuprangern. Hingegen 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Buchbesprechungen / Book Reviews 259 

wirft er den OIC-Mitgliedern vor, den Menschenrechtsrat als Plattform für nationalstaatli-
che Machtpolitik zu instrumentalisieren und dabei, im Widerspruch zur eigentlichen Ziel-
setzung des Menschenrechtsrates, auf die Begrenzung von Menschenrechten hinzuwirken 
(S. 462–467). 
 Der vierte Themenbereich ist dem Vorhaben gewidmet, „Menschenrechte und Islami-
sches Recht unter dem Blickwinkel des (Internationalen) Privatrechts“ zu betrachten. Peter 

Scholz plädiert in seinem Beitrag dafür, dem bisher vornehmlich am Grundgesetz gemesse-
nen nationalrechtlichen Kernbereich der Rechtsordnung in Gestalt des ordre public eine 
völkerrechtliche Ausrichtung zu verleihen, um ihn dadurch in den Dienst der Durchsetzung 
internationaler Menschenrechte zu stellen (S. 480). Aufgrund der Ratifizierung der ein-
schlägigen Abkommen durch die meisten islamisch geprägten Staaten haben internationale 
Menschenrechtsinstrumente für sie grundsätzlich Verbindlichkeit erlangt (S. 482 f.). In-
folge unterschiedlicher Menschenrechtsverständnisse sei das Augenmerk darauf zu richten, 
die Einhaltung von Auslegungsgrenzen sicherzustellen, damit das Verständnis für univer-
selle Menschenrechtsansprüche nicht einer sinnentleerten Beliebigkeit zum Opfer falle (S. 
498). Im letzten Beitrag des Bandes unterzieht Imen Gallala die erbrechtlichen Bestim-
mungen und die Rechtspraxis Ägyptens und Tunesiens einer rechtsvergleichenden Analyse. 
Im Widerspruch zur verfassungsmäßig garantierten Religionsfreiheit sehen Bestimmungen 
der šarī‘a Religionsverschiedenheit als Erbhindernis vor, was in Ägypten in einer einfach-
gesetzlichen Regelung verankert worden ist (S. 506 f.). Im Unterschied dazu enthält das 
tunesische Personalstatut kein solches Erbhindernis, was aber die Rechtsprechung in der 
Vergangenheit nicht gehindert hätte, ein solches gemäß der geforderten šarī‘a-konformen 
Auslegung dennoch zu bejahen (S. 513–515). In den vergangenen Jahren sei jedoch eine 
davon abweichende Entwicklung festzustellen, indem tunesische Gerichte verschiedentlich 
der Religionsverschiedenheit als Erbhindernis mit einer verfassungsorientierten Auslegung 
eine Absage erteilt hätten (S. 517–521). 
 Zusammenfassend ist zu konstatieren, dass sich der besprochene Sammelband durch 
die Integration einer thematischen und perspektivischen Vielfalt auszeichnet, wobei seine 
besondere Attraktivität in den länderspezifischen Fallstudien liegt. Es ist unbestritten, dass 
die Staaten Nordafrikas und des Nahen Ostens eine zentrale Position in der islamischen 
Welt einnehmen. Jedoch ist als Forschungsdesiderat ein vermehrter Einbezug islamisch 
geprägter Staaten Osteuropas oder Zentralasiens zu nennen, auch wenn, oder gerade weil 
heute die entsprechenden Staaten über weitgehend säkulare, weder auf den Islam noch auf 
islamisches Recht Bezug nehmende Rechtsordnungen verfügen. Bei der Lektüre des ge-
samten Bandes erscheinen Ausführungen zu grundlegenden Prämissen und Postulaten 
bisweilen etwas repetitiv. Dieser Umstand impliziert gleichzeitig, dass jeder Beitrag einer 
selbständigen Lektüre zugänglich ist, wodurch dem Sammelband die Qualität eines Nach-
schlagewerks zukommt und allen zu empfehlen ist, welche eine Einstiegslektüre mit zahl-
reichen Vertiefungshinweisen suchen, sich eine Übersicht über theoretische Positionen und 
Kritiken verschaffen oder empirische Einblicke in die Thematik gewinnen möchten. 

Amira Latif, Bern / Zürich 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 05:01:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-2-252

