wortung fiir den Krieg zuschreibt. Lebow glaubt hier eine Unterscheidung von ,,cau-
se“ und ,,precondition” erkennen zu konnen. Klar ist, dafl bei Thukydides neben kalku-
lierbaren Interessen Emotionen eine Rolle spielen; Thukydides ist viel weniger als
moderne Realisten festgelegt, worin menschliche Antriebe bestehen: self-preservation,
pleasure, recognition, power, love, honor, self-esteem.

Lebow sortiert Thukydides’ Themen auf verschiedenen Ebenen: 1., die kalkulierbare
Ebene von Interesse/Gerechtigkeit; 2., die Tragddie des athenischen Verlangens
nach Macht (Lebow ist bereit Tragddie, als technischen Begriff im Sinne der antiken
Hybris-Schauspiele zu nehmen); 3., die Beziehung zwischen nomos (Konvention,
Brauch, Gesetz) und Entwicklung/Erhalt der Zivilisation; 4., Aufstieg und Fall der
griechischen Zivilisation und wie dabei die menschliche Natur sichtbar wird. Letzt-
lich ist es eine Tragddie der ,,Modernisierung®.

Monten, Jonathan

Thucydides and Modern Realism, in: International Studies Quarterly 50 (2006)
3-25

Thukydides teilt die Kernaussagen des modernen Realismus, vor allem die Theorie
von der entscheidenden Bedeutung des anarchischen Staatensystems, nicht, im Ge-
gensatz zu den Athenern, die er zu Wort kommen 148t. Das ist in letzter Zeit zu
Recht hiufig betont worden. Zu Unrecht wird darin aber ein Argument gegen eine
neorealistische Thukydides-Interpretation gesehen. Bei Kenneth Waltz gibt es keine
kausalen Vorhersagen, wie bestimmte Staaten in bestimmten Situationen reagieren
werden, sondern eine Erwartung, dafl Staaten, die sich nicht nach den Regeln des
anarchischen Systems verhalten, dafiir mit einer Verschlechterung ihrer Konkurrenz-
fahigkeit im internationalen System zu rechnen haben. Das zeigt auch Thukydides,
sowohl an den Meliern, die die Spielregeln des Systems nicht begreifen, wie an den
Athenern, die immer, wenn sie sich aus innenpolitischen Griinden zuriickhalten,
sicherheitspolitisch Schaden erleiden.

4.1.3 Platon

427-348/347. Aus einer der vornehmsten Athener Adelsfamilien, verwandt mit oli-
garchischen und mit demokratischen Politikern. Griinder einer Schule fiir Philoso-
phie, die offenbar vor allem Politiker erziehen sollte.

Vergleiche statt einer Biographie:

Alice Riginos, Platonica : the Anecdotes Concerning the Life and Writings of Plato.
— Leiden 1976 (eine Studie, warum es nicht moglich ist, aus den antiken Traditionen
eine Biographie zu erarbeiten)

Kai Trampedach, Platon, die Akademie und die zeitgenossische Politik. — Stuttgart
1994 (eine Studie, warum es nicht moglich ist, Platons Schule eine bestimmte politi-
sche Ausrichtung zu unterstellen).

154

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche als Einfithrungen in die Platonlektiire:

Thomas A. Szlezak, Platon lesen. — Stuttgart-Bad Cannstatt 1993

Platon : seine Dialoge in der Sicht neuer Forschungen / hrsg. von Theo Kobusch und
Burkhard Mojsisch. — Darmstadt 1996

Barbara Zehnpfennig, Platon zur Einfiihrung. — Hamburg 1997

Michael Bordt, Platon. — Freiburg 1999.

Platon ist der erste klassische Philosoph der européischen metaphysischen Tradition
(und Alfred North Whitehead hat die européische Philosophie ,,a series of footnotes
to Plato* genannt). Aber wie an Platon anzukniipfen sei, war immer umstritten und
ist weiter umstritten. Fiir die einen ist er der Dogmatiker einer Ideenlehre, einer
Utopie eines nicht verdnderbaren Wissens. Gegen diese ,,essentialistische* und herr-
schaftsfixierte Platondeutung stehen dialektische Deutungen. Die dialogische Form,
die die einen nur als ein Schmuck in Werbeschriften fiir den akademischen Unter-
richt nehmen, wird den anderen die eigentliche Lehre. Vergleiche Rafael Ferber, Die
Unwissenheit des Philosophen oder warum hat Plato die ,,ungeschriebene Lehre®
nicht geschrieben? — Sankt Augustin 1991.

Platons Politische Theorie liegt vor allem in drei Dialogen vor: Politeia (Der Staat),
Politikos (Der Staatsmann), Nomoi (Die Gesetze). Am beriihmtesten oder berilich-
tigsten ist die Version in Politeia mit Philosophenkénigen, Stindeordnung und
Zuchtwahl. Umstritten ist, ob das {iberhaupt als Politische Theorie gemeint war.
Umstritten ist, wie weit die beiden anderen Darstellungen damit {ibereinstimmen
oder wirklichkeitsnéher (und demokratischer) korrigieren.

Vgl. als Uberblicke iiber die Lektiire als Politische Theorie:

Wolfgang Kersting, Platons ,,Staat”. — Darmstadt 1999

Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Band 1, Die Griechen, Teil-
band 2, Von Platon bis zum Hellenismus, Stuttgart 2001, S. 1-110 (Einfithrung mit
reichlich weiterer Literatur)

George Klosko, The Development of Plato’s Political Theory. — 2. Aufl. — Oxford
2006 (der letzte Versuch einer Darstellung der Politeia als politischer Theorie muf3
auf die Hypothese verschiedener Bearbeitsstufen ausweichen).

Im AnschluB} an frithe Deutungen bei Leo Strauss und Eric Voegelin ist die dialogi-
sche Platonlektiire gerade bei politischen Theoretikern ernstgenommen worden.
Platon wird ganz zum politischen Lehrer und jede Einzelheit der Dialogfiihrung
wird zur Lehre. Das Schaustiick der dialogischen Interpretationen ist Politeia. Thr
Gegenstand ist nicht mehr eine vermeintliche politische Utopie mit Philosophenko-
nigen und Kriegern als deren Helfern, sondern die Erziehung des Glaukon und in
den radikalsten Versionen (wie bei einem Erziechungsroman gibt es nur noch Lektii-
ren in der Mehrzahl) sind die ausgedachten Stddte nicht mehr die Stddte des Sokra-
tes (schon gar nicht die Stiadte Platons), sondern die Stiadte Glaukons, der von diesen
Vorstellungen entwdhnt werden soll.

Leo Strauss, The City and Man. — Chicago 1964

155

https//dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

John Sallis, Being and Logos : the Way of the Platonic Dialogue. — Pittsburgh 1975
Zdravko Planinc, Plato’s Political Philosophy : Prudence in the Republic and the
Laws, Columbia. — Columbia, Missouri 1991

S. Sara Monoson, Plato’s Democratic Entanglements : Athenian Politics and the
Practice of Philosophy. — Princeton, NJ 2000.

Die Kommentatoren haben bei Platon immer wieder Pazifismus finden wollen und
immer wieder Bellizismus und zuletzt eher einen Mittelweg eines bewaffneten Frie-
dens (vgl. die Uberblicke iiber Platons AuBerungen: Friedo Ricken, Platon und
Aristoteles iiber Krieg und Frieden. — 1988, unten S. 161 referiert; Martin Ostwald,
Peace and War in Plato and Aristotle, in: Scripta Classica Iraelica 15 (1996) 102-
118). Platons gelegentliche AuBerungen iiber Krieg oder AuBenpolitik oder seine
Anfliige von Panhellenismus und Kosmopolitismus miissen nach tiber 2000 Jahren
nur noch die Historiker beschiftigen. Spannender bleibt, wie der Frieden mit seiner
Philosophie verbunden ist. Bei einer ,,essentialistischen” Platonlektiire wird heute
meist Poppers Vorwurf des Militarismus gestrichen, aber als einziger Friedensbeg-
riff bleibt ,,Einheit”. Platon ist dann der erste Philosoph des Friedens genau in der
Art, in der Hobbes der erste moderne Philosoph des Friedens sein wird. Fiir diesen
Frieden muB der Preis der Entindividualisierung gezahlt werden (bereits Aristoteles
hat Platon vorgerechnet, daf} der Idealstaat der Politeia logisch kein Staat, sondern
ein einziges Individuum sei). Vgl. J. F. M. Arends, Die Einheit der Polis : eine Stu-
die iiber Platons ,,Staat”. — Leiden 1988; Kleemeier 2002 (unten S. 163 referiert).

Die dialogische Art, Platon zu lesen, hat die spannenderen Arbeiten zum Frieden
produziert. Platon wird zum Begriinder einer dialektischen Friedenserziehung. Seit
Leon Craig die Dialektik der Erziehung des jungen Kriegers ins Zentrum der Inter-
pretation gestellt hat (wer die Ehre liebt, kann am ehesten dazu erzogen werden, die
Weisheit zu lieben, aber die damit verbundene Liebe zum Krieg behindert die Liebe
zur Weisheit) ist die Rolle von Ménnlichkeit und Mut in Platons Hinfiihrung zur
Weisheit wieder stirker beachtet worden. Vergleiche Angela Hobbs, Plato and the
Hero : Courage, Manliness and the Impersonal Good. — Cambridge 2000 (philolo-
gisch auf breiter Basis, aber ohne Fokus auf Krieg/Frieden); J. Patrick Coby, Why
are there Warriors in Plato’s Republic? in: History of Political Thought 22 (2001)
377-399 und die Arbeiten von Claudia Baracchi (unten S. 163 referiert). Pazifistisch
ist Platon damit nicht geworden: der Philosoph akzeptiert, sich auf die Welt einzu-
lassen, und muB sich damit auf den Krieg, den die Welt fiihrt, einlassen.

Platon ist weder ein Pazifist noch ein Bellizist, sondern ein dialektischer Philosoph.
Die Menschen konnen soviel Frieden erlangen, wie sie bereit sind zu erlangen. Der
Hintergrund fiir Platons Philosophie ist der Unfrieden, die Erinnerung an den Pelo-
ponnesischen Krieg und die morderische Oligarchie in Athen, in der dieser Krieg
endete. Die Ursache des Krieges liegt nicht in der menschlichen Natur, sondern an
der mangelnden Bearbeitung menschlicher Neigungen durch menschliche Vernunft.
Seine Friedensstrategie ist die Philosophie selber. Der Beitrag zum Frieden ist der

156

https//dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kampf der dialektischen Vernunft gegen die Meinungen, gegen die Begierden, ge-
gen die Gewalt der herrschaftsnahen Rede. Ein dialektischer Philosoph muf Frie-
denspiadagoge werden.

Texte

Politeia = Der Staat / deutsche Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher.
Bearbeitet von Dietrich Kurz. — Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1971 (Platon Werke in acht Béinden griechisch und deutsch)

Eine Debatte liber Gerechtigkeit/Rechttun, das Modell einer wohlgeordneten Stadt
als Gleichnis fiir den wohlgeordneten Menschen. Die erste Stadt ist einfach, fried-
lich, aber langweilig. Der zweite Entwurf ist zu kriegerisch, die Erziehung der
Wichter nimmt deshalb den groBeren Teil des weiteren Dialogs ein. Im zweiten Teil
werden verschiedene defizitdre Verfassungen vorgestellt. Auch am Ende weil3 der
Leser nur, dafl Gerechtigkeit mehr sein muB als ein Trick der Herrschenden.

Der Dialog findet statt wihrend eines Friedensjahres im Peloponnesischen Krieg.
Als das Gesprach 50 Jahre spéter aufgezeichnet wurde, war — Martha Nussbaum hat
uns daran erinnert — nicht nur Sokrates Opfer der Demokraten geworden, sondern
auch sein demokratischer Gastgeber, der Waffenfabrikant Polemarchus, ermordet,
von einer oligarchischen Faktion, die von einem Onkel der Briider Adeimantes,
Glaukon und Platon gefiihrt wurde.

Buch IT (369b-374d)  Griindung und Ablehnung der einfachen und friedlichen
Stadt, Notwendigkeit von Wachstum und damit von Kriegern in der luxuridsen Stadt
Buch II-1V(374d-445¢) Organisation und Erziehung des Kriegerstandes

Buch V (466e-471c¢) Exkurs iber Kriegsfiihrung zwischen Griechen (gegen
Versklavung, gegen Verwiistung)

Vergleiche auler den oben genannten Arbeiten von John Sallis und Zdravko Planic
und der unten referierten Arbeit von Leon Harold Craig: Norbert Blossner, Dialog-
form und Argument : Studien zu Platons ,Politeia’. — Stuttgart 1997; Platon: Politeia
/ hrsg. von Otfried Hoffe. — Berlin 1997 (Klassiker auslegen ; 7), darin vor allem
Julia Annas klare Darlegung, warum Platons Politeia kein politisches Programm ist.
Uber die nur kurze Geschichte der Deutung der Politeia als politisches Programm:
Julia Annas, Politics in Plato’s Republic, in: Apeiron 33 (2000) 303-326.

Nomoi = Gesetze / Ubersetzung und Kommentar von Klaus Schopsdau. — Got-
tingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1994 — (Platon Werke)

Bisher erschienen in 2 Biinden Buch I-VII

Gesprich eines Kreters, eines Spartaners und eines Atheners tiber die beste Ordnung
fiir eine neuzugriindende Stadt. Mit einem Gesetzbuch fiir diese Stadt (von dem
schon Aristoteles klagte, da3 es mit Philosophie nichts zu tun habe).

157

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Buch I (625¢-630d)

Kritik der auf den Krieg, statt auf die Tugend ausgerichteten Verfassungen (der
kretischen Stddte und Spartas).

Buch III (677a-679¢)

In den frithen Zeiten, vor der Differenzierung in Reichtum und Armut, gab es weder
Krieg noch Biirgerkriege.

Buch XII (949¢-953¢)

Strenge Kontrolle des Verkehrs mit dem Ausland.

Der Antimilitarismus der Nomoi wird in der Regel gesehen, aber in den gro3en Deu-
tungen der Nomoi steht das nicht im Zentrum. Vergleiche Georg Picht, Theologie
und Recht in Platons ,,Gesetzen* (Vorlesung 1966/67), in: Georg Picht, Platons
Dialoge ,,Nomoi* und ,,Symposion®. — Stuttgart 1990; Thomas L. Pangle, The Laws
of Plato. — New York 1980; Zdravko Planinc, Plato’s Political Philosophy : Pruden-
ce in the Republic and the Laws. — Columbia, Missouri 1991; Christopher Bobonich,
Plato’s Utopia Recast : his Later Ethics and Politics. — Oxford 2002.

Literatur

Popper, Karl R.:

The Open Society and its Enemies. — London : Routledge, 1945. — vol. 1, The
Spell of Plato

Deutsche Ubersetzung: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. — Bern : Fran-
cke. — Bd. 1, Der Zauber Platons. — 1957

Poppers Deutung verbindet drei Elemente: 1., eine Deutung der Platonischen Ideen-
lehre nicht als forschende Dialektik, sondern als , Essentialismus®, als eines ver-
meintlichen Wissen um das Sein der Dinge, als absoluten Gegensatz des Popper-
schen Falsifikationsprinzips. 2., die Deutung der politischen Utopie in der Politeia
als Gesinnungsherrschaft. Weil sich Platon keinen altruistischen Individualismus
vorstellen kann, muf} er die Alternative der volligen Verantwortlichkeit des Staates
denken. Dafiir braucht er eine Macht, die sich auf ein exklusives Wissen stiitzen
kann. Die ganze Ideenlehre sei nichts als ein groBangelegter Versuch, Wissen gegen
Verdnderungen zu schiitzen. 3., das alles hat eine politische Absicht, die man nur in
Analogie zum Faschismus sehen kdnne: gegen eine Demokratie auf dem Wege zur
offenen Gesellschaft will Platon den Geist der Horde, die militaristische Aristokratie
nach spartanischem Muster erneuern.

Die Darstellung traf den Nerv einer Gesellschaft auf dem Weg zur Offenen Gesell-
schaft, selten hat ein einziges Buch so nachhaltig die Wahrnehmung eines groflen
Philosophen monopolisieren konnen. Philosophichistoriker, Philologen, Historiker
blieben skeptisch. Stellvertretend fiir die philosophische Kritik an Poppers Zuriick-
bleiben hinter der Platon-Philologie bereits seiner Zeit: Hans-Georg Gadamer, Platos
Denken in Utopien : ein Vortrag vor Philologen, in: Gymnasium 90 (1983) 434-455,
jetzt in: Hans-Georg Gadamer, Gesammelte Werke. — Bd. 7, Griechische Philoso-

158

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phie III (Tibingen 1991). Stellvertretend fiir die historische Kritik an Poppers Ana-
chronismen: Dorothea Frede, Platon, Popper und der Historizismus, in: Polis und
Kosmos : Naturphilosophie und politische Philosophie bei Platon / hrsg. von Enno
Rudolph. — Darmstadt 1996. — S. 74-107.

Sandvoss, Ernst:

Soteria : philosophische Grundlagen der platonischen Gesetzgebung. — Gottin-
gen : Musterschmidt, 1971. — S. 191-220 Krieg — Frieden, Ernst — Spiel

Die Nomoi sind nicht pazifistisch, aber klar gegen die Ausrichtung auf den Krieg.
Die Diskussion um die Tugenden ist vom Frieden bestimmt (die Selbstbeherr-
schung, nicht die Tapferkeit ist die hochste Tugend); die Eigentumsordnung ist vom
Frieden bestimmt (die Landverteilung soll den Streit um Besitz verhindern); vor
allem aber ist die Erzichung vom Frieden bestimmt. Platon will Ubungen in Selbst-
beherrschung beibehalten, die Symposien sollen diesen Zweck haben; die dorischen
Feldlager verwirft er gerade, weil sie zu Unordnung statt zu Ordnung fithren. Am
Ende der Nomoi kehrt der Krieg wieder, transformiert zum geistigen Kampf, aus
dem alles Neue und Wertvolle hervorgeht.

Chanteur, Janine

Violence in Plato’s Political Work, in: Violence and Aggression in the History
of Ideas / ed. by Philip P. Wiener and John Fisher. — New Brunswick, NJ : Rut-
gers Univ. Pr., 1974. — S. 34-48

Gewalt ist fiir Platon von Politik untrennbar — weil die Oberen regieren, ohne nach
der Meinung der Untertanen zu fragen. Thrasymachos hat begriffen, daf} die einzige
reale Macht die staatliche Macht ist, liber die der verfiigen muB}, der eigenen Nutzen
haben will. Platons Ziel ist nicht, die beste aller Stidte zu schaffen, sondern das
Wesen der Politik zu erkennen. Totalitdr ist er schon deshalb nicht, weil er sich
menschlicher Grenzen bewufit bleibt. Er will lieber unperfekte Gesetze als einen
charismatischen Fiihrer. Wahrheit ist unerreichbar, deshalb kann niemand wissen-
schaftlich regieren. Letztlich ist seine Lehre, daB Gewalt nicht fiir private Zwecke
verwendet werden darf, nur fiir iiberpersonliche Staatszwecke. Die ganze Erziehung
der Wichter ist ,,an uprooting of the passions, of immoderate enjoyment, of the
privileges that one grants oneself spontancously. Uneigeniitzigkeit ist der Weg zu
Frieden, Ordnung, Harmonie.

Chanteur, Janine

From war to peace. — Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. — S. 227-250 Authen-
tic Speach and Peace

Franzosisches Original: De la guerre a la paix. — Paris 1989

Betont das Dialogische bei Platon, das Lob der Zustimmung. Die Dialoge sind eine
Befreiung von Zufilligkeiten der Individualitdt, aber gerade zur Rettung einer im-
personalen Ich-heit. Die Teilnehmer der Dialoge sind Individuen, die iiber die Indi-
vidualitdt hinauswachsen, die sie kiinstlich von anderen und von der Quelle des

159

https//dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allgemeinen Wissens abschneidet. Es geht in den Dialogen um die gemeinsame
Suche nach Wahrheit als einem Weg zum Frieden.

Wie aber soll mit radikalem Anderssein, das Chanteur vor allem in der Geschlech-
terdistanz sieht (die sie psychoanalytisch fiir den Krieg verantwortlich macht) um-
gegangen werden? Die Vereinheitlichung der Geschlechter steht uns nicht als Weg
offen. Platon mit seiner Fixierung auf homosexuellen Eros hat nie gesehen, dal die
Geschlechterdistanz geheilt werden muf}, wenn in vollem Sinne von einem mensch-
lichen Wesen gesprochen werden kann. Nur der Dialog schafft diese gemeinsame
Schopfung des menschlichen Wesens.

Sallis, John

Being and Logos : the Way of the Platonic Dialogue. — Pittsburgh : Duquesne
Univ. Pr., 1975. — S. 312-455 : The Upward Way : Republic

Das Thema der Politeia ist Gewalt oder Uberzeugung, Gerechtigkeit als Nutzen der
Maichtigen oder Nutzen der Machtlosen. Die erste, einfache Stadt ist zu unbefriedi-
gend fiir Glaukon, der von Eros und Mut bestimmt ist, die zweite Stadt ist zu kriege-
risch. Die dritte Stadt soll deshalb vor allem die Erziehung der Krieger regeln. Ge-
rechtigkeit ist keine natiirliche Tugend, sondern wird erst geschaffen durch die
Zihmung der Gewalt (konkret besteht die Erziehung der Wéchter vor allem aus
Musik). Die Tugend, die die Stadt als Ganzes braucht, ist sofrosyne (MaBigung).
Das ist die Tugend, die der gesuchten Gerechtigkeit am néchsten kommt. Die Weis-
heit kommt in der dritten, wohleingerichteten Stadt nicht mehr vor, weil aller Eros
(Liebe, Familie, Philosophie) nicht in diese Stadt pafit. Buch VI der Politeia griindet
eine vierte Stadt, die eros als Liebe zur Weisheit zulaf3t.

Kremp, Werner

Gewaltlosigkeit und Wahrheit : Studien zur Therapie der Gewalt bei Platon
und Gandhi. — Meisenhem am Glan : Hain, 1975. — 341 S. (Monographien zur
philosophischen Forschung ; 149)

Kremp untersucht anhand von Krisen in Platonischen Dialogen (Protagoras, Gorgi-
as, Phaidros) Gewaltstrukturen: die sophistische Rede, die sich aufdringt und
durchsetzen will, wird von Sokrates als Gewalt angesehen; er setzt gegen die lange
sophistische Rede, den Dialog als einen Ort der Gewaltfreiheit. Der Wissende will
nicht herrschen.

In seiner ausfiihrlichen Behandlung der Politeia (die auch mit einer spielerischen
Gewaltszene beginnt) identifiziert Kremp Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit mitein-
ander, da die gerechte Person/Gesellschaft die selbstbeherrschte ist. Kremp nimmt
die Philosophenherrschaft vollig unironisch, betont aber dennoch, daf fiir Platon nur
ein dialogischer Ubergang zu dieser Herrschaft infrage kommen konne. Es gibt
keinen Besitz von Wissen und damit auch keine philosophischen Revolutionére. Die
Trennungslinie zwischen Wissen und Nichtwissen verlduft innerhalb des Philoso-
phen; der Philosoph kann ausstrahlen, aber es gibt keine Trennung von Wissenden
und Unwissenden. Ahnlich verbietet sich in der internationalen Politik eine Spaltung
in zwei Lager. Das Wissen des Philosophen ist ein ausstrahlendes Zentrum, dessen

160

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Milde‘ auch die fernsten Gebiete erreicht: die der Seele wie die der Polis, die hel-
lenische Welt und den ganzen Erdkreis. In dieser nur unvollkommen verniinftigen
Welt bleibt aber Sicherheit durch eine minimale Truppe ndtig und wenn es doch
zum Krieg kommt, wird humane Kriegsfiihrung zur letzten Gelegenheit der Milde.
Im Politikos wird eine Menschheit geschildert, die so vernunftlos/kérperlich ist, daf3
sie einen Gott braucht, der sie regiert: ein Zustand des Friedens, aber ohne Erkennt-
nis. Nachdem die Erinnerung an den Gott verblaft ist, gibt es keinen Frieden mehr.
Alle Vorschldge zur Herrschaft werden durchgemustert und abgelehnt. Legitim kann
nur eine freiwillige Unterordnung, nicht eine gewaltsam aufgezwungene Herrschaft
sein.

Grésillon, Sylvie

Platon le pacifique, in: La guerre : actes du colloque de Mai 1986 / sous la di-
rection de Simone Goyard-Fabre. — Caen: Centre de Publications de
I’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie politique et juridique ; 10)
S. 49-61

Grésillon gibt einen Uberblick iiber Gorgias, Politeia, Nomoi, Politikos und betont
(von ihr als echt angenommene) Briefe, in denen Platon Versohnung/Toleranz ver-
langt: die Sieger miissen die Besiegten aufnehmen. Dieser Geist bestimmt auch die
Dialoge; das ist der Kern der sokratischen Ironie. Alle Helden Platons sind betont
milde (doux): Thedtet, Sokrates, Dion (im wirklichen Leben), der Athener (in den
Nomoi). Fiir Platon ist klar, daB3 es einen kriegerischen Teil der Seele und des Staates
gibt, die Frage ist, wie man ihn einordnen kann. Wenn ein Konflikt auftritt, dann
liegt ein Ordnungsfehler vor. Das Problem ist, wie die Seele geméfigt werden kann,
ohne sie zu ddmpfen.

Ricken, Friedo

Platon und Aristoteles iiber Krieg und Frieden. — Barsbiittel : Institut fiir
Theologie und Frieden, 1988 (Beitrige zur Friedensethik ; 1) S. 1-16

Die Dialoge Platons spiclen fast alle zur Zeit des Peloponnesischen Krieges und in
den athenischen Wirren der Nachkriegszeit. Ricken stellt die Verurteilungen der
Kriegspartei durch Platon iibersichtlich zusammen. Diese Haltung zum Krieg muf}
der Ausgangspunkt der Platonlektiire sein. Platon hat durchaus ein Friedensideal,
aber in einer Utopie, fiir die ein hoher Preis bezahlt werden miiite (Politeia), in
einer anderen kosmischen Periode (Politikos), in einer unentwickelten Friihzeit
(Nomoi). Krieg wird aus den Begierden erklirt, die in der menschlichen Natur liegen
und mit der Zivilisation wachsen. In einer 6konomisch, wissenschaftlich, technisch
entwickelten Welt herrscht Krieg. Die einzige Friedensstrategie ist Erziehung. Der
Tapferkeit wird ein geringer Rang unter den Tugenden eingerdumt, vor allem soll
sie aus ihrer Isolierung geholt werden und durch Wissen gebandigt werden. Obwohl
Platon den Krieg als oberstes Ziel des Staates ablehnt, kommt er nur zum geriisteten
Staat, penetrant in der Politeia, menschlicher in den Nomoi. Fiir die Kriege zwischen
den Griechen fordert er Humanisierung der Kriegsfilhrung und Versohnung als Ziel
des Krieges.

161

https//dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maniacs, Peter T.

War and Democracy. — Cambridge, MA (u.a.) : Blackwell, 1989. — S. 30-56:
War, Stasis, and Empire (Plato S.53-56)

Platons Antidemokratismus muf} mit seinen Ansichten tiber den Krieg zusammenge-
sehen werden; die Politeia ist Theorie fiir einen Staat, der gleichzeitig Kriege fiithren
und Biirgerkrieg vermeiden muf3. Das ist Athen im Peloponnesischen Krieg. Die
luxuridse Stadt, die nach der Ablehnung der einfachen Stadt durch Glaukon ndtig
wird, ist das demokratische, imperialistische Athen. Das Thema der Nomoi ist, da3
der Kreter seine eigene und die spartanische Verfassung nicht versteht, wenn er sie
fir ihre Angemessenheit zur Kriegsfiihrung lobt. Gut sei gerade, da3 Kreta und
Sparta Kriege vermeiden und sich nur selber schiitzen.

Craig, Leon Harold

The War Lover : a Study of Plato’s Republic. — Toronto (u.a.) : Univ. of To-
ronto Pr., 1994. — 439 S.

Craig nimmt als Schliissel zur Politeia die Beschreibung der Timokratie, der Herr-
schaft der Ehre. Adeimantes und Glaukon sind junge Timokraten. Indem Graig sie
als Timokraten identifiziert, kann er aber auch Platons Bild der Timokratie ergén-
zen: Timokratie ist offen, zu einem tugendhaften Regime aufzusteigen oder zu ei-
nem nur Besitz schitzenden Regime abzusinken. Das Thema der Politeia ist, wie
aus dem stolzen, den Sieg liebenden Timokraten, einem kdmpferischen Wichter
seiner eigenen Ansichten, doch ein dialektischer Jager nach Wissen werden kann,
aus der Liebe zum Krieg eine Liebe zur Weisheit. Das Problem der Politeia ist, da3
fiir die jungen Timokraten Gerechtigkeit kein guter Tausch ist; sie konnen sich nicht
auszeichnen. Adeimantes, Sokrates Partner fiir niichterne Beobachtungen, ist bereit
sich einzufiigen, Gerechtigkeit mit MéaBigkeit zu verbinden. Glaukon, Sokrates Part-
ner fiir die kithnsten Behauptungen, braucht einen umsténdlicheren Weg, um zu
lernen, dall Gerechtigkeit auch gut fiir ihn sein kann. Die Kunst, eine Stadt zu regie-
ren, ist die Kunst, iiber Soldaten zu regieren. Die Regierung des Philosophen ist
Erziehung.

In Buch V geht es nicht um Frauen, sondern darum herauszufinden, was méannlich
und was menschlich ist. Die dulleren Biicher am Anfang und Ende der Politeia leben
von der expliziten Analogie von Stadt und Mann, die drei inneren Biicher von impli-
ziter Analogie von Philosophie und Frau.

Kochin, Michael S.

War, Class, and Justice in Plato’s ‘Republic’, in: Review of Metaphysics 53
(1999) 403-423

Die drei Diskussionen der Politeia iiber Krieg stehen alle an Wendepunkten. Die
Biirger der ersten Stadt sind nicht menschlich, weil ihnen der Wunsch nach Ehre
fehlt; der Ubergang zu Glaukons Stadt bringt Krieg. Die deshalb geschaffenen
Waichter verteidigen die Stadt, haben aber selber nichts von dieser Verteidigung;
Glaukon, der die Dinge nur um der Ehre wegen liebt, akzeptiert, da3 den Wichtern
die Ehre ohne die Dinge angeboten wird. Die beste Stadt benutzt Kriege, um ihre

162

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biirger zu erziehen und andere Griechen zu zwingen, keine Griechen zu versklaven.
Der Ubergang zum Philosophenherrscher ist verbunden mit einer Kritik griechischer
Mainnlichkeit. Frauen werden einbezogen, weil es in diesem Krieg nicht auf Stirke
ankommt, der Krieg soll menschlich statt ménnlich sein; aus Krieg wird Erziehung,
eine Form der Gerechtigkeit.

Pangle, Thomas L.

Classical Idealism : Plato and Aristotle, in: Thomas L. Pangel ; Peter J.
Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. —
Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 33-50, v. a. S. 38-41 Defense
Policy and the Inevitability of International Conflict

Die ideale Gesellschaft ist eine kleine Gesellschaft und muf3 deshalb einen guten
militdrischen Ruf haben. Militdrisches Training macht die Biirger aber nicht besser.
Die Moral des Biirgers beruht darauf, daf3 er die Spannung zwischen dem Anspruch,
den Besitz und die Unabhéngigkeit anderer zu achten, und der Suche nach Sicher-
heit nicht eingestehen kann. In der Politeia wird der Zynismus auch des besten Staa-
tes betont: Er braucht zur Sicherheit das Land, das anderen Stidten gehort hatte, und
muf} diesen Raub vergessen. Auch der beste Staat ist auf diese ,,edle Liige™ gegriin-
det. In den Nomoi wird die Idee einer Foderation der kleinen Republiken gedufert,
freilich bleibt das immer prekér, weil die stirkeren Republiken, die zur Sicherheit
unverzichtbar sind, Hegemonie suchen.

Baracchi, Claudia
Of Myth, Life, and War in Plato’s Republic. — Bloomington (u.a.) : Indiana
Univ. Pr., 2002 (Studies in Continental Thought) S. 133-176: War

Not a Battle of Giants, but a Revolution of the Soul : on War and Dialogue, in:
Méthexis 15 (2002) 7-27

Der Krieg ist fiir die Menschheit, was Bewegung und Wandel fiir die Natur sind. Die
Politeia ist nicht die Prasentation einer Utopie einer unbewegten Stadt, sondern die
Erzdhlung eines Besuchs in der bewegten Stadt, nicht eine Lehre des Sokrates wird
entfaltet, sondern der Zusammenstof3 des Philosophen mit der realen Stadt protokol-
liert. Krieg und Biirgerkrieg, die in der ersten Utopie einer einfachen Stadt vermeid-
bar sind, werden mit dem Aufbau von Institutionen und Identitétsbildung unaus-
weichlich. Bewegtheit und Unstabilitéit pragen die ausgedachte Stadt, nicht erst ihre
Verfallsstufen. Fiir Sokrates ist nur die einfache Stadt die wahre Stadt, aber diese
Stadt ist utopisch, weil sie ein unbewegtes menschliches Leben voraussetzt, das es
nicht (mehr) gibt (oder nur als Erléschen der Leidenschaften im Alter). Philosophie
ist dialogisch, sie muf3 sich auf die Welt einlassen. Damit muf3 der Philosoph aber
zum Kémpfer werden, um der Philosophie Gehor zu verschaffen. Der Philosoph ist
kosmopolitisch, muf3 aber wegen des Gebotes, zu den Biirgern zuriickzukehren, an
den Kriegen der Stidte teilnehmen.

163

https//dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kleemeier, Ulrike

Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges : Platon — Hobbes —
Clausewitz. — Berlin : Akademie-Verl., 2002 (Politische Ideen ; 16) S. 51-124 :
Krieg und Krieger in Platons Politeia

Wihrend die Autoren der Neuzeit Handelsgeist und Kriegsgeist gegeniiberstellen,
sicht Platon eine Einheit. Der Krieg entsteht erst auf einer héheren Kulturstufe,
wenn die Besitzgier der aufgeschwollenen Polis ein Heer ndtig macht. Die Polis
mul} so organisiert werden, daf3 die Besitzgier nicht mehr Kriegsgrund sein kann.
Gerechtigkeit ist vor allem als friedensstiftende Kraft notig (gegen den Ausgangs-
punkt des Dialogs, dal man den Freunden Gutes, den Feinden Bdoses tun soll). Es
gibt deshalb ein Kriegsrecht im Kampf zwischen Hellenen. Aber auch der Krieg
gegen Barbaren ist kein moderner Gesinnungskrieg. ,,.Der Barbar ist nicht der alle
Grenzen sprengende Verbrecher gegen die Menschheit, sondern der als bedrohlich
wahrgenommene Andere, den es letztlich zu unterwerfen, aber nicht auszurotten
gilt.” Dem Barbar fehlt die hohere Natur, auch der Hellene behélt immer die niedere
Natur.

Die jiingste Darstellung setzt an einem merkwiirdig alten Diskussionsstand an, sie
will einen Mittelweg suchen zwischen Poppers Bild Platons als eines Militaristen
und Verdross’ Bild Platons als eines Pazifisten. Auch in ihrer Methode der Platon-
lektiire ist sie konservativ, sic kommt ohne Glaukon und Adeimantos aus, sie refe-
riert das Leben der Wichter ausfiihrlich und ohne jeden Verdacht einer Ironie. Thre
Stirke liegt im Vergleich mit der Moderne.

4.1.4 Aristoteles

384-322. Aus Stageiros im thrakisch-makedonischen Grenzgebiet, Schiiler Platons
in Athen und spiter dort Haupt einer eigenen Schule. Offenbar hatte er Familienbe-
ziehungen zum makedonischen Hof geerbt, zumindest ist er in Athen als Parteigén-
ger der Makedonier verddchtig. Dal er aber wirklich der Lehrer Alexanders des
Groflen war und diesem auch spiter nahe stand, ist unwahrscheinlich.

Als Uberblick iiber Leben und Werk:
Ingemar Diiring, Aristoteles : Darstellung und Interpretation seines Denkens. — Hei-
delberg 1966, Neudruck 2005.

Aristoteles hat fiir den Friedensbegriff eine zweifache Bedeutung. Im Zentrum sei-
ner Metaphysik/Physik steht der Gegensatz zwischen der Ruhe Gottes und der Un-
ruhe der sublunaren Welt; im Zentrum seiner Ethik steht das Ziel der Menschen, in
der Betrachtung dieser Ruhe nahe zu kommen. Es gibt hier keine herakliteische
Metaphysik des Kampfes mehr und bis zu Hegel wird es keine mehr geben, der
Konflikt wird zu menschlicher Unzuldnglichkeit und menschlichem Versagen.

164

https://dol.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:48:2! /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

