
 154

wortung für den Krieg zuschreibt. Lebow glaubt hier eine Unterscheidung von „cau-
se“ und „precondition“ erkennen zu können. Klar ist, daß bei Thukydides neben kalku-
lierbaren Interessen Emotionen eine Rolle spielen; Thukydides ist viel weniger als 
moderne Realisten festgelegt, worin menschliche Antriebe bestehen: self-preservation, 
pleasure, recognition, power, love, honor, self-esteem. 
Lebow sortiert Thukydides’ Themen auf verschiedenen Ebenen: 1., die kalkulierbare 
Ebene von Interesse/Gerechtigkeit; 2., die Tragödie des athenischen Verlangens 
nach Macht (Lebow ist bereit Tragödie, als technischen Begriff im Sinne der antiken 
Hybris-Schauspiele zu nehmen); 3., die Beziehung zwischen nomos (Konvention, 
Brauch, Gesetz) und Entwicklung/Erhalt der Zivilisation; 4., Aufstieg und Fall der 
griechischen Zivilisation und wie dabei die menschliche Natur sichtbar wird. Letzt-
lich ist es eine Tragödie der „Modernisierung“. 
 
Monten, Jonathan 
Thucydides and Modern Realism, in: International Studies Quarterly 50 (2006) 
3-25 
Thukydides teilt die Kernaussagen des modernen Realismus, vor allem die Theorie 
von der entscheidenden Bedeutung des anarchischen Staatensystems, nicht, im Ge-
gensatz zu den Athenern, die er zu Wort kommen läßt. Das ist in letzter Zeit zu 
Recht häufig betont worden. Zu Unrecht wird darin aber ein Argument gegen eine 
neorealistische Thukydides-Interpretation gesehen. Bei Kenneth Waltz gibt es keine 
kausalen Vorhersagen, wie bestimmte Staaten in bestimmten Situationen reagieren 
werden, sondern eine Erwartung, daß Staaten, die sich nicht nach den Regeln des 
anarchischen Systems verhalten, dafür mit einer Verschlechterung ihrer Konkurrenz-
fähigkeit im internationalen System zu rechnen haben. Das zeigt auch Thukydides, 
sowohl an den Meliern, die die Spielregeln des Systems nicht begreifen, wie an den 
Athenern, die immer, wenn sie sich aus innenpolitischen Gründen zurückhalten, 
sicherheitspolitisch Schaden erleiden. 

4.1.3 Platon 

427-348/347. Aus einer der vornehmsten Athener Adelsfamilien, verwandt mit oli-
garchischen und mit demokratischen Politikern. Gründer einer Schule für Philoso-
phie, die offenbar vor allem Politiker erziehen sollte. 

 
Vergleiche statt einer Biographie: 
Alice Riginos, Platonica : the Anecdotes Concerning the Life and Writings of Plato. 
– Leiden 1976 (eine Studie, warum es nicht möglich ist, aus den antiken Traditionen 
eine Biographie zu erarbeiten) 
Kai Trampedach, Platon, die Akademie und die zeitgenössische Politik. – Stuttgart 
1994 (eine Studie, warum es nicht möglich ist, Platons Schule eine bestimmte politi-
sche Ausrichtung zu unterstellen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 155 

Vergleiche als Einführungen in die Platonlektüre: 
Thomas A. Szlezák, Platon lesen. – Stuttgart-Bad Cannstatt 1993 
Platon : seine Dialoge in der Sicht neuer Forschungen / hrsg. von Theo Kobusch und 
Burkhard Mojsisch. – Darmstadt 1996 
Barbara Zehnpfennig, Platon zur Einführung. – Hamburg 1997 
Michael Bordt, Platon. – Freiburg 1999. 

 
Platon ist der erste klassische Philosoph der europäischen metaphysischen Tradition 
(und Alfred North Whitehead hat die europäische Philosophie „a series of footnotes 
to Plato“ genannt). Aber wie an Platon anzuknüpfen sei, war immer umstritten und 
ist weiter umstritten. Für die einen ist er der Dogmatiker einer Ideenlehre, einer 
Utopie eines nicht veränderbaren Wissens. Gegen diese „essentialistische“ und herr-
schaftsfixierte Platondeutung stehen dialektische Deutungen. Die dialogische Form, 
die die einen nur als ein Schmuck in Werbeschriften für den akademischen Unter-
richt nehmen, wird den anderen die eigentliche Lehre. Vergleiche Rafael Ferber, Die 
Unwissenheit des Philosophen oder warum hat Plato die „ungeschriebene Lehre“ 
nicht geschrieben? – Sankt Augustin 1991. 

 
Platons Politische Theorie liegt vor allem in drei Dialogen vor: Politeia (Der Staat), 
Politikos (Der Staatsmann), Nomoi (Die Gesetze). Am berühmtesten oder berüch-
tigsten ist die Version in Politeia mit Philosophenkönigen, Ständeordnung und 
Zuchtwahl. Umstritten ist, ob das überhaupt als Politische Theorie gemeint war. 
Umstritten ist, wie weit die beiden anderen Darstellungen damit übereinstimmen 
oder wirklichkeitsnäher (und demokratischer) korrigieren. 
Vgl. als Überblicke über die Lektüre als Politische Theorie: 
Wolfgang Kersting, Platons „Staat“. – Darmstadt 1999 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Band 1, Die Griechen, Teil-
band 2, Von Platon bis zum Hellenismus, Stuttgart 2001, S. 1-110 (Einführung mit 
reichlich weiterer Literatur) 
George Klosko, The Development of Plato’s Political Theory. – 2. Aufl. – Oxford 
2006 (der letzte Versuch einer Darstellung der Politeia als politischer Theorie muß 
auf die Hypothese verschiedener Bearbeitsstufen ausweichen). 

 
Im Anschluß an frühe Deutungen bei Leo Strauss und Eric Voegelin ist die dialogi-
sche Platonlektüre gerade bei politischen Theoretikern ernstgenommen worden. 
Platon wird ganz zum politischen Lehrer und jede Einzelheit der Dialogführung 
wird zur Lehre. Das Schaustück der dialogischen Interpretationen ist Politeia. Ihr 
Gegenstand ist nicht mehr eine vermeintliche politische Utopie mit Philosophenkö-
nigen und Kriegern als deren Helfern, sondern die Erziehung des Glaukon und in 
den radikalsten Versionen (wie bei einem Erziehungsroman gibt es nur noch Lektü-
ren in der Mehrzahl) sind die ausgedachten Städte nicht mehr die Städte des Sokra-
tes (schon gar nicht die Städte Platons), sondern die Städte Glaukons, der von diesen 
Vorstellungen entwöhnt werden soll. 
Leo Strauss, The City and Man. – Chicago 1964 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 156

John Sallis, Being and Logos : the Way of the Platonic Dialogue. – Pittsburgh 1975 
Zdravko Planinc, Plato’s Political Philosophy : Prudence in the Republic and the 
Laws, Columbia. – Columbia, Missouri 1991 
S. Sara Monoson, Plato’s Democratic Entanglements : Athenian Politics and the 
Practice of Philosophy. – Princeton, NJ 2000. 

 
Die Kommentatoren haben bei Platon immer wieder Pazifismus finden wollen und 
immer wieder Bellizismus und zuletzt eher einen Mittelweg eines bewaffneten Frie-
dens (vgl. die Überblicke über Platons Äußerungen: Friedo Ricken, Platon und 

Aristoteles über Krieg und Frieden. – 1988, unten S. 161 referiert; Martin Ostwald, 
Peace and War in Plato and Aristotle, in: Scripta Classica Iraelica 15 (1996) 102-
118). Platons gelegentliche Äußerungen über Krieg oder Außenpolitik oder seine 
Anflüge von Panhellenismus und Kosmopolitismus müssen nach über 2000 Jahren 
nur noch die Historiker beschäftigen. Spannender bleibt, wie der Frieden mit seiner 
Philosophie verbunden ist. Bei einer „essentialistischen“ Platonlektüre wird heute 
meist Poppers Vorwurf des Militarismus gestrichen, aber als einziger Friedensbeg-
riff bleibt „Einheit“. Platon ist dann der erste Philosoph des Friedens genau in der 
Art, in der Hobbes der erste moderne Philosoph des Friedens sein wird. Für diesen 
Frieden muß der Preis der Entindividualisierung gezahlt werden (bereits Aristoteles 
hat Platon vorgerechnet, daß der Idealstaat der Politeia logisch kein Staat, sondern 
ein einziges Individuum sei). Vgl. J. F. M. Arends, Die Einheit der Polis : eine Stu-
die über Platons „Staat“. – Leiden 1988; Kleemeier 2002 (unten S. 163 referiert). 

 
Die dialogische Art, Platon zu lesen, hat die spannenderen Arbeiten zum Frieden 
produziert. Platon wird zum Begründer einer dialektischen Friedenserziehung. Seit 
Leon Craig die Dialektik der Erziehung des jungen Kriegers ins Zentrum der Inter-
pretation gestellt hat (wer die Ehre liebt, kann am ehesten dazu erzogen werden, die 
Weisheit zu lieben, aber die damit verbundene Liebe zum Krieg behindert die Liebe 
zur Weisheit) ist die Rolle von Männlichkeit und Mut in Platons Hinführung zur 
Weisheit wieder stärker beachtet worden. Vergleiche Angela Hobbs, Plato and the 
Hero : Courage, Manliness and the Impersonal Good. – Cambridge 2000 (philolo-
gisch auf breiter Basis, aber ohne Fokus auf Krieg/Frieden); J. Patrick Coby, Why 
are there Warriors in Plato’s Republic? in: History of Political Thought 22 (2001) 
377-399 und die Arbeiten von Claudia Baracchi (unten S. 163 referiert). Pazifistisch 
ist Platon damit nicht geworden: der Philosoph akzeptiert, sich auf die Welt einzu-
lassen, und muß sich damit auf den Krieg, den die Welt führt, einlassen. 

 
Platon ist weder ein Pazifist noch ein Bellizist, sondern ein dialektischer Philosoph. 
Die Menschen können soviel Frieden erlangen, wie sie bereit sind zu erlangen. Der 
Hintergrund für Platons Philosophie ist der Unfrieden, die Erinnerung an den Pelo-
ponnesischen Krieg und die mörderische Oligarchie in Athen, in der dieser Krieg 
endete. Die Ursache des Krieges liegt nicht in der menschlichen Natur, sondern an 
der mangelnden Bearbeitung menschlicher Neigungen durch menschliche Vernunft. 
Seine Friedensstrategie ist die Philosophie selber. Der Beitrag zum Frieden ist der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 157 

Kampf der dialektischen Vernunft gegen die Meinungen, gegen die Begierden, ge-
gen die Gewalt der herrschaftsnahen Rede. Ein dialektischer Philosoph muß Frie-
denspädagoge werden. 

 
 

Texte 
 

Politeia = Der Staat / deutsche Übersetzung von Friedrich Schleiermacher. 
Bearbeitet von Dietrich Kurz. – Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1971 (Platon Werke in acht Bänden griechisch und deutsch)  
Eine Debatte über Gerechtigkeit/Rechttun, das Modell einer wohlgeordneten Stadt 
als Gleichnis für den wohlgeordneten Menschen. Die erste Stadt ist einfach, fried-
lich, aber langweilig. Der zweite Entwurf ist zu kriegerisch, die Erziehung der 
Wächter nimmt deshalb den größeren Teil des weiteren Dialogs ein. Im zweiten Teil 
werden verschiedene defizitäre Verfassungen vorgestellt. Auch am Ende weiß der 
Leser nur, daß Gerechtigkeit mehr sein muß als ein Trick der Herrschenden. 
Der Dialog findet statt während eines Friedensjahres im Peloponnesischen Krieg. 
Als das Gespräch 50 Jahre später aufgezeichnet wurde, war – Martha Nussbaum hat 
uns daran erinnert – nicht nur Sokrates Opfer der Demokraten geworden, sondern 
auch sein demokratischer Gastgeber, der Waffenfabrikant Polemarchus, ermordet, 
von einer oligarchischen Faktion, die von einem Onkel der Brüder Adeimantes, 
Glaukon und Platon geführt wurde. 

 
Buch II (369b-374d) Gründung und Ablehnung der einfachen und friedlichen 
Stadt, Notwendigkeit von Wachstum und damit von Kriegern in der luxuriösen Stadt 
Buch II-IV(374d-445e) Organisation und Erziehung des Kriegerstandes 
Buch V (466e-471c) Exkurs über Kriegsführung zwischen Griechen (gegen 
Versklavung, gegen Verwüstung) 

 
Vergleiche außer den oben genannten Arbeiten von John Sallis und Zdravko Planic 
und der unten referierten Arbeit von Leon Harold Craig: Norbert Blössner, Dialog-
form und Argument : Studien zu Platons ‚Politeia’. – Stuttgart 1997; Platon: Politeia 
/ hrsg. von Otfried Höffe. – Berlin 1997 (Klassiker auslegen ; 7), darin vor allem 
Julia Annas klare Darlegung, warum Platons Politeia kein politisches Programm ist. 
Über die nur kurze Geschichte der Deutung der Politeia als politisches Programm: 
Julia Annas, Politics in Plato’s Republic, in: Apeiron 33 (2000) 303-326. 

 
Nomoi = Gesetze / Übersetzung und Kommentar von Klaus Schöpsdau. – Göt-
tingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1994 – (Platon Werke) 
Bisher erschienen in 2 Bänden Buch I-VII 
Gespräch eines Kreters, eines Spartaners und eines Atheners über die beste Ordnung 
für eine neuzugründende Stadt. Mit einem Gesetzbuch für diese Stadt (von dem 
schon Aristoteles klagte, daß es mit Philosophie nichts zu tun habe). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 158

Buch I (625c-630d) 
Kritik der auf den Krieg, statt auf die Tugend ausgerichteten Verfassungen (der 
kretischen Städte und Spartas). 
Buch III (677a-679e) 
In den frühen Zeiten, vor der Differenzierung in Reichtum und Armut, gab es weder 
Krieg noch Bürgerkriege. 
Buch XII (949e-953e) 
Strenge Kontrolle des Verkehrs mit dem Ausland. 

 
Der Antimilitarismus der Nomoi wird in der Regel gesehen, aber in den großen Deu-
tungen der Nomoi steht das nicht im Zentrum. Vergleiche Georg Picht, Theologie 
und Recht in Platons „Gesetzen“ (Vorlesung 1966/67), in: Georg Picht, Platons 
Dialoge „Nomoi“ und „Symposion“. – Stuttgart 1990; Thomas L. Pangle, The Laws 
of Plato. – New York 1980; Zdravko Planinc, Plato’s Political Philosophy : Pruden-
ce in the Republic and the Laws. – Columbia, Missouri 1991; Christopher Bobonich, 
Plato’s Utopia Recast : his Later Ethics and Politics. – Oxford 2002. 
 
 
Literatur 

 
Popper, Karl R.: 
The Open Society and its Enemies. – London : Routledge, 1945. – vol. 1, The 
Spell of Plato 
Deutsche Übersetzung: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. – Bern : Fran-
cke. – Bd. 1, Der Zauber Platons. – 1957 
Poppers Deutung verbindet drei Elemente: 1., eine Deutung der Platonischen Ideen-
lehre nicht als forschende Dialektik, sondern als „Essentialismus“, als eines ver-
meintlichen Wissen um das Sein der Dinge, als absoluten Gegensatz des Popper-
schen Falsifikationsprinzips. 2., die Deutung der politischen Utopie in der Politeia 
als Gesinnungsherrschaft. Weil sich Platon keinen altruistischen Individualismus 
vorstellen kann, muß er die Alternative der völligen Verantwortlichkeit des Staates 
denken. Dafür braucht er eine Macht, die sich auf ein exklusives Wissen stützen 
kann. Die ganze Ideenlehre sei nichts als ein großangelegter Versuch, Wissen gegen 
Veränderungen zu schützen. 3., das alles hat eine politische Absicht, die man nur in 
Analogie zum Faschismus sehen könne: gegen eine Demokratie auf dem Wege zur 
offenen Gesellschaft will Platon den Geist der Horde, die militaristische Aristokratie 
nach spartanischem Muster erneuern. 
Die Darstellung traf den Nerv einer Gesellschaft auf dem Weg zur Offenen Gesell-
schaft, selten hat ein einziges Buch so nachhaltig die Wahrnehmung eines großen 
Philosophen monopolisieren können. Philosophiehistoriker, Philologen, Historiker 
blieben skeptisch. Stellvertretend für die philosophische Kritik an Poppers Zurück-
bleiben hinter der Platon-Philologie bereits seiner Zeit: Hans-Georg Gadamer, Platos 
Denken in Utopien : ein Vortrag vor Philologen, in: Gymnasium 90 (1983) 434-455, 
jetzt in: Hans-Georg Gadamer, Gesammelte Werke. – Bd. 7, Griechische Philoso-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 159 

phie III (Tübingen 1991). Stellvertretend für die historische Kritik an Poppers Ana-
chronismen: Dorothea Frede, Platon, Popper und der Historizismus, in: Polis und 
Kosmos : Naturphilosophie und politische Philosophie bei Platon / hrsg. von Enno 
Rudolph. – Darmstadt 1996. – S. 74-107. 
 
 
Sandvoss, Ernst: 
Soteria : philosophische Grundlagen der platonischen Gesetzgebung. – Göttin-
gen : Musterschmidt, 1971. – S. 191-220 Krieg – Frieden, Ernst – Spiel 
Die Nomoi sind nicht pazifistisch, aber klar gegen die Ausrichtung auf den Krieg. 
Die Diskussion um die Tugenden ist vom Frieden bestimmt (die Selbstbeherr-
schung, nicht die Tapferkeit ist die höchste Tugend); die Eigentumsordnung ist vom 
Frieden bestimmt (die Landverteilung soll den Streit um Besitz verhindern); vor 
allem aber ist die Erziehung vom Frieden bestimmt. Platon will Übungen in Selbst-
beherrschung beibehalten, die Symposien sollen diesen Zweck haben; die dorischen 
Feldlager verwirft er gerade, weil sie zu Unordnung statt zu Ordnung führen. Am 
Ende der Nomoi kehrt der Krieg wieder, transformiert zum geistigen Kampf, aus 
dem alles Neue und Wertvolle hervorgeht. 
 
Chanteur, Janine 
Violence in Plato’s Political Work, in: Violence and Aggression in the History 
of Ideas / ed. by Philip P. Wiener and John Fisher. – New Brunswick, NJ : Rut-
gers Univ. Pr., 1974. – S. 34-48 
Gewalt ist für Platon von Politik untrennbar – weil die Oberen regieren, ohne nach 
der Meinung der Untertanen zu fragen. Thrasymachos hat begriffen, daß die einzige 
reale Macht die staatliche Macht ist, über die der verfügen muß, der eigenen Nutzen 
haben will. Platons Ziel ist nicht, die beste aller Städte zu schaffen, sondern das 
Wesen der Politik zu erkennen. Totalitär ist er schon deshalb nicht, weil er sich 
menschlicher Grenzen bewußt bleibt. Er will lieber unperfekte Gesetze als einen 
charismatischen Führer. Wahrheit ist unerreichbar, deshalb kann niemand wissen-
schaftlich regieren. Letztlich ist seine Lehre, daß Gewalt nicht für private Zwecke 
verwendet werden darf, nur für überpersönliche Staatszwecke. Die ganze Erziehung 
der Wächter ist „an uprooting of the passions, of immoderate enjoyment, of the 
privileges that one grants oneself spontaneously.“ Uneigenützigkeit ist der Weg zu 
Frieden, Ordnung, Harmonie. 
 
Chanteur, Janine 
From war to peace. – Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. – S. 227-250 Authen-
tic Speach and Peace 
Französisches Original: De la guerre à la paix. – Paris 1989 
Betont das Dialogische bei Platon, das Lob der Zustimmung. Die Dialoge sind eine 
Befreiung von Zufälligkeiten der Individualität, aber gerade zur Rettung einer im-
personalen Ich-heit. Die Teilnehmer der Dialoge sind Individuen, die über die Indi-
vidualität hinauswachsen, die sie künstlich von anderen und von der Quelle des 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 160

allgemeinen Wissens abschneidet. Es geht in den Dialogen um die gemeinsame 
Suche nach Wahrheit als einem Weg zum Frieden. 
Wie aber soll mit radikalem Anderssein, das Chanteur vor allem in der Geschlech-
terdistanz sieht (die sie psychoanalytisch für den Krieg verantwortlich macht) um-
gegangen werden? Die Vereinheitlichung der Geschlechter steht uns nicht als Weg 
offen. Platon mit seiner Fixierung auf homosexuellen Eros hat nie gesehen, daß die 
Geschlechterdistanz geheilt werden muß, wenn in vollem Sinne von einem mensch-
lichen Wesen gesprochen werden kann. Nur der Dialog schafft diese gemeinsame 
Schöpfung des menschlichen Wesens. 

 
Sallis, John 
Being and Logos : the Way of the Platonic Dialogue. – Pittsburgh : Duquesne 
Univ. Pr., 1975. – S. 312-455 : The Upward Way : Republic 
Das Thema der Politeia ist Gewalt oder Überzeugung, Gerechtigkeit als Nutzen der 
Mächtigen oder Nutzen der Machtlosen. Die erste, einfache Stadt ist zu unbefriedi-
gend für Glaukon, der von Eros und Mut bestimmt ist, die zweite Stadt ist zu kriege-
risch. Die dritte Stadt soll deshalb vor allem die Erziehung der Krieger regeln. Ge-
rechtigkeit ist keine natürliche Tugend, sondern wird erst geschaffen durch die 
Zähmung der Gewalt (konkret besteht die Erziehung der Wächter vor allem aus 
Musik). Die Tugend, die die Stadt als Ganzes braucht, ist sofrosyne (Mäßigung). 
Das ist die Tugend, die der gesuchten Gerechtigkeit am nächsten kommt. Die Weis-
heit kommt in der dritten, wohleingerichteten Stadt nicht mehr vor, weil aller Eros 
(Liebe, Familie, Philosophie) nicht in diese Stadt paßt. Buch VI der Politeia gründet 
eine vierte Stadt, die eros als Liebe zur Weisheit zuläßt. 
 
Kremp, Werner 
Gewaltlosigkeit und Wahrheit : Studien zur Therapie der Gewalt bei Platon 
und Gandhi. – Meisenhem am Glan : Hain, 1975. – 341 S. (Monographien zur 
philosophischen Forschung ; 149) 
Kremp untersucht anhand von Krisen in Platonischen Dialogen (Protagoras, Gorgi-

as, Phaidros) Gewaltstrukturen: die sophistische Rede, die sich aufdrängt und 
durchsetzen will, wird von Sokrates als Gewalt angesehen; er setzt gegen die lange 
sophistische Rede, den Dialog als einen Ort der Gewaltfreiheit. Der Wissende will 
nicht herrschen. 
In seiner ausführlichen Behandlung der Politeia (die auch mit einer spielerischen 
Gewaltszene beginnt) identifiziert Kremp Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit mitein-
ander, da die gerechte Person/Gesellschaft die selbstbeherrschte ist. Kremp nimmt 
die Philosophenherrschaft völlig unironisch, betont aber dennoch, daß für Platon nur 
ein dialogischer Übergang zu dieser Herrschaft infrage kommen könne. Es gibt 
keinen Besitz von Wissen und damit auch keine philosophischen Revolutionäre. Die 
Trennungslinie zwischen Wissen und Nichtwissen verläuft innerhalb des Philoso-
phen; der Philosoph kann ausstrahlen, aber es gibt keine Trennung von Wissenden 
und Unwissenden. Ähnlich verbietet sich in der internationalen Politik eine Spaltung 
in zwei Lager. Das Wissen des Philosophen ist ein ausstrahlendes Zentrum, dessen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 161 

„Milde“ auch die fernsten Gebiete erreicht: die der Seele wie die der Polis, die hel-
lenische Welt und den ganzen Erdkreis. In dieser nur unvollkommen vernünftigen 
Welt bleibt aber Sicherheit durch eine minimale Truppe nötig und wenn es doch 
zum Krieg kommt, wird humane Kriegsführung zur letzten Gelegenheit der Milde. 
Im Politikos wird eine Menschheit geschildert, die so vernunftlos/körperlich ist, daß 
sie einen Gott braucht, der sie regiert: ein Zustand des Friedens, aber ohne Erkennt-
nis. Nachdem die Erinnerung an den Gott verblaßt ist, gibt es keinen Frieden mehr. 
Alle Vorschläge zur Herrschaft werden durchgemustert und abgelehnt. Legitim kann 
nur eine freiwillige Unterordnung, nicht eine gewaltsam aufgezwungene Herrschaft 
sein. 
 
Grésillon, Sylvie 
Platon le pacifique, in: La guerre : actes du colloque de Mai 1986 / sous la di-
rection de Simone Goyard-Fabre. – Caen : Centre de Publications de 
l’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie politique et juridique ; 10) 
S. 49-61 
Grésillon gibt einen Überblick über Gorgias, Politeia, Nomoi, Politikos und betont 
(von ihr als echt angenommene) Briefe, in denen Platon Versöhnung/Toleranz ver-
langt: die Sieger müssen die Besiegten aufnehmen. Dieser Geist bestimmt auch die 
Dialoge; das ist der Kern der sokratischen Ironie. Alle Helden Platons sind betont 
milde (doux): Theätet, Sokrates, Dion (im wirklichen Leben), der Athener (in den 
Nomoi). Für Platon ist klar, daß es einen kriegerischen Teil der Seele und des Staates 
gibt, die Frage ist, wie man ihn einordnen kann. Wenn ein Konflikt auftritt, dann 
liegt ein Ordnungsfehler vor. Das Problem ist, wie die Seele gemäßigt werden kann, 
ohne sie zu dämpfen. 
 
Ricken, Friedo 
Platon und Aristoteles über Krieg und Frieden. – Barsbüttel : Institut für 
Theologie und Frieden, 1988 (Beiträge zur Friedensethik ; 1) S. 1-16 
Die Dialoge Platons spielen fast alle zur Zeit des Peloponnesischen Krieges und in 
den athenischen Wirren der Nachkriegszeit. Ricken stellt die Verurteilungen der 
Kriegspartei durch Platon übersichtlich zusammen. Diese Haltung zum Krieg muß 
der Ausgangspunkt der Platonlektüre sein. Platon hat durchaus ein Friedensideal, 
aber in einer Utopie, für die ein hoher Preis bezahlt werden müßte (Politeia), in 
einer anderen kosmischen Periode (Politikos), in einer unentwickelten Frühzeit 
(Nomoi). Krieg wird aus den Begierden erklärt, die in der menschlichen Natur liegen 
und mit der Zivilisation wachsen. In einer ökonomisch, wissenschaftlich, technisch 
entwickelten Welt herrscht Krieg. Die einzige Friedensstrategie ist Erziehung. Der 
Tapferkeit wird ein geringer Rang unter den Tugenden eingeräumt, vor allem soll 
sie aus ihrer Isolierung geholt werden und durch Wissen gebändigt werden. Obwohl 
Platon den Krieg als oberstes Ziel des Staates ablehnt, kommt er nur zum gerüsteten 
Staat, penetrant in der Politeia, menschlicher in den Nomoi. Für die Kriege zwischen 
den Griechen fordert er Humanisierung der Kriegsführung und Versöhnung als Ziel 
des Krieges. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 162

Maniacs, Peter T.  
War and Democracy. – Cambridge, MA (u.a.) : Blackwell, 1989. – S. 30-56: 
War, Stasis, and Empire (Plato S.53-56) 
Platons Antidemokratismus muß mit seinen Ansichten über den Krieg zusammenge-
sehen werden; die Politeia ist Theorie für einen Staat, der gleichzeitig Kriege führen 
und Bürgerkrieg vermeiden muß. Das ist Athen im Peloponnesischen Krieg. Die 
luxuriöse Stadt, die nach der Ablehnung der einfachen Stadt durch Glaukon nötig 
wird, ist das demokratische, imperialistische Athen. Das Thema der Nomoi ist, daß 
der Kreter seine eigene und die spartanische Verfassung nicht versteht, wenn er sie 
für ihre Angemessenheit zur Kriegsführung lobt. Gut sei gerade, daß Kreta und 
Sparta Kriege vermeiden und sich nur selber schützen. 

 
Craig, Leon Harold 
The War Lover : a Study of Plato’s Republic. – Toronto (u.a.) : Univ. of To-
ronto Pr., 1994. – 439 S. 
Craig nimmt als Schlüssel zur Politeia die Beschreibung der Timokratie, der Herr-
schaft der Ehre. Adeimantes und Glaukon sind junge Timokraten. Indem Graig sie 
als Timokraten identifiziert, kann er aber auch Platons Bild der Timokratie ergän-
zen: Timokratie ist offen, zu einem tugendhaften Regime aufzusteigen oder zu ei-
nem nur Besitz schätzenden Regime abzusinken. Das Thema der Politeia ist, wie 
aus dem stolzen, den Sieg liebenden Timokraten, einem kämpferischen Wächter 
seiner eigenen Ansichten, doch ein dialektischer Jäger nach Wissen werden kann, 
aus der Liebe zum Krieg eine Liebe zur Weisheit. Das Problem der Politeia ist, daß 
für die jungen Timokraten Gerechtigkeit kein guter Tausch ist; sie können sich nicht 
auszeichnen. Adeimantes, Sokrates Partner für nüchterne Beobachtungen, ist bereit 
sich einzufügen, Gerechtigkeit mit Mäßigkeit zu verbinden. Glaukon, Sokrates Part-
ner für die kühnsten Behauptungen, braucht einen umständlicheren Weg, um zu 
lernen, daß Gerechtigkeit auch gut für ihn sein kann. Die Kunst, eine Stadt zu regie-
ren, ist die Kunst, über Soldaten zu regieren. Die Regierung des Philosophen ist 
Erziehung. 
In Buch V geht es nicht um Frauen, sondern darum herauszufinden, was männlich 
und was menschlich ist. Die äußeren Bücher am Anfang und Ende der Politeia leben 
von der expliziten Analogie von Stadt und Mann, die drei inneren Bücher von impli-
ziter Analogie von Philosophie und Frau. 

 
Kochin, Michael S. 
War, Class, and Justice in Plato’s ‘Republic’, in: Review of Metaphysics 53 
(1999) 403-423 
Die drei Diskussionen der Politeia über Krieg stehen alle an Wendepunkten. Die 
Bürger der ersten Stadt sind nicht menschlich, weil ihnen der Wunsch nach Ehre 
fehlt; der Übergang zu Glaukons Stadt bringt Krieg. Die deshalb geschaffenen 
Wächter verteidigen die Stadt, haben aber selber nichts von dieser Verteidigung; 
Glaukon, der die Dinge nur um der Ehre wegen liebt, akzeptiert, daß den Wächtern 
die Ehre ohne die Dinge angeboten wird. Die beste Stadt benutzt Kriege, um ihre 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 163 

Bürger zu erziehen und andere Griechen zu zwingen, keine Griechen zu versklaven. 
Der Übergang zum Philosophenherrscher ist verbunden mit einer Kritik griechischer 
Männlichkeit. Frauen werden einbezogen, weil es in diesem Krieg nicht auf Stärke 
ankommt, der Krieg soll menschlich statt männlich sein; aus Krieg wird Erziehung, 
eine Form der Gerechtigkeit. 
     
Pangle, Thomas L. 
Classical Idealism : Plato and Aristotle, in: Thomas L. Pangel ; Peter J. 
Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. – 
Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 33-50, v. a. S. 38-41 Defense 
Policy and the Inevitability of International Conflict 
Die ideale Gesellschaft ist eine kleine Gesellschaft und muß deshalb einen guten 
militärischen Ruf haben. Militärisches Training macht die Bürger aber nicht besser. 
Die Moral des Bürgers beruht darauf, daß er die Spannung zwischen dem Anspruch, 
den Besitz und die Unabhängigkeit anderer zu achten, und der Suche nach Sicher-
heit nicht eingestehen kann. In der Politeia wird der Zynismus auch des besten Staa-
tes betont: Er braucht zur Sicherheit das Land, das anderen Städten gehört hatte, und 
muß diesen Raub vergessen. Auch der beste Staat ist auf diese „edle Lüge“ gegrün-
det. In den Nomoi wird die Idee einer Föderation der kleinen Republiken geäußert, 
freilich bleibt das immer prekär, weil die stärkeren Republiken, die zur Sicherheit 
unverzichtbar sind, Hegemonie suchen. 

 
Baracchi, Claudia 
Of Myth, Life, and War in Plato’s Republic. – Bloomington (u.a.) : Indiana 
Univ. Pr., 2002 (Studies in Continental Thought) S. 133-176: War 

 
Not a Battle of Giants, but a Revolution of the Soul : on War and Dialogue, in: 
Méthexis 15 (2002) 7-27 
Der Krieg ist für die Menschheit, was Bewegung und Wandel für die Natur sind. Die 
Politeia ist nicht die Präsentation einer Utopie einer unbewegten Stadt, sondern die 
Erzählung eines Besuchs in der bewegten Stadt, nicht eine Lehre des Sokrates wird 
entfaltet, sondern der Zusammenstoß des Philosophen mit der realen Stadt protokol-
liert. Krieg und Bürgerkrieg, die in der ersten Utopie einer einfachen Stadt vermeid-
bar sind, werden mit dem Aufbau von Institutionen und Identitätsbildung unaus-
weichlich. Bewegtheit und Unstabilität prägen die ausgedachte Stadt, nicht erst ihre 
Verfallsstufen. Für Sokrates ist nur die einfache Stadt die wahre Stadt, aber diese 
Stadt ist utopisch, weil sie ein unbewegtes menschliches Leben voraussetzt, das es 
nicht (mehr) gibt (oder nur als Erlöschen der Leidenschaften im Alter). Philosophie 
ist dialogisch, sie muß sich auf die Welt einlassen. Damit muß der Philosoph aber 
zum Kämpfer werden, um der Philosophie Gehör zu verschaffen. Der Philosoph ist 
kosmopolitisch, muß aber wegen des Gebotes, zu den Bürgern zurückzukehren, an 
den Kriegen der Städte teilnehmen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 164

Kleemeier, Ulrike 
Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges : Platon – Hobbes – 
Clausewitz. – Berlin : Akademie-Verl., 2002 (Politische Ideen ; 16) S. 51-124 : 
Krieg und Krieger in Platons Politeia 
Während die Autoren der Neuzeit Handelsgeist und Kriegsgeist gegenüberstellen, 
sieht Platon eine Einheit. Der Krieg entsteht erst auf einer höheren Kulturstufe, 
wenn die Besitzgier der aufgeschwollenen Polis ein Heer nötig macht. Die Polis 
muß so organisiert werden, daß die Besitzgier nicht mehr Kriegsgrund sein kann. 
Gerechtigkeit ist vor allem als friedensstiftende Kraft nötig (gegen den Ausgangs-
punkt des Dialogs, daß man den Freunden Gutes, den Feinden Böses tun soll). Es 
gibt deshalb ein Kriegsrecht im Kampf zwischen Hellenen. Aber auch der Krieg 
gegen Barbaren ist kein moderner Gesinnungskrieg. „Der Barbar ist nicht der alle 
Grenzen sprengende Verbrecher gegen die Menschheit, sondern der als bedrohlich 
wahrgenommene Andere, den es letztlich zu unterwerfen, aber nicht auszurotten 
gilt.“ Dem Barbar fehlt die höhere Natur, auch der Hellene behält immer die niedere 
Natur. 
Die jüngste Darstellung setzt an einem merkwürdig alten Diskussionsstand an, sie 
will einen Mittelweg suchen zwischen Poppers Bild Platons als eines Militaristen 
und Verdross’ Bild Platons als eines Pazifisten. Auch in ihrer Methode der Platon-
lektüre ist sie konservativ, sie kommt ohne Glaukon und Adeimantos aus, sie refe-
riert das Leben der Wächter ausführlich und ohne jeden Verdacht einer Ironie. Ihre 
Stärke liegt im Vergleich mit der Moderne. 

4.1.4 Aristoteles 

384-322. Aus Stageiros im thrakisch-makedonischen Grenzgebiet, Schüler Platons 
in Athen und später dort Haupt einer eigenen Schule. Offenbar hatte er Familienbe-
ziehungen zum makedonischen Hof geerbt, zumindest ist er in Athen als Parteigän-
ger der Makedonier verdächtig. Daß er aber wirklich der Lehrer Alexanders des 
Großen war und diesem auch später nahe stand, ist unwahrscheinlich. 
 
Als Überblick über Leben und Werk: 
Ingemar Düring, Aristoteles : Darstellung und Interpretation seines Denkens. – Hei-
delberg 1966, Neudruck 2005. 

 
Aristoteles hat für den Friedensbegriff eine zweifache Bedeutung. Im Zentrum sei-
ner Metaphysik/Physik steht der Gegensatz zwischen der Ruhe Gottes und der Un-
ruhe der sublunaren Welt; im Zentrum seiner Ethik steht das Ziel der Menschen, in 
der Betrachtung dieser Ruhe nahe zu kommen. Es gibt hier keine herakliteische 
Metaphysik des Kampfes mehr und bis zu Hegel wird es keine mehr geben, der 
Konflikt wird zu menschlicher Unzulänglichkeit und menschlichem Versagen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

