
262 Rezensionen

im Zusammenhang von psychischen Erkrankungen und
zeigt, dass Frauen stärker stigmatisiert sind, eine weniger
qualifizierte Behandlung und weniger emotionale und
materielle Unterstützung erhalten als Männer. Auch auf
der Ebene der Mechanismen der Krankheitsbehandlung
zeigt sie Unterschiede und Ungleichheiten auf.

Ausführlich geht die Autorin in zwei Kapiteln auf die
verbindenden und trennenden Elemente von Anthropo-
logie und Psychiatrie ein. Sie untersucht die Hindernisse,
die zu einer Beilegung des Konflikts zwischen Anthropo-
logie und Psychiatrie führen: Historische, methodische
und theoretische Hemmnisse. Auf theoretischer Ebene
trägt dazu bei, dass die psychiatrischen Lehren auf uni-
versalistischen, die anthropologischen Lehren dagegen
auf relativistischen Annahmen gründen. Sie zeigt, dass
v. a. frühe Ethnographien das Thema “primitive mental-
ity” zum Gegenstand hatten und später der Psychiatrie
Ethnozentrismus und intellektueller Imperialismus zum
Vorwurf gemacht wurde. Verbindende Gemeinsamkeit
ist die Notwendigkeit des Übersetzens von lokalen Vor-
stellungen (Texten) in westlich-intellektuelle Konstrukte.
Die Überführung von Erfahrungen und Beobachtung in
ethnographische Texte oder medizinische Befunde geht
jedoch mit kultureller Verzerrung einher.

In mehreren Kapiteln untersucht Skultans auf der Ba-
sis einer Analyse von “Life Histories” den Einfluss der
sowjetischen Besatzung Lettlands nach dem 2. Weltkrieg
und den der ökonomischen Liberalisierung nach 1991
in Hinblick auf deren Widerspiegelung in “Narratives”
über Krankheit, psychiatrische Krankheitskonzepte, Er-
innerungen und Identität.

Skultans beleuchtet Fragen über die Beziehung zwi-
schen Geschichte und Erinnerung: Wie Erinnerungen
und Geschichte konstruiert, interpretiert und verändert
werden; wie private und soziale Erinnerung sich wech-
selseitig beeinflussen; welchen Einfluss der Staat und
seine repressive Machtausübung auf die Erinnerung der
Menschen über den Staat ausüben.

Sie zeigt die Widersprüche auf zwischen “angeord-
neten” Krankheitsbildern, also der gesellschaftlich er-
wünschten Sehweise von Krankheit, und den sie, in der
Wahrnehmung der Betroffenen, konstituierenden Fakto-
ren wie Ungerechtigkeit und Staatsgewalt. Skultans ar-
beitet heraus, welche spezifischen Idiome die repressiven
Lebensbedingungen als kollektive Repräsentationen wi-
derspiegeln und wie diese im Zusammenhang mit Kör-
perwahrnehmung und Krankheit stehen.

Depression als psychiatrisch-diagnostische Katego-
rie auf der Grundlage der International Classification of
Disease (ICD) hat Eingang in das medizinische Selbst-
verständnis gefunden. Hierdurch hat ein grundlegender
Wandel des Konzeptes somatogener Erkrankungen statt-
gefunden, was sowohl in der sowjetischen Psychiatrie als
auch in subjektiven Krankheitskonzepten von Bedeutung
war. An diesem Beispiel wird verdeutlicht, wie kultur-
gebunden auch biomedizinische Konzepte sind und wie
wenig sie an die lokal-kulturellen Bedingungen außer-
halb des Westens adaptiert sind. Der Begriff Depression
vernachlässigt die Bedeutung individueller Repräsenta-
tionen von psychischem Leiden und deren sozialer Ein-

gebundenheit und enthebt den Arzt von der Möglich-
keit, sich auf die Bilder und Texte seiner Patienten ein-
zulassen und in diesem Kontext Heilungsmöglichkeiten
zu nutzen.

Die vorliegende Sammlung von Essays gewährt si-
cherlich weite Einblicke in die Themen Identität, Wahr-
nehmung, Erinnerung oder Krankheit. Doch ist diese
Sammlung – nach meinem Geschmack – überwiegend im
Rahmen eines akademischen Diskurses zu verorten. Wer
sich vom Titel: “Empathy and Healing” dazu verleiten
lässt, hieraus methodisch oder theoretische Stimulation
für konkrete Fragen im Kontext von Ethnomedizin oder
Krankheit und Kranksein zu erwarten, der geht ziemlich
leer aus. Frank Krönke

Smith, Frederick M.: The Self Possessed. Deity and
Spirit Possession in South Asian Literature and Civi-
lization. New York: Columbia University Press, 2006.
701 pp. ISBN 978-0-231-13748-5. Price: $ 60.00

“The Self Possessed” ist ein wichtiger Beitrag zur
stetig wachsenden Literatur über Besessenheit in Indien.
Seit mehreren Jahrzehnten beschäftigen sich vor allem
Ethnologen mit Besessenheit in Südasien, wie zahlreiche
Publikationen beweisen. Das Interesse an Besessenheit
ist ungebrochen, zumal die neueren Forschungen zeigen,
dass Besessenheit in der Moderne nicht obsolet wird,
sondern dass die verschiedenen Formen von Besessen-
heit durchaus in ein pluralistisches System von sozialen,
rituellen und medizinischen Bedeutungen und Praktiken
integriert werden. Zur bisherigen Besessenheitsliteratur
kommt nun ein völlig andersartiges Buch, das neue Fra-
gen stellt und neue Einsichten gewinnt. Während Eth-
nologen die kulturelle Praxis vor Augen haben und be-
obachtbare Besessenheitsereignisse als Ausgangspunkt
nehmen, wählt der Sanskritist Frederick M. Smith text-
basierte Quellen als seinen Ausgangspunkt. Wo Ethno-
logen mehrheitlich doch immer noch fragen “was pas-
siert wirklich, wenn jemand glaubt besessen zu sein?”
oder “wie erklärt man sich, dass Besessenheit in Asien
zu den alltäglichen Phänomenen gehört, während es in
westlichen Ländern von allenfalls marginaler Bedeutung
ist?”, untersucht Frederick M. Smith Besessenheit in den
klassischen indischen Texten, um sie dann mit der Praxis
im heutigen Indien zu vergleichen. Seine Fragen “welche
Bedeutung hatte Besessenheit in der vedischen Zeit?”,
“waren es auch im klassischen Indien überwiegend Frau-
en, die besessen wurden?” und “wann wird Besessenheit
als Krankheit gesehen?” versucht er anhand der vedi-
schen und klassischen Texte zu beantworten. Das wirk-
lich Neue an diesem Buch sind die Bezüge, die der Autor
herstellt zwischen zeitgenössischen volksreligiösen Be-
sessenheitskulten und Besessenheit im klassischen Indi-
en. Ethnologische Studien über Besessenheit in Südasien
kommen in der Regel ohne Rückbezüge auf die klassi-
sche Sanskritliteratur aus. Die Sanskritliteratur zeigt je-
doch ein viel breiteres Spektrum der Besessenheit als es
die heute beobachtbare Praxis zu leisten vermag.

Das Buch besteht aus dreizehn Kapiteln, die sich wie-
derum in vier Teile gliedern. Teil I ist überschrieben

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262


Rezensionen 263

mit “Orthodoxies, Madness, and Method”. Dieser Teil
besteht aus Kapitel 1, das eine kurze Einführung in die
“Sanskritische Kultur und die Kultur der Besessenheit”
sowie eine Darstellung des Sanskritvokabulars für Be-
sessenheit umfasst. Der wichtigste und am meisten ver-
wendete Begriff ist āveśa (“entrance into”), abgeleitet
vom Lexem ā√viś (“to enter in”). Die Besessenheitsform
āveśa wird abgegrenzt von der Besessenheitsform pra-
veśa von pra√viś (“to enter toward”). Während āveśa
eine wohlwollende, positive, selbstmotivierte Besessen-
heit bezeichnet, bezieht sich praveśa auf eine unfrei-
willige, von außen kommende Besessenheit. Diese Un-
terscheidung entspricht der in den modernen indischen
Sprachen vorgenommenen Unterscheidung in eine kon-
trollierte, induzierte positive Besessenheit (im englischen
meist als “spirit mediumship” bezeichnet) und eine ne-
gative, unkontrollierte Besessenheit (im Englischen als
“spirit possession” bezeichnet). Ein weiterer Begriff für
Besessenheit, den Smith in den Sanskrittexten findet,
ist von der Wurzel √gr. h (“to grasp, to seize”) abgelei-
tet, also graha, grahan. a, parigraha. Auch dieser Begriff
entspricht der unfreiwilligen, unkontrollierten negativen
Besessenheit (durch einen Geist). Schließlich wird der
Begriff bhāva (“mood, attitude, experiental state”) ge-
nannt, mit dem vor allem in den Purān. as und anderen
devotionalen Texten positive Besessenheitszustände (ent-
sprechend dem Begriff āveśa) bezeichnet werden. Ein
weiteres wichtiges Konzept, das einführend erklärt wird,
ist das Oppositionspaar Person und Selbst (“person and
self”), das den Sanskritkategorien purus. a (“man, per-
son”) und purus. ottama (“highest person”, Bezeichnung
für Kr.s.n. a) bzw. ātman und brahman entspricht. Die kom-
plexen Besessenheitsphänomene in der indischen Kultur
lassen sich nur erklären anhand des indischen Konzeptes
einer nicht klar begrenzten, nichtautonomen Person, die
durchlässig ist für nichtmenschliche Kräfte, Wesenheiten
und Gefühlszustände.

Teil II, “Ethnography, Modernity, and the Languages
of Possession”, gibt in den Kapitel 2 bis 4 den Stand der
ethnologischen Forschung über Besessenheit in Südasi-
en wieder, die im Wesentlichen durch eine eurozentri-
sche Sichtweise gekennzeichnet ist. Indigene Konzepte
werden bei der Interpretation nicht in Betracht gezogen,
sondern stattdessen werden Besessenheitsphänomene auf
unterschiedliche Formen von psychischer Krankheit oder
als individuelle Strategie zur Erlangung gesellschaftli-
cher Macht reduziert. Aber auch Studien, die die ontolo-
gische Realität von Besessenheit als indigene Sichtweise
gelten lassen, betonen den volksreligiösen Charakter von
Besessenheitsritualen, die der eher intellektuellen brah-
manischen Tradition gegenüberstehen. In der Tat sind
die bisherigen Studien über Besessenheit in Südasien
weitestgehend synchronisch, was zu gewissen Beschrän-
kungen in der Sichtweise führt. Die diachrone Dimen-
sion wird nun erstmals von Smith systematisch aufge-
zeigt. Ein Vergleich der Begriffe für Besessenheit in den
modernen indischen Sprachen mit den Sanskritbegriffen
āveśa, praveśa und grahan. a zeigt die Vielschichtigkeit
der Bezüge zwischen den “klassischen” und den “Volks“-
Traditionen.

Teil III, “Classical Literature”, umfasst die Kapitel 5
bis 9 und bildet das “Herzstück” des Buches. Zahllose
Beispiele aus vedischen Texten, hauptsächlich aus dem
R. gveda, belegen das Vorkommen von āveśa, jedoch nicht
im Sinne einer Besessenheit durch Wesenheiten, sondern
in der Bedeutung “Durchdringung”, “Versunkenheit”,
“Teilhabe”. Auch der Genuss von Soma wird hier als
Erfahrung einer gewissen Art von göttlicher Besessenheit
interpretiert. Besessenheit als literarisches Motiv nimmt
in den epischen Texten breiten Raum ein. Als literari-
scher Topos steht Besessenheit für intensive Gefühlszu-
stände, wie extremer Ärger, Liebe, Angst oder Sorge. So
weist das Mahābhārata als wichtigster und einflussreichs-
ter Text in der indischen Geschichte verschiedene Arten
von Besessenheit auf, die für Smith bestimmend sind
für den linguistischen und psychologischen Diskurs über
Besessenheit in Indien während der zweitausend Jahre
seit seiner Entstehung. Insbesondere in der Geschichte
von Nala und Damayantı̄, in der die Besessenheit des
Königs Nala durch die Göttin Kali eine besondere Stel-
lung einnimmt, zeigt Elemente auf, die auch heute durch
zahlreiche Ethnographien bestätigt werden. König Nala
wird erst besessen, nachdem er die Gebote der rituel-
len Reinigung versehentlich missachtete. In zahlreichen
neueren Ethnographien über unerwünschte Besessenheit
wird dieser Zustand von den Betroffenen nachträglich
beispielsweise dadurch erklärt, dass rituelle Handlungen
im Zustand der rituellen Unreinheit durchgeführt wur-
den, oder dass jemand, der in der Dämmerung durch
unbewohnte Gebiete unterwegs ist, ambivalenten Wesen-
heiten Gelegenheit gibt, schädigend einzugreifen.

Kapitel 7 behandelt die Beschreibungen von Beses-
senheit in den Vedānta-Texten, in buddhistischen Tex-
ten und in den Yogasūtras. Auch wenn hier Besessen-
heit bei weitem nicht das zentrale Thema ist, so kann
der Autor zeigen, dass Besessenheit durchaus als ef-
fektive Strategie benutzt wird, um Wissen oder überna-
türliche Kräfte zu erlangen. So findet er Erwähnungen
über āveśa in den Yogasūtras des Patañjali, im Jain Yo-
gaśāstra des Hemacandra und in den Brahmasūtras des
Bādarāyan. a, sowie in den Kommentaren der Philosophen
Śaṅkara, Rāmānuja und Vallabhācārya. Besessenheit ist
hier ein legitimes Mittel für Personen mit außerordent-
lichen mentalen oder physischen Fähigkeiten. Er kann
auch zeigen, dass im klassischen Zeitalter kein Wider-
spruch gesehen wurde zwischen philosophischen Diskur-
sen und extremen religiösen Praktiken, zu denen er auch
Besessenheit zählt.

Kapitel 8 untersucht Besessenheit in der klassischen
Dichtung, im Sanskritdrama und in der Ästhetik. Man
ahnt bereits, dass auch hier Hinweise auf āveśa gefunden
werden. Es sind diese Geschichten über Besessenheit,
die, zusammen mit den epischen Texten in denen eben-
falls Besessenheit erwähnt wird, dazu beigetragen haben,
dass Besessenheit in Indien zum weitverbreiteten kultu-
rellen Phänomen und zur häufigen Erfahrung geworden
ist. Kapitel 9 beschäftigt sich mit der Bhakti-Literatur
als einem der wichtigsten Genres, in dem Besessenheit
beschrieben wird. Durch intensive Verehrung erwirbt der
Gläubige alle Qualitäten des Göttlichen und wird mit

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262


264 Rezensionen

diesem gleichgesetzt, was häufig als āveśa interpretiert
wird. Auch hier zeigt sich die Kontinuität über die Jahr-
hunderte hinweg.

Teil IV schließlich beschäftigt sich mit Besessenheit
im Tantra und Āyurveda. Hier wird Besessenheit neben
der āveśa-Form überwiegend in ihrer “negativen” Form
im Sinne von grahan. a durch ein schädigendes, bösarti-
ges Geistwesen in Betracht gezogen. Der Autor betont
hier die konzeptuelle Ähnlichkeit mit der “positiven” Be-
sessenheit, die meist durch Gottheiten erfolgt, sowie der
ebenfalls positiven Besessenheit eines Orakels.

“The Self Possessed” ist eine geradezu überwältigen-
de Stoffsammlung unterschiedlicher Formen von Beses-
senheit, die nach linguistischen Kriterien in die Formen
āveśa, praveśa und grahan. a unterteilt werden: Āveśa als
selbstinduzierte Durchdringung der Persönlichkeit durch
eine klar abgegrenzte Kraft oder Entität, praveśa als von
außen kommende Besessenheit und grahan. a als Beses-
senheit, die Konflikt beladen ist, Instabilität erzeugt und
als destruktiv erfahren wird. Die zentrale Frage, “wie
kann man (heute) die Besitzergreifung des menschli-
chen Körpers durch andere Wesenheiten oder Zustände
erklären?” kann mit Hilfe dieses Materials vom Autor
umfassend beantwortet werden. Ein Vergleich der Sans-
krittexte mit modernen Ethnographien zeigt eine Kon-
sistenz in den Erfahrungen. Der Körper gilt schon in
den Upanis.aden als durchdringbar (durch Kräfte oder
Wesenheiten). Eine Methode hierzu ist beispielsweise
der Yoga. Im klassischen indischen Denken wird diese
Durchdringung eher als Modifikation der Persönlichkeit,
denn als psychische Abweichung oder geistige Verirrung
interpretiert (584). Das Individuum gilt nicht als gespal-
ten durch eine Besessenheit, sondern als grundsätzlich
durchlässig für andere Wesenheiten. Im Mahābhārata gilt
das Individuum nicht als autonom, sondern als porös,
mit durchlässigen Grenzen, mit der Möglichkeit, Spuren
von Brahmā, Ādityas, Göttern, Rāks.asas eindringen zu
lassen, die dann die Identität des Besessenen ändern kön-
nen. Das Konzept der Person in Südasien ist für das Ver-
ständnis von zentraler Bedeutung: Personen unterschei-
den nicht zwischen moralischer und natürlicher Ordnung,
zwischen Handlung und Handelndem, zwischen Person
und Kollektiv, zwischen Alltagsleben und dem Tran-
szendenten (586). Besessenheit als Erfahrung ist geprägt
durch die Durchlässigkeit der menschlichen Identität.

Die Einbeziehung vedischer und klassischer Texte in
die Besessenheitsforschung macht deutlich, dass Beses-
senheit kein zweidimensionales Phänomen ist (negative
und positive Besessenheit), sondern über weitere Dimen-
sionen verfügt, bis hin zu intensiven Gemütszuständen.
Die Komplexität äußert sich auch darin, dass Besessen-
heit alle Schichten betrifft und in allen Regionen vor-
kommt. Auffallend ist schon in den vedischen Texten die
Tatsache, dass häufig(er) Frauen besessen werden (231).
Nach Smiths eher vorsichtiger Interpretation gelten Frau-
en als die Schwächeren und sind deshalb anfälliger für
negative Besessenheit. Positive Besessenheit in den ve-
dischen Texten ist häufiger Männern vorbehalten und
kann als Resultat tugendhafter Handlungen oder inten-
siver Verehrung gelten.

Besessenheit in Indien muss nach dem Erscheinen
dieses Buches nicht neu interpretiert werden. Das ist be-
ruhigend. Teil I und II des Buches orientieren sich eng an
der bisherigen Besessenheitsliteratur. Vieles findet man
so ähnlich in zahlreichen anderen Werken über Beses-
senheit in Südasien. Neu ist hingegen, dass der Autor der
Besessenheitsforschung eine diachrone Dimension ver-
leiht. Darüber hinaus betrachtet der Autor Besessenheit
in einem sehr viel breiteren Kontext, als dies in mo-
dernen Ethnographien üblich ist. Üblicherweise werden
vor allem zwei Formen von Besessenheit beschrieben,
die desintegrativen Formen vom Typ des grahan. a oder
mediale Besessenheit im rituellen Kontext. Smith zeigt
weitere Formen von Besessenheit auf. Seine angeführten
Beispiele zeigen im weitesten Sinne, dass es sich bei
Besessenheit in Indien um einen “state of mind charac-
terized by intensity, emotional excitement, and desire”
handelt (590).

Das Buch wird für alle Indologen, Ethnologen und
Religionswissenschaftler, die sich mit Indien beschäf-
tigen, von Interesse sein. Als umfangreiche Material-
sammlung hat es den Charakter eines Nachschlagewer-
kes. Zahlreiche Redundanzen bewirken eine zeitweise
ermüdende Lektüre. Mit einem gewissen Unbehagen
nimmt der Leser diverse fehlerhafte deutsche Zitate zur
Kenntnis (233f.). Nichtsdestotrotz ist dieser Band ein
wichtiger Beitrag zur stetig wachsenden Besessenheitsli-
teratur. Durch das Heranziehen indologischer und ethno-
logischer Literatur gelingt es dem Autor, immer wieder
Bezüge herzustellen zu zeitgenössischen Beschreibun-
gen von Besessenheit, und er kann somit Kontinuitäten
aufzeigen, die von der vedischen Zeit bis ins heutige
Indien reichen. Elisabeth Schömbucher

Tan Chee-Beng (ed.): Southern Fujian. Reproduction
of Traditions in Post-Mao China. Hong Kong: The Chi-
nese University Press, 2006. 190 pp. ISBN 978-962-996-
233-3. Price: $ 42.00

“Southern Fujian: Reproduction of Traditions in Post-
Mao China” is a welcome addition to anthropological
literature on Chinese popular religion, particularly in re-
lation to questions of political authority, cultural objec-
tification, kinship, and gender. As the title suggests, this
book of ethnographic case studies focuses on the ways
“tradition” (chuantong) has been reclaimed, as well as
reinvented, by various local communities in the minnan
or Southern Fujian area since China’s initiation of market
liberalization and reform in 1978. Against the specter of
socialist campaigns against “feudal customs” and “super-
stition,” tradition is productively analyzed here as a con-
tingent category of practice in projects of social repro-
duction; its political uses and cultural meanings shifting
among a broad range of social actors from local officials
to elderly lineage leaders to the entrepreneurial wives of
Southern Fujianese migrants overseas.

While this kind of attention to the contingencies of
tradition does not necessarily break new analytic ground
in anthropology or even among the burgeoning scholar-
ship on the revitalization of ritual life in Post-Mao China,

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262

