262

im Zusammenhang von psychischen Erkrankungen und
zeigt, dass Frauen stérker stigmatisiert sind, eine weniger
qualifizierte Behandlung und weniger emotionale und
materielle Unterstiitzung erhalten als Ménner. Auch auf
der Ebene der Mechanismen der Krankheitsbehandlung
zeigt sie Unterschiede und Ungleichheiten auf.

Ausfiihrlich geht die Autorin in zwei Kapiteln auf die
verbindenden und trennenden Elemente von Anthropo-
logie und Psychiatrie ein. Sie untersucht die Hindernisse,
die zu einer Beilegung des Konflikts zwischen Anthropo-
logie und Psychiatrie fiihren: Historische, methodische
und theoretische Hemmnisse. Auf theoretischer Ebene
tragt dazu bei, dass die psychiatrischen Lehren auf uni-
versalistischen, die anthropologischen Lehren dagegen
auf relativistischen Annahmen griinden. Sie zeigt, dass
v. a. frithe Ethnographien das Thema “primitive mental-
ity” zum Gegenstand hatten und spiter der Psychiatrie
Ethnozentrismus und intellektueller Imperialismus zum
Vorwurf gemacht wurde. Verbindende Gemeinsamkeit
ist die Notwendigkeit des Ubersetzens von lokalen Vor-
stellungen (Texten) in westlich-intellektuelle Konstrukte.
Die Uberfiihrung von Erfahrungen und Beobachtung in
ethnographische Texte oder medizinische Befunde geht
jedoch mit kultureller Verzerrung einher.

In mehreren Kapiteln untersucht Skultans auf der Ba-
sis einer Analyse von “Life Histories” den Einfluss der
sowjetischen Besatzung Lettlands nach dem 2. Weltkrieg
und den der 6konomischen Liberalisierung nach 1991
in Hinblick auf deren Widerspiegelung in ‘“Narratives”
iiber Krankheit, psychiatrische Krankheitskonzepte, Er-
innerungen und Identitét.

Skultans beleuchtet Fragen iiber die Beziehung zwi-
schen Geschichte und Erinnerung: Wie Erinnerungen
und Geschichte konstruiert, interpretiert und verédndert
werden; wie private und soziale Erinnerung sich wech-
selseitig beeinflussen; welchen Einfluss der Staat und
seine repressive Machtausiibung auf die Erinnerung der
Menschen iiber den Staat ausiiben.

Sie zeigt die Widerspriiche auf zwischen “angeord-
neten” Krankheitsbildern, also der gesellschaftlich er-
wiinschten Sehweise von Krankheit, und den sie, in der
Wahrnehmung der Betroffenen, konstituierenden Fakto-
ren wie Ungerechtigkeit und Staatsgewalt. Skultans ar-
beitet heraus, welche spezifischen Idiome die repressiven
Lebensbedingungen als kollektive Reprisentationen wi-
derspiegeln und wie diese im Zusammenhang mit Kor-
perwahrnehmung und Krankheit stehen.

Depression als psychiatrisch-diagnostische Katego-
rie auf der Grundlage der International Classification of
Disease (ICD) hat Eingang in das medizinische Selbst-
verstdndnis gefunden. Hierdurch hat ein grundlegender
Wandel des Konzeptes somatogener Erkrankungen statt-
gefunden, was sowohl in der sowjetischen Psychiatrie als
auch in subjektiven Krankheitskonzepten von Bedeutung
war. An diesem Beispiel wird verdeutlicht, wie kultur-
gebunden auch biomedizinische Konzepte sind und wie
wenig sie an die lokal-kulturellen Bedingungen aufBer-
halb des Westens adaptiert sind. Der Begriff Depression
vernachlissigt die Bedeutung individueller Représenta-
tionen von psychischem Leiden und deren sozialer Ein-

Rezensionen

gebundenheit und enthebt den Arzt von der Mdoglich-
keit, sich auf die Bilder und Texte seiner Patienten ein-
zulassen und in diesem Kontext Heilungsmoglichkeiten
Zu nutzen.

Die vorliegende Sammlung von Essays gewéhrt si-
cherlich weite Einblicke in die Themen Identitit, Wahr-
nehmung, Erinnerung oder Krankheit. Doch ist diese
Sammlung — nach meinem Geschmack — iiberwiegend im
Rahmen eines akademischen Diskurses zu verorten. Wer
sich vom Titel: “Empathy and Healing” dazu verleiten
ldsst, hieraus methodisch oder theoretische Stimulation
fiir konkrete Fragen im Kontext von Ethnomedizin oder
Krankheit und Kranksein zu erwarten, der geht ziemlich
leer aus. Frank Kronke

Smith, Frederick M.: The Self Possessed. Deity and
Spirit Possession in South Asian Literature and Civi-
lization. New York: Columbia University Press, 2006.
701 pp. ISBN 978-0-231-13748-5. Price: $ 60.00

“The Self Possessed” ist ein wichtiger Beitrag zur
stetig wachsenden Literatur iiber Besessenheit in Indien.
Seit mehreren Jahrzehnten beschiftigen sich vor allem
Ethnologen mit Besessenheit in Siidasien, wie zahlreiche
Publikationen beweisen. Das Interesse an Besessenheit
ist ungebrochen, zumal die neueren Forschungen zeigen,
dass Besessenheit in der Moderne nicht obsolet wird,
sondern dass die verschiedenen Formen von Besessen-
heit durchaus in ein pluralistisches System von sozialen,
rituellen und medizinischen Bedeutungen und Praktiken
integriert werden. Zur bisherigen Besessenheitsliteratur
kommt nun ein vollig andersartiges Buch, das neue Fra-
gen stellt und neue Einsichten gewinnt. Wihrend Eth-
nologen die kulturelle Praxis vor Augen haben und be-
obachtbare Besessenheitsereignisse als Ausgangspunkt
nehmen, wihlt der Sanskritist Frederick M. Smith text-
basierte Quellen als seinen Ausgangspunkt. Wo Ethno-
logen mehrheitlich doch immer noch fragen “was pas-
siert wirklich, wenn jemand glaubt besessen zu sein?”
oder “wie erkldrt man sich, dass Besessenheit in Asien
zu den alltdglichen Phdnomenen gehort, wihrend es in
westlichen Lindern von allenfalls marginaler Bedeutung
ist?”, untersucht Frederick M. Smith Besessenheit in den
klassischen indischen Texten, um sie dann mit der Praxis
im heutigen Indien zu vergleichen. Seine Fragen “welche
Bedeutung hatte Besessenheit in der vedischen Zeit?”,
“waren es auch im klassischen Indien tiberwiegend Frau-
en, die besessen wurden?” und “wann wird Besessenheit
als Krankheit gesehen?” versucht er anhand der vedi-
schen und klassischen Texte zu beantworten. Das wirk-
lich Neue an diesem Buch sind die Beziige, die der Autor
herstellt zwischen zeitgendssischen volksreligiosen Be-
sessenheitskulten und Besessenheit im klassischen Indi-
en. Ethnologische Studien iiber Besessenheit in Siidasien
kommen in der Regel ohne Riickbeziige auf die klassi-
sche Sanskritliteratur aus. Die Sanskritliteratur zeigt je-
doch ein viel breiteres Spektrum der Besessenheit als es
die heute beobachtbare Praxis zu leisten vermag.

Das Buch besteht aus dreizehn Kapiteln, die sich wie-
derum in vier Teile gliedern. Teil I ist iiberschrieben

Anthropos 104.2009

s idol. 1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19.
Inhalts Im fr oder

ity
Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262

Rezensionen

mit “Orthodoxies, Madness, and Method”. Dieser Teil
besteht aus Kapitel 1, das eine kurze Einfiihrung in die
“Sanskritische Kultur und die Kultur der Besessenheit”
sowie eine Darstellung des Sanskritvokabulars fiir Be-
sessenheit umfasst. Der wichtigste und am meisten ver-
wendete Begriff ist avesa (“entrance into”), abgeleitet
vom Lexem avvis (“to enter in”"). Die Besessenheitsform
avesa wird abgegrenzt von der Besessenheitsform pra-
vesa von pra\%vis’ (“to enter toward”). Wihrend avesa
eine wohlwollende, positive, selbstmotivierte Besessen-
heit bezeichnet, bezieht sich pravesa auf eine unfrei-
willige, von auflen kommende Besessenheit. Diese Un-
terscheidung entspricht der in den modernen indischen
Sprachen vorgenommenen Unterscheidung in eine kon-
trollierte, induzierte positive Besessenheit (im englischen
meist als “spirit mediumship” bezeichnet) und eine ne-
gative, unkontrollierte Besessenheit (im Englischen als
“spirit possession” bezeichnet). Ein weiterer Begriff fiir
Besessenheit, den Smith in den Sanskrittexten findet,
ist von der Wurzel Vgrh (“to grasp, to seize”) abgelei-
tet, also graha, grahana, parigraha. Auch dieser Begriff
entspricht der unfreiwilligen, unkontrollierten negativen
Besessenheit (durch einen Geist). Schlieflich wird der
Begriff bhava (“mood, attitude, experiental state”) ge-
nannt, mit dem vor allem in den Puranas und anderen
devotionalen Texten positive Besessenheitszustinde (ent-
sprechend dem Begriff avesa) bezeichnet werden. Ein
weiteres wichtiges Konzept, das einfiihrend erklért wird,
ist das Oppositionspaar Person und Selbst (“person and
self”’), das den Sanskritkategorien purusa (“man, per-
son”) und purusottama (“highest person”, Bezeichnung
fiir Krsna) bzw. atman und brahman entspricht. Die kom-
plexen Besessenheitsphdnomene in der indischen Kultur
lassen sich nur erkldren anhand des indischen Konzeptes
einer nicht klar begrenzten, nichtautonomen Person, die
durchléssig ist fiir nichtmenschliche Kréfte, Wesenheiten
und Gefiihlszustinde.

Teil II, “Ethnography, Modernity, and the Languages
of Possession”, gibt in den Kapitel 2 bis 4 den Stand der
ethnologischen Forschung iiber Besessenheit in Siidasi-
en wieder, die im Wesentlichen durch eine eurozentri-
sche Sichtweise gekennzeichnet ist. Indigene Konzepte
werden bei der Interpretation nicht in Betracht gezogen,
sondern stattdessen werden Besessenheitsphdnomene auf
unterschiedliche Formen von psychischer Krankheit oder
als individuelle Strategie zur Erlangung gesellschaftli-
cher Macht reduziert. Aber auch Studien, die die ontolo-
gische Realitéit von Besessenheit als indigene Sichtweise
gelten lassen, betonen den volksreligiosen Charakter von
Besessenheitsritualen, die der eher intellektuellen brah-
manischen Tradition gegeniiberstehen. In der Tat sind
die bisherigen Studien iiber Besessenheit in Siidasien
weitestgehend synchronisch, was zu gewissen Beschrin-
kungen in der Sichtweise fiihrt. Die diachrone Dimen-
sion wird nun erstmals von Smith systematisch aufge-
zeigt. Ein Vergleich der Begriffe fiir Besessenheit in den
modernen indischen Sprachen mit den Sanskritbegriffen
avesa, pravesa und grahana zeigt die Vielschichtigkeit
der Beziige zwischen den “klassischen” und den “Volks*-
Traditionen.

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

https:/idol. 1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19.
Inhalts Im fr oder

263

Teil III, “Classical Literature”, umfasst die Kapitel 5
bis 9 und bildet das “Herzstiick” des Buches. Zahllose
Beispiele aus vedischen Texten, hauptsidchlich aus dem
Rgveda, belegen das Vorkommen von avesa, jedoch nicht
im Sinne einer Besessenheit durch Wesenheiten, sondern
in der Bedeutung “Durchdringung”, “Versunkenheit”,
“Teilhabe”. Auch der Genuss von Soma wird hier als
Erfahrung einer gewissen Art von gottlicher Besessenheit
interpretiert. Besessenheit als literarisches Motiv nimmt
in den epischen Texten breiten Raum ein. Als literari-
scher Topos steht Besessenheit fiir intensive Gefiihlszu-
stinde, wie extremer Arger, Liebe, Angst oder Sorge. So
weist das Mahabharata als wichtigster und einflussreichs-
ter Text in der indischen Geschichte verschiedene Arten
von Besessenheit auf, die fiir Smith bestimmend sind
fiir den linguistischen und psychologischen Diskurs iiber
Besessenheit in Indien wihrend der zweitausend Jahre
seit seiner Entstehung. Insbesondere in der Geschichte
von Nala und Damayanti, in der die Besessenheit des
Konigs Nala durch die Gottin Kali eine besondere Stel-
lung einnimmt, zeigt Elemente auf, die auch heute durch
zahlreiche Ethnographien bestitigt werden. Konig Nala
wird erst besessen, nachdem er die Gebote der rituel-
len Reinigung versehentlich missachtete. In zahlreichen
neueren Ethnographien iiber unerwiinschte Besessenheit
wird dieser Zustand von den Betroffenen nachtriglich
beispielsweise dadurch erklrt, dass rituelle Handlungen
im Zustand der rituellen Unreinheit durchgefiihrt wur-
den, oder dass jemand, der in der Dimmerung durch
unbewohnte Gebiete unterwegs ist, ambivalenten Wesen-
heiten Gelegenheit gibt, schiadigend einzugreifen.

Kapitel 7 behandelt die Beschreibungen von Beses-
senheit in den Vedanta-Texten, in buddhistischen Tex-
ten und in den Yogasitras. Auch wenn hier Besessen-
heit bei weitem nicht das zentrale Thema ist, so kann
der Autor zeigen, dass Besessenheit durchaus als ef-
fektive Strategie benutzt wird, um Wissen oder iiberna-
tiirliche Krifte zu erlangen. So findet er Erwdhnungen
iiber avesa in den Yogasiitras des Patafijali, im Jain Yo-
gasastra des Hemacandra und in den Brahmasitras des
Badarayana, sowie in den Kommentaren der Philosophen
Sankara, Ramanuja und Vallabhacarya. Besessenheit ist
hier ein legitimes Mittel fiir Personen mit auBerordent-
lichen mentalen oder physischen Fihigkeiten. Er kann
auch zeigen, dass im klassischen Zeitalter kein Wider-
spruch gesehen wurde zwischen philosophischen Diskur-
sen und extremen religiosen Praktiken, zu denen er auch
Besessenheit zihlt.

Kapitel 8 untersucht Besessenheit in der klassischen
Dichtung, im Sanskritdrama und in der Asthetik. Man
ahnt bereits, dass auch hier Hinweise auf avesa gefunden
werden. Es sind diese Geschichten iiber Besessenheit,
die, zusammen mit den epischen Texten in denen eben-
falls Besessenheit erwidhnt wird, dazu beigetragen haben,
dass Besessenheit in Indien zum weitverbreiteten kultu-
rellen Phanomen und zur hédufigen Erfahrung geworden
ist. Kapitel 9 beschiftigt sich mit der Bhakti-Literatur
als einem der wichtigsten Genres, in dem Besessenheit
beschrieben wird. Durch intensive Verehrung erwirbt der
Gldubige alle Qualititen des Gottlichen und wird mit



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262

264

diesem gleichgesetzt, was hdufig als avesa interpretiert
wird. Auch hier zeigt sich die Kontinuitit iiber die Jahr-
hunderte hinweg.

Teil IV schlieBlich beschiftigt sich mit Besessenheit
im Tantra und Ayurveda. Hier wird Besessenheit neben
der avesa-Form iiberwiegend in ihrer “negativen” Form
im Sinne von grahana durch ein schiddigendes, bosarti-
ges Geistwesen in Betracht gezogen. Der Autor betont
hier die konzeptuelle Ahnlichkeit mit der “positiven” Be-
sessenheit, die meist durch Gottheiten erfolgt, sowie der
ebenfalls positiven Besessenheit eines Orakels.

“The Self Possessed” ist eine geradezu iiberwiltigen-
de Stoffsammlung unterschiedlicher Formen von Beses-
senheit, die nach linguistischen Kriterien in die Formen
avesa, pravesa und grahana unterteilt werden: Avesa als
selbstinduzierte Durchdringung der Personlichkeit durch
eine klar abgegrenzte Kraft oder Entitit, pravesa als von
auBen kommende Besessenheit und grahana als Beses-
senheit, die Konflikt beladen ist, Instabilitét erzeugt und
als destruktiv erfahren wird. Die zentrale Frage, “wie
kann man (heute) die Besitzergreifung des menschli-
chen Korpers durch andere Wesenheiten oder Zustidnde
erkldren?” kann mit Hilfe dieses Materials vom Autor
umfassend beantwortet werden. Ein Vergleich der Sans-
krittexte mit modernen Ethnographien zeigt eine Kon-
sistenz in den Erfahrungen. Der Korper gilt schon in
den Upanisaden als durchdringbar (durch Krifte oder
Wesenheiten). Eine Methode hierzu ist beispielsweise
der Yoga. Im klassischen indischen Denken wird diese
Durchdringung eher als Modifikation der Personlichkeit,
denn als psychische Abweichung oder geistige Verirrung
interpretiert (584). Das Individuum gilt nicht als gespal-
ten durch eine Besessenheit, sondern als grundsitzlich
durchlissig fiir andere Wesenheiten. Im Mahabharata gilt
das Individuum nicht als autonom, sondern als pords,
mit durchldssigen Grenzen, mit der Moglichkeit, Spuren
von Brahma, Adityas, Gottern, Raksasas eindringen zu
lassen, die dann die Identitiit des Besessenen dndern kon-
nen. Das Konzept der Person in Siidasien ist fiir das Ver-
stindnis von zentraler Bedeutung: Personen unterschei-
den nicht zwischen moralischer und natiirlicher Ordnung,
zwischen Handlung und Handelndem, zwischen Person
und Kollektiv, zwischen Alltagsleben und dem Tran-
szendenten (586). Besessenheit als Erfahrung ist gepréigt
durch die Durchléssigkeit der menschlichen Identitit.

Die Einbeziehung vedischer und klassischer Texte in
die Besessenheitsforschung macht deutlich, dass Beses-
senheit kein zweidimensionales Phinomen ist (negative
und positive Besessenheit), sondern iiber weitere Dimen-
sionen verfiigt, bis hin zu intensiven Gemiitszustinden.
Die Komplexitit duBert sich auch darin, dass Besessen-
heit alle Schichten betrifft und in allen Regionen vor-
kommt. Auffallend ist schon in den vedischen Texten die
Tatsache, dass héufig(er) Frauen besessen werden (231).
Nach Smiths eher vorsichtiger Interpretation gelten Frau-
en als die Schwicheren und sind deshalb anfalliger fiir
negative Besessenheit. Positive Besessenheit in den ve-
dischen Texten ist hdufiger Ménnern vorbehalten und
kann als Resultat tugendhafter Handlungen oder inten-
siver Verehrung gelten.

Rezensionen

Besessenheit in Indien muss nach dem Erscheinen
dieses Buches nicht neu interpretiert werden. Das ist be-
ruhigend. Teil I und II des Buches orientieren sich eng an
der bisherigen Besessenheitsliteratur. Vieles findet man
so dhnlich in zahlreichen anderen Werken iiber Beses-
senheit in Siidasien. Neu ist hingegen, dass der Autor der
Besessenheitsforschung eine diachrone Dimension ver-
leiht. Dariiber hinaus betrachtet der Autor Besessenheit
in einem sehr viel breiteren Kontext, als dies in mo-
dernen Ethnographien iiblich ist. Ublicherweise werden
vor allem zwei Formen von Besessenheit beschrieben,
die desintegrativen Formen vom Typ des grahana oder
mediale Besessenheit im rituellen Kontext. Smith zeigt
weitere Formen von Besessenheit auf. Seine angefiihrten
Beispiele zeigen im weitesten Sinne, dass es sich bei
Besessenheit in Indien um einen “state of mind charac-
terized by intensity, emotional excitement, and desire”
handelt (590).

Das Buch wird fiir alle Indologen, Ethnologen und
Religionswissenschaftler, die sich mit Indien beschéf-
tigen, von Interesse sein. Als umfangreiche Material-
sammlung hat es den Charakter eines Nachschlagewer-
kes. Zahlreiche Redundanzen bewirken eine zeitweise
ermiidende Lektiire. Mit einem gewissen Unbehagen
nimmt der Leser diverse fehlerhafte deutsche Zitate zur
Kenntnis (233f.). Nichtsdestotrotz ist dieser Band ein
wichtiger Beitrag zur stetig wachsenden Besessenheitsli-
teratur. Durch das Heranziehen indologischer und ethno-
logischer Literatur gelingt es dem Autor, immer wieder
Beziige herzustellen zu zeitgendssischen Beschreibun-
gen von Besessenheit, und er kann somit Kontinuititen
aufzeigen, die von der vedischen Zeit bis ins heutige
Indien reichen. Elisabeth Schombucher

Tan Chee-Beng (ed.): Southern Fujian. Reproduction
of Traditions in Post-Mao China. Hong Kong: The Chi-
nese University Press, 2006. 190 pp. ISBN 978-962-996-
233-3. Price: $42.00

“Southern Fujian: Reproduction of Traditions in Post-
Mao China” is a welcome addition to anthropological
literature on Chinese popular religion, particularly in re-
lation to questions of political authority, cultural objec-
tification, kinship, and gender. As the title suggests, this
book of ethnographic case studies focuses on the ways
“tradition” (chuantong) has been reclaimed, as well as
reinvented, by various local communities in the minnan
or Southern Fujian area since China’s initiation of market
liberalization and reform in 1978. Against the specter of
socialist campaigns against “feudal customs” and “super-
stition,” tradition is productively analyzed here as a con-
tingent category of practice in projects of social repro-
duction; its political uses and cultural meanings shifting
among a broad range of social actors from local officials
to elderly lineage leaders to the entrepreneurial wives of
Southern Fujianese migrants overseas.

While this kind of attention to the contingencies of
tradition does not necessarily break new analytic ground
in anthropology or even among the burgeoning scholar-
ship on the revitalization of ritual life in Post-Mao China,

Anthropos 104.2009

s idol. 1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:19.
Inhalts Im fr oder

ity
Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-262

