Ermdglichende und verhindernde
Ausdrucksformen von dsthetischen,
sprachlichen und wissenschaftlichen

Artikulationen

GABRIELE WEISS

Klaus Mollenhauer hat mehrfach eine Seite der &sthetischen Bildung meta-
phorisch als ,,dsthetische Alphabetisierung™ bezeichnet (Mollenhauer 1990:
481). Was ist damit gemeint? Eine Einfiihrung in die Sprache der Kunst? So
kénnte man es nennen, wenn es dabei um Lesbarkeit und ,,um eine Art
,Sprachfertigkeit’ im Hinblick auf Zeichen anderer Art“ (ebd.: 485) geht.
Sprachfertigkeit im allgemeinen Sinn von Ausdruck wird im Folgenden ,,Ar-
tikulation genannt. Sie umfasst im Asthetischen die Fahigkeit, sich in ex-
pressiven Akten ausdriicken zu kénnen und Kunstwerke als solche lesen zu
konnen. Alphabetisierung bezieht sich auf eine Fihigkeit, artikulierte Aus-
driicke zu codieren und zu decodieren. Kunst bzw. Kiinstlerisches wird damit
zu einer (anderen) Art von Sprache oder artikuliertem Ausdruck. Betrachtet
man Kunst demgegeniiber als das Andere von Sprache, erscheinen ihre pro-
duktiven wie rezeptiven Verfahren nicht vermittelbar. Alphabetisierung wire
dann nicht nur eine Reduktion der dsthetischen Bildung, da &sthetische Erleb-
nisse an der Grenze des Sprachlichen stattfinden, sondern Alphabetisierung
konnte unter dem Verdacht stehen, dsthetische Erlebnisse zu verhindern. Eine
bestimmte Sprachfertigkeit im Asthetischen konnte das, was sie ermdglichen
soll — ein dsthetisches Erlebnis —, gleichzeitig verhindern.

Kunstwerke und deren &sthetisches Erleben entziehen sich insofern der
Sprachlichkeit, als sie zwischen Verstehen und Nicht-Verstehen nicht zur Ru-
he kommen. Wenn Kunst so verstanden wird, dass in ihr etwas zum Ausdruck
gebracht werden kann, was sich sprachlich nicht ausdriicken lisst, so kann
dieser Ausdruck dem Rezipienten dennoch etwas sagen und funktioniert da-

145

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

mit wie Sprache. Es geht also im Folgenden nicht um é&sthetische Sprachen,
sondern um das Sprachliche am Asthetischen, was das Asthetische an der
Sprache hervorheben soll.

Mollenhauer benennt die die Sprache unterlaufenden und dennoch spre-
chenden é&sthetischen Artikulationen u.a. als ,metaphorische Ausdriicke®,
,egologische Sitze® oder ,idiosynkratische Geschichten® (vgl. Mollenhauer
1990). Fiir deren Entstehen allerdings ist dsthetische wie sprachliche Alphabe-
tisierung insofern ermoglichend, da, um Ausdruck, Sétze und Geschichten un-
terlaufen zu kénnen, diese zuvor vorhanden sein miissen, um dann ,,das kon-
tingente Selbst in Metaphern zur Sprache zu bringen, und zwar so, dass sie
die idiosynkratischen Geschichten des je anderen Selbst beriihren* (ebd.:
493). Die Ermoglichung, die gleichzeitig als Verhinderung auftritt, erscheint
wiederum als Widerstand notwendig, um Veridnderung herauszufordern. So
ergibt sich eine spiralformige Bewegung vom notwendigen Spracherwerb
ausgehend, welcher mit dem Gelédufig- oder Selbstverstindlich-Werden ein-
schrinkt und Subversion in Form von Idiosynkrasien herausfordert, die den-
noch einen Ankniipfungspunkt brauchen, um das je andere Selbst — das eigene
wie das des Anderen — zu beriihren. Aufgrund einer Unterlaufung von Kon-
ventionen behilt dsthetische oder kiinstlerische Originalitit im Gegensatz zur
Uberschreitung Strukturen des zu Unterlaufenden bei und hat dadurch Beriih-
rungspunkte mit dem Vorhandenen. Dieser Figur der Erméglichung, gleich-
zeitigen Verhinderung und damit einhergehenden Herausforderung der Sub-
version soll nachgegangen werden in Bezug auf Kunst, Sprache und Wissen-
schaft. Anhand Humboldts Asthetischer Versuche und seiner Gedanken zur
Sprachphilosophie soll diese Figur in beiden Bereichen geborgen werden. Fiir
den Bereich der Wissenschaft soll mit Ludwik Fleck gezeigt werden, wie
auch dort eine unerkldrliche Entstehung, eine sich verselbststédndigende Tra-
dierung und schlielich deren Verdnderung die Sprache der Wissenschaft be-
stimmt.'

Asthetische Versuche — wie die Wirklichkeit anders
wirklich wird

Humboldts Asthetische Versuche: Uber Goethes Herrmann und Dorothea
sind ihm unter der Hand zu einer Philosophie der Kunst geworden und er
wiinscht sich einen Leser, ,,welcher durch die Werke der Kunst seinen Ge-
schmack und [...] seinen Charakter zu bilden wiinscht™ (GS II: 120). So lautet
Humboldts unter eine unbestimmte Bildungsintention gestellte Frage: ,,Wie

1 Uber die hier explizierte Figur hinaus lassen sich wenig andere Parallelen oder
Zusammenhinge der beiden Autoren finden. Zwar gibe es Ansétze der Figur in
der Wissenschaft bei Humboldt, wenn er den Historiker beschreibt; von den
wissenschaftstheoretischen Uberlegungen Flecks sind diese aber weit entfernt.

146

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

sind dsthetische Wirkungen durch den Kiinstler méglich® (ebd.: 318)? Der
frithe Humboldt benennt ,,dsthetische Wirkungen* noch mit dem Ausdruck
,Asthetisches Gefiihl“, wobei er sofort betont, dass dieser Begriff gemeinhin
nur einen Teil der noch zu bestimmenden Féhigkeit beschreibt, namlich in
den sinnlichen Eindriicken Allgemeinheiten wie Harmonie und Symmetrie zu
bemerken (GS I: 56). Bliebe man derart einseitig, dann wire das Subjekt zu
rein passiver Empfinglichkeit degradiert und die Schonheit ldge in den die &s-
thetische Wirkung auslésenden Dingen. Damit liee sich ein Kanon dstheti-
scher (bzw. schoner) Eigenschaften erschlieen und einer Alphabetisierung
stiinde nichts mehr im Wege. Die Folge wire eine sich immer mehr vervoll-
kommnende und damit einseitig erstarrende Ausdrucksweise.

Aber Humboldt will mit dem ,,Asthetischen Gefithl“ mehr benannt wissen
als reine Empfénglichkeit. Es sei eine Fahigkeit ,,sinnliche Vorstellungen mit
aussersinnlichen Ideen zu verkniipfen, aus den sinnlichen Eindriicken allge-
meine Ideen zu ziehen, die nicht mehr sinnlich sind, die Sinnenwelt als ein
Zeichen der unsinnlichen anzusehen, und aussersinnlichen Gegenstinden die
Hiille sinnlicher Bilder zu leihen* (GS I: 56, Hervorh. G.W.). Im Zitat wird
eine vierseitige Matrix ineinander verschoben: Ein aktiver Part besteht in der
Ideenproduktion und ein passiver in der Aufnahme von sinnlichen Eindrii-
cken. Betont man zu sehr Gefiihl, Empfindsamkeit oder Empféanglichkeit auf
Seiten des Subjekts, dann steht im Hintergrund, was die aktive Produktivitét,
tatige Fahigkeit, dynamische Kraft an der Einbildungskraft ausmacht: Ver-
kniipfen. Diese verbindende Funktion der Einbildungskraft, der Verkniipfung
des Sinnlichen mit dem Unsinnlichen ist es, die Sprachphilosophie und Asthe-
tik vergleichbar macht in ihren Produktionen, d.h. im Prozess der Entstehung,
im Produkt und dessen Wirkung im Rezipienten. Ein Wort — meint Humboldt
— hat ,,insofern mit einem Kunstwerk Aehnlichkeit [...], als es durch eine sinn-
liche, der Natur abgeborgte Form eine Idee moglich macht, die ausser aller
Natur ist* (GS III: 169).

Die verkniipfende Funktion der Einbildungskraft duBlert sich zweifach:
Einerseits konnen rezeptiv durch sinnlich wahrnehmbare Formen unsinnliche
Ideen ,,erhalten oder ,,erinnert™ (GS I: 56) werden — die unscheinbare Diffe-
renz wird noch entscheidend. Andererseits ist uns die Kraft gegeben, mit der
wir unsinnliche Gegenstinde (Vorstellungen oder Ideen) sinnlich darstellen
konnen durch Bilder und Téne z.B. (vgl. GS I: 56f.) oder durch Sprache. Die-
ses produktive Vermogen der Einbildungskraft schafft den auBer- oder un-
sinnlichen Vorstellungen eine sinnliche Hiille (vgl. Schmitter 1982: 46f.). Mit
der Betonung einer Hiille soll deutlich werden, dass in diesem Fall Sinnliches
und Unsinnliches getrennt voneinander gedacht werden konnen. Eine derarti-
ge Darstellung nennt Humboldt ,,charakteristisch* im Unterschied zu ,,schon®.
,Beil dem, was charakteristisch ist, Azillt sich gleichsam die unsinnliche Idee
in die, den Sinnen erscheinende Gestalt” (WvH an K: 16, Hervorh. G.W.).

147

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Der — im wahrsten Sinne des Wortes — ,,Ausdruck einer vorhergehenden Idee
wird absichtlich gesucht und ahmt nach, was schon vorhanden ist. Das rezep-
tive Pendant zum produktiven ,Hiillen nennt Humboldt ,,Erinnern®. ,Ein
sinnlicher Gegenstand kann eine Gestalt haben, die [...] an etwas Unsinnliches
erinnert. Alsdann ist er charakteristisch* (ebd., Hervorh. G.W.). Auch hier ist
die Idee schon da (gewesen) und durch die sinnliche Gestalt wird der Rezi-
pient an sie erinnert. Beide — Idee und sinnliche Form — sind getrennt vonein-
ander, vor bzw. auBlerhalb der Erscheinung denkbar; die Verkniipfung der
Einbildungskraft erfolgt nachtriaglich. Das Charakteristische ldsst sich aufer-
dem beschreiben, mitteilen und begriinden.” Gegenstiinde, in denen absicht-
lich eine Idee nachahmend eingehiillt ist und die den Betrachter an diese Idee
erinnern, sollten nach Humboldt also nicht schén, sondern charakteristisch
genannt werden, wobei es nicht um die objektive Charakterisierung des Ge-
genstandes geht, sondern um die subjektive Aktivitdt des Hiillens und Erin-
nerns, die den Gegenstand zu einem solchen fiir das Subjekt charakteristi-
schen werden ldsst.

Aber worin besteht nun die Differenz zwischen charakteristisch und
schon, wenn nicht nur in der moglichen oder unméglichen Mitteilbarkeit? Mit
der Antwort auf diese Frage wird gleichzeitig ein Wink gegeben, wie nicht
nur nachgeahmt wird, sondern Neues entsteht.

Es gibt noch eine andere Art der Verbindung von Sinnlichem und Unsinn-
lichem, und das Wesentliche daran ist, dass es nicht mehr moglich ist, beide
voneinander zu scheiden; denn ,,der in der Sinnenwelt erscheinende Gegen-
stand hat die unsinnliche Form angenommen. Beide sind im genauesten
Verstand Eins“ (WvH an K: 16). Bei dem, was Humboldt ,,schon“ genannt
wissen will, hiillt sich nicht die Idee in ein sinnliches Bild, sondern sie ,, ver-
wandelt” sich in die den Sinnen erscheinende Gestalt:

Es ist also hier nicht Ausdruck, der absichtliches Streben etwas, das friiher da ist,
nachzubilden voraussetzt, es ist ein Zusammentreffen zweier von einander unabhén-
giger, einander nicht suchender sondern freiwillig begegnender Naturen. Es ist nicht
Ausdruck von Begriffen und Ideen, es ist Ausdruck der Formen selbst, von welchen
erst alle Begriffe und Ideen selbst ihr Daseyn erhalten (ebd.: 17, Hervorh. 1.0.).

2 Das Charakteristische (ebenso wie spiter das Idealische) kann nicht in einer
Darstellung addquat abgebildet werden und wird somit eher plural als moglichst
adiquat zu treffendes Eines gedacht, was hier nicht weiter verfolgt werden kann.
Borsche arbeitet diese Dialektik von Allgemeinem und vielféltig Besonderem an
Humboldts Anthropologie heraus, wo nicht ein, sondern mehrere ,,Charakter-
gemilde den Menschen zeichnen (vgl. Borsche 1981: 132-147). Humboldts
Bezeichnung ,,Charaktergemélde* stellt die Verbindung zur Asthetik her, und
der vergleichenden Anthropologie korrespondiert die vergleichende Sprachwis-
senschaft, womit auch die Figur der pluralen Besonderheit in allen drei Berei-
chen geborgen werden kénnte. Vgl. zur pluralen Besonderheit Koller 1999.

148

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Die Idee wird demnach nicht eingehiillt oder erinnert, sie wird erzeugt. Es
wird nicht etwas ausgedriickt, sondern die sinnlichen Formen treffen mit un-
endlich moglichen Gedankenformen zusammen. Es steht also nicht fest, son-
dern in Frage, was dargestellt wird. Entscheidend wird, wie es dargestellt ist,
in welcher Art bzw. Form diese noch nicht identifizierbare ,,unsinnliche Idee
in die Sinnlichkeit verwebt ist“ (ebd.: 19). Wenn das Verhiltnis der Formen
keine Idee abbildet, so kann ein Betrachter sich auch nicht an eine Idee erin-
nert fithlen — er erhdlt sie. Erhalten meint jedoch nicht, dass die Idee im Be-
trachter hervorgebracht werde; damit wire wieder das Schone im Gegenstand
und dessen Wirkung garantiert. Die sinnliche Form macht lediglich ,,rege*
und die ,,Regewerdung® (ebd.: 8) veranlasst die Einbildungskraft zur Krea-
tion, nicht zur Identifikation der Idee.’

Humboldt betont die Unverfiigbarkeit, wie eine sinnliche Form die Ein-
bildungskraft derart ,,rege” macht, dass eine unsinnliche Idee ,,entstehe. Wie
dieB zugehe? diel3 eigentlich halte ich fiir das Unbegreifliche, das hinweg fal-
len wiirde, wenn die Schonheit sich als etwas ganz Objektives definieren lie-
Be“ (ebd.: 11). Die unerklérliche Entstehung findet sich nicht nur auf Seiten
des Betrachters. In Humboldts Versuchen zur Asthetik wird angedeutet, dass
ein Kiinstler selbst nicht weil3, wie das Schone entstand. ,,Denn so unbegreif-
lich auch das Verfahren des Kiinstlers ist, so gewiss darin immer etwas — und
gerade das Wesentliche — tibrigbleibt, das der Dichter selbst nicht zu verste-
hen und der Kritiker nie auszusprechen vermag® (GS II: 132). Dem Kiinstler
selbst scheint die Herstellung seines Kunstwerks unverfiigbar zu sein. Und
der Betrachter als Kritiker hat das Problem, welches Mollenhauer immer wie-
der betonte, dass die #dsthetische Erfahrung nicht umstandslos in Worte zu fas-
sen ist.

Das Verfahren der Kiinstler sei es, so Humboldt, ,,etwas Wirkliches in ein
Bild zu verwandeln [...] durch lebendige Mittheilung [...], dass er gleichsam
einen elektrischen Funken aus seiner Phantasie in die Phantasie anderer tiber-
stromen ldsst, und dies zwar nicht unmittelbar, sondern so, dass er ihn einem
Objekt ausser sich einhaucht” (GS II: 132, Hervorh. G.W.). Wie Humboldt
spéter Sprache nicht denken kann, ohne dass zu jemandem gesprochen wird,
so denkt er das Kunstwerk weder ohne den Geist des Kiinstlers noch den des
Betrachters. Der Kiinstler versucht iiber den Gegenstand die Einbildungskraft
des Betrachters ,,zu entziinden, d.h. im wahrsten Sinne des Wortes zu ,,be-
geistern®. ,,Er muss in unserer Seele jede Erinnerung an die Wirklichkeit ver-
tilgen®, bis die Seele ,,von der Phantasie begeistert, sich iiber die Wirklichkeit
erhebt” (GS II: 126, Hervorh. G.W.). Von der Wirklichkeit ausgehend, hebt

3 Es soll hier in der Darstellung auf den Vergleich, die Ndhe und die Distanz zu
Kants Begriff der Einbildungskraft in der Kritik der Urteilskraft nicht eingegan-
gen werden (vgl. dazu Borsche 1981: 170-178). Vgl. zur Einbildungskraft bei
Humboldt Schifer (1996: 78-90).

149

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

der Kiinstler den Gegenstand in das ,,Gebiet des M6glichen®, in das ,,Reich
der Phantasie, d.h. er macht ihn der Realitdt entgegengesetzt — ,,idealisch*
(GS II: 128). Zwar muss an die Wirklichkeit angekniipft werden, aber diese
derart umgestaltet bzw. verwandelt werden, dass eine neue Bestimmung mog-
lich wird. Das bedeutet, Bestimmbarkeit wird durch das In-der-Schwebe-
halten von moglichen Bestimmungen erméglicht. Damit das mannigfach idea-
lisch Mogliche zu einer Wirklichkeit wird, muss es in eine duflere Form ge-
bracht werden und erst die im Betrachter wieder ,rege gemachte’ Vorstellung
zeigt, ob das Kunstwerk ,,lebendiges Geprage™ (GS II: 115) hat. Wie in der
Schrift das Wort nur lebt, wenn es von jemandem gelesen wird, so wird im
Kunstwerk nur durch die Begeisterung des Betrachters das in ihm Artikulierte
lebendig. Im Betrachter (auch im Kiinstler selbst als Betrachter) also erfolgt
das, was das Kunstwerk zu einem solchen macht, dass in ihm etwas zum
Ausdruck kommt, was vorher nicht da war und sich erst im Nachhinein, wenn
iiberhaupt, auf den Begriff bringen lésst.

Der unerklarliche Sprung in der Schopfung wie Betrachtung des Kunst-
werks besteht darin, wie aus einer amorphen Vielfalt des ,Idealischen‘ eine
Gestalt wird.* Dieses schopferische Vermdgen der Einbildungskraft bleibt
nicht auf die Kunst bezogen, sondern betrifft alles Gestalt-Geben wie Gestalt-
Sehen. So sieht man dasselbe wie vorher, nur man sieht plotzlich etwas —
Blickwechsel — oder man sieht eben anders. Um etwas zu sehen, ist ein ge-
schulter Blick notwendig; um anders zu sehen, muss der geschulte Blick un-
terdriickt werden. Das Kunstwerk ist vorerst unendlich auslegbar, amorph und
die Empfindung seiner Wirkung nicht mitteilbar. Den bedeutungslosen sinnli-
chen Eindriicken muss insofern ein Widerstand entgegentreten, um ihr Kom-
men und Gehen aufzuhalten, das Diffuse zu einer Gestalt zu formen und die-
sem einen Sinn, eine Bedeutung, eine Idee zu geben. Eine mogliche Ausle-
gung bringt es auf den Begriff und macht es mitteilbar und verstindlich,
macht das vielfach ,Idealische® zu einer bestimmten Wirklichkeit.® Schon ei-
ne Benennung dessen, was da anschaulich wird, ist der Beginn einer Analyse
und Kritik, die einer der vielen in der Gestalt verborgenen Ideen diskursiven
Ausdruck verleiht. Das idealisch Mogliche wird zur Wirklichkeit, 14sst sich
fassen in einem Begriff, dem neue Anschauungen untergeordnet werden kon-
nen. Insofern ist jede begriffliche Wirklichkeit ein ,,Derivat der Kunst* (Bor-
sche 1981: 196) sowohl als inhaltliche Idee als auch in ihren formgebenden
Begriffen. Diese Begriffe als rein ausgedriickte Form ,,sind als lexikalische
Elemente zu kaum noch ablegbaren Instrumenten unserer Anschauung ge-

4 ,Die begrifflos gegebene Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindriicke gewinnt
tiberhaupt erst Bedeutung, indem etwas in ihr als Erscheinung von unsinnlichen
Ideen angeschaut wird* (Borsche 1981: 177).

5 ,In der Wirklichkeit schliesst immer eine Bestimmung jede andere aus; [...] vor
der Phantasie hingegen fillt diese Beschrankung® (GS VII: 126).

150

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

worden. Was einmal die Leistung eines Kunstgenies gewesen sein mufl — un-
erhort und doch verstiandlich —, hat sich lidngst als selbstverstindliche Befan-
genheit unseres Sehens im Grunde des Bewusstseins abgesetzt. Nur die
Kiinstler stehen immer wieder als Entdecker an neuen, ungeahnten Grenzen*
(ebd.).

Die Kritik bringt es auf den Begriff, macht das Dargestellte greifbar, for-
muliert die Idee — beschreibt sie mit bekannten diskursiven sprachlichen For-
men. Und die Techniker suchen nach den Regeln der Herstellung, womit sie
die Art und Weise des Produktionsverfahrens nachahmen. Damit wird die
Idee von der Form getrennt; sie ist in anderen Medien und Formen darstellbar
und die Art und Weise der Darstellung (Technik) kann dafiir verwendet wer-
den, andere Ideen darzustellen — man konnte sagen: Eine neue Sprache ist ge-
funden. Das vieldeutig unbestimmbare Kunstwerk wird durch diese eine
sprachliche Fassung zu dem geformt, was es dann ist. Die unerklérliche und
nicht handhabbare Entstehung des Neuen (auch fiir den Kiinstler selbst) wird
im Nachhinein erklart und handhabbar. Wie es entsteht, ist unbegreiflich, aber
vom Entstandenen aus muss es notwendig einen Weg zurtick geben, sonst wé-
re keine Kunsttheorie, keine Kritik (vgl. WvH an K: 14) und auch keine &s-
thetische Alphabetisierung moglich.

In einer Entzauberung des Kunstwerks verliert dieses seinen vielfiltig in-
terpretierbaren Ausdruck. Urspriinglich, im wahrsten Sinne des Wortes, ist die
Idee von der Form im Moment der Erzeugung nicht zu trennen. Aber einmal
zur Erscheinung gebracht wird das Neue in Vertrautes integriert: erst zu Ver-
stindlichem und dann zu Selbstverstindlichem — es macht Schule. Ahnlich
beschreibt es Humboldt in Bezug auf die Sprache:

Urspriinglich, in den unsichtbaren Bewegungen des Geistes, darf man sich, was den
Laut angeht, und was der innere Sprachzweck erfordert, die bezeichnenden und die
das zu Bezeichnende erzeugenden Krifte auf keine Weise geschieden denken. [...]
Wie aber der Gedanke, als Wort, die AuBenwelt beriihrt, wie durch die Uberliefe-
rung einer schon vorhandenen Sprache dem Menschen, der sie doch in sich immer
wieder selbstthitig erzeugen muss, die Gewalt eines schon geformten Stoffes entge-
gentritt, kann die Scheidung entstehen, welche uns berechtigt und verpflichtet, die
Spracherzeugung, von diesen zwei verschiedenen Seiten zu betrachten. [...] Der
Sprachsinn hat, indem er die eine Richtung nahm, die andere vernachléssigt (GS
VII: 83f.).

Im Wort wie im Kunstwerk kann in der Entstehung die Form nicht vom Inhalt
getrennt werden; ja, der Inhalt entsteht erst mit der erscheinenden Form. Sind
sie jedoch in Erscheinung getreten und haben eine bestimmte Wirkung erzielt,
machen sie Schule. Sie gewinnen in ihrer bestimmten Form an Macht iiber die
Wirkung.

151

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Sprachliche Geflechte — wie anders sprechen
als man spricht?

Einmal in eine Form gebracht macht der Gedanke Schule, nicht nur der Ge-
danke als Idee, sondern vor allem seine Form der Darstellung, d.h. das Ver-
fahren der bestimmten Gestaltung, Gliederung oder geordneten Formung. In
Bezug auf die Sprache wird von Humboldt dafiir der Begriff ,,Artikulation‘
verwendet.’ Im Folgenden soll mit Augenmerk auf diesen Begriff noch ein-
mal der Figur — von der unerklérlichen Entstehung, iiber Ermoglichung und
gleichzeitiger Verhinderung bis zur mehr oder weniger moglichen neuerlichen
Umgestaltung im Denken und Sprechen — nachgegangen werden.

Eine rein erzeugende und schopferische Artikulation, wie sie im Kunst-
werk andeutungsweise zum Vorschein kam, ist in der Sprache ein gréBeres,
aber nicht auszuschlieBendes Mysterium (vgl. Gutterer 1989: 116). ,,Aus der
Erfahrung kennen wir eine solche Sprachschopfung nicht* (GS VII: 39). Wir
konnen nicht die Erfahrung einer Sprachschopfung machen, weil wir uns im-
mer schon in ihr (be-)finden. Humboldt benennt diesen Umstand mit ,,ge-
schichtliche Mitte” (GS VII: 47) — wobei man keinen Ort vor oder nach der
Sprache erreicht, also auBerhalb von ihr weder sich noch anderes (Welt) er-
fassen und denken kann. Nur ausgehend von der konkreten Erfahrung von
Sprache kann sie in ihrer Entstehung zum Gegenstand der Betrachtung wer-
den. Aber auch in der individuellen, immer wieder neuen sprachlichen Artiku-
lation ,,ist die Verbindung des Lautes mit seiner Bedeutung etwas [...] Uner-
forschliches®, ,,man tritt darum dem Geheimnis nicht néher, wie eigentlich der
Gedanke sich mit dem Wort verbindet” (GS VII: 171). Die unerforschliche
Verkniipfungsleistung der Einbildungskraft bildet die Analogie von Kunst-
werk und Sprache als Artikulation.

Sprachliche Artikulation wird als Verobjektivierung der Verkniipfung von
Sinneseindriicken und geistiger Tatigkeit gedacht, die insofern notwendig ist,
da iiber die erneute Wahrnehmung dessen, was sich da verduBert hat, dies erst
auf den Begriff gebracht werden kann. Gedacht wird nur mit Hilfe der Spra-
che. Eine Vorstellung muss sich vergegenstindlichen, damit sie erkannt wer-
den kann; sie muss sich vom Schopfer 16sen und sich ihm gegeniiber als Ob-
jekt der Betrachtung darbieten.

Die Thétigkeit der Sinne muss sich mit der inneren Handlung des Geistes synthe-
tisch verbinden, und aus dieser Verbindung reisst sich die Vorstellung los, wird, der
subjektiven Kraft gegeniiber, zum Objekt und kehrt, als solches auf neue wahrge-
nommen, in jene zuriick (GS VII: 55).

6 Die Ausfithrungen zu Humboldts Sprachphilosophie verdanken sich u.a. der
Lekttire von Jiirgen Trabants vielen und sehr anregenden Aufsidtzen (Trabant
1990 u. 1998).

152

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Eine gewisse Unverfiigbarkeit kommt schon hier zum Ausdruck; denn das
Losreilen der Vorstellung wird nicht als willkiirlich vom Subjekt steuerbar
beschrieben. Wie schon beim kiinstlerischen Schaffen ist das Eigentiimliche
der Sprachen, dass sie ,,weit mehr selbstthitig aus ihr [der Natur des Men-
schen, G.W.] hervorbrechen, als willkiirlich von ihr erzeugt werden™ (GS VII:
38). Der intellektuellen Tatigkeit muss quasi ein Widerstand entgegentreten,
an dem sie ihren Fluss unterbricht und nicht nur unendlich formt, sondern die
Gestalt in einem Medium (ver-)duBert. Ohne die Verbindung mit dem Laut
wiirde die intellektuelle Tatigkeit ,,gewissermallen spurlos voriibergehend
(GS VII: 53) sein. Wie vom ,Idealischen® wieder ein verwandeltes Wirkliches
in Erscheinung treten muss, muss sich die geistige Formung in einer fixen
Gestalt ausdriicken.

Auch in der Sprache findet sich die Unterscheidung von idealisch, genial-
schon und charakteristisch-nachahmend: ,,Uberhaupt erinnert die Sprache oft,
aber am meisten hier, in dem tiefsten und unerkldrlichsten Theile ihres Ver-
fahrens, an die Kunst®. Und es besteht in den Werken der Sprache wie der
Kunst eine Differenz darin, ,,0b diese Verbindung [...] dem wahren Genius in
Freiheit entstrahlt oder ob die abgesonderte Idee miihevoll [...] gleichsam ab-
geschrieben ist™ (GS VII: 95f.). Nicht der Nachahmer, sondern derjenige, der
zwar von Vorhandenem ausgeht, aber dieses verwandelt, sei das kreative Ge-
nie. Humboldt hatte in seinen Asthetischen Versuchen ja ein sprachliches
Kunstwerk (Goethes Herrmann und Dorothea) vor Augen und seine Be-
schreibung des genialen kiinstlerischen Schaffens lautete: Verwandeln.
Gleichsam muss in der Sprache, wenn man anders sprechen will als man
spricht, das Vorhandene unterdriickt oder unterlaufen werden, um neues Ges-
talten zu ermoglichen. ,,Da jede [Sprache] schon einen Stoff von fritheren Ge-
schlechtern aus uns unbekannter Vorzeit empfangen hat, so ist die [...] den
Gedankenausdruck hervorbringende geistige Tétigkeit immer zugleich auf
etwas schon Gegebenes gerichtet, nicht rein erzeugend, sondern wumgestal-
tend* (GS VII: 47, Hervorh. G.W.). In der Umgestaltung liegt das ,,Prinzip
der Freiheit” als die ,,Gewalt des Menschen tiiber die Sprache* (GS V: 397,
Hervorh. G.W.). Das heifit nicht, dass er ihr willkiirlich eine neue Gestalt ge-
ben kann. Im Umgestalten kommt die doppelte Abhingigkeit zum Ausdruck:
Zum einen von dem schon vor uns Artikulierten und zum anderen vom eige-
nen gegenwartigen Artikulieren. ,,Durch denselben Act, vermoge dessen er
die Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er sich in dieselbe ein® (GS VII: 60).
Mit dem In-Erscheinung-Treten gewinnt die Sprache an Selbststindigkeit,
was sie nicht nur zum Organ der Gedanken, sondern zu einem Organismus
macht (vgl. GS IV: 8). Es bildet sich im Sprechen einer Sprache ein mehr
oder weniger fixiertes Laut- und Wortsystem, das forderlich wie hinderlich
sein kann. Eine Lautform, ,,welche, einmal an gewisse Bildungen gewdéhnt,

153

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

den Geist leitet, [zieht] auch neue Gattungen der Bildung fordernde Begriffe
in diesen ihren Bildungsgang® (GS VII: 88). Die Bindung in der eigenen
Sprache entsteht im individuellen Sprechen und iiber die Sprachgemeinschaft.
,»Die Sprache aber ist, als ein Werk der Nation, und der Vorzeit, fiir den Men-
schen etwas Fremdes, er ist dadurch auf der einen Seite gebunden, aber auf
der andren durch das von allen fritheren Geschlechtern in sie Gelegte berei-
chert, erkréftigt, und angeregt (GS VII: 27). Durch die Erméglichung des
Sprechens wird der Sprecher an die Sprache gebunden, aber auch seine
Sprachkraft erhoht, diese Bindung zu 16sen. Der bindenden Macht der Spra-
che, dem Fremden in ihr, stehe die Gewalt der menschlichen Geisteskraft ge-
geniiber, die aufgrund und an der Bindung erkriftig werde.” Mit individueller
Kraft ,,verschmiht der Geist vielmehr den ewig einformigen Weg, springt ab,
und bildet Inconsequenzen und Anomalien. Er folgt anderen Zwecken oder
Anreizungen, als den bloBen Bemiihen versténdlich zu werden, und er kommt
auf Mittel der Bezeichnung, die nicht solche RegelméaBigkeiten mit sich fiih-
ren” (GS V: 19).

In Anlehnung an Foucaults Frage im Kontext von Macht und Regierungs-
formen, wie man nicht dermaBen und nicht derartig regiert werden konne
(Foucault 1992: 11f.), lieBe sich hier fragen, wie man nicht derartig, d.h. in
dieser Art und Weise sprechen kann, wie man spricht. Wie anders sprechen
als man spricht? Wie Foucault meint, dass es nicht darum gehen kann, génz-
lich frei von Machtverhiltnissen zu werden, so meint Humboldt, dass es nicht
darum gehen kann, auflerhalb der Sprache sich empfindend oder denkend die
Wirklichkeit zu erschlieBen. Um aber dennoch nicht dermaf3en von der Macht
der Sprache regiert zu werden, bzw. nicht derartig in dieser Form und jenem
Stil zu sprechen und zu denken, ist Verwandeln und Umgestalten gefragt. Die
verwandelnde Einwirkung auf die Sprache in jedem Sprechen bleibt dennoch
»in sich durch das, was sie wirkt und gewirkt hat, gebunden* (GS V: 388).
Der erste Schritt, den begrenzenden Kreis seiner Sprache umzugestalten, ist,
ihn tiberhaupt erst tiber die Irritation und Konfrontation mit einem anderen zu
bemerken. Es sei aus einem Kreis der Sprachgemeinschaft ,,nur insofern hi-
nauszugehen moglich [...], als man zugleich in den Kreis einer anderen hin-
tbertritt™ (GS VII: 60). Es geht vorerst darum, seinen Kreis als solchen wahr-
zunehmen ohne die Illusion, Kreise tiberhaupt verlassen zu konnen. Man kann
also nicht anders aus dem ,Gesponnenen‘ der eigenen Sprache heraus als in
eine andere hinein. Ein anderer Sprachkreis mit differenter Weltansicht muss
nicht die Sprache einer anderen Nation, sondern kann die des Anderen oder
auch der Kunst sein. Will man diesen anderen Kreis so gerecht werden, dass
andere Sichtweisen einen selbst erfassen, dann sollte man es tunlichst unter-

7 Vgl. zur Differenz von Macht der Sprache iiber den Menschen und Gewalt des
Menschen tiber die Sprache Borsche 1981: 219 u. 269; Gutterer 1989 und mit
Bezug auf Foucault Behler 1989.

154

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

lassen, ihm seine Weltsicht aufzudriicken.® Hier kann von der Kunst insofern
gelernt werden, als es in ihr nicht vornehmlich darum geht zu verstehen, was
der Kiinstler sagen wollte, sondern iiber dsthetisches Vernehmen die Artikula-
tion wirken zu lassen.

Das Fremde in einer anderen Sprache, auch in dem Ausgedriickten des
Anderen oder der Kunst, macht bewusst, dass die eigene Art des Sprechens
anderen fremd sein kann, dass sie nur eine Art von vielen ist.” Diese eigene
Art wird nie direkt erfahrbar, sondern nur indirekt, wenn wir vom Anderen
Artikuliertes nicht verstehen oder dessen Reaktion auf unsere Artikulation
sein Unverstdndnis offenbart. In dem Unversténdnis zeigt sich Verstehen an-
derer moglicher Kreise, indem diese nicht auf eigene Begriffe gebracht wer-
den, sondern vorerst édsthetisch vernommen werden. Die Sprachenvielfalt vor-
ausgesetzt ist das Hiniibertreten in eine andere Sprache, ohne diese andere Art
der Weltansicht auf die eigene zu reduzieren, d.h. als dsthetische Erfahrung
des Fremden, bildend. Dem Verstehen bleibt ein Widerstand entgegengesetzt.
Das édsthetische Vernehmen des Fremden bzw. dessen Artikulation und nicht
dessen, was artikuliert wird, macht die Einbildungskraft rege fiir neue Ver-
kniipfungen. '’

Zwar gewinnt die Artikulation gegeniiber dem, was ausgedriickt wird, an
Bedeutung, wird aber nicht zum bloBen (4sthetischen) Schein, sondern muss
»Wesenheit in einem Horenden und Erwidernden gewinnen® (GS V: 381).
Der verduBerten Gestaltung, der Artikulation wird — wie beim Kunstwerk —
erst iiber die Wirkung im Rezipienten Sinn gegeben. Man spricht immer mit
und zu einem Anderen, selbst wenn man mit und zu sich selbst als Anderem
spricht. Sprache richtet ,,sich immer an einen Andren (GS VI: 346). Wenn
die Artikulation Halt und Dauer bekommt, d.h. an Macht gewinnt, dann ge-
schieht dies nur iiber die Resonanz im Horenden. Der artikulierte Ton muss,
anders gesagt, auf einen Widerstand treffen; ungehort ginge er spurlos vor-
iiber, wie die geistige Tatigkeit ohne Ausdruck spurlos voriiber ginge.

8 Die Vielfalt der nationalen Sprachen ermdglicht ein Verlassen der eigenen
Weltansicht, birgt aber die Gefahr, dass man nur findet, was man hineinlegt. Das
heiflt, seine in der Muttersprache erworbene Weltsicht wird mit in die zu erler-
nende Fremdsprache hinein genommen (vgl. Koller 2003).

9 ,.Der Zugang zur Wirklichkeit besteht also darin, ,,das Fremde in anderen Spra-
chen®, d.h. letzten Endes: im anderen Sprechen zu ,,erfassen und in sich tibertra-
gen zu konnen* (VII 602), um sich bewusst zu werden, dass auch die eigene Art,
sich ein Bild von der Wirklichkeit zu machen, eben auch nur eine Art ist, die
anderen ebenso fremd ist wie deren Art einem selbst™ (Simon 1989: 265).

10 Das Verstehen des Anderen gelingt gerade dann, wenn man ihn nicht versteht,
d.h. anders sein lédsst (vgl. Borsche 1981: 76). ,,[N]achdem wir einander nicht
unter der Voraussetzung gleicher Ideen verstehen, sondern zufolge eines &stheti-
schen Vermogens, fremde Formen zu verstehen, wie es uns aus der Kunst geldu-
fig ist* (Simon 1989: 270).

155

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Insofern ist jedes Sprechen eine Erzeugung des Gedankens, weil mit der
Sprache nicht einfach das Ausgedriickte transportiert wird, sondern der Ande-
re, Horende gestimmt wird, es in sich selbst zu erzeugen. Der Sprecher regt
den Horer an, den gleichen Denkakt zu vollziehen, nicht durch die Ubergabe
von Stoff, sondern durch das Versetzen in eine bestimmte Stimmung (vgl. GS
VII: 56). Verstehen des Anderen wird nicht im Sinne von Codieren und De-
codieren gedacht, sondern als Resonanz (vgl. Koller 2003). Menschen verste-
hen einander dadurch, dass sie ,,dieselbe Taste ihres geistigen Instruments an-
schlagen, worauf alsdann in jedem entsprechende, nicht aber dieselben Be-
griffe hervorspringen® (GS VII: 170). Der Sprecher muss wie der Kiinstler
den idealischen Gegenstand in der sinnlichen Form der Laute artikulieren,
damit im Horer diese Form die gleiche Stimmung auslost.

Was folgt daraus fiir das Problem, wie kann ich anders sprechen als ich
spreche und anders denken als ich denke? Es wire zu einfach zu sagen: Ich
denke und spreche immer schon anders, zumindest anders als der Andere.
»Keiner denkt bei dem Wort gerade und genau das, was der andere [denkt]
(GS VII: 64f.). Das Problem liegt nicht nur darin, dass ich anders spreche und
denke als der Andere, sondern auch darin, dass ich iiber des Anderen Sprache
mir meines Sprechens bewusst werde. Ob und wie ich es dndern, verwandeln
und umgestalten kann, folgt erst darauf. Am Beispiel einer wissenschaftlichen
Sprachgemeinschaft, soll die Zufilligkeit der Anderung verdeutlicht werden.
Sprachgemeinschaften entwickeln sich in ihrer kleinsten Form zwischen Ich
und Du, in einer Nation oder der Menschheit iiberhaupt. Also kann eine wis-
senschaftliche Fachsprache genauso betrachtet werden wie jede nationale
Sprache. Wissenschaftliche Fachsprache ist die Artikulation eines ,,auf be-
stimmte Weise sprachbildenden Menschenhaufens (GS VII: 171).

Wissenschaftliche Tatsachen — wie anders sehen
als man sieht?

Einen auf wissenschaftliche Weise sprachbildenden Menschenhaufen nennt
Ludwik Fleck ,,Denkkollektiv’. In seiner wissenschaftstheoretischen Abhand-
lung ,.Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache* von
1935 geht es zwar im Unterschied zu Humboldt mehr um den Gegenstand,
eben die wissenschaftliche Tatsache und deren Entstehung, aber iiber den
Begriff ,,Denkstil“ kommt die Formung und Artikulation dieser Tatsache in
den Blick. Vor dem Hintergrund von Humboldts Denken iiber Sprache, deren
Entstehung, ihrer Ermoglichung und ihren Grenzen soll Flecks Beschreibung
eines Denkstils als Fachsprache in einem Wissens- bzw. Denkgebiet erneut
die Figur bergen.

Um in einem bestimmten wissenschaftlichen Gebiet mitreden zu konnen,
um eine wissenschaftliche Tatsache als solche und z.B. in ihrer padagogi-

156

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

schen Bedeutung wahrzunehmen, scheint der Erwerb von wissenschaftlich
sprachlicher bzw. begrifflicher Kompetenz notwendig. Das Erlernen der spe-
zifischen Fachsprache, in der die Worter ihre spezifische Bedeutung in einem
bestimmten Zusammenhang erlangen, konnte, wie oben im é&sthetischen Be-
reich, metaphorisch als Alphabetisierung benannt werden und es ist zu fragen,
inwiefern auch hier mit der Ermoglichung des Forschens eine gleichzeitige
Verhinderung der Innovation auftritt.

Humboldt betonte, dass in der Erscheinung Sprache sich nur gesellschaft-
lich entwickelt: Fleck meint analog dazu, dass ein Denkstil und dessen Arti-
kulation sich nur iiber ,,denksoziale Krifte” und in einem ,,Denkkollektiv*
entwickelt. Der Ausgangspunkt ist bei Fleck wie bei Humboldt: Die Erschei-
nung und Entstehung ist an die Gemeinschaft, an die Anderen gebunden, so
wie auch ihre Verdnderung nur iiber die Wirkung in dieser Forscher- oder
Sprachgemeinschaft moglich sein wird. Dem in die (Fach-)Sprachgemein-
schaft des Denkkollektivs aufgenommenen Forscher wird mit dem Denkstil
das Erfassen der wissenschaftlichen Tatsache ermoglicht. Mit einer didakti-
schen oder historischen ,Einfithrung® (Fleck 1980: 72) in ein Denkgebiet
werde der Intellekt fiir ein Gebiet ,,prapariert”, was erst dazu befihigt, die zu
erforschende Tatsache wahrzunehmen. Denkstil bestimmt, was {iberhaupt und
wie etwas als wissenschaftliche Tatsache wahrgenommen wird. ,,Die Abhén-
gigkeit der wissenschaftlichen Tatsache vom Denkstil ist evident” (Fleck
1980: 85).

Die Sprache und ihre Begriffe in einem wissenschaftlichen Gebiet werden
mit dessen Differenzierung zusammenhéngender.

Sie werden zum logisch unentwirrbaren Geflecht, zu einem organischen, aus ge-
meinsamer Entwicklung hervorgehenden Gebilde, dessen Teile in gegenseitiger
Wechselwirkung stehen. Am Ende des Entwicklungsgangs versteht man den Anfang
nicht mehr, er ist nicht einmal richtig in Worten auszudriicken, — oder er wird anders
verstanden und ausgedriickt als frither (Fleck 1980: 73, Hervorh. G.W.).

Auch Humboldt sprach von der Sprache als einem Geflecht oder ,,Gewebe*,
»in dem jeder Teil mit dem anderen und alle mit dem Ganzen in mehr oder
weniger deutlich erkennbaren Zusammenhange stehen* (GS VII: 70). Auch
bei Humboldt ist Sprache nicht nur Organ des Gedankens, sondern etwas Or-
ganisches, womit ihre Eigenstindigkeit betont werden soll. Diese Verselb-
standigung kann so weit gehen, dass nicht mehr nachvollzogen werden kann,
wie es zur Entstehung kam. Der artikulierte Ausdruck wird zwar vom Men-
schen als Sprecher, Kiinstler oder Forscher hervorgebracht, ist aber dennoch
in der Entstehung nicht génzlich erklérbar. Fragt man dennoch nach der Inno-
vation, dann taucht dabei das Phinomen der unerklirlichen Denkstilentste-

157

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

hung bzw. -umwandlung und deren nachtriglichen Rekonstruktion auf, ana-
log Humboldts Spracherzeugung, die in der Erfahrung nicht greifbar schien.
Flecks bis ins Detail ausgefiihrtes Beispiel der Forschung liegt im Bereich
der Medizin. Er zeigt an der Entwicklung des Syphilis-Begriffs, wie eine me-
dizinische Tatsache geschichts-, sozial- und kulturabhingig entsteht, sich
wandelt und neu erfunden wird. Das Spektakulédre daran ist der Bruch, d.h. die
eigentliche Entdeckung des Neuen. Dieser Bruch in der Entwicklung des Sy-
philis-Begriffs, d.h. die Loslosung vom Vorgefundenen bzw. Vorgegebenen
und die Losung der Aufgabe entsteht kurioserweise daraus, dass die Forscher
von falschen Voraussetzungen ausgingen, unreproduzierbare Vorversuche un-
ternahmen und am Ende etwas fanden, was keiner gesucht hatte. Fleck ver-
gleicht es mit ,,Kolumbus: sie suchten Indien und waren tiberzeugt, sich auf
dem Weg dorthin zu befinden — sie fanden Amerika. Noch mehr: ihre Fahrt
war nicht konsequentes Segeln in beabsichtigter Richtung, sondern eine Irr-
fahrt mit bestindigem Richtungswechsel; und was sie erlangten, war nicht ihr
Ziel*“ (Fleck 1980: 91). Es sei ein Irrtum anzunehmen, das erkennende Sub-
jekt forscht einem Eroberer gleich, der etwas (wissen) will, es beobachtet, ein
Experiment plant, durchfiihrt und es dann hat/weiB3. Das, was hier Experiment
genannt wird, ist keine planmifBige Versuchsanleitung, sondern eine Irrfahrt.
Und weil es eine Irrfahrt war, kann keiner nachfolgend denselben Weg neh-
men. Vom Ergebnis aus wird rekonstruiert, wie die Verbindung zum Aus-
gangspunkt zustande kam. Ob es tatséchlich diese und nur diese Verbindung
war, vermag keiner mehr zu sagen. Die scheinbare Handhabe des For-
schungsverlaufs entpuppt sich als unverfiigbarer Prozess, der nicht nur in sei-
nem Verlauf und Resultat nicht steuerbar, sondern auch im Nachhinein als
Prozess nicht mehr deckungsgleich nachzuvollziehen ist. Soll ein Forscher
den Verlauf der Entdeckung im Nachhinein beschreiben, ist er darauf ange-
wiesen, das Nicht-Wahrnehmbare zu erfinden, d.h. den Verlauf anhand des
Ergebnisses zu rekonstruieren. ,,Die Zick-zacklinie der Entwicklung, deren al-
le Etappen er sicherlich lebhaft mitgefiihlt hatte, verwandelt sich in einen ge-
raden Weg. [...] [Der Forscher] sammelte inzwischen Erfahrung und verlor
parallel dazu das Verstindnis fiir die eigenen Irrtiimer (Fleck 1980: 101). Die
Beschreibung der Forscher selbst, wie sie zu einer Entdeckung gelangt seien,
entspricht nicht dem tatsdchlich durchlaufenen Prozess. Sie passen ihre erneu-
te Vorgehensweise dem Resultat entsprechend an. Kolumbus sieht auf die nun
neu gestaltete Karte und kann von Amerika aus den Weg zuriick direkt an-
steuern. Der Forscher rekonstruiert vom Ergebnis aus: So miissen wir verfah-
ren sein, um dieses Ergebnis erlangt zu haben. ,,Das Erkennen verdndert den
Erkennenden, ihn an das Erkannte harmonisch anpassend™ (ebd.: 114).11 Der
spannende Punkt der Denkstilentstehung und -dnderungen vollzieht sich also

11 Vgl. dazu Ahrens (2005: 51) und Hagner (2008).

158

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

unbemerkt. Es sind auch keine Reformen im klassischen Sinne, sondern ,,Mu-
tationen des Denkstils* (Fleck 1980: 38). Der Entdecker wird — wie der
Kiinstler — zum Betrachter und Kritiker und entwickelt einen Denkstil, der
zukiinftige Tatsachen eben so sehen lésst.

Denkstil umfasst die Voraussetzungen, von denen aus die Forscherge-
meinschaft ihre Tatsachen erfasst, interpretiert und auswertet. Ohne diese
Voraussetzungen gébe es keine Tatsachen. Den unméglich klar fassbaren Zu-
stand der Wahrnehmung vor der Denkstilentwicklung, vergleichbar mit Hum-
boldts unfassbaren Strom der Sinnesdaten und geistigen Tatigkeit vor der Ar-
tikulation, beschreibt Fleck als ,,das unklare anfidngliche Schauen* (Fleck
1980: 121). Diesem stillosen, chaotischen, verworrenen Schauen fehlt ,,das
Tatséchliche, Fixe: man kann so oder so sehen, fast willkiirlich. Es fehlt der
Halt, der Zwang, der Widerstand, der feste Boden der Tatsachen* (ebd., Her-
vorh. G.W.). Dies ist dem Kunstwerk &hnlich — man kann es so oder so sehen.
Ein Widerstand erst 14sst das Schauen zu Sehen werden, ein Widerstand, der
das Wahrgenommene zu einer Gestalt formt, zu einem Etwas. Aus der ersten
»stilverworrene[n] Beobachtung® folgt die Anpassung der Beobachtung an
den Gegenstand und es kommt in einer Skala von Ubergingen zum ,,Gestalt-
sehen® (ebd.: 124). Dieser Vorgang vom chaotischen Schauen zum Gestaltse-
hen kann wiederum nachahmend oder schopferisch verstanden werden. Sieht
man die Gestalt in dem Sinne, dass die Tatsache an eine Idee erinnert, dann
erweitert, erginzt oder entwickelt man nachahmend den vom Denkkollektiv
gepragten Denkstil. Die spannende Frage ist, wie man eine neue Gestalt sieht.
Um im Bild von der Irrfahrt zu bleiben, muss man auch dabei im Denkstil
verharren, also Indien ansteuern, d.h. {iberhaupt erst einmal auf See gehen und
entdecken wollen. ,,Auf diese Weise ist die Entdeckung mit dem Irrtum un-
zertrennlich verflochten: um eine Beziehung zu erkennen, muss man manche
andere Beziehung verkennen, verleugnen, tibersehen® (Fleck 1980: 44). Ver-
kennen oder Ubersehen entsprechen dem unverfiigbaren Irrtum. Verleugnen
hingegen ist ein aktiver Prozess, ein Unterdriicken von etwas Selbstverstind-
lichem, in dessen Gleise man immer wieder gerit. Inwiefern das Verleugnen
moglich ist, da man sich ja gar nicht auf dem falschen Wege wihnt, bleibt
fraglich.

Verleugnen beschreibt auch eher den umgekehrten Prozess, mit welchem
gerade im Fahrwasser geblieben wird. Gestaltsehen ist denkstilgebunden, da
die Einweihung des Wissenschaftlers in das Wissensgebiet — seine wissen-
schaftliche Alphabetisierung — in ihm eine ,Bereitschaft zum stilgeméBen
Wahrnehmen® (Fleck 1980: 165) eroffnet und ermdéglicht. Das ,,entwickelte,
reproduzierbare, stilgemife Gestaltsehen* (Fleck 1980: 124) ist vergleichbar
mit dem analysierten und in Technik/Stil und Inhalt/Begriff geschiedenen
Kunstwerk, was nun Schule macht. Schule machen ist in der Wissenschaft
wie in der Kunst bekannt; die nachahmende Schiilerschaft macht einen Denk-

159

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

stil erst zu einem solchen. Die Steigerung der Fahigkeit, denkstilgebunden
Gestalten zu sehen, und so immer mehr doch vollig gleichartige Tatsachen
anzusammeln und die Begriffe zu bestdtigen, geht einher mit dem Verlust,
Widersprechendes, Heterogenes wahrzunehmen. ,,Einerseits ermoglichte der
so ausgebildete Denkstil viel Gestaltsehen und viele anwendbare Tatsachen,
andererseits machte er anderes Gestaltsehen und andere Tatsachen unmég-
lich* (Fleck 1980: 122)."* Dies ist die bekannte paradoxe Figur: Das, was
Sprechen, Denken, Forschen erst ermdglicht, schrinkt es gleichzeitig ein.
Wenn einmal ein Denkstil ein Denkkollektiv bestimmt, kann in diesem
schwerlich unklar geschaut und dariiber andere Gestalten wahrgenommen
werden. So schldgt die Bewertung um; der die Forschung ermdglichende
Denkstil kann zum Denkzwang werden. Solch ein ,,Denkzwang® erscheint
harmlos als geistige Bereitschaft, als ein ,,Bereitsein fiir solches und nicht an-
deres Sehen und Handeln* (Fleck 1980: 85). Auf die Begrifflichkeit in einem
Denkgebiet bezogen zeigt Fleck, wie ein Denkstil ihm nicht geméBe oder wi-
dersprechende Befunde integriert oder ignoriert, wie sich einen Denkstil pra-
gende, in bestimmter Weise artikulierte Ideen ,,dank einer Art Harmonie der
Téuschungen als beharrende, starre Gebilde erhalten” (Fleck 1980: 41, Her-
vorh. G.W.).

In seiner radikal antiindividualistischen Auffassung geht Fleck so weit,
dass es dem Einzelnen nicht gelingt, sich widerstindig vom Denkzwang zu
16sen, sondern dass es eine kollektive Weiterentwicklung des Denkstils gibt,
die — interessanterweise wie oben beschrieben — von den Forschern selbst un-
bemerkt von statten gehen kann. Uber die individuellen Modifikationen der
allgemeinen Grundlage veréndert sich diese unter der Hand im Kollektiv. Das
erfolgt vor allem tber Irrtiimer, Irrwege und Zufille, deren Mitwirken in einer
retrospektiven Darstellung des Forschungsweges eingeebnet wird in ein Kon-
tinuum.

Bildende Widerstidnde

In den Asthetischen Versuchen beschreibt Humboldt die Titigkeit des Kiinst-
lers mit den Worten aus dem Fragment tiber die Theorie der Bildung: Er un-
ternimmt es, ,,sich und die Aussenwelt um ihn her auf das innigste miteinan-
der zu verkniipfen™ (GS II: 142). Im Bildungsfragment sei es die Aufgabe des
sich Bildenden, ,,soviel Welt, als moglich zu ergreifen, und so eng, als er nur
kann, mit sich zu verbinden* (GS I: 283). Funktion der Sprache ist es dabei,
,.in immer wiederholten Acten die Welt mit dem Menschen, oder anders aus-
gedriickt, seine Selbstthitigkeit mit seiner Empfanglichkeit in sich zusam-

12 Humboldt sagte: ,,Der Sprachsinn hat, indem er die eine Richtung nahm, die an-
dere vernachlassigt” (GS VII: 84).

160

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

men[zu]kniipflen] (GS VII: 55). Die Verbindung von Asthetik, Sprachphilo-
sophie, Wissenschaftstheorie und der Bildungsthematik liegt in dieser ver-
kntipfenden Funktion aller Artikulationen. Die Einbildungskraft braucht einen
Gegenstand, an dem sie sich verduBern kann, so wie die sinnliche Empfang-
lichkeit verbunden mit der geistigen Tétigkeit einen Stoff (den Laut) braucht,
in dem sie sich ausdriicken und fortdauern kann, ,,um sich nicht auf eine leere
und unfruchtbare Weise ins Unendliche zu verlieren* (GS I: 285). Das ,Idea-
lische® braucht eine Wirklichkeit, die Tatigkeit der Sinne und des Geistes ei-
nen artikulierten Ausdruck und das chaotische Schauen eine Gestalt- und Stil-
gebung.

So liegt Widerstandigkeit vorerst auf Seiten des Denkstils, der Ermogli-
chung von Denken, Sprechen und Sehen und es bedarf ihrer, um vom Fluss
der Wahrnehmung und geistigen Tétigkeit zur Artikulation oder vom unkla-
ren, chaotischen Schauen zum Gestaltsehen zu gelangen. Was einmal formu-
liert bzw. artikuliert ist, schrankt den Spielraum anderer Artikulationen immer
schon ein. Mit der ,,Harmonie der Tduschungen® bilden sich Widersténde, die
Bildung verhindern kénnten. Dennoch sind es aber auch gerade diese Wider-
stinde, die die Bildung als das Hiniibergehen von einem in den anderen Kreis
der Sprache ebenso wie die Denkstildnderung herausfordern.

Indem Artikulationen als Medien zwischen Ich und Welt Vermitteln,13 er-
schlieflen sie Welt, was nicht nur den Effekt der vermittelnden Unmittelbar-
keit mit sich bringt, sondern auch das Gefiihl der Unzulénglichkeit der Spra-
che und der Verhinderung von anderer WelterschlieBung.

Der Mensch denkt, fiihlt und lebt allein in der Sprache, und muss erst durch sie ge-
bildet werden [...]. Aber er empfindet und weiss, dass sie ihm nur Mittel ist, dass es
ein unsichtbares Gebiet ausser ihr gibt, in dem er nur durch sie einheimisch zu wer-
den trachtet. Die alltdglichste Empfindung und das tiefssinnigste Denken klagen
iiber die Unzulidnglichkeit der Sprache, und sehen jenes Gebiet als ein fernes Land
an, zu dem nur sie, und sie nie ganz fiihrt (GS 1V: 432).

Der positiv zu bewertende Schluss aus dem Gefiihl der Unzulidnglichkeit ist
eine Sehnsucht, die bleibt und die Suche nach anderen Artikulationen, die je-
de Sprache — dsthetische wie wissenschaftliche — dynamisieren und damit
mehr oder weniger mogliche Differenzierungen und Verdnderungen heraus-
fordern. So muss die Sprachvielfalt nicht als zu tiberwindender Mangel oder
als Strafe eines tiberheblichen Turmbaus gesehen werden, sondern kann als
bildender Widerstand dazu beitragen, dass man anders spricht als man spricht.

13 Vgl. zur Vermittlungsleistung der Sprache Benner (1995: 121ff.).

161

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GABRIELE WEISS

Literatur

Ahrens, Sonke (2005): Bildung, Naturwissenschaft und Technik: zur bil-
dungstheoretischen Bedeutung der neueren Wissenschafts- und Technik-
forschung, Miinster: Waxmann.

Behler, Constantin (1989): ,,Humboldts ,,radikale Reflexion iiber die Sprache*
im Lichte der Foucaultschen Diskursanalyse.” In: Dt. Vierteljahrsschrift
fur Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 63, Heft 1, S. 1-29.

Benner, Dietrich (1995): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie, Wein-
heim: Juventa.

Borsche, Tilman (1981): Sprachansichten. Der Begriff der menschlichen Rede
in der Sprachphilosophie W.v. Humboldts, Stuttgart: Klett-Cotta.

Fleck, Ludwik (1980): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen
Tatsache. Einfiihrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Gutterer, Dietrich (1989): ,,Konditionale Vernetzung und Spontaneitit. Eine
Erorterung des Sprachbegriffs W. v. Humboldts.* In: Hans-Werner Scharf
(Hg.), W. v. Humboldts Sprachdenken: Symposion zum 150. Todestag,
Essen: Hobbing, S. 109-123.

Hagner, Michael (2008): ,,Wahrnehmen ohne Medien. Zum Verhiltnis von
historischer Epistemologie und Sinnenphysiologie. In: Claus Pias (Hg.),
Kulturfreie Bilder, Berlin: Kadmos, S. 96-114.

Humboldt, Wilhelm v.: Gesammelte Schriften. Berlin 1903. Abgekiirzt Band-
angabe: [GS] ,,Uber Religion“ [GS I].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Asthetische Versuche. Erster Teil. Uber Goethes
Hermann und Dorothea® [GS 1II].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Latinum und Hellas* [GS III].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Uber das vergleichendes Sprachstudium in Bezie-
hung auf die verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung® [GS IV].

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Grundziige des allgemeinen Sprachtypus“ [GS V1.

Humboldt, Wilhelm v.: ,,Uber die Verschiedenheiten des menschlichen
Sprachbaus und ihren Einflul auf die geistige Entwicklung des Men-
schengeschlechts* [GS VII].

Humboldt, Wilhelm v. (1940): Briefe an Christian Gottfried Korner. Hrsg.
von Albert Leitzmann. In: Historische Studien Heft 367, Berlin: Ebering
[WVH an K].

Koller, Hans-Christoph (1999): Bildung und Widerstreit: zur Struktur biogra-
phischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne, Miinchen: Fink.

Koller, Hans-Christoph (2003): ,,,Alles Verstehen ist daher immer zugleich
ein Nicht-Verstehen.® Wilhelm von Humboldts Beitrag zur Hermeneutik
und seine Bedeutung fiir eine Theorie interkultureller Bildung.“ In: Zeit-
schrift fiir Erziehungswissenschaft 6, S. 515-531.

162

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERMOGLICHENDE UND VERHINDERNDE AUSDRUCKSFORMEN

Mollenhauer, Klaus (1990): ,,Asthetische Bildung zwischen Kritik und Selbst-
gewissheit.“ In: Zeitschrift fiir Paddagogik 36, S. 481-494.

Schifer, Alfred (1996): Das Bildungsproblem nach der humanistischen Illusi-
on, Weinheim: Deutscher Studienverlag.

Scharf, Hans-Werner (1989, Hg.): W. v. Humboldts Sprachdenken: Symposi-
on zum 150. Todestag, Essen: Hobbing.

Schmitter, Peter (1982): ,,Kunst und Sprache. Uber den Zusammenhang von
Sprachphilosophie und Asthetik bei W. v. Humboldt.“ In: Sprachwissen-
schaft 7, S. 40-57.

Simon, Josef (1989): ,,Wilhelm von Humboldts Bedeutung fiir die Philoso-
phie.”“ In: Hans-Werner Scharf (Hg.), W. v. Humboldts Sprachdenken:
Symposion zum 150. Todestag, Essen: Hobbing, S. 259-271.

Trabant, Jiirgen (1990): Traditionen Humboldts, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Trabant, Jirgen (1998): Artikulation: historische Anthropologie der Sprache,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

163

- am 14.02.2026, 06:11:23. /del OEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 06:11:23.


https://doi.org/10.14361/9783839408599-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

