
VI. Der Kalk�l des Leidens

1. Allgemeine Vorbemerkung

In der Mathematik bezeichnet der Kalkül ein System von Regeln, mit
dem eine gedankliche Figur, ausgehend von gewissen Axiomen oder
mathematischen Grundtatsachen, erstens a priori und zweitens voll-
ständig konstruiert werden kann. Da alle erfahrbaren und denkbaren
Sachverhalte, also auch das Lebendige, insofern sie wenigstens unter
die Kategorien der Einheit und Vielheit fallen, eine mathematisch-
quantitative Seite aufweisen, lässt sich auch für nichtmathematische
Dinge manchmal ein Kalkül entwickeln, wenn auch meist nicht in rein
mathematischer und vollständig apriorischer Form. Es mag erstaunen,
dass dies selbst für etwas anscheinend so »Subjektives« wie das Leiden
möglich sein soll. Doch ist die Erwartung nicht so abwegig, wenn wir
uns erinnern, dass die dialektische Diskrepanz des Leidens die Gestal-
tungsseite, und also das Quantitative am Leiden auf allerdings höherer,
eben subjektiv-selbsttätiger Stufe beschreibt, und zwar sowohl an Zahl
als auch an Struktur. Denn die pathische Diskrepanz des Leidens um-
fasst drei Momente – Leidposition, Leidnegation, Leidensdiskrepanz –,
die miteinander in bestimmter Reihenfolge und in bestimmter gestalt-
licher Struktur verbunden sind. »Zahl«, »Reihe«, »Struktur« sind nun
aber typisch mathematische »Größen« oder Kategorien, hier allerdings
im Seinsrang des Subjektes, also des Selbsterlebens und der Selbst-
tätigkeit.

2. Die drei Grundstellungen des Daseins

Bevor aus der Grundstruktur des Leidens der Kalkül grundlegender
Leidenspositionen entwickelt werden soll, wollen wir das menschliche
Dasein überhaupt und seine möglichen Stellungen im Sein betrachten.

154

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sie sollen uns dazu dienen, das Leiden als Selbstvollzug des Menschen
in den weitest möglichen Seinshorizont zu stellen. Es ist klar, dass wir
diese Grundstellungen irgendeiner Erfahrung entnehmen müssen und
nicht aus dem Sein schlechthin ableiten können. Der Mensch als erle-
bendes und aktiv-tätiges Prinzip kann sich in dreierlei Hinsicht posi-
tionieren:
– Er kann erstens einfach da sein, wir können auch sagen, sich, sein
Leben, seine erlebte Welt sein lassen, nur schlicht hinnehmen, erle-
ben, wahrnehmen.

– Er kann zweitens auf alles, was sich ihm gibt, was er hat, was auf ihn
zukommt, antworten, reagieren.

– Und er kann drittens aus eigener Spontaneität allem Erlebten etwas
hinzufügen, etwas schaffen, schöpfen, sei es durch die Tat, durch das
Denken oder sei es durch das Phantasieren.

Schon aus rein logischen Gründen sind mehr als diese drei Grundstel-
lungen nicht denkbar. Das wird deutlicher, wenn wir ihren Zusammen-
hang mit der Zeit betrachten. Für uns ist zweierlei von Bedeutung:
Zum Ersten muss sich der Mensch notwendig und immer in einer der
drei Positionen oder in einer Kombination derselben aufhalten; zum
Zweiten ist er als gewordenes, leibliches Wesen stets in allen drei Hin-
sichten störbar, verletzbar, anschlagbar – und kann dann unter das Dik-
tat des Leidens geraten. Schon aus dem Alltagsleben ist hierzu allerlei
bekannt: Im zerstreuten1 Zustand sind wir nicht richtig da, nicht wirk-
lich gegenwärtig, sondern ungesammelt mal hier, mal dort und letzt-
lich nirgends. Das kann sich in einem Maße steigern, dass sich der ent-
sprechend betroffene Mensch nicht in sich haben und halten kann; er
entgleitet sich, in pathologischer Weise z.B. in einer Panikattacke, in
einem elementaren Leeregefühl oder in einem Fremdsteuerungserleb-
nis. Nicht reagieren zu können ist ebenfalls ein allgemein bekanntes
Phänomen: Ein Vorgesetzter droht seinem Untergebenen, der in eine
solche innere Starre verfällt, dass er nichts mehr zu sagen, ja nichts
mehr zu denken und zu fühlen weiß. Hier kann die Person nicht mehr
antworten, nicht mehr reaktiv Stellung beziehen, aus welchen Grün-
den auch immer. Die posttraumatische Belastungsstörung stellt eine
chronifizierte Form solch einer Reaktions- und damit Verarbeitungs-

155

Die drei Grundstellungen des Daseins

1 Siehe die tief dringenden Ausführungen B. Pascals (Penseés, Kap. III, Abtl. II) zum
Phänomen »Zerstreuung«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


störung dar. Und schließlich der dritte Notzustand: EinMensch verliert
jede Spontaneität und Kreativität, nichts fließt mehr, alles wird und
wirkt gezwungen. Nicht wenige Dichter klagen über solche Schaffens-
hemmungen, die jedoch auch im Alltag häufiger auftreten, als bekannt
wird. In allen Neurosen ist die Zeitdimension der Zukunft auf solche
Weise beeinträchtigt. Freud bezeichnete dies treffend mit dem Begriff
der »Fixierung«.

Zum Leiden werden alle drei positionalen Verhältnisse, wenn der
Betroffene sie transzendieren will, aber nicht transzendieren kann. Ich
will ganz präsent sein, schweife aber unentwegt ab; ich will etwas auf
eine Demütigung hin sagen, kann es aber nicht; ich will etwas schaffen
oder bewirken, komme aber nicht aus mir heraus. Zum krankhaften
Leiden steigern sich diese Störungen, wenn der Betroffene oder durch
ihn Andere beschädigt, durch sein Leiden also z.B. psychosomatische
Beeinträchtigungen, destruktive zwischenmenschliche Konflikte, Ar-
beitsplatzverluste usw. heraufbeschworen werden.

3. Der Zusammenhang der drei Grundstellungen des
Daseins mit den Zeitekstasen

Es ist nun außerordentlich interessant, dass die drei Grundstellungen,
die der Mensch zu sich und zurWelt einnehmen kann, mit der Zeit und
ihren drei Ekstasen oder Dimensionen korrelieren.

Schon der erste und einfachste Hinblick offenbart, dass das ein-
fache Da-Sein, das Seinlassen und hinnehmende Erleben unmittelbar
Gegenwart konstituiert, und zwar zunächst einmal nur Gegenwart.
Überhaupt gilt, dass alles Seiende zunächst und notwendig da, und also
Gegenwart ist.2 Die Gegenwartsdauer ist dann nichts anderes als die
zeithafte Gestaltungsseite eines daseienden Dinges oder Ereignisses,
gleichgültig wie flüchtig diese Dauer ist. Dasein und Gegenwart sind
nicht voneinander trennbar, wiewohl die Zeitlichkeit der Gegenwart
sachlogisch (nicht zeitlich!) dem Da-Sein folgt. Erst indem überhaupt

156

Der Kalk�l des Leidens

2 Nicht zu Unrecht nimmt Schmitz’ Philosophie (1964) von der Gegenwart ihren Aus-
gang. Kritisch ist allerdings zu bemerken, dass alle Gegenwart als Zeitform einen Seins-
gehalt voraussetzt, der da, der gegenwärtig sein muss, da sich anders Gegenwart nicht
konstituieren kann. Also ist die Zeitform der Gegenwart nicht das grundlegendste
Seinsmoment einer ontologischen Ordnung.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


etwas da ist, kann gegenwärtigende Dauer anheben. Wir können auch
so sagen: Das einfache Da eines Seienden ist der seinshafte Gehalt, und
dieser seiner ontologischen Fülle entspricht die Gegenwart als Dauer-
wesen, gleichgültig wie lange diese anhält.

In analoger Weise konstituiert eine jede Antwort, eine jede Re-
aktion eine Vergangenheits-Gegenwarts-Relation. Denn aus seiner
getroffenen Gegenwart antwortet der Betroffene auf ein Widerfahr-
nis, das gerade eben oder vor längerer Zeit geschehen ist. Da die Ant-
wort immer und notwendig später ist als das, worauf geantwortet
wird, bildet sich ein Früher-Später-Verhältnis, also eine Vergangen-
heitsrelation aus.

Ein spontanes bzw. schöpferisches Tun wiederum, das aus einer
Gegenwart heraus Neues schafft, stiftet, schöpft oder auch bloß an-
strebt, eröffnet wesenhaft Zukunft, ein Noch-Nicht, ein Später als
jetzt. Die Basis bildet wieder, wie bei den beiden anderen Positionalitä-
ten, die Gegenwart, doch nunmehr wendet sich der Betroffene dyna-
misch »nach vorne«; er ant-wortet nicht, sondern »wortet«, spricht
selbst, aus eigener schöpferischer Kraft- und Machtfülle.

4. Das Leiden und die pr�sentische Grundstellung

Da das Leiden ein Grundphänomen der Existenz ist, verwundert es
nicht, dass der Mensch in allen drei Grundstellungen getroffen und
beeinträchtigt werden kann. Von allen drei »Zeitlichkeitsleiden« impli-
ziert wohl das Leiden an der bedrohten, beeinträchtigten oder gar ver-
lorenen präsentischen Grundstellung die größte Not, bedeutet dies
doch nichts weniger als den radikalen Selbstverlust: Wer überhaupt
nicht präsent sein kann bzw. daran fundamental gehindert wird, der
ist eigentlich gar nicht, der verschwindet. Konkrete Formen solchen
Selbstverlustes sind der Verlust des Sichspürenkönnens, der Verlust
des Denkenkönnens, der Verlust, wollen und entscheiden zu können,
sind alle Formen der Dissoziation, weiter die Bewusstseinstrübung bis
zur Bewusstlosigkeit und schließlich der reale Tod. Zur Not werden
diese Zustände allerdings erst dadurch, dass der Betroffene, obwohl
seine präsentische Position fast unmöglich geworden ist, mindestens
noch den Wunsch, den Anspruch, das Bestreben hat, präsent zu sein.

157

Das Leiden und die pr�sentische Grundstellung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Das Leiden und die reaktive Grundstellung

Die zweite Grundform des Leidens knüpft sich an die Unfähigkeit zu
antworten, zu reagieren. Sie reicht nicht so tief wie die erste, da die
präsentische Position nicht unbedingt beeinträchtigt sein muss. Je län-
ger und je tiefer allerdings die Hemmung zu antworten anhält, desto
mehr wird auch die Fähigkeit zur Präsenz betroffen. Denn zu einem
großen Teil seiner Existenz entfaltet der Mensch seine Präsenz durch
antwortendes Stellungnehmen. Da die Fähigkeit zu antworten und zu
reagieren die Grundlage aller Begegnung und allen Wechselwirkens in
der Welt ist, also auch der Sprache, bedeutet ein Verlust der Antwort-
fähigkeit immer den Verlust von Kommunikation und Austausch. Im
Verstummen wird der Mensch zunehmend weltlos und isoliert sich.
Oder umgekehrt: Indem er antwortet, tritt der Mensch erst eigentlich,
d.h. als Selbst, in die Welt. Vorher befindet er sich darin nur als phy-
sischer Körper. Wie weit dies gehen kann, beweisen z.B. schwer de-
pressive Menschen, die nicht mehr in der Lage sind, unwillkürlich-mi-
misch auf die Anmutungen der Welt zu reagieren. Sie verlieren ihre
spezifisch humane Diaphanie, sie versteinern und werden im
schlimmsten Fall approximativ zu »Dingen«. Das Eintreten in die
Welt ist kein naturgegebenes In-der-Welt-Sein, sondern ein Akt, der
die »Geworfenheit« der Existenz bejaht, auf sich nimmt und seelisch-
geistig durchkörpert.

6. Das Leiden und die prospektive Grundstellung

Seit spätestens mit den idealistischen Nachfolgern Kants das »geneti-
sche Denken« zur Vorherrschaft gelangt war, trat die »Zeit« immer
mehr in den Brennpunkt der Aufmerksamkeit. Fichte, Schelling, He-
gel, Marx, Nietzsche, Darwin, Bergson, Bloch, Heidegger sind durch-
weg eminente »Zeitdenker«, mit der Tendenz, das Bestehen zeitloser
oder überzeitlicher Realitäten zu leugnen und die Zeitlichkeit zum
letzten Seinsgrund zu erheben. Da die »Zeit« sich wesenhaft durch eine
Dynamik »nach vorne«, durch ein »Weiter!« konstituiert, definieren
alle jene Denker das zeitbestimmte Sein primär von der Zukunft her,
so etwaHeidegger (1979, S. 304) in »Sein und Zeit«. Hierin drückt sich
zweifellos eine tiefe Ahnung aus, denn zumindest für den Menschen
und seine alle endlichen Grenzen transzendierende Seinsdynamik be-

158

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deutete eine zukunftslose Existenz den Tod. Und doch leidet diese Zeit-
konzeption unter einem schweren Fehler: Zum Ersten kann sich nur
aus Gegenwärtigem Zukünftiges entfalten; und zweitens erstrebt jedes
Lebewesen Fülle, Präsenz, Vollendung, Genuss, was naturgemäß nur in
der Gegenwart möglich ist. Dass gerade der Mensch über jede Gegen-
wart hinausstrebt, liegt daran, dass ihm die immer nur in dieser Welt
endliche Gegenwart nicht genügt und seinen überendlichen Seinsdurst
nicht zu stillen vermag. Eine endlose, nie ans Ziel gelangende Hatz
nach der erfüllenden Gegenwart wäre aber im Grunde nicht weniger
sinnlos und unerträglich wie eine erstarrte, unerfüllte Gegenwart.Was
wir in der Zukunft suchen, ist nicht Zukunft, sondern erfüllte Gegen-
wart. Und dass wir zu solcher Suche in der Lage sind, beweist, dass der
Seinskern des Menschen, wie Brandenstein (1966, Kap. F, S. 414 ff.)
bewiesen hat, überendlich, potentialunendlich, d.h. endlos entfaltbar,
ist (was Heidegger z.B. nicht, Wust dagegen sehr wohl sieht). Sein
natürliches, aber nur übernatürlich erreichbares Seinsziel ist darum
das Aktualunendliche, die absolute Fülle. Diese geistontologische Dis-
krepanz mit ihrer immanenten ontologischen Ohnmacht ist vielleicht
die Wurzel der tiefsten menschlichen Leiden: Wir müssen Gott wer-
den, da wir anders nicht vollendet, anders nicht glücklich werden, und
können es doch nicht aus eigener Kraft. Solange der Mensch darauf
hoffen konnte, dass ihm die Gottheit auf diesemWeg entgegenkomme,
solange war diese Spannung auszuhalten. Doch seit er diesen Glauben
verloren hat, wurde sein Leben im Kern nicht nur sinnlos, sondern eine
Qual. Alle Philosophien der reinen Zeitlichkeit des Seins, also die
Seinslehren von Heidegger, Bloch, Sartre u.a. sind darum nichts ande-
res als Tantalus- und Sisyphostheorien: das Sein des Menschen als un-
erlösbare endlose Qual. Auf diesem Hintergrund wird der unvermeid-
liche individuale und gewiss auch gattungsmäßige physische Tod zum
im Letzten rätselhaften Gnadenstoß. Verwundert es noch, dass der
Mensch von heute, terrorisiert von einer solchen Aussicht, den Blick
in die Zukunft verweigert und versucht, im »Verweile doch, du bist so
schön!« des genussreichen Augenblickes zu versinken? Im Letzten ist
das immer noch ehrlicher und sinnvoller als die asketische und sinn-
los-heroische Tantalidenexistenz.

Frankl (1975, S. 18–21) hat darauf aufmerksam gemacht, dass im
Verlaufe des zwanzigsten Jahrhunderts eine Verschiebung von psy-
chischen zu noogenen oder existenziellen Neurosen stattgefunden hat,
die nicht mehr ausschließlich psychologisch verstanden und behandelt

159

Das Leiden und die prospektive Grundstellung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden können. Damit meint er, dass die Störung nicht mehr nur allein
auf der Unterdrückung irgendwelcher Triebe (Sexualität, Macht, Anse-
hen etc.) beruht, wie Freud, Adler usw. meinten, sondern auf dem fun-
damentalen Verlust von Sinn, von existenzialem Sinn und Wert. Sinn
aber muss in der Zukunft erstrebt und erreicht werden, auch wenn er
sich nur in der Gegenwart erfüllt. Wirklich sinnfähig ist nur ein zu-
kunftsträchtiges Wesen, und wirklich »künftigend« ist nur ein sinn-
potentes Wesen. Wenn psychische Störungen, sei es individual, sei es
kollektiv, Sinnstörungen sind, und das kann heute nicht mehr ernstlich
bestritten werden, dann sind sie wesentlich auch Zukunftsstörungen.
Worauf darf ich hoffen? – fragte Kant und sah darin eine fundamentale
anthropologische Herausforderung, ja recht eigentlich meinte er unse-
re letzte, größte, alles Sein ermöglichende Hoffnung. Dass sie heute
fehlt, müsste einen kollektiven Verzweiflungsausbruch zur Folge ha-
ben, der sich nur deswegen nicht ereignet, weil die Verzweiflung zu
unerträglich ist und darum erstickt werden muss. In der »Manie« des
modernen Menschen, der allen möglichen äußeren Gütern nachjagt,
offenbart sich jene Verzweiflung in vermummter Weise.

7. Folgegestaltungen der drei Grundstellungen

Die bisher entwickelten Grundstellungen des Daseins können in ver-
schiedene Richtungen, die schon einen Übergang zum Leiden bilden,
weiter differenziert werden. Drei Dimensionen möchte ich hervor-
heben.
1. In allen drei Grundstellungen treffen wir im lebensweltlichen Zu-

sammenhang auf Formen des Positiven (harmonische Passung,
Überfluss), des Negativen (zuwenig, zuviel) und des Indifferen-
ten, Neutralen. Leidvoll gestalten sich vor allem der zweite Mo-
dus, nicht selten aber auch die Modi des Überflusses und des In-
differenten. In der präsentischen Grundposition prägen sich diese
Wertungsmöglichkeiten in den drei Formen der Ausgeglichenheit
(Harmonie, Ruhe, Zufriedenheit), der Last, Leere und Zerrissen-
heit und des Überflusses (Glück, Schaffenskraft, Erleuchtung etc.)
aus. Diese Formen schlagen sich in charakteristischen Stimmun-
gen nieder, vor allem in den Befindlichkeiten der Zufriedenheit,
der Depression und der Freude. Die reaktive Grundposition weist
ebenfalls positive, negative und neutrale Ausgestaltungen auf.

160

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ihre negativ leidvollen Varianten gliedern sich am reichsten und
interessantesten aus – wir werden dieses »System« sogleich näher
untersuchen. Weniger reich, strukturell aber analog verhält es
sich im Rahmen der prospektiven Grundposition: Positiv sind z.B.
die Hoffnung, die Zuversicht und die Vorfreude; negativ die Sor-
ge, die Furcht, die quälende Sehnsucht, der unerfüllbare Wunsch,
die Sucht, die Ungeduld u.a.m.; und neutral vielleicht eine wenig
bewegende, eher nüchtern-rationale Erwartung.

2. Eine neue Gruppierung der drei Grundpositionen ergibt sich,
wenn wir sie mit dem Kriterium der Vertikalität und der Horizon-
talität verknüpfen, das ja die gesamte Seinsordnung durchwaltet.

3. Und schließlich lassen sich die drei Grundstellungen mit den drei
großen Lebenszweigen der Praxis, Theoretik und Poietik kom-
binieren.

8. Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und
der Gesamtkalk�l

Für unsere Belange sind die reaktiven Folgestrukturen, die sich aus der
statisch-dynamisch-dialektischen Diskrepanzstruktur des Leidens ab-
gestalten lassen, am bedeutungsvollsten. Die Wurzel dieser Möglich-
keit ist im prinzipiell reaktiven Charakter des Leidens zu suchen. Denn
alles Leiden setzt ein Sein voraus, an dem es sich als an seinem Leid
entzündet – das Woran des Leidens, das Widerfahrnis. Alles Weitere
ergibt sich zwanglos. Um welche Folgegestalten im Felde der reaktiven
Grundposition handelt es sich also?

Nun, zum Ersten kann ein Leiden, indem es in der Leidensgrund-
struktur am Moment der Leidposition bzw. -affirmation anknüpft,
überwiegend bejaht, akzeptiert, hingenommen werden. Zum Zweiten
kann es, indem es von der Leidnegation ausgeht, überwiegend ver-
neint, abgewiesen, zurückgeschlagen werden. Zum Dritten können
sich beide Kräfte, gestützt auf das dritte Moment der Leidensdiskre-
panz, positiv-negativ, hinnehmend-zurückweisend die Waage halten,
wodurch ein äußerlich »ruhender«, innerlich hochdynamischer Span-
nungszustand entsteht. Und schließlich lassen sich viertens auf der
einen Seite des Extrems Leidensgestalten denken, in denen der Betrof-
fene so gelähmt ist, dass er zu keiner emotionalen, kognitiven und voli-
tionalen Stellungnahme mehr befähigt ist (freeze), und fünftens auf

161

Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der anderen Seite des Extrems Leidensgestalten, in denen seine Aktivi-
tät so amorph entfesselt ist, dass sie auf keinen Punkt hin mehr sinn-
voll gebündelt werden kann (fancy). Wie man sieht, ergeben sich fünf
Möglichkeiten, also eine endliche Anzahl konkreterer Folgegestaltun-
gen der reaktiven Grundstellung, die aus logischen Gründen in dieser
Seinsebene weder mehr noch weniger sein können. Und eben das
meint der Kalkül des Leidens. Um dieses Ergebnis »griffiger« zu ma-
chen, wird es dienlich sein, diese fünf Möglichkeiten zu bezeichnen. Ich
spreche, wenn ein Moment die anderen mitvorhandenen Momente
überwiegt, von
– der affirmativen Position (Ja stärker als Nein)
– der revoltierenden Position (Nein stärker als Ja)
– der desperaten Position (Ja gleichstark wie Nein)
– der apathischen Position (weder Ja noch Nein)
– und der hyperpathischen Position (Ja-Nein-Chaos)

Was die Anordnung der fünf Positionen betrifft, lässt sich leicht erken-
nen, dass die letzten beiden Positionen die ersten drei als deren Extre-
me und Grenze einrahmen. Dadurch entsteht eine Kreisanordnung, die
die Möglichkeit denken lässt, dass das eine Extrem in das andere um-
schlägt. Und in der Tat, die Empirie lehrt, dass eine apathische oft und
leicht in eine hyperpathische und eine hyperpathische oft und leicht in
eine apathische Position umkippt. Bekannt ist dies beim Wechsel von
Depression zu Manie und umgekehrt oder vom Stupor in eine Raserei
und umgekehrt. Dynamisch lässt sich dies dadurch erklären, dass eine
jede Raserei oder Manie irgendwann in eine Erschöpfung und damit
Depression bzw. Apathie, umgekehrt jede Depression und Apathie auf-
grund der sich anstauenden inneren Leidensdynamik irgendwann in
einen Ausbruch, eine Raserei oder Manie umschlagen kann.

Es ist kein Zufall, dass wir erneut auf die Fünfer-Anzahl in der
Struktur des Leidens, die wir bei den Urmomenten der Leidensstruktur
schon aufgefunden hatten, stoßen. Die Analogie springt ins Auge:
Mangel und Apathie, Zwietracht und Hyperpathie, Hemmung und
Affirmation, Spannung und Revolte und Zwiespalt und Desperation
scheinen einander zu entsprechen.

Damit nicht genug, können wir die Fünfer-Struktur der reaktiv-
leidvollen Grundstellung mit großem diagnostisch-therapeutischen
Nutzen weiter aufgliedern:
So differenziert sich die Leidensaffirmation in die Gestalten

162

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– der passiven Duldung (des bloßen Aushaltens des Leids),
– der zur Leidhinnahme sich durcharbeitenden Trauer und
– der hinnehmenden Unterwerfung bzw. Ergebung, die das Leid voll-
ständig hinnimmt und damit aufhebt.

Die Revolte im Leiden differenziert sich in die Gestalten
– der das Leid-Übel angreifenden Aggression (fight)
– und der das Leid-Übel zu entkommen suchenden Flucht (flight).
Dabei kann sich die Aggression entweder gegenüber dem Übel abgren-
zen (Demarkation), das Übel zurückschlagen (Repulsion), ausgrenzen
(Expulsion) oder das Übel zu vernichten (Destruktion, Eliminierung)
suchen. Auf der affektiven Ebene entsprechen diesen vier Aggressions-
handlungen der Ärger, der Zorn, die Wut und der Hass. Die Flucht
wiederum kann sich weiter in das Verstecken (okkultistische Position)
und in das Entkommen bzw. den Rückzug (eskapistische Position) aus-
differenzieren.

Fassen wir die neuen mit den vorigen Gestalten des reaktiven Leidens
zusammen, dann ergibt sich ein Kalkül mit einem Kreis, der zwölf re-
aktive Leidensgrundgestalten umfasst. Sie lauten:
– die apathische Position (freeze)
– die duldende oder »pathische« Position i. e.S.
– die Trauerposition
– die Ergebungsposition
– die demarkierende Position (fight)
– die repulsive Position
– die expulsive Position
– die destruierende Position
– die sich verbergende bzw. okkultistische Position (retreat)
– die eskapistische Position (flight)
– die desperate Position
– die hyperpathische Position (fancy)
Zu ihnen gesellen sich schließlich die Leidensgestalten der präsenti-
schen und der prospektiven Grundstellungen, also das präsentische
Leiden und das prospektive Leiden, die sich ebenfalls weiter differen-
zieren lassen. Gemäß den fünf Urmomenten des Leidens – Mangel,
Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht – formieren sich die fünf
präsentischen Leiden

163

Der Leidenskalk�l der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– der Leere
– der Dissoziation (Spaltung)
– der Überspannung
– der Bedrückung (Depression, »Unterspannung«, Resignation)
– und des Konfliktes bzw. der Unruhe.

Das prospektive Leiden gliedert sich in die Formen
– des unerfüllbaren Wunsches, der quälenden Sehnsucht (Mangel)
– der Ambivalenz (Zwiespalt)
– der ängstlichen Erwartung, der Ungeduld, der Furcht und der Sorge
(Spannung)

– der Angst, Entscheidungsschwäche, der Hoffnungslosigkeit (Hem-
mung, Lähmung)

– der Unentschiedenheit (Zwietracht, Unruhe).

Insgesamt ergibt sich folgendes Bild für den Gesamtkalkül:
– das präsentische Leiden mit seinen fünf Unterformen
– das reaktive Leiden mit seinen zwölf Unterformen
– und das prospektive Leiden mit seinen fünf Unterformen
In einem späteren Kapitel werden wir diesen noch recht abstrakten
Kalkül und seine Aufzweigungen mit Leben und Anschauung füllen.
Doch zunächst soll der Versuch gemacht werden, eine Definition des
Leidens zu geben.

164

Der Kalk�l des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Die drei Grundstellungen des Daseins
	3.  Der Zusammenhang der drei Grundstellungen des Daseins mit den Zeitekstasen
	4.  Das Leiden und die präsentische Grundstellung
	5.  Das Leiden und die reaktive Grundstellung
	6.  Das Leiden und die prospektive Grundstellung
	7.  Folgegestaltungen der drei Grundstellungen
	8.  Der Leidenskalkül der reaktiven Grundstellung und der Gesamtkalkül

