
ANTHROPOS

106.2011: 529 – 545

Kultur, Volk und Rasse

Die deutsche Ethnologie im Nationalsozialismus und ihre Aufarbeitung

Janne Mende

Abstract. – German anthropology has started to deal with its 
own role during National Socialism just since the eighties. Al-
though important research has been conducted since them, sig-
nificant issues remain to be discussed. Therefore, the following 
article aims at two subjects in order to arouse further debate. On 
the one hand, the theoretic and practical conjunctions between 
anthropology and National Socialism are being analysed. On the 
other hand, the postwar anthropological examination of the own 
past itself shows specific reductions and rationalisations which 
are to be explored. They indicate that form and content of dealing 
with the National Socialist past still shape today’s anthropology. 
[Germany, National Socialism, Frobenius, Mühlmann, Father 
Schmidt, modern revisionism]

Janne Mende, M. A. in Ethnologie, Psychologie und Politikwis-
senschaft. Promotionsthema: Zur Bedeutung von Kultur, Iden-
tität und Ethnizität in kollektiven Menschenrechtsforderungen.

Die Auseinandersetzung der deutschen Ethnolo-
gie mit ihrer Rolle im Nationalsozialismus begann, 
gemessen an Aufarbeitungsbemühungen in ande-
ren gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Be-
reichen, auffällig spät. Jahrzehntelang blieb in Ge-
nealogien der eigenen Wissenschaftsgeschichte die 
Bedeutung und Funktion der Ethnologie im Na
tionalsozialismus ausgespart. So konnte sich ein 
Opfermythos etablieren, der die Ethnologie im 
Nationalsozialismus als unterdrückt oder verzerrt 
kennzeichnet (vgl. Michel 1988: ​221). Ab Mitte der  
1980-er Jahre erschienen erste ethnologische Publi
kationen, die sich der Thematik näherten und Grund-
lagen für eine Auseinandersetzung mit der eigenen 
Wissenschaftsgeschichte bieten.1 In den neunziger 
Jahren intensivierten sich die Forschungen allmäh-

lich und differenzierten sich aus.2 Die Forschungs-
arbeiten haben Entscheidendes zu einem sich ent-
wickelnden Bewusstsein darüber beigetragen, dass 
die Ethnologie sich kaum mit einer Eigendefinition 
als marginale Wissenschaft im Nationalsozialismus 
oder mit einer Selbstinszenierung als dessen Opfer 
begnügen kann. Dennoch bleibt die deutschsprachi-
ge ethnologische Literatur zum Thema übersicht-
lich und zeichnet sich in weiten Teilen durch einen 
allzu vorsichtigen Umgang damit aus, der sich bei 
genauer Betrachtung zuweilen als Umdeutung der 
Argumentationsmuster deutscher Ethnologen im 
Nationalsozialismus oder in anderen Formen einer 
Rationalisierung äußert.  

Im Folgenden wird daher zweierlei angestrebt. 
Zum einen wird ein genauerer Blick auf ausgewähl-
te Positionierungen der deutschen Ethnologie in der 
Zeit von 1933 bis 1945 herausgearbeitet. Exempla-
risch werden dafür die auch nach 1945 bekannten 
Ethnologen Frobenius, Schmidt und Mühlmann in 
ihren unterschiedlichen Werdegängen untersucht. 
Dabei werden die jeweiligen Konzepte von Rasse, 
Kultur und Volk sowie der damit im Zusammen-
hang stehende Antisemitismus und Rassismus im 
Mittelpunkt der Analyse stehen. Ein kursorischer 
Überblick über die ethnologische Theoriebildung 
vor 1933 stellt zudem im ersten Teil des Artikels 
Kontinuitäten zu den Vorstellungen im Nationalso

  1	 Siehe v. a. Jell-Bahlsen (1985); Gerndt (1987); Michel (1988, 
1992); Fischer (1990); Mosen (1991).

  2	 Siehe Ritter (1992); Linimayr (1994); Hauschild ([Hrsg.] 
1995, 1997); Spöttel (1996); Harms (1997); Kulick-Aldag 
(2000); Streck ([Hrsg.] 2000).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


530 Janne Mende

Anthropos  106.2011

zialismus heraus, um Entwicklungslinien und de-
ren Ursprünge zu verdeutlichen. Im Blick auf die 
Bearbeitung der ethnologischen Wissenschafts
geschichte werden sich die bereits existierenden 
Forschungen als hilfreich erweisen, die jedoch wie
derum selbst auf ihre Leerstellen, Implikationen 
und Schwerpunktsetzungen zu untersuchen sind. 
Im dritten Abschnitt werden daher die ethnologi-
schen Arbeiten zur NS-Vergangenheit des Faches 
daraufhin überprüft, inwieweit Entschuldungs- und 
Verdrängungsstrategien eine Rolle spielen und in 
welcher Form sie sich, bewusst oder unbewusst, 
äußern. Auch wenn in diesem Rahmen nicht die 
zahlreiche Brüche aufweisende Bandbreite der 
deutschen Ethnologie vor und nach 1945 herange-
zogen wird, kann doch herausgearbeitet werden, 
welche Effekte Vergangenheit und Vergangen-
heitsbearbeitung auf die ethnologische Eigenwahr-
nehmung und Selbstpositionierung haben und an 
welchen Stellen eine weitere Auseinandersetzung ge- 
boten ist.

I

Auf den Begriff der Kultur, der innerhalb ethno-
logischer Debatten einen zentralen Referenzpunkt 
darstellt, wird seit seiner Verbreitung im deutsch-
sprachigen Raum Ende des 17. Jahrhunderts unter
schiedlich rekurriert. Während Herder sich dafür 
einsetzt, tatsächlich alle Gesellschaften (nicht nur 
die fortschrittlichen) als Kulturen zu bezeichnen, 
beginnt sich gleichzeitig eine völkische Defini
tion von Kultur zu etablieren, welche die deutsche 
Kultur als (höherwertigen) Gegenentwurf zur (zu-
nächst aristokratischen, später westlichen) Zivi-
lisation kennzeichnet.3 Zivilisation, die zunächst 
mit dem deutschen Adel, seit dem letzten Drittel 
des 19.  Jahrhunderts zunehmend mit der westli-
chen Nation Frankreich identifiziert wird, gilt als 
zwar nützlich, aber oberflächlich und äußerlich blei-
bend – entwurzelt, unmoralisch, rationalistisch und 
berechnend. Deutsche Kultur dagegen bedeute In-
nerlichkeit und Stolz auf das eigene organische, ver-
wurzelte, partikulare und “fühlende”, kurz: auf das 
“wirkliche” Sein (Elias 1976: ​2 ff.). Zu der Vorstel-

  3	 Herder betont die Gleichwertigkeit und Einzigartigkeit je-
der Kultur. Gleichzeitig formuliert er sein Misstrauen ge-
genüber der Annahme universeller Gemeinsamkeiten und 
der auf Beobachtung und allgemeinen Gesetzen beruhenden 
französischen Anthropologie (vgl. Kramer 1995: ​90). Gegen 
den französischen Universalismus erklärt er das Volk als die 
ideale natürliche soziale Einheit, die aus Familienverbänden, 
gemeinsamem Boden und geteilter Sprache entstünde (vgl. 
Berding 1988: ​144).

lung nationalkonservativer deutscher Kultur gehö-
ren ein antidemokratischer Autoritarismus und Mi-
litarismus, der soldatische Lebensführung in den 
Vordergrund stellt und alles Schwache und Margi-
nalisierte verachtet (Spöttel 1996: ​27). Ein weiteres 
Merkmal, das diesem Kulturbegriff zugrunde liegt, 
ist die Kritik am westlichen, demokratischen, ver-
meintlich künstlichen Staatskonzept. Ein Staat solle 
demgegenüber eine organische, natürliche Einheit 
bilden, in der Geist und Gemeinschaft in eins fie-
len. Seit dem Ende des Ersten Weltkrieges stellen 
völkische Auffassungen, an die im Nationalsozia
lismus angeknüpft wurde, Sinn und Identität bereit 
mit der Idee eines kosmischen Ganzen, das mit dem 
Innersten des Menschen verbunden sein soll. Der 
Begriff des Volkes, eng verbunden mit dem Kon-
zept deutscher Kultur, dient als Vermittlung zwi-
schen dem Einzelnen und dem Ganzen. Befreit von 
sozialen und politischen Kategorien wird er gegen 
demokratische, vermeintlich künstliche Staatskon-
zepte herangezogen. Individuum und Gesellschaft 
werden im organischen Volk als endlich identisch 
anvisiert. Die ländliche, völkische und organische 
Verwurzelung in der (eigenen) Landschaft bildet 
das Gegenprojekt zum französischen und engli-
schen Westlichen, Städtischen und Entwurzelten, 
das vom Judentum werde. “Deutschvölkischer Ide-
alismus und sozialdarwinistischer Biologismus … 
wuchsen auch auf der Ebene der Ideologie zu einer 
antisemitischen Weltanschauung zusammen” (Ber-
ding 1988: ​149). Alle Ressentiments, jedes Leiden 
am Bestehenden können so auf den Juden projiziert 
werden, der zu dem völlig “Anderen” in einem ma-
nichäischen Weltbild avanciert: Die “Judenfrage” 
wird zum “Welterklärungsprinzip” (Berding 1988: ​
151). Nach der als Schmach wahrgenommenen Nie-
derlage im Ersten Weltkrieg wird die empfundene 
Kluft zwischen der deutschen Kultur und der westli-
chen Zivilisation wesentlich vertieft (Elias 1976: 7). 
Gleichzeitig finden antisemitische Erklärungsmus-
ter neuen Aufschwung und werden radikalisiert. 
Der bis Ende des 19. Jahrhunderts vorrangig christ-
lich begründete Antijudaismus kann entscheidend 
in eine völkisch-nationalistische Bewegung integ-
riert werden, in der “Blut” und “Rasse” eine zentra-
le Bedeutung einnehmen für ein Konzept von Kul-
tur, das dementsprechend statisch und ausgrenzend 
angelegt war.

Die Ethnologie und deren Gründerväter bleiben 
von diesen gesellschaftlichen Entwicklungen nicht 
unberührt. Der Begriff der Anthropologie taucht, 
wenn auch in ständig wechselnden Bedeutungen, 
bereits seit 1501 auf (Petermann 2004: ​278 ff.). 
Die fachspezifischeren Bezeichnungen Völkerkun-
de und Ethnologie gehen auf das letzte Drittel des 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

531

18. Jahrhunderts zurück. Die bis heute schillernde 
Frage nach dem “Mensch als Gruppen- oder Ge
meinschaftswesen” (Petermann 2004: ​298) zielte 
seit ihren Anfängen darauf ab, die Gemeinsamkei-
ten zwischen verschiedenen Gesellschaften und die 
gleichzeitig vorhandenen Unterschiede erklären zu 
können. In diesem Zusammenhang beginnen auch 
Konzepte von Kultur, Rasse und Volk zunehmend 
eine Rolle zu spielen. Die Ethnologie oder Völ-
kerkunde als akademische Disziplin bildet sich im 
deutschsprachigen Raum jedoch erst knappe ein-
hundert Jahre später heraus, mit dem Beginn von 
Bastians Dozentur für Völkerkunde 1869 in Berlin. 
Bastian gründet die Zeitschrift für Ethnologie und 
initiiert die Schaffung des Berliner Museums für 
Völkerkunde sowie von vier Gesellschaften für Völ-
kerkunde. Somit gilt er bis heute als der “eigentliche 
Gründer der deutschen Ethnologie als akademische 
Disziplin” (Kramer 1995: ​92). Im gleichen Jahr 
gibt Galton (1869) der Rassenkunde und der Euge-
nik mit seinen Vorstellungen von vor “Entartung” 
zu schützendem Erbgut neuen Auftrieb. Die damit 
verbundene Konzeption von Gesellschaft als leben-
digem Organismus findet über die Fachgrenzen hi-
naus weite Verbreitung und soll die deutsche Eth-
nologie nachhaltig prägen. Der Geograf Ratzel, der 
neben Bastian die Ethnologie stark beeinflusst und 
mit seinem Lebensraumkonzept Grundlagen für die 
nationalsozialistische Geopolitik liefert, übernimmt 
das Konzept ebenfalls. Er beschreibt die genuin tie-
fe Verbindung zwischen dem “Volk” und “seiner” 
Landschaft, da dessen Kultur nachhaltig durch die 
jeweiligen geografischen Gegebenheiten geprägt 
werde, und stellt dieser das durch den Handel ge-
kennzeichnete Landlose entgegen, das im “Juden” 
und “Zigeuner” kulminiere (Ratzel 1966; vgl. Peter
mann 2004: ​547).

Bastian konzeptualisiert Kultur als ein über dem 
“Irdischen” schwebendes Abbild des menschli-
chen Geistes und setzt damit einen Startpunkt für 
die deutsche Ethnologie, die (in Abgrenzung zu den 
strukturalistischen und funktionalistischen Heran-
gehensweisen in anderen Ländern) soziale und kul-
turelle Beziehungen als Teil eines übergeordneten 
Kulturganzen versteht (vgl. Fortes 1969: ​61). Die 
Vorstellung eines organischen Ganzen der völki-
schen Bewegungen findet sich hier wieder. Mit die-
sem Kulturbegriff ist ein spezifisches Konzept ei-
ner sozialwissenschaftlich verkürzten Empathie eng 
verbunden, d. i. die Annahme, dass Kulturen nur 
durch eine besondere Einfühlung erforscht werden 
können (vgl. Kramer 1995: ​88). Gleichzeitig kenn-
zeichnet das Schaffen Bastians eine Verachtung des 
“Anderen”. Ungeachtet seiner dem damaligen Zeit-
geist entsprechenden Angst, dass die “Naturvölker” 

als Schwächere untergehen würden und vorher noch 
so umfassend wie möglich erforscht werden müss-
ten (Bastian 1881: ​181),4 wollte er eben jenes Wis-
sen dazu einsetzen, den “Wilden” zu führen und zu 
beherrschen (Bastian 1893: x). “Aber nicht nur in 
der Kolonialpolitik sollte die Theorie der Elementar- 
und Völkergedanken nach Bastians Ansicht prakti-
sche Wirkungen zeitigen, sondern auch in der Hei-
mat, bei der Befriedung von Unruheherden”, indem 
die Ethnologie eine Religion ausformuliere, welche 
die “Massen” auf den richtigen Weg führen und sie 
beherrschbar machen solle (Kramer 1995: ​96).

Zwei grundlegende Elemente von Bastians 
Theorie bleiben innerhalb der deutschen Ethnolo-
gie virulent: Das Konzept der empathischen, den 
empirischen Wissenschaften gegenübergestellten 
Einfühlung und ein spezifisches Kulturkonzept, 
welches Kultur als einheitliches Ganzes und als Or-
ganismus vorstellt. Parallel entwickelt sich eine na-
turwissenschaftlich orientierte Ethnologie, die mit 
Hilfe von Klassifizierungen, Daten und Messungen 
soziale Wertungen des Menschen ermöglichen soll 
und die sich zur physischen Anthropologie und zur 
Rassenkunde ausbildet. So ist “die Völkerkunde im 
deutschen Sprachraum seit ihren Anfängen durch 
ein wechselvolles Verhältnis zwischen physischer 
Anthropologie, Geographie und Ethnologie gekenn-
zeichnet” (Byer 1995: ​79). 

Sowohl die völkische Annahme eines organi-
schen und verwurzelten Volkes als auch die Unter-
scheidung und Vermessung von “Menschenrassen” 
lassen sich mit dem Ideologienkonglomerat und der 
Vernichtungspraxis des Nationalsozialismus verbin-
den.5 Hier werden die Vorstellungen von Rasse, Eu-
thanasie, Blut und Boden, natürlichem Staat und na-
türlicher Ungleichheit zwischen Völkern im Begriff 
der Volksgemeinschaft kondensiert zusammengezo-
gen und durch den Antisemitismus gekittet. Kriegs-
tugenden und agrarromantische Vorstellungen vom 
bodenverwurzelten Bauern ebenso wie der Aus-
schluss und die Vernichtung von “Volksschädlin-
gen” konnten mit dem Konzept der “rein” zu halten-
den Volksgemeinschaft begründet werden. Durch 
die Entkoppelung des sogenannten Volkstums von 
historischen, politischen oder gar reflektierenden 
Prozessen war die “Teilhabe an der irrationalen, 

  4	 Das “physische Aussterben” sei im Übrigen “weder zu hem-
men, noch abzuwenden” und falle als “von dem allmächtigen 
Geschichtsgang abhängig” auch nicht “ins Gewicht” (Bastian 
1881: ​181).

  5	 Zu den konzeptionellen Differenzen zwischen Volkstums
theorie und Rassentheorie, die deren mörderische Verknüp-
fung in der praktischen Umsetzung der nationalsozialisti-
schen Politik jedoch nicht beeinträchtigten, vgl. Salzborn 
(2005: ​83 ff.).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


532 Janne Mende

Anthropos  106.2011

deutsch-germanischen Volksseele … nurmehr durch 
die Subjektivität des Empfindens nachvollziehbar” 
(Voß 1990: ​189 ff.) und durch Gesetzgebung sank-
tioniert worden.

II

Bastians Schüler Schmidt, Frobenius und Thurnwald 
sowie dessen Nachfolger Mühlmann entwickeln 
eigene Schulen, die trotz entschiedener Differenzen 
nicht wenige Berührungspunkte untereinander auf-
weisen. An den zugrunde liegenden Implikationen 
der ethnologischen Theoriebildung dieser drei Au-
toren lassen sich die gemeinsamen Motive disku-
tieren, die eng an nationalsozialistische Ideologeme 
gekoppelt sind. Um die Rolle der Ethnologie im Na
tionalsozialismus jedoch nicht nur personell an drei 
exponierten Ethnologen festzumachen, von denen 
einer 1938 verstirbt (Frobenius) und ein anderer im 
selben Jahr flieht (Schmidt), werden außerdem Ver-
weise auf institutionelle Verwicklungen im dritten 
Teil des Artikels aufzeigen, dass von einer margina-
lisierten Ethnologie im Nationalsozialismus kaum 
die Rede sein kann. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
steckt die deutsche Ethnologie noch in ihren Anfän-
gen. Nach der Machtübernahme Hitlers 1933 lässt 
sich ein deutlicher Aufschwung erkennen: Für das 
Fach Ethnologie werden vier neue Lehrstühle und 
acht Professuren eingerichtet, Museen, Publikatio-
nen und Forschungen erhalten vielfältige Zuschüsse 
und Aufträge (Junginger 2000: ​59).6 

Leo Frobenius

Während der junge Frobenius noch an der Kultur-
kreislehre arbeitet, wird er nach dem Ersten Welt-
krieg mit seiner Kulturmorphologie, die zahlreiche 
Parallelen zu Spengler aufweist, bekannt und avan-
ciert zum “wohl einflußreichsten deutschen Ethno-
logen seiner Zeit” (Kramer 1995: ​98). Er erobert 
sich in Frankfurt 1932 eine Honorarprofessur, 1934 
die Stelle als Direktor des Völkermuseums, letzte-
res wahrscheinlich mit der Hilfe von Rudolf Hess 
(Ehl 1995: ​132), und führt langjährig das Frank-
furter Institut für Kulturmorphologie. Die Instituts-
zeitschrift Paideuma erscheint durchgängig ab 1938 
(auch dann, als zahlreiche andere Zeitschriften in 
Mangelzeiten ihren Druck einstellen müssen) und 

  6	 Bis 1941 gehen 950.000 Reichsmark an ethnologische Un-
ternehmungen bei insgesamt 6,68 Millionen Reichsmark, die 
für Geisteswissenschaften zur Verfügung standen (Junginger 
2000: ​60).

wird vom NS-Propagandaministerium unterstützt 
(Ehl 1995: ​133). Zentral für die Kulturmorphologie, 
die eine Verbindung von Mythos und Wissenschaft 
anstrebt, ist ihr spezifisches Kulturverständnis: Die 
schicksalhafte “Paideuma” sei eine dritte Dimen
sion neben und über der organischen und der anor-
ganischen Natur. Ein anderer Begriff dafür ist daher 
bezeichnenderweise “Drittes Reich” (Kramer 1995: ​
98). Die Paideuma genannte Kultur sei ein Subjekt, 
ein lebendiger Organismus, der auf oder durch die 
Objekte “Mensch” lebe, aber nicht von ihnen ge-
schaffen sei.7 Als lebendiger Organismus durchlaufe 
jede Kultur drei Phasen: Das Kindheitsstadium sei 
die Barbarei, das Erwachsenenstadium die Kulturei 
und das Greisenalter schließlich die Mechanei (Fro
benius 1928: ​334). Danach beginne ein neuer Kul-
turkreislauf. Dieser Werdegang sei unabwendbar, 
da Kultur durch ihre stete Anwendung und Routine 
sich ihres Sinnes entleere. Das Kulturalter sowie 
die geografischen Bedingungen des Lebensraumes 
würden die Physiognomie des menschlichen Lebens 
bestimmen. Eng mit dem Konzept eines Kulturorga-
nismus verbunden sind die Begriffe der Schau und 
der Intuition, die wie schon im völkischen Natio-
nalismus der Distinktion vom aufgeklärten Westen 
und dessen empirischer Wissenschaft dienen. Denn 
die Schau, die sich mit den Gefühlen des Beforsch-
ten identifiziere und sich in jede innere Logik intu-
itiv durch Einfühlung versenke, sei genuin deutsch. 
Das mechanistische Weltbild der romanischen Völ-
ker könne mit seinen starren Formeln und Experi-
menten diese Tiefe nie erreichen (Frobenius 1928: ​
45 ff.; 1935). 1914 stellt Frobenius einen Zusam-
menbruch der europäischen Kultur fest, da sie in ein 
rationalistisches, westliches und ein wirklichkeits-
nahes, mitteleuropäisches Lager zerfalle. Schuld an 
dem Untergang der “wirklichen” Geschichte seien 
der Rationalismus und das Zweckdenken der Mo-
derne (vgl. Streck 1995: ​106 ff.). Doch aufgerich-
tet durch das deutsche Selbstbewusstsein jener Zeit 
sagt er 1921 den baldigen Beginn einer neuen Kul-
turperiode vorher (Frobenius 1921: 8). Diesen sieht 
Frobenius am Vorabend des “Dritten Reiches” ge-
kommen (Frobenius 1932: ​15), da Deutschland nun 
seiner rechtmäßigen Pflicht nachkommen werde, 
das Schicksal zu erfüllen (37).

Bekannt wird Frobenius auch durch seine aus-
giebigen und groß inszenierten Reisen nach Afrika. 
“Frobenius realisierte Träume von pulsierender af-
rikanischer Erotik, befriedigte die Sehnsüchte nach 
Geschichten aus Tausendundeiner Nacht, manipu-
lierte das Fernweh seiner Mitmenschen” (Ehl 1995: ​

  7	 Frobenius (1921); vgl. Kramer (1995: ​98); Petermann (2004: ​
611).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

533

135). Das Bild des authentischen und naturnahen 
“edlen Wilden” als Sinnbild für Erotik oder Natur 
beruht dabei auf denselben rassistischen Stereo-
typen wie das Bild des “unzivilisierten Barbaren” 
(vgl. Hall 1994: ​164 ff.). Die Projektionsfläche für 
Sehnsüchte oder für Ängste, die “der Afrikaner” 
als völlig “Anderes” darstellt, wird von Frobenius 
mit der Inszenierung seiner “exotischen” Reisen 
passgenau bedient. Besonders deutlich lässt sich 
die Funktion rassistischer Exotisierung an den so-
genannten Völkerschauen beobachten, die sich in 
Deutschland zwischen 1874 und 1932 großer Be-
liebtheit erfreuen. Ethnologen arbeiten eng mit den 
Ausstellern zusammen und stellen auf den Völker-
schauen ethnologische Forschungen an. Ab 1932 
werden diese “Ereignisse” jedoch eingestellt, unter 
anderem weil nun das Eigene und Deutsche stärker 
in den Fokus gerät (Michel 1988: ​213 f.). Frobenius’ 
Darstellung seiner Expeditionen vermittelt ein ähn-
lich rassistisches Bild des schwarzen Fremden wie 
die Völkerschauen. Trotzdem wird auf Frobenius 
von Vordenkern der späteren Négritude, insbeson- 
dere von Senghor, affirmativ Bezug genommen (vgl.  
Spöttel 1996: ​41), obwohl Frobenius nicht bei die-
ser Art von “positivem Rassismus” verbleibt. Seiner 
Theorie liegt ein dualistisches Weltbild von Natur- 
und Kulturvölkern zugrunde, das er bereits in seinen 
frühen Schriften über die Kulturkreislehre ausarbei-
tet. Afrikanische Kulturen seien demnach lediglich 
das Produkt von Kulturexporten anderer Völker. Er 
kennzeichnet den “Neger” als energielos, passiv, 
“ohne positive Schaffenskraft, brutal, feige, grau-
sam und vor allem ohne Stolz” (Frobenius 1898: ​
298 f.). Europäer seien durch eine geistige Über-
legenheit gekennzeichnet (298 f.), welche sie ver-
pflichte, den “niedriger stehenden Völkern” durch 
Strenge und Prügelstrafe Arbeitsdisziplin beizubrin-
gen (Frobenius 1907: ​108; vgl. auch Lange 1975). 
Kritik übt er demgegenüber am französischen Ko-
lonialismus und an dessen “Dünkel der Gleichwer-
tigkeit” (Frobenius 1907: ​233). Damit einher gehen 
Frobenius’ Glauben an die kulturspendende Wir-
kung des Krieges, die dem “zersetzenden Handel” 
(eine traditionell antisemitisch konnotierte Chiffre 
für Juden) entgegenwirke, und an eine patriarcha-
le Familien- und Arbeitsmoral (Frobenius 1903). 
Auch in seiner der Kulturkreislehre folgenden Kul-
turmorphologie steht der “Konflikt der Kulturstile” 
(Frobenius 1930) zwischen den sogenannten Äthi-
open und Hamiten im Zentrum. Während die männ-
lichen, mystischen und idealistischen Äthiopen das 
wirkliche Leben symbolisierten, sei das hamitische 
Prinzip des Weiblichen, Materialistischen und Ra-
tionalistischen dem Tode geweiht (Frobenius 1928, 
1932). In dem antizivilisatorischen Motiv lässt sich 

der Bezug zum völkischen Kampf gegen den vom 
Handel und Rationalismus geprägten Westen bezie-
hungsweise Juden wiedererkennen und wird von 
Frobenius auch expliziert: “Die Übereinstimmung 
mit den entsprechenden Kulturen Afrikas ist eine 
vollkommene. Tatsachensinn in der französischen, 
englischen und hamitischen – Wirklichkeitssinn in 
der deutschen und äthiopischen Kultur!” (Frobenius  
1932: 109 f.). 

Eine Rede, die Frobenius 1930 vor dem Verein 
zur Abwehr des Antisemitismus hält, und eine an
schließende Kritik daran im Stürmer tragen ihm ge-
legentlich den Ruf ein, ein Kämpfer gegen den An-
tisemitismus zu sein (so bei Fischer 1990: ​70 ff.) 
– eine Annahme, die sich bei näherer Betrachtung 
als kaum haltbar herausstellt. Zum einen ist diese 
Rede unzweideutig von antisemitischen Stereoty-
pen geprägt. Juden seien nicht in das deutsche Volk 
integrierbar, da sie eine künstliche und überratio-
nalisierende Antithese zu jeder organischen Kul-
tur darstellten und zudem keine Paideuma besäßen. 
Dominierten sie, würden sie die Gesellschaft unter-
graben (Frobenius 1930; vgl. auch Hauschild 1987: ​
249). Zum anderen lässt sich in der manichäischen 
Gegenüberstellung von Äthiopen und Hamiten, 
von westlichen Nationen und Deutschen, von Zivi
lisation und Kultur ein dichotomes Bild nachwei-
sen, das die nationalsozialistische Weltanschauung 
ideologisch untermauert: “Handel” und “Intellekt” 
werden den klassischen antisemitischen Stereoty-
pen gemäß abgewehrt und exterritorialisiert. Beson-
ders deutlich wird dies in einem Aufsatz Frobenius’ 
(1938) über die “Waremba”, die als Wiedergänger 
des Juden bezeichnet werden und ein Sammelbe-
cken antisemitischer Projektionen bilden. Das be-
rechnende und intellektuelle Projekt der Moderne, 
das die “wirkliche” deutsche Nation gerade in Zei-
ten des Ersten Weltkrieges so sehr bedroht habe, 
schreibt Frobenius den westlichen Ländern, den 
Hamiten und den Juden zu. Damit wird Frobenius’ 
Werk durch eine Melange aus Antisemitismus, Na-
tionalismus und Rassismus geprägt, in der sowohl 
europäische als auch afrikanische Nationen in einen 
antizivilisatorischen Dualismus einsortiert und dem-
entsprechend bewertet werden.

Der Manichäismus von Zivilisation und Kultur, 
der sich durch das gesamte Werk Frobenius’ zieht, 
passt sich in die deutschvölkischen und national-
sozialistischen Ideologien mitsamt ihrem Rassis-
mus und Antisemitismus ein. Auch seine zahlrei-
chen Verweise auf den Atlantistopos (vgl. Ehl 1995: ​
137) lassen sich in ein Denkgebäude eingliedern, 
welches durch Eugenik und Rassenhygiene “perfek-
te” Menschen züchten will. Es wäre somit verkürzt, 
Frobenius dessen Bedeutung für den Nationalso

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


534 Janne Mende

Anthropos  106.2011

zialismus abzusprechen, weil sein Rassekonzept 
zu vage für diesen gewesen sei (wie in Hauschild 
1987: ​247). Mitnichten “lässt er erst seinen Namen 
in den Nationalsozialismus hineinziehen” (so Hau-
schild 1997: ​747). Die Schriften Frobenius’ wei-
sen bereits vor 1933 deutlich jene Konturen auf, die 
dann Staatsdoktrin werden und im “Zivilisations-
bruch” (Diner) münden. Die Annahme, dass Fro
benius selbst die “Widersprüche” in seiner Theorie 
nicht aufgefallen seien (so Petermann 2004: ​622), 
geht an einer Analyse des seinen Schriften inhären-
ten Rassismus, Antisemitismus und des Konzepts 
der Volksgemeinschaft vorbei. Frobenius teilt mit 
NS-Ideologien rassistische und antisemitische Ideo-
logeme sowie die unbedingte Hypostasierung der 
Gemeinschaft gegenüber dem Individuum. Mit sei-
ner Verehrung des äthiopischen sakralen Königtums 
verleiht Frobenius seiner Affirmation der Hingabe 
des Einzelnen an die Sippe, eines “natürlichen Füh-
rertums” (Frobenius 1932: ​45) und eines “natürli-
chen Staates” (Frobenius 1928: ​284) in Sprache und 
theoretischer Konzeption Ausdruck. Frobenius be-
grüßt den Nationalsozialismus als die Erfüllung die-
ses Traumes und bleibt seiner Ansicht in zahlrei-
chen Publikationen bis zu seinem Tode 1938 treu 
(vgl. Fischer 1990: ​84 ff.).

Pater Wilhelm Schmidt SVD

An die Kulturkreistheorie, die Frobenius zuguns-
ten seiner Kulturmorphologie in den Hintergrund 
stellt, knüpft umso stärker die Wiener Schule um 
Schmidt an. Schmidt, katholischer Priester, Or-
densmitglied und Ethnologe, baut seine Theorie 
der Kulturkreise auf der Urmonotheismusthese und 
auf dem christlichen Schöpfungsmythos auf. Ent-
gegen der evolutionistischen Annahme eines all-
mählichen menschlichen Fortschritts sei die Urkul-
tur archaischer Völker, wo sich durch Monogamie 
und Monotheismus eine natürliche Familien-, Wirt-
schafts- und Gesellschaftsform ergebe, harmonisch 
und ganzheitlich (Schmidt 1955: ​16 ff.). Das volks-
gemeinschaftliche Bild des natürlichen Organismus 
ohne Differenz zwischen der Gemeinschaft und ih-
ren einzelnen Mitgliedern wird hier aufgenommen. 
Mit gesteigerter ökonomischer Produktion bilde 
sich die Primärstufe heraus, die sich in drei Kul-
turkreise zergliedere: Die totemistische Stadtkul-
tur der Jäger, die exogam-mutterrechtliche Kultur 
der Ackerbauern und die großfamilial-vaterrechtli-
che Kultur der Großviehzüchternomaden und Hir-
ten (Schmidt 1964: ​24 ff.; vgl. Conte 1987: ​262 ff.). 
Letzterer Kulturkreis habe die Moral der Urkultur 
am besten bewahrt, unter anderem in Form der pa-

triarchalen Ehe, und sei für die Zivilisation anderer 
Kulturkreise verantwortlich, deren Eliten er bilde 
und von deren Massen er sich “rein” halten müs-
se, anderenfalls drohe seine “Vernegerung”. Die 
anderen Primärkulturkreise seien im Falle der Jä-
ger durch männliche Zügellosigkeit (so im “jüdi-
schen Volk”, Schmidt 1955: ​185 f.), im Falle der 
Ackerbauern durch zügellose Frauenherrschaft ge-
kennzeichnet. In beiden Kreisen herrsche Verwahr-
losung und sexuelle Enthemmung (Schmidt 1955, 
1964). Die Ähnlichkeiten zwischen Frobenius und 
Schmidt beschränken sich somit nicht nur auf die 
(bei Frobenius anfänglich prägende) Kulturkreis-
lehre, den Nationalismus und die Kaisertreue bei-
der Männer (vgl. Spöttel 1996: ​66), sondern ebenso 
wie die Kulturmorphologie speist sich die Kultur-
kreislehre aus einem rigorosen Manichäismus, in 
dem projektiv die jeweils schlechte Seite der Ab-
spaltung der abgelehnten gesellschaftlichen Ent-
wicklungen und Eigenschaften dient, während 
die jeweils präferierte Seite das idealisierte Bild 
der Gegenwart oder Zukunft enthält. In Schmidts 
Schriften stehen sich katholische Sozialethik sowie 
deutschvölkische Ideale wie Monogamie und Ras-
sen- beziehungsweise Kulturhygiene einerseits und 
Händlertum, Kosmopolitismus, Gottlosigkeit, Ver-
fall der Autorität und sexuelle Freizügigkeit ande-
rerseits dichotom gegenüber. Mit der Relevanz, die 
Schmidt der “Reinhaltung” vaterrechtlicher Eliten 
zuspricht, stellt er eine ethnologisch ausgearbeitete 
Legitimierung für Rassenhygiene und Eugenik zur 
Verfügung. In den zwanziger und dreißiger Jahren 
spezifiziert er seine Thesen zur Rassenhygiene für 
das nordische Volk, welchem eine besondere Be-
deutung zukomme (Schmidt 1964: ​283). Aber sei-
ne Annahme, dass die nordische eine Mischrasse 
sei und nordische Bauern (im Gegensatz zum un-
bedingt zu fördernden deutschen Adel) für “seelen- 
und lieblose Technisierung, Industrialisierung und 
Kommerzialisierung” verantwortlich seien (282), 
zieht die Kritik der Nationalsozialisten auf ihn. 
Obwohl für Schmidt die deutsche Führerrolle un-
bestritten bleibt und ihm die nationalsozialistische 
Familienpolitik als vorbildlich gilt (Fischer 1990: ​
60), flieht er mithilfe des Vatikans und guter Ver-
bindungen zu Mussolini 1938 schließlich aus Öster-
reich, um daraufhin den italienischen Faschismus zu  
unterstützen. 

Diese Flucht, die mit seiner Affirmation des 
Adels und seiner Angst der nationalsozialistischen 
Einflüsse auf den Katholizismus erklärbar ist (vgl. 
Conte 1987: ​269), macht aus Schmidt jedoch kei-
nen Dissidenten. Zum Nationalsozialismus, mehr 
noch zum Faschismus weisen seine Theorien deut-
lich mehr inhaltliche Gemeinsamkeiten als Diffe-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

535

renzen auf. Auslegungen seiner Theorien durch die 
Nazis nimmt er unwidersprochen hin (Conte 1987: ​
270). “Schmidts Ansatz wurde … bekämpft, nicht, 
weil er nicht auch faschistisch oder rassisch konno-
tierbar, sondern vor allem, weil er theologisch-kle-
rikal geprägt war” (Junginger 2000: ​58). Schmidts 
Flucht lässt sich zudem mit der österreichischen 
Spaltung zwischen Nationalsozialismus und Aus-
trofaschismus fassen (vgl. Linimayr 1994: ​31). 
Entscheidende Momente einen aber beide Seiten 
und machen auch Schmidts Werk zu einer “katho-
lisch pointierte[n] Variante der deutschen Ideolo-
gie” (Spöttel 1996: ​88): Unübersehbar ist Schmidts 
extremer Antisemitismus. In unzähligen publizis-
tischen Beiträgen verortet er die Schuld an allem 
Übel, so auch die Niederlage im Ersten Weltkrieg, 
bei den Juden, die durch Unwahrhaftigkeit, Chris-
tusverrat, Geld, Presse und Allmacht das “deutsche 
Gemüt” zerstören und einen unrasten, unharmo-
nischen und “unnatürliche[n]  … Mangel an see-
lischer Innenkultur” aufweisen würden (Schmidt 
1920: ​162 f.). Ob für den Liberalismus, die Sozial-
demokratie, den Marxismus, den Bolschewismus, 
die Städtekultur oder die für Schmidt immer wie-
der relevante sexuelle Zügellosigkeit – Juden seien 
für jedes erdenkliche Unheil verantwortlich (1920: ​
25 ff.) und müssten bekämpft werden. Der entarte-
te jüdische Charakter hätte sich ursprünglich durch 
falsches Verhalten geformt, habe sich aber sekun-
där auch rassisch ausgewirkt. Juden seien auf ewig 
Fremde und müssten “durch eine bewußte und 
kraftvolle Rassenpflege zunächst isoliert und ab-
gekapselt und dann bald als schädliche Fremdkör-
per mehr und mehr ausgestoßen werden” (Schmidt 
1927: ​67). Schmidt unterstützt dementsprechend die 
wissenschaftliche Rassenforschung und die Politik 
der Rassenhygiene und unterstreicht deren Bedeu-
tung für geistige und kulturelle Entwicklung. Par-
lamentarismus und Demokratie, Intellekt und Rati-
onalismus lehnt er als westliche Verderbtheiten ab 
(Schmidt 1927: ​60 ff.). Er bescheinigt dem Koloni-
alismus Sittlichkeit, denn Schwarze seien zwar ein-
deutig minderwertig, aber ein wichtiges wirtschaft-
liches Kapital der deutschen Kolonien, mit welchem 
ein angemessener Umgang gefunden werden müs-
se (Schmidt 1913: ​1158 f.). Die von Schmidt 1906 
gegründete Zeitschrift Anthropos wird dementspre-
chend zur wissenschaftlichen Unterstützung von 
Missionaren konzipiert (Petermann 2004: ​599). 
Ähnlich wie bei Frobenius verschwindet der ein-
zelne Mensch hinter der immer nur in ihrer Phäno-
menalität wahrgenommenen Kultur in der Kultur-
kreislehre Schmidts. Zwar betont er seinen gegen 
den Westen gerichteten “Freiheitsdrang”, Freiheit 
jedoch definiert er als unbedingte Unterwerfung un-

ter die höhere Notwendigkeit des Volkes (Schmidt  
1920: ​216).

Somit trägt der “radikale Antisemit in Theo-
rie und Praxis” (“radical anti-Semite in theory and 
practice”, Hauschild 1997: ​749) in vielfacher, ge-
gen den Westen, die Demokratie und das Individu-
um gerichteter Hinsicht zur ethnologischen Legiti-
mierung der nationalsozialistischen Herrschaft bei. 
1941 erhält er in der Schweiz eine Professur. Nach 
1945 werden Schmidt verschiedene Ehrendoktor-
würden an deutschen Universitäten zugesprochen. 
Die erste Ausgabe der Zeitschrift für Ethnologie, die 
im Nachkriegsdeutschland 1950 erscheint, ist mit 
einem Vorwort Schmidts versehen. Er gilt als un-
belastet. Bis weit in die fünfziger Jahre hinein ist er 
ein angesehener Ethnologe, dessen empirische Ar-
beiten nach wie vor als wertvoll eingeschätzt wer-
den (vgl. Petermann 2004: ​605).

Wilhelm Emil Mühlmann

Der in Berlin tätige Ethnologe Thurnwald, der 1905 
die Gesellschaft für Rassenhygiene gründet, legt das 
theoretische Fundament für die funktionalistische 
Ethnosoziologie, die Mühlmann konsequent aus-
baut und auch nach 1945 weiter etabliert. Zentral 
für Mühlmanns “schwarze Anthropologie” (Hau-
schild 1994: ​569) sind die Verknüpfung von Ethno-
logie, Rassenbiologie und Eugenik sowie die Be-
tonung der Wechselwirkung zwischen Biologie, 
Soziologie und Umwelt (Mühlmann 1936). Die an-
tithetischen Gegensätze zwischen Natur und Kultur, 
zwischen Vernunft und Gefühl sollen aufgehoben 
werden (Mühlmann 1938: ​55). Die sozialdarwinis-
tischen Bindeglieder seiner Konzeption werden mit 
Thurnwald durch Siebung, Auslese und natürliches 
Führertum gebildet. Mit Siebung ist gemeint, dass 
es in einer Gesellschaft kulturelle Muster und Dif-
ferenzierungen zur Bevorzugung von Menschen 
mit bestimmten Eigenschaften gegenüber anderen 
gebe. Diese Siebung sei gleichzeitig Indikator für 
soziale Schichten und für die biologische Gestal-
tung einer Gesellschaft. Daraus gingen natürlicher-
weise Führercharaktere hervor (Thurnwald 1924). 
Mühlmann arbeitet in direktem Anschluss daran 
das Prinzip natürlicher Eliten heraus, die zum ei-
nen für die notwendige ständige Expansion einer 
Gesellschaft zuständig seien und die sich zum an-
deren rein und abgetrennt von den Massen halten 
müssten, um nicht zu regredieren, das heißt, um 
nicht ihre seelische und rassische Substanz zu ver-
lieren (Mühlmann 1932). Zentrale Eigenschaften 
für ein Volk seien heroische, soldatische Tugen-
den (Mühlmann 1938: ​159 f.). Den Nationalsozia

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


536 Janne Mende

Anthropos  106.2011

lismus begrüßt Mühlmann 1933 begeistert als Lö-
sung der Krise. Seine Kritik beschränkt sich darauf, 
dass sich zu wenig Intellektuelle in der Führungs-
riege befänden (Michel 1995: ​143). In seinem Be-
streben, selbst ein intellektueller Führer des Nazis-
mus zu werden, schneidet er seine Theorien mehr 
und mehr auf die nationalsozialistischen Bedürfnis-
se zu. Den deutschen Kolonialismus in Afrika, der 
sich grundsätzlich vom westlichen Imperialismus 
unterscheide, und die Pflege der dortigen Arbeits-
kräfte befürwortet er rückhaltlos, da es sich hierbei 
um eine natürliche Ausdehnung des deutschen Vol-
kes handele. Die Volksbildung in Afrika, die sowohl 
Schwarze und Weiße als auch einzelne afrikanische 
Stämme voneinander trennen solle, legitimiert für 
ihn jede Art des deutschen Eingreifens (vgl. Fischer 
1990: ​129 f.; Michel 1988: ​211). Als sich die Kon-
zentration der nationalsozialistischen Außenpolitik 
auf Osteuropa abzeichnet, ist er einer der ersten, 
der beanstandet, dass die Ethnologie sich nur mit 
schriftlosen, fernen Kulturen beschäftige. Schließ-
lich sind seine Konzepte der Auslese und der Sie-
bung auch auf europäische Völker anwendbar. Um 
seine Vorstellungen einer angemessenen Ethnolo-
gie durchzusetzen, schlägt er dem NS-Staat Maß-
nahmen zur zentralisierten Umgestaltung der Völ-
kerkunde wie Gleichschaltung, Verstaatlichung und 
Streichung von Subventionen für unliebsame Kolle-
gen vor (Michel 1995: ​150 f.). Er konzentriert seine 
Forschungen ab 1941 auf das im Krieg eroberte Ost-
europa und liefert wissenschaftliche Begründungen 
für die NS-Expansionspolitik des “Lebensraums im 
Osten”. Demnach passten sich kleine ethnische Ge-
meinden durch Umvolkung – womit die geplante 
Absorption durch ein mächtigeres Volk bezeichnet 
wird – oder durch eine ungeplante, natürliche Assi-
milation größeren, überlegenen Völkern an (Mühl-
mann 1944: ​5 ff.). Das mächtige Volk vermehre sich 
dabei durch Auslese, das unterlegene Volk werde 
“ausgemerzt” (vgl. Michel 1988: ​220). Eine beson-
dere Rolle in Mühlmanns Theorie spielen die so-
genannten Scheinvölker. Scheinvölker seien weder 
assimilierbar noch umvolkbar. Zu Scheinvölkern 
zählt Mühlmann unter anderem Kolonial-Armeni-
er, Zigeuner, Landstreicher, Schwarze in den USA 
und Gauner. Den Urtyp aller Scheinvölker jedoch 
bilden für ihn die Juden (Mühlmann 1944). Die 
Shoah, die systematische Ermordung der Juden, ist 
also für Mühlmann kein wie auch immer zu bewer-
tendes Nebenprodukt des Nationalsozialismus, son-
dern liegt in der Natur der Entwicklung überlegener 
Völker. Das Konzept des Scheinvolkes kann daher 
nicht als – wenn auch falsch verwendete – Vorweg-
nahme des Dekonstruktivismus interpretiert werden 
(wie in Hauschild 1997: ​750), denn es funktioniert 

ausschließlich als unwertes und zu zerstörendes  
Gegenbild zum Ideal des natürlichen, organischen 
Volkes. 

Wiederholt verleiht Mühlmann seiner absolu-
ten Loyalität zum Nationalsozialismus Ausdruck 
(vgl. Michel 1995: ​158) und engagiert sich um-
fassend für Euthanasie-Programme, die NSDAP 
und die SA (vgl. Spöttel 1996: ​117). Wenn er auch 
in Teilen Skepsis gegenüber konkreten Maßnah-
men äußert, so bezweifelt er doch nie die Grund
sätze der NS-Rassenpolitik (Michel 1988: ​216). 
Die Wertschätzung beruht auf Gegenseitigkeit. Er 
erhält eine der seltenen Freistellungen vom Mili-
tärdienst, diverse Unbedenklichkeitsbescheinigun-
gen und Finanzierungen verschiedener Buchprojek-
te vom NS-Regime (Michel 1995: ​159). Bereits sein 
erstes umfassendes Werk (Mühlmann 1936) wird 
1938 ausgezeichnet und steht keineswegs im “Gift-
schrank”, wie er nach 1945 behauptet (Mühlmann 
1947: ​59 ff.). Fruchtbar ist außerdem Mühlmanns – 
später ebenfalls von ihm bestrittene – enge Zusam-
menarbeit mit verschiedenen Instituten, die für die 
praktische Umsetzung der ethnopolitischen Stra-
tegien in Osteuropa zuständig sind (Michel 1995: ​
162). Eine weitere Legitimation erfährt die NS-Poli
tik durch Mühlmanns Thesen über Krieg und Frie-
den. Denn es sei erst die Konkurrenz der Völker, 
sprich: Krieg, die die soziokulturelle Evolution mit 
ihren Siebungen und Auslesungen ermögliche, wäh-
rend Pazifismus und Liberalismus den Rückfall in 
primitives Denken darstellen würden (Mühlmann 
1938: ​229 f.; 1940: ​190 ff.). Konstrukte wie das 
eines schlichtenden Völkerbundes lehnt er daher ve-
hement ab (Mühlmann 1940: ​137). Nur Frieden, der 
durch die totale Macht in den Händen eines Staates 
erreicht werde, sei akzeptabel (189). Die national-
sozialistische Expansionspolitik im “Kampf um Le-
bensraum” ist damit leicht begründbar.

Obwohl Mühlmann gegen Schmidt polemi-
siert, weil für diesen das Rassekonzept nicht die-
selbe Bedeutung einnimmt wie für jenen, gibt es 
doch nicht wenige Gemeinsamkeiten zwischen bei-
den, die sich über Antisemitismus und die Befür-
wortung des deutschen Kolonialismus hinaus bis in 
die theoretischen Grundkonzeptionen erstrecken. 
Auch Mühlmanns Theorie baut auf dem Manichä-
ismus zwischen (in diesem Falle) mediterraner und 
nordischer Kultur auf. Letztere sei den Ideen der 
französischen Aufklärung und des westlichen Im-
perialismus mit seiner Rassenmischung überlegen  
(Mühlmann 1938). Die nordische Rasse müsse sich 
durch Rassenhygiene rein halten und der Kampf ge-
gen “Volksschädlinge” müsse bis hin zu ihrer “bio-
logischen Auslöschung” betrieben werden (1938: ​
234). Ebenso wie Schmidt wertet Mühlmann das 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

537

Individuum ab, während er die Gemeinschaft über-
höht. Nicht zufällig bemüht auch er in diesem Zu-
sammenhang die Metapher eines biologischen Or
ganismus für Gesellschaftsformen. Erbanlagen 
seien primär überindividuell, durch ihren Bezug 
auf Volk und Rasse von Interesse (Mühlmann 1936: ​
40). “Nicht die Einzelleistung ist das Wichtigste, 
sondern ihr funktionaler Zusammenhang mit dem 
Ganzen, ihre Einordnung in den Lebensprozeß der 
überindividuellen Lebenseinheiten.  … Es ist, als 
hätte man einen ‘wirklichen’ Organismus, ein ana-
tomisch-physiologisches Ganzes” (40). Die höchs-
te Form solcher “Gesellungseinheiten” sei das Volk 
(Mühlmann 1938: 2). Das Volk, das Ethnos agiere 
als eigenständiges Subjekt, es sei grundsätzlich von 
soziokulturellen beziehungsweise rassischen Un-
gleichheiten bestimmt (vgl. Petermann 2004: ​782). 
Rasse sei das Gute, Schöne und Wahre des Charak-
ters der Völker (Mühlmann 1936).

Wiederholt beschwört Mühlmann die Gefahr, die 
den Eliten von den weiblich konnotierten, niederen 
Massen drohe und er aktualisiert diese Projektion 
auch nach 1945 (Mühlmann 1955, 1961), dann vom 
NS-Jargon befreit. Er avanciert zum “wohl profilier-
testen deutschen Fachvertreter der sechziger Jahre” 
(Spöttel 1996: ​113), was sich deutlich an Mühl-
manns weiterer Biografie nachzeichnen lässt. Zwei 
Wochen vor Kriegsende flieht er vor der sowjeti-
schen Armee aus Berlin, um später zu behaupten, 
er habe immer in innerer Opposition zum Natio
nalsozialismus gestanden (Mühlmann 1946: ​83). 
So seien Rassenhygiene und Lebensraumpolitik 
keine verwerflichen Konzepte, sie seien lediglich 
falsch angewendet worden, und zwar von den Mas-
sen, die er schon immer als Untergangsbedrohung 
der Eliten identifiziert habe (Mühlmann 1947: ​84 f.). 
Mühlmann hält weiterhin an dem Dualismus zwi-
schen wertvoller nordischer und minderwertiger 
mediterraner Kultur fest. Der jüdische Monotheis-
mus sei der Stichwortgeber für die totalitäre Mo-
derne gewesen und habe “Wirkungskraft über die 
ganze Erde erhalten” (Mühlmann 1961: ​353). Sein 
Tagebuch, das als Indiz seiner erfolgreichen Ent-
nazifizierung gedient hat, ist durch seine Falschzu-
ordnungen, Auslassungen und Verkürzungen eine 
Fälschung, wie Michel akribisch aufzeigt (1992). 
Mühlmann veröffentlicht nach 1945 zahlreiche Ar-
tikel und Bücher. In seiner international rezipierten 
“Geschichte der Anthropologie” wird die Zeit des 
Nationalsozialismus ausgespart. 1957 erhält er eine 
ordentliche Professur in Mainz, wird Direktor und 
Ordinarius und folgt dann dem Ruf nach Heidel-
berg, wo er das Institut für Ethno-Soziologie grün-
det und bis zu seiner vorzeitigen Emeritierung leitet 
(Michel 1988: ​215). Noch 1985 beschwert er sich 

über das “Greueltreiben gegen das Dritte Reich” 
(Mühlmann in Michel 1992: ​70, Herv. JM).

III

Die Ethnologie der Nachkriegszeit unterscheidet 
sich in der fehlenden Beschäftigung mit der natio
nalsozialistischen Vergangenheit nicht wesentlich 
von anderen Bereichen im Deutschland nach 1945. 
Theoretische Veränderungen verbleiben häufig im 
Rahmen des üblichen wissenschaftlichen Werde-
ganges. Die meisten im Nationalsozialismus Täti-
gen behalten ihre Stellen beziehungsweise kehren 
nach kurzen Pausen auf ihre Positionen zurück und 
steigen weiter auf (Fischer 1990: ​226). Zur Entna-
zifizierung werden sich gegenseitig Unbedenklich-
keitsgutachten ausgestellt (Petermann 2004: ​790). 
Die wenigsten der emigrierten und verfolgten Eth-
nologen kehren jemals nach Deutschland zurück 
(Riese 1995). Eine systematische Auseinanderset-
zung mit der ethnologischen Vergangenheit lässt 
sich erst ab Mitte der achtziger Jahre verzeichnen. 
Trotz der eminenten Wichtigkeit dieser Arbeiten 
für das Fach lassen sich darin Tendenzen zur Re-
lativierung und Verharmlosung der Verknüpfungen 
von Ethnologie und Nationalsozialismus nachwei-
sen, die eine fundierte Beschäftigung mit der Fach-
geschichte erschweren. Im Folgenden werden da-
her ausgewählte Dimensionen und Strategien dieser 
Auseinandersetzungen aufgezeigt, um die Basis für 
weitergehende Analysen bereitzustellen. 

Neo-Revisionismus

Die extremste Herangehensweise an die Aufarbei-
tung der ethnologischen NS-Vergangenheit lässt 
sich in einer strengen Lesart als Moderner Revi-
sionismus kennzeichnen. Vom Revisionismus des 
Nachkriegsdeutschlands und vom zeitgenössischen 
rechtsextremen Revisionismus unterscheidet sie 
sich, da sie eine Involvierung in die Verbrechen des 
Nationalsozialismus beziehungsweise deren Kenn-
zeichnung als Verbrechen nicht direkt leugnet und 
an einer Diskussion über die nationalsozialistische 
Vergangenheit durchaus interessiert ist. Gemein-
sam mit dem klassischen Revisionismus ist ihr je-
doch, dass der Komplex “Schuld” als Bestandteil 
einer möglichen Aufarbeitung vehement abgewehrt 
wird: “[D]ie Autoren sind sich im Zusammenhang 
von Wissenschaft und Verbrechen keiner persönli-
chen Schuld bewusst und wollen solche auch nie-
mandem aus der älteren Ethnologengeneration zu
sprechen” (Streck 2000: 7). Als primäres Feindbild 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


538 Janne Mende

Anthropos  106.2011

wird der so genannte “VB-Komplex” 8 identifiziert, 
der Ethnologen nur als “Kollaborateure” bloßstel-
len wolle und von “Pauschalvorwürfen” gekenn-
zeichnet sei (8). Damit steht diese Herangehenswei-
se nicht nur in unmittelbarer Nähe zur deutschen 
“Schlussstrich-Debatte”, die fordert, die Ausein-
andersetzung mit der deutschen Geschichte müsse 
endlich einmal ein Ende haben. Sie geht noch wei-
ter, wenn unterstellt wird, dass der “Ruf nach Auf-
arbeitung” in Wirklichkeit einem “Hunger nach dem 
Entsetzen”, dem Jungschen “Bösen in der eigenen 
Seele” entspringe (Streck 1995: ​103). Der Wunsch 
nach Beschäftigung mit der NS-Zeit sei bloße, 
“stark emotionalisierte[n] Aufarbeitung”, “zorni-
ge Abrechnung” und “moralische Kritik” (Üner 
2000: 25). Demgegenüber hätten Ethnologen gute 
Gründe gehabt, sich nicht mit der eigenen Fach-
geschichte befassen, denn zum “besten Erbe der 
Ethnologie” gehöre ihr “Gegenwartsbezug”, dem-
gemäß sie sich nicht mit dem Faschismus der Ver-
gangenheit, sondern mit dem “zeitgenössischen 
Faschismus” “im US-Imperialismus in Vietnam 
und im Zionismus in Palästina” auseinandersetze 
(Streck 1995: ​104). 

Zeitgenössische Kriege und die Existenz des 
Staates Israel werden mit dem Faschismus gleich-
gesetzt, mit den deutschen Nationalsozialisten (und 
ihren Kollaborateuren), die die europäischen Juden 
und Jüdinnen sowie weitere Gruppen brutalen Ver-
folgungen aussetzten und systematisch ermordeten. 
Eng mit einer solchen Herangehensweise verbun-
den ist ein sekundärer Antisemitismus, der mit ei-
ner Täter-Opfer-Umkehr arbeitet: Letztendlich wird 
die Schuld für den Zweiten Weltkrieg Juden zuge-
schrieben. Denn der Lesart des modernen Revisio-
nismus zufolge resultierte der “Antijudaismus” 9 in 
Deutschland und Österreich aus “dem überpropor-
tionalen Anteil von Juden und konvertierten Juden 
in bestimmten Elitestellungen” (Streck 2000: ​12). 
Zudem sei die jüdische selbsternannte “Auserwählt-
heit” als Affront begriffen worden, dem eine “Aus-
erwähltheit der Arier” entgegengesetzt wurde (12). 
Die NS-Ideologie des höherwertigen Ariers ist dem-
nach als Reaktion auf die jüdische Religion und die 
Anwesenheit von Juden zu verstehen. 

  8	 Die Wortwahl ist bezeichnend: Nicht gesagt werden kann, 
was es nicht geben darf. Die Abkürzung “VB” verweist auf 
einen Sachverhalt, der so stark affektiv besetzt ist, dass er 
nicht in Gänze ausgeschrieben werden kann: Vergangenheits-
bewältigung. Die psychoanalytische Kategorie des “Unge-
schehenmachens” drängt sich hier auf. 

  9	 Der zutreffendere Begriff des Antisemitismus wird gemieden 
oder nur mit Anführungszeichen versehen verwendet (u. a. 
Streck 2000: ​12).

Ein weiterer markanter Bestandteil des moder-
nen Revisionismus ist der Versuch einer Gleichset-
zung von NS-affinen Ethnologen mit tatsächlich 
verfolgten Gruppierungen. So wird beispielswei-
se von Streck (1995) eine Parallele zwischen den 
“zwei Frankfurter Denkschulen” des Institutes für 
Kulturmorphologie und des Institutes für Sozial-
forschung imaginiert. Gemeinsamkeiten gebe es 
zum einen strukturell: Beide seien marginalisiert 
gewesen, pflegten einen “großbürgerlichen Lebens-
stil” und kämpften um Anhänger, die sie verachte-
ten (Streck 1995: ​106 f.). Ihre Unterschiede hätten 
hauptsächlich darin bestanden, dass der Frobenius-
Kreis arm, der jüdische Kreis um Horkheimer dage-
gen reich gewesen sei (107 f.). Die “geheimen Brü-
cken zwischen den beiden Lagern” ließen sich zum 
anderen inhaltlich finden (114). In der Annahme, 
dass beide Schulen “Antworten auf Schockerleb-
nisse, die das 20. Jahrhundert in einem nie gekann-
ten Ausmaß der Menschheit bereitet hat”, suchten 
(119; ähnlich auch Hauschild 1995b: ​19 f.), zeigt 
sich besonders deutlich, wie sehr von den tatsäch-
lichen Inhalten und Kritikmaßstäben der jeweiligen 
Theorien abgesehen wird. Die Absicht hinter dieser 
Umdeutung wird offen formuliert: Denn ethnologi-
sches Arbeiten wird als “Primat… der Binnenper
spektive” verstanden und “Primärquellen” wird der 
Vorzug vor Analysen gegeben, die als “apolegeti-
sche… Äußerungen aus der Zeit der Umerziehung” 
abgelehnt werden (Streck 2000: ​8). Auf diese Wei-
se wird auf einen Maßstab für Kritik verzichtet und 
das gefälschte Tagebuch Mühlmanns schnell zur un-
hinterfragten Primärquelle. Selbst ein kurzer Blick 
in die Arbeiten der Frankfurter Schule um Adorno 
und Horkheimer und in die Veröffentlichungen des 
Kreises um Frobenius offenbart das Ausmaß an Ge-
schichtsklitterung, das Streck etablieren möchte. So 
ist es kein Zufall, sondern theorieimmanent, dass 
Frobenius’ Institut im Nationalsozialismus Unter-
stützung erfuhr, während das Institut für Sozialfor-
schung mit “aggressiven Ausfälle[n] gegen dialek-
tische Denkansätze als jüdisch zersetzend” (Byer 
1995: ​78) von Beginn an verfolgt und in die Emi-
gration gezwungen wurde. Frobenius begrüßte den 
Nationalsozialismus als Anbruch eines neuen, Ord-
nung bringenden Zeitalters, während der Kreis um 
Horkheimer und Adorno bereits vor dem National
sozialismus die barbarische Entwicklung antizi
pierte10 und späterhin sein gesamtes Schaffen darauf 
ausrichtete, dass “Auschwitz nicht sich wiederhole” 

10	 Vgl. die von Fromm geleitete Studie über Arbeiter und Ange-
stellte (1983), die 1929 begonnen wurde und deren Ergebnis-
se Horkheimer zur Errichtung von Außenstellen des Instituts 
jenseits deutscher Grenzen bewogen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

539

(Adorno 1977a: ​674). Strecks Unterschlagung die-
ser Grundgedanken sowie eine Verehrung soldati-
scher Tugenden, wie sie auch im deutschvölkischen 
und nationalsozialistischen Denken eine Rolle 
spielte, zeigt sich im Vorwurf an die Kritische The-
orie, sie hätte sich nur theoretisch mit dem Anti-
semitismus auseinandergesetzt, statt “wirklich zu 
kämpfen”, während die Mitglieder des Instituts für 
Kulturmorphologie den “Soldatentod” fanden und 
Teile dieses Instituts dann durch “amerikanische 
Bomber” zerstört wurden (Streck 1995: ​110 f.). Als 
die wahrhaften Tugenden werden im Einklang mit 
Mühlmann, Schmidt und Frobenius die soldatischen 
bezeichnet, während die amerikanische Befreiung 
als illegitimer Angriff und als deutsche Niederla-
ge empfunden wird. Diesem illegitimen Sieger nun 
habe sich Horkheimer nach seiner Rückkehr nach 
Deutschland “angepaßt” und er habe bis zum Ende 
seiner “Linientreue” Ausdruck verliehen, indem er 
sich “nur” mit den Deutschen kritisch beschäftigt 
habe (112 f.). Zudem sei nicht Hitler Schuld am 
Tode von Millionen gewesen, denn Hitler strebte 
den “Schulterschluss” mit England an: “Als die-
ses ihm immer wieder die kalte Schulter zeigte 
und 1942 endlich zum Vernichtungsschlag aushol-
te, mussten Millionen sterben” (Streck 2000: 13). 
Spätestens an dieser Stelle tritt die Schnittmen-
ge aus modernem Revisionismus und klassischem 
Revisionismus offen zutage: Täter-Opfer-Relatio
nen werden umgekehrt und einmal mehr Juden 
als die eigentlich Verantwortlichen gekennzeich-
net, während das Ausmaß des Nationalsozialismus 
und des eliminatorischen Antisemitismus relati- 
viert wird.

Konkretismus

In einer Herangehensweise, die im Folgenden als 
Konkretismus beschrieben wird, sind die Motivati-
on, die Form und der Inhalt der Vergangenheitsbe-
arbeitung anders gelagert als im modernen Revisio-
nismus. Es lässt sich hier das Bestreben feststellen, 
Untersuchungsergebnisse vor Generalisierungen zu 
schützen, das jedoch über den wissenschaftlichen 
Anspruch auf Differenzierung hinausgeht. So seien 
die jeweils behandelten NS-affinen Ethnologen eine 
“deutliche Ausnahme im Kreis der Ethnologen” und 
“nicht auf ‘die Völkerkunde’ allgemein” übertragbar 
(Fischer 1990: ​134, 227 ff.). Im Großen und Ganzen 
habe die Ethnologie zu ihrer politischen Verwertung 
im Nationalsozialismus eher quer gelegen (Streck 
2000: ​17) und habe sich an keiner Stelle an Planun-
gen oder Durchführungen der kolonialistischen NS-
Politik beteiligt (Braukämpfer 2000: ​210). 

Nun lässt sich für die drei Ethnologen Frobenius, 
Schmidt und Mühlmann ein erschütterndes Poten-
tial sowohl an antisemitischem als auch an kolonia-
listischem und rassistischem Denken nachzeichnen. 
Gerade im Bereich des Kolonialismus lassen sich 
aber über diese drei Beispiele hinaus allgemein in-
tensive Bemühungen deutscher Ethnologen um eine 
Einbindung in die NS-Politik nachzeichnen. Eine 
Vielzahl von Ethnologen befürwortete unzweideu-
tig den deutschen Kolonialismus (vgl. u. a. Fischer 
1990; Mischek 2000a),11 was sich auch institutio-
nell äußerte. Auf der Zweiten Tagung der Gesell-
schaft für Völkerkunde 1936 in Leipzig wurde die 
theoretische Legitimierung und praktische Anknüp-
fung an den Kolonialismus vorgenommen. 1940 
folgte ein “geradezu explosionsartiger … Ausbruch 
kolonialer Aktivität und kolonialer Publikationen 
von völkerkundlicher Seite” (Fischer 1990: ​119). 
Im selben Jahr gründete sich die Kolonialwissen-
schaftliche Abteilung des Reichsforschungsrats, in 
welche die Völkerkunde zentral eingebunden war 
(Mosen 1991: ​94 ff.; Mischek 2000b). Es bestand 
ganz allgemein kaum ein Zweifel an der Rechtmä-
ßigkeit deutscher kolonialer Forderungen. Einigkeit 
herrschte auch darüber, dass die Kolonisierten eine 
wichtige Arbeitskraftressource seien und deshalb 
“art-, kultur- und rassengerecht” behandelt werden 
müssten, wofür eine Regierungsethnologie notwen-
dig sei (vgl. Mischek 2000b: ​144 f.). Ethnologische 
Thesen wiesen auffällige Übereinstimmungen zu 
den Richtlinien des “Deutschen Kolonialkatechis-
mus” auf, der die Grundlagen nationalsozialisti-
scher Kolonialpolitik enthielt, und zum Reichskolo-
nialgesetz. Dasselbe traf auf die “Rassenpolitischen 
Leitsätze zur deutschen Kolonialpolitik” zu, welche 
das koloniale Leben auf die “Nürnberger Rassen-
gesetze” abstimmen sollten (Mosen 1991: ​84 ff.). 
Die Anfang der vierziger Jahre sich durchsetzende 
Erkenntnis, dass eine “Eingeborenenpolitik” rele-
vant für kolonialistische Ziele sei, verhalf der Eth-
nologie zu einer hervorragenden Stellung im Natio
nalsozialismus (102 f.). Dass einige ethnologische 
Pläne zum Kolonialismus letztendlich nicht durch-
geführt wurden (so Braukämpfer 2000: ​196 ff.), 
weil die nationalsozialistische Außenpolitik sich 
auf andere Schwerpunkte verlagerte, schmälert die 
ideologische Eingebundenheit der deutschen Eth-
nologie in das NS-System keineswegs. Wenn es 
ethnologische Kritiken am Kolonialismus gab, so 
wendeten sie sich vorrangig gegen den Kolonialis-

11	 Herausragende Rollen bei der Zurichtung der Völkerkunde 
auf deutsche koloniale Interessen spielten Thurnwald, Krau-
se, Plischke, Wagner und viele andere. Vgl. ausführlich Mo-
sen (1991).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


540 Janne Mende

Anthropos  106.2011

mus der “imperialistischen”, “westlichen” Natio-
nen, unter denen schließlich auch Deutschland ge-
litten hätte: “Der westliche Imperialismus ist der 
Gegenpol des Nationalsozialismus, wie der Zivili-
sationsgedanke der Gegenpol des Volkstums- und 
Rassegedankens ist” (Mühlmann 1936: ​518). Ge-
gen den Westen sollten sich die “Farbigen” sogar 
wehren dürfen, idealerweise mit deutscher Hilfe 
(439). Dieses Spezifikum des deutschen, rassisti-
schen und antiwestlichen Kolonialismus entgeht 
der Analyse, wenn “der eigene Großvater als zu-
rückschlagender Wilder” (Streck 2000: ​13) be-
trachtet werden soll. Die nationalsozialistische Po-
litik wird kurzgeschlossen mit der Situation der 
vom Westen Kolonisierten – aus diesem Blickwin-
kel erscheinen sowohl der Kolonisierte als auch 
der nationalsozialistische Deutsche als “zurück- 
schlagende Wilde”.

Die völkerkundliche Unterstützung deutscher 
Expansionspolitik beschränkte sich nicht auf den 
afrikanischen Kontinent. Als das nationalsozialis-
tische Interesse an Zentralasien wuchs, wurde die 
ethnologische Forschungsstätte für Innerasien und 
Expeditionen des Himmlerschen Ahnenerbe  e. V. 
1942 zur kriegswichtigen Abteilung befördert und 
schließlich in ein Reichsinstitut umgewandelt. Nach 
dem schnellen Vordringen der deutschen Armee in 
Zentralasien war eine rassen- und völkerkundliche 
Analyse der dortigen Bewohner nötig, um sie zu 
vernichten, zu deportieren oder als “Hilfsvölker” 
zu benutzen (Greve 1995: ​181 ff.). Der im Institut 
tätige Ethnologe Beger legte umfangreiche Schä-
delsammlungen an, die er durch Untersuchungen 
an russischen Kriegsgefangenen und an Juden und 
Jüdinnen in Auschwitz ergänzte (190 f.). Die deut-
schen Interessen an Osteuropa wurden nicht nur 
personell von Mühlmann unterstützt, sondern auch 
institutionell vom Institut für deutsche Ostarbeit mit 
seinen drei Referaten Ethnologie, Anthropologie 
und Judenkunde. Deutsche Ethnologen planten und 
gestalteten hier den Massenmord an der jüdischen 
Bevölkerung Polens mit (Michel 2000).

Trotz unterschiedlicher Beziehungen und Ein-
bindungen in das nationalsozialistische System 
lässt sich nachzeichnen, inwiefern der Antisemitis-
mus dazu diente, unterschiedliche, teilweise auch 
diametral gegenüberstehende Einschätzungen in-
nerhalb der deutschen Ethnologie mit dem Natio
nalsozialismus kompatibel werden zu lassen. Der 
eliminatorische Antisemitismus beruht auf dem Du-
alismus zwischen dem arischen Eigenen und dem 
jüdisch konnotierten Anderen. Die “deutsche Völ-
kerkunde hat materiell und ideell den Juden als den 
inneren Feind konstruiert und somit zur Errich-
tung des Dritten Reiches und dessen Massenmord-

programm beigetragen.” 12 (Hauschild 1997: ​750). 
Auch den grundlegenden Unterschied zwischen 
kolonialistischem Rassismus und eliminatorischem 
Antisemitismus teilte die Ethnologie mit dem “Drit-
ten Reich”: Während Afrikaner ausgebeutet und als 
Arbeitskraft benutzt werden sollten, sollten Juden 
gemäß der nationalsozialistischen Weltanschauung 
vollständig vernichtet werden. 

Insgesamt “greift die Fragestellung nach ‘der’ na
tionalsozialistischen Geisteswissenschaft, also die 
Frage nach einer spezifischen NS-Philosophie, NS-
Ethnologie, NS-Religionswissenschaft etc. zu kurz. 
Das Beziehungsverhältnis zum Nationalsozialismus 
gestaltete sich weitaus komplexer, als es diese attri-
butive und zugleich statische Zuordnung zum Aus-
druck bringt, und die simplifizierende Dreiteilung in 
die von einigen wenigen Guten und Bösen flankier-
te neutrale Mehrheit bedarf einer dem Gegenstand 
und den handelnden Personen angemessenen Ska-
lierung” (Junginger 2000: ​57). Bei einer Aufarbei-
tung der Fachgeschichte geht es weder darum, die 
Disziplin pauschal als solche zu verurteilen oder als 
das “böse Andere” zu behandeln (vgl. Byer 1995: ​
78), noch darum, die Ethnologie vor ihren scheinbar 
nur marginalen und willkürlichen “Verzerrungen” 
und “Missbräuchen” (Lips in Fischer 1990: ​210) zu 
retten. Kaum eine ethnologische Herangehenswei-
se jener Zeit arbeitete jedoch ohne einen zeitgenös-
sisch verhafteten Begriff von Volk, Rasse und Kul-
tur, der sich in Deutschland vorrangig antiwestlich 
und vor allem antisemitisch äußerte. Obwohl unter-
schiedliche Gewichtungen dieser Konzepte ausge-
führt und nachgezeichnet werden können, basierten 
sie auf spezifischen gemeinsamen Annahmen oder 
waren an entscheidenden Stellen so unterbestimmt, 
dass sie mit nationalsozialistischen Ideologien kom-
patibel waren.

Spaltung

Die im Folgenden als Spaltung gekennzeichne-
te Herangehensweise besteht darin, Wissenschaft 
und Politik oder, in anderen Termini, Theorie und 
Praxis ausschließend und dichotom voneinander 
zu trennen. Ihr liegt die Motivation zugrunde, die 
theoretische Leistung der Ethnologen anzuerken-
nen und diese vom Rassismus und Antisemitismus 
des “Dritten Reiches” zu befreien. So kann ent-
weder behauptet werden, der jeweilige Ethnologe 
habe nichts mit der nationalsozialistischen Politik 

12	 “German Völkerkunde had materially and ideally constructed 
the Jews as the internal enemy and had thus contributed to the 
creation of the Third Reich and its program of mass murder.”

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

541

zu tun gehabt, oder aber er sei zwar in den Natio
nalsozialismus involviert gewesen, dennoch seien 
seine Theorien unabhängig davon fortschrittlich und 
konstruktiv gewesen. Besonders deutlich wird die-
ses Verfahren, wenn Frobenius an mehreren Stellen 
bescheinigt wird, er sei “unzweideutig in der Ab-
lehnung des Antisemitismus” gewesen, und zwar 
“trotz” der Anwendung “doch deutlich antisemiti-
scher Stereotypen” (Fischer 1990: ​72). Sein Rassis-
mus sei “eher der gängige ‘schlichte’ Rassismus” 
des täglichen Lebens” gewesen (72). Trotz Passagen 
in Frobenius’ Werk, so Fischer, welche die Bedeu-
tung der Rasse hervorhöben, trotz diffamierender 
Bemerkungen über “Neger” und affirmativer Äuße-
rungen über die “nordische weiße Rasse” (72), sei 
Frobenius “unbezweifelbarer … Antirassist” gewe-
sen (73). In dieser Lesart habe selbst Mühlmanns 
Rassenkunde “neben” dem Rassismus gestanden. 
Demnach könne ihm seine Affinität zur Biologie 
nicht zum Vorwurf gemacht werden, unterschei-
de er sich doch “deutlich” von der nationalsozia-
listischen Rassenideologie, von der er seine Ras-
senkunde freizuhalten bemüht gewesen sei (41 f.). 
Mühlmann habe zu neuen Problemen der Völker-
kunde wie Umvolkung und Assimilation “einige 
der bedeutendsten Beiträge der deutschen Ethnolo-
gie geliefert”, auch wenn es einen deutlichen Be-
zug zum Nationalsozialismus und zu dessen Le-
bensraumkonzepten gegeben habe (133). Um diese 
Trennung zwischen guter ethnologischer Theorie 
und schlechter nationalsozialistischer Politik zu be-
gründen, zieht Fischer das Konzept des “schlichten 
Antisemitismus” und des “schlichten Rassismus” 
heran. So könne sich der schlichte Antisemitismus 
mit allen möglichen anderen Überzeugungen ver-
binden, selbst mit einer “Gegnerschaft zum Anti-
semitismus aus wissenschaftlicher Überzeugung” 
(74). Diese “schlichten” Formen stünden “in kei-
nem Zusammenhang mit der wissenschaftlichen 
Arbeit” und seien bloße persönliche Meinung (53). 
Dass diese bloße persönliche Meinung gleichzeitig 
die (mörderische) Staatsdoktrin in Deutschland war, 
bleibt außen vor. Fischer zieht eine strikte Grenze 
zwischen der wissenschaftlichen Rassenkunde und 
dem ideologisierten Rassismus der Nazis (38, 41 f.), 
ohne die rassistischen Implikationen und Vorausset-
zungen einer jeden auf den Menschen angewandten 
Rassentheorie zu reflektieren.

Eine ähnlich strukturierte Spaltung von Wissen-
schaft und Politik lässt sich feststellen, wenn die  
“Beliebigkeit” der ethnologischen Theorien betont  
wird, die sich ungeachtet ihrer Unterschiede alle 
für den Nationalsozialismus einsetzen ließen. 
Die Gründe für die Zusammenarbeit mit dem 
NS-Regime ließen sich demnach mehr in “mate

rielle[n] Beweggründe[n], Makrostrukturen und 
komplexe[n] Vernetzungen” finden als in der Wis-
senschaft oder in “ideelle[n] Traditionen”. Letzte-
re erweckten dagegen den “Eindruck von Beliebig-
keit” (Hauschild 1995: ​31 f.). “Die Folgerichtigkeit 
der Beziehung zwischen Taten und Ideen kann 
man … bestreiten. … Maßgeblich sind jedoch die 
zwischen den Taten und den Ideen, zwischen Frei-
heit und Notwendigkeit angesiedelten Haltungen. 
Alles scheint eine Frage der Haltungen zu sein” (46, 
s. auch Streck 1995: ​106). Jeder Wissenschaftler sei 
“dem Gesetz der Beliebigkeit des Zusammenhanges 
von politischen Haltungen und wissenschaftlichen 
Ideen unterworfen” (Hauschild 1995: ​48). Kultu-
relle Praxen seien allen Argumentationen und Ra-
tionalitäten vorgelagert (48). Der Versuch einer Er-
klärung der Affinität unterschiedlichster Theorien 
zum Nationalsozialismus ist mit dem Rückgriff auf 
Vernetzungen und Opportunismus sicherlich nicht 
falsch, greift aber mit der binär gesetzten Trennung 
von Wissenschaft und Politik zu kurz. Solch eine 
Trennung impliziert, dass Politik und Praxis (oder 
“Haltungen”) einer theoretischen Reflexion nicht 
zugänglich sind. Demnach hätte Wissenschaft kei-
nerlei Auswirkungen auf Praxis und Politik würde 
Wissenschaft als abgetrennten Bereich ebenfalls 
nicht beeinflussen. Aber die “dem zugrundeliegende 
Dichotomie von Wissenschaft und Ideologie bzw. 
von Geist und Macht kann insbesondere für die Zeit 
nach 1933 wenig Gültigkeit beanspruchen” (Jungin-
ger 2000: ​57). Praxis ist ohne jegliche Theorie, sei 
es in Form ausgearbeiteter Reflexion oder als abs-
trakte Handlungsmotivation, schlechterdings nicht 
vorstellbar. Umgekehrt gehen in jede Theoriebil-
dung immer schon ethisch-moralische oder politi-
sche Vorannahmen ein. Diese bleiben jedoch nicht 
der theoretischen Reflexion deterministisch vorge-
lagert, sondern sie können zugänglich gemacht, be-
wusst in der Theoriebildung konzeptualisiert und 
gegebenenfalls geändert werden. Wissenschaftliche 
Abstraktionen sind stets auch gesellschaftlich ge-
prägt und nie unabhängig von der Lebenswelt, um-
gekehrt gehen sie in gesellschaftliche Praxis ein und 
modifizieren diese. Zugleich bilden Theorie und 
Praxis in ihrer Vermittlung auch eigenständige Be-
reiche. So unzutreffend die Annahme einer absolu-
ten Spaltung ist, so falsch ist deren Antithese. Eine 
Identität der beiden Pole würde ihre repressive Ver-
härtung bedeuten und wäre das Gegenteil der Re-
flexion von Theorie und Praxis. “Herzustellen wäre 
ein Bewußtsein von Theorie und Praxis, das bei-
de weder so trennt, daß Theorie ohnmächtig würde 
und Praxis willkürlich; noch Theorie durch den … 
Primat der praktischen Vernunft bricht. Denken ist 
ein Tun, Theorie eine Gestalt von Praxis … Die Ir-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


542 Janne Mende

Anthropos  106.2011

rationalität der Praxis aber … belebt unermüdlich 
den Schein absoluter Getrenntheit von Subjekt und 
Objekt”, von Theorie und Praxis.13 Statt eine di-
chotome Spaltung von Wissenschaft und Politik zu 
imaginieren, um auf diese Weise einen Ort von Ver-
nunft vor dem Wahn des Nationalsozialismus zu ret-
ten, kommt es darauf an, die inneren Implikationen 
zwischen den Bereichen von Theorie und Praxis zu 
benennen. Weder handelt es sich um völlig vonei-
nander abgetrennte Sphären, noch lösen sie sich un-
unterscheidbar ineinander auf. Vielmehr stehen sie 
in einem inneren Vermittlungsverhältnis zueinander, 
in dem Momente des Einen stets konstitutiv in das 
Andere eingehen.

Die Herangehensweise, die einen “schlichten  
Antisemitismus” zeitgleich mit einer “wissenschaft-
lichen Gegnerschaft zum Antisemitismus” wahr-
nimmt, kann daher kaum aufrechterhalten wer-
den. Auch die These der Beliebigkeit von Theorien, 
die unabhängig von ihrer politischen Verwertung 
stünden, muss hinterfragt werden. Trotz der un-
terschiedlichen Schwerpunktsetzungen der theore-
tischen Ansätze lassen sich frappierende Ähnlich-
keiten zwischen den drei exemplarisch diskutierten 
Ethnologen herausarbeiten. Alle bauen ihre Theorie 
auf einem grundsätzlichen Manichäismus auf. Auf 
die jeweils abgewertete Seite wird alles scheinbar 
Bedrohliche projiziert und reinkarniert im Bild des 
Juden. Hierbei wird vor allem auf antiwestliche, an-
tizivilisatorische und antisemitische Ressentiments 
zurückgegriffen. Die idealisierte Seite dagegen ent-
hält all das, was als Imagination einer funktionie-
renden und “gesunden” Volksgemeinschaft fungiert. 
Typische Charakteristika letzterer sind soldatische 
und kämpferische Stärke, womit die Affirmation 
von Krieg einhergeht, sowie Vorstellungen von 
deutscher Innerlichkeit, rassischer oder kultureller 
Reinheit und nordischer/​deutscher/​arischer Überle-
genheit. Die Annahme einer Existenz verschiedener 
Rassen impliziert stets deren Hierarchisierung oder 
doch zumindest die Forderung, sie “rein” und ge-
trennt voneinander zu halten. Daher ist die “Rasse-
Wissenschaft” nicht als Wissenschaft von der Ideo-
logie des Rassismus abtrennbar. Darüber hinaus galt 
Rasse vor und während der Zeit des Nationalsozia
lismus als seelisch-körperliche Einheit (Geisenhai-
ner 2000: ​87). In allen Theorierichtungen wurden 
rein somatische Rassentheorien abgelehnt und nach 
Verbindungen zwischen biologischen und geistigen 
Elementen gesucht (Junginger 2000: ​58). Die Ver-
knüpfung von geistigen oder charakterlichen Eigen-
schaften mit biologischen Merkmalen kennzeich-

13	 Adorno (1977b: ​761); vgl. auch Horkheimer (1937); Adorno 
(1979).

net bis heute jede Form von Rassismus. Sie wurde 
ergänzt durch die nationalsozialistische Vorstellung 
von reinen, rassisch und kulturell voneinander ab-
gegrenzten Gesellschaften, von Aufnordung durch 
Rassenhygiene und Euthanasie sowie von einer Ein-
heit von Rasse und Kultur. Auf dieser Grundlage 
konnte die NSDAP unbeschadet die Anerkennung 
des Wertes einer Kultur, die Berücksichtigung artge-
bundener kultureller Lebensformen sowie das Recht 
auf völkische Selbstbestimmung zur Maxime erhe-
ben (Michel 1995: ​153). Der vorgestellte höhere 
Wert der Deutschen, die Unzivilisierbarkeit der An-
deren, Umvolkung, Assimilation, Vernichtung und 
der spezifisch deutsche und “antiimperialistische” 
Kolonialismus ließen sich reibungslos mit dieser 
Maxime vereinbaren. “Wenn hier von einer Berück-
sichtigung artgebundener kultureller Lebensformen 
gesprochen wird, so ist das die rassistische Kompo-
nente eines Kulturrelativismus, demzufolge die op-
timale Entwicklung der Menschen an den jeweili-
gen Boden der Vorfahren gebunden und durch deren 
Erbe geprägt sei” (Michel 1988: ​210).

Zentral für dieses Kultur- und Rassekonzept 
ist der moderne Antisemitismus. Juden gelten ihm 
nicht als Rasse oder Kultur, sondern als die “Anti
rasse” (Hitler), die “Antithese” (Frobenius), ein 
“Scheinvolk” (Teich, Mühlmann). Mit der Kon
struktion einer absoluten Antithese zum Ideal der 
eigenen Kultur hat die manichäisch geprägte Eth-
nologie den Antisemitismus ideologisch untermau-
ert und hat umgekehrt “der Antisemitismus die völ-
kerkundliche Theorie konstituiert” (Spöttel 1996: ​
136). Es zeichnet sich eine Argumentationsstruk-
tur ab, welche die deutsche Volksgemeinschaft als 
Ausgangs- und Zielpunkt setzt. Die Juden werden 
als gefährliche “Gegen-Rasse” imaginiert, die die 
natürliche (deutsche) Volksgemeinschaft zerstöre: 
“[D]ie Neger will man dort halten, wo sie hingehö-
ren, von den Juden aber soll die Erde gereinigt wer-
den. … Im Bild des Juden, das die Völkischen vor 
der Welt aufrichten, drücken sie ihr eigenes Wesen 
aus. Ihr Gelüste ist ausschließlicher Besitz, Aneig-
nung, Macht ohne Grenzen, um jeden Preis” (Hork-
heimer und Adorno 2003: ​177). 

Die Volksgemeinschaft wurde im Nationalso
zialismus als Organismus vorgestellt, für den Ei-
genschaften wie “gesund” und “natürlich” mehr als 
bloße Metaphern waren. Das trifft auf die Idee von 
natürlichem Führertum ebenso zu wie auf das Ideal 
eines natürlichen Staates beziehungsweise einer 
natürlichen Gemeinschaft, die keinerlei “willkür-
licher” und äußerer (d. i. demokratischer) Gesetz-
gebung mehr bedürften. Solch eine Gemeinschaft 
wäre der vollendete Totalitarismus, der mit einer 
kompletten Auflösung des Individuums einher-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

543

geht. Denn anders ist eine absolute Konvergenz von 
(volks-)gemeinschaftlichen und individuellen Inte-
ressen nicht zu konzeptualisieren. Die Forderung 
nach bewusster Unterordnung des Individuums un-
ter die Interessen der Gemeinschaft bei allen drei 
diskutierten und weiteren Ethnologen stellt eine un-
abdingbare Vervollständigung des Gesamtkonzep-
tes dar und trägt zu ihrer NS-Konformität bei. Die 
Vorstellung einer Kultur als Organismus geht von 
einer Identität zwischen dem Innen und dem Außen 
aus. Das schließt den stets dynamischen und pro-
zesshaften Charakter zwischen Subjekt und Objekt, 
zwischen Individuum und Gesellschaft sowie zwi-
schen Mensch und Natur aus. Nicht nur individuel-
le Entfaltung, sondern auch die Verwirklichung ei-
ner menschlichen Einrichtung der Gesellschaft wird 
so verunmöglicht. Durch diese Form der Verinner-
lichung und Naturalisierung von Geschichte und 
menschlichem Handeln wird Geschichte zu einem 
Blinden und Ausweglosen, in dem jede Perspektive 
auf Freiheit oder Emanzipation verloren geht (vgl. 
Adorno 1977c: ​65 ff.). Bei Frobenius ist es die Kul-
turmorphologie, welche die Möglichkeit von etwas 
Anderem ausschließt und sich mit der Macht iden-
tifiziert, bei Schmidt die Kulturkreislehre. Die Vor-
stellung ständiger Wiederholung ordnet alles in ein 
starres Schema ein, schneidet Besonderes und Mög-
liches ab und affirmiert Herrschaft (58). Bei Mühl-
mann tritt die biologistische Komponente der Ras-
se hinzu. 

Kultur, die als aus bloßer Innerlichkeit entstam-
mend vorgestellt wird, sei es die der Seele, der Ras-
se oder der völkischen Überlegenheit, wird zum 
scheinbar unabänderlichen Schicksal. Aber “Kultur 
heißt nicht … das Leben sich entfaltender Kollektiv-
seelen, sondern entspringt im Kampf der Menschen 
um die Bedingungen ihrer Reproduktion. Damit er-
hält die Kultur ein Element des Widerspruchs gegen 
die blinde Notwendigkeit: den Willen, sich selbst zu 
bestimmen aus Erkenntnis” (Adorno 1977c: ​67). In-
dividualität, Reflexion und Selbstbestimmung wer-
den dagegen im organischen Konzept aus Theorie 
und Praxis eskamotiert. Es müssen daher die Be-
griffe von Kultur, Volk und Rasse auf ihre inhären-
ten repressiven Bedeutungsdimensionen untersucht 
werden. Ohne einen prozesshaften Kulturbegriff 
und ein Verständnis der Vermittlung von Theo-
rie und Praxis sowie von Individuum und Gesell-
schaft lässt sich der repressive Zirkel kaum durch- 
brechen.

Zitierte Literatur

Adorno, Theodor W. 
1977a	 Erziehung nach Auschwitz. In: T. W. Adorno, Gesammel-

te Schriften. Bd. 10: Kulturkritik und Gesellschaft 2. (Hg. 
von R. Tiedemann); pp. 674 – ​690. Frankfurt: Suhrkamp. 

1977b	 Marginalien zu Theorie und Praxis. In: T. W. Adorno, 
Gesammelte Schriften. Bd. 10: Kulturkritik und Gesell-
schaft 2. (Hg. von R. Tiedemann); pp. 759 – ​783. Frank-
furt: Suhrkamp. 

1977c	 Spengler nach dem Untergang. In: T. W. Adorno, Gesam-
melte Schriften. Bd. 10: Kulturkritik und Gesellschaft I. 
(Hg. von R. Tiedemann); pp. 47 – ​71. 

1979	 Gesellschaftstheorie und empirische Forschung. In: T. W. 
Adorno, Soziologische Schriften 1. (Hg. von R. Tiede-
mann); pp. 538 – ​546. Frankfurt: Suhrkamp.

Bastian, Adolf 
1881	 Der Völkergedanke im Aufbau einer Wissenschaft vom 

Menschen und seine Begründung auf ethnologische 
Sammlungen. Berlin: Ferd. Dümmler.

1893	 Controversen in der Ethnologie. Bd. 1: Die Geographi-
schen Provinzen in ihren culturgeschichtlichen Berüh-
rungspunkten. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung. 

Berding, Helmut 
1988	 Moderner Antisemitismus in Deutschland. Frankfurt: 

Suhrkamp. (Neue historische Bibliothek Edition Suhr-
kamp, 1257 = N. F. 257)

Braukämpfer, Ulrich 
2000	 Kolonialethnologie in Göttingen und Witzenhausen. In: 

B. Streck (Hrsg.); pp. 193 – ​214.

Byer, Doris 
1995	 Zum Problem eindeutiger Klassifikation. Diskursanaly-

tische Perspektiven der Forschungen über Völkerkun-
de und Nationalsozialismus. In: T. Hauschild (Hrsg.); 
pp. 62 – ​84.

Conte, Edouard 
1987	 Wilhelm Schmidt. Des letzten Kaisers Beichtvater und 

das “neudeutsche Heidentum”. In: H. Gerndt (Hrsg.); 
pp. 261 – ​278.

Ehl, Sibylle 
1995	 Ein Afrikaner erobert die Mainmetropole. Leo Frobe

nius in Frankfurt (1924 – ​1938). In: T. Hauschild (Hrsg.); 
pp. 121 – ​140.

Elias, Norbert 
1976	 Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und 

psychogenetische Untersuchungen. Bd. 1: Wandlun-
gen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des 
Abendlandes. Frankfurt: Suhrkamp.

Fischer, Eugen
1913	 Die Rehobother Bastards und das Bastardisierungspro-

blem beim Menschen. Jena: Verlag G. Fischer.

Fischer, Hans 
1990	 Völkerkunde im Nationalsozialismus. Aspekte der Anpas-

sung, Affinität, und Behauptung einer wissenschaftlichen 
Disziplin. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Hamburger 
Beiträge zur Wissenschaftsgeschichte, 7)

Fortes, Meyer 
1969	 Kinship and the Social Order. The Legacy of Lewis Hen-

ry Morgan. Chicago: Aldine.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


544 Janne Mende

Anthropos  106.2011

Frobenius, Leo 
1898	 Der Ursprung der afrikanischen Kulturen. Berlin: Gebrü-

der Borntraeger.
1903	 Weltgeschichte des Krieges. Jena: Thüringer Verl.-An-

stalt.
1907	 Im Schatten des Kongostaates. Berlin: Druck und Verlag 

von Georg Reimer. 
1921	 Paideuma. Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre. Mün-

chen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung Oskar Beck.
1928	 Erlebte Erdteile. Bd. 4: Paideuma. Umrisse einer Kultur- 

und Seelenlehre. Frankfurt: Societäts-Druckerei. [3., be-
deutend erw. Aufl.]

1930/31  Der Konflikt der Kulturstile. Abwehrblätter 40/6 – ​7: 
70 – ​74.

1932	 Schicksalskunde im Sinne des Kulturwerdens. Leipzig: 
Voigtländer.

1935	 Das “Du” der Völker, kultur- und weltpolitische Ausbli-
cke. Deutsche Bergwerkszeitung 31. 12. 1935.

1938	 Die Waremba, Träger einer fossilen Kultur (1929). Zeit-
schrift für Ethnologie 70: 159 – ​175.

Fromm, Erich 
1983	 Arbeiter und Angestellte am Vorabend des Dritten Rei-

ches. Eine sozialpsychologische Untersuchung. (Bearb. 
und hrsg. von W. Bonß.) München: Deutscher Taschen-
buch-Verlag. (dtv Wissenschaft, 4409)

Galton, Francis 
1869	 Hereditary Genius. An Inquiry into Its Laws and Conse-

quences. London: Macmillan.

Geisenhainer, Katja 
2000	 Rassenkunde zwischen Metaphorik und Metatheorie – 

Otto Reche. In: B. Streck (Hrsg.); pp. 83 – ​100.

Gerndt, Helge (Hrsg.)
1987	 Volkskunde und Nationalsozialismus. Referate und Dis-

kussionen einer Tagung d. Dt. Ges. für Völkerkunde, 
München, 23. – ​24. Oktober 1986. München: Münchner 
Vereinigung für Volkskunde. (Münchner Beiträge zur 
Volkskunde, 7) 

Greve, Reinhard 
1995	 Tibetforschung im SS-Ahnenerbe. Das SS-Ahnenerbe als 

kulturpolitisches Machtinstrument Himmlers. In: T. Hau-
schild (Hrsg.); pp. 168 – ​199.

Hall, Stuart 
1994	 Der Westen und der Rest. Diskurs und Macht. In: S. Hall, 

Ausgewählte Schriften. Bd. 2: Rassismus und kulturelle 
Identität; pp. 137 – ​179. Hamburg: Argument Verlag. (Ar-
gument-Sonderbände; N. F., 226) 

Harms, Volker 
1997	 “What Hitler Did to Them!” Kritische Anmerkungen zur 

bisherigen Bearbeitung des Themas Ethnologie und Na
tionalsozialismus am Beispiel des “Falles” Julius Lips. 
Sociologus 48/1: 78 – ​96.

Hauschild, Thomas 
1987	 Völkerkunde im “Dritten Reich”. In: H. Gerndt (Hrsg.); 

pp. 245 – ​260.
1994	 Unter der Last der Vergangenheit. Anthropos 89: 567 – ​

571.
1995	 “Dem lebendigen Geist”. Warum die Geschichte der Völ-

kerkunde im “Dritten Reich” auch für Nichtethnologen 
von Interesse sein kann. In: T. Hauschild (Hrsg.); pp. 13 – ​
61.

1997	 Christians, Jews, and the Other in German Anthropology. 
American Anthropologist 99: 746 – ​753.

Hauschild, Thomas (Hrsg.)
1995	 Lebenslust und Fremdenfurcht. Ethnologie im Dritten 

Reich. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp Taschenbuch 
Wissenschaft, 1189)

Horkheimer, Max 
1937	 Traditionelle und kritische Theorie. Zeitschrift für Sozial

forschung 6/2: 245 – ​294.

Horkheimer, Max, und Theodor W. Adorno 
2003	 Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. 

Frankfurt: S. Fischer. 

Jell-Bahlsen, Sabine 
1985	 Ethnology and Fascism in Germany. Dialectical Anthro-

pology 9: 313 – ​335.

Junginger, Horst 
2000	 Völkerkunde und Religionswissenschaft, zwei natio-

nalsozialistische Geisteswissenschaften? In: B. Streck 
(Hrsg.); pp. 51 – ​66.

Kramer, Fritz 
1995	 Einfühlung. Überlegungen zur Geschichte der Ethnolo-

gie im präfaschistischen Deutschland. In: T. Hauschild 
(Hrsg.); pp. 85 – ​102.

Kulick-Aldag, Renate 
2000	 Die Göttinger Völkerkunde und der Nationalsozialismus 

zwischen 1925 und 1950. Münster: Lit. (Göttinger Stu-
dien zur Ethnologie, 4)

Lange, Werner 
1975	 Und Frobenius sprach … . Zitate gesammelt von Werner 

Lange. Frankfurt: Selbstverlag.

Linimayr, Peter 
1994	 Wiener Völkerkunde im Nationalsozialismus. Ansätze zu 

einer NS-Wissenschaft. Frankfurt: Peter Lang. (Europäi-
sche Hochschulschriften, Reihe 19 Volkskunde/Ethnolo-
gie, Abt. A, Volkskunde, 42)

Michel, Ute 
1988	 Vom Grundsatz der Anerkennung des eigenen Wertes 

einer jeden Kultur. Bemerkungen zum Verhältnis von 
Ethnologie und Herrschaftsanspruch in Kaiserzeit und 
Nationalsozialismus. In: Kölnische Gesellschaft für 
Christlich-Jüdische Zusammenarbeit (Hrsg.), 100 Jahre 
deutscher Rassismus. Katalog und Arbeitsbuch; pp. 210 – ​
223. Köln: Kölnische Gesellschaft für Christlich-Jüdische  
Zusammenarbeit.

1992	 Wilhelm Emil Mühlmann (1904 – ​1988) – ein deutscher 
Professor. Amnesie und Amnestie. Zum Verhältnis von 
Ethnologie und Politik im Nationalsozialismus. In: C. 
Klingemann (Hrsg.), Jahrbuch für Soziologiegeschichte 
1991; pp. 69 – ​117. Opladen: Leske + Budrich. 

1995	 Neue ethnologische Forschungsansätze im Nationalso
zialismus? Aus der Biographie von Wilhelm Erich Mühl-
mann (1904 – ​1988). In: T. Hauschild (Hrsg.); pp. 141 – ​
167.

2000	 Ethnopolitische Reorganisationsforschung am Institut für 
Deutsche Ostarbeit in Krakau 1941 – ​1945. In: B. Streck 
(Hrsg.); pp. 149 – ​166.

Mischek, Udo 
2000a	 Autorität außerhalb des Faches – Diedrich Westermann 

und Eugen Fischer. In: B. Streck (Hrsg.); pp. 69 – ​82.
2000b	 Der Weg zu einer Planungs- und Verfügungswissenschaft 

für den kolonialen Raum. In: B. Streck (Hrsg.); pp. 129 – ​
147.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


Kultur, Volk und Rasse

Anthropos  106.2011

545

Mosen, Markus 
1991	 Der koloniale Traum. Angewandte Ethnologie im Natio

nalsozialismus. Bonn: Holos Verlag. (Mundus Reihe Eth-
nologie, 44)

Mühlmann, Wilhelm E. 
1932	 Die geheime Gesellschaft der Arioi. Eine Studie über po-

lynesische Geheimbünde, mit besonderer Berücksichti-
gung der Siebungs- und Auslesevorgänge in Alt-Tahiti. 
Leiden: E. J. Brill.

1936	 Rassen- und Völkerkunde. Lebensprobleme der Rassen, 
Gesellschaften und Völker: Braunschweig: Vieweg.

1938	 Methodik der Völkerkunde. Stuttgart: Ferdinand Enke.
1940	 Krieg und Frieden. Ein Leitfaden der politischen Ethno-

logie; mit Berücksichtigung völkerkundlichen und ge-
schichtlichen Stoffes. Heidelberg: Carl Winter.

1944	 Assimilation, Umvolkung, Volkwerdung. Ein globaler 
Überblick und ein Programm. Stuttgart: Kohlhammer.

1946	 Erinnerungen aus 12 Jahren. [Unveröffentlichtes Manu-
skript aus dem Nachlass]

1947	 Dreizehn Jahre. Hamburg: Hans von Hugo Verlag.
1955	 Arioi und Mamaia. Eine ethnologische, religionssoziolo-

gische und historische Studie über polynesische Kultbün-
de. Wiesbaden: Franz-Steiner Verlag. (Studien zur Kul-
turkunde, 14)

1961	 Chiliasmus und Nativismus. Studien zur Psychologie, 
Soziologie und historischen Kasuistik der Umsturzbe-
wegungen. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Studien zur 
Soziologie der Revolution, 1)

Petermann, Werner 
2004	 Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal: Peter Ham-

mer Verlag.

Ratzel, Friedrich 
1966	 Der Lebensraum. Eine biogeographische Studie. Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Libelli, 146)

Riese, Berthold 
1995	 Während des Dritten Reiches (1933 – ​1945) in Deutsch-

land und Österreich verfolgte und von dort ausgewander-
te Ethnologen. In: T. Hauschild (Hrsg.); pp. 210 – ​220.

Ritter, Horst 
1992	 Die Rolle der Anthropologie im NS-Staat. In: J. Peiffer 

(Hrsg.), Menschenverachtung und Opportunismus. Zur 
Medizin im Dritten Reich; pp. 172 – ​186. Tübingen: At
tempto-Verlag. 

Salzborn, Samuel 
2005	 Ethnisierung der Politik. Theorie und Geschichte des 

Volksgruppenrechts in Europa. Frankfurt: Campus-Ver-
lag. (Campus Forschung, 880)

Schmidt, Wilhelm 
1913	 Rezension von E. Fischer 1913. Anthropos 8: 1157 – ​1161.
1920	 Der deutschen Seele Not und Heil. Paderborn: Schö-

ningh.
1927	 Rasse und Volk. Eine Untersuchung zur Bestimmung ih-

rer Grenzen und zur Erfassung ihrer Beziehungen. Mün-
chen: Verlag Josef Kösel & Friedrich Pustet.

1955	 Das Mutterrecht, Wien-Mödling: Verlag der Missionsdru-
ckerei St. Gabriel. (Studia Instituti Anthropos, 10)

1964	 Wege der Kulturen. Gesammelte Aufsätze. St. Augustin: 
Verlag des Anthropos-Instituts. (Studia Instituti Anthro-
pos, 20)

Spöttel, Michael 
1996	 Hamiten. Völkerkunde und Antisemitismus. Frankfurt: 

Peter Lang.

Streck, Bernhard 
1995	 Entfremdete Gestalt. Die Konstruktion von Kultur in den 

zwei Frankfurter Denkschulen. In: T. Hauschild (Hrsg.); 
pp. 103 – ​120.

2000	 Einführung. In: B. Streck (Hrsg.); pp. 7 – ​21. 

Streck, Bernhard (Hrsg.)
2000	 Ethnologie und Nationalsozialismus. Gehren: Verlag Dr. 

Reinhard Escher. (Veröffentlichungen des Instituts für 
Ethnologie der Universität Leipzig; Reihe Fachgeschich-
te, 1)

Thurnwald, Richard 
1924	 Zur Kritik der Gesellschaftsbiologie. Archiv für Sozial-

wissenschaft und Sozialpolitik 52: 462 – ​499.

Üner, Elfriede 
2000	 Soziologie der Volksgemeinschaft – Hans Freyer. In: B. 

Streck (Hrsg.); pp. 25 – ​50.

Voß, Katja 
1990	 Volkstum und Volksgemeinschaft. In: W. Benz (Hrsg.), 

Legenden, Lügen, Vorurteile. Ein Lexikon zur Zeitge-
schichte; pp. 189 – ​193. München: Moos. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-529

