
—47—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

El principio de razón suficiente en Spinoza

Leiser Madanes
Centro de Investigaciones Filosóficas,

Buenos Aires, Argentina.
lmadan@fibertel.com.ar

Resumen

En época reciente fue Martín Heidegger quién planteó insistentemente 
la pregunta ¿por qué es en general el ente y no más bien la nada? Le 
debemos a Leibniz, sin embargo, el examen racional del origen y posi-
ble respuesta a la que se considera como la cuestión fundamental de la 
metafísica. En efecto, una vez aceptado el principio de razón suficiente 
– nada hay sin razón – Leibniz concluye que la primera pregunta que 
debemos formular es por qué hay algo más bien que nada. Spinoza 
propone una versión simétrica del principio de razón suficiente: debe 
haber una razón tanto para la existencia como para la inexistencia de 
algo. En Etica I no plantea la pregunta fundamental sino que, por el 
contrario, enseña al lector que, si piensa correctamente, es imposible 
concebir la nada. Leibniz intenta rescatar la validez de la pregunta en 
su intento de romper el determinismo spinocista.

Palabras clave: Spinoza, Leibniz, metafísica, nada.

Abstract

Martin Heidegger has brought back to the foreground the question: 
why is there something rather than nothing? We owe to Leibniz the 
rational examination and the possibility of an answer to such ques-
tion. Indeed, once accepted the principle of sufficient reason – nothing 
is without reason – the first question that we are entitled to ask is why 
is there something rather than nothing. Spinoza presents a symmetric 
version of the principle of sufficient reason: there ought to be a rea-
son both for the existence and for the non existence of something. In 
Ethics I he does not raise the fundamental question of metaphysics; 
he teaches his reader how to think correctly so as to find that no-
thingness or absolute non-being is unconceivable. Leibniz’ effort to 
raise the question is shown as a part of his struggle against Spinoza’s 
determinism.

Key words: Spinoza, Leibniz, metaphysics, non being.

Methodus Nº 4 (2009) pp. 47 - 60 Artículos

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—48—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

Fue indudablemente Heidegger quien con mayor ahínco volvió 
a plantear en nuestra época la que él mismo considera que es la 
pregunta fundamental de la metafísica, a saber, ¿por qué es en ge-
neral el ente y no más bien la nada?1 Con anterioridad a Heidegger 
fue G. W. Leibniz quien no con menos ahínco pero – creo yo – con 
mayor rigor, planteó esta misma pregunta en diferentes momentos 
de su prolífica obra.2 En este trabajo quisiera mostrar que el inte-
rés de Leibniz por presentar esta pregunta de manera inteligible se 
debía, principalmente, a la urgencia con que quería desentenderse y 
diferenciarse del sistema de Spinoza. Una vez que se comprenda que 
la metafísica de Spinoza cancela toda posibilidad de plantear esta 
pregunta de manera inteligible, se verá por qué Leibniz consideraba 
que sólo si se le restituye a esta pregunta su legitimidad, se logra-
rá romper el sistema cerrado de su antecesor. Demás está decirlo, 
la apuesta de Leibniz era presentar una filosofía compatible con 
el Cristianismo. El examen del sistema metafísico de Spinoza nos 
mostrará que no sólo los filósofos empiristas negaron la posibilidad 
de preguntar ¿por qué hay algo, si bien podría haber nada? Dentro 
de la corriente racionalista también hubo sistemas que no admitían 
que dicha pregunta tuviera sentido.

Tanto por la forma en que plantea la pregunta, como en su o sus 
respuestas, Leibniz se cuidó de no alejarse excesivamente de una con-
cepción cristiana, en sentido amplio, de Dios y de su acción creadora. 
No es arriesgado afirmar que, cuando enuncia el principio de razón 
suficiente – i.e. nada hay sin razón – e inmediatamente concluye que, 
aceptado este principio, la primera pregunta que tenemos obligación 
de formular es por qué hay algo y no más bien nada, Leibniz, al hacer 
posible esta pregunta, pretende romper con la sofocante metafísica de 
su antecesor, el vilipendiado ateo Spinoza. Veamos por qué.

1	 Einführung in die Metaphysik, Tübingen, 1966, cap.1.
2	 Die philosophischen Schriften von G. W. Leibniz. Editados por C.J. Gerhar-

dt, 7 volúmenes, Berlin, 1875-1890, reimpresión Hildesheim: Georg Olms, 
1965, citado por volumen y número de página; De rerum originatione ra-
dicali, 1697, en Leibniz, Die philosophischen Schriften, ed. C.I.Gerhardt, 
Berlin, 1875-90, Hildesheim, 1960-1, vol.VII, p. 303, versión española en 
G.W. Leibniz, Escritos filosóficos, ed. Ezequiel de Olaso, traducción de T. 
Zwanck, Buenos Aires, 1982, p. 472, Louis Couturat, ed., Opuscules et 
fragments inédits de Leibniz, Paris, 1903, p. 518., reimpresión: Hildesheim, 
Georg Olms, 1966, EF 340.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—49—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

Quizás la tesis básica del pensamiento de Spinoza (1632 - 1677), 
la piedra de escándalo que motivó el escarnio durante los siglos XVII 
y XVIII y el elogio aislado de un Goethe o un Nietzsche, sea ésta: 
todo lo que existe, la naturaleza en su conjunto, no fue creada por un 
Dios sobrenatural que obra desde fuera y más allá de ella. Tampoco 
necesita la naturaleza un Dios trascendente que la mantenga en la 
existencia. La naturaleza o la existencia de todo lo que hay se sostiene 
y justifica por sí misma. El orden en que ocurren las cosas también 
se comprende por sí mismo, sin necesidad de recurrir a una voluntad 
divina ordenadora sobrenatural. Spinoza pretende haber demostrado 
esta tesis, incompatible con el judaísmo y cristianismo de su época.3

No encontramos en la obra de Spinoza una formulación 
explícita de la pregunta por qué hay algo más bien que nada. Y no 
la encontramos porque su metafísica la excluye de plano. Spinoza 
enuncia el principio de razón suficiente de manera simétrica. En 
la Proposición 11 del libro primero de la Etica afirma que “Debe 
asignársele a cada cosa una causa, o sea, una razón, tanto de su 
existencia, como de su no existencia. Por ejemplo, si un triángulo 
existe, debe darse una razón o causa por la que existe, y si no existe, 
también debe darse una razón o causa que impide que exista, o 
que le quita su existencia”.4 Esta simetría –atención– es preliminar, 
o hipotética, ya que a lo largo del libro primero de la Etica – “De 
Deo” – Spinoza se propone enseñarnos a pensar la totalidad de lo 
real, la plenitud del ser, y a esta idea omniabarcativa la llama Dios; 
luego, recurriendo a un argumento a priori, pretende demostrar que 
es impensable que Dios no exista, es decir, Dios, la totalidad de lo 
que es, existe necesariamente, y no cabe pensar que no exista. Existe 
todo lo posible; lo que no existe, no era realmente posible. Suponer 
que lo que existe pudo no haber existido y, más grave aún, suponer 
que pudo no haber existido nada, son engaños de la imaginación y 
formas incorrectas, aunque en cierto sentido inevitables, de pensar.

No es propósito de este trabajo internarse en el laberinto de las 
demostraciones de la Etica, pero sí comprender qué es lo que está en 
juego en la proposición 11, cuyo título dice:

3	 Véase, A. Donagan, Spinoza, Harvester, 1988, capítulo 1.
4	 Baruch Spinoza, Ética demostrada según el orden geométrico. 

Introducción, traducción y notas de Vidal Peña, Madrid, Alianza, 1987.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—50—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

Dios, o sea una substancia que consta de infinitos atributos, cada 
uno de los cuales expresa una esencia eterna e infinita, existe 
necesariamente.

Se trata, una vez más en la historia de la filosofía, de una prueba 
a priori de la existencia de Dios, pero esta vez entendiendo por 
Dios la realidad infinita, y no un ser trascendente a su creación. La 
Demostración de esta Proposición es escueta:

Si niegas esto – desafía Spinoza al lector – concibe, si es posible, 
que Dios no existe. En ese caso, (por el axioma 7) su esencia 
no implicará la existencia. Pero eso (por la Proposición 7) es 
absurdo: luego Dios existe necesariamente.

Antes de examinar la segunda demostración que ofrece esta Proposi-
ción, miremos la brújula de la historia de la filosofía y detengámonos 
a recuperar el norte y propósito de la argumentación de Spinoza. 
La historiografía filosófica ubica a Spinoza dentro de la corriente 
racionalista, y es posible retrotraer este itinerario racionalista hasta 
Parménides y su identificación de ser y pensar. Todo lo que es, es pen-
sable, y es absurdo postular a la vez la existencia de algo y ubicarlo 
fuera del alcance del pensamiento. Todo lo que se piensa de manera 
rigurosamente racional, es o existe. Y así como todo lo que es, es pen-
sable, todo lo que se piensa, es. Ser y pensar son coextensivos.

Sobrevolemos ahora quince siglos de filosofía y encontremos a 
San Anselmo y a su argumento de la existencia de Dios, que retomará 
Descartes y que Kant titulará como argumento ontológico. Anselmo 
nos invita a pensar en algo más grande de lo cual nada pueda pensarse. 
Agrega que aquello nada de lo cual más grande pueda pensarse debe 
existir no sólo en mi pensamiento, sino en mi pensamiento y en la 
realidad (realidad exterior a nosotros, y no una mera idea o fantasía 
de nuestra mente), e identifica a esta idea con la idea de Dios. En 
cierto sentido, Anselmo es sucesor del racionalismo de Parménides 
al invitarnos a pensar con coherencia extrema una idea y reconocer 
la evidencia de su existencia real, es decir, no como una mera ficción 
de nuestra imaginación. Ahora bien, Anselmo – San Anselmo – no 
cree, jamás pudo haber sido santo y haber creído que Dios tenía 
una existencia material, que existía ahí fuera, como un árbol o una 
montaña, ni siquiera como el conjunto de la totalidad de árboles, 
montañas y cosas duras que pueblan el espacio. Tal como ocurre 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—51—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

con Descartes, y por el mismo hecho de que ambos son cristianos, el 
Dios cuya existencia demuestran no puede existir tal como existen 
las cosas naturales. Quizás una manera preliminar de comprender 
este problema consista en suponer que el Dios que demuestran 
Anselmo y Descartes tiene una realidad propia, no sólo diferente de 
las cosas materiales, sino también diferente del resto de mis ideas, 
aunque más no fuera porque se trata de una idea en algún sentido 
necesaria, que no puedo suponer su inexistencia, así como puedo 
suponer una realidad sin la idea de justicia o sin la idea de dolor de 
muelas. El tradicional argumento ontológico de la existencia de Dios 
es obviamente absurdo si pretendemos pasar de la idea de algo a la 
existencia material. El argumento, hasta Descartes, no pide tanto, 
ya que no le asigna a Dios una existencia mundana. Lo maravilloso 
de Spinoza es que, en cierto sentido, sí le exige a este argumento 
la demostración de la existencia necesaria de todo lo que vemos y 
tocamos ya que, aunque sea de manera muy mediada e indirecta, 
Dios es material o, más precisamente, extenso.

Continuemos con el examen de la Proposición 11. La segunda 
demostración de la existencia de Dios que Spinoza ofrece en esta 
misma Proposición 11, comienza enunciando el doble principio de 
razón suficiente, ya antes mencionado:

Debe asignársele a cada cosa una causa, o sea, una razón, tanto 
de su existencia, como de su no existencia. Por ejemplo, si un 
triángulo existe, debe darse una razón o causa por la que existe, 
y si no existe, también debe darse una razón o causa que impide 
que exista, o que le quita su existencia.

Claramente esta formulación del principio de razón suficiente, con su 
doble circulación, ya no da lugar a una asimetría ontológica: la nada 
no es ni más simple, ni más obvia, que el ser. Podemos partir de la hi-
pótesis de que nada pudo haber existido, y preguntarnos por qué existe 
algo; o podemos partir de la hipótesis contraria, suponer que en princi-
pio existe una plenitud o totalidad de realidad y que hay que dar razón 
acerca de por qué algunas cosas no se incluyeron en esa totalidad.

Como no se trata de una novela de misterio sino de una inter-
pretación, quizás algo personal y forzada, de la primera parte de la 
Etica, no cometo una grave infidencia anticipando la respuesta. Ade-
más de polemizar contra Descartes y demostrar que es incongruente 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—52—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

suponer que haya dos, o más, substancias, Spinoza – si se me permite 
este anacronismo – critica por anticipado a Leibniz, ya que en su me-
tafísica la pregunta fundamental queda respondida – o, mejor dicho, 
directamente anulada – desde el principio, ya que no debemos co-
menzar suponiendo la nada, sino la plenitud del ser o de la realidad; 
además, nos enseñará a pensar esa plenitud como infinita, es decir, 
que nada le falta ni queda fuera, sino que todo lo abarca. También 
nos explicará el motivo por el cual, pese a pensar dicha plenitud o 
substancia única, nosotros, entes finitos, seguimos preguntando por 
qué el seleccionado de fútbol de nuestro país no logró un triunfo o 
por qué el edificio de al lado es blanco, y no gris. Pero atribuirá el 
origen de estas preguntas a un conocimiento siempre imperfecto de 
la serie de causas que determina que las cosas sean tal como son, y no 
de otra manera. En síntesis, Spinoza nos enseñará, o al menos preten-
de enseñarnos, a pensar en una totalidad infinita, que sea a su vez la 
suma de todas las razones o causas, y causa de sí misma.

El desarrollo de esta segunda demostración continúa con la dis-
tinción entre una causa o razón que está contenida en la naturaleza 
de una cosa, y una causa o razón que está fuera de la naturaleza de la 
cosa. Por ejemplo, la razón por la que un círculo cuadrado no existe 
la indica su misma naturaleza: ya que ello implica, ciertamente, una 
contradicción. Este primer ejemplo del círculo cuadrado tiene una 
ventaja didáctica. El mero examen de la idea de círculo cuadrado nos 
permite afirmar, independientemente de toda experiencia, es decir, 
puramente a priori, que no encontraremos en el mundo una instancia 
de la misma. El pensamiento puro tiene algo que decir acerca de la 
realidad, de la existencia, o al menos, en este caso, de la inexistencia.

El segundo ejemplo que encontramos en esta Proposición es a la 
vez clásico y, en principio, problemático. Dice Spinoza:

“Y al contrario, la razón por la que existe una substancia se 
sigue también de su sola naturaleza, ya que, efectivamente, ésta 
implica la existencia (ver Proposición 7).”

Aun cuando Spinoza presente ambos ejemplos como si fuesen igual-
mente obvios, a nosotros nos parece evidente afirmar, a partir de la 
noción de círculo cuadrado, que tal cosa no existe, pero no nos pa-
rece igualmente obvio afirmar, a partir del examen de la naturaleza 
de la substancia, que ésta exista. La vía positiva, es decir, afirmar 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—53—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

que algo existe porque no puedo pensarlo sino como existiendo, nos 
resulta mucho más paradójica. Pero es precisamente esto lo que Spi-
noza nos quiere enseñar a pensar.

Tanto el ejemplo del círculo cuadrado como el de la substancia 
corresponden a casos en los que la causa o razón de la existencia o 
inexistencia pertenecen a la naturaleza de la idea examinada. Spinoza 
continúa afirmando que, en cambio:

La razón por la que Juan o esta mesa existen o no existen, no se 
sigue de su naturaleza, sino del orden de la naturaleza corpórea 
como un todo: pues de tal orden debe seguirse, o bien que Juan 
o la mesa existen ahora necesariamente, o bien que es imposible 
que existan ahora.

“Y eso es patente por sí mismo”, concluye Spinoza, como si acabara 
de enunciar un axioma, imposible de ser negado por una mente aten-
ta. Efectivamente, no parece ser una afirmación difícil de aceptar, ya 
que, para cualquier cosa que exista o hecho que acaezca, siempre pre-
guntaremos por su causa. E imaginando que algo pudo haber existi-
do o acaecido pero que, de hecho, no ocurrió o existió, seguramente 
concluiremos que no se dieron todas las causas para que tal cosa 
exista o tal hecho se produzca. En el ámbito de nuestra experiencia, 
nos resulta natural pensar en términos de causas y efectos.

De aquí Spinoza concluye con una asimetría ontológica inversa:

De donde se sigue que existe necesariamente aquello de lo que 
no se da razón ni causa que impida que exista.

Tomemos esta afirmación como uno de los principios fundantes de la 
metafísica de Spinoza y démosle el nombre de principio de plenitud, 
ya que así han sido designadas variantes de este pensamiento en otros 
autores5.

Continúa Spinoza:

“Así pues, si no puede darse razón o causa alguna que impida 
que Dios exista o que le prive de su existencia, habrá que 
concluir, absolutamente, que existe de un modo necesario. (…) 
No pudiendo, pues darse una razón o causa, que impida la 
existencia divina, (…) Dios existe necesariamente.

5	 Véase Arthur O. Lovejoy, The Great Chain of Being, A Study of the 
History of an Idea. The William James Lectures delivered at Harvard 
University, 1933, Cambridge, Mass., 1936.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—54—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

En esta misma proposición 11 encontramos una tercera prueba de la 
existencia de Dios. Recurre a esa otra equivalencia de Dios, de natu-
raleza y de substancia: en este caso, Dios es potencia. El argumento 
de Spinoza se desarrolla de la siguiente manera:

Poder existir es potencia y, por el contrario, no poder existir – 
así como también: poder no existir – es impotencia. Por lo tanto, si 
lo que ahora existe necesariamente no es un ser infinito sino entes 
finitos – i.e. que pueden dejar de existir – entonces hay entes finitos 
más potentes que el Ser absolutamente infinito, y Spinoza encuentra 
que esto es absurdo. Concluye, entonces, que, o nada existe, o existe 
también necesariamente un Ser absolutamente infinito. Ahora bien, 
nosotros existimos, o en nosotros o en otra cosa que existe necesaria-
mente. Por consiguiente, un Ser absolutamente infinito, Dios, existe 
necesariamente. En el Escolio añade que, siendo potencia el poder 
existir, se sigue, que cuanta más realidad compete a la naturaleza de 
una cosa, tantas más fuerzas tiene para existir por sí; y, por tanto, 
un Ser absolutamente infinito, o sea Dios, tiene por sí una potencia 
absolutamente infinita de existir, y por eso existe absolutamente.

Hasta aquí Spinoza se ha venido ocupando de Dios. Veamos 
cómo resignifica la creación.

En la Proposición 16 obtenemos un indicio de cómo Spinoza 
reemplaza el acto creador del Dios bíblico, por una explicación me-
tafísica. Esta Proposición tiene la peculiaridad de no depender de nin-
guna otra. En su demostración Spinoza sólo recurre a una Definición. 
Podría ser considerada como un axioma, pero es proposición porque 
la demuestra.

Su enunciado es:

De la necesidad de la naturaleza divina deben seguirse infinitas 
cosas de infinitos modos (esto es, todo lo que puede caer bajo un 
entendimiento infinito).

Ya en el temprano Tratado de la reforma del entendimiento, Spinoza 
había comprendido que la verdadera definición no es la que señala 
el género y la especie de lo definido, sino la que expresa la causa 
eficiente.6 En la demostración de la Proposición 16 agrega que esta 
debe ser patente para todos, sólo con que consideremos que de una 

6	 Carl Gebhardt, Spinoza Opera, Heidelberg, C.Winter, 4 vols., 1972, 
(Primera edición, 1925); volumen II, 34.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—55—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

definición dada de una cosa cualquiera concluye el entendimiento 
varias propiedades que se siguen realmente, de un modo necesario, 
de dicha definición (esto es, de la esencia misma de la cosa), y tantas 
más cuanta mayor realidad expresa la definición de la cosa definida. 
Pero como la naturaleza divina tiene absolutamente infinitos atribu-
tos (por la Definición 6), cada uno de los cuales expresa también una 
esencia infinita en su género, de la necesidad de aquélla deben seguir-
se, entonces, necesariamente infinitas cosas de infinitos modos (esto 
es, todo lo que puede caer bajo un entendimiento infinito).

A quienes piensan que Dios era libre para crear o no crear un 
mundo, y que bien pudo no haber creado nada, Spinoza les responde 
en la Proposición 17. En el Escolio se refiere a los que consideran que 
Dios es causa libre porque puede, según creen, hacer que no ocurran 
– es decir, que no sean producidas por Dios – aquellas cosas que se 
siguen de su naturaleza, esto es, que están en su potestad. Pero esto es 
lo mismo que si dijesen – razona Spinoza – que Dios puede hacer que 
de la naturaleza del triángulo no se siga que sus tres ángulos valen 
dos rectos, o que, dada una causa, no se siga de ella un efecto, lo cual 
es absurdo, pues ni el entendimiento ni la voluntad pertenecen a la 
naturaleza de Dios.

Spinoza recuerda que en la Proposición anterior, es decir la 16, 
ya había mostrado claramente que de la suma potencia de Dios, o sea 
de su infinita naturaleza, han dimanado (effluxisse) necesariamente, 
o sea, se siguen siempre con la misma necesidad, infinitas cosas de in-
finitos modos, esto es, todas las cosas; del mismo modo que de la na-
turaleza del triángulo se sigue, desde la eternidad y para la eternidad, 
que sus tres ángulos valen dos rectos. Por lo cual, la omnipotencia de 
Dios ha estado en acto desde siempre, y permanecerá para siempre 
en la misma actualidad.

Cabe preguntar por qué podemos nosotros deducir todas las 
consecuencias posibles a partir de la definición del triángulo, pero no 
podemos deducir todas las consecuencias posibles a partir de la defini-
ción de Dios o sustancia. La respuesta implica mostrar la abismal dife-
rencia entre el entendimiento infinito de Dios y el entendimiento finito 
humano. Utilizamos el mismo término – “entendimiento” – en sentidos 
totalmente diferentes, así como llamamos “can” al perro y “Can” es el 
nombre de una constelación celeste. Esta distinción, sin embargo, no es 
suficiente. Es imprescindible examinar cómo opera la relación causa-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—56—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

efecto cuando se aplica a la relación entre Dios y los entes finitos, y 
cuando la relación causal se aplica a los entes finitos entre sí. Spinoza 
afirma que lo causado difiere de su causa precisamente por aquello 
que en virtud de la causa tiene. Por ejemplo, un hombre es causa de 
la existencia, pero no de la esencia, de otro hombre, pues esta es una 
verdad eterna, y por eso pueden concordar del todo según la esencia, 
pero según la existencia deben diferir, y, a causa de ello, si perece la 
existencia de uno, no perecerá por eso la del otro, pero si la esencia de 
uno pudiera destruirse y volverse falsa, se destruiría también la esencia 
del otro. Por lo cual, la cosa que es causa no sólo de la esencia, sino 
también de la existencia de algún efecto, debe diferir de dicho efecto 
tanto en razón de la esencia como en razón de la existencia.

A fin de proseguir con nuestra interpretación de Etica I y mostrar 
que, si planteamos correctamente el problema del ser, comprendere-
mos que la nada no es una posibilidad real, debemos interrumpir la 
secuencia deductiva del texto y retomarlo recién en la Proposición 25, 
donde leemos que Dios no es sólo causa eficiente de la existencia de 
las cosas, sino también de su esencia. En su Escolio, Spinoza remite 
precisamente a la P 16, pues de esta se sigue que dada la naturaleza 
divina, de ella deben concluirse necesariamente tanto la esencia como 
la existencia de las cosas. En una palabra: en el mismo sentido en que 
se dice que Dios es causa de sí, debe decirse también que es causa de 
todas las cosas. Su Corolario concluye que las cosas particulares no 
son sino afecciones de los atributos de Dios, o sea, modos por los cua-
les los atributos de Dios se expresan de cierta y determinada manera.

Ahora bien, si miramos a nuestro alrededor e intentamos com-
prender cómo es que ocurren los fenómenos de la naturaleza, coinci-
diremos con lo que Spinoza sostiene en la P 28, a saber, que ninguna 
cosa singular, o sea, ninguna cosa que es finita y tiene una existencia 
determinada, puede existir, ni ser determinada a obrar, si no es deter-
minada a existir y obrar por otra causa, que es también finita y tiene 
una existencia determinada; y, a su vez, dicha causa no puede tampo-
co existir, ni ser determinada a obrar, si no es determinada a existir y 
obrar por otra, que también es finita y tiene una existencia determi-
nada, y así hasta el infinito. Es decir, existe una relación de causa y 
efecto que es horizontal, según la cual comprendemos que una cosa 
afecta a otra. En la demostración de esta proposición surge uno de 
los problemas más “espinosos” del sistema: la relación – o el abismo 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—57—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

– entre lo infinito y lo finito. Spinoza argumenta que todo cuanto está 
determinado a existir y obrar, es determinado por Dios. Pero lo que 
es finito y tiene una existencia determinada no ha podido ser produ-
cido por la naturaleza, considerada en absoluto, de algún atributo de 
Dios, pues todo lo que se sigue de la naturaleza, tomada en absoluto, 
de algún atributo de Dios, es infinito y eterno. Ha debido seguirse, 
entonces, a partir de Dios, o sea, de algún atributo suyo, en cuanto 
se le considera afectado por algún modo, ya que nada hay fuera de 
sustancia y modos, y los modos no son otra cosa que afecciones de 
los atributos de Dios. Ahora bien: tampoco ha podido seguirse a par-
tir de Dios, o de algún atributo suyo, en cuanto afectado por alguna 
modificación que sea eterna e infinita. Por consiguiente, ha debido 
seguirse de Dios, o bien ser determinado a existir y obrar por Dios, 
o por algún atributo suyo, en cuanto modificado por una modifica-
ción que sea finita y tenga una existencia determinada. Además, esta 
causa, o sea, este modo, a su vez, ha debido también ser determinado 
por otra que es también finita y tiene una existencia determinada, y 
a su vez esta última por otra, y así siempre hasta el infinito. Podemos 
saber que a partir de la definición de Dios o sustancia deben seguirse 
necesariamente una infinidad de modos; pero no podemos deducir 
directamente de la definición de Dios la existencia de las cosas que 
en particular nos rodean (i.e. este caballo, esta tormenta), sino que 
debemos explicarlas recurriendo a sus causas inmediatas y finitas.

Recuperemos la condición de posibilidad de la pregunta fun-
damental: sólo podemos preguntar por qué hay algo en vez de nada, 
si admitimos la posibilidad de la nada, esto es, si reconocemos que 
lo que hay bien pudo no haber sido. Es precisamente contra esta 
comprensión de lo existente como contingente que Spinoza dirige 
sus dardos. La P 29 recupera la línea de argumentación iniciada al 
comienzo de Etica I con la primera definición de causa sui, para afir-
mar: “En la naturaleza no hay nada contingente, sino que, en virtud 
de la necesidad de la naturaleza divina, todo está determinado a exis-
tir y obrar de cierta manera.”

El entramado de las proposiciones de la Etica, con sus imbricadas 
argumentaciones, exige una fundamentación mucho más amplia de lo 
expuesto hasta aquí. De todas maneras, resulta suficiente para advertir 
que, precisamente por equiparar a Dios con la totalidad de lo real, y 
demostrar su existencia necesaria mediante el argumento a priori, no 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—58—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

cabe formular la pregunta por qué hay algo más bien que nada en el 
sistema de Spinoza. Lo real, lo existente, no pudo no haber existido. La 
nada no es una posibilidad. Tal como enuncia la Proposición 30: “El 
entendimiento finito en acto, o el infinito en acto, debe comprender los 
atributos de Dios y las afecciones de Dios, y nada más.” Ni Dios, ni no-
sotros, podemos pensar adecuadamente la nada o en nada: sólo se puede 
pensar en Dios – i.e. el ser – y en sus atributos y modos – i.e. los entes.

Ahora bien, si se retrocede un paso más en la historia de la 
filosofía se encuentran algunos textos de Descartes que seguramente 
llamaron la atención del joven Spinoza y, años más tarde, quizás tam-
bién de Leibniz. Por ejemplo, esta heterodoxa definición de Dios que 
encontramos en la Sexta Meditación:

(…) por la naturaleza considerada en general, entiendo ahora 
a Dios mismo, o bien el orden y disposición que Dios ha 
establecido en las cosas creadas7.

O el reconocimiento de que el principio de razón suficiente culmina en la 
noción de causa sui, con la que comienza Spinoza su sistema. En efecto, 
en las Respuestas a las segundas objeciones, en el apéndice que lleva por 
título: “Razones que prueban la existencia de Dios y la distinción que 
hay entre el espíritu y el cuerpo humano, dispuestas de manera geométri-
ca”, entre los axiomas o nociones comunes escribe Descartes:

I. No existe ninguna cosa de la que no se pueda preguntar cuál 
es la causa por la que existe. Pues esto mismo puede preguntarse 
acerca de Dios; no porque necesite de alguna causa para existir, 
sino porque la inmensidad misma de su naturaleza es la causa o 
razón por la que no necesita ninguna causa para existir8.

Cabe recordar, además, la célebre definición de Los principios de la 
filosofía, 51:

Por substancia no podemos entender ninguna otra cosa sino la 
que existe de tal manera que no necesita de ninguna otra para 
existir. Y, en verdad, substancia que no necesite en absoluto de 
ninguna otra sólo puede concebirse una: Dios9.

7	 Adam et Tannery, Oeuvres de Descartes, 13 vol., Paris, 1891-1912 y 
reediciones. Vol. IX, 64. Traducción de Ezequiel de Olaso, en Descartes, 
Obras escogidas, Buenos Aires, Charcas, 1980.

8	 AT, IX, 123.
9	 Descartes, op.cit. traducción de Ezequiel de Olaso, p. 333.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—59—

Methodus Nº 4 (2009)El principio de razón suficiente en Spinoza

Estas definiciones muestran hasta qué punto Spinoza es un cartesiano 
radicalizado y extremista. Pero el texto que quizás más pudo haber 
fascinado al joven Spinoza, y horrorizado años más tarde a Leibniz, es 
uno en el que Descartes concluye que a Dios le daba lo mismo crear, o 
no crear, el universo. En efecto, en sus Respuestas a las sextas objecio-
nes, Descartes afirma que:

Dios ha deber sido totalmente indiferente con respecto a crear 
las cosas que ha creado. Pues si alguna razón, o algún bien 
aparente, hubiese precedido su preordenación de las cosas, sin 
dudas lo habría determinado a crear lo que era mejor; pero, por 
el contrario, dado que Dios se decidió a hacer las cosas que de 
hecho están o suceden en este mundo, es por este motivo que 
ellas son, tal como está escrito en el Génesis, buenas; esto es, 
la razón de su bondad depende del hecho de que Dios quiso 
crearlas10.

Descartes parece adherir así a una tradición teológica que enfatiza la 
perfección de Dios y consecuentemente afirma que Dios nada necesita, 
pues ya es perfecto. Nada en su naturaleza esencial hacía necesario 
o deseable para él crear un mundo poblado de seres imperfectos. El 
acto de creación debe concebirse como siendo enteramente carente 
de fundamento y arbitrario en sí mismo, y por lo tanto también en lo 
que esta creación incluye o excluye. Dios no puede quedar atado o 
limitado por el principio de razón suficiente.

Más aún, según Descartes, esta dependencia de las cosas del 
poder absoluto de Dios, no abarcaba tan sólo su existencia, sino 
también sus esencias o “naturalezas”. Nada hay en la esencia de 
“triángulo” que haga intrínsecamente necesario que la suma de 
sus ángulos interiores sea equivalente a dos rectos, ni nada en la 
naturaleza del número por lo cual dos más dos sumen cuatro. Las 
que para nosotros aparentan ser “verdades eternas” son en realidad 
“determinadas por la voluntad de Dios quien, como legislador 
soberano, las ha ordenado y establecido desde la eternidad”.

En conclusión, dentro del marco de esta teología radical, no hay 
ninguna razón para que Dios haya creado este mundo, o un mundo, 
tampoco hay razón para preguntar por qué hay algo más bien que 

10	 Op.cit. loc.cit. Ya Platón en el Eutifrón había preguntado si Dios quiere 
ciertas cosas porque son sagradas en sí mismas, o son sagradas porque 
Dios quiere que así sean.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47


—60—

Methodus Nº 4 (2009) Leiser Madanes

nada. Se puede demostrar que Dios es un ser necesario, y se puede 
mostrar que en el mundo nada ocurre sin una causa. Pero no hay 
ninguna razón para que el ser necesario haya creado este mundo. 
Dios no pudo verse forzado u obligado, ya sea por una necesidad 
lógica o una inclinación moral, a crea algo.

Releyendo a Leibniz a la luz de sus antecesores Descartes y Spi-
noza, podemos afirmar que, allí donde Descartes sólo veía un Dios 
omnipotente y arbitrario cuyo acto de creación debe permanecer sin 
fundamento, Leibniz intentó restaurar la cadena de causas o razones 
entre Dios y el mundo; y frente a Spinoza, que sólo reconocía una ne-
cesidad lógica, Leibniz quiso mostrar – quizás inútilmente – que esta 
cadena de razones tenía, en última instancia, un propósito o fin moral.

Bibliografía

Adam et Tannery, Oeuvres de Descartes, 13 vol., Paris, 1891-1912 y 
reediciones. Vol. IX, 64. Traducción de Ezequiel de Olaso, en 
Descartes, Obras escogidas, Buenos Aires, Charcas, 1980.

Carl Gebhardt, Spinoza Opera, Heidelberg, C.Winter, 4 vols., 1972, 
(Primera edición, 1925).

Couturat, L. ed. Opuscules et fragments inédits de Leibniz. Paris, 
1903. Reimpresión: Hildesheim, Georg Olms, 1966.

Die philosophischen Schriften von G.W.Leibniz. Editados por C.J. 
Gerhardt, 7 volúmenes, Berlin, 1875-1890. Reimpresión Hildes-
heim: Georg Olms, 1965.

G.W. Leibniz, Escritos filosóficos, ed. Ezequiel de Olaso, traducción de 
T. Zwanck, Buenos Aires, 1982.

Heidegger, M. Einführung in die Metaphysik. Tübingen, 1966.

Lovejoy, O. The Great Chain of Being, A Study of the History of an 
Idea. The William James Lectures delivered at Harvard Univer-
sity, 1933, Cambridge, Mass., 1936.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

