Methodus N° 4 (2009) pp. 47 - 60 Articulos

EL PRINCIPIO DE RAZON SUFICIENTE EN SPINOZA

Leiser Madanes
Centro de Investigaciones Filosoficas,
Buenos Aires, Argentina.
Imadan@fibertel.com.ar

RESUMEN

En época reciente fue Martin Heidegger quién plante6 insistentemente
la pregunta ¢por qué es en general el ente y no mas bien la nada? Le
debemos a Leibniz, sin embargo, el examen racional del origen y posi-
ble respuesta a la que se considera como la cuestion fundamental de la
metafisica. En efecto, una vez aceptado el principio de razon suficiente
- nada hay sin razén — Leibniz concluye que la primera pregunta que
debemos formular es por qué hay algo mas bien que nada. Spinoza
propone una version simétrica del principio de razén suficiente: debe
haber una razén tanto para la existencia como para la inexistencia de
algo. En Etica I no plantea la pregunta fundamental sino que, por el
contrario, ensefa al lector que, si piensa correctamente, es imposible
concebir la nada. Leibniz intenta rescatar la validez de la pregunta en
su intento de romper el determinismo spinocista.

Palabras clave: Spinoza, Leibniz, metafisica, nada.

ABSTRACT

Martin Heidegger has brought back to the foreground the question:
why is there something rather than nothing? We owe to Leibniz the
rational examination and the possibility of an answer to such ques-
tion. Indeed, once accepted the principle of sufficient reason — nothing
is without reason — the first question that we are entitled to ask is why
is there something rather than nothing. Spinoza presents a symmetric
version of the principle of sufficient reason: there ought to be a rea-
son both for the existence and for the non existence of something. In
Ethics I he does not raise the fundamental question of metaphysics;
he teaches his reader how to think correctly so as to find that no-
thingness or absolute non-being is unconceivable. Leibniz’ effort to
raise the question is shown as a part of his struggle against Spinoza’s
determinism.

Key words: Spinoza, Leibniz, metaphysics, non being.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

FUE INDUDABLEMENTE HEIDEGGER quien con mayor ahinco volvio
a plantear en nuestra época la que él mismo considera que es la
pregunta fundamental de la metafisica, a saber, ¢por qué es en ge-
neral el ente y no mds bien la nada?' Con anterioridad a Heidegger
fue G. W. Leibniz quien no con menos ahinco pero — creo yo — con
mayor rigor, plante6 esta misma pregunta en diferentes momentos
de su prolifica obra.? En este trabajo quisiera mostrar que el inte-
rés de Leibniz por presentar esta pregunta de manera inteligible se
debia, principalmente, a la urgencia con que queria desentenderse y
diferenciarse del sistema de Spinoza. Una vez que se comprenda que
la metafisica de Spinoza cancela toda posibilidad de plantear esta
pregunta de manera inteligible, se vera por qué Leibniz consideraba
que sOlo si se le restituye a esta pregunta su legitimidad, se logra-
ra romper el sistema cerrado de su antecesor. Demas estd decirlo,
la apuesta de Leibniz era presentar una filosofia compatible con
el Cristianismo. El examen del sistema metafisico de Spinoza nos
mostrara que no sélo los filésofos empiristas negaron la posibilidad
de preguntar ¢por qué hay algo, si bien podria haber nada? Dentro
de la corriente racionalista también hubo sistemas que no admitian
que dicha pregunta tuviera sentido.

Tanto por la forma en que plantea la pregunta, como en su o sus
respuestas, Leibniz se cuidé de no alejarse excesivamente de una con-
cepcion cristiana, en sentido amplio, de Dios y de su accién creadora.
No es arriesgado afirmar que, cuando enuncia el principio de razén
suficiente — i.e. nada hay sin razoén — e inmediatamente concluye que,
aceptado este principio, la primera pregunta que tenemos obligacion
de formular es por qué hay algo y no mds bien nada, Leibniz, al hacer
posible esta pregunta, pretende romper con la sofocante metafisica de
su antecesor, el vilipendiado ateo Spinoza. Veamos por qué.

U Einfiihrung in die Metaphysik, Tubingen, 1966, cap.1.

2 Die philosophischen Schriften von G. W. Leibniz. Editados por C.J. Gerhar-
dt, 7 volumenes, Berlin, 1875-1890, reimpresion Hildesheim: Georg Olms,
1963, citado por volumen y numero de pagina; De rerum originatione ra-
dicali, 1697, en Leibniz, Die philosophischen Schriften, ed. C.1.Gerhardt,
Berlin, 1875-90, Hildesheim, 1960-1, vol.VII, p. 303, version espafiola en
G.W. Leibniz, Escritos filosoficos, ed. Ezequiel de Olaso, traduccién de T.
Zwanck, Buenos Aires, 1982, p. 472, Louis Couturat, ed., Opuscules et
fragments inédits de Leibniz, Paris, 1903, p. 518., reimpresion: Hildesheim,
Georg Olms, 1966, EF 340.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razén suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

Quizds la tesis bdsica del pensamiento de Spinoza (1632 -1677),
la piedra de escindalo que motivé el escarnio durante los siglos XVII
y XVIII y el elogio aislado de un Goethe o un Nietzsche, sea ésta:
todo lo que existe, la naturaleza en su conjunto, no fue creada por un
Dios sobrenatural que obra desde fuera y mas alla de ella. Tampoco
necesita la naturaleza un Dios trascendente que la mantenga en la
existencia. La naturaleza o la existencia de todo lo que hay se sostiene
y justifica por si misma. El orden en que ocurren las cosas también
se comprende por si mismo, sin necesidad de recurrir a una voluntad
divina ordenadora sobrenatural. Spinoza pretende haber demostrado
esta tesis, incompatible con el judaismo y cristianismo de su época.’

No encontramos en la obra de Spinoza una formulacién
explicita de la pregunta por qué hay algo mds bien que nada. Y no
la encontramos porque su metafisica la excluye de plano. Spinoza
enuncia el principio de razon suficiente de manera simétrica. En
la Proposicion 11 del libro primero de la Etica afirma que “Debe
asignarsele a cada cosa una causa, o sea, una razon, tanto de su
existencia, como de su no existencia. Por ejemplo, si un tridngulo
existe, debe darse una razon o causa por la que existe, y si no existe,
también debe darse una razén o causa que impide que exista, o
que le quita su existencia”.* Esta simetria —atencion— es preliminar,
o hipotética, ya que a lo largo del libro primero de la Etica — “De
Deo” — Spinoza se propone ensefiarnos a pensar la totalidad de lo
real, la plenitud del ser, y a esta idea omniabarcativa la llama Dios;
luego, recurriendo a un argumento a priori, pretende demostrar que
es impensable que Dios no exista, es decir, Dios, la totalidad de lo
que es, existe necesariamente, y no cabe pensar que no exista. Existe
todo lo posible; lo que no existe, no era realmente posible. Suponer
que lo que existe pudo no haber existido y, mas grave ain, suponer
que pudo no haber existido nada, son engafios de la imaginacién y
formas incorrectas, aunque en cierto sentido inevitables, de pensar.

No es proposito de este trabajo internarse en el laberinto de las
demostraciones de la Etica, pero si comprender qué es lo que estd en
juego en la proposicion 11, cuyo titulo dice:

Véase, A. Donagan, Spinoza, Harvester, 1988, capitulo 1.

Baruch Spinoza, Etica demostrada segiin el orden geométrico.
Introduccion, traduccion y notas de Vidal Pena, Madrid, Alianza, 1987.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

Dios, 0 sea una substancia que consta de infinitos atributos, cada
uno de los cuales expresa una esencia eterna e infinita, existe
necesariamente.

Se trata, una vez mds en la historia de la filosofia, de una prueba
a priori de la existencia de Dios, pero esta vez entendiendo por
Dios la realidad infinita, y no un ser trascendente a su creacion. La
Demostracion de esta Proposicion es escueta:

Si niegas esto — desafia Spinoza al lector — concibe, si es posible,
que Dios no existe. En ese caso, (por el axioma 7) su esencia
no implicard la existencia. Pero eso (por la Proposicion 7) es
absurdo: luego Dios existe necesariamente.

Antes de examinar la segunda demostracion que ofrece esta Proposi-
cion, miremos la brajula de la historia de la filosofia y detengamonos
a recuperar el norte y proposito de la argumentacion de Spinoza.
La historiografia filosofica ubica a Spinoza dentro de la corriente
racionalista, y es posible retrotraer este itinerario racionalista hasta
Parménides y su identificacion de ser y pensar. Todo lo que es, es pen-
sable, y es absurdo postular a la vez la existencia de algo y ubicarlo
fuera del alcance del pensamiento. Todo lo que se piensa de manera
rigurosamente racional, es o existe. Y asi como todo lo que es, es pen-
sable, todo lo que se piensa, es. Ser y pensar son coextensivos.
Sobrevolemos ahora quince siglos de filosofia y encontremos a
San Anselmo y a su argumento de la existencia de Dios, que retomara
Descartes y que Kant titulard como argumento ontoldgico. Anselmo
nos invita a pensar en algo mds grande de lo cual nada pueda pensarse.
Agrega que aquello nada de lo cual mas grande pueda pensarse debe
existir no s6lo en mi pensamiento, sino en mi pensamiento y en la
realidad (realidad exterior a nosotros, y no una mera idea o fantasia
de nuestra mente), e identifica a esta idea con la idea de Dios. En
cierto sentido, Anselmo es sucesor del racionalismo de Parménides
al invitarnos a pensar con coherencia extrema una idea y reconocer
la evidencia de su existencia real, es decir, no como una mera ficcién
de nuestra imaginacion. Ahora bien, Anselmo — San Anselmo — no
cree, jamdas pudo haber sido santo y haber creido que Dios tenia
una existencia material, que existia ahi fuera, como un arbol o una
montafa, ni siquiera como el conjunto de la totalidad de arboles,
montafias y cosas duras que pueblan el espacio. Tal como ocurre

_So_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razén suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

con Descartes, y por el mismo hecho de que ambos son cristianos, el
Dios cuya existencia demuestran no puede existir tal como existen
las cosas naturales. Quizds una manera preliminar de comprender
este problema consista en suponer que el Dios que demuestran
Anselmo y Descartes tiene una realidad propia, no sélo diferente de
las cosas materiales, sino también diferente del resto de mis ideas,
aunque mas no fuera porque se trata de una idea en algtn sentido
necesaria, que no puedo suponer su inexistencia, asi como puedo
suponer una realidad sin la idea de justicia o sin la idea de dolor de
muelas. El tradicional argumento ontoldgico de la existencia de Dios
es obviamente absurdo si pretendemos pasar de la idea de algo a la
existencia material. El argumento, hasta Descartes, no pide tanto,
ya que no le asigna a Dios una existencia mundana. Lo maravilloso
de Spinoza es que, en cierto sentido, si le exige a este argumento
la demostracion de la existencia necesaria de todo lo que vemos y
tocamos ya que, aunque sea de manera muy mediada e indirecta,
Dios es material o, mas precisamente, extenso.

Continuemos con el examen de la Proposicion 11. La segunda
demostracion de la existencia de Dios que Spinoza ofrece en esta
misma Proposicién 11, comienza enunciando el doble principio de
razon suficiente, ya antes mencionado:

Debe asignarsele a cada cosa una causa, o sea, una razon, tanto
de su existencia, como de su no existencia. Por ejemplo, si un
triangulo existe, debe darse una razon o causa por la que existe,
y si no existe, también debe darse una razén o causa que impide
que exista, o que le quita su existencia.

Claramente esta formulacion del principio de razon suficiente, con su
doble circulacion, ya no da lugar a una asimetria ontoldgica: la nada
no es ni mas simple, ni mas obvia, que el ser. Podemos partir de la hi-
potesis de que nada pudo haber existido, y preguntarnos por qué existe
algo; o podemos partir de la hipotesis contraria, suponer que en princi-
pio existe una plenitud o totalidad de realidad y que hay que dar razon
acerca de por qué algunas cosas no se incluyeron en esa totalidad.
Como no se trata de una novela de misterio sino de una inter-
pretacion, quizds algo personal y forzada, de la primera parte de la
Etica, no cometo una grave infidencia anticipando la respuesta. Ade-
mas de polemizar contra Descartes y demostrar que es incongruente

_5 I—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

suponer que haya dos, o mas, substancias, Spinoza — si se me permite
este anacronismo — critica por anticipado a Leibniz, ya que en su me-
tafisica la pregunta fundamental queda respondida — o, mejor dicho,
directamente anulada — desde el principio, ya que no debemos co-
menzar suponiendo la nada, sino la plenitud del ser o de la realidad;
ademads, nos ensefiard a pensar esa plenitud como infinita, es decir,
que nada le falta ni queda fuera, sino que todo lo abarca. También
nos explicard el motivo por el cual, pese a pensar dicha plenitud o
substancia tnica, nosotros, entes finitos, seguimos preguntando por
qué el seleccionado de futbol de nuestro pais no logrd un triunfo o
por qué el edificio de al lado es blanco, y no gris. Pero atribuira el
origen de estas preguntas a un conocimiento siempre imperfecto de
la serie de causas que determina que las cosas sean tal como son, y no
de otra manera. En sintesis, Spinoza nos ensefiard, o al menos preten-
de ensenarnos, a pensar en una totalidad infinita, que sea a su vez la
suma de todas las razones o causas, y causa de si misma.

El desarrollo de esta segunda demostracion continta con la dis-
tincion entre una causa o razén que estd contenida en la naturaleza
de una cosa, y una causa o razén que esta fuera de la naturaleza de la
cosa. Por ejemplo, la razén por la que un circulo cuadrado no existe
la indica su misma naturaleza: ya que ello implica, ciertamente, una
contradiccion. Este primer ejemplo del circulo cuadrado tiene una
ventaja didactica. El mero examen de la idea de circulo cuadrado nos
permite afirmar, independientemente de toda experiencia, es decir,
puramente a priori, que no encontraremos en el mundo una instancia
de la misma. El pensamiento puro tiene algo que decir acerca de la
realidad, de la existencia, o al menos, en este caso, de la inexistencia.

El segundo ejemplo que encontramos en esta Proposicion es a la
vez clasico vy, en principio, problematico. Dice Spinoza:

“Y al contrario, la razén por la que existe una substancia se
sigue también de su sola naturaleza, ya que, efectivamente, ésta
implica la existencia (ver Proposicién 7).”

Aun cuando Spinoza presente ambos ejemplos como si fuesen igual-
mente obvios, a nosotros nos parece evidente afirmar, a partir de la
nocion de circulo cuadrado, que tal cosa no existe, pero no nos pa-
rece igualmente obvio afirmar, a partir del examen de la naturaleza
de la substancia, que ésta exista. La via positiva, es decir, afirmar

_52_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razén suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

que algo existe porque no puedo pensarlo sino como existiendo, nos
resulta mucho mds paraddjica. Pero es precisamente esto lo que Spi-
noza nos quiere ensefiar a pensar.

Tanto el ejemplo del circulo cuadrado como el de la substancia
corresponden a casos en los que la causa o razon de la existencia o
inexistencia pertenecen a la naturaleza de la idea examinada. Spinoza
continua afirmando que, en cambio:

La raz6n por la que Juan o esta mesa existen 0 no existen, no se
sigue de su naturaleza, sino del orden de la naturaleza corporea
como un todo: pues de tal orden debe seguirse, o bien que Juan
o la mesa existen ahora necesariamente, o bien que es imposible
que existan ahora.

“Y eso es patente por si mismo”, concluye Spinoza, como si acabara
de enunciar un axioma, imposible de ser negado por una mente aten-
ta. Efectivamente, no parece ser una afirmacion dificil de aceptar, ya
que, para cualquier cosa que exista o hecho que acaezca, siempre pre-
guntaremos por su causa. E imaginando que algo pudo haber existi-
do o acaecido pero que, de hecho, no ocurrié o existid, seguramente
concluiremos que no se dieron todas las causas para que tal cosa
exista o tal hecho se produzca. En el ambito de nuestra experiencia,
nos resulta natural pensar en términos de causas y efectos.

De aqui Spinoza concluye con una asimetria ontoldgica inversa:

De donde se sigue que existe necesariamente aquello de lo que
no se da razén ni causa que impida que exista.

Tomemos esta afirmacion como uno de los principios fundantes de la
metafisica de Spinoza y démosle el nombre de principio de plenitud,
ya que asi han sido designadas variantes de este pensamiento en otros
autores’.

Continua Spinoza:

“Asi pues, si no puede darse razén o causa alguna que impida
que Dios exista o que le prive de su existencia, habrd que
concluir, absolutamente, que existe de un modo necesario. (...)
No pudiendo, pues darse una razén o causa, que impida la
existencia divina, (...) Dios existe necesariamente.

5 Véase Arthur O. Lovejoy, The Great Chain of Being, A Study of the
History of an Idea. The William James Lectures delivered at Harvard
University, 1933, Cambridge, Mass., 1936.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

En esta misma proposicion 11 encontramos una tercera prueba de la
existencia de Dios. Recurre a esa otra equivalencia de Dios, de natu-
raleza y de substancia: en este caso, Dios es potencia. El argumento
de Spinoza se desarrolla de la siguiente manera:

Poder existir es potencia y, por el contrario, no poder existir —
asi como también: poder no existir — es impotencia. Por lo tanto, si
lo que ahora existe necesariamente no es un ser infinito sino entes
finitos — i.e. que pueden dejar de existir — entonces hay entes finitos
mas potentes que el Ser absolutamente infinito, y Spinoza encuentra
que esto es absurdo. Concluye, entonces, que, o nada existe, o existe
también necesariamente un Ser absolutamente infinito. Ahora bien,
Nnosotros existimos, 0 en Nosotros O en otra cosa que existe necesaria-
mente. Por consiguiente, un Ser absolutamente infinito, Dios, existe
necesariamente. En el Escolio anade que, siendo potencia el poder
existir, se sigue, que cuanta mas realidad compete a la naturaleza de
una cosa, tantas mds fuerzas tiene para existir por si; y, por tanto,
un Ser absolutamente infinito, o sea Dios, tiene por si una potencia
absolutamente infinita de existir, y por eso existe absolutamente.

Hasta aqui Spinoza se ha venido ocupando de Dios. Veamos
como resignifica la creacion.

En la Proposicion 16 obtenemos un indicio de como Spinoza
reemplaza el acto creador del Dios biblico, por una explicacion me-
tafisica. Esta Proposicion tiene la peculiaridad de no depender de nin-
guna otra. En su demostracion Spinoza s6lo recurre a una Definicion.
Podria ser considerada como un axioma, pero es proposicion porque
la demuestra.

Su enunciado es:

De la necesidad de la naturaleza divina deben seguirse infinitas
cosas de infinitos modos (esto es, todo lo que puede caer bajo un
entendimiento infinito).

Ya en el temprano Tratado de la reforma del entendimiento, Spinoza
habia comprendido que la verdadera definicion no es la que sefnala
el género y la especie de lo definido, sino la que expresa la causa
eficiente.® En la demostracion de la Proposicion 16 agrega que esta
debe ser patente para todos, sélo con que consideremos que de una

¢ Carl Gebhardt, Spinoza Opera, Heidelberg, C.Winter, 4 vols., 1972,

(Primera edicion, 1925); volumen II, 34.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razén suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

definicion dada de una cosa cualquiera concluye el entendimiento
varias propiedades que se siguen realmente, de un modo necesario,
de dicha definicion (esto es, de la esencia misma de la cosa), y tantas
mds cuanta mayor realidad expresa la definicion de la cosa definida.
Pero como la naturaleza divina tiene absolutamente infinitos atribu-
tos (por la Definicién 6), cada uno de los cuales expresa también una
esencia infinita en su género, de la necesidad de aquélla deben seguir-
se, entonces, necesariamente infinitas cosas de infinitos modos (esto
es, todo lo que puede caer bajo un entendimiento infinito).

A quienes piensan que Dios era libre para crear o no crear un
mundo, y que bien pudo no haber creado nada, Spinoza les responde
en la Proposiciéon 17. En el Escolio se refiere a los que consideran que
Dios es causa libre porque puede, segun creen, hacer que no ocurran
— es decir, que no sean producidas por Dios — aquellas cosas que se
siguen de su naturaleza, esto es, que estan en su potestad. Pero esto es
lo mismo que si dijesen — razona Spinoza — que Dios puede hacer que
de la naturaleza del tridngulo no se siga que sus tres dngulos valen
dos rectos, o que, dada una causa, no se siga de ella un efecto, lo cual
es absurdo, pues ni el entendimiento ni la voluntad pertenecen a la
naturaleza de Dios.

Spinoza recuerda que en la Proposicion anterior, es decir la 16,
ya habia mostrado claramente que de la suma potencia de Dios, o sea
de su infinita naturaleza, han dimanado (effluxisse) necesariamente,
0 sea, se siguen siempre con la misma necesidad, infinitas cosas de in-
finitos modos, esto es, todas las cosas; del mismo modo que de la na-
turaleza del triangulo se sigue, desde la eternidad y para la eternidad,
que sus tres dngulos valen dos rectos. Por lo cual, la omnipotencia de
Dios ha estado en acto desde siempre, y permanecera para siempre
en la misma actualidad.

Cabe preguntar por qué podemos nosotros deducir todas las
consecuencias posibles a partir de la definicion del triangulo, pero no
podemos deducir todas las consecuencias posibles a partir de la defini-
cién de Dios o sustancia. La respuesta implica mostrar la abismal dife-
rencia entre el entendimiento infinito de Dios y el entendimiento finito
humano. Utilizamos el mismo término — “entendimiento” — en sentidos
totalmente diferentes, asi como llamamos “can” al perro y “Can” es el
nombre de una constelacion celeste. Esta distincion, sin embargo, no es
suficiente. Es imprescindible examinar como opera la relacion causa-

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

efecto cuando se aplica a la relacion entre Dios y los entes finitos, y
cuando la relacion causal se aplica a los entes finitos entre si. Spinoza
afirma que lo causado difiere de su causa precisamente por aquello
que en virtud de la causa tiene. Por ejemplo, un hombre es causa de
la existencia, pero no de la esencia, de otro hombre, pues esta es una
verdad eterna, y por eso pueden concordar del todo segin la esencia,
pero segun la existencia deben diferir, y, a causa de ello, si perece la
existencia de uno, no perecera por eso la del otro, pero si la esencia de
uno pudiera destruirse y volverse falsa, se destruiria también la esencia
del otro. Por lo cual, la cosa que es causa no solo de la esencia, sino
también de la existencia de algin efecto, debe diferir de dicho efecto
tanto en razon de la esencia como en razon de la existencia.

A fin de proseguir con nuestra interpretacion de Etica I y mostrar
que, si planteamos correctamente el problema del ser, comprendere-
mos que la nada no es una posibilidad real, debemos interrumpir la
secuencia deductiva del texto y retomarlo recién en la Proposicion 235,
donde leemos que Dios no es sdlo causa eficiente de la existencia de
las cosas, sino también de su esencia. En su Escolio, Spinoza remite
precisamente a la P 16, pues de esta se sigue que dada la naturaleza
divina, de ella deben concluirse necesariamente tanto la esencia como
la existencia de las cosas. En una palabra: en el mismo sentido en que
se dice que Dios es causa de si, debe decirse también que es causa de
todas las cosas. Su Corolario concluye que las cosas particulares no
son sino afecciones de los atributos de Dios, o sea, modos por los cua-
les los atributos de Dios se expresan de cierta y determinada manera.

Ahora bien, si miramos a nuestro alrededor e intentamos com-
prender como es que ocurren los fendmenos de la naturaleza, coinci-
diremos con lo que Spinoza sostiene en la P 28, a saber, que ninguna
cosa singular, o sea, ninguna cosa que es finita y tiene una existencia
determinada, puede existir, ni ser determinada a obrar, si no es deter-
minada a existir y obrar por otra causa, que es también finita y tiene
una existencia determinada; y, a su vez, dicha causa no puede tampo-
co existir, ni ser determinada a obrar, si no es determinada a existir y
obrar por otra, que también es finita y tiene una existencia determi-
nada, y asi hasta el infinito. Es decir, existe una relacion de causa y
efecto que es horizontal, segin la cual comprendemos que una cosa
afecta a otra. En la demostracion de esta proposicion surge uno de
los problemas mds “espinosos” del sistema: la relacién — o el abismo

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razo6n suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

—entre lo infinito y lo finito. Spinoza argumenta que todo cuanto esta
determinado a existir y obrar, es determinado por Dios. Pero lo que
es finito y tiene una existencia determinada no ha podido ser produ-
cido por la naturaleza, considerada en absoluto, de algin atributo de
Dios, pues todo lo que se sigue de la naturaleza, tomada en absoluto,
de algun atributo de Dios, es infinito y eterno. Ha debido seguirse,
entonces, a partir de Dios, o sea, de algun atributo suyo, en cuanto
se le considera afectado por algin modo, ya que nada hay fuera de
sustancia y modos, y los modos no son otra cosa que afecciones de
los atributos de Dios. Ahora bien: tampoco ha podido seguirse a par-
tir de Dios, o de algin atributo suyo, en cuanto afectado por alguna
modificaciéon que sea eterna e infinita. Por consiguiente, ha debido
seguirse de Dios, o bien ser determinado a existir y obrar por Dios,
o por algun atributo suyo, en cuanto modificado por una modifica-
cién que sea finita y tenga una existencia determinada. Ademas, esta
causa, o sea, este modo, a su vez, ha debido también ser determinado
por otra que es también finita y tiene una existencia determinada, y
a su vez esta ultima por otra, y asi siempre hasta el infinito. Podemos
saber que a partir de la definicién de Dios o sustancia deben seguirse
necesariamente una infinidad de modos; pero no podemos deducir
directamente de la definicién de Dios la existencia de las cosas que
en particular nos rodean (i.e. este caballo, esta tormenta), sino que
debemos explicarlas recurriendo a sus causas inmediatas y finitas.

Recuperemos la condicion de posibilidad de la pregunta fun-
damental: s6lo podemos preguntar por qué hay algo en vez de nada,
si admitimos la posibilidad de la nada, esto es, si reconocemos que
lo que hay bien pudo no haber sido. Es precisamente contra esta
comprension de lo existente como contingente que Spinoza dirige
sus dardos. La P 29 recupera la linea de argumentacion iniciada al
comienzo de Etica I con la primera definicion de causa sui, para afir-
mar: “En la naturaleza no hay nada contingente, sino que, en virtud
de la necesidad de la naturaleza divina, todo estd determinado a exis-
tir y obrar de cierta manera.”

El entramado de las proposiciones de la Etica, con sus imbricadas
argumentaciones, exige una fundamentacion mucho mds amplia de lo
expuesto hasta aqui. De todas maneras, resulta suficiente para advertir
que, precisamente por equiparar a Dios con la totalidad de lo real, y
demostrar su existencia necesaria mediante el argumento a priori, no

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

cabe formular la pregunta por qué hay algo mds bien que nada en el
sistema de Spinoza. Lo real, lo existente, no pudo no haber existido. La
nada no es una posibilidad. Tal como enuncia la Proposicion 30: “El
entendimiento finito en acto, o el infinito en acto, debe comprender los
atributos de Dios y las afecciones de Dios, y nada mds.” Ni Dios, ni no-
sotros, podemos pensar adecuadamente la nada o en nada: s6lo se puede
pensar en Dios — i.e. el ser —y en sus atributos y modos — i.e. los entes.

Ahora bien, si se retrocede un paso mds en la historia de la
filosofia se encuentran algunos textos de Descartes que seguramente
llamaron la atencién del joven Spinoza y, afios mas tarde, quizas tam-
bién de Leibniz. Por ejemplo, esta heterodoxa definicion de Dios que
encontramos en la Sexta Meditacion:

(...) por la naturaleza considerada en general, entiendo ahora
a Dios mismo, o bien el orden y disposicién que Dios ha
establecido en las cosas creadas’.

O el reconocimiento de que el principio de razon suficiente culmina en la
nocion de causa sui, con la que comienza Spinoza su sistema. En efecto,
en las Respuestas a las segundas objeciones, en el apéndice que lleva por
titulo: “Razones que prueban la existencia de Dios y la distincion que
hay entre el espiritu y el cuerpo humano, dispuestas de manera geométri-
ca”, entre los axiomas o nociones comunes escribe Descartes:

I. No existe ninguna cosa de la que no se pueda preguntar cual
es la causa por la que existe. Pues esto mismo puede preguntarse
acerca de Dios; no porque necesite de alguna causa para existir,
sino porque la inmensidad misma de su naturaleza es la causa o
razén por la que no necesita ninguna causa para existir®.

Cabe recordar, ademas, la célebre definicion de Los principios de la
filosofia, 51:

Por substancia no podemos entender ninguna otra cosa sino la
que existe de tal manera que no necesita de ninguna otra para
existir. Y, en verdad, substancia que no necesite en absoluto de
ninguna otra s6lo puede concebirse una: Dios’.

7 Adam et Tannery, Oeuvres de Descartes, 13 vol., Paris, 1891-1912 y
reediciones. Vol. IX, 64. Traduccion de Ezequiel de Olaso, en Descartes,
Obras escogidas, Buenos Aires, Charcas, 1980.

AT, IX, 123.

Descartes, op.cit. traduccion de Ezequiel de Olaso, p. 333.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

El principio de razén suficiente en Spinoza Methodus N° 4 (2009)

Estas definiciones muestran hasta qué punto Spinoza es un cartesiano
radicalizado y extremista. Pero el texto que quizds mas pudo haber
fascinado al joven Spinoza, y horrorizado afios mas tarde a Leibniz, es
uno en el que Descartes concluye que a Dios le daba lo mismo crear, o
no crear, el universo. En efecto, en sus Respuestas a las sextas objecio-
nes, Descartes afirma que:

Dios ha deber sido totalmente indiferente con respecto a crear
las cosas que ha creado. Pues si alguna razén, o algin bien
aparente, hubiese precedido su preordenaciéon de las cosas, sin
dudas lo habria determinado a crear lo que era mejor; pero, por
el contrario, dado que Dios se decidié a hacer las cosas que de
hecho estdn o suceden en este mundo, es por este motivo que
ellas son, tal como estd escrito en el Génesis, buenas; esto es,
la razén de su bondad depende del hecho de que Dios quiso
crearlas!.

Descartes parece adherir asi a una tradicion teologica que enfatiza la
perfeccion de Dios y consecuentemente afirma que Dios nada necesita,
pues ya es perfecto. Nada en su naturaleza esencial hacia necesario
o deseable para él crear un mundo poblado de seres imperfectos. El
acto de creacion debe concebirse como siendo enteramente carente
de fundamento y arbitrario en si mismo, y por lo tanto también en lo
que esta creacion incluye o excluye. Dios no puede quedar atado o
limitado por el principio de razon suficiente.

Mads aun, segin Descartes, esta dependencia de las cosas del
poder absoluto de Dios, no abarcaba tan s6lo su existencia, sino
también sus esencias o “naturalezas”. Nada hay en la esencia de
“triangulo” que haga intrinsecamente necesario que la suma de
sus angulos interiores sea equivalente a dos rectos, ni nada en la
naturaleza del nimero por lo cual dos mis dos sumen cuatro. Las
que para nosotros aparentan ser “verdades eternas” son en realidad
“determinadas por la voluntad de Dios quien, como legislador
soberano, las ha ordenado y establecido desde la eternidad”.

En conclusién, dentro del marco de esta teologia radical, no hay
ninguna razén para que Dios haya creado este mundo, o un mundo,
tampoco hay razén para preguntar por qué hay algo mas bien que

10 Op.cit. loc.cit. Ya Platén en el Eutifrén habia preguntado si Dios quiere
ciertas cosas porque son sagradas en si mismas, o son sagradas porque
Dios quiere que asi sean.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

Methodus N° 4 (2009) Leiser Madanes

nada. Se puede demostrar que Dios es un ser necesario, y se puede
mostrar que en el mundo nada ocurre sin una causa. Pero no hay
ninguna razon para que el ser necesario haya creado este mundo.
Dios no pudo verse forzado u obligado, ya sea por una necesidad
légica o una inclinacion moral, a crea algo.

Releyendo a Leibniz a la luz de sus antecesores Descartes y Spi-
noza, podemos afirmar que, alli donde Descartes solo veia un Dios
omnipotente y arbitrario cuyo acto de creacion debe permanecer sin
fundamento, Leibniz intent6 restaurar la cadena de causas o razones
entre Dios y el mundo; y frente a Spinoza, que s6lo reconocia una ne-
cesidad logica, Leibniz quiso mostrar — quizas inutilmente — que esta
cadena de razones tenia, en ultima instancia, un propésito o fin moral.

BIBLIOGRAFiA

Adam et Tannery, Oeuvres de Descartes, 13 vol., Paris, 1891-1912 y
reediciones. Vol. IX, 64. Traduccion de Ezequiel de Olaso, en
Descartes, Obras escogidas, Buenos Aires, Charcas, 1980.

Carl Gebhardt, Spinoza Opera, Heidelberg, C.Winter, 4 vols., 1972,
(Primera edicion, 1925).

Couturat, L. ed. Opuscules et fragments inédits de Leibniz. Paris,
1903. Reimpresion: Hildesheim, Georg Olms, 1966.

Die philosophischen Schriften von G.W.Leibniz. Editados por C.J.
Gerhardt, 7 volumenes, Berlin, 1875-1890. Reimpresién Hildes-
heim: Georg Olms, 1965.

G.W. Leibniz, Escritos filosdficos, ed. Ezequiel de Olaso, traduccion de
T. Zwanck, Buenos Aires, 1982.

Heidegger, M. Einfiibrung in die Metaphysik. Tubingen, 1966.

Lovejoy, O. The Great Chain of Being, A Study of the History of an
Idea. The William James Lectures delivered at Harvard Univer-
sity, 1933, Cambridge, Mass., 1936.

_60_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:17. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-47

