
III. Zurück zu welcher Normalität?

»Die Krise besteht gerade in der

Tatsache, daß das Alte stirbt und das

Neue nicht zur Welt kommen kann:

in diesem Interregnum kommt es zu

den unterschiedlichsten Krankheits-

erscheinungen.«

(Gramsci 1991/1930, S. 354)

In Antonio Gramscis Gefängnisheften finden wir eine Analyse, die in

unzähligen Aufsätzen und Medienbeiträgen in folgendem Wortlaut

zitiert wird: »Die alte Welt liegt im Sterben, die neue ist noch nicht ge-

boren: Es ist die Zeit der Monster«.1 Dabei ist Gramscis Original ebenso

interessant wie die verkürzte, ja, eigentlich verfälschte Übersetzung.

Seine Formulierung »fenomeni morbosi« bedeutet wörtlich morbide

Phänomene, eine andere Übersetzung spricht eher von Krankheits-

erscheinungen. Irgendwann wurden daraus in englischen und deut-

schen Übersetzungen »Monster«. Diese Übertragung ist faszinierend.

Heutzutage erscheint dieses Zitat aus den 1930er Jahren wie eine Vor-

wegnahme einer pandemischen Erfahrung: eine Zeit des Dazwischen.

Gramsci wirft einen scharfen Blick auf eine Zeit der Autoritätskrise

der 1930er Jahre in Europa und den beginnenden Faschismus als eine

Zeit, in der »die herrschende Klasse den Konsens verloren hat, das

heißt nicht mehr ›führend‹, sondern einzig ›herrschend‹ ist, Inhaberin

der reinen Zwangsgewalt« (Gramsci 1991/1930, S. 354). Es ist eine Zeit,

in der die Menschen »sich von den traditionellen Ideologien entfernt

haben, nicht mehr an das glauben, woran sie zuvor glaubten« (ebd.).

Gramsci spricht hier von der Zeit des italienischen Faschismus, die

sich auch als »Zeit der Monster« beschreiben lässt.Wenn wir Shildricks

1 Etwa https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html (11.07.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html
https://www.goethe.de/de/uun/pub/akt/g17/21250564.html


50 Post/pandemisches Leben

Vorstellung des Monströsen (2001) zu Hand nehmen und das Mons-

tröse nicht im Außen, sondern in unserem sozialen und persönlichen

Inneren verorten, gelingt es Gramsci weiterzudenken. Es gilt dann

vielleicht eine post/pandemische Zeit zu denken,  deren Gestaltung

gerade von unserer Fähigkeit abhängig bleibt, sich unserem Scheitern zu

stellen. Wo haben wir während der Pandemie versagt? Wie können

wir die Pandemie als Ausgangspunkt nutzen um das Monströse, das

Versagen und die Schwächen aktueller Regierungspraktiken zu sehen?

Erneut: Wir müssen uns dem Monströsen stellen.

In Gesundheit – eine Frage der Philosophie (2004/1978) betont Georges

Canguilhem, dass die »Gesundheit nach der Krankheit« eben nicht

»die frühere Gesundheit« sei. »Das klare Bewußtsein der Tatsache, daß

heilen nicht heißt, zurückzukehren, hilft dem Kranken in seiner Suche

nach einem Zustand geringstmöglichen Verzichts indem sie von der

Fixierung auf den früheren Zustand befreit.« (Canguilhem 2004/1978,

S. 50). Es ist eben dieses klare Bewusstsein, das in post/pandemischen

Zeiten vonnöten ist, um die Zukunft zu gestalten. Die COVID-19-

Pandemie hat uns etwa auf sehr schmerzhafte Weise verdeutlicht, wie

respektlos »in normalen Zeiten« mit dem Care-Bereich umgegangen

wurde. Angesichts der vielfachen Rede von »systemrelevanten« Berufen

während der Pandemie hat der Fachbereich Gesundheit und Soziales

der Gewerkschaft ver.di den treffenden Slogan »Wir sind relevant im

falschen System« popularisiert. Er verweist zum einen darauf, dass

das gegenwärtige System falsch ist. Die Krise des Gesundheitssystems

wurde durch ein Denken verursacht, das Gesundheitsversorgung auf

ökonomische Logiken reduziert. Deswegen weist der Slogan zum

anderen darauf hin, dass dieses System nicht erhaltenswert ist. Die

Bereichsleiterin Gesundheitspolitik bei ver.di wurde in einem In-

terview gefragt, was sie von Forderungen der Bertelsmann Stiftung

und der Nationalen Akademie der Wissenschaften Leopoldina aus

den vergangenen Jahren hält, insgesamt 1.400 Krankenhäuser in

Deutschland »zu schließen, um ›Überkapazitäten‹ abzubauen«. »Die

Gestaltung eines adaptiven Gesundheitssystems, das in der Lage ist,

auch Ausnahmesituationen wie eine Pandemie zu meistern kann«,

ist den Wissenschaftler*innen der Leopoldina zufolge »eine staatliche

Aufgabe«. Diese Ansicht führte während der Pandemie zu wachsendem

Widerstand, doch die Gewerkschaft fürchtet wohl zu Recht, dass die

Lehren, die aus der Pandemie gezogen werden, nicht weitreichend

genug sein könnten (ver.di 2020). Stefan Loos, Martin Albrecht &

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 51

Karsten Zich kommen in ihrer Studie nicht nur zu dem Ergebnis, dass

es in Deutschland zu viele Krankenhäuser gäbe. Sie schlagen vor, die

Zahl der Kliniken von 1.400 auf unter 600 zu verringern. Damit könne

»die Versorgungsqualität für Patienten verbesser(t) und bestehende

Engpässe bei Ärzten und Pflegepersonal (ge)milder(t)« werden (Bertels-

mann Stiftung 2019, o. S.). Angesichts der Pandemie und der Tatsache,

dass viele strikte Maßnahmen vor allem ergriffen wurden, um eine

Überlastung der Krankenhäuser zu vermeiden, muten derartige For-

derungen mehr als zynisch an. Es wurde nicht gefordert, mehr und

besser qualifiziertes Personal einzustellen oder dieses angemessen

zu vergüten. Ganz im Gegenteil, der Vorschlag lautete, Kliniken zu

schließen. Doch wer sollte in diesem Fall von der angeblich besseren

Versorgung profitieren? Nachdem die Ausmaße der Pandemie deutlich

geworden waren, konnte sich die Bertelsmann Stiftung vor empörten

Nachfragen kaum retten und reagierte auf ihrer Website darauf: Die

Pandemie sei ein besonderer Fall und würde keinerlei Aussagen über

eine gute Klinikstruktur in der Zukunft zulassen (Bertelsmann Stif-

tung 2019.) Dieser Einwand ist bestenfalls traurig: Ein kurzer Blick

auf die Epidemien und Pandemien der letzten Jahrzehnte hätte diesen

Expert*innen vor Augen führen können, dass immer mit einer Pan-

demie zu rechnen ist, und dass die COVID-19-Pandemie keineswegs

unvorhersehbar war. Dies ist nur ein Beispiel, das veranschaulicht,

dass es kaum darum gehen kann, zu einer vergangenen Normalität

zurückzugehen. Vielmehr muss nach Wegen in alternative Zukünfte

gesucht werden. Es ist bezeichnend, dass der Pflegebereich so viele

Jahre lang respektlos vernachlässigt wurde, um dann während der

Pandemie festzustellen, dass er angeblich ›sytemrelevant‹, also für

uns alle von enormer Wichtigkeit ist. Seit 2014 arbeitet das Netzwerk

Care Revolution in Deutschland, Österreich und der Schweiz, um ei-

ne angemessene gesellschaftliche Wertschätzung der Care-Arbeit zu

erringen. Das Netzwerk fordert unter anderem »neue Modelle von

Sorge-Beziehungen und eine Care-Ökonomie, die nicht Profitmaxi-

mierung, sondern die Bedürfnisse der Menschen ins Zentrum stellt,

und die Sorgearbeiten und Care-Ressourcen nicht nach rassistischen,

geschlechtlichen oder klassenbezogenen Strukturierungen verteilt.«

(Netzwerk Care Revolution o. J., auch Winker 2015)

Eine Rückkehr zur Normalität scheint für viele schon heute unmög-

lich zu sein, denn die Pandemie hat irreversible Spuren hinterlassen. So

beschreibt beispielsweise Long- COVID ein Syndrom, das bei COVID-

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Post/pandemisches Leben

19-Patient*innen noch nach ihrer eigentlichen Genesung auftritt. Be-

troffen sind hierbei vor allem die Atmung und die Konzentrationsfä-

higkeit. Das Nervensystem ist angegriffen, was zu verheerenden ge-

sundheitlichen Konsequenzen führen kann und soziale Effekte zeitigen

wird. »Klar […] ist«, schreibt Joachim Müller-Jung im April 2021 in der

FAZ, »dass der Sars-CoV-2-Erreger den Körper vieler Infizierter syste-

misch und damit an vielen Organen gleichzeitig beeinträchtigen kann.«

(Müller-Jung 2021, o. S.) Darüber hinaus werden die finanziellen Folgen

der Pandemiebewältigung gerade den Ärmsten der Armen und Län-

dern des Globalen Südens eine Rückkehr zur Normalität erschweren

oder gar unmöglich machen. Selbst das Begehren nach diesem Zurück

klingt mitunter schon zynisch. Im Globalen Süden wird es an vielen

Orten zu grausamen Hungersnöten kommen. Die Weltbank veröffent-

lichte im Oktober 2020 Ergebnisse einer Studie, die eine Ausbreitung

extremer Armut nahelegen:

»Es wird erwartet, dass die weltweite extreme Armut im Jahr 2020

zum ersten Mal seit über 20 Jahren ansteigen wird, da die Störung

durch die COVID-19-Pandemie die Kräfte der Konflikte und den Kli-

mawandel verstärken und beschleunigen, die den Fortschritt bei der

Armutsbekämpfung bereits jetzt schon verlangsamt haben.« (World

Bank 2020, o. S.)

Und, ja, die Pandemie wird Teil unseres Lebens bleiben. Sie wird unsere

Träume begleiten. Die Verluste, die wir haben erleidenmüssen, werden

sich einreihen in die Masse der Gespenster, die uns ohnehin verfolgen.

Wir werden nach Wegen suchen müssen, mit diesen Gespenstern zu

leben, ohne zu verzweifeln und ohne Trost in der Vorstellung zu su-

chen, dass unsere unglaubliche Stärke und Klugheit das Virus bezwun-

gen hätte. Post/pandemische Zeiten sind dekameronische Zeiten. Wir

werden uns Geschichten des Begehrens erzählen, doch die Pest des Vi-

rus wird uns immer begleiten. Es ist daher an der Zeit, die Erzählung

eines »guten Lebens« durch die eines »fragilen Lebens« zu ersetzen.

Das ›gute Leben‹ und die unerfüllte Sehnsucht

nach Gerechtigkeit

Martha Nussbaum (1999) schreibt in ihrem BuchGerechtigkeit und das gu-

te Leben in Anlehnung an Aristoteles, die wichtigste Aufgabe des Staates

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 53

bestehe darin, die Grundlagen für ein gutes Leben seiner Bürger*in-

nen zu schaffen. Der Staat habe nicht nur Sorge für denWohlstand der

Gesellschaft zu tragen, sondern auch für eine gerechte Verteilung des-

selben (ebd., S. 32ff.). »Die aristotelische Konzeption« besage, so Nuss-

baum, »daß die Aufgabe des Staates sowohl auf Breite als auch auf Tiefe

angelegt ist« (ebd., S. 33). Anders als Berlant mit ihrerThese vom »grau-

samen Optimismus« hält Nussbaum an der Normativität eines gelin-

genden Lebens und das damit einhergehende Glücksversprechen fest.

Wir wollen Nussbaums Ausführungen, die eine breite transdisziplinä-

re Rezeption und viel Zustimmung erfahren haben, zum Ausgangs-

punkt nehmen, um über die Normativität einer eurozentrischen, bür-

gerlichen Vorstellung vom guten Leben in post/pandemischen Zeiten

nachzudenken. In einer queer/pandemischen Analyse hinterfragen wir

den Sinn von Fähigkeitslisten. Dies soll nicht als naive Zurückweisung

jeglicher normativen Vorstellungen verstanden werden, schon aber als

queer/pandemische Hinterfragung, die insbesondere die Konsequen-

zen normativer Theorien für jene problematisiert, die diese Normen

nicht zu Erfüllen in der Lage sind oder nicht willens sind, diese zu er-

füllen.

Aristoteles folgend, bemerkt Nussbaum, dass es insbesondere zur

Überwindung der drängenden Probleme, die alle Menschen betreffen,

notwendig sei, gemeinsam über Wohlergehen und Gerechtigkeit nach-

zudenken. Nussbaum entfaltet in ihrem Buch den capabilities approach

(Fähigkeiten-Ansatz), der in vielen Felder (insbesondere in den Sozial-

wissenschaften und der praktischen Philosophie) stark rezipiert wird.

Dieser formuliert konkrete Kriterien für die Analyse individuellen

Wohlergehens und buchstabiert liberal-politische Überzeugungen aus.

Die Philosophin präsentiert eine Liste von Grundbefähigungen, die

erfüllt sein müssten, um ein menschliches Leben in Würde führen zu

können (Nussbaum 1999, S. 57f.). Die Neu-Aristotelikerin formuliert in

ihrem Buch verfassungsmäßige Minimalprinzipien, deren Garantie-

rung die menschliche Würde schützen sollen. Zwei Dinge interessieren

uns an Nussbaums Ansatz insbesondere: Zum einen fragen wir uns, ob

eine Idee des »guten Lebens«, wie sie Nussbaum entfaltet, in post/pan-

demischen Zeiten sich nicht endgültig disqualifiziert hat. Zum anderen

problematisieren wir die Verkopplung der genannten Befähigungen

mit dem Konzept des Menschseins, kann dies doch leicht eine Inter-

pretation nahelegen, die Subjekte aus dem Menschsein exkludiert,

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Post/pandemisches Leben

wenn auch die Idee dahinter ist, allen ein menschenwürdiges Leben zu

gestatten.

Da ist erstens die »Fähigkeit, ein menschliches Leben von norma-

ler Länge zu leben, nicht vorzeitig zu sterben oder zu sterben, bevor

das Leben so reduziert ist, daß es nicht mehr lebenswert ist.« (Ebd.,

S. 57) Doch was bedeutet eine »normale Länge« angesichts der Tatsa-

che, dass sich die Lebenserwartung gut situierter Menschen in Europa

nicht nur eklatant von der subalterner Menschen in Afrika unterschei-

det, sondern, dass in einer globalisiertenWelt, das Leben der einen vom

Leben der ›Anderen‹ abhängig ist? Und wer entscheidet darüber, wann

ein Leben nicht mehr »lebenswert« ist? Die zweite Fähigkeit betrifft

eine »gute Gesundheit« und die Möglichkeit sich »angemessen zu er-

nähren, eine angemessene Unterkunft und Möglichkeiten zu sexueller

Befriedigung zu haben, sich in Fragen der Reproduktion frei entschei-

den und sich von einem Ort zu einem anderen bewegen zu können«

(ebd.). Mobilität ist hier nicht nur Menschenrecht, sondern gewisser-

maßen auch Kriterium des Menschseins. Darauf folgt die »Fähigkeit,

unnötigen Schmerz zu vermeiden und freudvolle Erlebnisse zu haben«

(ebd.). Hier ließe sich fragen, ob die Unvermeidbarkeit von Schmerz

zwangsläufig die Fähigkeit untergräbt, Freude zu empfinden. Der vier-

ten Fähigkeit zum Gebrauch der Sinne und der Fantasie, »zu denken

und zu urteilen« (ebd.) können wir – wie eigentlich fast allen der von

Nussbaum aufgelisteten Fähigkeiten nicht nicht zustimmen. Und auch

die fünfte Fähigkeit, »Beziehungen zu Dingen und Menschen außer-

halb unser selbst« (ebd., S. 57f.) aufzubauen und die sechste Fähigkeit,

„Vorstellungen vom Guten“ zu entwickeln und kritische Überlegungen

„zur eigenen Lebensplanung“ anzustellen (ebd., S. 58) sind im Grun-

de nachvollziehbar. Des Weiteren nennt Nussbaum die »Fähigkeit, mit

anderen und bezogen auf andere zu leben«, andere Menschen zu ver-

stehen und Anteil an deren Leben zu nehmen, verschiedene soziale

Kontakte zu pflegen (ebd.) sowie die »Fähigkeit, in Verbundenheit mit

Tieren, Pflanzen und der ganzen Natur zu leben und sie pfleglich zu

behandeln« (ebd.). Nummer neun auf der Liste ist die »Fähigkeit, zu

lachen, zu spielen« und sich an »erholsamen Tätigkeiten« zu erfreu-

en (ebd.). Als zehnte Grundfähigkeit nennt die Autorin schließlich die

»Fähigkeit, sein eigenes Leben und nicht das von jemand anderem zu

leben« (ebd.). Abgesehen davon, dass unklar bleibt, wie ein »eigenes

Leben« definiert werden kann, fragt sich, wer eigentlich ein unabhän-

giges oder souveränes Leben führt und des Weiteren, ob dies tatsäch-

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 55

lich erstrebenswert ist. Nussbaums Liste endet mit der »Fähigkeit, sein

Leben in seiner eigenen Umgebung und seinem eigenen Kontext zu

leben.« (Ebd.) Zu berücksichtigen ist, dass es sich beim Fähigkeiten-

Ansatz um ein normatives Konzept handelt, um ein anzustrebendes

Ideal, das nicht die faktische Realität beschreibt. Dennoch ist es be-

denklich, wenn Nussbaum schreibt, »daß bei einem Leben, dem eine

dieser Fähigkeiten fehlt, ernsthaft bezweifelt werden kann, ob es ein

wirklich menschliches ist, unabhängig davon, was es sonst noch auf-

weist.« (Ebd.) Hieße das etwa, dass wir in pandemischen Zeiten, in de-

nen wir eben nicht mehr die Möglichkeit haben, uns »von einem Ort zu

einem anderen zu bewegen« (ebd., S. 57), wie eine der Grundfähigkei-

ten formuliert ist, unser Menschsein einbüßen? Wir stimmen hier der

vorsichtigen Kritik von Susan Wolf an Nussbaums Ansatz zu, wenn sie

bemerkt, dass der »Versuch, menschliches Leben zu definieren und ein

gutes menschliches Leben zu definieren […] eine riskante Angelegen-

heit« sei (1995, S. 109). Spitzen wir diese Perspektive queer/pandemisch

zu:Was ist mit Queers of Color, die stets damit rechnenmüssen, diskri-

miniert, verlacht oder beschämt zu werden? Führen diese keinmensch-

liches Leben? Wer zur jeweils hegemonialen sozialen Gruppe zählt, hat

in der Regel die Fähigkeit »zu lachen, zu spielen und Freude an erholsa-

men Tätigkeiten zu haben« (ebd., 58) – die neunte Grundfähigkeit. Aber

was, wenn ich zu einer Bevölkerungsgruppe zähle, die keine »erholsa-

men Tätigkeiten« kennt: Befinde ich mich dann außerhalb des Mensch-

seins? Die Pandemie hat mehr Menschen deutlich gemacht, was vie-

le bereits vorher wussten: Gerade das, was privilegierte Menschen als

normal erachten, ist hinterfragbar: die unbeschränkte Mobilität etwa.

Queers of Color zeigen sich nicht zufällig oft skeptisch gegenüber der

Idee eines guten Lebens. Ihnen erscheint das gute Leben eher als ein

relativ gutes Leben. Zudem kann über eine quer/pandemische Analy-

se die normative Gewalt verdeutlicht werden, die in Nussbaums Ansatz

unhinterfragt bleibt. Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Nor-

men, die nicht nur bestimmen, wer letztlich als Mensch zählt, sondern

die darüber hinaus bestimmen, was innerhalb eines spezifischen Kon-

texts intelligibel ist. Normative Gewalt, die Butler (1999) zufolge von den

Normen der Gesellschaft selber ausgeht und festlegt, markiert was als

nicht-normativ gilt. Diejenigen, die an die Ränder gedrängt werden,

werden daher nicht für ein gutes Leben kämpfen, sondern müssenWe-

ge finden, in Nischen ein lebbares Leben zu führen. Gleichzeitig wird

es in post/pandemischen Zeiten auch darum gehen müssen, der Fragi-

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Post/pandemisches Leben

lität des Sozialen und des Politischen ins Auge zu sehen, denn die »Zu-

kunft [à-venir] der Demokratie ist zugleich, wenn auch ohne Präsenz,

hic et nunc der Dringlichkeit, des Gebots als absoluter Dringlichkeit.«

(Derrida 2003a, S. 50)

Das Denken der Fragilität verweist darauf, dass nicht nur die einen

dem normativen Ideal eines guten Lebens näherkommen als andere,

sondern dass das gute Leben der einen auf dem schlechten Leben der

anderen beruht.Wir wissen beispielsweise, dass die Emanzipation wei-

ßer bürgerlicher Frauen in Westeuropa ohne die Ausbeutung von Frau-

en aus den Peripherien Europas und der ehemals kolonisierten Länder

nicht denkbar gewesen wäre. Letztere übernahmen etwa die Hausar-

beit sowie die Pflege von Kindern und alternden Menschen. Dadurch

wurden Erstere freigesetzt, konnten reisen, soziale Kontakte pflegen,

Karriere machen und sich um ihr Wohlbefinden kümmern. Freiheiten

sind nicht grundlos noch ungleich verteilt, sondern im Rahmen der be-

stehenden Gesellschaftsordnung zwangsläufig. So haben die Beiträge

aus dem Feld des »Afro-Pessimismus« (etwa Sharpe 2016) in den ver-

gangenen Jahren darauf aufmerksam gemacht, dass für Communities

von Black, Indigenous und People of Color (BIPoC) ein gutes Leben vor

allem bedeutet, zu überleben und sich in einer Situation einzurichten,

die immer prekär und potenziell lebensbedrohlich ist. Es ist ein Leben

in the wake, im Kielwasser, wie Sharpe schreibt. Was während der Pan-

demie viele so schmerzhaft erlebt und bekämpft haben, nämlich die

Beschränkung ihrer Mobilität, ist für viele Schwarze Menschen in den

USA eine eher gewöhnliche Erfahrung: »Beim wake work müssen wir

über Eindämmung, Regulierung, Bestrafung, Gefangennahme und Ge-

fangenschaft nachdenken und über die Art undWeise, wie die vielfälti-

gen Repräsentationen von Schwarzsein zumSymbol schlechthin für das

zum Tode verurteilte Weniger-als-Menschsein werden.« (Sharpe 2016,

S. 21) Sharpes Analyse, der wake work (der Kielwasser-Arbeit), fordert

uns auf, jene in den Blick zu nehmen, die die hehren Versprechen libe-

raler Demokratien stets in Form von Regulierungen und Strafen erfah-

ren mussten. Um den einen ein gutes Leben zu ermöglichen, mussten

immer andere ihr Leben geben.

In The Promise of Happiness kritisiert auch Sara Ahmed (2014) eine

Normativität des Glücklichseins und fragt provokativ, was denn daraus

folge, wenn wir unsere Wünsche und sogar unser eigenes Glück vom

Glück anderer abhängig machen. Ahmeds widerständige Figur des Kill-

joy (Spaßverderber*in) ist eine Figur, die das Leiden der ›Anderen‹ nicht

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 57

außer Acht lässt.Die feministische Killjoy ist keineswegs antisozial oder

narzisstisch, denn die Figur bleibt gebunden an die ›Anderen‹. Sie ver-

dirbt nur jenen den Spaß, die sich weigern der gewalttätigen Struktur

einer rassistischen und (hetero-)sexistischen Gesellschaft zu themati-

sieren. Ahmeds Ansatz verlegt das gute Leben nicht ins Morgen, aber

auch nicht in die Zeit vor der Pandemie. Er propagiert aber auch nicht

die Negativität oder das Antisoziale der Gegenwart. Feinfühlig skizziert

Ahmed, wie ein Leben widerständig bleiben kann, ohne sich zu zerstö-

ren und die ›Anderen‹ zu negieren. Eine Normalität, die ›Andere‹ ne-

giert, kann aus dieser Perspektive auch kein Zustand sein, zu dem wir

zurückkehren wollen. Denn das wäre die Suche nach dem partikularen

Glück derWenigen, die parasitär von demUnglück der ›Anderen‹ leben,

kurz: Rücksichtslosigkeit statt Verantwortung.

Wenn gut situierte Bürger*innen Europas in post/pandemischen

Zeiten über die Einschränkung ihrer touristischen Abenteuer klagen,

kommen wir nicht umhin, darüber nachzudenken, dass die Mehrheit

der Menschheit auf diesem Planeten niemals touristische Reisen wird

unternehmen können; dass Reisen zwar sicherlich bildet, aber auch auf

vielfältige Weise zerstörerisch ist. Es zerstört die Umwelt, aber auch

das Gleichgewicht des Zusammenlebens in den Tourismushochburgen:

Dort verteuert sich Wohnraum, Ressourcen werden knapp und Ruhe

zum Luxus. Denken wir an Städte wie Barcelona, Florenz oder Vene-

dig.

Wenn wir es zulassen, katapultiert uns das Trauma COVID-19 an

die Ränder. Uns begegnet dort ein wahres Palimpsest der Traumata,

das umso dichter wird, je verletzlicher die soziale Gruppe ist, die wir

dann in den Fokus nehmen.

Status necessitatis – Ausnahmezustand

Insbesondere zu Beginn der Pandemie waren viele Menschen tagein,

tagaus besorgt und zuweilen empört darüber, dass dieMaßnahmen, die

staatlicherseits zur Eindämmung der Pandemie getroffen wurden, an-

scheinend in keinem Verhältnis zu den Mortalitätsraten standen. Man-

che sahen hier eine Biomacht amWerk, andere gar dämonische Zirkel,

denen es nur darum ginge, die Welt zu beherrschen. Ein kurzer Blick

in die Geschichte der Pandemien zeigt, dass teilweise bereits viel gerin-

gere Mortalitätsraten zu sogar schärferen Maßnahmen geführt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Post/pandemisches Leben

Zahlreiche Beispiele dafür liefertMarkHonigsbaums BuchThePandemic

Century (2020). So wurden 1924 in den USA ganze Städte unter Quaran-

täne gestellt, weil ein Ausbruch der Pest vermutetwurde (ebd., S. 61). An-

fang der 1970er Jahre, als eine Schweinegrippe-Pandemie vorhergesagt

wurde, überzeugte US-Präsident Gerald Ford den US-amerikanischen

Kongress davon, ein 135 Millionen Dollar schweres Paket zu genehmi-

gen »um jedenMann, jede Frau und jedes Kind in den Vereinigten Staa-

ten zu impfen« (Ford zit. n. ebd., S. 121). Dies führte übrigens auch zu

einer polemischen Diskussion über Impfrisiken, weshalb in den 1970er

Jahren in den USA mit allen Mitteln versucht wurde, Impfgegner*in-

nen von den Vorteilen einer Impfung zu überzeugen (ebd., S. 122). Ge-

schichte wiederholt sich immerfort. Wie Honigsbaum bemerkt, neigen

wir dazu zu vergessen, welche Risiken wir trugen, als es noch keine

Impfungen, kein Penicillin und keine Antibiotika gab, als die Kinder-

lähmung in Europa grassierte und die Cholera sowie die Pocken Tau-

senden Menschen frühzeitig das Leben nahm.

Den Zynismus und die Kaltschnäuzigkeit einiger privilegierter

Menschen im Globalen Norden ignorierend, sollten wir uns dennoch

ernsthaft die Frage stellen, ob die Pandemie einen politisch beunruhi-

genden Ausnahmezustand etabliert hat, der post/pandemisch weiter

wirksam sein wird, wie es etwa Agamben (2021) diagnostiziert.

Der Ausnahmezustand bezeichnet zunächst einmal eine politisch-

juristische Situation, in der regierungstechnisch auf eine akute Be-

drohung reagiert wird. Nachdem das staatliche Gesundheitssystem

aufgrund der hohen Zahl der an COVID-19-Erkrankten zu kollabieren

drohte, rief Spanien für einige Monate einen estado de emergencia, einen

Regierungsnotstand aus. Frankreich rief den Gesundheitsnotstand

(l’état d’urgence sanitaire) aus. Die Bürger*innen erregten sich zunächst

eher wenig darüber. Vielleicht bewahrten sie die Ruhe, weil sie diesen

Zustand schon gewohnt waren. Immerhin wurde 2016 als Antwort auf

Terroranschläge in verschiedenen französischen Städten insgesamt

sechsmal der Ausnahmezustand ausgerufen. In Frankreich bedeu-

tet das, dass Verdächtige unter Hausarrest gestellt werden können.

Hausdurchsuchungen sind ohne richterlichen Beschluss möglich,

Computer können durchsucht und Internetseiten gesperrt werden.

Zudem können Treffpunkte und Veranstaltungsorte geschlossen und

Ausgangssperren verhängt werden. Komplette Stadtteile können –

ganz in kolonialer Manier – zu sogenannten Schutzgebieten erklärt

werden. Auch weil diese Befugnisse zum Teil auch nach Beendigung

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 59

des Notstands beibehalten wurden, sind sie beunruhigend, bedrohen

sie doch die Demokratie von innen heraus.

In einer Demokratie ist der Ausnahmezustand eine Anomalie. Er er-

laubt es einer demokratisch gewählten Regierung, stärker in das Leben

der Bürger*innen einzugreifen, als dies gemeinhin möglich sein sollte.

Eine Demokratie sollte die Ausrufung des Ausnahmezustands nur in

sehr ernsten Fällen vorsehen, etwa wenn das Leben der Bürger*innen

auf dem Spiel steht. Laut Gesetz verlangt der Ausnahmezustand nach

einemparlamentarischenMehrheitsvotum. In jenen europäischen Län-

dern, in denen während der COVID-19-Pandemie der Ausnahmezu-

stand verhängt wurde, debattierten die Parlamente zum Teil tagelang,

bevor sich entsprechende Mehrheiten für diesen einschneidenden Weg

fanden. Bei den Bürger*innen löste dies zumTeilMisstrauen und Ängs-

te aus. In seinen Buch Ausnahmezustand geht Agamben (2004) dieser

quasi-diktatorischen Situation nach, die Demokratien zuweilen zulas-

sen und die im schlimmsten aller Fälle etabliert und normalisiert wird.

Agamben schreibt:

»Der status necessitatis zeigt sich […] sowohl in der Form des Ausnah-

mezustands wie in derjenigen der Revolution, als eine zweideutige

und unsichere Zone, in der faktische Vorgänge, die per se extra- oder

antirechtlich sind, im Recht übergehen und in der Rechtsnormen

unbestimmt werden und in bloßes Faktum übergehen: d. h. als eine

Schwelle, auf der Faktum und Recht ununterscheidbar zu werden

scheinen.« (Agamben 2004, S. 38)

Eines der zentralen Beispiele, die Agamben anführt, ist die Verfassung

der Weimarer Republik, die in Krisensituationen einen Ausnahmezu-

stand vorsah. Artikel 48 der Reichsverfassung war als »Notverordnung«

bekannt. Er gab dem Reichspräsidenten das Recht, das Parlament zu

umgehen. Die allgemeine fehlende Akzeptanz der demokratischen Re-

publik bei einer Mehrheit der Bevölkerung gepaart mit der Außerkraft-

setzung der Legislative, die die Macht einem Präsidialkabinett anver-

traute, bedeutete schließlich das Ende der Republik und der Beginn ei-

ner Diktatur. In diesem Zusammenhang zitiert Agamben den Staats-

und Völkerrechtler sowie Nationalsozialisten Carl Schmitt. Dieser be-

merkte 1925, dass keine andere Verfassung »einen Staatsstreich so leicht

legalisiert, wie die Weimarer Verfassung« (Schmitt zit. ebd., S. 22). In

der Weimarer Republik wurde der Ausnahmezustand nicht weniger als

250-mal ausgerufen. In den letzten Jahren der Republik war der Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Post/pandemisches Leben

nahmezustand faktisch die Normalität. Die Demokratie war damit be-

reits außer Kraft gesetzt (ebd., S. 23). Im Gegensatz zur Diktatur, so

Agamben, handelt es sich beim Ausnahmezustand allerdings um ei-

nen rechtsfreien Raum, »eine Zone der Anomie, in der alle rechtlichen

Bestimmungen […] deaktiviert sind.« (Ebd., S. 62). Diese Anomie be-

günstige den Einfall des Faschismus. Aus diesem Grund nahm der Par-

lamentarische Rat, dessen Anliegen es war, nach dem Ende des Na-

tionalsozialismus eine möglichst stabile Demokratie aufzubauen, auch

kein Notverordnungsrecht ins Grundgesetz der Bundesrepublik auf.

Das sollte sich 1968 ändern, als die große Koalition aus CDU/CSU und

SPD unter Kurt Georg Kiesinger »unter großem Protest der Studieren-

denbewegung und der Gewerkschaften die Notstandsgesetze als Ergän-

zung zumGrundgesetz« erließ (Schrenk 2017, o. S.). Lea Schrenkmacht

allerdings sehr richtig darauf aufmerksam, dass in der Bundesrepublik

Deutschland ein Ausnahmezustand, »der Gewaltenteilung und Verfas-

sung außer Kraft setzt,« nach wie vor ein Tabu ist. Im Gegenteil und

auch im Gegensatz zu vielen anderen europäischen Staaten sieht das

Grundgesetz zum »Schutz vor einer neuen Diktatur« in Artikel 20 des

Grundgesetzes ein sogenanntesWiderstandsrecht vor: „(1) Die Bundes-

republik Deutschland ist ein demokratischer und sozialer Bundesstaat.

(2) Alle Staatsgewalt geht vom Volke aus. Sie wird vom Volke in Wahlen

und Abstimmungen und durch besondere Organe der Gesetzgebung,

der vollziehenden Gewalt und der Rechtsprechung ausgeübt. (3) Die

Gesetzgebung ist an die verfassungsmäßige Ordnung, die vollziehende

Gewalt und die Rechtsprechung sind an Gesetz und Recht gebunden. (4)

Gegen jeden, der es unternimmt, diese Ordnung zu beseitigen, haben

alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn andere Abhilfe nicht

möglich ist.“2

Agamben versteht den Ausnahmezustand aus der politisch-phi-

losophischen Betrachtung des abendländischen Rechtssystems. Das

Rechtssystem vereint die potestas, das normativ-rechtliche Element

und die auctoritas, ein anomischen Element mit dem das Recht über-

steigende Element, welches dann regulierend eingreift, wenn keine

rechtliche Grundlage gegeben ist. Diese beiden Elemente sind zugleich

Antagonisten und funktional miteinander verbunden, denn die potestas

benötigt die auctoritas, um zur Anwendung zu kommen. Doch diese

2 Siehe GG, Art. 20, https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html

(27.07.2021)

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_20.html


III. Zurück zu welcher Normalität? 61

Konstruktion lässt das Rechtssystem und damit auch die Demokratie

fragil zurück, so Agamben: »Der Ausnahmezustand ist das Dispositiv,

das in letzter Instanz die beiden Seiten der rechtlich-politischen Ma-

schine zum Ausdruck bringen und zusammenhalten muß und dabei

eine Schwelle der Unentscheidbarkeit errichtet, zwischen Anomie und

Nomos, Leben und Recht, auctoritas und potestas.« (Agamben 2004,

S. 101). Agamben zufolge leben wir bereits in einem kontinuierlichen

Ausnahmezustand, den er als herrschendes Paradigma des Regierens

bestimmt. Die Macht erhält sich durch den Ausnahmezustand, und

zwar selbst dann, wenn die Verbindung zwischen Leben und Recht, wie

er schreibt, fiktiv ist (ebd., S. 103). Angesichts der Pandemie haben fast

alle Staaten der Welt Notstandsverordnungen erlassen. Auf zum Teil

brachiale Weise wurden Menschen eingeschränkt und kontrolliert. In

mehreren Ländern wurden Infizierte in Sammelunterkünften isoliert,

zum Teil gegen ihren Willen (etwa in Singapur oder in Teilen Argenti-

niens). Das Zusammenkommen in Restaurants, Bars etc. wurde in fast

allen Ländern verboten oder zumindest stark reglementiert. In vielen

Ländern wurden Apps eingesetzt, um zwischenmenschliche Kontakte

zu kontrollieren und so Infektionswege zu erfassen. Tatsächlich wur-

den dabei unglaublich viele private Daten gesammelt. In Südkorea

hatte die Regierung gar Zugang zu den Telefonnummern Infizierter.

Selbst deren Bewegungsprofile konnten per GPS-Daten ausgewertet

werden. Überall traten Quarantänebestimmungen in Kraft. Diese

Aufzählung ließe sich unendlich weiterführen. Sie mahnt uns zur

Vorsicht, aber auch zur Kontextualisierung. So hat Deutschland zwar

zeitlich begrenzte Ausgangsbeschränkungen erlassen doch anders

als etwa Italien oder Spanien, zu keinem Zeitpunkt eine tatsächliche

Ausgangssperre verhängt. Auch sollte daraufhin hingewiesen werden,

dass das Deutsche Grundgesetz aus historischen Gründen keinen

Ausnahmezustand kennt. Nichtsdestotrotz zeigte sich der Jurist und

frühere Leiter des Politikressorts der Süddeutschen Zeitung, Heribert

Prantl, besorgt. In einem Interview mit der Berliner Zeitung im Januar

2021 bemerkt er, dass es das Wesen der Grundrechte sei,

»dass sie gerade in einer Krise gelten müssen. Deswegen heißen sie

Grundrechte. Sie sind die Leuchttürme, die in der Demokratie leuch-

ten. Es ist fatal zu glauben, man könne sie ja eine Zeit lang geringer

leuchten lassen. Diese Haltung erscheint mir aber dominant, wenn

ich die aktuelle Politik betrachte. Ich hätte mir nie vorstellen können,

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Post/pandemisches Leben

dass wir so intensive Beschränkungen unserer Freiheit erleben wer-

den.« (Maier 2021).

Das Grundgesetz sei kein »Larifari« und müsse ernst genommen

werden. Dabei weist Prantl auf die schrittweise Durchlöcherung des

ursprünglichen Grundgesetzes hin, die mit der Einführung von Not-

standsgesetzen 1968 begonnen habe. Eigentlich sollten diese in Zeiten

der Roten Armee Fraktion nur vorübergehend gelten, de facto seien sie

aber nicht mehr aus dem Grundgesetz wegzudenken. Prantl befürchtet

– nicht ganz zu Unrecht –, dass die Einschränkungen, die während

der Pandemie erlassen wurden zur post/pandemischen Normalität

werden. Denn, so Prantl, sie »können auch als Blaupause verwendet

werden, für das nächste Virus, für den nächsten Katastrophenfall.

Doch das Grundgesetz steht nicht unter Pandemievorbehalt.« (Ebd.)

Tatsächlich hat der Bundestag bereits am 25. März 2020 die epidemische

Lage von nationaler Tragweite festgestellt und diese im Juni 2021 zum

vierten Mal verlängert. Diese Situation geht mit deutlichen Grund-

rechtseinschränkungen einher, die durchaus bedenklich sind. Die

Juristin Anika Klafki (2020, o. S.) bemerkt hierzu pointiert:

»Wenn wir nun während der Corona-Pandemie alle unsere wohlbe-

dachten Schutzmechanismen der liberalen Demokratie über Bord wer-

fen […] dann birgt das […] große Gefahren für die Zeit nach Corona.«

Die Sorge darum, dass Grundrechtseinschränkungen in post/pan-

demischen Zeiten weiter bestehen könnten, zeigt, dass auch die De-

mokratie ein fragiles Konstrukt ist. Es verlangt unser aller Kraft, die-

se auch in Krisenzeiten zu schützen. Diese Fragilität der Demokratie

beschreibt Derrida in seinen Schriften Gesetzeskraft (Derrida 1991) und

Schurken (Derrida 2003a) virtuos mittels des Konzepts der »Autoimmu-

nität der Demokratie«. Diese bringe die Spannung zwischen Recht und

Gerechtigkeit zum Vorschein und helfe uns, die Ambiguität rechtlicher

Maßnahmen zum Schutz der Bevölkerung zu verstehen. Bei einer Au-

toimmunreaktion wenden sich Teile des Körpers gegen diesen selbst.

Anders ausgedrückt: ImKampf umSelbsterhalt zerstören Teile des Kör-

pers andere Teile, z. B. Zellen andere Zellen. »Wie wir wissen, ist ein

autoimmunitärer Prozess jenes seltsame Verhalten, bei dem ein Lebe-

wesen in quasi-suizidaler Weise ›selbst‹ daran arbeitet, seinen eigenen

Schutz zu zerstören, sich gegen seine ›eigene‹ Immunität zu immu-

nisieren.« (Derrida 2003b, S. 94) Eine ähnlich zerstörerische Kraft der

Autoimmunität, so Derrida, kenne auch die Demokratie, wenn sie das,

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zurück zu welcher Normalität? 63

was sie schützen sollte, zu zerstören drohe. Die Demokratie beharrt

Derrida zufolge auf Souveränität und nutzt, wenn es sein muss, auch

undemokratische Methoden, um sich selbst zu erhalten. Mitunter wird

die Freiheit eingeschränkt, um Freiheit zu garantieren (Derrida 2003a,

S. 55; auch Long 2013). Die Demokratie bleibt im Kommen, Derrida fol-

gend kann sie nie vollkommen realisiert werden. ImGegenteil: Für Der-

rida sind Autoimmunität und die damit einhergehenden (selbstzerstö-

rerischen) Prozesse der Demokratie eine notwendige Bedingung des

Ethischen innerhalb des Politischen: »Das bedeutet, daß sich die De-

mokratie schützt und erhält, indem sie sich beschränkt und damit sich

selbst erhält.« (Derrida 2003a, S. 59) Dieser double bind scheint schwer

aushaltbar und stellt gleichsam eine zentrale demokratische Heraus-

forderung dar. Andrea Timár weist darauf hin, dass Derridas Defini-

tion von Autoimmunität eher an Aids erinnert als an die allgemeine

Idee biologischer Autoimmunität: »Derridas Definition von Autoimmu-

nität erinnert in der Tat an die medizinischen Definitionen von AIDS,

aber anders als AIDS wird Autoimmunität in Derridas Denken zu ei-

nem politischen Konzept.« (Timár 2015, S. 3) Die Autoimmunität wird

durch ein Virus hervorgerufen, das das Immunsystem angreift und auf

diese Weise sogenannten opportunistischen Infektionen die Möglich-

keit eröffnet, den Körper anzugreifen. Es ist höchst bedeutsam, dass

wir die Fragilität der Demokratie im Auge behalten und diese vor Au-

toimmunitätserkrankungen schützen. Post/pandemische Zeiten rufen

geradezu nach einer starken politischen Bildung und nach wehrhaften

Bürger*innen, die beispielsweise die Angriffe von rechts nicht zulassen

und der Normalisierung von Hass die Stirn bieten.

2002 veröffentlichte der italienische Philosoph Roberto Esposito

sein Buch mit dem Titel Immunitas. Fast zwanzig Jahre später erscheint

es mit einer Vorbemerkung in zweiter Auflage auf Deutsch. Die These,

die Esposito darin vertritt, fügt sich ein in unsere Vorstellung von

Fragilität: »Nach der Logik der Immunität betrachtet«, so Esposito,

»erscheint das Negative als ein ambivalentes Phänomen, das sowohl

schützend als auch bedrohlich wirkt, sobald eine gewisse Schwelle

erreicht wird.« (Esposito 2020, S. 9) Dem radikalen Übel stellt er kein

absolut Gutes gegenüber. Vielmehr erscheint das Negative mit dem

Positiven vermischt zu sein (ebd.). Ähnlich wie Shildrick das Monströse

nicht im Außen verortet und etwa Hannah Arendt das Böse nicht

getrennt vom Guten betrachtet, sieht auch Esposito das Negative als

etwas Ambivalentes an, das beunruhigt und irritiert zugleich. Wo

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/
http://etal.hu/en/author/timar/


64 Post/pandemisches Leben

Derrida von Autoimmunität spricht, schreibt Esposito von Immunität.

Dabei entfaltet er sein Konzept der Immunität, indem er medizinische,

juristische und politische Diskurse zusammenführt und versucht zu

verstehen, wie in einer Situation, in der alle Angst vor einer Infektion

haben, ein Rückzug aus der Gemeinschaft stattfindet. Um sich nicht

zu infizieren, ist eine soziale Distanzierung angeraten, oder aber wir

lassen uns auf das Übel ein, hoffen gar auf eine Infizierung, um damit

einen Immunisierungsprozess anzuregen. Doch der »Mechanismus

der Immunität nimmt den Charakter eines regelrechten Krieges an, in

dem es um Kontrolle, und letzten Endes um das Überleben des Körpers

angesichts von äußeren Invasoren geht, die ihn zuerst zu besetzen und

dann zu zerstören suchen« (ebd., S. 222).

Derrida machte mit seiner Idee des phármakons (die Esposito auf-

greift, siehe ebd., S. 179ff.), darauf aufmerksam, dass das, was als gut

und hilfreich gilt, durchaus böse und destruktiv sein kann: So kann Gift

zur Medizin werden und Medizin zum Gift. Diese Unentscheidbarkeit

ist es, die das Leben, ebensowie die Politik, die Körper und das Kollektiv

in Fragilität ummantelt. Das, was uns schützt, kann uns töten. Antivi-

renprogramme können Computer infizieren, und jeder Versuch, über

jeglichen Zweifel erhaben zu sein, könnte unser Todesstoß sein. Espo-

sito beobachtet sehr richtig, dass wir heutzutage unseren Schutz nicht

dem »tatsächlichen Gefahrenniveau« anpassen, sondern dass die »Ge-

fahrenwahrnehmung dem Schutzbedürfnis« angepasst wird, »wodurch

der Schutz selbst zu einem der größten Risiken wird.« (Ebd., S. 42) Die

Alternative kann nun nicht sein, gänzlich auf Schutz zu verzichten oder

die Gefahr zu negieren. Stattdessen plädieren wir dafür, die Ideen des

Risikos und der Sicherheit genauer zu betrachten.

In Anbetracht der hier vorgestellten Diskussionen müssen wir wohl

feststellen, dass es keine Antwort auf die Frage geben kann, ob es ein

Zurück zur Normalität geben wird. Schon die Frage an und für sich ist

problematisch, geht sie doch von der Vorstellung einer unhinterfragten

Normalität aus. Die Idee des guten Lebens kann letztlich nur denjeni-

gen attraktiv erscheinen, für die ein solches vorstellbar und greifbar

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005 - am 13.02.2026, 13:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459386-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

