256

and the subsequent Marshall (1999) and the Bernard de-
cisions (2005) in particular, that define twenty-first-cen-
tury Mi’kmaw rights and claims to resources focusing on
extraction (not conservation) processes. While Hornborg
does deal with a very specific set of concerns by direct-
ing the reader to an important stage in struggle to have
Mi’kmaw rights to lands and resources recognized, both
the Supreme Court of Canada and the Mi’kmaq them-
selves have usurped Kluscap. Ultimately, litigation marks
a new set of strategies for present-day land claims and
rights to resources among the Mi’kmagq. In addition, ar-
guments for conservation against development, and the
interplay between different stakeholders’ perspectives are
more complex than described here. In more recent years,
federal, provincial, and reserve-based economic policies
and initiatives have had a profound impact on Mi’kmaw
lifeways. Within the larger Mi’kmaw community, the
majority of Mi’kmaq are not in favour of conservation
per se, but support modernist/development frameworks,
providing that the Mi’kmaq control rights to resources
and have some say in extraction processes. Significantly,
the twenty-first century has ushered in an entirely differ-
ent era of Mi’kmaw interaction with the environment than
the one described in “Mi’kmaw Landscapes.” In this au-
thor’s view, Hornborg offers a description of Mi’kmaw
ecology and conservation that does not address more re-
cent innovation and transformation. In light of which,
there remains a requisite sixth chapter that Hornborg fails
to supply; a lack thereof, pulls this text perilously close
to containment within a romanticized past: a pitfall that
Hornborg herself vehemently warns against.

In final assessment, “Mi’kmaq Landscapes. From Ani-
mism to Sacred Ecology” is required reading for scholars
and students specializing in Algonquian studies, particu-
larly in reference to the extensive historical research it
contains. While this work holds some promise, it should
not to be taken as a definitive portrait of Mi’kmaw envi-
ronmental and ecological lifeways and the philosophies
that inform the same. As noted, many new directions
have been taken and significant changes have occurred
in the decade since Hornborg completed the research for
this book. Angela Robinson

Hiiwelmeier, Gertrud, and Kristine Krause (eds.):
Traveling Spirits. Migrants, Markets, and Mobilities. New
York: Routledge, 2010. 218 pp. ISBN 978-0-415-99878-9.
(Routledge Studies in Anthropology, 4) Price: $ 97.20

Der vorliegende Sammelband geht aus einer Konfe-
renz hervor, die 2007 an der Humboldt-Universitéit zu
Berlin stattfand und eine Veranstaltung im Rahmen eines
mehrjihrigen Forschungsvorhabens zu transnationalen
Netzwerken, Religion und neuen Migrationsformen ist.

Gertrud Hiiwelmeier und Kristina Krause legen hier
einen Reader vor, der dem Titel in vielfacher Hinsicht ge-
recht wird. Es ist dies ein Beitrag zur Anthropologie der
Religion wie auch zur Migrationsforschung im 21. Jahr-
hundert und zeigt auf, welche Transformationsprozesse
durch globale Bevolkerungsbewegungen evoziert werden.
Basierend auf den elf Beitrdgen im Sammelband diskutie-

Rezensionen

ren die Herausgeberinnen in der Einleitung vier Themen-
cluster, die sich fiir die présentierten religionsanthropo-
logischen Untersuchungen in migratorischen Kontexten
als relevant herausstellten. Neben “portablen” religiosen
Praktiken und der zunehmenden Bedeutung von “Neuen
Medien” fiir die Mediation von religiosen Inhalten sind
okonomische Themen und Fragen von Ort und Entste-
hung neuer spiritueller “Rdume” maBgeblich.

Sozial- und KulturanthropologInnen sowie Religions-
wissenschaftlerInnen geben durch ihre langjdhrigen Feld-
forschungen, die grofteils durch einen “multi-sited ap-
proach” bestimmt waren (in Vietnam, Ghana, Kongo und
Botswana, auf den Komoren, in Haiti und Reunion, in
Schweden und diversen Residenzldnder der Migration
in Europa und Nordamerika), Einblicke in die Entwick-
lungen von religiosen Glaubenssystemen. Dabei werden
nicht allein die Persistenz und Transformation von Glau-
bensinhalten in den Herkunftslindern wie auch in den
Residenzldandern komparativ aufgezeigt, sondern auch
Transformationen soziodkonomischer Strukturen durch
deterritorialisierte Religionszugehorigkeit diskutiert. Die
Beitriige geben detaillierte Analysen der “symbolic geog-
raphies of the sacred” (Artikel von David Garbin) in einer
globalisierten Welt und lassen den Leser staunen, staunen
iiber die “Transportierbarkeit”, die Wirkungsweise und
Transformierbarkeit von Religionssystemen.

Spirituelle Medien aus Vietnam, die das len dong-Ri-
tual von Geisterbesessenheit praktizieren, haben in Kali-
fornien (vor allem im Silicon Valley) Tempel errichtet und
konnen im Gegensatz zum Herkunftsland, wo sie lange
nur illegal tétig sein konnten, ihre Dienste und Zeremoni-
en Offentlich bewerben und ihre Fihigkeiten an eine ame-
rikanisch sozialisierte zweite Generation weitergeben. In
manchen afrikanischen Lindern (beispielsweise Gha-
na) sind (Frei-)Kirchen mit enormen Medienbotschaften
nicht nur im Sinne einer panafrikanischen Vision titig.
Pastoren sind religiose Botschafter und als charismati-
sche Fiihrer transnational aktiv, aber auch die gewohnli-
chen Gldubigen sehen in ihrem Migrationsvorhaben eine
“gottliche Mission” und haben dabei nicht nur ein enor-
mes sinnstiftendes Element, sondern eine Rechtfertigung
fiir thre Auswanderung. Klar ersichtlich wird das grofe
Konkurrenzverhiltnis zwischen den transnational agie-
renden charismatischen Bewegungen in manchen Her-
kunftsldndern (v. a. besprochen am Beispiel Ghana) wie
auch in den Residenzlidndern. Detailliert diskutiert wird
die Bedeutung der Religionszugehorigkeit fiir die sozia-
le Aufwirtsmobilitidt und den sozialen Status — besonders
gut wird dies am Beispiel der Pfingstkirche analysiert, die
ihre Mitglieder nicht alleine durch charismatische Per-
sonlichkeiten und Glossolalie “begeistert” und spirituelle
Unterstiitzung bietet. Religiose Inhalte werden mit un-
ternehmerischem “Geist”, mit Forderung 6konomischer
Selbstdndigkeit und Modernisierungsgedanken geschickt
verkniipft, weshalb von einer “entrepreneurial religious
ideology” und einem “‘social catapulting” (Rijk van Dijk)
gesprochen wird.

Gottesdienste vor allem von Freikirchen haben eine
eigene performative Qualitit und werden fast synchron
iber Neue Medien an die Mitglieder weltweit iibertragen.

Anthropos 106.2011

19.01.2026, 04:18:58.
1 o¢

Erlaubnls Ist

Inhalts Im

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256

Rezensionen

Dies trigt zur Entterritorialisierung von Glaubenssyste-
men weiter bei, weshalb von “localitites as articulated
moments” gesprochen wird. Orte fiir die Verrichtung von
Gottesdiensten findet man in den Residenzlidndern oft in
sogenannten “non-places” (nach Marc Auge), in den Au-
Benbezirken, in grolen Einkaufszentren, die am Wochen-
ende von Besuchern und Geistern anderweitig genutzt
werden. Fabrikhallen werden umfunktioniert, Tempel und
“warehouse churches” mit unterschiedlichen Dienstleis-
tungen und Moglichkeiten fiir religiose aber auch profa-
ne Veranstaltungen lassen performative Rdumlichkeiten
entstehen. Tempel, die in den Residenzldndern gegriindet
wurden, sind nicht allein Orte der Verehrung, des Wirkens
von Geistermedien, sondern konnen zu Orten der Kom-
merzialisierung werden, die spirituelle wie auch profa-
ne Dienstleistungen und Waren anbieten. Deshalb wird
in den Beitrigen von einem religiosen Unternehmertum
(Rijk von Dijk) und einer “spirit industry” (Kirsten W.
Endres) gesprochen.

Die einzelnen Beitrige des Sammelbandes erlauben
einen Vergleich von freikirchlichen und charismatischen
christlichen Bewegungen mit einst lokal/regional nun
transnational vertretenen Religionen, wie dem Glauben
an Ahnengeister oder die in Vietnam praktizierten Riten
von Dao Mau, einer Religion rund um eine Muttergott-
heit, die neben lokalreligiosen auch buddhistische und
taoistische Elemente beinhaltet. Hierin hat das len dong-
Ritual, eine Geisterbesessenheit, die durch mobile Me-
dien nun auch transnational praktiziert wird, eine beson-
dere Bedeutung. Aus den einzelnen Fallbeispielen geht
hervor, dass Religionssysteme in der postmodernen Welt
auch ein Motor fiir transnationale Mobilitit sein konnen
und je nach (nationalstaatlichen) Mdoglichkeiten zwischen
Offentlichkeit und Verborgenheit oszillieren und natiirlich
Spannung in religiosen Organisationen wie auch Ambiva-
lenzen im Dogma erzeugen.

Einige AutorInnen schlagen neue Ansitze vor, wie
beispielsweise Rijk van Dijk, der die Beziehung von Wirt-
schaft, Religion und Kultur in einer globalisierten Welt
durch das Konzept des “social catapulting” erklért: “to de-
scribe a process whereby migrants’ networks and church-
es ‘bounce’ their members onto the local market, produce
pressure to make these migrants engage with opportuni-
ties and challenges — perhaps even with most minimal
levels of support, preparation, or experience — while sanc-
tioning those who fail by marginalization and exclusion
from leading positions” (112).

Offen bleibt weiterhin, wie wir als Sozialanthropo-
logInnen mit klassischen theoretischen Ansitzen der
Kultur- und Sozialanthropologie, wie beispielsweise zu
Revitalisierungsbewegungen oder zu charismatischen Be-
wegungen, in diesen neuen postmodernen Themenfeldern
umgehen konnen.

Die Herausgeberinnen verzichten auf einen langat-
migen Uberblick iiber den Forschungsstand und den in
den Transnationalismusstudien oft angebotenen “frame-
works” und theoretischen Konzeptionen. Allerdings er-
moglicht eine umfassende Bibliografie in der Einleitung,
sich in die Materie einzuarbeiten und die Publikation auch
im Lehrbetrieb zu verwenden. Verweise auf Internetlinks

Anthropos 106.2011

19.01.2026, 04:18:58.
1 o¢

257

und Neue Medien finden sich in den Fufinoten — gerade
durch die Relevanz Neuer Medien wire es iiberlegenswert
gewesen, eine eigene Linkliste zu erstellen. Da mehrere
Artikel tiber dieselben Regionalgebiete oder Religionsge-
meinschaften sprechen, wiren auch mehr Querverweise
im Text hilfreicher fiir einen Vergleich.

Der vorliegende Sammelband fiillt nicht nur eine For-
schungsliicke, er zeigt neue Wege in den erst langsam ein-
setzenden Studien zu Religion in migratorischen Kontex-
ten auf und es ist dariiber hinaus ein Sammelband mit
unglaublich spannenden, dichten Beschreibungen und
Analysen. Maria Six-Hohenbalken

Hutter, Manfred: Handbuch Baha’1. Geschichte —
Theologie — Gesellschaftsbezug. Stuttgart: Verlag W.
Kohlhammer, 2009. 230 pp. ISBN 978-3-17-019421-2.
Preis: € 22.00

Hutter’s book is the first comprehensive introduc-
tion to the Baha’i Faith in German written from a study-
of-religions perspective. Previous German introductory
surveys were either written by adherents of this religion
themselves or published by church-affiliated organisations
or publishing houses such as the “Evangelische Zentral-
stelle fiir Weltanschauungsfragen” that deal with the rela-
tionship of the major churches to non-Christian religions.
Both types of publications contain basic methodological
problems. While Baha’i publications — despite their often
thoroughly academic tone — usually serve apologetic and
missionary purposes and aim at promoting the religion
within intellectual and academic circles, church-affiliat-
ed organisations not seldom consider critical engagement
with non-Christian religions to mean a theological evalua-
tion if not dismissal of a particular religion from a Chris-
tian perspective. Both approaches are insufficient and do
not meet the methodological standards of the study of re-
ligions with its emphasis on the nontheological and non-
confessional study of religious traditions. Hutter, whose
interest in Iranian religions has led him to undertake re-
search on this latest religion with origins in Iran, is one of
the few academics with research expertise on the Baha’is.
The Baha’i Faith originated in the 19th-century Middle
East in the sectarian milieu of Iranian Shii messianism.
Today it is globally spread with around 5 Mio adherents
and is the only modern movement with Islamic origins
that undertook a thorough break from Islam based on the
specific prophetic claims of its founding figures.

The book is divided into three sections dealing with
the history, theology, and interaction with society (Gesell-
schaftsbezug) of the Baha’i Faith respectively. The first,
historical part provides a succinct and accessible account
of the development of the Baha’i Faith from its roots in
the messianic movement of the Bab (1819-1850) in mid-
19th-century Iran to the leadership and prophetic claims
of Baha’v’llah (1817-1892) which led to the formation
of the Baha’i movement. The chapters on the globalisa-
tion and institutionalisation of the movement under the
successive leadership of Baha’w’llah’s male descendents,
‘Abdu’l-Baha (1844-1921) and Shoghi Effendi (1892—
1957), and the current leadership of the community by an

- P
Erlaubnls Ist Inhalts Im

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256

