
256

Anthropos  106.2011

Rezensionen

and the subsequent Marshall (1999) and the Bernard de-
cisions (2005) in particular, that define twenty-first-cen-
tury Mi’kmaw rights and claims to resources focusing on 
extraction (not conservation) processes. While Hornborg 
does deal with a very specific set of concerns by direct-
ing the reader to an important stage in struggle to have 
Mi’kmaw rights to lands and resources recognized, both 
the Supreme Court of Canada and the Mi’kmaq them-
selves have usurped Kluscap. Ultimately, litigation marks 
a new set of strategies for present-day land claims and 
rights to resources among the Mi’kmaq. In addition, ar-
guments for conservation against development, and the 
interplay between different stakeholders’ perspectives are 
more complex than described here. In more recent years, 
federal, provincial, and reserve-based economic policies 
and initiatives have had a profound impact on Mi’kmaw 
lifeways. Within the larger Mi’kmaw community, the 
majority of Mi’kmaq are not in favour of conservation 
per se, but support modernist/development frameworks, 
providing that the Mi’kmaq control rights to resources 
and have some say in extraction processes. Significantly, 
the twenty-first century has ushered in an entirely differ-
ent era of Mi’kmaw interaction with the environment than 
the one described in “Mi’kmaw Landscapes.” In this au-
thor’s view, Hornborg offers a description of Mi’kmaw 
ecology and conservation that does not address more re-
cent innovation and transformation. In light of which, 
there remains a requisite sixth chapter that Hornborg fails 
to supply; a lack thereof, pulls this text perilously close 
to containment within a romanticized past: a pitfall that 
Hornborg herself vehemently warns against. 

In final assessment, “Mi’kmaq Landscapes. From Ani-
mism to Sacred Ecology” is required reading for scholars 
and students specializing in Algonquian studies, particu-
larly in reference to the extensive historical research it 
contains. While this work holds some promise, it should 
not to be taken as a definitive portrait of Mi’kmaw envi-
ronmental and ecological lifeways and the philosophies 
that inform the same. As noted, many new directions 
have been taken and significant changes have occurred 
in the decade since Hornborg completed the research for 
this book.  Angela Robinson 

Hüwelmeier, Gertrud, and Kristine Krause (eds.): 
Traveling Spirits. Migrants, Markets, and Mobilities. New 
York: Routledge, 2010. 218 pp. ISBN 978-0-415-99878-9.  
(Routledge Studies in Anthropology, 4) Price: $ 97.20 

Der vorliegende Sammelband geht aus einer Konfe-
renz hervor, die 2007 an der Humboldt-Universität zu 
Berlin stattfand und eine Veranstaltung im Rahmen eines 
mehrjährigen Forschungsvorhabens zu transnationalen 
Netzwerken, Religion und neuen Migrationsformen ist. 

Gertrud Hüwelmeier und Kristina Krause legen hier 
einen Reader vor, der dem Titel in vielfacher Hinsicht ge-
recht wird. Es ist dies ein Beitrag zur Anthropologie der 
Religion wie auch zur Migrationsforschung im 21. Jahr-
hundert und zeigt auf, welche Transformationsprozesse 
durch globale Bevölkerungsbewegungen evoziert werden. 
Basierend auf den elf Beiträgen im Sammelband diskutie-

ren die Herausgeberinnen in der Einleitung vier Themen-
cluster, die sich für die präsentierten religionsanthropo-
logischen Untersuchungen in migratorischen Kontexten 
als relevant herausstellten. Neben “portablen” religiösen 
Praktiken und der zunehmenden Bedeutung von “Neuen 
Medien” für die Mediation von religiösen Inhalten sind 
ökonomische Themen und Fragen von Ort und Entste-
hung neuer spiritueller “Räume” maßgeblich. 

Sozial- und KulturanthropologInnen sowie Religions
wissenschaftlerInnen geben durch ihre langjährigen Feld-
forschungen, die großteils durch einen “multi-sited ap-
proach” bestimmt waren (in Vietnam, Ghana, Kongo und 
Botswana, auf den Komoren, in Haiti und Reunion, in 
Schweden und diversen Residenzländer der Migration 
in Europa und Nordamerika), Einblicke in die Entwick-
lungen von religiösen Glaubenssystemen. Dabei werden 
nicht allein die Persistenz und Transformation von Glau-
bensinhalten in den Herkunftsländern wie auch in den 
Residenzländern komparativ aufgezeigt, sondern auch 
Transformationen sozioökonomischer Strukturen durch 
deterritorialisierte Religionszugehörigkeit diskutiert. Die 
Beiträge geben detaillierte Analysen der “symbolic geog-
raphies of the sacred” (Artikel von David Garbin) in einer 
globalisierten Welt und lassen den Leser staunen, staunen 
über die “Transportierbarkeit”, die Wirkungsweise und 
Transformierbarkeit von Religionssystemen. 

Spirituelle Medien aus Vietnam, die das len dong-Ri-
tual von Geisterbesessenheit praktizieren, haben in Kali-
fornien (vor allem im Silicon Valley) Tempel errichtet und 
können im Gegensatz zum Herkunftsland, wo sie lange 
nur illegal tätig sein konnten, ihre Dienste und Zeremoni-
en öffentlich bewerben und ihre Fähigkeiten an eine ame-
rikanisch sozialisierte zweite Generation weitergeben. In 
manchen afrikanischen Ländern (beispielsweise Gha-
na) sind (Frei-)Kirchen mit enormen Medienbotschaften 
nicht nur im Sinne einer panafrikanischen Vision tätig. 
Pastoren sind religiöse Botschafter und als charismati-
sche Führer transnational aktiv, aber auch die gewöhnli-
chen Gläubigen sehen in ihrem Migrationsvorhaben eine 
“göttliche Mission” und haben dabei nicht nur ein enor-
mes sinnstiftendes Element, sondern eine Rechtfertigung 
für ihre Auswanderung. Klar ersichtlich wird das große 
Konkurrenzverhältnis zwischen den transnational agie-
renden charismatischen Bewegungen in manchen Her-
kunftsländern (v. a. besprochen am Beispiel Ghana) wie 
auch in den Residenzländern. Detailliert diskutiert wird 
die Bedeutung der Religionszugehörigkeit für die sozia-
le Aufwärtsmobilität und den sozialen Status – besonders 
gut wird dies am Beispiel der Pfingstkirche analysiert, die 
ihre Mitglieder nicht alleine durch charismatische Per-
sönlichkeiten und Glossolalie “begeistert” und spirituelle 
Unterstützung bietet. Religiöse Inhalte werden mit un-
ternehmerischem “Geist”, mit Förderung ökonomischer 
Selbständigkeit und Modernisierungsgedanken geschickt 
verknüpft, weshalb von einer “entrepreneurial religious 
ideology” und einem “social catapulting” (Rijk van Dijk) 
gesprochen wird.

Gottesdienste vor allem von Freikirchen haben eine 
eigene performative Qualität und werden fast synchron 
über Neue Medien an die Mitglieder weltweit übertragen. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:18:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256


Anthropos  106.2011

257Rezensionen

Dies trägt zur Entterritorialisierung von Glaubenssyste-
men weiter bei, weshalb von “localitites as articulated 
moments” gesprochen wird. Orte für die Verrichtung von 
Gottesdiensten findet man in den Residenzländern oft in 
sogenannten “non-places” (nach Marc Auge), in den Au-
ßenbezirken, in großen Einkaufszentren, die am Wochen-
ende von Besuchern und Geistern anderweitig genutzt 
werden. Fabrikhallen werden umfunktioniert, Tempel und 
“warehouse churches” mit unterschiedlichen Dienstleis-
tungen und Möglichkeiten für religiöse aber auch profa-
ne Veranstaltungen lassen performative Räumlichkeiten 
entstehen. Tempel, die in den Residenzländern gegründet 
wurden, sind nicht allein Orte der Verehrung, des Wirkens 
von Geistermedien, sondern können zu Orten der Kom-
merzialisierung werden, die spirituelle wie auch profa-
ne Dienstleistungen und Waren anbieten. Deshalb wird 
in den Beiträgen von einem religiösen Unternehmertum 
(Rijk von Dijk) und einer “spirit industry” (Kirsten W. 
Endres) gesprochen.

Die einzelnen Beiträge des Sammelbandes erlauben 
einen Vergleich von freikirchlichen und charismatischen 
christlichen Bewegungen mit einst lokal/regional nun 
transnational vertretenen Religionen, wie dem Glauben 
an Ahnengeister oder die in Vietnam praktizierten Riten 
von Dao Mau, einer Religion rund um eine Muttergott-
heit, die neben lokalreligiösen auch buddhistische und 
taoistische Elemente beinhaltet. Hierin hat das len dong-
Ritual, eine Geisterbesessenheit, die durch mobile Me-
dien nun auch transnational praktiziert wird, eine beson-
dere Bedeutung. Aus den einzelnen Fallbeispielen geht 
hervor, dass Religionssysteme in der postmodernen Welt 
auch ein Motor für transnationale Mobilität sein können 
und je nach (nationalstaatlichen) Möglichkeiten zwischen 
Öffentlichkeit und Verborgenheit oszillieren und natürlich 
Spannung in religiösen Organisationen wie auch Ambiva-
lenzen im Dogma erzeugen. 

Einige AutorInnen schlagen neue Ansätze vor, wie 
beispielsweise Rijk van Dijk, der die Beziehung von Wirt-
schaft, Religion und Kultur in einer globalisierten Welt 
durch das Konzept des “social catapulting” erklärt: “to de-
scribe a process whereby migrants’ networks and church-
es ‘bounce’ their members onto the local market, produce 
pressure to make these migrants engage with opportuni-
ties and challenges – perhaps even with most minimal 
levels of support, preparation, or experience – while sanc-
tioning those who fail by marginalization and exclusion 
from leading positions” (112).

Offen bleibt weiterhin, wie wir als Sozialanthropo-
logInnen mit klassischen theoretischen Ansätzen der 
Kultur- und Sozialanthropologie, wie beispielsweise zu 
Revitalisierungsbewegungen oder zu charismatischen Be-
wegungen, in diesen neuen postmodernen Themenfeldern 
umgehen können.

Die Herausgeberinnen verzichten auf einen langat-
migen Überblick über den Forschungsstand und den in 
den Transnationalismusstudien oft angebotenen “frame
works” und theoretischen Konzeptionen. Allerdings er-
möglicht eine umfassende Bibliografie in der Einleitung, 
sich in die Materie einzuarbeiten und die Publikation auch 
im Lehrbetrieb zu verwenden. Verweise auf Internetlinks 

und Neue Medien finden sich in den Fußnoten – gerade 
durch die Relevanz Neuer Medien wäre es überlegenswert 
gewesen, eine eigene Linkliste zu erstellen. Da mehrere 
Artikel über dieselben Regionalgebiete oder Religionsge-
meinschaften sprechen, wären auch mehr Querverweise 
im Text hilfreicher für einen Vergleich.

Der vorliegende Sammelband füllt nicht nur eine For-
schungslücke, er zeigt neue Wege in den erst langsam ein-
setzenden Studien zu Religion in migratorischen Kontex-
ten auf und es ist darüber hinaus ein Sammelband mit 
unglaublich spannenden, dichten Beschreibungen und 
Analysen.  Maria Six-Hohenbalken 

Hutter, Manfred: Handbuch Bahāʾī. Geschichte  – 
Theologie  – Gesellschaftsbezug. Stuttgart: Verlag W. 
Kohlhammer, 2009. 230 pp. ISBN 978-3-17-019421-2. 
Preis: € 22.00

Hutter’s book is the first comprehensive introduc-
tion to the Bahaʾi Faith in German written from a study-
of-religions perspective. Previous German introductory 
surveys were either written by adherents of this religion 
themselves or published by church-affiliated organisations 
or publishing houses such as the “Evangelische Zentral-
stelle für Weltanschauungsfragen” that deal with the rela-
tionship of the major churches to non-Christian religions. 
Both types of publications contain basic methodological 
problems. While Bahaʾi publications – despite their often 
thoroughly academic tone – usually serve apologetic and 
missionary purposes and aim at promoting the religion 
within intellectual and academic circles, church-affiliat-
ed organisations not seldom consider critical engagement 
with non-Christian religions to mean a theological evalua-
tion if not dismissal of a particular religion from a Chris-
tian perspective. Both approaches are insufficient and do 
not meet the methodological standards of the study of re-
ligions with its emphasis on the nontheological and non-
confessional study of religious traditions. Hutter, whose 
interest in Iranian religions has led him to undertake re-
search on this latest religion with origins in Iran, is one of 
the few academics with research expertise on the Bahaʾis. 
The Bahaʾi Faith originated in the 19th-century Middle 
East in the sectarian milieu of Iranian Shii messianism. 
Today it is globally spread with around 5 Mio adherents 
and is the only modern movement with Islamic origins 
that undertook a thorough break from Islam based on the 
specific prophetic claims of its founding figures.

The book is divided into three sections dealing with 
the history, theology, and interaction with society (Gesell-
schaftsbezug) of the Bahaʾi Faith respectively. The first, 
historical part provides a succinct and accessible account 
of the development of the Bahaʾi Faith from its roots in 
the messianic movement of the Bab (1819 – ​1850) in mid-
19th-century Iran to the leadership and prophetic claims 
of Bahaʾuʾllah (1817 – ​1892) which led to the formation 
of the Bahaʾi movement. The chapters on the globalisa-
tion and institutionalisation of the movement under the 
successive leadership of Bahaʾuʾllah’s male descendents, 
ʿAbduʾl-Baha (1844 – ​1921) and Shoghi Effendi (1892 – ​
1957), and the current leadership of the community by an 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:18:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-256

