
Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 
Hannah Arendts Vorlesung über das Böse

Knut Wenzel

Abstract: Hannah Arendts Auseinandersetzung mit der Figur Adolf Eichmanns führt sie zu einer 
radikalen Neubestimmung des Denkens. Sie interpretiert „Gedankenlosigkeit“ nicht als Unacht­
samkeit, sondern als völlige Abwesenheit des Denkens, das für sie eine zentrale Bedingung 
moralischen Handelns ist. In einer paradoxen Bewegung greift Arendt auf die europäische Denk­
tradition zurück, während sie diese zugleich für ihr Scheitern in Auschwitz kritisiert. Ihr Spätwerk 
stellt die Frage, ob das Denken selbst eine Prädisposition gegen das Böse darstellen kann. Dabei 
entsteht ein Spannungsverhältnis zwischen der Inanspruchnahme und der Verurteilung der philo­
sophischen Tradition. Arendts Perspektive weist Parallelen zur Dekonstruktion auf, bleibt jedoch 
der sokratischen Tradition verpflichtet, indem sie das Denken als unverzichtbaren Schutz gegen 
unmoralisches Handeln betrachtet.

Keywords: Hannah Arendt, Eichmann-Prozess, Philosophische Tradition, Dekonstruktion, mora­
lisches Denken

1. Einleitung

Als Hannah Arendt von der Aufspürung, Entführung und Festnahme Adolf 
Eichmanns im Frühjahr 1960 erfuhr, schlug sie sogleich dem New Yorker 
vor, über den bevorstehenden Prozess zu berichten. Der Prozess begann 
am 11. April 1961, das Todesurteil wurde im Dezember 1961 erlassen und 
in der Nacht zum 1. Juni 1962 vollstreckt. Anfang 1963, der Auftakt erfolgte 
am 16. Februar 1963, erschien Arendts Bericht in fünf Folgen im New 
Yorker. Noch vor der amerikanischen Buchausgabe im selben Jahr1 war 
der Eklat da. Arendt wurde heftig kritisiert, auch Freunde verurteilten sie 
wegen dieses Buchs2, und Institutionen machten ihren Einfluss öffentlich 
geltend.3 Die Vorwürfe bezogen sich vor allem auf die folgenden Aspekte: 
(i) die in bis dahin nicht gekannter Deutlichkeit gestellte Frage nach dem 
Beitrag der Judenräte zur Vernichtung von Juden (und nicht zu ihrer Ret­
tung); in einem Brief an Carl Jaspers traut sie dem Eichmann-Prozess 

1 Arendt (1963). Die deutsche Ausgabe erschien erst im Herbst 1964 im Piper Verlag.
2 Vgl. exemplarisch den offenen Briefwechsel zwischen Gershom Scholem und Hannah 

Arendt von Juni/Juli 1963, abgedruckt in Geisel/Bittermann (1989), 63–79.
3 Vgl. hierzu Young-Bruehl (1991), 479.

155

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu, aufzudecken, „in welch ungeheurem Ausmaß die Juden mitgeholfen 
haben, ihren eigenen Untergang zu organisieren“4; (ii) den Vorwurf, der 
israelische Premierminister David Ben Gurion würde das Verfahren gegen 
Eichmann zu einem Schauprozess gewissermaßen verstaatlichen;5 (iii) die 
als verletzend-distanziert empfundene Sprache des Berichts;6 vor allem 
aber (iv) auf den als Ent-Schuldung Eichmanns, der Nazi-Verbrecher und 
der Deutschen wahrgenommenen Begriff von der Banalität des Bösen.7

2. Das Thema des Bösen im Werk Hannah Arendts

Tatsächlich gewinnt dieser Begriff in Arendts Beschäftigung mit dem Eich­
mann-Prozess eine zentrale Bedeutung für ihr philosophisches, anthropo­
logisches und politisches Denken. Dies umso mehr, als das Thema des 
Bösen keineswegs nur im Zusammenhang mit dem Eichmann-Prozess im 
Werk Arendts auftaucht, sondern in diesem eine Struktur bildet. Auf der Li­
nie dieser Werkstruktur wird die Bedeutung des Begriffs von der Banalität 
des Bösen daran sichtbar, dass er ihr einen Bruch zufügt; auf der Linie der 
Autorintention manifestiert sich diese Bedeutung darin, dass Arendt den 
Begriff in einer 1965 an der New School for Social Research in New York 
gehaltenen Vorlesung verteidigt.8

Eine Werkstruktur bildet die Thematik des Bösen insofern, als es mög­
lich ist, vom Zusammenhang des Eichmann-Buchs und der Vorlesung über 
das Böse her einen komplexen Gedanken in seiner Entstehung, Verdich­
tung und theoretischen Entfaltung zu rekonstruieren. In diesem Gedanken 
verbindet sich zunächst die Herausforderung, welche die Vernichtung der 

4 Brief an Jaspers vom 23.12.1960, in: Arendt/Jaspers (1985), 453; vgl. Arendt (2007), 
209–211 u. 216–219.

5 Vgl. ebd., 71f.
6 In dem Fernsehinterview mit Günter Gaus von 1964 macht Arendt implizit die Not­

wendigkeit einer auch sprachlich markierten Distanz zum Gegenstand des Buchs als 
Spiel- und Handlungsraum der eigenen Person geltend: „Der Ton [des Buchs] ist 
weitgehend ironisch, natürlich. Und das ist vollkommen wahr. Der Ton ist in diesem 
Fall wirklich der Mensch. Wenn man mir vorwirft, daß ich das jüdische Volk angeklagt 
hätte: Das ist eine böswillige Propagandalüge und nichts weiter. Der Ton aber, das ist 
ein Einwand gegen mich als Person. Dagegen kann ich nichts tun.“ (Arendt (1996), 62.)

7 „Es entstand gewissermaßen der Eindruck, als beschuldige sie ihr eigenes Volk und 
dessen Leitungskräfte der Komplizenschaft im Holocaust, während sie Eichmann und 
andere Deutsche entlastete, indem sie deren Taten ‚banal‘ nannte.“ (Benhabib (2006), 
277.)

8 Vgl. Arendt (2006a).

Knut Wenzel

156

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden durch den deutschen Nationalsozialismus eben auch für das Denken 
darstellt, mit dem Begriff des Bösen, den Arendt als eine Antwort des Den­
kens auf diese Herausforderung einführt und auch beibehält. Diese Einfüh­
rung geschieht markant im Schlusskapitel von Elemente und Ursprünge 
totaler Herrschaft. Dort schreibt Arendt mit Blick auf die Todes- und Ver­
nichtungslager: „Das Grauen vor dem radikal Bösen weiß, dass hier das 
Ende des Umschlagens von Qualitäten und Entwicklungen gekommen ist. 
Hier gibt es weder politische noch geschichtliche noch einfach moralische 
Maßstäbe“.9

Die Radikalität des Bösen erschließt sich hier über die Fassungslosigkeit 
angesichts des Äußersten, das mit der Shoah geschehen ist. Damit ist frei­
lich nicht das von Arendt an dieser Stelle doch immerhin zitierte Verständ­
nis Immanuel Kants von einem radikal Bösen getroffen, nämlich ein jeder 
Freiheitsentscheidung vorausgehender Hang zum Bösen.10 Diese Rezepti­
onssituation erhält dadurch einen paradoxen Charakter, dass Arendt sich 
mit ihrem Rückgriff auf Kant auf einen Begriff des Bösen als allgemeine 
Bestimmung der faktischen conditio humana bezieht, um diesen jedoch auf 
ein radikal unvergleichliches Ereignis anzuwenden, während sie spätestens 
in ihrer Analyse Eichmanns eben das wiederum anzielt: einen Begriff des 
allgemeinen, banalen Bösen. Sie tut dies freilich nun, ohne sich noch weiter 
auf Kants Begriff eines radikal Bösen zu beziehen.

Die Auseinandersetzung mit Eichmann, die Suche nach einer Begrün­
dung für seine Taten, ja für seine Person, wie sie für Arendt im Prozess 
sichtbar wurde, wird für sie zu einer intellektuell produktiven Erfahrung; 
sie sieht sich gezwungen, eine philosophische Anthropologie auszuarbeiten, 
um auf dieser Basis zu einer Einschätzung des Phänomens Eichmann zu 
kommen. Die Neu-Justierung des Begriffs vom Bösen, wie sie für Arendt 
durch Eichmann nötig geworden ist, hat die Inangriffnahme jenes letzten 
großen Werks zur Folge, das in einer posthum von Mary McCarthy unter 
dem Titel The Life Of the Mind herausgegebenen unvollendeten Fassung 
vorliegt.11 Die intellektuelle Eichmann-Erfahrung wird als negative Quelle 
dieser letzten, unabgeschlossenen Werkphase angesehen werden können. 
Im Zentrum stehen die Begriffe des Denkens, des Wollens und des Urtei­
lens, welche die drei Grundvollzüge des Geists, bzw. die drei wesentlichen 
Dimensionen des Selbstvollzugs des Menschen als geistiges Wesen, bezeich­

9 Arendt (1995), 683.
10 Vgl. Kant (1900ff.), AA VI, 42.
11 Arendt (1979). Im Folgenden wird nach Arendt (2006b) zitiert.

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

157

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen. Denken, Wollen und Urteilen sind weder aufeinander reduzierbar 
noch stehen sie in einer einfachen Kontinuität zueinander. Diese Betonung 
der inneren Differenz im Leben des Geists erhält ihre Aussagekraft auf dem 
Hintergrund der Eichmann-Erfahrung. Dass Arendts Eichmann-Deutung 
ein bis heute wirksames Verstörungspotenzial birgt, hat auch damit zu tun, 
dass der soeben angedeutete philosophische Hintergrund nicht bekannt 
gewesen oder nicht entsprechend berücksichtigt worden ist.

3. Aspekte einer Anthropologie angesichts des Äußersten

3.1. Das Denken

Die Autorin der Vita activa entdeckt gewissermaßen unter dem negativen 
Emblem Eichmanns die Bedeutung der vita contemplativa, nämlich als 
Chiffre für jenen Lebens-Vollzug des Geists, den sie durch ihre Unterschei­
dung gegenüber dem Wollen und dem Urteilen in seiner Eigenständigkeit 
behaupten will: das Denken. Darin besteht diese auf Anhieb womöglich 
verstörende intellektuelle Lektion, die Arendt aus der Eichmann-Erfahrung 
zieht: die Entdeckung des Denkens als eines weder auf das Wollen (oder 
das Handeln) noch auf die Erkenntnis hin verzweckbaren Prozesses. Es ist 
also nicht, wie Seyla Benhabib noch 1996 unter Berufung auf Mary McCar­
thy nahelegt, dem Umstand geschuldet, dass Arendt kein native speaker 
war, wenn der Begriff der thoughtlessness als Bezeichnung des in Eichmann 
manifesten Bösen banalisierend wirkt,12 scheint doch der deutsche Begriff 
‚Gedankenlosigkeit’ nicht weniger verharmlosend zu sein. Arendt nimmt 
aber das Wort (sei es im Englischen, sei es im Deutschen) in seiner Wort­
wörtlichkeit ernst und meint also nicht so etwas wie Zerstreutheit oder Un­
achtsamkeit, sondern: die Abwesenheit der Gedanken, das Nicht-Denken. 
Das ist, auf der Linie des Konzepts der privatio, Arendts Bestimmung des 
Bösen, gewonnen auf der Basis der Eichmann-Erfahrung: nicht zu denken. 
Umgekehrt lautet die hieraus (wie gesagt, wie aus einer dunklen Quelle) 
gewonnene Grundfrage des Spätwerks: „Könnte vielleicht das Denken als 
solches zu den Bedingungen gehören, die die Menschen davon abhalten 
oder geradezu dagegen prädisponieren, Böses zu tun?“13

12 Vgl. Benhabib (2006), 277–279.
13 Arendt (2006b), 15.

Knut Wenzel

158

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was aber versteht Arendt unter Denken? Bei der Behandlung dieser 
Frage darf nicht übersehen werden, dass Arendt sie sowie jede mögliche 
Antwort in einer aporetischen Konstellation situiert hat, insofern sie in 
Auschwitz die gesamte abendländisch-europäische Zivilisation scheitern 
sieht – und zugleich die gesamte abendländisch-europäische Denktradition 
im Bemühen, Eichmann zu verstehen, in Anspruch nimmt: Sokrates, Pla­
ton, Jesus, Paulus, Augustinus, Thomas von Aquin, die französische und 
die amerikanische Revolution, Kant, Nietzsche. Die Aporie besteht darin, 
dass jedes mögliche, von der abendländisch-europäischen Tradition zur 
Verfügung gestellte Deutungsmuster zugleich durch seine genealogische 
Kontinuität zu Auschwitz für ungültig erklärt ist.14 Vielleicht rühren die 
Irritationen, die von Arendts Versuchen der produktiven Deutung ihrer 
Eichmann-Erfahrung ausgehen, letztlich von diesem Verhältnis der Unver­
söhnlichkeit her, wie es zwischen der Beanspruchung und der Verurteilung 
der abendländisch-europäischen Denktradition mit Blick auf Auschwitz 
besteht. Vielleicht hat die Heidegger-Schülerin Hannah Arendt mit der 
Markierung dieses Antagonismus zwischen Inanspruchnahme und Verur­
teilung des europäischen Denkens in freilich unausgearbeiteter Form das 
Programm der Dekonstruktion vorweggenommen. Anders als der die Geste 
des Zögerns kultivierende Jacques Derrida vertraut Hannah Arendt sich 
dann doch wieder der abendländisch-europäischen Denktradition an: Die 
Frage nach dem Denken jedenfalls findet sie im Wesentlichen bereits bei 
Sokrates geklärt.

Dieses ist nämlich ein nicht abbrechendes Gespräch mit sich selbst. So 
bestimmt Sokrates – und Arendt zitiert dies – das Durchdenken einer 
Sache (dianoeisthai) als „eine Rede, welche die Seele bei sich selbst durch­
geht über dasjenige, was sie erforschen will“. Und ihm kommt vor, dass 

14 Gleich an den Beginn ihrer Vorlesung über das Böse setzt Arendt die Feststellung, 
dass in der nationalsozialistischen Herrschaft und der Shoah die europäische Moral­
tradition in sich zusammengebrochen ist und einen durch nichts gesicherten „Kanon 
von ‚mores‘, Sitten und Manieren nämlich“, zurückgelassen hat: „Wie unheimlich und 
wie erschreckend schien es plötzlich zu sein, daß ausgerechnet die Begriffe, die wir 
für diese Dinge gebrauchen – ‚Moral‘ mit dem lateinischen Ursprung, ‚Ethik‘ mit 
dem griechischen –, niemals etwas anderes gemeint haben sollten als Gebräuche und 
Gewohnheiten! Und auch, daß zweitausendfünfhundert Jahre des Denkens, wie es 
sich in der Literatur, der Philosophie und der Theologie niedergeschlagen hat, kein 
anderes Wort hervorgebracht haben sollten, trotz all der hochfliegenden Rede, all 
der Behauptungen und Predigten über die Existenz eines Gewissens, das mit gleicher 
Stimme zu allen Menschen spricht. Was war geschehen? Sind wir schließlich aus 
einem Traum erwacht?“ (Arendt (2006a), 11.)

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

159

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Seele „solange sie denkt, […] nichts anderes tut als sich unterreden 
[dialegesthai], indem sie sich selbst antwortet, bejaht oder verneint“.15 Bei 
Sokrates hat das Selbstgespräch des Denkens noch nicht den Charakter 
der Selbstabschließung gegen andere Menschen, gegen die Welt insgesamt, 
im Gegenteil. Arendt sieht den Prozess des Denkens als unabschließbares 
Gespräch mit sich selbst vor allem dadurch gekennzeichnet, dass hier der 
Mensch ganz vertraut und eins mit sich selbst ist – das Zwiegespräch des 
Denkens mit sich selbst hat also keine agonische Struktur – und dass dieser 
Prozess des Denkens nicht dadurch bestimmt ist, im Besitz von etwas, also 
von Erkenntnis, Wissen oder Autorität zu sein. Er ist nicht durch einen Ge­
halt oder ein Ziel bestimmt – und er ist deswegen offen, jedweden Gehalt 
zu thematisieren und jedwedes Ziel zu erwägen. Entsprechend fällt Arendts 
Charakterisierung des Sokrates aus: „Sokrates lehrte nichts, er hatte kein 
Wissen; er widmete sich einem nicht endenden Prozess, einem Prozess, 
der von dem abhing, was immer vorgeschlagen wurde, um seinen Geist 
in Bewegung zu setzen.“16 Als exemplarischen Beleg zitiert Arendt aus dem 
Charmides:

Kritias, […] du handelst mit mir, als behauptete ich, das zu wissen, 
wonach ich frage, und als könnte ich also, wenn ich nur wollte, gleich 
dir beistimmen. So verhält es sich aber nicht, sondern ich suche erst mit 
dir, was wir uns aufgegeben haben, weil ich es eben selbst nicht weiß. 
(165b)17

Hinsichtlich des Denkens liegt sokratisch also „die Betonung nicht auf dem 
Wissen, auf der Aneignung, sondern auf einer Tätigkeit.“18

Was für eine Tätigkeit ist das Denken? Sie wird von außen, durch et­
was, das zu denken gibt, sowie durch einen Gesprächspartner, mit dem 
zusammen eine Frage zu erörtern sich ergeben hat, angestoßen oder be­
feuert. Sie ist aber hierdurch nicht verursacht. Denn sie ist zugleich und 
grundlegend jene Tätigkeit, in der und durch die ein Mensch sich auf sich 
selbst bezieht. Auf der Linie cartesianisch-idealistischer Geistphilosophie 
wäre hier der Begriff des Selbstbewusstseins anzusetzen. Arendt verhehlt 
aber nicht, wie sehr sie hinsichtlich ihres Konzepts des Denkens noch 
Heidegger verpflichtet ist: Dem Leben des Geistes ist als Motto ein Zitat 

15 Platon, Theaitetos 189e–190a.
16 Arendt (2006a), 154.
17 Platon, Charmides 165b, zit. nach Arendt (2006a), 154f.
18 Arendt (2006a), 155.

Knut Wenzel

160

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus Heideggers Aufsatz Was heißt Denken? vorangestellt, das allerdings nur 
negative und entsubjektivierte Bestimmungen des Denkens enthält und 
vermutlich eben darin das Faszinosum wie auch die Problematizität der 
Philosophie Heideggers präzise wiedergibt.19 Arendt aber fasst das Denken 
in seiner Prozesshaftigkeit wenn nicht dem Begriff, so doch der Sache 
nach subjekttheoretisch: Die Prozessualität des Denkens durchzieht nicht 
die Subjekte, sie dabei ausschaltend, als gäbe es wirklich ein großes Es, 
dem dieser Prozess zuschreibbar wäre; das Denken ist vielmehr die Grund­
aktivität, in der das Selbst mit sich zu tun hat und wäre demnach als 
Selbstvollzug des Menschen zu begreifen. Das in der europäischen Geistes­
geschichte als Anzeige einer Alternative eingesetzte Begriffspaar vita activa 
– vita contemplativa kann leicht darüber hinwegtäuschen, dass Arendt die 
ihr aufgrund der Eichmann-Erfahrung sich aufdrängende Hinwendung zu 
einer Reflexion auf das Denken auch dann noch, wenn sie selbst hierin 
eine Erweiterung ihres Konzepts der Vita activa sieht, als genuin politische 
Philosophie versteht, also als Reflexion auf die Handlungsfähigkeit des 
Menschen in der Sphäre der Öffentlichkeit.20 Es ist exakt diese Verbindung 
von subjekttheoretischer und politischer Philosophie, durch die sie sich ra­
dikal von Heidegger unterscheidet. Und hinsichtlich dieser Differenz steht 
sowohl die Vorlesung Über das Böse als auch Vom Denken des Geistes noch 
in der Perspektive der Vita activa, was Arendt durch das Heidegger-Motto 
eher betont als verschleiert.

19 „Das Denken führt zu keinem Wissen wie die Wissenschaft
Das Denken bringt keine nutzbare Lebensweisheit
Das Denken löst keine Welträtsel
Das Denken verleiht unmittelbar keine Kräfte zum Handeln“, Arendt (2006b), 13.

20 In Vom Leben des Geistes erklärt Arendt den Eichmann-Prozess zur Quelle ihres 
Interesses an der Frage des Denkens (vgl. ebd., 15); sie erörtert im selben Zusammen­
hang kritisch die denkgeschichtlich vorgegebene Alternative vita contemplativa – vita 
activa und macht deutlich, dass ihr Grundinteresse aus der Vita activa auch unter der 
neuen Hinwendung zur denkgeschichtlich der vita contemplativa zugeordneten Frage 
des Denkens noch gilt: „Es ging mir um das Problem des Handelns, die älteste Frage 
der Theorie der Politik, und es hatte mich daran schon immer gestört, daß selbst 
die Bezeichnung, unter die ich meine Überlegungen zu diesem Gegenstand stellte, 
nämlich ‚vita activa‘, von Leuten geprägt worden war, die ein kontemplatives Leben 
führten und alles Seiende von diesem Standpunkt aus betrachteten.“ (Ebd., 16.)

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

161

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2. Das Subjekt

Man kann Arendts Bestimmung des Denkens deswegen ohne Scheu als 
ein subjekttheoretisches Konzept der Selbstvertrautheit auffassen, weil es 
sich von idealistischen Konzepten einer unvermittelten Vertrautheit des Ich 
mit sich selbst, wie sie von Dieter Henrich, Manfred Frank, Hansjürgen 
Verweyen, Klaus Müller oder Saskia Wendel im Rückgriff auf Fichte wieder 
ins Spiel gebracht werden, dadurch unterscheidet, dass es die subjekthafte 
von vornherein mit der politischen Dimension verbunden sein lässt. Denn 
wenn auch eben betont worden ist, dass der Prozess des Denkens durch 
einen Gegenstand und/oder einen Gesprächspartner nicht verursacht wird, 
so gilt doch zugleich, dass das Denken als Praxis der Selbstvertrautheit 
sich real als Be-Denken einer Sache im Gespräch mit einem Anderen voll­
zieht oder wenigstens eine prinzipielle Offenheit auf Denk-Gegenstand und 
Denk-Partner hin hat. Es ist Arendt wichtig festzuhalten, dass Sokrates, auf 
den sie ihre Bestimmung des Denkens im Kern rückbezieht, jener ist, der 
„seine Tage auf dem Marktplatz verbrachte – dem gleichen Marktplatz, von 
dem sich Platos Philosoph ausdrücklich fernhält“21. Sokratisch sucht das 
Denken – als Praxis der Selbstvertrautheit – den Austausch in der Sphäre 
der Öffentlichkeit, welche ja nichts anderes ist als die freie, unsanktionierte 
Zugänglichkeit für jedermann und jederfrau. Sokratisch ist Selbstvertraut­
heit politisch. Ein solches Konzept weist dem Denken von vornherein 
eine ethische Dimension zu. Indiziell scheint sie für Arendt im etymolo­
gischen Zusammenhang von Bewusstsein und Gewissen auf22, hat aber 
von Sokrates her eine ganz andere, der Prozessualität der Denktätigkeit 
entsprechende Gestalt: Sokrates war nämlich der Überzeugung, „daß die 
Menschen alle keine eingeborene Stimme des Gewissens besitzen, sondern 
das Bedürfnis haben, die Dinge durchzusprechen; daß alle Menschen mit 
sich selbst sprechen.“23

21 Arendt (2006a), 73.
22 Lat. conscientia bezeichnet beides; im Englischen gilt dasselbe für conscience; erst 

durch die spätere und sekundäre Nominalisierung von conscious zu consciousness 
ist die kognitive von der moralischen Bedeutung abgekoppelt worden. Vgl. ebd., 49 
sowie Arendt (2006b), 15.

23 Arendt (2006a), 73.

Knut Wenzel

162

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eichmann – Emblem für Krise und Neugründung der Moral

4.1. Das Ende der Moral

Auf der Linie der sich hier abzeichnenden alternativen Architektur von 
Moralität – statt einer durch die Stimme des Gewissens gesetzten Diffe­
renz zwischen konzentrierter Innerlichkeit und ablenkender Außenwelt die 
Annahme einer Kontinuität zwischen dem Denken und dem Gespräch 
– beschreibt Arendt die moralische Situation des Menschen in der totali­
tären Diktatur des Nationalsozialismus. Auschwitz zwingt, wie gesagt, zu 
einer Bilanzierung der gesamten abendländisch-europäischen Kultur- und 
Denkgeschichte, und diese fällt im Urteil Arendts desaströs aus. Es sind 
keine moralischen Normen, es ist keine Moral durch die Shoah unangetas­
tet geblieben, sodass man sich noch unbefangen auf sie berufen und die 
Menschen in der Situation nationalsozialistischer Herrschaft noch auf sie 
verpflichten könnte. Der Grund hierfür liegt nicht etwa darin, dass im Drit­
ten Reich ein ganzes Volk von den Werten Europas abgefallen wäre oder 
das Sittengesetz kollektiv vergessen hätte, sondern, ungleich schwerwiegen­
der, darin, dass es dem Nationalsozialismus gelungen ist, in Deutschland 
eine neue Werteskala, eine neue Moral einzuführen, durchzusetzen und 
für sie eine weitgehende Akzeptanz unter den Deutschen zu erreichen. 
Hier liegt für Arendt auch der entscheidende Unterschied zwischen der 
stalinistischen und der nationalsozialistischen Schreckensherrschaft:

Von einem streng moralischen Standpunkt aus waren Stalins Verbrechen 
sozusagen altmodisch. Wie ein gewöhnlicher Verbrecher hat er sie nie­
mals zugegeben, sondern mit einer Wolke aus Heuchelei und Doppel­
züngigkeit umgeben, während seine Gefolgsleute sie als temporäre Mittel 
im Verfolg der „guten“ Sache rechtfertigten oder […] mit den Gesetzen 
der Geschichte.24

Die Verbrechen Stalins akzeptieren also noch die alteuropäische Moral, 
indem sie sich der Bewertung durch sie zu entziehen suchen. Hingegen hat 
das

Nazi-Regime […] in der Tat einen neuen Wertekanon angekündigt und 
ein ihm entsprechendes Rechtssystem eingeführt. Es hat darüber hinaus 
den Beweis erbracht, daß niemand ein überzeugter Nazi sein mußte, um 

24 Ebd., 14.

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

163

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich anzupassen und nicht seine gesellschaftliche Stellung, wohl aber die 
moralischen Überzeugungen, die einst mit ihr einhergingen, gleichsam 
über Nacht zu vergessen.25

Deswegen muss sich Arendt zufolge eine moralische Bewertung der Nazi-
Verbrechen darauf konzentrieren, „daß das, was moralisch wirklich zur 
Debatte steht, nicht beim Verhalten von Nazis, sondern bei denjenigen auf­
trat, die sich nur ‚gleichschalteten‘ und nicht aus Überzeugung handelten.“26 

Diese nämlich verstoßen, indem sie die in ihrer Mitte geschehende Aus­
grenzung, Verfolgung und Vernichtung der Juden bezeugen und wenigstens 
nicht verwerfen, wenn nicht sogar gutheißen, nicht gegen einen geltenden 
Normenkanon, der etwa die Gleichheit aller Menschen in ihrer unverletz­
baren Würde umfasste, sondern sie urteilen und handeln auf der Basis eines 
neuen Normenkanons, der die Ungleichheit der Menschen und die Verletz­
barkeit der Würde bestimmter Gruppen von Menschen beinhaltet. Eine 
Umwertung der Werte hat stattgefunden, und darin, dass die Bundesrepu­
blik so schnell zu einer ‚normal-demokratischen‘ Gesellschaft hat werden 
können, kann Arendt keineswegs einen Grund zur Beruhigung, sondern zu 
umso größerer Verstörung erkennen. Denn um wieviel weniger verankert 
erscheint eine moralische Ordnung, wenn sie binnen zwölf Jahren gleich 
zweimal umgestoßen werden kann.

Für Arendt ist der durch den Nationalsozialismus herbeigeführte Zu­
sammenbruch der moralischen Ordnung von grundsätzlicher Qualität. Er 
betrifft die Moral als solche; wenn gewissermaßen über Nacht eine neue 
Moral akzeptiert ist, die legitimiert, was zuvor tabuisiert war, verliert Mo­
ral schlechthin ihre unbedingte Geltung und zeigt sich als das, was sie 
womöglich immer schon war: nicht ein Imperativ der Vernunft, sondern 
ein bloßer

Kanon von „mores“ – von Manieren, Sitten, Konventionen, die man 
beliebig ändern kann – nicht bei den Kriminellen, sondern bei den ge­
wöhnlichen Leuten, die sich, solange moralische Normen gesellschaftlich 
anerkannt waren, niemals hätten träumen lassen, daß sie an dem, was sie 
zu glauben gelehrt worden waren, hätten zweifeln können.27

Mit diesem faktischen Totalzusammenbruch der Moral sieht Arendt das 
Scheitern all jener theoretischen Modelle von Moral einhergehen, welche 

25 Ebd., 15f.
26 Ebd., 16.
27 Ebd., 16f.

Knut Wenzel

164

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der prinzipiellen Erreichbarkeit eines allgemeinen moralischen Geset­
zes in jeder konkreten Handlungssituation ausgehen – und dies unter Ein­
schluss der Unkontaminiertheit dieses Gesetzes durch die jeweilige Situati­
on. Deswegen traut sie dem Konzept eines Gewissens, das einen inneren 
(und das bedeutet in diesem Zusammenhang: situationsunabhängigen) 
Zugang zu jenem allgemeinen Sittengesetz zu garantieren vorgibt, nichts 
mehr zu. Der Zusammenbruch der moralischen Ordnung lässt nichts mehr 
jenseits dieser Situation des Zusammenbruchs übrig, auf das man sich noch 
berufen könnte. Arendts unter Rückbeziehung auf Sokrates vorgebrachte al­
ternative Architektur der Moralität – statt einer in die Welt der Innerlichkeit 
ziehenden Stimme des Gewissens ein die Welt der Phänomene eröffnender 
Diskurs des alles Durchdenkens und Durchsprechens – nimmt vor dem 
Hintergrund des soeben Erörterten den Charakter der Empfehlung an, 
sich eben nicht mehr der Situation des moralischen Kollapses entziehen 
zu wollen, sondern sich tatsächlich in sie zu begeben – dies freilich als 
theoretische oder analytische Bewegung. Arendt hat ihre Beobachtung des 
Eichmann-Prozesses als einen solchen analytischen, theorieproduktiven 
Blick in jene Situation des vollständigen moralischen Kollapses erfahren, 
die zugleich die von ihr selbst durchlebte und überlebte Katastrophe der 
Vernichtung war. Eichmann erscheint ihr dabei als eine Figur jenseits der 
Moral im herkömmlichen Sinn. Genauso traut sie weder einer teleologi­
schen Ethik noch einer deontologischen Moral zu, real wirksame Begrün­
dung für Handlungen der Humanität gewesen zu sein. Worin gründet 
Eichmanns Handeln, was lässt ihn, den Arendt nicht als überzeugten Nazi 
und Antisemiten erlebt und einschätzt, der demnach nicht aufgrund von 
ideologischen Überzeugungen handelt, wissentlich die Vernichtung der 
Juden organisieren? Und umgekehrt: Was lässt einen Menschen in der 
Nazi-Diktatur ‚human‘ handeln, und zwar einen Menschen, der sich nicht 
bruchlos durch eine humanitäre oder religiöse Überzeugung getragen weiß, 
der diese vielmehr nicht besitzt oder in dem Moment, da sein Handeln 
gefordert ist, nicht zur Verfügung hat, nicht aktivieren kann und trotzdem 
‚gut‘ handelt?

4.2. Die Neubegründung der Moral im Selbstverhältnis des Subjekts

Möglicherweise in Abwandlung einer zentralen Denkfigur ihres Lehrers 
und Vertrauten Karl Jaspers operiert Arendt hier mit der Vorstellung der 
Grenzsituation (ohne dass ein solcher Begriff fiele): In totalitär bestimmten 

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

165

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeiten ist der Handlungsspielraum des Einzelnen radikal einge­
schränkt. Wer hier ein ‚normales‘ Alltagsleben führt, verfügt nicht über den 
Spielraum zur Entwicklung eines positiv ausformulierten, alternativen Deu­
tungs- und Handlungsprogramms. Zugleich kommt es aber zu spontanen, 
unwillkürlichen Akten der Humanität. Der Griff der totalitären Zwangssi­
tuation erlaubt es aber nur, negativ, sich entziehend zu reagieren. Arendt 
zufolge lässt sich die Grundstruktur solch unwillkürlicher Handlungen in 
dieser Aussage fassen: „Das kann ich nicht tun“28. Sie setzt diesen paradig­
matischen Satz gegen die Aussage: „Das darf ich nicht tun.“ Wenn aber 
diese Reaktion der Verweigerung weiteren Mittuns, des Sich-Entziehens 
oder Sich-Auskoppelns aus einem alldominierenden Vernichtungszusam­
menhang, die man (in einer nicht ganz treffenden Applizierung) das „Bart­
leby-Axiom“ nennen könnte – „I’d prefer not to“ –, nicht normgeleitet ist – 
worauf beruht sie dann, woraus speist sie sich? Zu spontan und zu wenig 
inhaltlich bestimmt geschieht sie, als dass sie die konkrete Anwendung ei­
nes allgemeinen Sittengesetzes sein könnte. Was wäre also der moral-fähige 
Sockel, der nach dem Wegschmelzen des kulturellen Überbaus noch übrig 
bliebe? Eine Antwort erschließt sich hier offensichtlich nur noch auf dem 
Weg der Selbstbezeugung: Die Aussage „Das kann ich nicht tun“ stellt eine 
Aktuierung des Selbst-Verhältnisses in einer Situation dar, die in radikale 
Differenz zu diesem Selbst-Verhältnis getreten ist.

Die Quelle der Moral wäre also das Verhältnis zu sich selbst. Denn, so 
Arendt unter Bezugnahme auf eine Selbstaussage des Sokrates im Gorgias 
(„Ich, der ich einer bin“): „Selbst wenn ich Einer bin, bin ich doch nicht 
schlicht Einer, vielmehr habe ich ein Selbst und stehe zu diesem Selbst als 
meinem eigenen Selbst in Beziehung.“29 Arendts Bestimmung des Selbst 
berührt sich hier mit der relational orientierten Hermeneutik des Selbst, 
wie sie etwa bei Paul Ricœur, aber auch bei Michel Foucault begegnet. Be­
reits die Bestimmung des Selbst als in Beziehung zu sich stehend beinhaltet 
eine normative Option, nämlich dass dieses Selbst-Verhältnis, das formal 
gegeben ist, ergriffen und gestaltet zu werden verlangt. Foucault hat dies in 
seinem Spätwerk Sexualität und Wahrheit unter Rückgriff auf das stoische 
Konzept der „Sorge um sich“ und Ricœur als Durcharbeitung der aristoteli­
schen Selbstliebe entfaltet. Bei Ricœur findet sich auch eine Verschärfung 
dieses relationalen Selbstkonzepts im Gedanken der angesichts des nicht 
ausräumbaren Zweifels – bist du auch, der du bist? – stets notwendigen, je 

28 Ebd., 52.
29 Ebd., 70.

Knut Wenzel

166

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besseren Selbst-Bezeugung. Unter einer ähnlichen, das Selbst belastenden 
Zuspitzung thematisiert auch Hannah Arendt dessen Verhältnis zu sich, 
nämlich unter der der Schuld. Schuld auf sich zu nehmen, bedeutet in 
Widerspruch zu sich selbst zu treten. Dieser Widerspruch zu sich ist, hat 
er einmal stattgehabt, unausweichlich: „Wenn ich Unrecht tue, bin ich 
dazu verdammt, in unerträglicher Intimität mit einem Unrechttuenden 
zusammenzuleben; ich kann ihn nie loswerden.“30 Das hierin zur Geltung 
kommende normative Implikat des Selbst-Verhältnisses ist für Arendt die 
Begründungsbasis des axiomatischen sokratischen Ethos: „Es ist besser, 
Unrecht zu leiden, als Unrecht zu tun.“31 Arendt hält diesen Satz für nicht 
begründbar, es sei denn als zur Maxime geronnener Ausdruck der Sorge 
um das Verhältnis zu sich selbst: Wer Unrecht leidet, kann deswegen immer 
noch in Übereinstimmung mit sich selbst leben; wer Unrecht tut, nicht.

Dies gilt auf der Basis eines angenommenen und gepflegten Selbst-Ver­
hältnisses. Um sich selbst als schuldig Gewordenem auf eine unentrinnbare 
Weise unerträglich werden zu können, muss man sich überhaupt noch 
begegnen, eine aktive Beziehung zu sich selbst aufrechterhalten. Um sich 
selbst nicht mehr in den Spiegel schauen zu können, muss man sich erst 
einmal in den Spiegel schauen. Wie unterhält ein Mensch ein Verhältnis zu 
sich selbst? Indem er ohne Unterbrechung mit sich selbst über die Welt im 
Gespräch ist. Das schweigende Selbstgespräch ist das Denken, das Arendt 
(sokratisch, wie gesehen) nicht noetisch, sondern kommunikativ, als Dis­
kurs auffasst. Der solchermaßen mit sich selbst Umgang pflegende, sein 
Selbst-Verhältnis pflegende, also denkende Mensch hat den Marktplatz ver­
innerlicht: die Sphäre des Austauschs, der Begegnung und all der anderen 
Modi des Gesprächs, die eine Exkludierung des Anderen nicht zulassen.

4.3. Auf dem Weg zu einer Theorie der Anerkennung

Die nicht-prinzipielle, also nicht auf ein Normprinzip rekurrierende Moral­
begründung, wie sie sich für Arendt aufgrund der Eichmann-Erfahrung 
zwingend nahelegt, hat Rückwirkungen auf ihr Kant-Verständnis. Sie ver­
abschiedet die praktische Vernunft als Matrix einer Begründung und Ent­
faltung von Moral, insofern die Tätigkeit der praktischen Vernunft die 
Subsumption einer gegebenen konkreten Situation unter ein allgemeines 

30 Ebd.
31 Ebd., 59; vgl. Platon, Gorgias 473e.

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

167

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz ist, zu dem sie, weil es ein Vernunftgesetz ist – „das moralische 
Gesetz in mir“ –, ungehinderten Zugang hat, und dieses allgemeine Gesetz 
nach dem historischen Zusammenbruch der Moral nicht mehr zur Verfü­
gung steht. Stattdessen entdeckt Arendt eine Anknüpfungsmöglichkeit in 
Kants Bestimmung des Geschmacksurteils. Was dort Teil einer philosophi­
schen Ästhetik ist, wird hier zum Ausgangspunkt einer Moralphilosophie 
mit und gegen Kant.

Ein Geschmacksurteil ist jenes Urteil, auf das keine allgemeinen Normen 
angewendet werden können. In Fragen des Geschmacks muss „das ‚Allge­
meine‘ als im Besonderen enthalten angesehen werden“32. Dies gilt aber 
ebenso für die Situation der Moral nach ihrem Zusammenbruch. Wie kann 
aber ein nicht-prinzipielles Urteil wie das Geschmacksurteil überhaupt 
Geltung – und das heißt eben: allgemeine Gültigkeit – beanspruchen? 
Kant gibt zwei Verfahren an, die Arendt für die moralische Situation ohne 
Moral in Anspruch nimmt: den „Gemeinsinn“ und die „Einbildungskraft“.33 

Durch den Gemeinsinn ist das Geschmacksurteil prinzipiell bezogen auf 
all die anderen Urteile, die in Hinsicht auf einen jeweils in Rede stehenden 
Gegenstand formuliert worden oder möglich sind; je mehr andere Urteile 
ein Geschmacksurteil mit einbezieht, desto wahrer kann es werden. Die 
Einbildungskraft ist die Fähigkeit der Vergegenwärtigung von Abwesendem 
und bezieht sich nicht nur auf Gegenstände, sondern auch auf Personen. 
Bereits ihre moralphilosophische Fragestellung im Blick, fasst Arendt diese 
beiden Verfahren bzw. Vermögen der Urteilskraft so zusammen:

Der Gemeinsinn kann, aufgrund seiner Einbildungskraft, in sich alle die­
jenigen anwesend haben, die in Wirklichkeit abwesend sind. Ich kann, 
wie Kant sagt, an der Stelle jedes Anderen denken, so daß wenn jemand 
urteilt, daß dies schön ist, er nicht lediglich sagen möchte: Das gefällt 
mir […], sondern daß er von Anderen „Beistimmung“ verlangt; denn 
beim Urteilen hat er sie schon in Betracht gezogen und hofft deshalb, 
daß seine Urteile eine gewisse allgemeine, wenn auch vielleicht nicht 
universale Gültigkeit besitzen mögen. Die Gültigkeit wird so weit reichen 
wie die Gemeinschaft, zu der ich qua Gemeinsinn als Mitglied gehöre – 
Kant, der sich als Weltbürger begriff, hoffte, daß sie sich auf die gesamte 
Menschengemeinschaft erstreckte.34

32 Ebd., 138.
33 Vgl. hierzu ebd., 139–141.
34 Ebd., 141.

Knut Wenzel

168

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allgemeine Geltung erhält dieses Urteil demnach nicht durch den Rekurs 
auf ein allgemeines Prinzip, sondern durch die im Zustandekommen dieses 
Urteils verwirklichte, auf Universalität hin offene Gemeinschaft. Ein solches 
Urteil vollzieht sich als Anerkennung der Anderen. Hannah Arendts auf 
Kant fußender Gedanke vom Denken an der Stelle eines jeden Anderen, der 
nicht usurpatorisch zu verstehen ist, sondern die Fähigkeit meint, die Wirk­
lichkeit aus Sicht eines Anderen wahrzunehmen, entspricht dem zentralen 
anerkennungstheoretischen Gedanken der Triangulierung.35

Es ist am Ende die Begegnung mit Adolf Eichmann, die Hannah Arendt 
zu einer intellektuellen Operation der Rettung transzendentalphilosophi­
schen Denkens als Übersetzung in ein nachmetaphysisches Denken genö­
tigt hat.

5. „Das größte Böse ist nicht radikal“

Und das Böse? Es ist das Aufgeben des Denkens als Aufgeben des aktuier­
ten Selbst-Verhältnisses, als Aufgeben also eines selbstverantworteten, sich 
selbst investierenden Bedenkens der Wirklichkeit, das keine Zuflucht im 
Prinzipiellen nimmt und zugleich an Moral als der Arbeit an der Verwirk­
lichung universaler Werte festhält, jedoch als an einer Praxis der Anerken­
nung und Einbeziehung des Anderen, an einer Praxis, welche die Geltung 
eines Urteils von Anderen abhängig macht und nicht gegen sie durchzuset­
zen sucht. Das Böse ist – als Abwesenheit von all diesem, als Vergessen all 
dieses, als Unvermögen zu all diesem – die Gedankenlosigkeit. „Das größte 
Böse ist nicht radikal, es hat keine Wurzeln, und weil es keine Wurzeln hat, 
hat es keine Grenzen, kann sich ins unvorstellbar Extreme entwickeln und 
über die ganze Welt ausbreiten.“36

35 Vgl. Honneth (2005), 47–51. Das Feld der Theorie der Anerkennung ist längst viel­
stimmig und weit geworden. Vgl. grundlegend zu einer Rekonstruktion von Hegels 
Philosophie der Anerkennung Schmidt (1997); s. zu eigenen Bemühungen um die 
Anerkennungstheorie Wenzel (2008), 242–256 u. 285–328 sowie Wenzel (2016).

36 Arendt (2006a), 77.

Die „Banalität des Bösen“ – revisited. 

169

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil, New York 
1963.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: Das Denken. Das Wollen. Herausgegeben 
von Mary McCarthy, München 1979.

Arendt, Hannah/Jaspers, Karl: Briefwechsel 1926–1969, München 1985.
Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Impe­

rialismus, Totalitarismus, 4. Auflage, München 1995.
Arendt, Hannah: Fernsehgespräch mit Günter Gaus (Oktober 1964), in: dies.: Ich will 

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk. Herausgegeben von Ursula Ludz, 
München 1996, S. 44–70.

Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, München 2006a.
Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: Das Denken. Das Wollen. Herausgegeben 

von Mary McCarthy, 3. Auflage, München 2006b.
Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen. Mit 

einem einleitenden Essay von Hans Mommsen, 2. Auflage, München 2007.
Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Erwei­

terte Ausgabe, Frankfurt am Main 2006.
Geisel, Eike/Bittermann, Klaus (Hrsg.): Nach Auschwitz. Essays und Kommentare 1, 

Berlin 1989.
Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frankfurt am 

Main 2005.
Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften (sog. Akademie-Ausgabe), Bd. 1–22 Preußische 

Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 1900ff.

Schmidt, Thomas M.: Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesell­
schaftstheorie und Genese der spekulativen Religionsphilosophie in Hegels Früh­
schriften, Stuttgart 1997.

Wenzel, Knut: Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricœur, 
Freiburg 2008.

Wenzel, Knut: Strukturen der Gabe – Manifestationen der Anerkennung. Zu einer 
Theologie der Religion in der Moderne, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-
Wieczorek/Christof Mandry (Hrsg.): Die Gabe. Zum Stand der interdisziplinären 
Diskussion, Freiburg/München 2016, S. 92–124.

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frankfurt am Main 
1991.

Knut Wenzel

170

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

