Die ,Banalitat des Bosen® — revisited.

Hannah Arendts Vorlesung tiber das Bose

Knut Wenzel

Abstract: Hannah Arendts Auseinandersetzung mit der Figur Adolf Eichmanns fiihrt sie zu einer
radikalen Neubestimmung des Denkens. Sie interpretiert ,Gedankenlosigkeit* nicht als Unacht-
samkeit, sondern als véllige Abwesenheit des Denkens, das fiir sie eine zentrale Bedingung
moralischen Handelns ist. In einer paradoxen Bewegung greift Arendt auf die europdische Denk-
tradition zuriick, wihrend sie diese zugleich fiir ihr Scheitern in Auschwitz kritisiert. Thr Spatwerk
stellt die Frage, ob das Denken selbst eine Pradisposition gegen das Bose darstellen kann. Dabei
entsteht ein Spannungsverhaltnis zwischen der Inanspruchnahme und der Verurteilung der philo-
sophischen Tradition. Arendts Perspektive weist Parallelen zur Dekonstruktion auf, bleibt jedoch
der sokratischen Tradition verpflichtet, indem sie das Denken als unverzichtbaren Schutz gegen
unmoralisches Handeln betrachtet.

Keywords: Hannah Arendt, Eichmann-Prozess, Philosophische Tradition, Dekonstruktion, mora-
lisches Denken

1. Einleitung

Als Hannah Arendt von der Aufspiirung, Entfithrung und Festnahme Adolf
Eichmanns im Frithjahr 1960 erfuhr, schlug sie sogleich dem New Yorker
vor, liber den bevorstehenden Prozess zu berichten. Der Prozess begann
am 11. April 1961, das Todesurteil wurde im Dezember 1961 erlassen und
in der Nacht zum 1. Juni 1962 vollstreckt. Anfang 1963, der Auftakt erfolgte
am 16. Februar 1963, erschien Arendts Bericht in fiinf Folgen im New
Yorker. Noch vor der amerikanischen Buchausgabe im selben Jahr! war
der Eklat da. Arendt wurde heftig kritisiert, auch Freunde verurteilten sie
wegen dieses Buchs?, und Institutionen machten ihren Einfluss 6ffentlich
geltend.? Die Vorwiirfe bezogen sich vor allem auf die folgenden Aspekte:
(i) die in bis dahin nicht gekannter Deutlichkeit gestellte Frage nach dem
Beitrag der Judenrite zur Vernichtung von Juden (und nicht zu ihrer Ret-
tung); in einem Brief an Carl Jaspers traut sie dem Eichmann-Prozess

1 Arendt (1963). Die deutsche Ausgabe erschien erst im Herbst 1964 im Piper Verlag.

2 Vgl. exemplarisch den offenen Briefwechsel zwischen Gershom Scholem und Hannah
Arendt von Juni/Juli 1963, abgedruckt in Geisel/Bittermann (1989), 63-79.

3 Vgl. hierzu Young-Bruehl (1991), 479.

155

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

zu, aufzudecken, ,in welch ungeheurem Ausmafl die Juden mitgeholfen
haben, ihren eigenen Untergang zu organisieren“; (ii) den Vorwurf, der
israelische Premierminister David Ben Gurion wiirde das Verfahren gegen
Eichmann zu einem Schauprozess gewissermaflen verstaatlichen;> (iii) die
als verletzend-distanziert empfundene Sprache des Berichts;® vor allem
aber (iv) auf den als Ent-Schuldung Eichmanns, der Nazi-Verbrecher und
der Deutschen wahrgenommenen Begriff von der Banalitit des Bosen.”

2. Das Thema des Bosen im Werk Hannah Arendts

Tatsédchlich gewinnt dieser Begriff in Arendts Beschiftigung mit dem Eich-
mann-Prozess eine zentrale Bedeutung fiir ihr philosophisches, anthropo-
logisches und politisches Denken. Dies umso mehr, als das Thema des
Bosen keineswegs nur im Zusammenhang mit dem Eichmann-Prozess im
Werk Arendts auftaucht, sondern in diesem eine Struktur bildet. Auf der Li-
nie dieser Werkstruktur wird die Bedeutung des Begriffs von der Banalitat
des Bosen daran sichtbar, dass er ihr einen Bruch zufiigt; auf der Linie der
Autorintention manifestiert sich diese Bedeutung darin, dass Arendt den
Begriff in einer 1965 an der New School for Social Research in New York
gehaltenen Vorlesung verteidigt.®

Eine Werkstruktur bildet die Thematik des Béosen insofern, als es mog-
lich ist, vom Zusammenhang des Eichmann-Buchs und der Vorlesung tiber
das Bose her einen komplexen Gedanken in seiner Entstehung, Verdich-
tung und theoretischen Entfaltung zu rekonstruieren. In diesem Gedanken
verbindet sich zunéchst die Herausforderung, welche die Vernichtung der

4 Brief an Jaspers vom 23.12.1960, in: Arendt/Jaspers (1985), 453; vgl. Arendt (2007),
209-211 u. 216-219.

5 Vgl. ebd., 71f.

6 In dem Fernsehinterview mit Giinter Gaus von 1964 macht Arendt implizit die Not-
wendigkeit einer auch sprachlich markierten Distanz zum Gegenstand des Buchs als
Spiel- und Handlungsraum der eigenen Person geltend: ,Der Ton [des Buchs] ist
weitgehend ironisch, natiirlich. Und das ist vollkommen wahr. Der Ton ist in diesem
Fall wirklich der Mensch. Wenn man mir vorwirft, dafd ich das jiidische Volk angeklagt
hitte: Das ist eine boswillige Propagandaliige und nichts weiter. Der Ton aber, das ist
ein Einwand gegen mich als Person. Dagegen kann ich nichts tun.“ (Arendt (1996), 62.)

7 ,Es entstand gewissermaflen der Eindruck, als beschuldige sie ihr eigenes Volk und
dessen Leitungskrifte der Komplizenschaft im Holocaust, wihrend sie Eichmann und
andere Deutsche entlastete, indem sie deren Taten ,banal® nannte. (Benhabib (2006),
277.)

8 Vgl. Arendt (2006%).

156

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

Juden durch den deutschen Nationalsozialismus eben auch fiir das Denken
darstellt, mit dem Begrift des Bosen, den Arendt als eine Antwort des Den-
kens auf diese Herausforderung einfiihrt und auch beibehdlt. Diese Einfiih-
rung geschieht markant im Schlusskapitel von Elemente und Urspriinge
totaler Herrschaft. Dort schreibt Arendt mit Blick auf die Todes- und Ver-
nichtungslager: ,Das Grauen vor dem radikal Bosen weif3, dass hier das
Ende des Umschlagens von Qualititen und Entwicklungen gekommen ist.
Hier gibt es weder politische noch geschichtliche noch einfach moralische
Mafistabe“?

Die Radikalitat des Bosen erschliefit sich hier tiber die Fassungslosigkeit
angesichts des Aufiersten, das mit der Shoah geschehen ist. Damit ist frei-
lich nicht das von Arendt an dieser Stelle doch immerhin zitierte Verstand-
nis Immanuel Kants von einem radikal Bosen getroffen, namlich ein jeder
Freiheitsentscheidung vorausgehender Hang zum Bosen.!® Diese Rezepti-
onssituation erhélt dadurch einen paradoxen Charakter, dass Arendt sich
mit ihrem Rickgriff auf Kant auf einen Begriff des Bosen als allgemeine
Bestimmung der faktischen conditio humana bezieht, um diesen jedoch auf
ein radikal unvergleichliches Ereignis anzuwenden, wahrend sie spdtestens
in ihrer Analyse Eichmanns eben das wiederum anzielt: einen Begriff des
allgemeinen, banalen Bosen. Sie tut dies freilich nun, ohne sich noch weiter
auf Kants Begriff eines radikal Bosen zu beziehen.

Die Auseinandersetzung mit Eichmann, die Suche nach einer Begriin-
dung fiir seine Taten, ja fiir seine Person, wie sie fiir Arendt im Prozess
sichtbar wurde, wird fiir sie zu einer intellektuell produktiven Erfahrung;
sie sieht sich gezwungen, eine philosophische Anthropologie auszuarbeiten,
um auf dieser Basis zu einer Einschitzung des Phinomens Eichmann zu
kommen. Die Neu-Justierung des Begriffs vom Bésen, wie sie fiir Arendt
durch Eichmann nétig geworden ist, hat die Inangriffnahme jenes letzten
groflen Werks zur Folge, das in einer posthum von Mary McCarthy unter
dem Titel The Life Of the Mind herausgegebenen unvollendeten Fassung
vorliegt.!! Die intellektuelle Eichmann-Erfahrung wird als negative Quelle
dieser letzten, unabgeschlossenen Werkphase angesehen werden konnen.
Im Zentrum stehen die Begriffe des Denkens, des Wollens und des Urtei-
lens, welche die drei Grundvollziige des Geists, bzw. die drei wesentlichen
Dimensionen des Selbstvollzugs des Menschen als geistiges Wesen, bezeich-

9 Arendt (1995), 683.
10 Vgl. Kant (1900fF), AA VI, 42.
11 Arendt (1979). Im Folgenden wird nach Arendt (2006P) zitiert.

157

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

nen. Denken, Wollen und Urteilen sind weder aufeinander reduzierbar
noch stehen sie in einer einfachen Kontinuitdt zueinander. Diese Betonung
der inneren Differenz im Leben des Geists erhilt ihre Aussagekraft auf dem
Hintergrund der Eichmann-Erfahrung. Dass Arendts Eichmann-Deutung
ein bis heute wirksames Verstérungspotenzial birgt, hat auch damit zu tun,
dass der soeben angedeutete philosophische Hintergrund nicht bekannt
gewesen oder nicht entsprechend beriicksichtigt worden ist.

3. Aspekte einer Anthropologie angesichts des AufSersten
3.1. Das Denken

Die Autorin der Vita activa entdeckt gewissermaflen unter dem negativen
Emblem Eichmanns die Bedeutung der vita contemplativa, namlich als
Chiftre fiir jenen Lebens-Vollzug des Geists, den sie durch ihre Unterschei-
dung gegeniiber dem Wollen und dem Urteilen in seiner Eigenstindigkeit
behaupten will: das Denken. Darin besteht diese auf Anhieb womdglich
verstorende intellektuelle Lektion, die Arendt aus der Eichmann-Erfahrung
zieht: die Entdeckung des Denkens als eines weder auf das Wollen (oder
das Handeln) noch auf die Erkenntnis hin verzweckbaren Prozesses. Es ist
also nicht, wie Seyla Benhabib noch 1996 unter Berufung auf Mary McCar-
thy nahelegt, dem Umstand geschuldet, dass Arendt kein native speaker
war, wenn der Begrift der thoughtlessness als Bezeichnung des in Eichmann
manifesten Bosen banalisierend wirkt,!? scheint doch der deutsche Begriff
,Gedankenlosigkeit’ nicht weniger verharmlosend zu sein. Arendt nimmt
aber das Wort (sei es im Englischen, sei es im Deutschen) in seiner Wort-
wortlichkeit ernst und meint also nicht so etwas wie Zerstreutheit oder Un-
achtsamkeit, sondern: die Abwesenheit der Gedanken, das Nicht-Denken.
Das ist, auf der Linie des Konzepts der privatio, Arendts Bestimmung des
Bosen, gewonnen auf der Basis der Eichmann-Erfahrung: nicht zu denken.
Umgekehrt lautet die hieraus (wie gesagt, wie aus einer dunklen Quelle)
gewonnene Grundfrage des Spatwerks: ,Konnte vielleicht das Denken als
solches zu den Bedingungen gehoren, die die Menschen davon abhalten
oder geradezu dagegen préadisponieren, Boses zu tun?“3

12 Vgl. Benhabib (2006), 277-279.
13 Arendt (2006P), 15.

158

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

Was aber versteht Arendt unter Denken? Bei der Behandlung dieser
Frage darf nicht iibersehen werden, dass Arendt sie sowie jede mogliche
Antwort in einer aporetischen Konstellation situiert hat, insofern sie in
Auschwitz die gesamte abendldndisch-europdische Zivilisation scheitern
sieht — und zugleich die gesamte abendldndisch-europiische Denktradition
im Bemiihen, Eichmann zu verstehen, in Anspruch nimmt: Sokrates, Pla-
ton, Jesus, Paulus, Augustinus, Thomas von Aquin, die franzdsische und
die amerikanische Revolution, Kant, Nietzsche. Die Aporie besteht darin,
dass jedes mogliche, von der abendldndisch-européischen Tradition zur
Verfligung gestellte Deutungsmuster zugleich durch seine genealogische
Kontinuitdt zu Auschwitz fir ungiltig erklart ist."* Vielleicht rihren die
Irritationen, die von Arendts Versuchen der produktiven Deutung ihrer
Eichmann-Erfahrung ausgehen, letztlich von diesem Verhaltnis der Unver-
sohnlichkeit her, wie es zwischen der Beanspruchung und der Verurteilung
der abendlandisch-europdischen Denktradition mit Blick auf Auschwitz
besteht. Vielleicht hat die Heidegger-Schiilerin Hannah Arendt mit der
Markierung dieses Antagonismus zwischen Inanspruchnahme und Verur-
teilung des europdischen Denkens in freilich unausgearbeiteter Form das
Programm der Dekonstruktion vorweggenommen. Anders als der die Geste
des Zogerns kultivierende Jacques Derrida vertraut Hannah Arendt sich
dann doch wieder der abendléndisch-européischen Denktradition an: Die
Frage nach dem Denken jedenfalls findet sie im Wesentlichen bereits bei
Sokrates geklart.

Dieses ist ndmlich ein nicht abbrechendes Gesprich mit sich selbst. So
bestimmt Sokrates — und Arendt zitiert dies - das Durchdenken einer
Sache (dianoeisthai) als ,eine Rede, welche die Seele bei sich selbst durch-
geht tiber dasjenige, was sie erforschen will® Und ihm kommt vor, dass

14 Gleich an den Beginn ihrer Vorlesung iiber das Bose setzt Arendt die Feststellung,
dass in der nationalsozialistischen Herrschaft und der Shoah die européische Moral-
tradition in sich zusammengebrochen ist und einen durch nichts gesicherten ,Kanon
von ,mores; Sitten und Manieren namlich®, zuriickgelassen hat: ,Wie unheimlich und
wie erschreckend schien es plotzlich zu sein, dafl ausgerechnet die Begriffe, die wir
fir diese Dinge gebrauchen - ,Moral® mit dem lateinischen Ursprung, ,Ethik’ mit
dem griechischen -, niemals etwas anderes gemeint haben sollten als Gebrduche und
Gewohnheiten! Und auch, dafl zweitausendfiinfhundert Jahre des Denkens, wie es
sich in der Literatur, der Philosophie und der Theologie niedergeschlagen hat, kein
anderes Wort hervorgebracht haben sollten, trotz all der hochfliegenden Rede, all
der Behauptungen und Predigten iiber die Existenz eines Gewissens, das mit gleicher
Stimme zu allen Menschen spricht. Was war geschehen? Sind wir schliefllich aus
einem Traum erwacht?* (Arendt (2006%), 11.)

159

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

die Seele ,solange sie denkt, [...] nichts anderes tut als sich unterreden
[dialegesthai], indem sie sich selbst antwortet, bejaht oder verneint“!® Bei
Sokrates hat das Selbstgesprach des Denkens noch nicht den Charakter
der Selbstabschlieffung gegen andere Menschen, gegen die Welt insgesamt,
im Gegenteil. Arendt sieht den Prozess des Denkens als unabschliefSbares
Gespréch mit sich selbst vor allem dadurch gekennzeichnet, dass hier der
Mensch ganz vertraut und eins mit sich selbst ist — das Zwiegesprach des
Denkens mit sich selbst hat also keine agonische Struktur - und dass dieser
Prozess des Denkens nicht dadurch bestimmt ist, im Besitz von etwas, also
von Erkenntnis, Wissen oder Autoritat zu sein. Er ist nicht durch einen Ge-
halt oder ein Ziel bestimmt — und er ist deswegen offen, jedweden Gehalt
zu thematisieren und jedwedes Ziel zu erwégen. Entsprechend fallt Arendts
Charakterisierung des Sokrates aus: ,Sokrates lehrte nichts, er hatte kein
Wissen; er widmete sich einem nicht endenden Prozess, einem Prozess,
der von dem abhing, was immer vorgeschlagen wurde, um seinen Geist
in Bewegung zu setzen.“1® Als exemplarischen Beleg zitiert Arendt aus dem
Charmides:

Kritias, [...] du handelst mit mir, als behauptete ich, das zu wissen,
wonach ich frage, und als konnte ich also, wenn ich nur wollte, gleich
dir beistimmen. So verhilt es sich aber nicht, sondern ich suche erst mit

dir, was wir uns aufgegeben haben, weil ich es eben selbst nicht weif3.
(165b)"

Hinsichtlich des Denkens liegt sokratisch also ,,die Betonung nicht auf dem
Wissen, auf der Aneignung, sondern auf einer Tatigkeit.®

Was fiir eine Tatigkeit ist das Denken? Sie wird von auflen, durch et-
was, das zu denken gibt, sowie durch einen Gesprachspartner, mit dem
zusammen eine Frage zu erdrtern sich ergeben hat, angestofSen oder be-
feuert. Sie ist aber hierdurch nicht verursacht. Denn sie ist zugleich und
grundlegend jene Titigkeit, in der und durch die ein Mensch sich auf sich
selbst bezieht. Auf der Linie cartesianisch-idealistischer Geistphilosophie
wire hier der Begriff des Selbstbewusstseins anzusetzen. Arendt verhehlt
aber nicht, wie sehr sie hinsichtlich ihres Konzepts des Denkens noch
Heidegger verpflichtet ist: Dem Leben des Geistes ist als Motto ein Zitat

15 Platon, Theaitetos 189e-190a.

16 Arendt (2006%), 154.

17 Platon, Charmides 165b, zit. nach Arendt (2006?), 154f.
18 Arendt (20062, 155.

160

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

aus Heideggers Aufsatz Was heifst Denken? vorangestellt, das allerdings nur
negative und entsubjektivierte Bestimmungen des Denkens enthdlt und
vermutlich eben darin das Faszinosum wie auch die Problematizitit der
Philosophie Heideggers prazise wiedergibt."” Arendt aber fasst das Denken
in seiner Prozesshaftigkeit wenn nicht dem Begriff, so doch der Sache
nach subjekttheoretisch: Die Prozessualitit des Denkens durchzieht nicht
die Subjekte, sie dabei ausschaltend, als gidbe es wirklich ein grofles Es,
dem dieser Prozess zuschreibbar ware; das Denken ist vielmehr die Grund-
aktivitat, in der das Selbst mit sich zu tun hat und ware demnach als
Selbstvollzug des Menschen zu begreifen. Das in der europdischen Geistes-
geschichte als Anzeige einer Alternative eingesetzte Begriffspaar vita activa
— vita contemplativa kann leicht dariiber hinwegtduschen, dass Arendt die
ihr aufgrund der Eichmann-Erfahrung sich aufdringende Hinwendung zu
einer Reflexion auf das Denken auch dann noch, wenn sie selbst hierin
eine Erweiterung ihres Konzepts der Vita activa sieht, als genuin politische
Philosophie versteht, also als Reflexion auf die Handlungsfahigkeit des
Menschen in der Sphire der Offentlichkeit.20 Es ist exakt diese Verbindung
von subjekttheoretischer und politischer Philosophie, durch die sie sich ra-
dikal von Heidegger unterscheidet. Und hinsichtlich dieser Differenz steht
sowohl die Vorlesung Uber das Bdse als auch Vom Denken des Geistes noch
in der Perspektive der Vita activa, was Arendt durch das Heidegger-Motto
eher betont als verschleiert.

19 ,Das Denken fiihrt zu keinem Wissen wie die Wissenschaft
Das Denken bringt keine nutzbare Lebensweisheit
Das Denken 16st keine Weltritsel
Das Denken verleiht unmittelbar keine Krafte zum Handeln®, Arendt (2006"), 13.

20 In Vom Leben des Geistes erklart Arendt den Eichmann-Prozess zur Quelle ihres
Interesses an der Frage des Denkens (vgl. ebd., 15); sie erortert im selben Zusammen-
hang kritisch die denkgeschichtlich vorgegebene Alternative vita contemplativa - vita
activa und macht deutlich, dass ihr Grundinteresse aus der Vita activa auch unter der
neuen Hinwendung zur denkgeschichtlich der vita contemplativa zugeordneten Frage
des Denkens noch gilt: ,Es ging mir um das Problem des Handelns, die ilteste Frage
der Theorie der Politik, und es hatte mich daran schon immer gestort, dafs selbst
die Bezeichnung, unter die ich meine Uberlegungen zu diesem Gegenstand stellte,
namlich ,vita activa; von Leuten gepragt worden war, die ein kontemplatives Leben
fihrten und alles Seiende von diesem Standpunkt aus betrachteten.“ (Ebd., 16.)

161

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

3.2. Das Subjekt

Man kann Arendts Bestimmung des Denkens deswegen ohne Scheu als
ein subjekttheoretisches Konzept der Selbstvertrautheit auffassen, weil es
sich von idealistischen Konzepten einer unvermittelten Vertrautheit des Ich
mit sich selbst, wie sie von Dieter Henrich, Manfred Frank, Hansjiirgen
Verweyen, Klaus Miiller oder Saskia Wendel im Riickgriff auf Fichte wieder
ins Spiel gebracht werden, dadurch unterscheidet, dass es die subjekthafte
von vornherein mit der politischen Dimension verbunden sein ldsst. Denn
wenn auch eben betont worden ist, dass der Prozess des Denkens durch
einen Gegenstand und/oder einen Gesprachspartner nicht verursacht wird,
so gilt doch zugleich, dass das Denken als Praxis der Selbstvertrautheit
sich real als Be-Denken einer Sache im Gesprach mit einem Anderen voll-
zieht oder wenigstens eine prinzipielle Offenheit auf Denk-Gegenstand und
Denk-Partner hin hat. Es ist Arendt wichtig festzuhalten, dass Sokrates, auf
den sie ihre Bestimmung des Denkens im Kern riickbezieht, jener ist, der
»seine Tage auf dem Marktplatz verbrachte — dem gleichen Marktplatz, von
dem sich Platos Philosoph ausdriicklich fernhilt*?. Sokratisch sucht das
Denken - als Praxis der Selbstvertrautheit — den Austausch in der Sphire
der Offentlichkeit, welche ja nichts anderes ist als die freie, unsanktionierte
Zuganglichkeit fiir jedermann und jederfrau. Sokratisch ist Selbstvertraut-
heit politisch. Ein solches Konzept weist dem Denken von vornherein
eine ethische Dimension zu. Indiziell scheint sie fiir Arendt im etymolo-
gischen Zusammenhang von Bewusstsein und Gewissen auf??, hat aber
von Sokrates her eine ganz andere, der Prozessualitit der Denktatigkeit
entsprechende Gestalt: Sokrates war namlich der Uberzeugung, ,daf3 die
Menschen alle keine eingeborene Stimme des Gewissens besitzen, sondern
das Bediirfnis haben, die Dinge durchzusprechen; dafl alle Menschen mit
sich selbst sprechen >

21 Arendt (2006%), 73.

22 Lat. conscientia bezeichnet beides; im Englischen gilt dasselbe fiir conscience; erst
durch die spétere und sekunddre Nominalisierung von conscious zu consciousness
ist die kognitive von der moralischen Bedeutung abgekoppelt worden. Vgl. ebd., 49
sowie Arendt (2006P), 15.

23 Arendt (2006%), 73.

162

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

4. Eichmann — Emblem fiir Krise und Neugriindung der Moral
4.1. Das Ende der Moral

Auf der Linie der sich hier abzeichnenden alternativen Architektur von
Moralitit - statt einer durch die Stimme des Gewissens gesetzten Diffe-
renz zwischen konzentrierter Innerlichkeit und ablenkender Auflenwelt die
Annahme einer Kontinuitit zwischen dem Denken und dem Gesprich
— beschreibt Arendt die moralische Situation des Menschen in der totali-
taren Diktatur des Nationalsozialismus. Auschwitz zwingt, wie gesagt, zu
einer Bilanzierung der gesamten abendldndisch-europdischen Kultur- und
Denkgeschichte, und diese féllt im Urteil Arendts desastros aus. Es sind
keine moralischen Normen, es ist keine Moral durch die Shoah unangetas-
tet geblieben, sodass man sich noch unbefangen auf sie berufen und die
Menschen in der Situation nationalsozialistischer Herrschaft noch auf sie
verpflichten kénnte. Der Grund hierfiir liegt nicht etwa darin, dass im Drit-
ten Reich ein ganzes Volk von den Werten Europas abgefallen wire oder
das Sittengesetz kollektiv vergessen hitte, sondern, ungleich schwerwiegen-
der, darin, dass es dem Nationalsozialismus gelungen ist, in Deutschland
eine neue Werteskala, eine neue Moral einzufithren, durchzusetzen und
fiir sie eine weitgehende Akzeptanz unter den Deutschen zu erreichen.
Hier liegt fiir Arendt auch der entscheidende Unterschied zwischen der
stalinistischen und der nationalsozialistischen Schreckensherrschaft:

Von einem streng moralischen Standpunkt aus waren Stalins Verbrechen
sozusagen altmodisch. Wie ein gewohnlicher Verbrecher hat er sie nie-
mals zugegeben, sondern mit einer Wolke aus Heuchelei und Doppel-
ziingigkeit umgeben, wihrend seine Gefolgsleute sie als temporére Mittel
im Verfolg der ,guten“ Sache rechtfertigten oder [...] mit den Gesetzen
der Geschichte.?*

Die Verbrechen Stalins akzeptieren also noch die alteuropdische Moral,
indem sie sich der Bewertung durch sie zu entziehen suchen. Hingegen hat

das

Nazi-Regime [...] in der Tat einen neuen Wertekanon angekiindigt und
ein ihm entsprechendes Rechtssystem eingefiihrt. Es hat dariiber hinaus
den Beweis erbracht, dafl niemand ein {iberzeugter Nazi sein mufSte, um

24 Ebd., 14.

163

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

sich anzupassen und nicht seine gesellschaftliche Stellung, wohl aber die
moralischen Uberzeugungen, die einst mit ihr einhergingen, gleichsam
tiber Nacht zu vergessen.?

Deswegen muss sich Arendt zufolge eine moralische Bewertung der Nazi-
Verbrechen darauf konzentrieren, ,daf das, was moralisch wirklich zur
Debatte steht, nicht beim Verhalten von Nazis, sondern bei denjenigen auf-
trat, die sich nur ,gleichschalteten’ und nicht aus Uberzeugung handelten.26
Diese namlich verstoflen, indem sie die in ihrer Mitte geschehende Aus-
grenzung, Verfolgung und Vernichtung der Juden bezeugen und wenigstens
nicht verwerfen, wenn nicht sogar gutheiflen, nicht gegen einen geltenden
Normenkanon, der etwa die Gleichheit aller Menschen in ihrer unverletz-
baren Wiirde umfasste, sondern sie urteilen und handeln auf der Basis eines
neuen Normenkanons, der die Ungleichheit der Menschen und die Verletz-
barkeit der Wiirde bestimmter Gruppen von Menschen beinhaltet. Eine
Umwertung der Werte hat stattgefunden, und darin, dass die Bundesrepu-
blik so schnell zu einer ,normal-demokratischen’ Gesellschaft hat werden
kénnen, kann Arendt keineswegs einen Grund zur Beruhigung, sondern zu
umso groferer Verstérung erkennen. Denn um wieviel weniger verankert
erscheint eine moralische Ordnung, wenn sie binnen zwdlf Jahren gleich
zweimal umgestofen werden kann.

Fiir Arendt ist der durch den Nationalsozialismus herbeigefiihrte Zu-
sammenbruch der moralischen Ordnung von grundsitzlicher Qualitit. Er
betriftt die Moral als solche; wenn gewissermaflen {iber Nacht eine neue
Moral akzeptiert ist, die legitimiert, was zuvor tabuisiert war, verliert Mo-
ral schlechthin ihre unbedingte Geltung und zeigt sich als das, was sie
womdglich immer schon war: nicht ein Imperativ der Vernunft, sondern
ein blofier

Kanon von ,mores“ — von Manieren, Sitten, Konventionen, die man
beliebig andern kann - nicht bei den Kriminellen, sondern bei den ge-
wohnlichen Leuten, die sich, solange moralische Normen gesellschaftlich
anerkannt waren, niemals hatten traumen lassen, daff sie an dem, was sie
zu glauben gelehrt worden waren, hitten zweifeln kdnnen.?”

Mit diesem faktischen Totalzusammenbruch der Moral sieht Arendt das
Scheitern all jener theoretischen Modelle von Moral einhergehen, welche

25 Ebd., 15f.
26 Ebd., 16.
27 Ebd.,, 16f.

164

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

von der prinzipiellen Erreichbarkeit eines allgemeinen moralischen Geset-
zes in jeder konkreten Handlungssituation ausgehen - und dies unter Ein-
schluss der Unkontaminiertheit dieses Gesetzes durch die jeweilige Situati-
on. Deswegen traut sie dem Konzept eines Gewissens, das einen inneren
(und das bedeutet in diesem Zusammenhang: situationsunabhéngigen)
Zugang zu jenem allgemeinen Sittengesetz zu garantieren vorgibt, nichts
mehr zu. Der Zusammenbruch der moralischen Ordnung ldsst nichts mehr
jenseits dieser Situation des Zusammenbruchs iibrig, auf das man sich noch
berufen konnte. Arendts unter Riickbeziehung auf Sokrates vorgebrachte al-
ternative Architektur der Moralitét - statt einer in die Welt der Innerlichkeit
ziehenden Stimme des Gewissens ein die Welt der Phanomene eréffnender
Diskurs des alles Durchdenkens und Durchsprechens - nimmt vor dem
Hintergrund des soeben Erorterten den Charakter der Empfehlung an,
sich eben nicht mehr der Situation des moralischen Kollapses entziehen
zu wollen, sondern sich tatsichlich in sie zu begeben - dies freilich als
theoretische oder analytische Bewegung. Arendt hat ihre Beobachtung des
Eichmann-Prozesses als einen solchen analytischen, theorieproduktiven
Blick in jene Situation des vollstindigen moralischen Kollapses erfahren,
die zugleich die von ihr selbst durchlebte und iiberlebte Katastrophe der
Vernichtung war. Eichmann erscheint ihr dabei als eine Figur jenseits der
Moral im herkémmlichen Sinn. Genauso traut sie weder einer teleologi-
schen Ethik noch einer deontologischen Moral zu, real wirksame Begriin-
dung fiir Handlungen der Humanitit gewesen zu sein. Worin griindet
Eichmanns Handeln, was ldsst ihn, den Arendt nicht als {iberzeugten Nazi
und Antisemiten erlebt und einschitzt, der demnach nicht aufgrund von
ideologischen Uberzeugungen handelt, wissentlich die Vernichtung der
Juden organisieren? Und umgekehrt: Was ldsst einen Menschen in der
Nazi-Diktatur ;human’ handeln, und zwar einen Menschen, der sich nicht
bruchlos durch eine humanitire oder religiose Uberzeugung getragen weif3,
der diese vielmehr nicht besitzt oder in dem Moment, da sein Handeln
gefordert ist, nicht zur Verfiigung hat, nicht aktivieren kann und trotzdem
,gut” handelt?

4.2. Die Neubegriindung der Moral im Selbstverhiltnis des Subjekts

Méglicherweise in Abwandlung einer zentralen Denkfigur ihres Lehrers
und Vertrauten Karl Jaspers operiert Arendt hier mit der Vorstellung der
Grenzsituation (ohne dass ein solcher Begriff fiele): In totalitdr bestimmten

165

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

Wirklichkeiten ist der Handlungsspielraum des Einzelnen radikal einge-
schrankt. Wer hier ein ,normales’ Alltagsleben fiihrt, verfiigt nicht {iber den
Spielraum zur Entwicklung eines positiv ausformulierten, alternativen Deu-
tungs- und Handlungsprogramms. Zugleich kommt es aber zu spontanen,
unwillkiirlichen Akten der Humanitat. Der Grift der totalitiren Zwangssi-
tuation erlaubt es aber nur, negativ, sich entziehend zu reagieren. Arendt
zufolge ldsst sich die Grundstruktur solch unwillkiirlicher Handlungen in
dieser Aussage fassen: ,Das kann ich nicht tun“?®. Sie setzt diesen paradig-
matischen Satz gegen die Aussage: ,Das darf ich nicht tun Wenn aber
diese Reaktion der Verweigerung weiteren Mittuns, des Sich-Entziehens
oder Sich-Auskoppelns aus einem alldominierenden Vernichtungszusam-
menhang, die man (in einer nicht ganz treffenden Applizierung) das ,Bart-
leby-Axiom“ nennen kénnte - ,I'd prefer not to“ -, nicht normgeleitet ist -
worauf beruht sie dann, woraus speist sie sich? Zu spontan und zu wenig
inhaltlich bestimmt geschieht sie, als dass sie die konkrete Anwendung ei-
nes allgemeinen Sittengesetzes sein konnte. Was wire also der moral-fahige
Sockel, der nach dem Wegschmelzen des kulturellen Uberbaus noch iibrig
bliebe? Eine Antwort erschliefit sich hier offensichtlich nur noch auf dem
Weg der Selbstbezeugung: Die Aussage ,,Das kann ich nicht tun® stellt eine
Aktuierung des Selbst-Verhaltnisses in einer Situation dar, die in radikale
Differenz zu diesem Selbst-Verhiltnis getreten ist.

Die Quelle der Moral ware also das Verhaltnis zu sich selbst. Denn, so
Arendt unter Bezugnahme auf eine Selbstaussage des Sokrates im Gorgias
(,Ich, der ich einer bin“): ,Selbst wenn ich Einer bin, bin ich doch nicht
schlicht Einer, vielmehr habe ich ein Selbst und stehe zu diesem Selbst als
meinem eigenen Selbst in Beziehung?® Arendts Bestimmung des Selbst
beriihrt sich hier mit der relational orientierten Hermeneutik des Selbst,
wie sie etwa bei Paul Ricceur, aber auch bei Michel Foucault begegnet. Be-
reits die Bestimmung des Selbst als in Beziehung zu sich stehend beinhaltet
eine normative Option, namlich dass dieses Selbst-Verhaltnis, das formal
gegeben ist, ergriffen und gestaltet zu werden verlangt. Foucault hat dies in
seinem Spatwerk Sexualitit und Wahrheit unter Ruckgrift auf das stoische
Konzept der ,,Sorge um sich® und Ricceur als Durcharbeitung der aristoteli-
schen Selbstliebe entfaltet. Bei Ricceur findet sich auch eine Verschérfung
dieses relationalen Selbstkonzepts im Gedanken der angesichts des nicht
ausraumbaren Zweifels — bist du auch, der du bist? - stets notwendigen, je

28 Ebd., 52.
29 Ebd.,70.

166

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

besseren Selbst-Bezeugung. Unter einer dhnlichen, das Selbst belastenden
Zuspitzung thematisiert auch Hannah Arendt dessen Verhdltnis zu sich,
namlich unter der der Schuld. Schuld auf sich zu nehmen, bedeutet in
Widerspruch zu sich selbst zu treten. Dieser Widerspruch zu sich ist, hat
er einmal stattgehabt, unausweichlich: ,Wenn ich Unrecht tue, bin ich
dazu verdammt, in unertraglicher Intimitdt mit einem Unrechttuenden
zusammenzuleben; ich kann ihn nie loswerden.®® Das hierin zur Geltung
kommende normative Implikat des Selbst-Verhiltnisses ist fir Arendt die
Begriindungsbasis des axiomatischen sokratischen Ethos: ,Es ist besser,
Unrecht zu leiden, als Unrecht zu tun 3! Arendt halt diesen Satz fiir nicht
begriindbar, es sei denn als zur Maxime geronnener Ausdruck der Sorge
um das Verhiltnis zu sich selbst: Wer Unrecht leidet, kann deswegen immer
noch in Ubereinstimmung mit sich selbst leben; wer Unrecht tut, nicht.
Dies gilt auf der Basis eines angenommenen und gepflegten Selbst-Ver-
héltnisses. Um sich selbst als schuldig Gewordenem auf eine unentrinnbare
Weise unertriglich werden zu kénnen, muss man sich @iberhaupt noch
begegnen, eine aktive Beziehung zu sich selbst aufrechterhalten. Um sich
selbst nicht mehr in den Spiegel schauen zu kénnen, muss man sich erst
einmal in den Spiegel schauen. Wie unterhilt ein Mensch ein Verhiltnis zu
sich selbst? Indem er ohne Unterbrechung mit sich selbst iiber die Welt im
Gesprich ist. Das schweigende Selbstgesprich ist das Denken, das Arendt
(sokratisch, wie gesehen) nicht noetisch, sondern kommunikativ, als Dis-
kurs auffasst. Der solchermafien mit sich selbst Umgang pflegende, sein
Selbst-Verhaltnis pflegende, also denkende Mensch hat den Marktplatz ver-
innerlicht: die Sphére des Austauschs, der Begegnung und all der anderen
Modi des Gesprichs, die eine Exkludierung des Anderen nicht zulassen.

4.3. Auf dem Weg zu einer Theorie der Anerkennung

Die nicht-prinzipielle, also nicht auf ein Normprinzip rekurrierende Moral-
begriindung, wie sie sich fiir Arendt aufgrund der Eichmann-Erfahrung
zwingend nahelegt, hat Riickwirkungen auf ihr Kant-Verstindnis. Sie ver-
abschiedet die praktische Vernunft als Matrix einer Begriindung und Ent-
faltung von Moral, insofern die Titigkeit der praktischen Vernunft die
Subsumption einer gegebenen konkreten Situation unter ein allgemeines

30 Ebd.
31 Ebd.,, 59; vgl. Platon, Gorgias 473e.

167

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

Gesetz ist, zu dem sie, weil es ein Vernunftgesetz ist — ,das moralische
Gesetz in mir® -, ungehinderten Zugang hat, und dieses allgemeine Gesetz
nach dem historischen Zusammenbruch der Moral nicht mehr zur Verfii-
gung steht. Stattdessen entdeckt Arendt eine Ankniipfungsmoglichkeit in
Kants Bestimmung des Geschmacksurteils. Was dort Teil einer philosophi-
schen Asthetik ist, wird hier zum Ausgangspunkt einer Moralphilosophie
mit und gegen Kant.

Ein Geschmacksurteil ist jenes Urteil, auf das keine allgemeinen Normen
angewendet werden kénnen. In Fragen des Geschmacks muss ,das ,Allge-
meine‘ als im Besonderen enthalten angesehen werden2. Dies gilt aber
ebenso fiir die Situation der Moral nach ihrem Zusammenbruch. Wie kann
aber ein nicht-prinzipielles Urteil wie das Geschmacksurteil tiberhaupt
Geltung - und das heif3t eben: allgemeine Giiltigkeit — beanspruchen?
Kant gibt zwei Verfahren an, die Arendt fiir die moralische Situation ohne
Moral in Anspruch nimmt: den ,Gemeinsinn® und die ,Einbildungskraft“33
Durch den Gemeinsinn ist das Geschmacksurteil prinzipiell bezogen auf
all die anderen Urteile, die in Hinsicht auf einen jeweils in Rede stehenden
Gegenstand formuliert worden oder méglich sind; je mehr andere Urteile
ein Geschmacksurteil mit einbezieht, desto wahrer kann es werden. Die
Einbildungskraft ist die Fahigkeit der Vergegenwirtigung von Abwesendem
und bezieht sich nicht nur auf Gegenstidnde, sondern auch auf Personen.
Bereits jhre moralphilosophische Fragestellung im Blick, fasst Arendt diese
beiden Verfahren bzw. Vermégen der Urteilskraft so zusammen:

Der Gemeinsinn kann, aufgrund seiner Einbildungskraft, in sich alle die-
jenigen anwesend haben, die in Wirklichkeit abwesend sind. Ich kann,
wie Kant sagt, an der Stelle jedes Anderen denken, so dafl wenn jemand
urteilt, dafS dies schon ist, er nicht lediglich sagen méochte: Das gefillt
mir [...], sondern dafl er von Anderen ,Beistimmung® verlangt; denn
beim Urteilen hat er sie schon in Betracht gezogen und hofft deshalb,
daf$ seine Urteile eine gewisse allgemeine, wenn auch vielleicht nicht
universale Giiltigkeit besitzen mogen. Die Giiltigkeit wird so weit reichen
wie die Gemeinschaft, zu der ich qua Gemeinsinn als Mitglied gehore -
Kant, der sich als Weltbiirger begrift, hoffte, dafl sie sich auf die gesamte
Menschengemeinschaft erstreckte.3*

32 Ebd., 138.
33 Vgl. hierzu ebd., 139-141.
34 Ebd., 141

168

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,Banalitit des Bosen“ - revisited.

Allgemeine Geltung erhilt dieses Urteil demnach nicht durch den Rekurs
auf ein allgemeines Prinzip, sondern durch die im Zustandekommen dieses
Urteils verwirklichte, auf Universalitét hin offene Gemeinschaft. Ein solches
Urteil vollzieht sich als Anerkennung der Anderen. Hannah Arendts auf
Kant fuflender Gedanke vom Denken an der Stelle eines jeden Anderen, der
nicht usurpatorisch zu verstehen ist, sondern die Fahigkeit meint, die Wirk-
lichkeit aus Sicht eines Anderen wahrzunehmen, entspricht dem zentralen
anerkennungstheoretischen Gedanken der Triangulierung.?

Es ist am Ende die Begegnung mit Adolf Eichmann, die Hannah Arendt
zu einer intellektuellen Operation der Rettung transzendentalphilosophi-
schen Denkens als Ubersetzung in ein nachmetaphysisches Denken gend-
tigt hat.

5. ,Das grifSte Bose ist nicht radikal®

Und das Bose? Es ist das Aufgeben des Denkens als Aufgeben des aktuier-
ten Selbst-Verhiltnisses, als Aufgeben also eines selbstverantworteten, sich
selbst investierenden Bedenkens der Wirklichkeit, das keine Zuflucht im
Prinzipiellen nimmt und zugleich an Moral als der Arbeit an der Verwirk-
lichung universaler Werte festhalt, jedoch als an einer Praxis der Anerken-
nung und Einbeziehung des Anderen, an einer Praxis, welche die Geltung
eines Urteils von Anderen abhéngig macht und nicht gegen sie durchzuset-
zen sucht. Das Bose ist — als Abwesenheit von all diesem, als Vergessen all
dieses, als Unvermdgen zu all diesem - die Gedankenlosigkeit. ,Das grofite
Bose ist nicht radikal, es hat keine Wurzeln, und weil es keine Wurzeln hat,
hat es keine Grenzen, kann sich ins unvorstellbar Extreme entwickeln und
tiber die ganze Welt ausbreiten.®

35 Vgl. Honneth (2005), 47-51. Das Feld der Theorie der Anerkennung ist langst viel-
stimmig und weit geworden. Vgl. grundlegend zu einer Rekonstruktion von Hegels
Philosophie der Anerkennung Schmidt (1997); s. zu eigenen Bemithungen um die
Anerkennungstheorie Wenzel (2008), 242-256 u. 285-328 sowie Wenzel (2016).

36 Arendt (2006%), 77.

169

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

Literatur

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil, New York
1963.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: Das Denken. Das Wollen. Herausgegeben
von Mary McCarthy, Miinchen 1979.

Arendt, Hannah/Jaspers, Karl: Briefwechsel 1926-1969, Miinchen 1985.

Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Impe-
rialismus, Totalitarismus, 4. Auflage, Miinchen 1995.

Arendt, Hannah: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus (Oktober 1964), in: dies.: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Herausgegeben von Ursula Ludz,
Miinchen 1996, S. 44-70.

Arendt, Hannah: Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, Miinchen 20062

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: Das Denken. Das Wollen. Herausgegeben
von Mary McCarthy, 3. Auflage, Miinchen 2006°.

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen. Mit
einem einleitenden Essay von Hans Mommsen, 2. Auflage, Miinchen 2007.

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Erwei-
terte Ausgabe, Frankfurt am Main 2006.

Geisel, Eike/Bittermann, Klaus (Hrsg.): Nach Auschwitz. Essays und Kommentare 1,
Berlin 1989.

Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frankfurt am
Main 2005.

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften (sog. Akademie-Ausgabe), Bd. 1-22 Preuflische
Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu
Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Géttingen, Berlin 19001ff.

Schmidt, Thomas M.: Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesell-
schaftstheorie und Genese der spekulativen Religionsphilosophie in Hegels Friih-
schriften, Stuttgart 1997.

Wenzel, Knut: Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricceur,
Freiburg 2008.

Wenzel, Knut: Strukturen der Gabe - Manifestationen der Anerkennung. Zu einer
Theologie der Religion in der Moderne, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-
Wieczorek/Christof Mandry (Hrsg.): Die Gabe. Zum Stand der interdisziplindren
Diskussion, Freiburg/Miinchen 2016, S. 92-124.

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frankfurt am Main
1991.

170

hittps://del.org/10.5771/9783748952275-155 - am 20.01.2026, 04:31:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

