
VII. Begriff und Abgrenzung des Leidens

»Es gibt keine weitgehend akzeptierte Definition von Leid.«
(Jan Hauser 2004, S. 114)

1. Begriff und Definition des Leidens

Nachdem die Grundstruktur und die fundamentalen Grundgestalten
des Leidens ermittelt worden sind, soll seine allgemein-logische We-
sensgestalt in einen differenzierten Begriff gefasst werden. Dabei wer-
den gemäß der überwiegend subjekt-logischen Struktur des Begriffs in
seinen Geltungsbereich die logisch-allgemeinen Zusammenhangsfor-
men oder Relationsmomente stärker eintreten als die qualitativen und
quantitativen Momente der Leidensstruktur. Immerhin aber schim-
mern die Letzteren durch die Logik des Leidens hindurch, da aufgrund
der Korrelation der drei Seinsarten Gehalt (Qualität), Form (Relation)
und Gestaltung (Quantität) keine Logik ohne Totik und Mathematik
möglich ist.

Definition:
Leiden ist der reaktiv-antwortende und damit reaktiv-syntheti-

sche Akt oder Selbstvollzug eines individualen oder kollektiven Sub-
jekts im Angesicht einer kollisiv-erlittenen, darum hemmenden, im
Augenblick des Erleidens und Leidens nicht integrierbaren, »fremden«,
in diesem weiten Sinne »störenden«, aber doch vom Subjekt zu inte-
grieren (oder loszuwerden) bestrebten Wirklichkeit, dem so genannten
»Leid« oder »Übel«.

In der denklogischen Sprache des Aristoteles (1995, Bd. 2, Kap. 1–
9) stellt der reaktive Selbstvollzug das »genus proximum« der Defini-
tion, die erlittene, im Moment nicht integrierbare, aber zu integrieren
bzw. zu überwinden bestrebte Leid-Wirklichkeit die »differentia spezi-
fica« der Leidensdefinition dar. Dieser dissonant-diskrepante Leidens-
akt umfasst
– die unfreiwillig-erzwungene, aber frei hingenommene Wahrneh-
mung und (implizite Erst-) Annahme des Leid-Übels, die »Leidposi-
tion«

165

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– die (unreflektiert-intuitive) Wertung des Leids als Übel und den da-
raus entspringenden freiwilligen, aber vergeblichen Aufhebungsver-
such des Leids, die »Leidnegation«

– und die aus diesen beiden Aktkomponenten entspringende »Lei-
densdiskrepanz« oder Leidenszerrissenheit.

In diese drei Komponenten des Leidensaktgefüges sind die fünf korre-
laten, d.h. nur unterschiedenen, nicht verschiedenen, daher nicht
trennbaren Leidenscharakteristika des Mangels, des Zwiespaltes, der
Spannung, der Hemmung und der Zwietracht eingebettet.

Dieser komplexe Leidensakt ist die dynamisch-dialektisch-stati-
sche Leidensdiskrepanz, die wir qualitativ-totisch als seelisch wühlen-
den Schmerz bzw. als seelisch bedrückende Last und quantitativ-ma-
thematisch als bestimmte Einheits-, Gliederungs-, Dauer- und
Rhythmusgestalt erleben und somit auch qualitativ und quantitativ
bestimmen können.

Aufgrund seiner dialektischen Dynamik strebt der Leidensakt
über sich hinaus, ohne sich jedoch aus eigener Kraft überwinden zu
können. Über dieses Moment der Hemmung kommt die Statik in das
Leiden. Im Leiden ist die Selbsttranszendierung also blockiert, darum
nur eine Tendenz, eine »Dynamis« im Sinne einer aktiven Möglich-
keit.1

Konkret und lebensvoller gestaltet sich die Leidensdynamik als
leidvolle Betroffenheit und generiert aus sich das Leidenswünschen,
und zwar bipolar als Verwünschen des Leids und als (meist diffuses)
Erwünschen des Heils. Daraus entfalten sich die fünf, zwölf bzw. zwei-
undzwanzig Leidensgrundformen des Leidenskalküls, die als erste Ver-
arbeitungsformen des Leidens betrachtet werden dürfen.

Grundsätzlich gilt, dass das leidende Subjekt den Aktionsradius
seines Wollens als gehemmt oder gar partiell zerstört, seine Vernunft
als getrübt und sein Gefühl als verwirrt erlebt. Die leidvollen Grund-
befindlichkeiten der Ohnmacht, Desorientierung und des inneren Auf-
ruhrs gründen in dieser Leidensdynamik.

Vor allem aber erfährt der Mensch, dass es Anderes, ein Nicht-Ich

166

Begriff und Abgrenzung des Leidens

1 Diese Definitionsmomente, vor allem die dialektischen, selbsttranszendierenden und
wertmäßigen Momente, sieht auch sehr klar Diederichs (1930, S. 55, S. 66, S. 77) in
seinem Buch »Leiden und Dulden«, auch wenn er sie mehr intuitiv-deskriptiv als ana-
lytisch-begründend auffindet und, wie das für Phänomenologen oft typisch ist, fast
dichterisch beschreibt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gibt (meinen Leib, die Natur, das Du, das Wir, das Man, Gott, ideale
Werte und Gesetze), über das er als Betroffener nicht oder nur partiell
verfügen kann und durch das er eben etwas erleidet (Konfrontation,
Kollision). Da das Leiden ohne Erleiden unmöglich ist, ist eine Welt,
in der gelitten wird, unmöglich als solipsistischer Elfenbeinturm denk-
bar.2 Im Leiden erweist sich die Welt als plural, agonal und bedrohlich
(Konflikt). Daher wird im Leiden das Subjekt (Ich, Du, Wir, Man, Par-
tei, Volk etc.) auf seinen beschränkten, unvollständigen oder evtl. »fal-
schen« Selbst-Welt-Entwurf zurückgeworfen, wodurch das Leiden zur
Selbsterkenntnis und Selbstveränderung drängt: Wer leidet, will nicht
bleiben, wie er ist. Aber auch: Wer leidet, will eine andere Welt. Und
wer leidet, hegt ein Selbstwertgefühl, er pocht auf ein Würdebewusst-
sein, das er gewahrt wissen will. Der Leidende relativiert, wie Adorno
(1997, S. 22)3 nicht müde wird zu betonen, das Sein derWelt als ganzes
durch die »utopische« Idee des vollständigen Heilseins, die sich mit
keiner vorläufigen »Versöhnung« zufrieden gibt.4

Noch tiefer reicht die wesentlich transempirische, erst in der Me-
taphysik des Leidens zu belegende Erkenntnis, dass alles Sein – vom
Energiequant bis zur ethischen Gesinnung und zum religiösen Erlebnis
– bestimmten Gesetzen, Gesetzmäßigkeiten und Regeln unterworfen
ist, von denen es nur um den Preis von Leid und Selbstschädigung
abweichen kann. Leidfreiheit, Gelingen und Glück sind darum nur da-
durch zu erreichen, dass jedes Seiende das ihm gemäße innere Seins-
gesetz entdeckt, verwirklicht und treu befolgt. Da dies in einem wer-
denden Kosmos unmöglich auf Anhieb glücken kann, sind Leid und
Unheil unvermeidbar. Bei aller Ordnung und Ordnungssuche erweist
sich das All, vor allem auf der Stufe des menschlichen Seins, als fun-
damental vorläufig, weil »gesetzlos«, ordnungswidrig, gestört. Für fei-
ne, sozusagen seinstreue, seinsgeschulte Ohren, wie sie ein Anaximan-
der, Platon, Paulus, Augustinus und Schopenhauer haben, geht darum
ein Schrei durch diesen Kosmos, der nicht nur einen tiefsten Seins-

167

Begriff und Definition des Leidens

2 Damit erweist sich das leidende, sich selbst verzehrende »einzige« Ich Stirners (1892,
S. 429) als selbstwidersprüchlich.
3 Z.B. 1997, S. 22: »Einig sein soll man mit dem Leiden der Menschen: der kleinste
Schritt zu ihren Freuden hin ist einer zur Verhärtung des Leidens.« Die radikale, fast
schon asketisch freudefeindliche Position kommt hier gut zum Ausdruck.
4 Berühmt ist sein Satz aus den »Minima Moralia« (1997, S. 42): »Es gibt kein richtiges
Leben im falschen.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schmerz, sondern auch die Sehnsucht nach dem erlösenden Maß, der
reinen Ordnung, der absoluten Seinsschönheit zum Ausdruck bringt.

Diese Konzeption von Leiden liegt dem klassisch-antimonisti-
schen Weltbild eines Platon, Aristoteles, Leibniz, Kant, Whitehead
und Brandenstein zugrunde, also solchen Denkern, die die Welt als
eine vielfältig-plurale Wechselwirkungseinheit ansehen, in der selb-
ständige Kräfte (Substanzen, »Formen«, Entelechien, Subjekte) be-
strebt sind, ihre Anlagen und Potenzen zu realisieren und dabei unver-
meidlich aufeinander treffen, ja aufeinander prallen und sich fördern,
begrenzen, behindern, beschädigen, ja vernichten können. Insgesamt
überwog bei den ersten drei Philosophen die optimistische Einstellung,
wonach der Weltwerdungsprozess letztlich ein Befreiungs-, Erlösungs-
und Vervollkommnungsprozess ist, in dem alles und jedes »zu sich«
erwacht und seine »Entelechie«, seine »Wesensform« bzw. sein We-
senspotential, wenn möglich im Einklang mit den anderen Entelechien,
entfaltet und zur Anschauung bringt. So gesehen ist das Leiden nichts
anderes als ein Geburtsprozess, und das Seufzen der Welt, wie Paulus
im Neuen Testament (Römerbrief 8) sagt, der Wehenschmerz aller Ge-
schöpflichkeit, die zu sich und zu ihrem Ursprung, der Gottheit, zur
Fülle des Seins, heimfinden will.

Wie jede Geburt verunglücken kann, so kann auch das Leiden zu
Wachstum und Reifung oder zu Beschädigung, Zerstörung und verhär-
tender Verbitterung führen. Dies liegt letztlich in der Hand des Sub-
jektes und seiner im Leiden zwar bedrängten, aber nie total aufgeho-
benen Freiheit. Denn auch wenn dem Menschen durch das Leid alles
genommen wird, eines bleibt ihm unentreißbar: die Fähigkeit und der
Wille zur Ergebung, zur Selbsthingabe, also zum Selbstsein noch im
Untergang. Der letztmögliche Sinn des Leidens ist, wie er durch das
gesamte Büchlein Schelers (1923) hindurch tönt, das Opfer: Im unaus-
weichlichen Leiden gibt sich das Geschöpf an seinen alles Leid über-
steigenden absoluten Urgrund hin, in dessen Händen sich der Schmerz
des Leids in Seligkeit, sein Dunkel in Licht, sein Unsinn in Sinn ver-
wandelt.

Diese Definition von Leiden und Leid ist im Falle des Notleidens
zu erweitern. Die meisten Autoren, so auch J. Hauser (2004, S. 117 und
S. 122), unterscheiden hier nicht genügend, was insofern folgenschwer
ist, als die meisten Leiden vom Betroffenen selbst bewältigt werden,
während das Notleiden an die unerträglichen (Beland 2003, S. 263–
272) Grenzen der Bewältigungsressourcen drängt, wo dann bestimmte

168

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physiologische Automatismen (die Stresskaskade), verschiedene psy-
chische Adaptationen (die Abwehr- und Copingmechanismen) und ver-
schiedene soziale Hilfehandlungen einsetzen. Darüber hinaus differen-
ziert die ansonsten gehaltvolle Arbeitsdefinition von Hauser (2004,
S. 114–125) nicht zwischen dem Leidensakt und dem Leid-Übel5 und
vermag daher nicht die komplexe interne Struktur des Leidensaktes
und seines Prozesses zu sehen. Dagegen hebt er zu Recht die Bedeu-
tung des reflexiven Momentes jeglichen Leidens, die Tatsache des »Er-
lebens des Getrenntseins von wichtigen Anteilen des eigenen Selbst.«
(2004, S. 122) und die Dynamik der Selbstüberwindung im Leiden bzw.
das Streben nach Heilsein (2004, S. 121–122) hervor.

2. Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

Mit der Einsicht in das Wesen des Leidens kann nun das Leiden gegen
nahe stehende, aber doch differente Phänomene abgegrenzt werden.
An erster Stelle möge das Glück zu Wort kommen.

Das Glück grenzt sich vom Leiden und seinem notwendig inhä-
renten Mangel durch seine eigenartige Fülle und seine subjektive
Mangellosigkeit ab. In ihm ist kein Riss, keine Diskrepanz, kein Man-
gel, keine Lähmung, sondern Fülle, Leben, Harmonie, Stimmigkeit
(»Passung«), ja »Seligkeit«. Und doch gibt es vielfältig Glück, das Lei-
den macht. Da ist an erster Stelle das übergroße Glück zu nennen,
welches wir nicht fassen können und daher mit der Vernichtung un-
serer »endlichen Form« droht. Denn was wir nicht fassen können,
erzeugt einen Mangel, eben den der Nichtfassbarkeit, den wir den-
noch zu überwinden streben, ohne es im Moment zu können. Also
Leiden. Andere Formen des Glücks, die leiden machen, sind das plötz-
lich überwältigende Glück, das »nicht verdiente« Glück, das Glück,
von dem wir erahnen oder erwarten, dass es uns bald wieder entflieht,
oder das Glück, das auf einem Unrecht beruht usw. Glück und Leiden
schließen sich also nicht notwendig völlig voneinander aus, sondern
nur »im Kern«.

In den Fremdwörtern »Pathologie«, »Psychopathologie«, »Patho-

169

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

5 Auch Diederichs (1930) tut das nicht, der außerdem den physischen Schmerz und das
psychische Leid, wie so viele lebensphilosophisch-vitalistisch geprägte Phänomenolo-
gen, praktisch gleichsetzt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genese« kommt ein Begriff vor, der für alle Philosophie, Medizin und
Psychotherapie fundamental ist und in seiner vielfältigen Bedeutung
kaum zu übersetzen ist: das Pathos. Schon im Altgriechischen schwin-
gen viele Bedeutungsnuancenmit, die sich unmöglich auf einen Begriff
bringen lassen. Für gewöhnlich wird Pathos (lateinisch: passio, affectio,
aegritudo) mit Leiden, Erleiden, Schmerz, Betroffenheit, Gefühl, Lei-
denschaft, Widerfahrnis, ja sogar Erleben übersetzt. Wir haben bereits
erkannt, dass keiner dieser Begriffe auf die jeweils anderen reduzierbar
ist. Wenn die moderne Anthropologie (Thies 2004, S. 66 ff.) zu Recht
eine Grundbestimmung desMenschen in seiner Emotionalität (Gefühl,
Gemüt, Befindlichkeit) sieht und ihn deswegen als homo passionis be-
zeichnet, so gerät sie in ein heikles Fahrwasser. Zum einen sind nicht
alle Gefühle leidvoll (viele bilden sogar den Kern dessen, was wir
Glückseligkeit nennen), zum anderen werden sie nicht von außen er-
litten, wiewohl Gefühle Anderer und Gefühlsatmosphären natürlich
Gefühle im Betroffenen auslösen können. Letztere aber sind den ers-
teren bestenfalls ähnlich und oft ganz anders als diese; das beachtet z.B.
H. Schmitz nicht genügend. Gefühle sind eine besondere Gruppe per-
sonaler Akte, und zwar solche, die nicht einfach dem Willen oder der
Vernunft unterliegen, sondern sich aus charakterologischen und situa-
tiven Bedingungen »wie von selbst« ergeben, gleichsam wie eine na-
türlich innere Konsequenz. Von Passivität kann hier also nicht die Rede
sein. Gefühle, Affekte, Leidenschaften sind aktiv, sind personale Akte,
nur entziehen sie sich der direkten Willensfreiheit, und darin wurzelt
ihr scheinbar »passives«, in Wahrheit »seelennatürlich« gebundenes
und konsequentes Wesen.

Ein anderes Phänomen, eng mit dem Leiden verwandt, ist die Ar-
beit bzw. die Mühsal. Beides sind Aktivitäten, die sich dadurch aus-
zeichnen, dass sie gegen einenWiderstand anarbeiten und oft aus einer
Not heraus agieren. Im Gegensatz zur »normalen« Arbeit müht sich
der Mühselige – wie Sisyphos z.B. – noch an der Grenze des Leids ab
und überschreitet diese, wenn sie zur »Qual« wird.6 Und dennochmuss
der Mühselige nicht notwendig leiden, nämlich dann nicht, wenn er

170

Begriff und Abgrenzung des Leidens

6 Es ist interessant, dass im Leistungssport anscheinend erst dann ein nennenswerter
Muskel- und Kraftaufbau erzielt wird, wenn gegen einen grenzwertigen, also mühseli-
gen oder gar grenzüberschreitenden, »quälenden«Widerstand angearbeitet wird. Trotz-
dem kann dies von Leistungssportlern lustvoll erlebt werden, eben wenn sie die Erfah-
rung machen, »am Widerstand zu wachsen«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine Aufgabe akzeptiert und nicht dagegen revoltiert. Erst wenn er
dies tut und in seiner Revolte die Vergeblichkeit dieses Tuns erleidet,
entsteht das Leiden. Im Unterschied zum Leiden sind Arbeit undMüh-
sal außerdem oft die Folge eines initiativen, nicht-reaktiven Aktes,
während das Leiden immer reaktiv zustande kommt.

Von der Leidenschaft ist das Leiden insofern zu unterscheiden, als
es auch leidfreie, ja »herrliche« Leidenschaften gibt, z.B. die Verliebt-
heit, den »leidenschaftlichen« Einsatz für Gerechtigkeit oder eine »lei-
denschaftliche« Rede usw.7 Hier verbindet sich mit demWort »Leiden-
schaft« eine meist praktische, u.U. aber auch theoretische oder
künstlerische Aktivität, die mit ganzem Herzen vollzogen wird und
sich gewissermaßen restlos hingibt, einem Akt der vollen Liebe also
zutiefst verwandt. Eine solche, im Grunde hoch positive Aktivität ist
allerdings (eben wegen ihres radikalen Engagements) immer gefährdet
und kann leicht, etwa wenn sie auf Widerstand stößt oder enttäuscht
wird, in Leiden umschlagen. Ein anderer, überwiegend negativer Sinn
wurde den »Leidenschaften« traditionell von der im Abendland vor-
herrschend intellektualistisch eingestellten Philosophie beigelegt:
»Leidenschaft« meint hier maßlose Begierde, Sucht, unkontrollier-
barer Affekt, also solche Gemütsbewegungen, die die Freiheit ein-
schränken, die Vernunft trüben oder den Betroffenen hinweg reißen.
Sie gehen in der Tat fast immer mit Leiden einher, aber nicht notwen-
dig. Denn es gibt durchausMenschen, die ihre Süchte, Begierden, Lau-
nen pflegen und schätzen – sie leiden nicht, lassen dafür aber andere
leiden. Wieder anders bestimmte Kant (1983, 3. Buch) den Begriff
»Leidenschaft«: Er verstand darunter ein zur Haltung gewordenes,
darum Zeit überdauerndes Gefühl, während Affekt bei ihm ein kurz
dauerndes, heftiges Gefühl meint. Wenn überhaupt, dann bezeichnet
»Leidenschaft« nie ein konkretes Gefühl, sondern nur dessen Intensität

171

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

7 Eine Extremform der Verherrlichung der »Leidenschaft« finden wir bei G. Bataille
(1987, S. 7 ff.): »Nur die Maßlosigkeit des Verlangens und des Todes ermöglicht, die
Wahrheit zu erreichen. (…) Ich nehme überall eine Umwälzung wahr, die die globale
Unruhe des Menschen bewirkt. Sie reicht vom Untergang im Tod bis zu jener wollüsti-
genWut, die vielleicht der Sinn dieses Untergangs ist.« Nach Bataille besteht die höchs-
te Existenzform in der »heftigen Lust« (S. 8), »den Untergang zu bejahen.« (S. 8).
Offensichtlich haben wir es hier mit einem im zwanzigsten Jahrhundert typischen Kult
des Erregenden, Leidenschaftlichen, Intensiven zu tun, der sich auch am Grauen, am
Leiden, am Widerwärtigen ergötzt. Auch das ist ein Ausdruck der »exzentrischen Posi-
tionalität« des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Hingabeausmaß, also nur einen bestimmten Aspekt des Gefühls-
lebens.8

In vielen Theorien werden Affektion, Affekt, Leidenschaft und
Leiden gleich gesetzt, so etwa in Spinoza’s Hauptwerk (»Die Ethik«,
1887). Das ist in der Sache falsch und verschleiert die komplexen Ver-
hältnisse. Die Affektion, deutsch das Erleiden, meint zunächst nichts
anderes als ein Betroffen-, Beeinflusst-, Verändertwerden und sagt
nichts über die Wertigkeit dieses Geschehens aus. Ein lustvolles Son-
nenbad ist nicht weniger die Folge einer Affektion (durch Sonnenstrah-
len) als ein Sonnenbrand. Der Affekt wiederum bezeichnet eine
bestimmte Klasse von Gefühlen, nämlich die Klasse der Reaktions-
gefühle. Tatsächlich gehören viele der leidvollen Gefühle, die Angst,
die Trauer, die Wut usw., in diese Gefühlsgruppe, aber gewiss nicht alle.
Auch die Dankbarkeit, die Freude, ausgelöst durch einen Scherz z.B.,
sind im Sinne der Reaktionsgefühle Affekte. Es gibt also lustvolle und
leidvolle Affekte.

Schwieriger liegen die Dinge beim Verhältnis vonUnlust und Lei-
den, die oft gleich gesetzt werden. In eindeutiger Weise kann die leib-
liche Unlust vom Leiden abgegrenzt werden. Denn während das Leiden
ein subjektiv-personales Aktgefüge darstellt, ist die leibliche Unlust
niemals ein Akt, sondern die Komponente einer Sinnesempfindung
(Hunger, Schmerz, Wollust, Müdigkeit, Überhitzung etc.), und zwar
jene, die einen leiblich-physiologischenMangel bzw. eine entsprechen-
de Störung anzeigt. Aufgrund ihres Mangelwesens kann die leibliche
Unlust aber leicht zum Leid, zu einem Übel werden, woran ein Lebe-
wesen leidet, muss es aber nicht, da eine leibliche Unlust durchaus
leidfrei erlebt werden kann. Im Übrigen ist auch umgekehrt eine als
leidvoll erlebte leibliche Lust gar nicht so selten und keineswegs von
vornherein pervers. Leibliche Unlust und Lust sind also im Kern ge-
genständlicher Natur bzw. Aspekte von Gegenständen, während das
Leiden wesenhaft ein Akt ist.

Anders verhält es sich mit der seelischen Unlust. Sie bezeichnet
die emotionale Mangelkomponente eines Erlebens, meistens eines Ge-
fühls, darum eines subjektiven Aktgeschehens. Keineswegs ist die see-
lische Unlust selbst schon ein Gefühl (wie oft behauptet wird, so etwa
von Kant 1983, 2. Buch; Thies 2004, S. 66 u.v. a.), sondern eben, wie

172

Begriff und Abgrenzung des Leidens

8 »Die Leidenschaft macht die besten Beobachtungen und die elendesten Schlüsse. Sie
ist ein Fernrohr, dessen Feld desto heller ist, je enger es ist.« (Jean Paul 1938, S. 33)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesagt, nur der besondere Aspekt eines solchen. Angst, Trauer, Wut,
Verzweiflung, Scham usw. sind in der Regel unlustvoll getönt, können
aber durchaus auch lustvolle Komponenten aufweisen wie die »Angst-
lust« des »thrills« oder das Beseligende einer tief berechtigten Trauer.
Vom Leiden unterscheidet sich die seelische Unlust dadurch, dass sie
nur eine Aktkomponente, kein eigener Akt ist. Ja sie entsteht nur un-
willkürlich als das natürliche seelische Ergebnis bestimmter Aktgefüge,
eben etwa bestimmter Gefühlsakte und zeigt deren Vollendungs- oder
Unvollendungscharakter an. Ist ein Gefühl stimmig, rund, voll, dann
erleben wir seelische Lust (Zufriedenheit, Freude, Glück), im andern
Falle seelische Unlust (Weh, Trauer etc.). Zweifellos ist die seelische
Lust mit der Freude, die seelische Unlust mit der Bedrückung nah ver-
wandt und oft identisch.

Von leiblicher Krankheit und (pathologischer) Störung ist das Lei-
den insofern abzugrenzen, als sie das Leid, das Übel sind, an dem gelit-
ten wird, nicht der Vollzug des Leidens selbst. Anders verhält es sich im
Falle psychischer und sozialer Krankheiten; dann ist der Leidensvoll-
zug selbst in pathologischer Weise betroffen. Der Hypochonder ist
nicht, wie er meint, am Leibe krank, sondern in seinem spezifischen
Leidensvollzug, also seelisch; ein Ehepaar im »Rosenkrieg« treibt sich,
wenn der Konflikt entgleist und destruktiv wird, z.B. die Familie zer-
stört, in eine »soziale Krankheit«. Darüber hinaus geht nicht jede
Krankheit mit Leiden einher, und ist nicht jedes Leiden krankhafter
Natur. In der Medizin und Psychotherapie kennen wir einerseits viele
Krankheitsformen, bei denen das Leiden als subjektiver Vollzug über-
sehen, verdrängt, unterschätzt oder gar nicht zugelassen wird; anderer-
seits gibt es durchaus »gute«, »gesunde« Leiden wie den seelischen
Schmerz über den Verlust eines geliebten Menschen oder die Angst
vor einer Operation. In beiden, in Krankheit und Leiden, waltet zwar
ein Mangel, doch ist der Mangel der Krankheit immer und notwendig
ein Schadensmangel, der des Leidens nicht.

Grundsätzlich gilt, dass körperliche Krankheit immer nur ein
mögliches Leid-Übel ist, an dem der Betroffene leiden kann, aber nicht
muss. Dagegen sind psychische Krankheiten und soziale Störungen
immer zugleich ein Leid-Übel und ein Leiden, eben weil in ihrem Falle
der Betroffene in unangemessener, schädlicher Weise an seinem Leid
leidet.

Störung und Krankheit werden heute weitgehend synonym ver-
wendet, doch ist der Begriff der (pathologischen) Störung weiter als der

173

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Krankheit. Denn auch eine Verletzung, eine Behinderung, eine
Entstellung und ein Handicap sind eine Störung, aber nicht notwendig
eine Krankheit, zu deren Begriff wesentlich der anhaltende oder sogar
fortschreitende Destruktionsprozess gehört. In die Begriffe Störung
und Krankheit gehen daher notwendig sowohl die Selbstaktivität des
Organismus bzw. der Person/Personengemeinschaft (mit ihren Mög-
lichkeiten, Fähigkeiten, Grenzen, Vulnerabilitäten und Ressourcen)
als auch die Fremdaffektion, ja Fremdaffliktion ein. Ohne ein organis-
misch-personales Selbst und ohne Interaktion zwischen verschiedenen
realen Wirkungszentren (menschlicher und vormenschlicher Art) ist
das Wesen der Störung/Krankheit nur unvollständig darstellbar.
Schließlich ist zu beachten, dass es auch nichtpathologische Störungen
gibt, weshalb auch nicht alles, was »stört«, therapiert werden muss.

Analoges gilt vom physischen Schmerz: Der Betroffene kann an
oder unter ihm leiden, muss es aber nicht. Ja, es gibt Schmerzen – so
bei der Geburt oder bei einem sportlichen Erfolg –, die, bedingt durch
ein Glücksgefühl, leidfrei sind. Außerdem ist zu beachten, dass jeder
körperliche Schmerz eine leibliche Sinnesempfindung ist, im Körper
lokalisiert und mit dem Körper räumlich ausgedehnt. Das lässt sich
vom Leiden nicht sagen, das im Kern ein ausdehnungsloses Aktgefüge
ist. Zwar kennen wir Leidenszustände in großer Zahl – etwa die so
genannten Konversionsstörungen –, die im Körper Schmerzen, Funk-
tionsstörungen und Krankheiten auslösen und im Raume des Leibes
gestalten können, nichtsdestotrotz ist das Leiden selbst – etwa als
Angst vor Nähe usw. – nicht räumlicher, sondern bloß Raum gestal-
tender Natur. Auch der physische Schmerz ist also nur ein Leid, ein
Übel, kein Leiden.

Vom Konflikt ist das Leiden insofern zu trennen, als zwar jedes
Leiden ein Konflikt, nicht aber jeder Konflikt ein Leiden ist. In Sport
und Spiel sind durchaus leidfreie, ja lustvolle Kämpfe und Konflikte an
der Tagesordnung. Zum Leid wird ein Konflikt erst dann, wenn im
Konflikt selbst eine solche Negation waltet, die den gesamten Konflikt
zwar aufzuheben versucht, daran aber scheitert und darum den Kon-
flikt als Übel erleidet.

Im heutigen Sprachgebrauch nimmt der Begriff »Problem« weit-
gehend die Stelle von »Leid« bzw. »Leiden« ein, denn seltener hören
wir: »Was ist Ihr Leiden?«, sondern man fragt: »Was ist Ihr Problem?«
Ein Grund dafür dürfte der allzu gefühlig-sentimentalische Bei-
geschmack sein, der demWort Leiden anhaftet, während dasWort Pro-

174

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


blem nüchterner, sachlicher, »kognitiver« klingt (und einem intellek-
tualistischen Zeitgeist mehr entgegen kommt). Und trotzdem sind bei-
de nicht dasselbe. Man kann nämlich ein Problem haben bzw. sich an
einem solchen abmühen, ohne daran zu leiden. Denken wir etwa an das
Problem eines Kreuzworträtsels, dann stellen wir fest, dass sich die
meisten, die sich an diese »Problemlösung« machen, daran sogar er-
freuen. Überhaupt lehrt dieses Beispiel, dass es mehr kognitive, weit-
gehend emotionsfreie und mehr emotionale Probleme gibt. Wie die
Erfahrung beweist, können aber auch die ersteren sehr rasch emotional
werden und Leid erzeugen, etwa im Rahmen einer Klassenarbeit in
Mathematik. Schließlich gibt es neben überwiegend kognitiven und
überwiegend emotionalen Problemen auch praktische Probleme, die
leidvoll und leidfrei erlebt werden können. Das Problem, einen platten
Reifen zu wechseln, versetzt den einen in Panik, während der andere
damit seinen Spaß hat. Was aber meint »Problem« überhaupt? Ein
Ungelöstes, das lösbar scheint und zur Lösung herausfordert; ein Un-
klares, Undurchschautes, das durchschaut werden kann und soll. Leid-
voll wird etwas Ungelöstes aber erst, wenn ich es lösen muss (oder
meine lösen zu müssen), es aber nicht lösen kann, sei es, weil ich sub-
jektiv dazu nicht in der Lage bin, sei es, weil es objektiv unlösbar ist.
Wenn ein Mensch psychotherapeutische Hilfe sucht, dann hat er ein
Problem, das er lösen muss, aber nicht lösen kann. Ja er hat ein Pro-
blem, das er als ganzes, weil es ihm unerträglich ist, loswerden will,
aber aus irgendwelchen Gründen nicht loswerden kann. Dann leidet
er; dann ist sein Problem zum Leid mutiert. Nicht jedes Problem ist
also ein Leid, aber ein jedes Leid ist ein Problem.

Von der Schuld bzw. vom Schuldleid ist das Leiden insofern abzu-
trennen, als nicht jedes Leiden schuldhafter Natur ist. Beide implizie-
ren zwar wieder einen Mangel, doch geht dieser im Falle der Schuld
überwiegend auf die Selbstbestimmung bzw. die Selbstverantwortung
des Betroffenen zurück, während im schuldlosen Leiden der Mangel
wesentlich durch eine Fremdbestimmung, ein Widerfahrnis (Verlust,
Krankheit, Unglück usw.) bedingt ist. In allen Fällen von Krankheit
und pathologischer Störung muss daher das Moment der Fremd-
bestimmung das der Selbstbestimmung wenigstens überwiegen, damit
wir von Krankheit und nicht von Schuld sprechen können. Gerade aber
bei den psychischen Störungen kann sich dieses Verhältnis im Verlauf
des Lebens umkehren: Eine anfangs, z.B. als Kleinkind, schuldlos erlit-
tene Störung, z.B. ein Zwangsverhalten, wird im Erwachsenenalter zur

175

Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Ph�nomenen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schuld, wenn sich der Betroffene weigert, die Störung und ihre de-
struktiven Folgen nicht in die eigene Verantwortung zu übernehmen
und eine Therapie zu beginnen, um Abhilfe zu schaffen.

Natürlich sind auch Beschränktheit, Unvollkommenheit, Vorläu-
figkeit, Altern, Verlust, Tod nicht notwendig mit Leiden verbunden
(wie Buddha meinte), denn alle diese Formen des »metaphysischen
Übels« (Leibniz 1967, S. 193) können durchaus gelassen oder ergeben
hingenommen werden. Erst wenn wir uns – vergeblich – gegen sie auf-
lehnen, entsteht Leiden. ZumWesen des Leidens gehört also nicht nur
der Mangel – denn das Altern ist z.B. ein natürlicher, d.h. seinsollender
Mangel –, sondern das Nicht-sein-Sollen und das Aufbegehren. Leiden
ist nie wertfrei und nie nur passives Erleiden.

Anders verhält es sich im Falle der »negativen« Affekte: Angst,
Trauer, Enttäuschung, Ärger, Wut, Hass, Neid, Eifersucht, Verzweif-
lung, Schuld-, Scham- und Reuegefühle stellen immer eine Art Leiden
dar. Das verwundert nicht in Anbetracht dessen, dass jedes Leiden
einen emotionalen Kern besitzt. In den nächsten Kapiteln werden wir
diese emotionalen Leidensgestalten näher untersuchen.

Diese Abgrenzungen mögen genügen, um das Leiden als ein ei-
genständiges Phänomen im All des Lebens zu kennzeichnen. In sich
selbst wohl bestimmt hängt es mit allem, was genannt wurde, zusam-
men, letztlich durch die Grundbestimmungen des Seins (vgl. Branden-
steins Ontologie 1965) und »vorletztlich« durch die aufgewiesene spe-
zielle Eigenstruktur, auf Grund derer alle diese Phänomene prägnant
voneinander verschieden, aufeinander bezogen und dadurch geordnet
sind.

176

Begriff und Abgrenzung des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Begriff und Definition des Leidens
	2.  Abgrenzung des Leidens von leidensnahen Phänomenen

