IV. Die Phanomenologie als Methode der
BewusstseinserschlieBung

Wie in den letzten beiden Kapiteln deutlich wurde, prijudiziert die
gewihlte Wissenschaftsmethode in erheblichem Mafle, ob und wie
die Erschliefung eines regionalontologischen Forschungsfeldes tat-
sichlich geleistet werden kann oder nicht.! So fithrt Dennetts Ver-
such, das Bewusstsein und das Selbst ausschlie8lich aus der Dritten-
Person-Perspektive zu erforschen, zu vielschichtigen Aporien, deren
methodologisches Hauptmerkmal Husserl unter anderem folgender-
mafSen charakterisiert hat:

»Wenn dann aber eine Psychologie betrieben werden soll und das Psychische
nur eins mit dem Physischen rdumlich-objektiven wird, da haben wir das Unbe-
hagliche, dafs alles Subjektive, das auch hier um der reinen Objektivitit (willen)
zur Ausschaltung kommen mufi, doch offenbar in irgendwelche psychischen
Subjektbereiche hineingehéren mufl und wir nun im voraus in Unklarheit sind,
wie Subjektives objektiv werden soll durch Ausschaltung von Subjektivem, das
doch selbst wieder seine Stelle in eben solchem Objektivem haben muss, im
Bereich namlich irgendwelcher Psyche.«2

Nun findet sich bei Dennett keine wirklich tiefergehende Recht-
fertigung, warum Bewusstsein und Selbst lediglich aus der Dritten-
Person-Perspektive einer Erforschung zuginglich sein sollen. Zwar
verweist er darauf, dass Wissenschaft angeblich nur aus der Dritten-
Person-Perspektive betrieben werden konne, aber er unterlauft dies-

1 Auf die Tragweite des Verhiltnisses von Gegenstand und Methode macht meines
Erachtens Gerhard Arlt zu Recht aufmerksam, wenn er ausfiihrt: »Das zunichst sich
eher bescheiden ausnehmende Verhiltnis von Gegenstand und Methode entfaltet bei
eingehender Analyse einen Problemhorizont, der von der Subjekt-Objekt-Relation
(z.B. der Wissenschaftler und die Versuchsperson) bis hin zur Beziehung von Subjekti-
vitdt und Wissenschaft, von natiirlicher Lebenspraxis und Wissenschaft, kurz: Leben
und Reflexion reicht«. Gerhard Arlt (1985): Subjektivitit und Wissenschaft. Zur Psy-
chologie des Subjekts bei Natorp und Husserl. Wiirzburg. 4.

2 Vgl. Husserl, Edmund (1968): Phinomenologische Psychologie. Bd. IX. Hrsg. v. Wal-
ter Biemel. Den Haag. 148-149.

164

- am 16.01,2028, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phanomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

beziiglich bereits den einfachen Sachverhalt, dass die von den Natur-
wissenschaften untersuchten Gegenstinde jeweils fiir ein Bewusst-
sein da sind und Bewusstseinsleistungen an deren Konstitution zwei-
fellos eine Beteiligung eingehen, ohne dass mit dieser Feststellung
bereits festgelegt wiirde, worin diese konstitutive Bewusstseinsleis-
tung genau besteht. Ein Einwand konnte hier lauten, dass Dennett
doch verschiedene Einstellungen unterscheidet, bei denen die Be-
wusstseinsperspektive des Beobachters eine zentrale und sicherlich
weiter ausformulierbare Rolle spielt. Dieses Argument gilt jedoch
gerade nicht fiir die physikalische Einstellung (physical stance), die
von Dennett letztendlich als bewusstseinsunabhingige und vollstin-
dig determinierte Realitdt aufgefasst wird.3

Insbesondere David Carr hat in diesem Kontext darauf hinge-
wiesen, dass Husserls Entwicklung der Phinomenologie, auch im
Durchgang durch deren verschiedene Phasen, undenkbar ist ohne
eine immerwihrende Bezugnahme auf die Erste-Person-Perspektive,
wodurch das Bewusstsein und das Selbst erst in den jeweiligen essen-
tiellen Qualititen zuginglich werden konnen.* Dass nur aufgrund
der Einnahme einer solchen Perspektive Bewusstseinseigenschaften
stringent untersucht und bestimmt werden kdnnen, deutete sich be-
reits in Dennetts Bewusstseinstheorie gewissermaflen ex negativo an,
weil der Versuch, Bewusstseinstatsachen mit Hilfe neurologisch-
funktionaler Korrelate zu erkldren, immer schon auf eine zumindest
implizite Bekanntschaft mit Bewusstseinstatsachen aus der Ersten-
Person-Perspektive rekurrieren musste. Bereits dieses Ergebnis legt
nahe, dass die Bewusstseinsforschung ein genuines Interesse daran
haben sollte, eine methodologische Fundierung einer wissenschaftli-
chen ErschlieSung der Ersten-Person-Perspektive zu leisten, wenn sie
ihren Gegenstand nicht von vorneherein verfehlen méchte. Hieraus
ergibt sich der sinnvolle Ankniipfungspunkt an die Husserlsche Pha-
nomenologie, weil insbesondere Husserl (a) die Autonomie mentaler
Phénomene verteidigt und (b) verschiedene und in sich differenzierte
Methoden zu deren Erschlieffung entwickelt hat und (¢) auf dieser
Grundlage Bewusstsein und Ich zu bestimmen sucht.’

3> Vgl. Thompson (2000), 216.

+ Vgl. Carr, David (1999): The Paradox of Subjectivity. The Self in the Transcendental
Tradition. New York, Oxford. 74-76.

5 Vgl. Marbach, Eduard (1988): How to Study Consciousness Phenomenologically or
Quite a Lot Comes to Mind. In: Journal of the British Society for Phenomenology.
Vol. 19, No. 3. 252-268. Hier 252.

165

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Dabei geht es im Rahmen dieser Arbeit, wie bereits in der Ein-
leitung ausgefiihrt wurde, um eine systematische und nicht primir
chronologische Bezugnahme auf die Husserlsche Phinomenologie,
so dass sowohl geltungstheoretische Fragen und Kritikpunkte nach
der Durchfiihrbarkeit der phinomenologischen Methodologie als
auch nach der konkreten Gegenstandsbestimmung von Bewusstsein
und Ich im Vordergrund stehen. Husserls methodologische Uberle-
gungen bilden diesbeziiglich den Themenschwerpunkt des vorliegen-
den Kapitels, wohingegen das Bewusstsein und Ich im néchsten Ka-
pitel das Zentrum des Interesses darstellen.

Erst eine solche Untersuchung kann erweisen, welche philoso-
phische Relevanz die Phinomenologie Husserlscher Prigung fiir die
Problemstellungen der zeitgendssischen Philosophie des Geistes und
Kognitionspsychologie iiberhaupt haben kann, die im Hinblick auf
Dennetts Bewusstseinstheorie bereits erortert wurden. Insbesondere
im Abschlusskapitel in der Auseinandersetzung mit der Phinomeno-
logie werden diese Gesichtspunkte einer erneuten Bewertung zu un-
terziehen sein.

IV.1 Das Verhiltnis von universeller Epoché und natiirlicher
Einstellung

Die phianomenologische Reduktion wird von Husserl erstmalig 1907
vorgestellt und wurde einer groferen Offentlichkeit 1913 in den Ide-
en zu einer reinen Phanomenologie zuginglich gemacht. In diesem
Werk, das als ein wichtiger Entwicklungsschritt in Husserls Schaffen
charakterisiert werden kann, ist das Verfahren der Reduktion weiter
prazisiert worden, das auch in den spiteren, posthum versffentlich-
ten Schriften immer wieder von Husserl thematisiert und bearbeitet
wurde.¢ Eingefiihrt wird die phinomenologische Reduktion in den
Ideen I durch das Mittel der Entgegensetzung. Husserl charakteri-
siert dabei zunichst die Welt so, wie sie seiner Ansicht nach in der
natiirlichen Einstellung vom Menschen aufgefasst wird. So wird die

¢ Ernst Marbach (1996) unterscheidet drei »Wegtypen« der phinomenologischen Epoché
und Reduktion (cartesianischer, ontologischer und intentional-psychologischer Weg),
die Husserl im Laufe seiner philosophischen Entwicklung ausgearbeitet hat. Wir werden
uns im Rahmen dieser Arbeit vornehmlich mit dem >cartesianischen Weg« beschiftigen.
In: Bernet (1996), 62-72.

166

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

Welt als Daseiende vorgefunden und als solche auch hingenommen,
was nicht bedeutet, dass nicht auch Zweifel oder Negationen gegen-
iiber der Interpretation einer Gegenstandsauffassung im Vollzug die-
ser Weltauffassung auftreten. Aber diese Modi des Zweifelns oder
Negierens werden in diesem Zustand nicht universell im Sinne eines
fundamental skeptischen Programms auf die dem auffassenden Be-
wusstsein gegebenen Inhalte appliziert.” Wie Husserl ausfiihrt:

»Alle Bezweiflung und Verwerfung von Gegebenheiten der natiirlichen Welt
dndert nichts an der Generalthesis der natiirlichen Einstellung. >Diec Welt ist
als Wirklichkeit immer da, sie ist hochstens hier oder dort sanders< als ich ver-
meinte, das oder jenes ist aus ihr unter den Titeln >Scheing, >Halluzination« u.
dgl. sozusagen herauszustreichen, aus ihr, die — im Sinne der Generalthesis —
immer daseiende Welt ist.«®

Ausgehend von diesem thetischen Standpunkt soll es nun zu einem
radikalen Einstellungswechsel der Blickrichtung kommen. Um die-
sen Einstellungswechsel weiter zu verdeutlichen, verweist Husserl
zunichst auf eine gewisse Ahnlichkeit mit Descartes’ universellem

7 Mit Karl Mertens lassen sich diesbeziiglich verschiedene Formen der Skepsis unter-
scheiden. So verweist der oben beschrieben Zweifel in der natiirlichen Weltauffassung
beispielsweise lediglich auf die Tatsache, dass unsere Erkenntnisse korrekturbediirftig
sein konnen, im Gegensatz zu einer partiellen Skepsis, die ganze Wissensregionen in
ihrem Ausweisbarkeitsanspruch bezweifelt. Von der zudem oben eingefiihrten absolut
universellen Skepsis differenziert Mertens auflerdem die >relative universelle Skepsis¢,
die seiner Meinung nach widerspruchsfrei formulierbar ist, weil sie auf Konsistenz und
Widerspruchsfreiheit verzichte. Doch worin soll nach Mertens der Sinn eines solchen
Verzichtes liegen? Seine Antwort lautet in »... der Radikalisierung des kritischen Ge-
schifts gegeniiber jeglichem Dogmatismus«. Karl Mertens (1996): Zwischen Letzt-
begriindung und Skeptizismus. Kritische Untersuchungen zum Selbstverstindnis der
transzendentalen Phianomenologie Edmund Husserls. Miinchen. 61-76 (Zitat 67). Mer-
tens tibersieht jedoch, dass bereits die Bedenken des relativ universellen Skeptikers, um
iiberhaupt verstehbar zu sein, bestimmten logischen Kategorien wie dem Satz vom aus-
geschlossen Widerspruch und Konsistenzforderungen geniigen miissen. Jede Form von
skeptischer Erwigung, wie z. B dass Wahrheit unerkennbar ist, ist eben ohne positive
Annahmen undurchfiihrbar (der Skeptiker hilt es fiir méglich, dass Wahrheit uner
kennbar ist). Mertens Behauptung, dass die Aulerungen des relativen Skeptikers tiber-
haupt nicht den Charakter von Behauptungen haben und deshalb weder iiberpriift noch
bestritten werden konnen (66-67), aber gleichzeitig fiir den Nicht-Skeptiker eine heu-
ristische Funktion haben sollen, ist aus diesem Grunde haltlos. Wenn den skeptischen
Bedenken definitiv kein Wahrheitswert zukommen konnte, dann wiren auch die Beden-
ken des Skeptikers nicht falsch, sondern sinnlos, da es sich der Form nach bei diesen
Bedenken eben um Behauptungssitze handelt, denen Mertens aber abspricht, iiber-
haupt einen wahrheitsfihigen Inhalt zum Ausdruck zu bringen.

5 1d/1§30, 53.

167

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Zweifelsversuch. So seien wir nimlich in der Lage, aus vollkom-
mener Freiheit jegliche Formen von Gewissheiten, an denen wir in
der natiirlichen Einstellung aus Uberzeugung festhalten, aufgrund
dieses Einstellungswechsels in Frage zu stellen.? In den Ideen I macht
Husserl jedoch ebenfalls unmissverstindlich klar, dass es wesentliche
Unterschiede zum Cartesianischen Zweifelsversuch gibt, denn:

»Bei Descartes pravaliert diese[r] so sehr, dass man sagen kann, sein universeller
Zweifelsversuch sei eigentlich ein Versuch universeller Negation.«

Worin soll nun aber der Unterschied zu Descartes’ Vorgehen beste-
hen, wenn Husserl doch ausdriicklich an dessen Methodologie an-
kniipft? Die Differenz zeigt sich an dem Umgang mit der General-
thesis, denn diese soll nicht einfach einer Negation unterzogen
werden, da ein solches Vorgehen auch nicht zur Freiheit des Einstel-
lungswechsels nach Husserl gehoren wiirde, sondern es wird eine
Urteilsenthaltung angestrebt, welche die in der natiirlichen Einstel-
lung vorhandenen Thesen nicht aufhebt, sondern lediglich in ihrem
unmittelbaren Geltungscharakter aufler Kraft setzt. Dieses Vorgehen
nennt Husserl auch universelle Epoché,* welche von ihm an die Stel-
le des universellen Zweifels gesetzt wird. Ist in dieser Hinsicht die
Epoché von der universell verfahrenden skeptischen Negation Des-
cartes klar abgegrenzt, so stellt sich trotzdem die Frage, worin denn
nun ihre positive Leistung eigentlich bestehen soll. Betrachten wir
diesbeziiglich erneut den in der natiirlichen Einstellung waltenden
unmittelbaren Geltungscharakter der Generalthesis. Aufgrund der
vollzogenen Epoché kommt es nicht nur zur Inhibierung der theti-
schen Weltvollziige, sondern der naive Glaubensvollzug wird als sol-
cher zuginglich, das heiflt, er wird als Glaubensvollzug in einem
reflexiven Akt selber bestimmbar.2

Dies deutet jedoch bereits an, dass nun Bewusstseinserlebnisse
iberhaupt sichtbar werden, die im Bewusstseinsstrom aufgrund des
reflexiv gewendeten Blicks einer phinomenologischen Unter-
suchung unterzogen werden konnen.

9 Vgl. ebenda, §31, 54.

10 Vgl. ebenda, §31, 55.

1 gmoym = das Zuriickhalten. In: Gemoll (1991), 323.

12 Vgl. Strocker, Elisabeth (1987): Das Problem der Epoché in der Philosophie Husserls.
In: Strocker (1987), 35-53. Hier 43.

168

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

»... Wir gehen in diesen Studien soweit als es notig ist, die Einsicht zu voll-
ziehen auf die wir es abgesehen haben, namlich die Einsicht, daff Bewusstsein
in sich selbst ein Eigensein hat, das in seinem absoluten Eigenwesen durch die
phanomenologischen Ausschaltungen nicht betroffen wird.«

Wird die Geltung der Generalthesis durch den Vollzug der Epoché
ausgeschaltet, so bleibt unter dieser Voraussetzung nach Husserl ge-
rade nicht nichts tibrig, sondern die Welt-Wahrnehmung als solche,
die jetzt allerdings in ihrem mundanen Objektivititsanspruch als eine
blofe Erscheinungswelt zu charakterisieren wire. Das Ich als Subjekt
des Wahrnehmens und das gesamte psychische Leben wire somit von
dieser » Ausschaltung« der raumzeitlichen Welt nicht betroffen.* Da-
bei darf das methodische Vorgehen der Epoché bzw. der phinomeno-
logischen Reduktion nicht mit dem Vorgehen einer reinen Psycho-
logie, die das Eigenwesen der Psychologie selber zum Thema macht,
verwechselt werden, die letztendlich in der mundanen Einstellung
verbleibt und eine Seinsregion neben anderen erforscht.’* Denn
selbst eine solche Psychologie kann nach Husserl nur in der Phino-
menologie ihre letztgiiltige Fundierung erhalten,'s weshalb er auch
von dem transzendentalen Bewusstsein spricht, das durch die Opera-
tion der transzendentalen Epoché erst gewonnen wiirde.

13 1d/1. §33, 59.

4 Vgl. Husserl Edmund (1959): Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil. Theorie der
phinomenologischen Reduktion. Bd. VIIL. Hrsg. v. Rudolf Boehm. The Hague. 72-73.
15 Zu dieser Unterscheidung, auf die wir noch zuriickkommen werden, fiihrt Husserl
aus: »Die konsequente psychologisch-phinomenologische Reduktion mit ihrer Epoché
hinsichtlich der seienden Welt ist fiir den Psychologen, der als solcher in der Positivitit
verbleibt, ein blofles Mittel, um auf Grund der ihm fortgeltenden, fiir ihn immerfort
seienden Welt das Seelische der Menschen und Tiere auf ihr reines Eigenwesen zu re-
duzieren. Eben dadurch charakterisiert sich diese phdanomenologische Reduktion vom
transzendentalen Standpunkt als eine uneigentliche, transzendental unechte ... Ich habe
also als transzendentaler Phinomenologe nicht mein ego als Seele, ein Wort, das schon
in seinem Sinne seiende oder mogliche Welt voraussetzt, sondern dasjenige transzen-
dental reine ego, in dem auch diese Seele mit ihrem transzendentalen Sinn sich aus
verborgenen Bewusstseinsleistungen den Sinn und die Geltung verschafft, die sie fiir
mich hat.« Vgl. Husserl Edmund: Der Encyclopaedia Britannica Artikel. Versuch einer
zweiten Bearheitung. In: Hua IX, 273-274.

16 Hermann Driie fasst diesen Gesichtspunkt folgendermaflen zusammen: »Eine Kritik
der Psychologie aber, die im Besitz von Erkenntnissen tiber die transzendentale Proble-
matik ist, kann zu den transzendentalen Problemen ihrer Disziplinen vorstoflen, und
sich die Sicht auf das in der positiven Einstellung verborgen bleibende Fungieren und
Leisten der Subjektivitit eréffnen.« Vgl. Driie, Hermann (1963): Edmund Husserls Sys-
tem der Phinomenologischen Psychologie. Berlin. 225.

7 Vgl. 1d/1, §33, 59.

169

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Bevor wir nun den weiteren Gang der phanomenologischen Re-
duktion betrachten, ist es notwendig, erste Bedenken und Gesichts-
punkte zu betrachten, die in der Forschung gegen Husserls Epoché
vorgebracht worden sind. Dies erscheint umso dringlicher, wenn
man erneut bedenkt, dass schwerwiegende Begriindungsdefizite im
methodischen Vorgehen, dhnlich wie in Dennetts Fall, dazu fiihren
konnen, dass der zu untersuchende Gegenstand bzw. das gesamte For-
schungsfeld von vorneherein verfehlt wird.

Eine bereits anfinglich wirksame Aporie in Husserls Uber-
legungen zur Epoché sieht beispielsweise Pieper darin, dass zur
Charakterisierung der phdnomenologischen Urteilsenthaltung der
Riickgriff auf die natiirliche Einstellung zur Welt (Generalthesis)
notwendig sei, obwohl sie eigentlich erst nach dem Vollzug der Ur-
teilsenthaltung in das phanomenologische Blickfeld riicken wiirde.2?
Nun fordert Husserl den Leser in der Tat zu Beginn seiner Ausfiih-
rungen iiber die Epoché dazu auf, die nachfolgenden Betrachtungen
in der natiirlichen Einstellung zu beginnen, was auch fiir das Vor-
gehen des Autors selber gelten soll.20 Ist nun dieser Vorschlag ohne
Selbstwiderspruch durchfiihrbar, wenn man zugesteht, dass alles
Sprechen iiber die Epoché bereits ihren Vollzug bzw. die Einklamme-
rung der natiirlichen Einstellung voraussetzt? Versteht man Husserl
so, dass er von sich selber behauptet, in der natiirlichen Einstellung
zu verbleiben, wihrend er die raumzeitlichen Gegebenheiten als sol-

8 Die Rede von »schwerwiegenden Begriindungsdefiziten« des methodischen Vor-
gehens kann Verschiedenes bedeuten. So ist es durchaus méglich, dass ein methodisches
Vorgehen nachgewiesen werden kann, ohne dass der sie Vollziehende die Methode sel-
ber zureichend begriindet hitte. Hosle weist beispielsweise nach, dass Hegels metho-
disches Vorgehen in der >Logik< von ihm (a) nicht zureichend begriindet wird, was aber
weder bedeutet (b), dass die Methode nicht zu begriinden wire, noch dass (c) die Hand-
habung der Methode selber notwendig defizitir sein muss. Diese qualitativen Unter-
schiede und deren Beziehungen zueinander sollten bei der Untersuchung einer Methode
unterschieden werden, wenn man deren tatsichliche Leistungsfahigkeit priifen mochte.
Vgl. Hosle, Vittorio (1988): Hegels System: Der Idealismus der Subjektivitit und das
Problem der Intersubjektivitit. Hamburg. 170-183.

19 Vgl. Pieper, Hans Joachim (1993): » Anschauung« als operativer Begriff. Eine Unter-
suchung zur Grundlegung der transzendentalen Phinomenologie Edmund Husserls.
Hamburg. 28.

20 Husserl, Edmund: 1d/1, §27, 48. Dort heif3t es: »Wir beginnen unsere Betrachtung als
Menschen des natiirlichen Lebens, vorstellend, urteilend, fithlend, wollend »in natiirli-
cher Einstellung<. Was das besagt, machen wir uns in einfachen Meditationen klar, die
wir am besten in der Ichrede durchfiihren«.

170

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

che aus einer zweifellos reflexiven Perspektive beschreibt, dann ist
die Konstatierung eines Widerspruchs unvermeidbar.

Meines Erachtens ldsst sich Husserls Bemerkung jedoch auch so
verstehen, dass er dazu auffordert, sich mit Hilfe des transzendenta-
len Verfahrens die Situation der natiirlichen Einstellung reflexiv zu
erschlieffen, wobei von dem Leser vermutet werden kann, dass er
sich, anders als Husserl, zu Beginn der Reduktion noch in der natiir-
lichen Einstellung befindet. Dies wiirde bedeuten, dass der Leser, aus-
gehend von der natiirlichen Einstellung, die sich dann durch die re-
flexive Wendung modifiziert, bis zur Epoché vorstofien kann.
Husserl bewegt sich hingegen als Autor bereits im Horizont des erst
noch zu erschlieflenden Feldes, aber so, dass er in der reflexiven Wen-
dung dasjenige begrifflich herausarbeitet, was die natiirliche Einstel-
lung als solche charakterisiert.? Inhaltlich beginnt Husserl also
ebenfalls mit der Generalthesis, obwohl er sie der Form nach bereits
verlassen hat, indem er sie phinomenologisch beschreibt. Diesbeziig-
lich unterscheidet Husserl in den Ideen I auch zwei Reflexionstypen
namlich Typ A, der zur Freilegung des Sachfeldes dient und Typ B,

21 In seiner hochst eigenwilligen Interpretation der Epoché behauptet Rudolf Boehm,
dass in der natiirlichen Einstellung das Subjekt bezogen auf die Existenz der Welt gar
nicht urteilend Stellung beziehen wiirde. So analysiert er Aussagesitze der Art wie: >Der
Himmel ist blau< und meint, dass diese in der natiirlichen Einstellung als Ausrufe der
Art >Blauer Himmel« zu verstehen seien. Auch Boehm kann allerdings nicht leugnen,
dass Aussagesitze des ersten Typus tatsichlich auch lebensweltlich formuliert werden,
ist aber davon iiberzeugt, dass erstere in der natiirlichen Einstellung auf Ausrufe des
letzteren Typus reduziert werden konnen (dabei leugnet er auch implizite Existenzset-
zungen). Nun behauptet Husserl gar nicht, dass die Generalthesis in der natiirlichen
Einstellung explizit (und damit reflexiv) gesetzt wird, sondern zeigt, dass beispielsweise
die Negation einer scheinbar existierenden Tatsache wie: sWas ich sah, war gar keine
Katze, sondern ein Hund< eben voraussetzt, dass im alltiglichen Umgang mit den raum-
zeitlichen Dingen deren Existenz unausdriicklich (durchaus auch nichtsprachlich) vo-
rausgesetzt wird. Andernfalls bliebe auch unklar, warum wir in der natiirlichen Einstel-
lung bestiindig so handeln, als ob wir die Existenz der raumzeitlichen Welt und der in ihr
anzutreffenden Gegenstinde priasupponieren. Somit ist Boehms Ubersetzungsthese der
beiden oben aufgefiihrte Sprachtypen ineinander ohne Bedeutungsverlust in der natiir-
lichen Einstellung offenbar unhaltbar, wobei er aufSerdem tibersieht, dass nach Husserl
auch hochentwickelte mundane Wissenschaften wie die Physik oder Biologie sich noch
in der natiirlichen Einstellung befinden. Besonders in dieser Hinsicht zeigt sich jedoch
die Problematik der von Boehm vorgeschlagenen Ubersetzbarkeit ohne Bedeutungsver-
anderung. Vgl. Rudolf Boehm (1981): Die konstitutive Leistung der Epoché. In: Boehm
(1981), 67-80. Hier 68—71.

171

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

der das neu gewonnene Sachfeld bearbeitet.22 Somit kann Husserl ein
deutliches Bewusstsein von der Tatsache unterstellt werden, dass er
bei der Beschreibung der natiirlichen Einstellung, die genauso wie die
phénomenologische Beschreibung des reinen Bewusstseins zur He-
rausarbeitung des neuen Sachfeldes dient, die Verfasstheit des natiir-
lichen Lebens bereits iiberschritten hat. Bestreitet man nun kogniti-
ven Akten hoherer Ordnung, wie der reflexiven Bestimmung der
Generalthesis, nicht von vorneherein die Moglichkeit einer addqua-
ten Gegenstandserfassung, so bleibt unklar, warum Husserls Vor-
gehen bis zu diesem Punkt eine schwer auflgsbare Aporie beinhalten
soll. Auch wenn die Epoché bereits vollzogen ist, lasst sich der An-
spruch der nun »eingeklammerten« Generalthesis immer noch in der
jetzt dezidiert vollzogenen reflexiven Einstellung, denn eine solche
ist die Epoché, feststellen und rekonstruieren und aus dieser Perspek-
tive auch die Kontrastierung zu den in der Epoché erschlossenen Be-
wusstseinserlebnissen gewinnen. Damit ist die Frage nach einer
moglichen Aporie des Husserlschen Vorgehens zu Beginn der phéno-
menologischen Reduktion jedoch noch nicht ausreichend beantwor-
tet. So nimmt Pieper eine weitere Spezifizierung seines Aporienvor-
wurfs mit dem folgenden Zirkularititseinwand vor:

»Die Leistung der epoché, namlich die Fixierung der Generalthesis der natiirli-
chen Einstellung als Bewusstseinssetzung zum Zwecke ihrer Inhibition, setzt
einen Verzicht auf den Mitvollzug der Seinssetzung, in dem die epoché ja maf3-
geblich bestehen soll, immer schon voraus.«2

Dieser Zirkularititsvorwurf beruht offenbar nicht mehr so sehr auf
der Frage, ob Husserl seine Bestimmungen zur natiirlichen Einstel-
lung noch in der letzteren vornimmt oder nicht, sondern auf der Fest-
stellung, dass sich im Hinblick auf die Gesamtleistung der Epoché
mindestens zwei Komponenten differenzieren lassen namlich (a) =
>die inhaltliche Fixierung der Generalthesis< und (b) = >die Inhibition
der Generalthesis< (universelle Epoché). Die Zirkularitit ergibt sich
nach Pieper daraus, dass (a) tiberhaupt erst (b) hervorbringt, aber
gleichzeitig (b) voraussetzt, und es sich somit um einen vitiosen Zir-
kel zu handeln scheint.

Wir hatten oben bereits darauf hingewiesen, dass die Epoché

2 Vgl. Hoffmann, Gisbert (2001): Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl. Miin-
chen. 70. Die Hinweise auf diese zwei Reflexionstypen finden sich in 1d/1,§63. 121.
23 Pieper (1993), 31.

172

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

auch als ein reflexives Vorgehen zu betrachten ist, wobei Reflexivitit
zunidchst ganz allgemein als ein selbstbeziigliches Vorgehen des den-
kenden Bewusstseins charakterisiert werden kann. Was bedeutet dies
konkret fiir das methodische Vorgehen der Epoché? Der Begriff (a)
also »die inhaltliche Fixierung der Generalthesis< wird von Husserl
zusitzlich so charakterisiert, dass diese nur aufgrund der Enthaltung
von der natiirlichen Einstellung gewonnen werden kann (dies ist die
in (b) formulierte Zusatzbestimmung). Nennen wir dies in Anleh-
nung an die zeitgenossische transzendentalpragmatische Terminolo-
gie die pragmatische (reflexive) Bestimmung des Begriffs (a).2* Dass
es sich bei (a) um eine >inhaltliche Fixierung der Generalthesis< han-
delt, gehort hingegen zum semantischen Kernbestand, also der expli-
ziten semantischen Definition von (a). Weiter ist es wichtig fest-
zuhalten, dass die pragmatische Bestimmung von (a) keine diesem
Begriff kontingente oder akzidentielle Eigenschaft spezifiziert, son-
dern eine notwendige Denkvoraussetzung dieses Begriffs sichtbar
werden ldsst. Dies bedeutet somit, dass die semantische Spezifizie-
rung von (a) nur moglich ist, wenn (b) ebenfalls (pragmatisch) im-
plizit mitgesetzt ist. Fiir den Zirkelvorwurf ist diese Rekonstruktion
von entscheidender Bedeutung. Um einen vitiosen Zirkel wiirde es
sich nur dann handeln, wenn die pragmatische Bestimmung (hier (b))

2+ Der Terminus >pragmatisch« wird in diesem Zusammenhang nicht in dem ausdriick-
lichen Sinne verwendet, wie er in der Sprechakttheorie entwickelt worden ist. Vielmehr
bedeutet »pragmatische Bestimmung des Begriffs< in unserem Kontext eine notwendige
Voraussetzung eines beliebigen Begriffes oder Satzes, der fiir den Erkennenden auf der
Inhaltsebene (semantische Bestimmung des Begriffs) gegeben ist. Vgl. Hosle (1988),
198. Die in dieser Hinsicht bestehenden pragmatischen Voraussetzungen eines seman-
tisch gegebenen Begriffes oder Satzes werden reflexiv erschlossen, wenn man beispiels-
weise darauf rekurriert, dass der Behauptungssatz: >Es gibt keine Wahrheitc immer
schon notwendig voraussetzt, dass es Wahrheit gibt. Handelt es sich um ein wider-
spriichliches (antinomisches) Verhiltnis der beiden Ebenen wie in diesem Fall, dann
lasst sich der Widerspruch wiederum semantisch explizieren und erkennen, dass der
entsprechende Satz notwendig falsch ist. Letzteres folgt aus der Tatsache, dass dieser
Satz auf den verschiedenen Reflexionsebenen einen oszillierenden Wahrheitswert hat,
was bedeutet, dass seine unterschiedenen Glieder zusammengenommen eine Kontra-
diktion ergeben. Dies im Gegensatz zu Wandschneider (1995) der aus meiner Sicht hier
nicht ausreichend zwischen dialektischen und pragmatisch-reflexiven Widerspriichen
unterscheidet. Nur im ersteren Fall scheint es iiberhaupt sinnvoll zu sein, von Scheinan-
tinomien zu sprechen, weil eine dialektische Weiterentwicklung von Kategorien mog-
lich erscheint. Fiir das vorliegende Beispiel gilt dies hingegen gerade nicht. Vgl. Wand-
schneider, Dieter (1995): Grundziige einer Theorie der Dialektik. Rekonstruktion und
Revision dialektischer Kategorienentwicklung in Hegels »Wissenschaft der Logik«.
Stuttgart. 47

173

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

die aus dem semantischen Gehalt von (a) abgeleitet wird, wiederum
als Begriindung fiir (a) verwendet wiirde, ohne dass ein notwendiger
Zusammenhang zwischen (a) und (b) aufgewiesen werden konnte.
Betrachten wir zur Verdeutlichung folgenden circulus vitiosus: (f) =
>Der Pontifex (x) der katholischen Kirche ist infallibel, weil (g) =
salles was x sagt und denkt, der Wahrheit entspricht« und umgekehrt
die Wahrheit von (g) aus (f) abgeleitet wird. Pieper iibersieht nun,
dass fiir die Gesamtleistung der Epoché diesbeziiglich gerade keine
Strukturanalogie zum obigen Beispiel behauptet werden kann. Die
Begriffe bzw. Sachverhalte (a) und (b) verhalten sich zueinander ge-
rade nicht so wie die Implikationen einer zirkelhaften Deduktion
({(a) — (b) — (a)), sondern der gegenseitige notwendige Verweisung-
scharakter erschlief3t sich erst in der Einsicht, dass die Erkenntnis der
Generalthesis die universelle Urteilsenthaltung reflexiv notwendig
voraussetzt. Die reflexive Leistung der Epoché impliziert dabei wie-
derum die inhaltliche Fixierung der Generalthesis, so dass in der Tat
eine reflexive Zirkularitit sichtbar wird, die aber jetzt den Charakter
einer sich selbst begriindenden Struktur aufweist.?

35 Hans Albert (19915) sieht in seinem Traktat iiber kritische Vernunft das Problem,

dass die Forderung, dass jede Erkenntnis zu begriinden sei, immer weiter fortgesetzt

werden kann und letztendlich zu einer Situation mit drei Alternativen fithren wiirde,
namlich dem Miinchhausen-Trilemma, bei dem man nur die Wahl hat zwischen:

»1  einem infiniten Regref, der durch die Notwendigkeit gegeben erscheint, in der
Suche nach Griinden immer weiter zuriickzugehen, der aber praktisch nicht
durchzufiihren ist und daher keine sichere Grundlage liefert;

2. einem logische Zirkel in der Deduktion, der dadurch entsteht, dafy man im Be-
griindungsverfahren auf Aussagen zuriickgreift, die vorher schon als begriin-
dungsbediirftig aufgetreten waren, und der ebenfalls zu keiner sicheren Grund-
lage fithrt und schliefSlich:

3. einem Abbruch des Verfahrens an einem bestimmten Punkt, der zwar prinzipiell
durchfiihrbar erscheint, aber eine willkiirliche Suspendierung des Prinzips der
zureichenden Begriindung involvieren wiirde.«

(15)

Fiir Albert als Vertreter des kritischen Rationalismus erfiillt jede Form von Selbst-

begriindung dabei offenbar vorrangig das 3. Kriterium, stellt somit einen Begriindungs-

abbruch dar (S. 16). Die reflexive Selbstbeziiglichkeit begrifflicher Strukturen und des

Denkens insgesamt wird von ihm diesbeziiglich gar nicht erst diskutiert (dies wére dann

die Frage nach einem qualifizierten Begriindungszirkel), woran jedoch eine sinnvolle

Kritik der Selbst- und Letztbegriindungsproblematik sich anschlieen miisste. Ankniip-

fend an Popper ist fiir Albert dabei jegliche Erkenntnis als Prinzip kritischer Priifung

unter Verzicht auf Dogmatismen notwendigerweise fallibel, ohne dass ihm diesbeziig-
lich aufzufallen scheint, damit ein absolutes und somit aus seiner Sicht unhintergeh-
bares Erkenntnisprinzip formuliert zu haben, das er ja gleichzeitig mit eben diesem

174

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

Wie ist in diesem Zusammenhang der Begriff der Selbstbegriin-
dung zu deuten? In dem obigen Beispiel des vitiosen Zirkels wird die
zu begriindende Eigenschaft in (f) durch (g) vorgenommen, ohne
jedoch als solche akzeptabel zu sein, da die Wahrheit von (g) selber
einfach durch die behauptete (aber eben nicht begriindete) Geltung
von (f) thetisch gesetzt wird, also begriindungsbediirftig bleibt. Beim
reflexiven Vorgang der Epoché handelt es sich hingegen um die Ge-
winnung der Generalthesis, die ihrem semantischen Inhalt nach von
dem reflexiven Akt der Urteilsenthaltung deutlich unterschieden ist.
Erst im reflexiven Denkakt, der diese sich wechselseitig implizieren-
de Doppelstruktur in das Bewusstsein hebt, ergibt sich die wesens-
miflige (gesetzliche) Einheit der beiden differenzierten aber sich not-
wendig implizierenden Komponenten ({a), (b)) als Gesamtleistung
(hier als (d) bezeichnet) der Epoché.2¢ Dass die Einheit der Doppel-

Prinzip ausschlielen mochte. Somit priasupponiert Albert eine Infallibilitit seines Falli-
bilismusprinzips, woraus die Falschheit (im absoluten Sinne) des letzteren unmittelbar
folgt. Dies alleine erweist bereits die Notwendigkeit fiir die Philosophie, sich mit selbst-
beziiglich-reflexiven Strukturen eingehender zu beschiftigen. Vgl. Albert, Hans
(19915): Traktat iiber kritische Vernunft. Tiibingen.

26 Die obigen Gesichtspunkten weisen vielfiltige Ahnlichkeiten insbesondere zu Hosles
(1994?) Durchfiihrung und Analyse der Letztbegriindung beispielsweise in Die Krise der
Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie (142-179) auf, allerdings besteht ein
wesentlicher formaler Unterschied bereits darin, dass die Selbstbegriindungsleistung
der Epoché nicht iiber einen negativen, also apagogischen Beweis erreicht wird, sondern
im reflexiven Durchdringen der oben aufgefithrten Doppelstruktur ihre zureichende
Selbstbegriindung findet. Der Letztbegriindungsbeweis rekurriert diesbeziiglich auf
der notwendigen (pragmatischen) Wahrheitsvoraussetzung, die performativ eingegan-
gen wird, wenn man bestreitet, dass es Wahrheit gibt. Husserl ist sich iiber die Leis-
tungsfahigkeit des apagogischen Beweises dabei vollstindig im Klaren. In den Logischen
Untersuchungen macht er von dieser Gedankenform selber ausgiebig Gebrauch, um den
Psychologismus und Skeptizismus in der Logik zuriickzuweisen (Vgl. Bd. 1, Prolegome-
na zur reinen Logik, besonders im siebten Kapitel). Dies dndert jedoch nichts daran, dass
auch der Letztbegriindungsbeweis in seiner negativen Selbstbeziiglichkeit vom denken-
den Subjekt in seiner reflexiven Doppelstruktur denkend durchschaut werden muss (wie
auch jede formale Deduktion, selbst wenn sie nicht ausdriicklich reflexiven Charakter
hat). Diese Tatsache kann dann mit Husserl auch als Evidenz oder Intuition bezeichnet
werden. Nun kann das methodische Vorgehen der universellen Epoché sicherlich, anders
als bei der Letztbegriindung, zunichst von aufien ohne unmittelbaren Selbstwider-
spruch bestritten werden. Wird jedoch die Urteilsenthaltung tatsachlich angewandt,
dann ist jeder Reflexionsschritt nachvollziehbar und im Sinne der oben aufgezeigten
reflexiven Doppelstruktur auch in sich selbst begriindet. Analog kann ich die Moglich-
keit des mathematischen Vorgehens bestreiten, wenn ich mich weigere, eine mathema-
tische Operation zu vollziehen. Das Bestreiten der Mathematik ist eben selber kein
mathematischer Vorgang. Fiihre ich jedoch einen mathematischen Vorgang bewusst

175

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

struktur nicht einfach als propositionaler Gehalt thetisch gesetzt,
sondern reflexiv in der anschauenden Urteilsenthaltung im Hinblick
auf die Generalthesis aufgewiesen wird, ermoglicht diesbeziiglich die
restlose Durchschaubarkeit der vorliegenden Gesamtstruktur als eine
in sich selbst begriindete Wesenserkenntnis.?

Dass die hier aufgezeigte Struktur fiir den Erkenntnisvorgang
nicht so ungewdohnlich ist, wie es moglicherweise bei einer ersten
Betrachtung erscheint, soll an einem Beispiel zum Verhaltnis von
Teil und Ganzem, das Husserl in den Logischen Untersuchungen un-
tersucht hat, aufgezeigt werden, bei dem der Begriff der Fundierung
eine wesentliche Rolle spielt. Die beiden folgenden von Husserl auf-
gestellten Sitze beinhalten diesbeziiglich rein formal-ontologische
Bestimmungen, die von material ontologischen Bestimmungen ab-
gegrenzt werden miissen:2

»1. Satz — Bedarf ein a als solches der Fundierung durch ein m, so bedarf
ebensolcher Fundierung auch jedes Ganze welches ein a, aber nicht ein m
zum Teile hat.

Der Satz ist axiomatisch einleuchtend. Kann ein a nicht sein aufSer er-
ginzt durch m, so kann auch ein Ganzes von a, das kein m in sich fafst, die
Erginzungsbediirftigkeit des a nicht stillen, und es muf3 sie nun selber tei-
len...

2. Satz — Ein Ganzes, welches ein unselbstindiges Moment ohne die von
ihm geforderte Erginzung als Teil einschliefSt, ist ebenfalls unselbstindig,

aus, dann erscheint es fiir mich unsinnig, die Existenz des mathematischen Vorgehens
zu bestreiten. Die Wirklichkeit der Mathematik ist eben in diesem Fall selbstevident und
dies (in dieser Situation) zu bestreiten, fiihrt dann ebenfalls zu einem Selbstwider-
spruch. So ist es auch im Fall der universellen Epoché, nur dass, anders als in der Ma-
thematik, es sich bei der Grundlegung der universellen Epoché nicht um eine axiomati-
sche Setzung, sondern eben um eine reflexiv gewonnene Struktur handelt.

27 Dass es sich bei der Verwendung des Begriffs Wesenserkenntnis in diesem Zusam-
menhang nicht um eine Verwechselung der phinomenologischen mit der eidetischen
Reduktion handelt, verdeutlicht folgende Bemerkung von H. Driie: »... in phinomeno-
logisch reduzierter Einstellung konnen die jeweilig gewiinschten Phénomene sowohl
dem Fundus der invarianten Wesensgesetzlichkeiten eidetischer Wissenschaften ent-
nommen werden als sich auch an allen moglichen singuldren, individuellen Weltvor-
kommnisse halten.« In: H. Driie (1963), 221. Daraus folgt jedoch, dass der Aktvollzug
der universellen Epoché auch im Hinblick auf die diesem Vollzug immanenten Wesens-
gesetzlichkeiten getitigt werden kann, so dass die phinomenologische und eidetische
Reduktion hier in einer besonderen Weise zusammenfallen (was deren hierarchisierter
Abstufung in ihrer Bedeutung fiir die Phinomenologie nicht zuwider lauft).

2 Vgl. Husserl, Edmund (1993¢): Logische Untersuchungen. Untersuchungen zur Phd-
nomenologie und Theorie der Erkenntnis. Tiibingen. I1I, §11-12, 251-256.

176

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

und ist es relativ zu jedem iibergeordneten selbstindigen Ganzen, in wel-
chem jenes unselbstindige Moment mitenthalten ist.«?

Fiir unsere Zwecke ist hier zunichst die unterschiedliche Blickrich-
tung (Intensionalitit) wichtig, mit der das Verhiltnis Teil/Ganzes
von Husserl in den beiden Sétzen bestimmt wird. Im ersten Satz wird
ein a eingefiihrt, das eine Fundierung mittels eines m bedarf, woran
deutlich wird, dass es sich bei @ um einen Teil und nicht um ein Gan-
zes handelt, weil ein Teil als Teil nicht ohne ein Ganzes, dessen Teil er
ist, existieren kann. Dieser Bestimmung widerspricht auch nicht, wie
Husserl ausfiihrt, dass es neben den unselbstindigen Teilen auch selb-
stindige gibt, die ohne das Ganze, dessen Teile sie sind, weiter exis-
tieren konnen. Gemeint ist, dass ein solches Teil, wenn es nicht mehr
in der oder den entsprechenden Relationen — eben als Teil — fundiert
ist, eben nicht mehr ein Teil sein kann, sondern selber als Ganzes zu
betrachten ist.? Ist das so bestimmte a nun ein unselbstindiges Teil
bezogen auf ein Ganzen x, das zwar a aber nicht ebenso m zum Teil
hat, so bedeutet die Unfundiertheit von x nichts anderes, als dass es
selber als Teil eines umfassenderen Ganzen zu betrachten ist.

Dies kommt auch in dem zweiten Satz zum Ausdruck, der vom
Begriff des Ganzen ausgeht, das hier jedoch als unselbstindig gesetzt
wird in dem gleichen Sinne, wie das x des ersten Satzes (das Ganze
von a ohne ebenfalls m zu umfassen) unfundiert ist. Die Unselbstian-
digkeit des Ganzen bedeutet dabei die Unselbstindigkeit relativ zu
einem selbstindigen und somit iibergeordneten Ganzen, dessen Teil
es ist, womit der Begriff des prignanten Ganzen im 2. Satz ex nega-
tivo erreicht wird. Der letztere wird von Husserl mit Hilfe des Fun-
dierungsbegriffs wie folgt positiv bestimmt:

»Unter einem Ganzen verstehen wir einen Inbegriff von Inhalten, welche durch
eine einheitliche Fundierung, und zwar ohne Sukkurs weiterer Inhalte um-
spannt werden. Die Inhalte eines solchen Inbegriffs nennen wir Teile. Die Rede
von der Einheitlichkeit der Fundierung soll besagen, dafs jeder Inhalt mit jedem,
sei es direkt oder indirekt, durch Fundierung zusammenhdngt.«3!

Fiir unseren Zusammenhang ist es an dieser Stelle nicht notwendig,
den Fundierungsbegriff weiter zu spezifizieren bzw. zu rekonstruie-

2 Vgl. ebenda, III, §14, 262. Die griechischen Buchstaben aus dem Originalzitat sind
hier durch a und m ersetzt worden.

% Vgl. ebenda, I11, §11, 253.

31 Vgl. ebenda, 111, §21, 275-276.

177

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

ren, zumal dies auch in den Bereich unterschiedlicher material-onto-
logischer Bestimmungen fithren wiirde, die im néchsten Kapitel im
Hinblick auf den Bewusstseinsbegriffs noch eine Rolle spielen wer-
den.??

Was an dem formal-ontologischen Beispiel der Verhiltnis-
bestimmung von Teil und Ganzem fiir unseren Zusammenhang so-
mit deutlich wird, ist erneut die Struktur sich gegenseitig bedingen-
der Begriffsverhiltnisse, die erst in der denkenden Betrachtung
reflexiv entfaltet werden.?3 Es handelt sich diesbeziiglich nicht um
beliebige Nominaldefinitionen oder Setzungen, weil bereits das de-
finitorische Explizieren und Differenzieren wie beim Verhiltnis
zwischen Teil und Ganzem die Einheit beider (in dem kategorialen
Begriff der Fundierung) voraussetzt.3* Deshalb kann Husserl schlief3-
lich restimieren:

32 Fiir eine weiterfiihrende Analyse und Rekonstruktion des Fundierungsbegriffs siehe
Alfons SiifSbauer (1995): Intentionalitit, Sachverhalt Noema. Eine Studie zu Edmund
Husserl. Freiburg, Miinchen. 30-47. SiifSbauer geht davon aus, dass die Gesetzmafig-
keiten, welche Husserl beziiglich des Fundierungsbegriffs im Blick habe, ausschliefSlich
materiale (synthetische) Gesetze a priori seien und keine formalen analytischen Gesetz-
mifigkeiten wie die korrelativen Begriffe >Vater« oder >Herrscher«. Diese zeichnen sich
dadurch aus, dass, wenn beispielsweise Napoleon ein Herrscher ist, er auch Untertanen
haben muss. SiiSbauer argumentiert nun, dass Napoleon auch existieren konne ohne
Untertanen und ein Vater (zum Beispiel Joseph) auch ohne seinen Sohn und somit eine
Fundierungsdefinition, die analytische Notwendigkeiten als existentielle Abhdngigkei-
ten mit einschlielt, zu weit gefasst sei. (Vgl. LU I1/1, §11, 253). Dem ist sachlich auch
gegeniiber Husserl zu entgegnen, dass selbstverstindlich die faktische Existenz Napole-
ons nicht aufgehoben ist, wenn er zu seinen Lebzeiten keine Untertanen gehabt hitte.
Aber seine Existenz als Herrscher ist eben auch real faktisch davon abhingig, ob er
Untertanen hat oder nicht. Dies zeigt aber bereits, dass selbstverstindlich auch rein
begriffliche Strukturen in eine Fundierungsbeziehung des Faktisch-Existierenden mit
eingehen, auch wenn sie den Fundierungsbegriff moglicherweise unterbestimmen. Aber
wie Siiflbauer selber ausfiihrt, ist Husserls Unterscheidung zwischen analytischen und
materialen Gesetzen a priori alles andere als eindeutig bestimmt. Eindeutig ist jedoch,
und das ist fiir unsere obige Diskussion entscheidend, dass der Begriff des Fundierungs-
ganzen nach Husserl in reinen Gesetzen griindet und deshalb als kategorialer Begriff zu
bezeichnen ist. Vgl. LU I1/1, I1I, §23, 284.

3 Zu dem Verhaltnis von Teil und Ganzem fiihrt Renatus Ziegler meines Erachtens zu
Recht aus: »Die aufeinander bezogene Struktur solcher Begriffsinhalte (Gesetze) ist
kein Mangel oder gar eine uniiberwindliche Schwierigkeit, sondern eine charakteristi-
sche Eigenschaft rein logischer Grundgesetze, die auf die Notwendigkeit des Vollzugs
einer aktuellen Denkerfahrung oder Denkanschauung hinweist, die diesen besonderen
Zug aufdeckt«. Vgl. Renatus Ziegler (1995): Selbstreflexion. Studien zur Selbstbezieh-
barkeit im Denken und Erkennen. Dornach 92.

3 Husserl scheint hingegen in den Logischen Untersuchungen davon auszugehen, dass

178

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

»Wir haben alle Begriffsbildungen auf die reine Wesenssphire bezogen, die
Fundierungsgesetze standen unter reinen Wesensgesetzen, die Teile waren im
ganzen wesentlich eins, auf Grund apriorischer Zusammenhinge der den Teilen
und Momenten entsprechenden Ideen.«%

Was das Beispiel einer anfanglichen Verhiltnisbestimmung von Teil
und Ganzem wie im Fall der universellen Epoché verdeutlicht, ist
somit erneut der selbstbegriindende Charakter begrifflicher Grund-
gesetze, die reflexiv gewonnen werden konnen. Dass es sich diesbe-
ziiglich nicht um eine Immunisierungsstrategie handelt, zeigt sich
daran, dass die jeweiligen begrifflichen Ausfiihrungen selbsttitig
nachvollzogen werden kénnen und die jeweiligen Bestimmungen in
dieser Hinsicht auch einer kritischen Erdrterung zuginglich sind. Ein
kritisch urteilender Nachvollzug bedeutet hingegen aber nicht, dass
per definitionem jeder zu priifende Inhalt grundsitzlich fallibel sein
miisste. Erweist sich ein Inhalt fiir das Denken als reflexiv-notwendig
(im oben geschilderten Sinne), dann ist der Satz vom zureichenden
Grund erfiillt und es kann sich deshalb in einem solchen Falle auch
nicht um einen vitigsen Zirkel handeln.

Ein weiterer Einwand gegen das nachvollziehbare Verlassen der
natiirlichen Einstellung besteht in der Behauptung, dass innerhalb
des natiirlichen Lebens weder ein Motiv noch eine ermdglichende
Bedingung fiir die Bewusstseinsumkehr angegeben werden konne,
was, wenn es tatsichlich zutrifft, sicherlich als fundamentales Be-
griindungsdefizit der Phinomenologie angesehen werden miisste.?

man den vorausgesetzten Begriff des Ganzen dadurch entbehren konne, wenn man ihn
beispielsweise durch das Zusammenbestehen der Inhalte, die man als Teile bezeichne,
substituieren wiirde (LU II/1, III, §21, 275). Hierzu muss man bemerken, dass eine
solche Substitution fiir nominaldefinitorische Zwecke sicherlich moglich ist. Der Begriff
des Ganzen lésst sich jedoch strenggenommen durch gar keinen anderen Begriff sub-
stituieren. Das Zusammenbestehen von Inhalten, die man als Teile bezeichnet, impli-
zieren selbstverstindlich in reflexiver Notwendigkeit den Begriff des Ganzen. Auch der
Versuch, das Ganze mittels des Fundierungsbegriffs zu definieren, trifft nur dann den
Kern der Sache, wenn man sich dariiber im Klaren ist, dass der Fundierungsbegriff eine
spezifische Komponente des Ganzheitsbegriffs beinhaltet, und seine Explizierung zur
reflexiven Erhellung der Ganzheitsbedeutung etwas Wichtiges beitragen kann. Will
man jedoch den Ganzheitsbegriff aus dem Fundierungsbegriff einseitig deduzieren, so
setzt man ihn bereits unreflektiert voraus und wiirde somit eine petitio principii bege-
hen.

3 LU II/1, 11, §25, 290.

36 Bereits Fink weist auf die fehlende mogliche Bedingung hin, aus der natiirlichen
Einstellung zur phinomenologischen Reduktion zu gelangen: »Jede, wenn auch noch
so skizzenhafte Erorterung der phanomenologischen Reduktion sieht sich vor die schier

179

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Betrachten wir zunichst die Frage nach der Moglichkeit der Bewusst-
seinsumkehr in der natiirlichen Einstellung: Wie wir bereits gesehen
hatten, ist die Epoché als eine spezifische Reflexionsform anzusehen,
die Husserl, trotz aller Unterschiede zu Descartes, in Anlehnung an
dessen universellen Zweifelsversuch entwickelt hat. Nun hatten wir
bereits darauf hingewiesen, dass nach Husserl auch in der natiirli-
chen Einstellung reflexive Bewusstseinsakte (skeptische Erwiagungen
beziiglich einzelner Geltungsanspriiche beispielsweise in den positi-
ven Wissenschaften) vollzogen werden.?” Dies bedeutet jedoch, dass
der Form nach Merkmale von Reflexivitit sowohl in der natiirlichen
Einstellung als auch fiir das phanomenologische Vorgehen spezifi-
ziert werden konnen. Mag auch die universale Epoché ein wesentlich
andersartiges Forschungsfeld als das der mundanen Einstellung zu-
ginglichen Wissenschaftsfelder eréffnen, so deutet sich bereits mit
diesem Sachverhalt an, wie der Ubergang von der natiirlichen Ein-
stellung zur Epoché zumindest logisch moglich ist. Die von Husserl
universell auf alles Gegebene angewandte Urteilsenthaltung ist eine
qualitative und quantitative Steigerung eines Reflexionsmodus, der
den Ubergang zu den reinen Bewusstseinserlebnissen aus der natiir-
lichen Einstellung gewihrleistet. Die drohende antinomische Ent-
gegensetzung zwischen beiden Einstellungen wird somit durch den

auswegslose Schwierigkeit gestellt, von ihr wie von einer stindig méglichen und im
menschlichen Horizont von vorneherein liegenden Erkenntnishandlung reden zu miis-
sen, wihrend sie keineswegs eine Moglichkeit unseres menschlichen Daseins darstellt.«
Vgl. Fink, Eugen (1966): Die phianomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
Gegenwiirtigen Kritik. In: Fink (1966), 79-156. Hier 110. Bei solchen Formulierungen,
die zur Verteidigung Husserls geschrieben wurden, muss man Pieper in der Tat Recht
geben, dass sie zu unhaltbaren Aporien fiihren. Ist der von Fink gebrauchte Modalope-
rator (es ist unmoglich, dass ...) ernst gemeint und finden sich zunichst alle Menschen
in der natiirlichen Einstellung vor, dann ist es a priori ausgeschlossen, dass jemals die
transzendentale Reduktion vollzogen wurde, noch jemals vollzogen werden wird. Eine
plausible Rekonstruktion der Husserlschen Vorgehensweise wird somit eine alternative
Interpretation zu Finks Formulierungen und dhnlichen bei Husserl liefern miissen.

37 Nicht das Element reflexiver Kritik fehlt in der natiirlichen Einstellung, sondern die
Uberwindung desjenigen, was Husserl auch »transzendentale Naivitit« nennt und zu
einer anderen Qualitdt von Reflexivitit in der Phinomenologie gesteigert werden muss.
In dieser Hinsicht heifit es in der Ersten Philosophie: »Indessen, weder diese allgemeine
Logik noch ein etwa mit ihrer Hilfe herzustellendes System noch so vollkommener
besonderer Wissenschaften der Art, die wir schon haben, kann unser Absehen sein.
Denn an dieser Art hiingt ... eine prinzipielle Unvollkommenheit, nimlich jene trans-
zendentale Naivitit, deren Uberwindung den radikalen Sinn dessen, was wir als Phi-
losophie anstreben bestimmt.« Vgl. Hua VIII, 38.

180

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

Hinweis auf reflexive und protoreflexive Elemente in der natiirlichen
Einstellung gebannt. Die Frage nach einem leitenden Motiv in der
natiirlichen Einstellung im Hinblick auf die Bewusstseinsumkehr
lenkt den Blick hingegen auf ein materiales Element, das den Uberg-
ang zur Epoché verstandlich machen kénnte. In den Ideen I gibt es
diesbeziiglich einen Hinweis, der allerdings erneut eher in den Bereich
der erméglichenden Bedingungen zu gehoren scheint, wenn es heifit:

»Diese Umwertung ist Sache unserer vollkommenen Freiheit und steht gegen-
iiber allen der Thesis zu koordinierenden und in der Einheit des >Zugleich< mit
ihr unvertriglichen Denkstellungnahmen, wie iiberhaupt allen Stellungnah-
men im eigentlichen Wortsinne.«38

Dass die Epoché als reflexiver Akt nur als freiheitliche Umwertung
der Generalthesis verstanden werden kann, unterstreicht zwar die
Maoglichkeit zur Bewusstseinsumkehr, aber weil Husserl keine wei-
teren Bedingungen spezifiziert, die seinen hier verwandten Freiheits-
begriff weiter zuginglich machen wiirden, kann dieser zur eigentli-
chen Frage nach dem Motiv in der natiirlichen Einstellung nichts
beitragen. In seinen spiteren Vorlesungen zur Ersten Philosophie
thematisiert Husserl hingegen ausdriicklich die Frage nach dem An-
fang und der Motivation zur Philosophie und macht deutlich, dass
der Wille zur eigentlichen, gemeint ist letztbegriindeten, Wahrheit
das Motiv fiir die transzendentale Wissenschaft darstellen wiirde.
Auch hier ist es letztendlich ein urspriinglicher freiheitlicher Ent-
schluss, der erst den radikalen Einstellungswechsel in die phidnome-
nologische Reduktion ermdglicht. Aber es gibt hier offenbar einen
notwendigen Vorlauf, den Husserl wie folgt darstellt:

»Das liegt daran, daf3 jene gewisse Naivitdt der Erkenntnisliebe und Erkennt-
nisschopfung ein notwendig Erstes ist und daf sie eine ihr selbst verborgene,
eine bestenfalls dunkel gefiihlte, aber nicht verstandene Unvollkommenheit mit
sich fiihrt. Diese enthiillt zuerst der Skeptizismus, und darin liegt, sie tritt als
solche zuerst zutage, wenn das Erkenntnissubjekt sein Augenmerk auch auf die
Beziehung der Erkenntnisgegenstinde und erkannten Wahrheiten auf den Er-
kennenden zu richten und nun in die bekannten sogenannten erkenntnistheo-
retischen Schwierigkeiten hineingerit ... So erwichst erst die Notwendigkeit
eines neuen, universalen und absoluten Radikalismus, der alle Naivitit und
prinzipiell aufs Korn nimmt und durch ihre Uberwindung letzte Wahrheit und
... eigentliche Wahrheit ... gewinnen will.«%

38 1d/1, §31, S. 55.
3 Hua VIII, 19-20.

181

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Zwar ist die Bewusstseinsumkehr zur Epoché immer noch auf den
Vollzug eines freien Reflexionsaktes angewiesen. Aber Husserl ver-
mag in dem obigen Zitat durchaus eine Entwicklungslogik anzudeu-
ten, die als Bedingungsgefiige fiir die Urteilsenthaltung fungiert. So
hat die in der natiirlichen Einstellung bereits anzutreffende Erkennt-
nisliebe an sich selber eine Unvollkommenheit (dunkel gefiihlt), die
in der reflexiven Fortentwicklung verschiedene Stadien durchlauft,
wie zum Beispiel den Skeptizismus, und schliefSlich auf die leistenden
Akte der erkennenden Subjektivitit stof3t.#0 Eine gewisse Ahnlich-
keit zur Hegelschen Vorgehensweise in der Phdnomenologie des
Geistes wird diesbeziiglich deutlich,* auch wenn die Epoché selbst-
verstandlich in ihrem Vorgehen von der dialektischen Methode abge-
grenzt werden muss.#2 Die obigen Ausfithrungen implizieren nun,
dass auch bereits in der natiirlichen Einstellung ein erkenntniskriti-
sches Motiv wirksam ist, wobei es verfehlt wire anzunehmen, dass
dies (a) den neuartigen Charakter der Phinomenologie zuriickneh-
men wiirde oder, dass (b) auf dieser Grundlage die Position des natiir-
lichen Lebens nur eine abstrakte Hypostasierung darstellt, um die
phinomenologische Einstellung besonders abzugrenzen.® Selbst
wenn man bereit ist, in der natiirlichen Einstellung erkenntniskriti-

% Vergleiche zu diesem Punkt auch Eduard Marbach (1996): In: Bernet (1996), 56—84.
Hier 60-62.

4 So, wenn Hegel in der Einleitung zur Phinomenologie des Geistes ausfithrt: »Das
natiirliche Bewusstsein wird sich erweisen, nur Begriff des Wissens oder nicht reales
Wissen zu sein. Indem es aber unmittelbar sich vielmehr fiir das reale Wissen hilt, so
hat dieser Weg fiir es negative Bedeutung, und ihm gilt das vielmehr fiir Verlust seiner
selbst, was die Realisierung des Begriffs ist; denn es verliert auf diesem Wege seine
Wahrheit. Er kann deswegen als der Weg des Zweifelns angesehen werden oder eigent-
licher als der Weg der Verzweiflung; auf ihm geschieht nidmlich nicht das, was unter
Zweifel verstanden zu werden pflegt, ein Riitteln an dieser oder jener vermeinten Wahr-
heit, auf welches ein gehoriges Wiederverschwinden des Zweifelns und eine Riickkehr
zu jener Wahrheit erfolgt, so dass am Ende die Sache genommen wird wie vorher. Son-
dern es ist die bewusste Einsicht in die Unwahrheit des erscheinenden Wissens, dem
dasjenige das Reellste ist, was in Wahrheit nur der nicht realisierte Begriff ist.« Vgl.
Hegel, G. W. F. (1989, 72.

# Weitergehende Ausfiihrungen zur dialektischen Methodik in dessen Zentrum offen-
bar sowohl (a) semantisch-pragmatische Differenzen stehen (Hosle (1988), 198-210.)
als auch (b) antinomische Strukturen (T. Kesselring (1984)) finden sich bei Dieter
Wandschneider (1995).

# Pieper (1993) wendet sowohl (a) als auch (b) gegen eine Rekonstruktion der Husserl-
schen Epoché ein, die versucht, den Ubergang von der natiirlichen Einstellung zur phi-
nomenologischen Reduktion verstindlich zu machen. 29.

182

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

sche Motive anzuerkennen, wie dies Husserl zumindest in den Vor-
lesungen zur Ersten Philosophie getan hat, und wie es auch logisch
unumginglich notwendig erscheint, um den Ubergang zur Epoché
verstandlich machen zu konnen, ist dies trotzdem kompatibel mit
der Auffassung, dass in der universellen Anwendung der Epoché eine
radikale Bewusstseinsumkehr stattfindet, die in einer Diskontinuitit
zu der natiirlichen Einstellung besteht. Folgendes Beispiel mag dies
verdeutlichen: So kann man durchaus anerkennen, dass bereits in
mythischen Erzihlungen wie den Homerischen Epen oder in Hesiods
Theogonie rationalisierende Elemente enthalten sind,* obwohl bei-
spielsweise die Formulierung der aristotelischen Syllogismen als ein-
schneidender Bruch mit dem ehemals mythischen Denken betrachtet
werden muss.

Dass nun Husserl die phinomenologische Einstellung mit Hilfe
der Kontrastierung zum natiirlichen Leben deutlich herauszustellen
sucht, in dem bereits ein erkenntniskritisches Motiv in der oben be-
schriebenen Art wirksam ist, bedeutet ebenfalls nicht, dass die Posi-
tion der natiirlichen Einstellung lediglich eine abstrakte Hyposta-
sierung darstellt. Dies wire nur dann zutreffend, wenn Husserl
nachgewiesen werden konnte, dass (i) die Haltung der natiirlichen
Einstellung und das Vorhandensein eines erkenntniskritischen Mo-
tivs sich wechselseitig ausschlieflen oder, dass (ii) er die Generalthesis
prinzipiell falsch bestimmt hat. Dass (i) unzutreffend ist, wurde be-
reits oben eingehend erldutert. Dass Husserl (ii) die Generalthesis
prinzipiell falsch bestimmt hitte, miisste hingegen von seinen Kriti-
kern gesondert nachgewiesen werden.* Allerdings lasst sich positiv
festhalten, dass Husserls Auffassung von der in der natiirlichen Ein-
stellung wirkenden Generalthesis eine hohe Plausibilitit zugespro-
chen werden kann, wenn er diesbeziiglich ausfiihrt:

»Das jeweils Wahrgenommene, klar oder dunkel Vergegenwirtigte, kurz alles
aus der natiirlichen Welt erfahrungsmiflig und vor jedem Denken Bewusste,
trdgt in seiner Gesamtheit und nach allen artikulierten Abgehobenheiten den

4 Vgl. Nestle, Wilhelm (1975): Vom Mythos zum Logos. Stuttgart, 17-18.

# Diesbeziiglich hatten wir uns bereits mit Boehms Interpretation und Kritik der na-
tiirlichen Einstellung auseinandergesetzt, der letztendlich den in (ii) formulierten
Standpunkt behauptet. Allerdings erwies sich seine sprachanalytische Untersuchung
der natiirlichen Einstellung als wenig iiberzeugend und ebenso wie Pieper iibersieht er,
dass die Haltung der natiirlichen Einstellung bereits partielle reflexive Elemente ent-
halten kann.

183

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Charakter >da¢, >vorhandens, ein Charakter, auf den sich wesensmifig griinden
1dBt ein ausdriickliches (pradikatives) mit ihm einiges Existenzurteil.«%

Betrachten wir zur Verdeutlichung dieser These etwas holzschnitt-
artig eine zur Orientierung im Raum notwendige basale Fihigkeit.
So ist es zur erfolgreichen lebensweltlichen Raum-Orientierung er-
forderlich, einerseits zwischen den Relationen relativ statischer Plit-
ze und andererseits beweglichen Objekten zueinander unterscheiden
zu konnen. Das heif3t, dass es ein (relativ) statisches System raumli-
cher Beziehungen bzw. Pldtze gibt und ein eher dynamisches System
selbstbeweglicher oder transportabler Entitdten und dass die Fihig-
keit zur lebensweltlich-raumlichen Orientierung unter anderem da-
rauf angewiesen ist, beide miteinander in Harmonie zu bringen.¥ Ist
es nun entwicklungspsychologisch denkbar, dass Sduglinge und
Kleinkinder diese Fahigkeit erlernen, ohne dass sie zumindest grund-
sitzlich die sie umgebende Welt als daseiend im Husserlschen Sinne
empfinden und dementsprechend handeln? Eine solche Moglichkeit
kann wohl bereits lern- und verhaltenspsychologisch ausgeschlossen
werden. Mag auch die Existenz partieller Gegebenheiten in Zweifel
gezogen werden (ist dieser Gegenstand als bedrohlich einzuschitzen
oder nicht), so wird der Wirklichkeitscharakter der umgebenden Welt
sicherlich nicht universell negiert oder einer Epoché unterzogen.

4 Td/I, §31. S. 53.

¥ Bermtdez fasst diesen Punkt wie folgt zusammen: »Spatial thought depends on a
grasp of the fact that spatial relations between places will stay constant even though
the spatial relations between objects vary, because a significant component of it uses
those constant spatial relations as a means of mapping and keeping track of the changing
spatial relations.« In: José Luis Bermadez (2000), The Paradox of Self-Consciousness
Cambridge, Massachusetts, London. 195. Dass dieser lebensweltlich erschlossene Raum-
begriff nur iiber eine zureichende Spezifizierung des Systems somatischer Propriozep-
tionen zureichend begriindet werden kann, wird von Bermudez ausfiihrlich begriindet
(besonders 131-162). In seinen phinomenologischen Untersuchungen zur Konstitution
betont Husserl den gleichen Gesichtspunkt: »Alles raumliche Sein erscheint notwendig
s0, daf3 es niher oder ferner erscheint, als oben oder unten, als rechts oder links. Das gilt
hinsichtlich aller Punkte der erscheinenden Korperlichkeit, die nun in Relationen zuei-
nander ihre Unterschiede hinsichtlich dieser Nihe dieses Oben und Unten usw. haben
... Der Leib nun hat fiir sein Ich die einzigartige Auszeichnung, daf8 er den Nullpunkt all
dieser Orientierungen in sich trigt«. In: Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen
Phéinomenologie und phianomenologischen Philosophie. Zweites Buch. Phinomenolo-
gische Untersuchungen zur Konstitution. Bd. IV. Hrsg. v. Marly Biemel. Haag. 158.

4 Aufgrund seiner vielfiltigen Untersuchungen im Rahmen der Entwicklungspsycho-
logie unterscheidet Piaget mindestens vier Stufen der Intelligenzentwicklung. Kessel-
ring charakterisiert diesbeziiglich die erste Stufe wie folgt: »Vorschulkinder kénnen

184

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von universeller Epoché und natirlicher Einstellung

Erweist sich so die Methode der Phanomenologie bis zu diesem
Punkt als in sich schliissig und nachvollziehbar, so tritt jetzt zwangs-
ldufig die Frage auf, worin den nach dem Auflerkraftsetzen der Ge-
neralthesis, die positive Leistung der Epoché eigentlich bestehen soll,
oder wie Husserl es selber ausdriickt:

»Was kann denn iibrig bleiben, wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst
mit allem cogitare, ausgeschaltet ist?«*

In formaler Hinsicht bemerkt Husserl diesbeziiglich, dass die Univer-
salitidt der Epoché einer Einschriankung zu unterziehen sei, weil an-
dernfalls kein Wissenschaftsgebiet fiir unmodifizierte Urteile mehr
tibrig bleiben wiirde. Diese Beschrinkung wird jedoch keinesfalls
willkiirlich vollzogen, sondern verbleibt in ihren inhaltlichen Bezug-
nahmen im Rahmen der oben beschriebenen begrifflichen Kom-
ponente (b) der begrifflichen Doppelstruktur, namlich der Inhibie-
rung der Generalthesis selber. Was aufgrund dieser Beschrinkung
gewonnen wird, ist nach Husserl eine neue und bisher nicht als For-
schungsfeld abgegrenzte Seinsregion, in der unter anderem die >rei-
nen Erlebnisse« und das >reine Bewusstsein< zugénglich werden, wo-
bei letzteres auch als transzendentales Bewusstsein bezeichnet
werden kann.® Bezogen auf die methodisch-notwendige positive Er-
schlieflung dieses neuen ontologischen Feldes spricht Husserl auch
von phianomenologischer Reduktion bzw. auch Reduktionen.5' Hus-

noch nicht logisch denken, was mit den Schwierigkeiten zusammenhingt, die sie im
Umgang mit Beziehungen verschiedener Art haben. Im Alter von 3 Jahren sind sie
beispielsweise nicht imstande, zwischen Einzelnem und Allgemeinem, zwischen Indivi-
duum und Art, zwischen Teil und Ganzem oder zwischen Element und Klasse zu unter-
scheiden. So differenzierte eine von Piagets Tochtern mit gut 3 Jahren noch nicht deut-
lich zwischen der Stadt Lausanne und dem Haus ihrer Grofimutter, das in ihren Augen
den ganzen Ort reprisentierte.« Vgl. Thomas Kesselring (19992): Jean Piaget. Miinchen
1999. 117. Da zum Vollzug der universellen Epoché die oben angegebenen formalonto-
logischen Begriffe vorausgesetzt werden (wer zwischen Allgemeinem und Einzelnen
nicht unterscheiden kann, ist auch nicht in der Lage, eine universelle Epoché auszufiih-
ren), ist es ausgeschlossen, dass Kinder in der Lage sein konnten, im Vorschulalter die
Existenz der Welt und ihrer Gegenstidnde universell zu negieren oder zu inhibieren.

9 1d/1, §33, S. 57.

% Vgl. ebenda, 58-59.

51 Vgl. 1d/1, §33, 59. Diese Interpretationsrichtung findet sich auch bei Janssen (1986)
wenn er diesbeziiglich ausfiihrt »... der negativen Enthaltung der »Epoché« in Betreff
alles »Transzendenten« ... entspricht positiv ein Zum-Vorschein-Gelangen von absolu-
ten Selbstgegebenheiten in der phinomenologischen Reduktion. Epoché und Reduktion
sind die beiden zusammengehérigen Seiten der einen methodischen Grundoperation

185

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

serl selber nimmt in dieser Hinsicht keine klare Abgrenzung zwi-
schen der Epoché und dem Reduktionsbegriff vor,*? jedoch ldsst sich
der methodische Ubergang von der Urteilsenthaltung (beziiglich der
Generalthesis) hin zur ErschlieSung des Bewusstseins mit diesen bei-
den Bezeichnungen charakterisieren, wenn dabei deutlich bleibt, dass
es sich um eine kontinuierliche Gesamtleistung handelt.

IV.2 Einige Voriberlegungen zur ErschlieBung des reinen
Bewusstseins: Immanente und transzendente Wahr-
nehmungen

Bevor Husserl die phinomenologische Reduktion in dem von uns
oben bestimmten Sinne in den Ideen [ weiter durchfithrt, um das Feld
und die reinen Strukturen des Bewusstseins phanomenologisch er-
schlielen zu konnen, ist er bestrebt, aufgrund transzendentaler Vor-
betrachtungen iiberhaupt erst die Moglichkeit einer durch die Epoché
abgegrenzten Seinsregion als Forschungsfeld aufzuzeigen.5 Dies be-
deutet jedoch, dass das Bewusstsein und Bewusstseinserlebnisse sel-
ber thematisch werden und somit erste vorlidufige inhaltliche Spezi-
fikationen in das methodische Vorgehen mit einbezogen sind, die
auch ontologische Bestimmungen enthalten. So beginnt Husserl mit
einer Analyse des cogito, den einzelnen Bewusstseinserlebnissen. Be-
wusstsein wird in diesem Zusammenhang als Bewusstsein von etwas

der Phinomenologie.« Vgl. Janssen, Paul (1986): Einleitung. In: Husserl (IP). IX-XLIIL.
Hier XXX.

52 Auf diese Uneinheitlichkeit macht Pieper (1993) meines Erachtens zu Recht auf-
merksam. 32.

5 Dass Husserl nach der Entfaltung der Epoché und dem Hinweis auf das »reine Be-
wusstsein« erneut Voriiberlegungen zur Gesamtthematik des Bewusstseins einschaltet,
ist methodisch sicherlich nicht unbedenklich. Wenn die phinomenologische Reduktion
als selbstbegriindende Methode zur Bewusstseinsforschung etabliert werden soll, dann
kann sie im strengen Sinne von Voriiberlegungen nicht abhingig sein. Zu diesem Punkt
ist deshalb meines Erachtens folgendes zu bemerken: Erstens liegt es nahe, die Voriiber-
legungen eher als didaktischen Einschub zu bewerten, in dem bereits wesentliche
Grundlagen erldutert werden, die auch nach dem Vollzug der phdanomenologischen Re-
duktion aufgewiesen werden konnen, so in der Explikation von Noesis und Noema.
Wenn an manchen Stellen der Eindruck erweckt wird, dass diese Voriiberlegungen kon-
stitutiv fiir die phainomenologische Reduktion seien, dann nur insofern, als diese Vorii-
berlegungen als eidetische Reduktionen zu bewerten sind und von hier aus der Zugang
zum reinen Bewusstsein erkenntnispsychologisch leichter fillt. Wir werden auf den
Zusammenhang dieser beiden Reduktionstypen im Text noch niher eingehen.

186

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

bestimmt, womit er in einem wesentlichen Punkt an Brentanos In-
tentionalitdtsbegriff ankniipft, den wir im zweiten Kapitel niher be-
leuchtet hatten. Zu den Bewusstseinserlebnissen fiihrt er aus, dass sie
sich in ihrem konkreten Zusammenhang ihrem Wesen gemifS im
Erlebnisstrom zusammenschlieflen, und aufgrund einer reflexiven
Blickwendung in ihrer jeweiligen Eigenart betrachtet werden kon-
nen.** Cogitationes sind als Wahrnehmungserlebnisse diesbeziiglich
strikt vom Wahrgenommenen (cogitatum) im Hinblick auf seine ma-
terielle Dinghaftigkeit abgegrenzt, was nicht bedeutet, dass uns zum
Beispiel ein wahrgenommener Tisch nicht selber im Wahrneh-
mungsakt prasentational gegeben wire:

»Nun kann ein Wahrgenommenes selbst sehr wohl Bewusstseinserlebnis sein,
aber es ist evident, dass so etwas wie ein materielles Ding, z.B. dieses im Wahr-
nehmungserlebnis gegebene Papier, prinzipiell kein Erlebnis ist, sondern ein
Sein von total verschiedener Seinsart.«

Obwohl Husserl somit darauf insistiert, dass die res materialis von
prinzipiell anderer Seinsart ist, als ein Bewusstseinserlebnis selbst,
bedeutet dies somit gerade nicht, dass Husserl einen cartesianischen
Reprisentationalismus vertritt. Um dies zu verdeutlichen, soll letz-
terer erneut ins Zentrum der Betrachtung gestellt werden, bevor wir
Husserls abgrenzende Kriterien zwischen materieller Dinghaftigkeit
und Bewusstseinserlebnissen weiter betrachten.

Wie wir zu Beginn des letzten Kapitels erortert hatten, existiert
fiir Descartes keine direkte Wahrnehmung der Auflenwelt, weil die
Sinneswahrnehmungen zunichst mit Hilfe der Nervenfasern, die in
ihren Bewegungen von Descartes als Zeichensystem interpretiert
werden, der res cogitans iibermittelt werden miissen. Auch Brentano
ist in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt noch von die-
sem Gedankengang beeinflusst, wenn er leugnet, dass an der Stelle
eines verletzten Korpergliedes ontologisch tatsdchlich eine Schmerz-
empfindung zu verorten sei. Denn psychische Phinomene sind nach
Brentano eben nur der inneren Wahrnehmung zugénglich,% und was
durch duflere Wahrnehmungen wie Farbe und Tone erfahren wird,
sind blofle Phinomene, denen keine Existenz im strengen Sinne zu-
gesprochen werden kann.5 In welche Schwierigkeiten dieser Repri-

5+ Vgl. Id/1, §35, 62.

55 Ebenda, 62.

% Brentano, Franz (1973), 119-20.
7 Vgl. ebenda, 132.

187

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

sentationsbegriff fiihrt, wurde im letzten Kapitel bei Dennetts Ana-
lyse des von ihm so genanten Cartesianischen Materialismus deut-
lich. Wie er eindrucksvoll demonstriert, lasst sich im Gehirn kein Ort
spezifizieren, wo dem menschlichen Geist die scheinbar reprisentier-
ten Objekte bzw. Gegenstande vermittelt werden. Anstatt den Carte-
sianischen Représentationsbegriff aufzugeben, hilt es Dennett je-
doch fiir notwendig, die Idee eines einheitlichen Bewusstseins und
Selbst in Frage zu stellen, also eine Variante des eliminativen Mate-
rialismus zu vertreten. Dass dieses Vorgehen zu Aporien fiithrt, wur-
de unter anderem auch daran deutlich, dass Dennett reprisentierende
Mechanismen und Reprisentationsinhalte miteinander vermischt
und verwechselt. Dies bedeutet jedoch, dass selbst Dennetts Multi-
ples-Entwurfsmodell des Bewusstseins noch dem Cartesianischen
Materialismus verhaftet bleibt, wenn er davon spricht, dass manche
der im Gehirn zirkulierenden Informationen bewusst werden und
andere nicht. Ein unmittelbares prisentationales Wahrnehmungs-
bewusstsein, zum Beispiel von diesem vor mir liegenden Stein, kann
es unter dieser Voraussetzung selbstverstiandlich nicht geben. Gemaf3
diesem Ansatz ist es nur konsequent, dass Dennett darum bemiiht
ist, den Unterschied zwischen Wahrnehmung und Wahrnehmungs-
urteil zu unterminieren, also einen unmittelbar zuginglichen Wahr-
nehmungsinhalt kategorisch auszuschlieflen versucht.

Bereits in der Beilage zu den Paragraphen 11 und 20 der fiinften
Logischen Untersuchungen setzt sich Husserl kritisch mit der Bild-
und Zeichentheorie der Wahrnehmung auseinander, wobei Husserl
die an der Bildtheorie der Wahrnehmung getibte Kritik ausdriicklich
auch auf entsprechende Zeichentheorien angewendet wissen will.
Wie Bernhard Rang aufgezeigt hat, sind Husserls Ausfiihrungen
zur Zeichentheorie der Wahrnehmung in erster Linie eine Auseinan-
dersetzung mit der Helmholtzschen Sinnesphysiologie.”® Dies ist
insofern fiir unseren Zusammenhang nicht nur von historischem
sondern auch systematischem Interesse, als Helmholtz in seiner
Wahrnehmungstheorie, dhnlich wie Dennett, die Auffassung ver-
tritt, dass eine Wahrnehmung im psychologischen Sinne bereits
vom Denken bzw. dem Verstand beeinflusst ist und somit als Urteil
betrachtet werden muss. Entscheidend ist diesbeziiglich Helmholtz’
Dualismus von Empfindung und Wahrnehmung. Betrachten wir zur

58 Bernhard Rang (1990): Husserls Phinomenologie der materiellen Natur. Frankfurt
am Main. 184-212.

188

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

Veranschaulichung dieser Differenz den Vorgang des Wiedererken-
nens von Korperfarben. Das Wiedererkennen konstanter Farbgebun-
gen an Korpern geschieht nach Helmholtz so, dass die durch das Au-
ge transferierten Lichtempfindungen der bewussten Wahrnehmung
als Zeichen fiir duflere Dinge und Vorginge dienen, deren Deutung
von einem Lernprozess abhingig ist.>® Eine Isomorphie zwischen der
physikalisch gedeuteten Empfindung und der darauf basierenden
Wahrnehmung soll aus folgendem Grund nicht gegeben sein:

»[da] wir auf unserer Sinnesempfindungen nur so leicht und genau aufmerk-
sam werden, als wir sie fiir die Erkenntnis dusserer Objekte verwerthen kénnen,
dass wir dagegen von allen denjenigen Theilen der Sinnesempfindung zu abs-
trahieren gewohnt sind, welche keine Bedeutung fiir dussere Objekte haben.«®

Der bewussten Wahrnehmung ist somit nach Helmholtz die Sinnes-
empfindung aufgrund reiner unbewusst ablaufender Kausalitits-
mechanismen vorgeordnet.

Husserl sieht nun den grundlegenden Irrtum der Bild- bzw. Zei-
chentheorie der Wahrnehmung darin begriindet, dass von dessen
Vertretern das Ding x in einem »Drauflen« in seiner Dinghaftigkeit
selbst gesetzt wird, wohingegen im Bewusstsein ein Stellvertreter
(Reprisentant), nimlich in diesem Fall ein Bild von x, vorhanden sein
soll. Was jedoch bei dieser Setzung iibersehen wird, ist, dass die Bild-
haftigkeit des Bildes nicht einfach als innerer Charakter eines Objek-
tes angesehen werden kann, sondern erst aufgrund einer besonderen
Apperzeptionsweise eines erkennenden Subjekts ein Bild als Bild
iiberhaupt erkannt wird. Bei der Verwendungsform eines Objekts
als bildhafter Stellvertreter eines anderen Objekts ergibt sich jedoch
ein notwendiger Verweisungscharakter, den Husserl folgendermaflen

beschreibt:

»Die reflektive und beziehende Rede, welche Bildobjekt und Bildsujet einander
gegeniibersetzt, weist aber nicht auf zweierlei erscheinende Objekte in dem
imaginativen Akte selbst hin, sondern auf mogliche und in neuen Akten sich
vollziehende Erkenntniszusammenhinge, in welchen die bildliche Intention
sich erfiillen und somit die Synthesis zwischen Bild und vergegenwirtigter Sa-
che sich realisieren wiirde.«5!

5 Vgl. ebenda, 187.
% Helmholtz, Hermann von (1867): Handbuch der Physiologischen Optik. Leibzig 431.
6 LUII/1,V, §21,422-423.

189

- am 16.01,2028, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Fiir die Bild- und Zeichentheorie der Wahrnehmung bedeutet dies,
dass fiir ein Bewusstsein, das per definitionem nur iiber Bilder oder
Zeichen der Wirklichkeit verfiigt, aber nicht iiber einen direkten Zu-
gang zur Wirklichkeit selbst, die behauptete Ahnlichkeits- bzw. se-
mantische Informationsrelation zwischen Reprisentat, also dem
mentalen Abbildungsergebnis, und Reprisentandum, dem abzubil-
denden Gegenstand, grundsatzlich ungeklart bleiben muss.®

Daraus lasst sich bezogen auf den Kontext dieser Arbeit auch die
Schlussfolgerung ziehen, dass die Setzung unbewusster Empfindun-
gen wie bei Helmholtz oder die Annahme von im Gehirn zirkulieren-
den, editorisch permanent aufgearbeiteten Reprisentationen der Au-
Benwelt wie bei Dennett, von denen einige bewusst werden und
andere nicht, zu Aporien fithren muss. Denn die jeweils angenom-
menen physischen Zustinde und Kausalmechanismen, die in menta-
len Reprisentationen terminieren sollen, sind nach dieser Auffassung
ebenfalls nur aufgrund entsprechender Reprisentate zuginglich.
Auch fiir die letzteren gilt somit, dass sie eine Ahnlichkeitsrelation
zum Reprisentandum (physisches Objekt, Sinnesreize, Gehirn-
mechanismen etc.) behaupten miissen, die sie selber nicht mehr er-
weisen konnen. Tatséchlich wird jedoch in den entsprechenden Theo-
rien die Existenz der AufSenwelt einfach faktisch gesetzt, in scharfer
Abgrenzung zu den Reprasentaten des Bewusstseins, was gemafS der
eigenen Primissen ein inkonsequenter Gedankengang ist, weil samt-
liche Erkenntnisse der positiven Wissenschaften ebenfalls Ergebnisse
mannigfaltiger Bewusstseinsprozesse darstellen.¢

62 Zur angenommenen Ahnlichkeitsrelation zwischen Bild und Sache heift es diesbe-
ziiglich bei Husserl: »Aber fiir das Bewusstsein, das vorausgesetztermafSen nur das Bild
hat, ist dieses Faktum schlechterdings nichts; es kann also nicht dazu dienen, das Wesen
der vorstellenden, niher der abbildlichen Beziehung auf das ihr duferliche Objekt (das
Bildsujet) zu kldren«. LU II/1, V, §21, 422.

6 Besonders deutlich wird die oben beschriebene Aporie fiir die Kognitionswissenschaf-
ten bei Metzinger, der die Frage stellt, wie die internen Strukturen eines physischen
Systems es ermdglichen, mit Hilfe von Informationsverarbeitung und mentaler Repri-
sentation Wissen iiber sich selbst und die Welt zu erlangen. Fiir das von ihm favorisierte
mentale Modell zur Klirung dieser Frage gilt: »Sie reprisentieren ihre Gegenstinde
durch Isomorphismen zweiter oder hoherer Ordnung. Das soll heiflen, dass das Repra-
sentat einen Teil der relationalen Struktur des Reprasentandums durch seine eigene
relationale Struktur intern noch einmal darstellt. Also besitzen mentale Modelle keine
Wahrheitswerte oder Referenzobjekte, sie erzeugen ein nichtdiskursives Wissen durch
Ahnlichkeit.« Vgl. Metzinger, Thomas (1994): Schimpansen, Spiegelbilder, Selbst-
modelle und Subjekte. In: Kramer. 41-70. Hier 46. Da unserer Wissen von der Welt
und uns selbst geméf dieser Theorie nur im Sinne der oben beschrieben héherstufigen

190

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

Wie Husserl in dem obigen Zitat zudem verdeutlicht, setzt die
Rede vom Bild- bzw. Zeichencharakter der Wahrnehmung voraus,
dass zumindest prinzipiell die durch das Bild oder Zeichen reprisen-
tierte Sache in der Wahrnehmung prasentational zugdnglich sein
muss, sich also die imaginativen oder signifikativen Intentionenen®*
im Zugang zur vergegenwirtigten Sache selbst erfiillen kénnen.
Leugnet man die Moglichkeit einer solchen Selbstvergegenwirti-
gung des materiellen Gegenstandes, dann fiihrt dies zu weiteren Wi-
derspriichen mit dem Bild- bzw. Signifikatbegriff:

»Setzt darnach die Auffassung als Bild schon ein dem Bewusstsein intentional
gegebenes Objekt voraus, so wiirde es offenbar auf einen unendlichen Regref3
fithren, dieses selbst immer wieder durch ein Bild konstituiert sein zu lassen,
also hinsichtlich einer schlichten Wahrnehmung ernstlich von einem ihr ein-
wohnenden >Wahrnehmungsbild« zu sprechen >mittels< dessen sie sich auf die
>Sache selbst< beziehe.«®

Wie Rang betont hat, erwidhnt Husserl in seiner ersten Kritik am
Bild- und Zeichenbegriff zwar die prisentationale Selbstgebebenheit
des Gegenstandes in der Wahrnehmung als notwendige Bedingung
fiir ein Bild- und Zeichenbewusstsein, ohne jedoch die Zeichentheo-
rie in einer deskriptiven Analyse des Wahrnehmungsbewusstseins

Reprisentationen moglich ist, kommt es unmittelbar zu einem Selbstwiderspruch, weil
Wahrheitswerte und Referenzobjekte zumindest ontologisch einem solchen System
nicht zugénglich sind. Weil jedoch das Wissen auch von dieser kognitionswissenschaft-
lichen Theorie ein Ergebnis héherstufiger Reprisentationen eines mentalen Modells ist,
entspricht diesem Modell selber eben auch kein positiver Wahrheitswert bzw. ein ein-
deutiges Referenzobjekt. Erneut erweist sich somit auch bei dieser Theorie die Giiltig-
keit der von Husserl vorgebrachten Kritik gegen ein universelles Abbildungs- bzw. zei-
chentheoretisches Modell des Bewusstseins.

¢ Wie Husserl selber ausfiihrt, versteht er unter signifikativen oder signitiven Akten
den Akt der Bedeutungsintention bzw. des Bedeutens oder des bedeutenden Aktes. Zur
Erfiillung eines solchen Aktes kommt es dann, wenn es zur Deckung eines signitiven mit
einem intuitiven Akt kommt, sich also eine bestimmte Bedeutungsintention in einer
Anschauung erfiillt. So heifst es bei Husserl: »Es ist eine primitive phdanomenologische
Tatsache, dafy Akte der Signifikation ... und Intuition in dieses eigenartige Verhaltnis
treten konnen. Und wo sie es tun, wo gegebenenfalls ein Akt der Bedeutungsintention
sich in einer Anschauung erfiillt, da sagen wir auch, es werde >der Gegenstand der An-
schauung durch seinen Begriff erkannt< oder es >finde der betreffende Name auf den
erscheinenden Gegenstand seine Anwendung.< Husserl, Edmund (1993¢): Logische Un-
tersuchungen. Zweiter Band. Elemente einer phinomenologischen Aufklirung der Er-
kenntnis. I1. Teil. Tiibingen. 33-34.

6 LUII/1, V, §21. 423.

191

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

zu fundieren.® Im 14. Paragraphen der Sechsten Logischen Unter-
suchung nimmt Husserl hingegen nicht nur letzteres vor, sondern
analysiert auch das Zeichenbewusstsein als konstitutives Element des
Wahrnehmungsbewusstseins. Um letzteres im Hinblick auf die res
materialis genauer analysieren zu konnen, spricht Husserl auch von
der Abschattung des Gegenstandes, ein Begriff, der fiir Husserls
Theorie der Dingwahrnehmung von iiberragender Bedeutung ist. In
den Logischen Untersuchungen verdeutlicht Husserl diesen Ge-
sichtspunkt an dem Beispiel einer roten Kugel, die zwar in ihren ho-
mogenen Firbungen wahrgenommen wird, sich aber in der »subjek-
tiven Farbempfindung« abschatten wiirde.&’ Dieser Punkt bezieht
sich auf die Tatsache, dass Farbqualia an Gegenstinden unter natiirli-
chen Umstanden niemals als sinnliche Fiillen des Raums alleine auf-
treten, sondern unter jeweils verschiedenen Beleuchtungsbedingun-
gen, also im Verhiltnis zu Licht und Schatten. Diesbeziiglich ist es
jedoch gerade ein phdnomenologisch bedeutsames Faktum, dass, trotz
der permanent schwankenden Beleuchtungsumstinde am Tage, die
wahrgenommenen Gegenstiande mit ihren Farbeigenschaften ziem-
lich konstant bleiben.é® Husserl ist nun gerade anders als beispiels-
weise Locke, von dem urspriinglich das obige Kugelbeispiel stammt, ¢
nicht der Auffassung, dass bei der oben beschriebenen Wahrneh-
mung in erster Linie die Abschattungsmannigfaltigkeit der Kugel
wahrgenommen wird, sondern eben die Eigenfarbe der Kugel selbst,

% Vgl. Rang (1995), 204-205.

7 Vgl. LUII/1V, §2, S. 349.

¢ Wie Evan Thompson zeigt, spricht bereits diese Tatsache gegen den naturalistischen
Versuch, die Eigenfarbe von Gegenstinden mit den jeweiligen Wellenldngen des Lichts
zu identifizieren, dass diese Objekte reflektieren bzw. emittieren. So fiihrt er in der
Auseinandersetzung mit eben dieser Behauptung Armstrongs aus: »Nonetheless, care
must be taken in interpreting his claim that >the colour of a surface is determined by the
... actual nature of the lightwaves currently emitted at the surface«. If the claim here is
that perceived colour is determined by locally reflected lightwaves, then the claim is
false. As we saw ..., particularly in our discussion of global computation and lightness,
the composition of the light from an area in a scene does not specify the perceived colour
of the area. Contrary to the received Newtonian view, there is no one-to-one corres-
pondence between perceived colour and the spectral distribution of light ... Moreover,
that perceived colour is approximately constant indicates the falsitiy of the claim that
the perceived colour of a surface continually changes in the illumination« In: Thompson,
Evan (1995): Colour Vision. A Study in Cognitive Science and the Philosophy of Per-
ception. London, New York 112.

® Vgl. Locke, John (1981), II, IX, Abschnitt 8. 162-163.

192

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

namlich das »objektiv als gleichmaflig gesehene [...] Rot«.” Dabei
gilt sowohl fiir die Eigenfarbe, wie auch alle anderen Eigenschaften
des Objekts, als auch fiir den Gegenstand selber, dass die Modi der
Abschattungsmannigfaltigkeit alles andere als beliebig sind:

»In Wesensnotwendigkeit gehort zu einem System »allseitigen«, kontinuierlich
einheitlich sich in sich selbst bestitigenden Erfahrungsbewusstsein vom selben
Ding ein vielfiltiges System kontinuierlichen Erscheinungs- und Abschat-
tungsmannigfaltigkeiten, in denen die Wahrnehmung mit dem Charakter der
leibhaften Selbstgegebenheit fallenden gegenstindlichen Momente sich in be-
stimmten Kontinuititen darstellen bzw. abschatten«.”

Erst in diesem systematischen Verhiltnis von Umstinden und kau-
salen Bedingungsgefiigen, die Husserl hier als System von Ab-
schattungsmannigfaltigkeiten charakterisiert, ist ein einheitliches
Erfahrungsbewusstsein des abgeschatteten Dinges und seiner Eigen-
schaften moglich.? Fiir die Selbstgebung der materiellen Dinghaftig-
keit in der dufleren Wahrnehmung (Extereozeption) sind diese Fest-
stellungen von grofler Bedeutung, wie Husserl in §14 der Sechsten
Logischen Untersuchung ausfiihrt, da der jeweilige Gegenstand nie-
mals vollstindig so gegeben ist, wie er selber als abgeschatteter ist.
Der Begriff der Abschattung, der sich fiir Husserl auf die gesamte
Erscheinungsweise des Gegenstandes bezieht, beinhaltet eben auch,
dass das materielle Objekt (Festkorper) nicht von allen Seiten gleich-
zeitig wahrgenommen werden kann, dass perspektivische Verzerrun-
gen auftreten usw. Diesbeziiglich kann Husserl nun umgekehrt das
Zeichenbewusstsein auch als wesentliches Moment der »dufleren«
bzw. transzendenten Wahrnehmung bestimmen, wenn er ausfiihrt:

»... die Bestandstiicke der unsichtigen Riickseite, des Innern usw. sind zwar in
mehr oder minder bestimmter Weise mitgemeint, sie sind durch das primér
Erscheinende symbolisch angedeutet, aber selbst fallen sie gar nicht in den an-
schaulichen (perzeptiven oder imaginativen) Gehalt der Wahrnehmung.«”

70 LUTI/1,V §, 2. 349.

71 1d/1, 74-75.

72 In den Ideen II fithrt Husserl diesbeziiglich aus: »Das Ding sieht bei wechselnder
Beleuchtung, also mit Beziehung auf ein anderes Leuchtendes immer wieder anders aus,
und das nicht beliebig sondern bestimmt. Es bestehen hier offenbar funktionelle Zu-
sammenhinge, welche die schematischen Modifikationen auf der einen Seite zu solchen
auf der anderen in Beziehung setzen.« In: Hua IV, §15, 41.

% LUI1/2, §14, VI, 56.

193

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Der signitive Akt im Wahrnehmungsbewusstsein verweist somit auf
Inhalte, die in der aktualen Wahrnehmung gar nicht vorhanden sind,
wie beispielsweise die Riickseite des Hauses, die zwar mitgemeint ist,
wenn iber das gesamte Haus gesprochen wird (zum Beispiel bei
einem Kaufvertragsabschluss), aber fiir S prisentational lediglich
ein Teil der Vorderfront des Hauses selbstgegeben ist.7* Um Missver-
stindnissen vorzubeugen, sei an dieser Stelle noch einmal ausdriick-
lich darauf verwiesen, dass bei Husserl mit dem Begriff des Zeichen-
bewusstseins primir der Akt des Bedeutens bzw. das noematische
Korrelat gemeint ist, das ohne aktuale Deckungseinheit mit dem in-
tuitiven Wahrnehmungsinhalt eine Bedeutungsintention (leere
symbolische Vorstellung) bleibt. Husserl insistiert darauf, dass es ge-
rade nicht der sprachliche Ausdruck ist, bzw. ein rein syntaktisches
Zeichen, auf den der signitive Akt reduziert oder zuriickgefiihrt wer-
den konne. Gerade die Leistung der Identifizierung eines Gegenstan-
des verdeutlicht, dass es nicht der blofle Name oder ein rein syntak-
tisches Zeichen sein kann, was im Akt des Wiedererkennens oder
einer erstmaligen Identifizierung die Zuordnung ermdoglicht. Viel-
mehr ist die Deckungsgleichheit der intendierten Bedeutung mit der
Anschauung notwendig, die auch dem Namen erst seine Bedeutung
verleiht.”” Im Hinblick auf die Aktseite ergibt dies auch die Unter-
scheidung zwischen bedeutungsverleihenden und bedeutungserfiil-
lenden Akten, wobei diese, wie ausgefiihrt, in der Wahrnehmung
fundiert sind.

In den Ideen I fasst Husserl seine Uberlegungen zur Dingwahr-
nehmung dann so zusammen, dass diese sich in Wesensnotwendig-
keit durch eine Form der Inadiquatheit auszeichnet, eine Auffassung,
die sich bereits in den Ausfithrungen iiber die Abschattungsmannig-

7+ Bernet (1996) hat gegen diese Formulierung der signitiven Wahrnehmungsbewusst-
seins unter anderem geltend gemacht, dass die uneigentliche Erscheinung der blof8 mit-
gemeinten Dingaspekte nicht als zeichenhafte Reprisentation zu bestimmen sei, weil (a)
Empfindungen keine Zeichen im Sinne physischer Objekte sind und (b) nicht wie
sprachliche Zeichen als konventionelle Stellvertreter des Wahrnehmungsgegenstandes
fungieren. In: Bernet (1996), 112-113. Diese Gesichtspunkte sind sicherlich korrekt,
und miissen im Zusammenhang mit Husserls Ausfiihrungen zum signitiven Wahrneh-
mungsbewusstsein beriicksichtigt werden, um Missverstindnisse zu vermeiden.

75 So heif3t es zusammenfassend bei Husserl: »Fiirs zweite ist evident, dass es im Pro-
zef3 der Erfiillung die Bedeutungsintention des Ausdrucks ist, die sich erfiillt« und
dabei mit der Anschauung zur >Deckung« kommt, und dass somit die Erkenntnis als
das Ergebnis des Deckungsprozesses diese Deckungseinheit selbst ist.« Vgl. LU/ 11/2.
VI, §9, 37-38.

194

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

faltigkeit und Selbstgegebenheit der res materialis andeutet. So heif3t
es diesbeziiglich:

»Ein Ding ist notwendig in blolen >Erscheinungsweisen< gegeben, notwendig
ist dabei ein Kern von >wirklich Dargestelltem< auffassungsmif3ig umgeben von
einem Horizont uneigentlicher sMitgegebenheitc und mehr oder minder vager
Unbestimmtheit.«76

Obwohl Husserl darauf insistiert, dass auch in der dufleren Wahrneh-
mung ein Kerngehalt dinglicher Gegebenheit prisentational direkt
zuginglich ist, so gilt doch fiir die Korrelation von Ding und Ding-
wahrnehmung, dass das erstere in seiner raumlichen Grundstruktur
kein immanenter Bestandteil des Bewusstseins ist und ein Gegen-
stand (Festkorper) nur in einer prinzipiell unabschliefSbaren Abschat-
tungsmannigfaltigkeit eine Vergegenwirtigung erfahren kann. Aber
bedeutet dies nicht, dass die Unterscheidung zwischen immanenter
(reeller) und transzendenter Wahrnehmung zu einem Kantischen
Ding-an-sich fiihrt, das fiir das erkennende Bewusstsein prinzipiell
unzuginglich sein miisste? Dass der Gegenstand keine absolute
Transzendenz aufSerhalb des Bewusstseins behaupten kann, ergibt
sich bereits aus der Uberlegung, dass die Region materieller Dinghaf-
tigkeit in einem solchen Fall iiberhaupt nicht erkennbar wire.”” Auch
der materielle Gegenstand muss dem Bewusstsein gegeben sein, aber
er ist dies nach Husserl, wie ausgefiihrt, lediglich als intentionale
Einheit mannigfaltiger Abschattungen. Darunter lassen sich nun aus
der Perspektive der Bewusstseinsakte die Empfindungsdaten verste-
hen, die sich zu Empfindungsfeldern zusammenschlieflen.”

76 Vgl. Id/1, §44, 80.

77 Hartmut Tietjen fasst dies folgendermaflen zusammen: »Der Gegenstand transzen-
diert das Bewusstsein als reelles. Aber diese Transzendenz ist nicht die des naiv-natiir-
lichen Denkens. Der Gegenstand kann keine Transzendenz >aufSerhalb« des Bewusstseins
sein; denn dann wiirde er gar nicht bewusst, nicht fiir jemanden sein ...« Vgl. Tietjen,
Hartmut (1980): Fichte und Husserl. Letztbegriindung; Subjektivitit und praktische
Vernunft im transzendentalen Idealismus. Frankfurt am Main. 214.

78 Bereits der Ausdruck >Empfindungsfeld« verdeutlicht, dass fiir Husserl die Sinnes-
daten jeweils in bestimmten, gesetzlich geregelten Verbindungen und Assoziationen
auftreten und somit ein »Empfindungsatomismus« bei Husserl ausgeschlossen er-
scheint. Vgl. Lee, Enyo (2002): Leib-Seele-Probleme im Rahmen der Phinomenologie
ausgehend von Edmund Husserl. Wiirzburg. 63-83. Ob und in welcher Hinsicht es sich
beim spiten Husserl hierbei um vorintentionale Empfindungskomplexe handelt, die
sich auf8erhalb der Wahrnehmung befinden, ist in der Literatur umstritten. Vgl. Bernet
(1996) 125. Dies wird im nichsten Kapitel im Hinblick auf gestaltpsychologische Uber-
legungen noch zu iiberpriifen sein. Trifft diese Annahme jedoch tatsichlich zu, dann

195

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

»... die ferner ... in der konkreten Einheit der Wahrnehmung durch »Auffas-
sungen« beseelt sind, und in dieser Beseelung die »darstellende Funktion«
iiben, bzw. in eins mit ihr ausmachen, was wir »Erscheinen von< Farbe, Gestalt
usw. nennen.«”

Was zeichnet nun gegeniiber den transzendenten Perzeptionen die
immanenten Wahrnehmungen aus? Dazu fithrt Husserl aus:

»Unter immanent gerichteten Akten, allgemeiner gefasst unter immanent be-
zogenen intentionalen Erlebnissen verstehen wir solche, zu deren Wesen es
gehort, dass ihre intentionale Gegenstinde, wenn sie iiberhaupt existieren, zu
demselben Erlebnisstrom gehiren, wie sie selbst. Das trifft also z. B. tiberall zu,
wo ein Akt auf einen Akt (eine cogitatio auf eine cogitatio) desselben Ich bezo-
gen ist, oder ebenso ein Akt auf ein sinnliches Gefiihlsdatum desselben Ich usw.
Das Bewusstsein und sein Objekt bilden eine individuelle rein durch Erlebnisse
hergestellte Einheit.8

Die immanente Wahrnehmung zeichnet sich somit gerade dadurch
aus, dass die Perzeptionen und das Perzipierte eine Einheit bilden,
weil beides Erlebnisse sind, die zum selben Erlebnisstrom gehoren.
Dies bezeichnet Husserl auch als reelle Beschlossenheit der imma-
nent zuginglichen Wahrnehmungen, was seiner Auffassung nach
folgende Distinktion rechtfertigt:

wire dies wohl zumindest ein partieller Riickgang zum Dualismus von Empfindung und
Wahrnehmung im Helmholtzschen Sinne. Einer solchen Auffassung ist mit Merleau-
Ponty jedoch entgegenzuhalten: » Aber Empfindung und Bilder, die angeblich Anfang
und Ende aller Erkenntnis sind, treten in Wahrheit je schon in einem Sinnhorizont auf,
die Bedeutsamkeit des Wahrgenommen, anstatt aus Assoziationen resultieren, liegt in
Wahrheit jeder Assoziation schon zugrunde, handle es sich um die Synopsis einer gegen-
wirtigen Gestalt oder um die Erinnerung einstiger Erfahrungen.« Vgl. Maurice Mer-
leau-Ponty (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin. 35. Selbst wenn man
mit Husserl annimmt, dass es eine im Gegenwartsbewusstsein passiv auftretende Syn-
thesis gibt, bedeutet dies noch nicht (a), dass eine solche Synthesis ohne bewusste Wahr-
nehmung stattfinden kann, noch (b) dass hoherstufige Gegenstandskonstitutionen und
Denkleistungen sich ausschliefSlich durch die sinnlichen Erfahrungen fundieren und auf
sie zuriickfiihren lassen, was Husserl auch in Erfahrung und Urteil gar nicht behauptet
hat. Einen Baum als Baum zu erkennen, erfordert die Bildung entsprechender Begriffe,
um ihn von seiner sich fiir das Bewusstsein stindig verdndernden Umgebung abzugren-
zen. Vgl. Husserl Edmund: (1972): Erfahrung und Urteil. Hamburg. 111, 1, 383. Dabei ist
es auch denkbar, dass umgekehrt manche Spielarten der passiven Synthesis auf ur-
spriinglich aktiven synthetischen Denkleistungen basieren, die (i) entweder vorbewusst
oder (ii) zu einem friiheren Zeitpunkt den Bedeutungshorizont konstituiert haben, in
denen die scheinbar rein passiven assoziierten Sinnesdaten sich zusammenschlielen.

79 1d/1: §41, 75.

80 Ebenda, §38, 68.

196

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

»So heildt das Ding selbst und schlechthin transzendent. Darin bekundet sich
eben die prinzipielle Unterschiedenheit der Seinsweisen, die kardinalste, die es
iiberhaupt gibt, die zwischen Bewusstsein und Realitdit.«3!

Mit dieser Distinktion deutet sich bereits an, dass die reelle Beschlos-
senheit der eigenen Bewusstseinsleistungen von der Realitit der
Dingwelt so strikt differenziert wird, dass die erste Seinsweise noch
nicht einmal als eine Spezialform der letzteren angesehen werden
kann. Terminologisch grenzt Husserl dann beide Seinsarten so von-
einander ab, dass dem transzendenten Gegenstand ein »blof3 phino-
menales Sein« zugesprochen wird, im Gegensatz zum absoluten Sein
der immanent gegebenen Prasentate.®?

Doch woraus schliefSt Husserl, dass den reinen Bewusstseinsper-
zeptionen mit Recht das Pridikat »absolut« zugesprochen werden
kann? In der Auseinandersetzung mit Dennetts eliminativ-materia-
listischer Bewusstseinstheorie bestand ein wesentlicher Gesichts-
punkt in der kontrovers diskutierten Frage, ob es moglich sei, Be-
wusstseinserlebnisse als blofse Erscheinungen zu behandeln, deren
Realitidtsgehalt man beispielweise im Hinblick auf bestimmte Ergeb-
nisse der experimentellen Psychologie auch bezweifeln konne. Searle
duflert diesbeziiglich, wie ausgefiihrt, die These, dass die kategoriale
Unterscheidung von Erscheinung und Realitit in Bezug auf die Exis-
tenz von Bewusstseinstatsachen nicht zum tragen kidme, weil die Be-
wusstseinerscheinung mit ihrem Realitatsgehalt, anders als bei ande-
ren Erscheinungen, kongruent sei.®® Diese Auffassung konnte
indirekt bestitigt werden, aufgrund der Analyse von Dennetts Theo-
rie des »Selbst als narratives Konstrukt«, wo aufzeigt wurde, dass
Dennetts Auffassung (Bewusstsein und Selbst sind reine Abstraktio-
nen ohne Realititsgehalt) zu einer reduction ad absurdum fiihrt, in
dem Sinne, dass, wenn alle Bewusstseinserlebnisse lediglich einen
fiktionalen Status haben, dies auch fiir alle weiteren Entitdten der
Welt gilt, weil auch diese immer nur als Ergebnisse bzw. Produkte
von Bewusstseinsprozessen gegeben sind, was besonders auch Hus-
serls Uberlegungen zu Bewusstseinsakten und deren Korrelationen
(cogitatio-cogitatum) verdeutlichen. Allerdings folgt aus diesen Aus-
fithrungen noch keinesfalls die Notwendigkeit, dass man Bewusst-
seinsakten oder intentionalen Erlebnissen den Status des » Absolu-

81 Ebenda, §42, 77.
8 Vgl. ebenda, §44, 80.
8 Searle, John: (1992), 121-122.

197

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

ten« zusprechen muss, sondern es bedarf mindestens eines Zusatz-
argumentes, um den Sprung von der Realitit des Bewusstseins und
dessen Eigenschaften hin zu dessen Absolutheit zu rechtfertigen. Fol-
gende Aussage scheint Husserl in den Ideen [ als die bendtigte Fun-
dierung seines transzendentalen Idealismus anzusehen:

»Ein Gefiihlserlebnis schattet sich nicht ab. Blicke ich darauf hin, so habe ich ein
Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so darstellen konnten. Den-
kend kann ich Wahres und Falsches dariiber denken, aber das, was im schauen-
den Blick dasteht, ist absolut da mit seinen Qualitdten seiner Intensitit usw.«534

Nun ist es doch einigermaflen erstaunlich, dass Husserl einem Ge-
fithlserlebnis, das als reelles Bewusstseinselement der Zeit unterliegt
(Protention und Retention in der Husserlschen Terminologie, worauf
wir im néchsten Kapitel noch dezidiert eingehen werden), das Pradi-
kat >absolut< zuspricht, obwohl der Zeit unterliegende Entititen tra-
ditionell diese Zuschreibung eben gerade nicht erhalten haben und
das mit gutem Grund, wenn man bedenkt, dass auch ein zeitlich ver-
laufender Prozess nach einem Grund oder einer Ursache eben seiner
Zeitigung verlangt, und hierin ein Element des Uber- bzw. AufSer-
zeitlichen verstanden wurde.%

Um jedoch zu verstehen, wie Husserl zur Bestimmung des Ge-
fithlserlebnisses bzw. aller Erlebnisse als >Absoluta< kommt, ist die
folgende, bereits in der Auseinandersetzung mit Dennett zitierte Pas-
sage aus den Ideen I zur immanenten Wahrnehmung entscheidend:

»Jede immanente Wahrnehmung verbiirgt notwendig die Existenz ihres Gegen-
standes. Richtet sich das reflektierende Erfassen auf mein Erlebnis, so habe ich
ein absolutes Selbst erfasst, dessen Dasein prinzipiell nicht negierbar ist, d. h.
die Einsicht, dass es nicht sei, ist prinzipiell unméoglich. «#

Offenbar folgert Husserl (i) aus der abschattungsfrei gegebenen im-
manenten Wahrnehmung, also deren epistemisch absoluten (voll-
kommenen) Gegebenheit im Bewusstsein, dass (ii) ihr Sein auch on-
tologisch als ein Absolutes aufzufassen ist. Dass es sich bei dieser

8 1d/I, §44, 81.

8 Fiir Leibniz ergibt sich beispielsweise dieser Gedanke aus dem Vorrang der Essenzen
vor deren moglicher Existenz, die auch den Menschen (wie jede Entitit) in seinen At-
tributen und Eigenschaften im Geiste Gottes vor der Erschaffung der Welt bestimmen.
Zeitliche Phanomene (die Zeit selber hat nach Leibniz gerade keine absolute Realitit)
folgen somit nur aus den inneren, also essentiellen Bestimmungen der Dinge. Vgl. Mi-
chael-Thomas Liske, (1993), 55-61.

5 1d/1, §46, 85.

198

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

Spezifizierung der immanenten Wahrnehmung um ein wichtiges
epistemisches Prinzip handelt, mit dem der Unterschied zwischen
Wahrnehmungsinhalt und Wahrnehmungsurteil (basierend auf dem
ersteren) verdeutlicht werden kann, wurde im letzten Kapitel eben-
falls behandelt. Doch selbst wenn man die besondere epistemische
Relation der immanenten Perzepte zum urteilenden Subjekt akzep-
tiert, was noch ausfiihrlich zu untersuchen sein wird, folgt daraus
eben noch nicht, wie Roman Ingarden mit Recht betont hat, dass die
besondere epistemische Relation zu dem Schluss berechtigt, dass es
sich bei den beiden Wahrnehmungstypen auch um differente ontolo-
gische Existenzmodi der wahrgenommenen Gegenstinde im Sinne
von >absolut< und >real< handelt.#” Zwar kann Husserl mit Recht gel-
tend machen, dass (a) die mit Hilfe der Sinnesorgane wahrgenom-
menen dufleren Gegenstinde niemals vollstindig gegeben sind
(Abschattungsreihen), und dass (b) alle realen Dingeinheiten ein
sinngebendes Bewusstsein voraussetzen;® aber all diese Differenzie-
rungen sind offenbar Ergebnisse von Denkprozessen und Begriffs-
applikationen, mit deren Hilfe wir sowohl die Gegenstinde der Au-
enwelt als auch das Wesen des Bewusstseins bestimmen. Auch das
Bewusstsein und seine Erlebnisse setzen somit logische Kategorien,
wie beispielsweise Husserls Ausfiihrungen zum Teil und zum Gan-
zen usw., voraus. Dass solche Kategorien und Urteile nur dem den-

8 So fiihrt Ingarden diesbeziiglich aus: »And, in consequence of this, Husserl, quite
justly, writes in the title of sect. 46 of Ideas I: Zweifellosigkeit der immanenten, Zwei-
felhaftigkeit der transzendenten Wahrnehmung.« ... This proposition in itself does not
entail, however, any essential difference in the very mode of existence of what is given
in these perceptions.« Vgl. Roman Ingarden (1975): On the Motives which led Husserl
to Transcendental Idealism. Translated from the Polish by Arnér Hannibalsson Ph. D.
Den Haag. 47.

8 Vgl. Husserl, Edmund, 1d/I, §55, 106. Es ist im Hinblick auf diesen Paragraphen
irritierend, wenn Husserl dort ausfiihrt, dass eine absolute Realitit genau so zu betrach-
ten sei wie ein rundes Viereck. Fiir Husserl folgt dies quasi definitorisch, weil seiner
Auffassung nach nur raumlichen Entititen das Pridikat >real< zukommen kann. Aber
verbergen sich hinter dieser Position nicht letztendlich Rudimente eines empiristisch
orientierten Positivismus? Warum sollen reine Wesensbegriffe und Bewusstseinsleis-
tungen nicht ebenfalls den Status realer Entititen haben, auch wenn sie in anderen
Komponenten disjunkt sind und daher unterschiedlichen regionalontologischen Berei-
chen zugerechnet werden miissen? Meines Erachtens fehlt in Husserls Philosophie eine
systematische Rechtfertigung des Realititsbegriffs, was eine erstaunliche Parallele zu
der doch sonst so unterschiedlichen Philosophie von Dennett beinhaltet. Vgl. diesbeziig-
lich Dennetts Ausfiihrungen zum Realititsbegriff im Hinblick auf Konkreta versus Abs-
trakta im II. Kapitel dieser Arbeit.

199

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

kenden Bewusstsein gegeben sind, bedeutet diesbeziiglich nicht, dass
sie lediglich subjektiv gelten oder sich in ihrem Sinn fiir das jeweils
denkende Subjekt erschiépfen.®? Dass das Denken und die dadurch
gewonnenen Begriffe und Gesetze durch Bewusstseinsakte im Be-
wusstsein in Erscheinung treten, steht zu dieser Aussage keinesfalls
im Widerspruch. Die im Bewusstseinseinsstrom blof$ dahinfliefSen-
den und sofort im Bewusstsein herabsinkenden Erscheinungen trans-
zendiert das Denken mit Hilfe der Begriffe (Wesen bzw. Essenzen)
und macht die Erscheinungen einer Wesensanalyse zuginglich. Dass
dieses Vorgehen auch fiir die immanenten Perzeptionen moglich und
notwendig ist, um iiber rein demonstrativ-indexikalische Erkennt-
nisse und Aussagen (»Dieses-da«) hinauszukommen, wird selbstver-
standlich auch von Husserl akzeptiert,? so dass er die wesensbestim-
mende und fundierende Funktion des Denkens mit Hilfe der Begriffe
keinesfalls leugnet. Daraus folgt jedoch, dass die Tatsache, dass das
Denken und die Begriffe nur aufgrund von Bewusstseinsleistungen
epistemisch zuginglich sind, nicht geeignet ist, in irgendeiner Form
die Absolutheit des Bewusstseins und seiner Akte (reelle Erlebnisse)
zu bestitigen. Vielmehr liegt es nahe, aufgrund des bisher Gesagten
zu vermuten, dass eine absolute Struktur, wenn eine solche iiber-

8 Nun koénnte man den Eindruck gewinnen, dass Husserls Position dieser Auffassung
diametral entgegengesetzt ist, vertritt er doch in den Logischen Untersuchungen die
Auffassung, dass die ideale Bedeutungseinheit aufgrund des Aktcharakters des Bedeu-
tens aufgeklirt werden muss. Vgl. LU, 11/1, 11, 106). Wie Rang (1990), 153-160 jedoch
aufgezeigt hat, verwendet Husserl in den Logischen Untersuchungen zwei verschiedene
Aktbegriffe, deren Unterscheidung den obigen Eindruck korrigiert. So bedeutet >Be-
wusstseinsakt< fiir Husser]l zunichst ein konkretes Bewusstseinserlebnis, das sich im
zeitlichen Strom der Erlebnisse lokalisieren ldsst (individuelle Identitit des Aktes.) Be-
zogen auf den zweiten Aktbegriff betont Husserl hingegen, dass auch zwei individuelle
Bewusstseinserlebnisse eine Wesensidentitit beinhalten konnen, wenn zum Beispiel ein
beurteilter Sachverhalt in jeder Hinsicht in zwei Urteilen dieselben Implikationen hat
(denselben Wahrheitswert). Die Bedingung ist hier, dass Urteilsqualitdt und Urteils-
materie jeweils kongruieren. Vgl. LU 1I/1,V, §21, 417-419.

% Vgl. diesbeziiglich Marbach, Eduard (1974): Das Problem des Ich in der Phinomeno-
logie Husserls. Den Haag. 44-53. Husserl kniipft offenbar an dem zweiten Aktbegriff
der Logischen Untersuchungen an, wenn er beispielsweise in Die Idee der Phianomeno-
logie ausfiihrt: »Ich habe eine Einzelanschauung, oder mehrere Einzelanschauungen
von Rot, ich halte die reine Immanenz fest, ich sorge fiir phdnomenologische Reduktion.
Ich scheide ab, was das Rot sonst bedeutet, als was es da transzendent apperzipiert sein
mag ..., und nun vollziehe ich rein schauend den Sinn des Gedankens Rot iiberhaupt in
specie, etwa aus dem und jenem herausgeschaute identische Allgemeine.« Vgl. Husserl,
Edmund (1986). Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen. Hrsg. u. eingeleitet v.
Paul Janssen. Text nach Husserlia Band II. Hamburg. Hier die IV. Vorlesung, 56-57.

200

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

haupt konsistent formulierbar sein soll, Subjektivitit (Bewusstsein)
und Objektivitit (Natur) umfassen muss und in der Entfaltung logi-
scher Kategorien besteht, die in der absoluten Idee (Begriff) kulmi-
nieren.”? Dass das Denken und die Begriffe iiberhaupt erst das Be-
wusstsein und dessen Erlebnisse bestimmen und fundieren, wie
auch das Sein der Natur, macht somit hinreichend deutlich, dass Hus-
serls Behauptung vom absoluten Charakter des Bewusstseins nicht
begriindet, sondern einfach nur thetisch gesetzt ist.92 Husserls Rede
von den Gegenstinden der AuSenwelt als »blofe Realitdt« kann so-
mit im Kontext unserer Erorterung lediglich bedeuteten, dass der
radikal skeptische Zweifel gegeniiber der Existenz solcher Entititen,
anders als im Fall der reinen Wahrnehmungsimmanenz, nicht zwei-
felsfrei zuriickgewiesen werden kann, woraus jedoch selber keine
Rechtfertigung fiir den transzendentalen Idealismus entspringt.
Vielmehr ist der radikale Auflenweltskeptizismus zwar eine denk-
mogliche, also logisch konsistente Hypothese, aber ohne weitere
Fundierung in der Wahrnehmung oder in begrifflichen Erwigungen,
wie zum Beispiel in notwendigen Denkvoraussetzungen, handelt es
sich eben noch nicht einmal um eine gut begriindete Vermutung.®

91 Dies ist die Position Hegels, die dieser insbesondere in der Auseinandersetzung mit
Fichte und Schelling entwickelt hat. Vgl. zur weiteren Prizisierung der Struktur des
Absoluten: Vittorio Hosle (1988), 39-59.

92 Was meines Erachtens Husserls Bestimmung des absoluten Charakters des Bewusst-
seins noch weiter unterminiert, ist seine Unklarheit gegeniiber dem Status des reinen
Ich. Akzeptiert man niamlich letzteres, was Husserl bereits in den Ideen tut und von den
Bewusstseinserlebnissen und der Bewusstseinsganzheit absondert (vgl. Marbach (1974),
16), dann stellt sich doch die Frage, ob nicht das »reine Ich« der geeignete Kandidat fiir
die gesuchte absolute Struktur sein konnte.

% Diese Aussage mag zunichst iiberraschen, doch ergibt sie sich meines Erachtens aus
phanomenologischen Erwdgungen zur Wirklichkeitskonstitution. Um zum Beispiel zu
einem berechtigten Wahrnehmungsurteil zu kommen, muss, wie bereits in Auseinan-
dersetzung mit Dennetts Urteilstheorie ausgefiihrt wurde, den begrifflichen Erwdgun-
gen auch ein zu spezifizierender Wahrnehmungsinhalt entsprechen. Fiir rein apriori-
sche Urteile (begriffliche Urteile) die sich beispielsweise auf rein ontologische
Wesensgesetze beziehen, gilt gleichermaflen, dass sich in der rein gedanklichen Durch-
dringung des begrifflichen Verhiltnisses ein reflexiv Wahrnehmliches (der Begriffs-
inhalt) erschliefen muss, wie dies zum Verhiltnis von Teil und Ganzem ausgefiihrt
wurde. Fiir den radikalen Skeptizismus, der die Existenz der Auflenwelt leugnet, findet
sich jedoch weder in der Hinwendung zur AufSenwelt noch in den rein begrifflichen
Erwigungen ein Hinweis auf die Wahrheit dieser von ihm behaupteten Aussage, so dass
es sich deshalb um eine nicht-fundierte Hypothese handelt. Dass die Auflenwelt und
ihre Gegenstiinde auch eine bewusstseinsunabhingige Existenz haben, legt hingegen
die phanomenale Erfahrung selber nahe, da ich (a) nicht in der Lage bin, einen meinem

201

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Dies bedeutet jedoch, dass die Epoché bzw. die phinomenologi-
sche Reduktion als Methode der Bewusstseinsforschung nur dann zu
einem unausweichlichen Solipsismus fiihrt, wie es Husserl hiufig
vorgeworfen wurde, wenn sie aufgrund ontologischer Zusatzannah-
men zum transzendentalen Idealismus erweitert wird.** Lediglich
unter dieser Voraussetzung wird die Welt zum blofSen Phéinomen,
deren Wiedererlangung auf dem Standpunkt der absoluten Bewusst-
seinsimmanenz zu einem unldsbaren Riétsel wird.” Nun hatten wir

Bewusstsein erschlossenen Gegenstand beliebig intentional zu verdndern (ich kann
nicht wahrgenommene Stiihle plotzlich in Kiihe verwandeln) und (b) man in der Regel
zu den Gegenstinden auch immer wieder zuriickkehren kann d.h. sie verschwinden
nicht beliebig, sondern sind in ebenfalls erfahrungsmifig nachvollziehbaren Kausalver-
hiltnissen zuginglich. Damit soll nicht behauptet werden, dass (a) und (b) apodiktisch
die Existenz der Auflenwelt beweisen. Aber sie bilden im Gegensatz zum radikalen
Skeptizismus zumindest eine phanomenale Grundlage fiir das Vorhandensein der Au-
Benwelt.

9% Marbach sieht das drohende Problem des Solipsismus in der transzendentalen Pha-
nomenologie letztendlich durch den folgenden Gesichtspunkt gegeben: »Das konstitu-
ierende Bewusstsein ist als absolut selbstgegebenes zuniichst >einzelnes< wenn auch nie
als empirisches eines einzelnen Menschen gefasstes, und so ist eben auch, was an We-
senseinsichten gewonnen wird, nicht in Beziehung auf eine mdogliche Mehrheit von
konstituierendem Bewusstsein zu verstehen. Also ist mit Fug von einem >transzenden-
talen Solipsismus< in der ersten Durchfiihrung der transzendentalen Phianomenologie
der Konstitution zu reden.« In: Marbach (1974), 58. Dieses Argument ist irrefithrend,
denn das Problem scheint mir nicht zu sein, dass die Wesensgesetzlichkeiten des Be-
wusstseins von einem »absolut einzelnen« gewonnen werden und deshalb nicht auf eine
Mebhrheit von konstituierendem Bewusstsein iibertragen werden kénnen. Denn handelt
es sich um zureichend gewonnene, allgemeine Wesensgesetze (notwendige Strukturen),
so wiren sie per definitionem auch auf alle anderen Bewusstseine iibertragbar, da es sich
sonst eben nicht um ein ideales Wesensgesetz handeln wiirde (wann ein solches We-
sensgesetz tatsichlich zureichend erkannt ist, beinhaltet diesbeziiglich noch einmal ein
Spezialproblem). Das Problem ist vielmehr, dass in Husserls transzendentalem Idealis-
mus unklar bleibt, wie man tiberhaupt zu anderen Bewusstseinssubjekten (und der Au-
Benwelt) gelangen kann, was beispielsweise Iso Kern als ein wesentliches Defizit des
sogenannten Cartesianischen Weges der transzendentalen Reduktion gedeutet hat. Vgl.
Kern, Iso (1962): Die drei Wege zur transzendental-phianomenologischen Reduktion in
der Philosophie Edmund Husserls, In: Tijdschrift voor Filosofie 24. 303-349. Hier 314.
% In der Husserl-Forschung besteht die Tendenz, dass Problem des Solipsismus in dem
Cartesianischen Weg (a) zur transzendentalen Subjektivitdt verorten, so bei Kern
(1962), 314, der dies auf das Problem der Intersubjektivtit zuspitzt, oder auch bei Mar-
bach (1996), 66. In: Bernet (1996). Nun ist nicht zu leugnen, dass Husserl insbesondere
in seinen spiteren Schriften verschiedene Wege zur Erlangung der transzendentalen
Einstellung charakterisiert hat, wie den ontologischen (b) oder auch den psychologisch-
deskriptiven (c) Weg. Aber sowohl fiir (b) (Vgl. Husserl Edmund (1959): Erste Philo-
sophie (1923/24). Erster Teil. Kritische Ideengeschichte. Hrsg. v. R. Boehm. Bd. VIL.

202

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

allerdings in diesem Abschnitt bereits erortert, dass auch Husserl
darauf insistiert, dass der transzendente Gegenstand zumindest in
gewisser Hinsicht prisentational zuginglich sein muss. Somit ist
trotz seines von ihm favorisierten transzendentalen Idealismus in
seiner Phdnomenologie nicht das durchgehend apodiktische Urteil
vorherrschend, dass es sich bei der res materialis um eine Einheit
handelt, die nur als bloe Sinneinheit des intentionalen Bewusstseins
gegeben ist und zwar in dem Sinne, dass wenn x als singuldrer mate-
rieller Gegenstand von S, nimlich dem absolutes Bewusstsein, nicht
mehr apperzipiert wird, das Sein von x als aufgehoben gelten muss.%
Es stellt sich somit die Frage, ob nicht die Methode der Epoché als

S. 226-227) als auch fiir () (IX, 247-255) gilt, dass, solange Husserl an der Idee einer
transzendentalphilosophischen Letztbegriindung im Sinne einer Ersten Philosophie
festgehalten hat, beide Wege aus transzendental-philosophischer Perspektive naiv zu
nennen sind, solange sie das Sein der Welt voraussetzen und nicht erkennen, dass in
der absoluten Subjektivitit »Sinn und Seinsgeltung der Welt entspringt« (Hua IX, 250).
Wie ich oben zu zeigen versuchte, ist es jedoch genau die letztere Anschauung, die bei
Husserl das Solipsismusproblem virulent werden ldsst und mit dem »Cartesianischen
Weg« eng verbunden ist, ob nun die Begriffe immanentc versus >transzendent« ge-
braucht werden oder nicht. Dass (a), (b) und (c) fiir Husserl seit den 20er Jahren gleich-
rangige Wege zur transzendentalen Subjektivitit sind, wie Boehm behauptet (Boehm
(1959), Einleitung des Herausgebers In: Hua VII. XXXVII) kann deshalb in dieser All-
gemeinheit nicht aufrecht erhalten werden. Vielmehr sind im Rahmen der transzenden-
talen Phdnomenologie (b) und (c) von (a) abhingig, obwohl selbstverstindlich (a) in den
jeweiligen Ausformulierungen selber verschiedene Wandlungen durchlaufen hat. Aber
selbst in Formale und transzendentale Logik, wo der ontologische Weg sehr deutlich in
den Vordergrund riickt, bleibt es selbst in dieser Schrift das transzendentale Ego, das
alles Objektive konstituiert (§96, S. 245). Vgl. Husserl, Edmund (1992): Formale und
transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Text nach Husser-
liana XVII. Hrsg. v. Elisabeth Strocker.

% Dass es in den Ideen I diese Tendenz jedoch durchaus ebenfalls gibt, verdeutlicht
folgendes Zitat: »Nicht ist die reale Wirklichkeit sumgedeutet< oder gar geleugnet, son-
dern eine widersinnige Deutung derselben, die also ihrem eigenen, einsichtigen geklar-
ten Sinne widerspricht, ist beseitigt ... Der Widersinn erwiéchst erst, wenn man philoso-
phiert und, iiber den Sinn der Welt letzte Auskunft suchend, gar nicht merkt, daf} die
Welt selbst ihr ganzes Sein als einen gewissen >Sinn« hat, der absolutes Bewusstsein als
Feld der Sinngebung voraussetzt.« Id/ §55, S. 107. Wiistenberg geht davon aus, dass
alles Objektive in jeder Hinsicht sein Vorhandensein der transzendentalen Subjektivitit
verdankt. Vgl. Wiistenberg, Klaus (1982): Kritische Analysen zu den Grundproblemen
der transzendentalen Phanomenologie Husserls unter besonderer Beriicksichtigung der
Philosophie Descartes’. Aachen. 76. Auch hier besteht das Problem, das er das Erschei-
nen des Gegenstandes im Bewusstsein mit dessen Erzeugung durch letzteres verwech-
selt. Deshalb steht auch nicht die Annahme eines an sich seienden Dinges mit der Fun-
dierungsleistung des Bewusstseins in Konflikt, sondern lediglich das Postulat seiner
prinzipiellen Unerkennbarkeit.

203

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Forschungsinstrument zur Erschlieflung des Bewusstseins verwandt
werden kann, ohne gleichzeitig die Primissen, die zum transzenden-
talen Idealismus fiihren, zu teilen. Oder anders ausgedriickt: Folgt
aus der universell angewandten Epoché bereits analytisch, dass das
Bewusstsein als absolute Seinsweise, im Gegensatz zur Realitit der
transzendenten Dingwelt, betrachtet werden muss?

Wie bereits eingehend erldutert wurde, besteht das methodische
Vorgehen der Epoché zunichst in der Inhibierung der Generalthesis,
also in die Einklammerung des Glaubensvollzugs gegeniiber den uns
zuginglichen Weltvollziigen. Dies lenkt den Blick forschungsmetho-
dologisch auf das Feld des reinen Bewusstseins, das durch die reflexi-
ve Umwendung in seiner Erlebnisstruktur unmittelbar zugénglich
wird und dadurch einer Wesensanalyse offen steht. Wenn es nun
tatsichlich gelingt, aufgrund der Methode der phinomenologischen
Reduktion, das Bewusstsein in seiner Struktur und GesetzmaBigkeit
zu erschlieflen, dann folgt daraus jedoch nicht, dass fiir die Erfor-
schung der res materialis die epistemisch relevante Einklammerung
der Glaubensvollziige zur ontologischen Hypothese berechtigt, dass
die in diesen Glaubensvollziigen thetisch gesetzte Dingwelt aus-
schlieflich als blofses Bewusstseinsphinomen zu betrachten ist. Dies
wire nur dann der Fall, wenn das Sein des Bewusstseins und seine
Aktvollziige tatsdchlich das Pradikat >absolut« zu Recht beanspruchen
konnten, weil dann auch alle anderen Seinsmodi (reale oder auch
ideale) von diesem Absoluten sowohl epistemisch als auch ontolo-
gisch abhiangen wiirden und die Realitit immer als unselbstindiger
Teil der absoluten Aktvollziigen angesehen werden miisste.?” Da je-
doch das Denken mit Hilfe von Begriffen das Bewusstsein und die
Natur gleichermaflen spezifiziert, jedoch nicht ihrem ontologischen

97 Diese Moglichkeit wird von Hésle (1994) iibersehen, wenn er ausfiihrt: »Die Position
Fichtes und Husserls, die von dem einzelnen Bewusstsein ausgeht, hat dariiber hinaus
mit dem schwierigen Problem des Solipsismus zu kimpfen; und die Vermutung ist nicht
unbegriindet, daf3 dieses Problem unlésbar ist, wenn man sich einmal auf den Stand-
punkt der Bewusstseinsimmanenz gestellt hat«. 207. Fiir die Position des transzenden-
talen Idealismus muss Hosle bezogen auf das Problem des Solipsismus sicherlich Recht
gegeben werden. Aber dieser folgt gerade nicht aus dem Standpunkt der Bewusstsein-
simmanenz allein, sondern nur dann, wenn der absolute Charakter des Bewusstseins
und/oder des Ich behauptet wird. Besagt der Ausdruck »Standpunkt der Bewusstsein-
simmanenz« hingegen lediglich, dass die Perzepte der inneren Wahrnehmung in der
oben beschriebenen, ausgezeichneten Weise unmittelbar zugénglich sind, dann miindet
diese Position sicher nicht im Solipsismus, sondern wire auch mit dem Objektiven Idea-
lismus oder Cartesianischen Dualismus kompatibel.

204

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige Voriiberlegungen zur ErschlieBung des reinen Bewusstseins

Gehalt nach erzeugt, besteht kein hinreichender Grund zu dieser
Auffassung. Betrachtet man die universelle Epoché bzw. phinomeno-
logische Reduktion somit als rein epistemisches Forschungsinstru-
ment, dann gibt es deshalb auch kein grundsitzliches Hindernis, wa-
rum man nicht nach der Inhibierung der naiven Glaubensvollziige in
einer hoherstufigen Reflexion die Konstitution der verschiedenen
Weltbeziige bzw. Gegenstinde in ihren berechtigten oder unberech-
tigten Geltungsanspriichen analysieren und feststellen kann. Dieses
Vorgehen lisst sich diesbeziiglich auch als phinomenologische We-
senserkenntnis der verschiedenen Modi der Wirklichkeit charakteri-
sieren.

Diese Abwandlung des phanomenologischen Vorgehens zur
Vermeidung der bei Husserl in den Ideen I auftretenden Aporien
(Solipsismus, Weltverlust usw.) bedeutet hingegen nicht, dass Hus-
serls Grundeinsicht, dass Bewusstseinsvollziige fiir Erkenntnispro-
zesse aller Art beriicksichtigt werden miissen, nicht beachtet zu wer-
den braucht. Ganz im Gegenteil wurde bereits im ersten Kapitel tiber
den Physikalismus am Beispiel des Phinomens der >Warme« niher
ausgefiihrt, dass dieser Forschungsgegenstand immer auch als Be-
wusstseinsphinomen untersucht werden muss, will man beispiels-
weise spezielle Formen naturalistischer Fehlurteile vermeiden. Doch
ist diese Einsicht, wie gezeigt, weit davon entfernt, die Superioritit
des transzendentalen Idealismus zu rechtfertigen.

Betrachtet man Husserls Ausfiihrungen zur immanenten und
transzendenten Wahrnehmungen bis zu diesem Punkt, dann wird
deutlich, dass die Phdnomenologie als Methode der Bewusstseinsfor-
schung davon abhingt, den Status der immanent zuginglichen Per-
zepte in ihrer epistemologischen Zuginglichkeit zu rechtfertigen.
Dass in Dennetts naturalistischer Bewusstseinstheorie gerade auch
der besondere epistemische Charakter von Perzeptionen (Qualia) an-
gegriffen wird, den Husserl behauptet, steht diesbeziiglich in einem
direkten strukturlogischen Zusammenhang, ist doch die transzen-
dentale Bewusstseinsphanomenologie ein dezidiert anti-naturalisti-
sches Projekt. Hatte ich gegen Dennett im letzten Kapitel insbeson-
dere in dem Abschnitt zur Unmittelbarkeit von Qualia die reflexive
Zugianglichkeit zu phdnomenalen Inhalten geltend gemacht, was
nicht mit deren vollstindiger Transparenz verwechselt werden darf,
so wird dieser Themenkomplex im Hinblick auf die immanenten
Wahrnehmung erneut virulent.

205

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

IV.3 Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter
Wahrnehmungen

Wie Hoffmann betont hat, begreift Husserl im 2. Abschnitt der

Ideen I die Reflexion aus der Perspektive der cogitatio.”® So heif3t es
in §38:

»Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewusst als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden. Zu ihrem Wesen gehort die prin-
zipielle Moglichkeit einer >reflektiven< Blickwendung und natiirlich in Form
einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlichterfassenden auf sie
richtet. Mit anderen Worten, jede kann zum Gegenstand einer sog. >inneren
Wahrnehmung« werden ...«*

Dass immanente Wahrnehmungen sich gerade dadurch auszeichnen,
dass sie zu demselben Erlebnisstrom des Bewusstseins gehoren, wur-
de bereits erortert. Reflexion und cogitatio bilden diesbeziiglich eine
Einheit, die in ihrer Strukturlogik mehrfach bestimmt ist. So sind sie
jeweils im gleichen Bewusstseinsstrom aufeinander bezogen, wobei
die reflexio unselbstindig ist und keine weiteren Erlebnisse zwischen
der Reflexion und dem Reflexionsinhalt zwischen Wahrnehmung
und Wahrgenommenem vermitteln.'® Dies im Gegensatz beispiel-
weise zur Erinnerung an eine frithere Wahrnehmung, in der die Er-
innerungsleistung und die erinnerte cogitatio auch als eine Einheit zu
betrachten sind, die jedoch durch dazwischenliegende, die zeitliche
Distanz iiberbriickende Erlebnisse, vermittelt wird.1! Im dritten Ab-
schnitt der Ideen [ kommt es hingegen zu einer wesentlichen Akzent-
verschiebung, wenn Husserl der Reflexion jetzt den Charakter einer
Bewusstseinsmodifikation zuspricht.!0

Fiir unseren Zusammenhang ist diese Feststellung von grofSer
Wichtigkeit, da hierbei erneut das Problem virulent wird, das wir in
Auseinandersetzung mit Dennetts Bewusstseinstheorie erdrtert hat-
ten, wie sich das reflexive Urteil in seiner bewusstseinsmodifizieren-
den Form auf den immanent zuginglichen Wahrnehmungsinhalt
auswirkt. Husserl ist nun offenbar der Auffassung, dass jede Reflexi-
on bereits insofern als Modifikation betrachtet werden muss, als sie

% Vgl. Hoffmann (2001), 60.

99 1d/1, §38, 67.

100 Vgl. 1d/1, §38, 68.

101 Vgl. Hoffmann (2001), 66—67.
102 Vgl. 1d/1, §78, S. 148.

206

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

aus Einstellungsinderungen hervorgeht, die das Erlebnisdatum in
den Modus einer transformierten Bewusstseinsleistung verwandeln.
Dass diesbeziiglich das verinderte Erlebnisdatum die Selbstgegeben-
heit des urspriinglichen Erlebnisses aus Husserls Sicht nicht konter-
kariert, wird durch folgende Auferung unterstrichen:

»Umgekehrt werden wir von jedem Erlebnis aus, das schon als solche Modifika-
tion charakterisiert, und dann immer in sich selbst als das charakterisiert ist,
zuriickgefiihrt auf gewisse Urerlebnisse, auf »Impressionen, die die absolut
originiren Erlebnisse im phinomenologischen Sinne darstellen.«1

Dass dieser Gesichtspunkt von Husserl wohl erwogen ist, hatten sei-
ne Ausfiihrungen zur Reprisentationstheorie der Wahrnehmung ge-
zeigt. Eine Reprisentationstheorie, die eine unmittelbare Zuging-
lichkeit dessen, was sie représentiert, prinzipiell negiert, verstrickt
sich letztendlich in den Widerspruch, das Reprisentandum als ein
unerreichbares Ding an sich vorzustellen, von dem das Bewusstsein
eigentlich kein Wissen haben kann und somit auch tiber kein Re-
prisentat des Repridsentandums verfiigen diirfte. Ahnliches gilt of-
fensichtlich fiir das Verhiltnis von reflexio und cogito: Wenn der
Bewusstseinsinhalt (cogito), auf oder iiber den reflektiert wird, prin-
zipiell so verdndert wiirde, dass er an sich unerkennbar wire, dann
wiirde auch die Rede von der reflexio ihres Sinnes enthoben, da es
dann keinen zuginglichen Inhalt geben wiirde, auf den sich der re-
flexive Akt richten konnte.’* Dabei gilt sicherlich, dass die Art der
reflexiven ErschliefSung auch von der Qualitdt des zugrundeliegen-
den Erlebnisdatums mit abhingt, auf die sich der reflexive Akt be-
zieht. Handelt es sich beispielsweise um eine Rotvorstellung (Erin-

105 Ebenda: S. 149.

104 Dieser Punkt gilt in etwas abgewandelter Form auch fiir den Fall der Behauptung,
dass die Reflexion nur als vergegenwirtigender Akt moglich ist, dem die innere Wahr-
nehmung niemals unmittelbar prisentational zuginglich sein kann. Unter dieser Vo-
raussetzung wire die Annahme innerer Wahrnehmungen phianomenologisch unaus-
weisbar, weil jede ausdriickliche Reflexion dann immer »zu spit« kommen wiirde. Auf
ein unmittelbares Erleben der cogito kénnte man sich ja dann nicht mehr rechtmifig
berufen, weil jede begriffliche Fixierung nur als reflexive Erinnerungsleistung moglich
wire und somit die urspriingliche innere Wahrnehmung im reflexiven Erkenntnisakt
nicht mehr vorliegt. Sie bliebe letztlich unerkennbar und miisste aus dem vergegen-
wirtigten Inhalt der Reflexion rekonstruiert werden. Da jedoch eine solche ex post Re-
konstruktion keinen phinomenologisch ausweisbaren Zugriff auf die Transformation
bzw. die urspriingliche Verfasstheit der ehemaligen inneren Wahrnehmungen hitte,
wiirde die innere Wahrnehmung somit zu einem Ding an sich, dessen Annahme einer
Antinomie gleichkdme.

207

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

nerung), die als solche bereits begrifflich durch einen bedeutungsver-
leihenden Akt spezifiziert wurde, dann wird die Wiedererinnerung,
die sich auf das Erlebnisdatum bezieht und an letzterem keinen neu-
en begrifflichen Aspekt heraushebt, diesen strukturell nicht wesent-
lich verindern, wobei diese Wiedererinnerung im Hinblick auf den
fritheren Gehalt der Erinnerung selbstverstandlich fallibel ist. An-
ders stellt sich dieser Prozess dar, wenn die Elemente eines konkre-
ten, prisentational zuginglichen Wahrnehmungsinhaltes so fokus-
siert werden, dass beispielsweise einmal eine Vase und das andere
Mal zwei Gesichter mit den jeweils fixierten Wahrnehmungsele-
menten kompatibel sind (wie beim Vexierbild) und dieser Prozess
selber reflexiv beobachtet wird.

Wie im nichsten Kapitel in Anlehnung an Gurwitsch noch aus-
fithrlich zu erortern sein wird, vertritt Husserl die Auffassung, dass
die immanent gegebene Empfindung als reeller Bewusstseinsinhalt
und der sich auf sie beziehende Auffassungssinn separiert werden
konnen. Dieser Dualismus ist insbesondere auch aus gestaltpsycho-
logischer Sicht unberechtigt. Unter der vorausgreifenden Annahme,
dass dieser Kritikpunkt an Husserl korrekt ist, kann die unmittelbare
Gegebenheit immanenter Wahrnehmungen somit lediglich bedeu-
ten, dass diese durch eine Auffassungsleistung des erkennenden Sub-
jekt vermittelt werden und als Produkt einer solchen Erkenntnisleis-
tung eben auch unmittelbaren Charakter haben. Zu einer dhnlichen
Schlussfolgerung gelangt auch Manfred Sommer in seiner Unter-
suchung Husserl und der friihe Positivismus. Dort heifst es:

»Husserls Vorschrift, von aller Auffassung zu abstrahieren, stiitzt sich auf die
Giiltigkeit der Rechnung: Intentional verfasstes Bewusstsein minus objektivie-
rende Apperzeption ergibt reine Reflexion. Doch diese Gleichung geht nicht
auf. Selbst wenn wir wiissten, wie diese Subtraktion auszufithren ist, wiirde
das evidente Stiickchen Bewusstsein, das wir zu fassen bekdmen, im selben Au-
genblick aus seiner Unmittelbarkeit herausbrechen.«1%

Husserl selber gibt ein Beispiel, das auf die Schwierigkeiten der
Selbstbeobachtung insbesondere im Hinblick auf Emotionen ver-
weist. So betrachtet er den Fall der Freude iiber einen fruchtbar ab-
laufenden theoretischen Gedankengang und stellt fest, dass, wenn
man den reflexiven Blick auf die Freude selber lenkt, diese sich unter

105 Vgl. Sommer, Manfred (1985): Husserl und der friihe Positivismus. Frankfurt am
Main. 203.

208

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

dem Blick so modifiziert, dass sie abklingt.1% Sommer ist somit Recht
zu geben, dass dort, wo ein urteilendes Wissen-von anfangt, nicht
eine unvermittelte Unmittelbarkeit anzutreffen ist.1” Trotzdem ldsst
sich geltend machen, dass in der Applizierung eines Begriffs auf
einen prasenten roten Empfindungsinhalt, das Produkt der Vermitt-
lung fiir das auffassende Bewusstsein (diese rote Farbempfindung)
auch unmittelbaren Charakter hat und in dieser Hinsicht evident sein
kann, was jedoch mit der vollstindigen Transparenz des Gegebenen
nicht verwechselt werden darf. So hebt der Begriff Strukturen des
dem Bewusstsein Gegebenen hervor und vernachlissigt gleichzeitig
andere Elemente, die im Bewusstseinshintergrund verbleiben. Dies
gilt auch fiir die immanenten Wahrnehmungen, insofern sie als in-
tentional erfasste Gegebenheiten des Bewusstseins spezifiziert wer-
den.

Wir werden auf diese Punkte im nichsten Kapitel noch ausfiihr-
lich eingehen. Wichtig ist fiir den vorliegenden Zusammenhang, dass
sich nach Husserl die Reflexion,1% wenn sie nicht eine andere Refle-
xion fokussiert, sich letztendlich (a) auf unreflektiert bewusste Erleb-
nisse bezieht, und zudem (b) diese Reflexionen selber wiederum auf
der zweiten Stufe unreflektiert sind.1?® Diese Feststellung Husserls
ist deshalb von grofler Wichtigkeit, weil dies (i) einerseits Fragen
nach der Zweifellosigkeit der immanenten Wahrnehmung aufwirft,
wie auch andererseits (i) nach der reflexiven Selbsterkenntnis des
selbstbewussten Subjekts. Denn impliziert (b) nicht, dass die Er
kenntnis aktual reflexiver Subjektleistungen prinzipiell unmoglich
ist? Beginnen wir mit dem ersten Problemkomplex. In der Ersten
Philosophie unterscheidet Husserl zwischen verschiedenen Formen
von Evidenzen. So lebt jeder Mensch zunichst, wie in der Erorterung
zur Generalthesis ausgefiihrt wurde, mit einer Fiille von »evidenten
Erfahrungen, was so viel besagt, dass zum Beispiel die mannigfalti-
gen Gegenstinde der Auflenwelt in ihrem Sein nicht in Zweifel ge-

106 1d/ 1, §77, 146.

107 Vgl. Sommer (1985), 203.

108 Hoffmann (2001), verdeutlicht diesbeziiglich, dass Husserls Reflexionsbegriff in den
beiden Abschnitten nicht véllig kohérent ist. So beispielsweise, wenn Husserl im dritten
Abschnitt definiert, dass unter den Begriff der Reflexion auch alle immanenten Erfah-
rungen fallen. 76-77. Hier kann sicherlich zu Recht gefragt werden, ob beispielsweise
die einfache Erinnerung, die sicherlich eine innere Erfahrung ist, tatsichlich als Refle-
xion aufgefasst werden kann.

109 Vgl. 1d/1, §78, 150.

209

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

zogen werden, wobei es sich jedoch diesbeziiglich mehr um eine ge-
fiihlte als um eine gerechtfertigte Evidenz handelt. Letztere wird da-
bei von Husserl folgendermaflen charakterisiert:

»Meine Erkenntnis soll aber auch eine in jeder Hinsicht evidente sein: auch in
jeder méglichen Hinsicht, die jetzt oder normalerweise nicht fiir mich aktuelle
Hinsicht ist; das Erkannte soll nicht ihm wesentlich zugehorige Bestimmungen
haben, die auflerhalb der Blickrichtung meiner sonst vollkommen Evidenz lie-
gen und vermdoge ihrer Unbekanntheit verfangliche Unklarheiten, Ritsel, Zwei-
fel mit sich fiihren.«1°

Eine Evidenz, die dieser Charakterisierung entspricht, bezeichnet
Husserl als >adiquate Evidenz«. Dass es in aktueller Hinsicht nichts
mehr gibt, das aufSerhalb einer solchen Evidenz liegt, bedeutet, dass
die Erkenntnisintention mit dem Erkannten im Sinne einer vollstin-
digen Selbstgegebenheit des letzteren zur Deckungseinheit kommt.
Doch woher weif3 ich, dass es sich bei einer vorliegenden Evidenz x
tatsachlich um eine addquate Evidenz handelt? Die Antwort ist:

»Dafl sie das ist, erkennen wir also jedenfalls nur in einer zweiten, eben der
reflektiven Evidenz, die selber wieder eine adiquate sein muss.«!!!

Wie Husserl selber einrdumt, scheint die Folge dieser Auffassung
eine prinzipiell unabschliefSbare perpetuierende Iteration zur Errei-
chung der addquaten Evidenz zu sein. Richtet sich beispielsweise ein
reflexiver Akt zweiter Ordnung y auf einen reflexiven Akt erster
Ordnung x, um die Adidquatheit des letzteren festzustellen, so ist y,
wie wir oben paraphrasiert hatten, nach Husserl selber nur ein naiver
Erlebnisvollzug, weil er in seiner reflektierenden Funktion nicht auf
sich selber gerichtet ist. Die Konsequenz dieses Gedankenganges ist
von nicht zu iiberschitzender Wichtigkeit. Auch fiir die apodiktische
Evidenz, die als Unmoglichkeit des Nichtseins oder Zweifelhaftseins
des Evidenten von Husserl definiert wird, gilt zumindest in der Ers-
ten Philosophie, dass sie ebenfalls in adiquater Evidenz gegeben sein
muss, damit sie als apodiktische iiberhaupt erfasst werden kann.112
Das bedeutet jedoch, dass das Problem der perpetuierenden Iteration
auch diesen zweiten Evidenztypus betrifft. Zwar differenziert Hus-
serl insbesondere in seiner Spitphilosophie die adidquate und apodik-
tische Evidenz in der Weise, dass die Eigenschaft der Apodiktizitit

110 Huya VIII, S. 31.
11 Ebenda, 33.
12 Vgl. ebenda, 35.

210

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

moglicherweise auch an inadidquaten Evidenzen auftreten konne!s,
aber trotzdem ist Husserl immer noch der Ansicht, dass die Apodik-
tizitit einer Erkenntnis durch eine zusitzliche kritische Reflexion
eine Bestitigung erfahren muss. So heiflt es diesbeziiglich in den
Cartesianischen Meditationen:

»Eine apodiktische Evidenz hat die ausgezeichnete Eigenheit, dass sie nicht blof3
iiberhaupt Seinsgewissheit der in ihr evidenten Sachen oder Sachverhalte ist,
sondern sich durch eine kritische Reflexion zugleich als schlechthinnige Unaus-
denkbarkeit des Nichtseins derselben enthiillt; dass sie also im voraus jeden
vorstellbaren Zweifel als gegenstandslos ausschlief3t. Dabei ist die Evidenz jener
kritischen Reflexion, also auch die vom Sein dieser Unausdenkbarkeit des
Nichtsseins (des) in evidenter Gewissheit Vorliegenden, abermals von dieser
apodiktischen Dignitit, und so in jeder kritischen Reflexion hoherer Stufe.«14

Zwar charakterisiert Husserl in dem obigen Zitat die apodiktische
Evidenz so, dass im Voraus jeder Zweifel am evidenten Sachverhalt
als gegenstandslos erscheint. Diese Apodiktizitit soll sich jedoch
ebenfalls erst in einer kritischen Reflexion hoherer Stufe enthiillen,
womit erneut Objekt- und Metaebene bzw. verschiedene Ordnungs-
stufen der Reflexivitit zur Gewihrleistung der apodiktischen Evi-
denz unterschieden werden. Dies bedeutet jedoch, dass, genau wie
im Fall der addquaten Evidenz, die Apodiktizitit der kritischen Refle-
xion, welche die Zweifellosigkeit der apodiktischen Evidenz verbiir-
gen soll, nicht abschliefend aufgewiesen werden kann. Dies fiihrt
aufgrund der prinzipiell unabschliefbaren Iteration dieser Gedan-
kenfigur zum Problem des infiniten Regresses, was zur Konsequenz

13 Vgl. ebenda, 35. Rosen (1977) vertritt die Auffassung, dass Addquation und Apodik-
tizitdt als disjunkte Evidenztypen aufzufassen seien, wobei erstere als Evidenz der sinn-
lichen Wahrnehmung und letztere als Evidenzart der Wesenschau (kategoriale Gegen-
stinde) zu interpretieren seien. Vgl. Rosen, Klaus (1977): Evidenz in Husserls
deskriptiver Transzendentalphilosophie. Meisenheim am Glan. 130. Zieht man in Be-
tracht, wie wichtig fiir Husserl zumindest noch in den Ideen I die Apodiktizitit der
immanenten Wahrnehmung ist, muss diese strikte Disjunktion beider Evidenztypen
zumindest als fraglich erscheinen. Denn es sind ja nicht nur die kategorialen Gegen-
stinde, die nach Husserl (in der Wesensschau) zweifellos erfassbar sein sollen, sondern
gerade auch die Wahrnehmungserlebnisse in ihrer reellen Erschlossenheit fiir das Be-
wusstsein. Selbst wenn man die von Rosen vorgeschlagene Differenzierung der Evi-
denztypen prinzipiell anerkennt, miissten folglich mégliche Uberschneidungen bzw.
Zusammenhinge zwischen beiden Evidenztypen gesondert untersucht werden.

114 Vgl. Husserl; Edmund (1963?): Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriige.
Hrsg. u. eingeleitet v. Prof. Dr. S. Strasser. Husserliana Bd. I. Den Haag. §6, 56.

211

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

hat, dass Husserls Anspruch der apodiktischen Evidenz, die doch ein
wesentliches Fundament fiir die Wissenschaft vom Bewusstsein bil-
den sollte, aufgegeben werden miisste, wenn der obige Gedanken-
gang korrekt ist. Daraus wiirde ebenfalls folgen, dass, wenn die
Erlangung apodiktischer Evidenz prinzipiell unerreichbar bleiben
miisste, dann offenbar auch die Moglichkeit nicht ausgeschlossen
werden konnte, dass es apodiktische Evidenz als fundierte Erkennt-
nisleistung iiberhaupt gar nicht gibt. Nun ist es doch einigermaflen
erstaunlich, dass Husserl in seinen spiteren Schriften bereit ist, die
Erreichbarkeit einer apodiktischen Evidenz aufzugeben, wenn man
bedenkt, dass unter obiger Voraussetzung die Begriindung seiner ei-
genen fritheren philosophischen Bestrebungen in das unerreichbare
Unendliche verlegt wird.

Im Gegensatz hierzu findet sich noch in den Ideen I eine Aus-
einandersetzung tiber die »Schwierigkeiten der Selbstbeobachtung«
mit Watt, der geltend gemacht hatte, wie Husserl referiert, dass das
naive Erleben zwar bewusst, aber eben nicht reflektiert sei und dass
man deshalb auch nicht behaupten konne, dass es sich bei jenem um
absolute (apodiktische) Zustinde handelt, weil die nachfolgende Re-
flexion einen Zustand fixiert, der sich dem Wissen entziehe.!!5 Es ist
bemerkenswert, dass die hier referierte Position eine Strukturanalo-
gie zu Husserls Auffassung von der apodiktischen Evidenz in der
Ersten Philosophie aufweist: Ein unreflektiertes Erlebnis ist mogli-
cherweise adidquat evident, aber ob dies der Fall ist oder nicht, ent-
zieht sich letztendlich, aufgrund der Iterierbarkeit reflexiver Akte,
dem apodiktischen Wissen. Husserls bereits im letzten Kapitel zitier-
ter Einwand gegen Watt lautet diesbeziiglich in extenso:

Wer auch nur sagt: Ich bezweifele die Erkenntnisbedeutung der Reflexion,
behauptet einen Widersinn. Denn iiber sein Zweifeln aussagend, reflektiert
er, und diese Aussage als giiltig hinstellen, setzt voraus, dass die Reflexion
den bezweifelten Erkenntniswert wirklich und zweifellos ... habe, dass sie
die gegenstindliche Beziehung nicht dndere, dass das unreflektierte Erlebnis
im Ubergang in die Reflexion sein Wesen nicht einbiife.

Ferner: In den Argumentationen ist bestidndig die Rede von der Refle-
xion als von einer Tatsache, und von dem, was sie verschulden oder verschul-
den konnte; damit natiirlich auch die Rede von den >ungewussten< unreflek-
tierten Erlebnissen, wieder als Tatsachen, namlich als denjenigen, woraus die
reflektierten erwachsen. Also bestindig wird ein Wissen von unreflektierten

15 Vgl. 1d/1, §79, 151-152.

212

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

Erlebnissen, darunter von unreflektierten Reflexionen vorausgesetzt, wih-
rend zugleich die Moglichkeit solchen Wissens in Frage gestellt wird.11¢

Betrachten wir zunichst Husserls ersten Gedankengang. Sein Argu-
ment hat die Struktur eines indirekten Beweises, denn er mochte
aufzeigen, dass der im Hauptsatz aus der Ersten-Person-Perspektive
verwandte Performator >Ich bezweiflec mit dem Inhalt des Objekt-
satzes: >Dass die Reflexion Erkenntnisbedeutung hat< zu einem un-
mittelbaren Widerspruch (Widersinn) fithrt. Husserl verdeutlicht
diesen Widerspruch, indem er auf die impliziten Voraussetzungen
rekurriert, die im Hauptsatz angelegt sind, ndmlich dass das Bezwei-
feln selber etwas Unbezweifelbares voraussetzt, in unserem Fall den
unmittelbaren Bezug auf den bezweifelten Inhalt des Objektsatzes.
Diese Form des auftretenden Widerspruchs hatten wir bereits im
Hinblick auf die Epoché thematisiert und diesbeziiglich zwischen
der semantischen Aussageebene und den pragmatischen Vorausset-
zungen unterschieden, um die besondere Form des hier vorliegenden
Widerspruchs zu charakterisieren. Zu bezweifeln, dass die Reflexion
einen reflektierten Inhalt zweifellsfrei und wirklich erfassen kann,
wiirde, konsequent zu Ende gedacht, zur Selbstaufhebung des Zwei-
felns fithren, da der Zweifel eben selber einen direkten Zugang zum
bezweifelten Inhalt behaupten muf3.1”

Entgegen dieser Auffassung ist Hoffmann jedoch der Meinung,
dass es zwischen den beiden Sdtzen gerade nicht zu einem Wider-
spruch kommt, weil dies nur dann der Fall wire, wenn die Reflexion
im Hauptsatz und Objektsatz identisch ist. Dies sei nun aber gerade
nicht der Fall:

»Denn der Satz: >ich bezweiflec wird gar nicht aufgrund einer ausdriicklichen
Reflexion gesprochen, sondern ist der Ausdruck unmittelbaren impliziten
Selbstbewusstseins, wihrend im Objektsatz die Reflexion als selbstindige, dau-

16 Vgl. 1d/1, §79. 155.

117 Zweifel an dem Sachverhalt x zu formulieren bedeutet somit, dass es sich um einen
begriindeten Zweifel handeln muss, der einen direkten Bezug auf die bezweifelte Kom-
ponente oder Relation des Sachverhaltes (intern oder extern) anzunehmen hat und da-
mit auch den unmittelbaren Bezug zum Sachverhalt selber voraussetzt. Wird ein solcher
Bezug selber wiederum bezweifelt, dann handelt es sich um einen grundlosen Zweifel,
so dass nun berechtigte Zweifel an dem grundlosen Zweifeln selber angemeldet werden
kénnen. Um den Regress bzw. den Widersinn des Zweifels zu vermeiden, muss somit
gerade ein reflexiver Zugang zum bezweifelten Gegenstand vorausgesetzt werden, weil
nur so ein Grund des Zweifelns spezifiziert werden kann.

213

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

erhafte Bewusstseinsleistung gemeint ist mit eindeutigem Objekt, auf das ich
mich aufmerksam und achtend richte.«118

Da der Sprecher sich im Akt des Zweifelns nicht auf die Implikatio-
nen des performativen Aktes selber richtet, sondern auf den seman-
tischen Gehalt des Objektsatzes, ist zunichst der fokussierte Inhalt in
beiden Sidtzen identisch. Allerdings ist Hoffmann sicherlich zuzu-
stimmen, dass die Bewusstseinsmodi, die den beiden Sitzen korres-
pondieren, different sind. Der imaginire Sprecher reflektiert zwar
offenbar im Vollzug seines Zweifelns auf die Bedeutung der Reflexi-
vitit, aber zumindest nicht explizit auf die Art und Weise wie er
reflektiert, nimlich im Modus des Zweifelns mit all den damit impli-
zit zusammenhingenden logischen Prisuppositionen.

Aber folgt bereits aus dieser Beobachtung, dass der von Husserl
behauptete Widerspruch tatsichlich nicht vorliegt? Nehmen wir ein-
mal an, dass S in der Losung einer Differenzialgleichung einen nach-
weisbaren Fehler gemacht hat. S rechnet die Aufgabe noch einmal
nach und findet daraufhin in einem Teilabschnitt der Aufgabe den
Fehler. Die Vermutung liegt nahe, dass dem zunichst nicht durch-
schauten Fehler der Teilaufgabe ein anderer Bewusstseinsmodus ent-
sprochen hat als in der nachfolgenden korrekten Rechnung.

Es lassen sich somit verschiedene Bewusstseinsmodi von S spe-
zifizieren, die als Bewusstseinskorrelat einen inhaltlich identischen
Teilaspekt der Aufgabe aufweisen. Wiirde man nun behaupten wol-
len, dass die Aufgabe gar nicht falsch gerechnet wurde, weil der feh-
lerhaften Operation ein anderer Bewusstseinsmodus entsprach, als in
der korrekt vollzogenen? Um noch genauer zu erkennen, was dies
bedeuten wiirde, postulieren wir fiir unser Gedankenexperiment zu-
sdtzlich, dass in dem fehlerhaften Teil die Additionsoperation einmal
falsch vollzogen wurde. Zu behaupten, dass die Aufgabe deshalb
nicht falsch sei, weil der fehlerhaften und der nicht fehlerhaften Ad-
ditionsoperationen differente Bewusstseinsmodi entsprechen, wire
offensichtlich widersinnig. Ganz analog macht es keinen Sinn, den
obigen von Husserl festgestellten Widerspruch mit der Begriindung
zu negieren, dass im Fall des Hauptsatzes nur eine unausdriickliche
(nicht reflektierte) Reflexion gesetzt wird, hingegen im Objektsatz
eine dauerhafte Bewusstseinsleistung mit eindeutigem Objekt ge-
meint sei. Entscheidend fiir den auftretenden oder eben auch nicht

118 Vgl. Hoffmann, Gisbert (2001), 81.

214

- am 16.01,2028, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

auftretenden Widerspruch sind nicht die von Hoffmann veranschlag-
ten Bewusstseinsmodi als vielmehr die inhaltlichen Strukturen und
Implikationen in den beiden Sitzen, die sich semantisch-begrifflich
explizieren lassen. Diesbeziiglich liegt dann trotz differenter Be-
wusstseinsmodi eine Identitdt des Reflexionsbegriffes auf der korre-
lativen Gegenstandseite vor, was jedoch im vorliegend analysierten
Fall der moglichen Selbstbeobachtung, aufgrund kontradiktorischer
Implikationen der Teilaussagen im Verhiltnis zueinander, zu einem
Widerspruch in der Gesamtaussage fiihrt.

Deshalb ist Husserl auch zuzustimmen, dass die Bezweifelung
der Erkenntnisbedeutung der Reflexion gerade voraussetzt, was sie
zu negieren sucht, nimlich dass die Reflexion zu einer adidquaten
Gegenstandserfassung in der Lage ist, ohne dass das zunichst unre-
flektierte Erlebnis durch den Ubergang zum reflektierten Erlebnis
sein Wesen eingebiifit hat.""? Im zweiten Teil des oben zitierten Ab-
schnitts fiihrt Husserl diesen Gedankengang insofern weiter aus, als
er auf das unberechtigte Changieren zwischen reflektierten und un-
reflektierten Erlebnissen hinweist, insbesondere dann, wenn von
letzteren ein mogliches Wissen in Abrede gestellt wird. Denn einer-
seits wird naiv auf diese unreflektierten Erlebnisse Bezug genom-
men, als wiren sie beobachtbare (reflektierte) Tatsachen des Be-
wusstseinslebens und anderseits wird gerade ein explizites Wissen
dieser unmittelbaren Erlebnisse aufgrund der modifizierenden Refle-
xion abgelehnt.'20 Dies bedeutet jedoch, dass die verobjektivierende
Reflexion zumindest partiell gleichzeitig mit der reflektierten inne-

119 Mit Bedacht verweist Husserl darauf, dass das reflektierte Erlebnisdatum™ (EU*)
insbesondere das Wesen des unreflektierten Erlebnisdatums (EUn), auf das es sich rich-
tet, nicht verdndert. Keinesfalls behauptet er, dass beide numerisch identisch sind, was
bereits das unterschiedliche zeitliche Auftreten von EUn und EU* ausschliefit. Denn
auch wenn beide Bewusstseinsakte nimlich cogito und reflexio zumindest partiell
gleichzeitig auftreten, so ist doch EUn in seinem erstmaligen zeitlichen Auftreten noch
vor EU* zu verorten.

120 Der Skeptiker kénnte geneigt sein, an dieser Stelle einzuwenden, dass er ja gar nicht
behauptet, etwas Konkretes von den unreflektierten Erlebnissen zu wissen, und er sich
deshalb auch nicht auf sie wie auf eine Tatsache bezieht, sondern lediglich Vermutungen
anstellt, dass die Reflexion aufgrund ihrer Modifikation solche moglichen Erlebnisse
nur verzerrt oder gar nicht darzustellen in der Lage ist. Demgegeniiber ist zu sagen, dass
auch bereits ein negativer Bezug auf »mogliche unreflektierte Erlebnisse« von denen
man prinzipiell nichts Wissen konnen soll, reflexiv selbstwiderspriichlich ist, weil auch
der negative Bezug bereits ein Wissen impliziert, namlich angeblich iiber den in Frage
kommenden Bereich der unreflektierten Erlebnisse prinzipiell nichts wissen zu konnen.
Mit Hegel kann man vielmehr die Frage gegeniiber dieser Position so formulieren, »wa-

215

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

ren Wahrnehmung auftreten muss, wenn die letztere in ihrem Er-
scheinen unmittelbar gegenwirtig von der Reflexion erfasst werden
soll. Dass es grundsitzlich moglich ist, dass zwei Erlebnisse gleich-
zeitig stattfinden, wird deutlich, wenn man bedenkt, dass, wihrend
man beispielsweise eine Blumenwiese betrachtet, zugleich Erinne-
rungen an andere Begebenheiten bewusst sein kinnen. Eine genaue
phanomenologische Aufkliarung dieses Verhaltnisses, insbesondere
auch im Hinblick auf die cogitatio und reflexio, erfordert jedoch eine
dezidierte Analyse der zeitlichen Verfasstheit des Bewusstseins, die
im néchsten Kapitel vorgenommen wird.

Die Konklusion von Husserls indirekter Beweisfithrung fiihrt
somit zu dem apodiktischen Ergebnis, dass man die Moglichkeit adi-
quater reflexiver Erfassung von unreflektierten Erlebnissen nicht
konsistent bezweifeln kann. Nach Husserls spiteren Uberlegungen
aus der Ersten Philosophie konnte man jedoch die Apodiktizitat die-
ses Ergebnisses selber wieder nur unter der Voraussetzung einer
zweiten reflektiven Evidenz gewihrleisten, was bedeutet, dass Hus-
serls Ergebnis der obigen indirekten Beweisfithrung moglicherweise
adiquat, aber vor der zweiten reflektiven Evidenz nicht apodiktisch
zu nennen wire. Da dieses Prozedere jedoch zu einem infiniten Re-
gress fithrt, wie gezeigt wurde, hitte dies die Bedeutung, dass im
Hinblick auf die angeblich hoherstufige reflektive Evidenz von der
Apodiktizitit des Husserlschen Gedankenganges nicht mehr die Rede
sein konnte. Diese Schlussfolgerung ist jedoch einigermafSen verblif-
fend, wenn man erneut den Gedankengang fokussiert, als dessen Er-
gebnis die Unbezweifelbarkeit der Moglichkeit addquater reflexiver
Erfassung unreflektierter Erlebnisse stand. Die erneute Forderung an
dieses Ergebnis im Sinne einer reflektiven Evidenz zu stellen, sich
kritisch zu vergewissern, ob man nicht doch die Erkenntnisbedeutung
der Reflexion bezweifeln konne, ist widersinnig, weil ja genau diese
Moglichkeit in dem Gedankengang bereits ausgeschlossen wurde.
Selbstverstindlich ist auch die iterative Performation des Zweifelns
moglich wie >Ich bezweifele, dass es nicht moglich ist zu bezweifeln,
dass ...¢, aber erkenntniskritisch fiigt dieser reflexive Zweifel zweiter
Ordnung nichts mehr hinzu, was nicht auch bereits fiir den ersten
gilt, naimlich dass man es mit einem unbezweifelbaren Sachverhalt
zu tun hat. Es handelt sich somit um eine leere Reflexion, die zwar

rum nicht umgekehrt ein Misstrauen in dies Misstrauen gesetzt und besorgt werden
soll, daf3 diese Furcht zu irren schon der Irrtum selber ist.« Vgl. Hegel (1970), 69.

216

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

formal von der ersten unterschieden werden kann, aber keinen we-
sentlichen neuen Inhalt zu generieren vermag. Um die Apodiktizitit
des Ergebnisses zu erkennen, ist es nimlich gerade nicht notwendig,
auf das Ergebnis und dann wieder auf das Erkennen des Ergebnisses
usw. ad infinitum zu rekurrieren, sondern es reicht aus, die Undenk-
barkeit der Behauptung >Ich bezweifele, dass die Reflexion Erkennt-
nisbedeutung hat< aufgrund der begrifflichen Implikationen der Aus-
sage im aktualen kritischen Gedankengang nachzuvollziehen.

Wie in dem obigen Zitat aus den Cartesianischen Meditationen
deutlich wurde, stellt Husserl an die apodiktische Evidenz die Anfor-
derung, dass sie nicht nur Seinsgewissheit der in ihr evidenten Sa-
chen oder Sachverhalte beinhaltet, sondern sich durch eine kritische
Reflexion zugleich als Unausdenkbarkeit des Nichtseins derselben
enthiillt, so dass im Voraus jeder mogliche Zweifel als gegenstandslos
ausgeschlossen werden soll.”! Genau dies leistet jedoch bereits eine
reflexive Erkenntnis, wie der indirekte Beweis gegen die Moglichkeit
der Selbstbeobachtung immanenter Wahrnehmungen in den Ideen I,
so dass man gegen Husserls Ausfithrungen in der Ersten Philosophie
einwenden muss, dass die apodiktischen und reflektiven Evidenzen
nicht unendlich iterriert zu werden brauchen, sondern in den von
Husserl angegebenen Qualititen koinzidieren. Wie an dem forma-
lontologischen Verhiltnis von Teil und Ganzem aufgezeigt wurde,
ist die kritische Reflexion insofern immer schon ein immanenter Be-
standteil einer apodiktischen Evidenz, als eine notwendige Begriffs-
relation sich gerade dadurch auszeichnet, dass der Versuch, ihre Not-
wendigkeit zu negieren, zu einem unmittelbaren Selbstwiderspruch
im Denken fiihrt, wie wenn man behauptet, dass ein Teil ohne ein es
fundierendes Ganzes sein konne.'??

Aber wie verhilt sich diese Einsicht zu Husserls Feststellung,
dass der reflektierende Akt anders als das reflektierte Erlebnis nicht
selber wiederum reflektiert ist? Verhindert diese Tatsache nicht ge-
rade das Zusammenfallen von apodiktischer und reflektiver (kriti-
scher) Evidenz? Dies kann verneint werden. Denn die apodiktisch-

121 Vgl. Hua ], §6, 56.

122 Dass es sich bei dem Verhiltnis von Teil und Ganzen um keine definitorische Set-
zung handelt, wurde bereits niher expliziert. Ebenfalls ist das Verhiltnis von Teil und
Ganzem nicht zu verwechseln mit analytischen Sétzen a priori, weil nicht einfach ein
bereits gesetzter Begriffsinhalt noch einmal ausgesagt wird (der Junggeselle ist unver-
heiratet), sondern von einem Begriff (Teil) reflexiv auf einen mit ihm notwendig ver-
bundenen anderen Begriff (das Ganze) geschlossen wird.

217

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

reflektive Evidenz entfaltet sich in den obigen Beispielen gerade an
den reflektierten Inhalten und bedarf keiner weiteren Stiitzung
durch einen zusitzlich reflektierten Akt, der sich strenggenommen
auch auf einen anderen Inhalt beziehen wiirde. Nicht der Akt des
Reflektierens verbiirgt die Notwendigkeit des von ihm reflektierten
Inhalts, sondern nur die notwendige (unbezweifelbare) Struktur des
Inhalts selber, die aufgrund des reflektierenden Aktes fiir das erken-
nende Subjekt lediglich sichtbar gemacht wird.

Die mit (i) anfinglich aufgeworfene Frage nach der Zweifello-
sigkeit immanenter Wahrnehmungen lésst sich somit dahingehend
beantworten, dass zumindest prinzipiell die Moglichkeit der apodik-
tischen ErschliefSbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen
durch reflexive Bewusstseinsakte gewihrleistet ist. Wie wichtig die-
ses Ergebnis auch fiir die zeitgenossische Bewusstseinsforschung ist,
wird deutlich, wenn man bedenkt, dass Dennett, wie eingehend ana-
lysiert, nicht nur die apodiktisch evidente Gegebenheit phinomena-
ler Eigenschaften des Bewusstseins leugnet, sondern dariiber hinaus
auch die Existenz von Qualia grundsitzlich zu negieren sucht. Letz-
tere Moglichkeit kann bereits durch dieses Ergebnis ausgeschlossen
werden. Dies bedeutet natiirlich nicht, dass die positive Qualifizie-
rung der Methode bereits die tatsdchliche Apodiktizitat aller durch
diese Methode erzielten Ergebnisse determiniert. Die ErschlieSung
der Bewusstseinsstrukturen ist ein miihseliger Vorgang, bei dem
selbstverstandlich in concreto vielfiltige Fehler auftreten konnen.
Auch wurde im Hinblick auf Sommers Einwand zur Unmittelbarkeit
der immanenten Wahrnehmung eingerdumt, dass diese lediglich als
Produkt eines Vermittlungsprozesses unmittelbar evidente Momen-
te aufweisen und diesbeziiglich keine durchgehende Transparenz be-
hauptet zu werden braucht. Zudem muss im Einzelfall der modifizie-
rende Charakter der Reflexion im Hinblick auf den jeweiligen Typus
des zu beschreibenden Bewusstseinserlebnisses genau untersucht
werden. Aber es ldsst sich trotzdem verstindlich machen, dass so-
wohl der methodologische Anfangspunkt phianomenologischer Be-
wusstseinsforschung als auch dessen Ziel in der Erlangung solcher
apodiktischen Erkenntnisse besteht, und nicht nur als »regulative
Idee« zu betrachten ist.123

123 Mertens (1993) glaubt, dass Husserls Forderung fiir eine endgiiltige apodiktische
Strukturbestimmung transzendentaler Subjektivitit zum Scheitern verurteilt sei, weil
das Verhiltnis von reflektiertem und reflektierendem Ich, die behauptete apodiktische

218

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die reflexive ErschlieBbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

Die zusitzlich im Spannungsverhiltnis zwischen reflektierten
und unreflektierten Erlebnissen aufgetretene Frage (ii) nach der re-
flexiven Selbsterkenntnis des selbstbewussten Subjekts kann hin-
gegen erst im nichsten Kapitel eingehender analysiert werden. Denn
es ist zunichst notwendig, Husserls Spezifizierung von Bewusstsein
und Ich genauer zu untersuchen, um daran anschlieflend beispiels-
weise Cramers Vorwurf genauer priifen zu konnen, ob Husserls Be-
wusstseinsbestimmung nicht einen vitiésen Zirkel aufweise.'

Trotzdem soll bereits an dieser Stelle der wichtige, von Hoff-
mann in der Auseinandersetzung mit Husserl eingefiihrte und bereits
von Shoemaker bekannte Begriff des >Mit-bewusstseins< niher be-
leuchtet werden, weil dieser Begriff eine weitere Spezifizierung unre-
flektierter Erlebnisse ermoglicht, und dariiber hinaus eine wesent-
liche Grundlage fiir die Frage nach der reflexiven Selbsterkenntnis
im néchsten Kapitel abgeben wird. So verweist Hoffmann darauf, dass
Husserl implizit zwei Reflexionsarten verwendet, die er jedoch nicht
dezidiert unterscheidet, namlich die ausdriickliche und unausdriick-
liche Reflexion. Erstere haben wir bereits analysiert; sie ist identisch
mit reflektierten Erlebnissen und beinhaltet die verobjektivierende
Erfassung eines Gegenstandes. Die unausdriickliche Reflexion wird
hingegen in Husserls folgender Beschreibung charakterisiert:

»Wenn ich ein Urteil fille, etwa feststelle, da3 durch zwei Punkte eine Gerade
bestimmt ist, erlebe ich dieses feststellende Erleben oder Tun, in gewisser Weise
bin ich mir dessen bewusst, bin aber urteilend nicht darauf gerichtet. Aber ganz

Erkenntnis nicht erlaube. 228-230. Auf die Griinde werde ich im néchsten Kapitel noch
ausfiihrlich eingehen. Stattdessen mochte er an der apodiktischen Evidenz in seiner
funktionalen Bestimmung als Konzept der Bewihrung festhalten 231. Es reicht jedoch
nicht, apodiktische Evidenz in eine sich nie erfiillende Zukunft zu verlegen, weil dann
auch unklar bleibt, mit welchem Recht man an diesem Bewihrungskonzept iiberhaupt
festhalten soll. Nicht umsonst wird im eliminativen Materialismus nicht nur die apo-
diktische Zuginglichkeit der eigenen Subjektivitit geleugnet, sondern auch eine ginz-
lich »bewihrungsbediirftige Phanomenologie« eben wegen angeblicher mangelnder
Evidenzen und wissenschaftlicher Erschlielbarkeit abgelehnt. Beruft man sich diesbe-
ziiglich jedoch auf eine »regulative Ideec, so kann dies ebenfalls nicht dariiber hinweg-
tduschen, dass der Boden der Begriindung verlassen und durch ein blofSes Postulat sub-
stituiert worden ist.

124 Vgl. Cramer, Konrad (1974): »Erlebnis«. Thesen zu Hegels Theorie des Selbst-
bewusstseins mit Riicksicht auf die Aporien eines Grundbegriffs nachhegelscher Phi-
losophie. In: Hegel Studien. Beiheft 11. Stuttgarter Hegel — Tage 1970. Hrsg. v. Hans-
Georg Gadamer. Bonn. 537-604.

219

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

selbstverstiandlich, kann ich riickschauend darauf achten und eben darum auch
die reflektive Aussage machen«.1%

Die Akte der feststellenden Tiatigkeit werden somit wihrend dieses
Prozesses wahrgenommen, obwohl sie, anders als die Bestimmung
der Gerade durch zwei Punkte, nicht explizit gegenstindlich erfasst
werden. Diese unausdriickliche Reflexion nennt Hoffmann Mit-Be-
wusstsein, das sich unter anderem dadurch auszeichne, dass sie von
der cogitatio kaum zu unterscheiden sei und sich mit dem Gewahren
und Konstatieren der Erlebnisse begniige.'26 Gemifs diesem Gedan-
kengang kann ein unreflektiertes Erlebnis dennoch mit-bewusst sein,
was den Ubergang zum reflektierten Erlebnis wesentlich verstiandli-
cher macht. Selbst wenn man beispielsweise darauf insistiert, dass
das unreflektierte Ich von dem reflektierten unterschieden werden
muss aufgrund des gegenstindlichen Status des letzteren, deutet sich
hier bereits an, dass dieser Ubergang selber phanomenologisch beob-
achtbar ist und sich deshalb dem kritischen Bewusstsein auch nicht
zu entziehen braucht. Legt man zugrunde, dass Reflexivitdt im ge-
genstindlich erfassenden Sinne immer die bewusste Applikation von
Begriffen involviert, wiirde reflexive Selbsterkenntnis somit besa-
gen, die vorerkannte aber zumindest teilweise mit-bewusste Erleb-
nissphire, von der das Ich ein besonderer Teil ist, reflexiv zu erschlie-
Ben. Doch bevor der Themenbereich des Bewusstseins und Selbst
unter phinomenologischer Perspektive im nichsten Kapitel einge-
hend untersucht werden soll, betrachten wir zunéchst im folgenden
Abschnitt die eidetische Reduktion als weiteren unverzichtbaren Be-
standteil der phinomenologischen Forschungsmethode bzw. phéno-
menologischen Reduktion, mit der die reinen Bewusstseinstrukturen
erst zureichend untersucht werden konnen.

IV.4 Die eidetische Reduktion als Methode der
WesenserschlieBung

Was die phianomenologische Reduktion bzw. Epoché als transzenden-
tales methodisches Forschungsinstrument zunéchst zu leistet vermag
aufgrund ihres riickbeziiglichen Vorgehens, ist die Erschlieflung des
Bewusstseins bzw. dessen Leistungen und Eigenschaften. Dass und

125 Hua IX, 29.
126 Hoffmann (2001), 112.

220

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

warum der Begriff >transzendental< in dem von uns verwendeten
Sinne keinen transzendentalen Idealismus im Sinne Husserls nahe
legt, wurde im vorigen Abschnitt bereits ausgefiihrt und niher be-
griindet. Nichtsdestotrotz ist der Begriff >transzendental< auch inso-
fern weiterhin gerechtfertigt, als er darauf verweist, dass notwendige
Bedingungen der Bewusstseins- und Gegenstandskonstitution mit
Hilfe der Epoché iiberhaupt erst epistemisch zuginglich gemacht
werden konnen, und deshalb auch fiir ontologische Erwigungen von
entscheidender Bedeutung sind.'”

Dabei ist die phinomenologische Reduktion in der obigen
Darstellung bereits methodologisch einem naturalistischen For-
schungsprojekt des Bewusstseins wie Dennetts Heterophanomenolo-
gie diametral entgegengesetzt. So unter anderem deshalb, weil die
Erste-Person-Perspektive ausdriicklich als notwendige Bedingung
und Ausgangspunkt der Bewusstseinsforschung anerkannt wird und
ein reiner Externalismus zur BewusstseinserschlieSung aufgrund der
leistenden Akte des Bewusstseins als logisch unzureichend zurtick-
gewiesen werden kann. Aber die Epoché reicht alleine nicht aus, um
die Eigenstandigkeit des Bewusstseins und seiner Attribute einer

127 Mohanty (1985a) differenziert in seinem Essay Husserl’s Transcendental Phenome-
nology and Essentialism meines Erachtens zu recht zwei grundlegende Motive, die in
der Husserlschen Phénomenologie als »transzendental« bezeichnet werden konnen.
Erstens (a) einen Essentialismus, der in der Tradition von Platon bis Leibnitz steht und
die empirische Kontingenz des faktischen Daseins mit der essentiellen Notwendigkeit
von allgemeinen Wesensbegriffen (Spezies) kontrastiert und (b) zweitens die transzen-
dentale Subjektivitit als Quelle von Begriffen wie Notwendigkeit und Kontingenz. Zu-
dem spezifiziert Mohanty (b) noch dahingehend, dass er den Bedeutungsbegriff gegen
einen platonisch verstandenen Essentialismus aufwertet (202) und ersteren neben der
transzendentalen Subjektivitit auch in den konkreten Erfahrungen und historischen
Strukturen fundiert sieht (211). Lassen sich die von Mohanty betonten Striinge trans-
zendentaler Ansitze bei Husserl keinesfalls leugnen, so iibersieht er jedoch, dass eine
vollstandige Aufgabe des Husserlschen Essentialismus, so wie er es vorschligt, wohl
kaum auf die Frage antworten kénnte, warum man die menschliche Subjektivitit nicht
ginzlich als soziobiologisches Produkt auffassen sollte. Historisiert man lebensweltliche
Strukturen und Bedeutungen vollstéindig, und eliminiert die Eigenstindigkeit von We-
sensbegriffen, dann ist eben nicht mehr recht einsehbar, warum letztere nicht als voll-
standige kausale Resultate von Naturprozessen aufzufassen sind. Wie bei Dennett wire
die Intentionale Einstellung lediglich ein abkiirzendes Prognoseinstrument von Vorgén-
gen, die ontologisch gesehen auch vollstindig in der Physikalischen Einstellung erfass-
bar wiren. Dass dies auch fiir den spiten Husserl der Krisisschrift eine unakzeptable
Auffassung ist, muss hier wohl kaum weiter ausgefiihrt werden. In: Mohanty (1985),
191-212.

221

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

wissenschaftlichen ErschliefSung zuginglich zu machen. Husserl sel-
ber nennt diesbeziiglich unmissverstindlich den Grund:

»Es liegt an der Eigentiimlichkeit des Bewusstseins iiberhaupt, ein nach ver-
schiedenen Dimensionen verlaufendes Fluktuieren zu sein, so dafl von einer
begrifflich exakten Fixierung irgendwelcher eidetischen Konkreta und aller sie
unmittelbar konstituierenden Momente keine Rede sein kann.«28

128 1d/1, §75, 139. Mohanty (1985a) ist bestrebt, Husserls Essentialismus so umzudeu-
ten, dass auf die traditionelle aristotelische Differenz von essentiellen und akzidentiel-
len Eigenschaften im Hinblick auf empirische Konkreta verzichtet werden soll. So heif3t
es: »The second, i.e., a strictly phenomenological theory of essence, takes up all the
contents of an individual into its essence, the totality of which is, in Husserls’s language,
a concretum.« 198. Leider verzichtet Mohanty bei seinem Vorschlag auf eine Erorterung
der oben zitierten Aussage Husserls. Wenn alle Eigenschaften eines Dinges x essentielle
Eigenschaften sind, wie soll man dann ein unendlich fluktuierendes x, von einem ande-
ren unendlichen fluktuierenden Gegenstand y iiberhaupt abgrenzen? Ohne die Spezifi-
zierung von essentiellen Komponenten von Gegenstinden bleibt (a) unklar, wie bei-
spielsweise aus der visuell zuginglichen Abschattungsmannigfaltigkeit prinzipiell
wahrgenommene Gegenstinde eruiert werden konnen und (b) wie diese von ihren je-
weiligen Erscheinungsweisen abzugrenzen sind wie zum Beispiel im Fall perspektivi-
scher Verzerrungen. Mohanty begriindet seine Revision des Essentialismus unter Beru-
fung auf Quines beriihmtes Argument, dass ein Pridikat notwendig wahr ist unter der
Perspektive einer bestimmten Beschreibung und kontingent unter einer anderen. So
gibt Quine (1997) in Word and Object diesbeziiglich folgendes Beispiel: Ein Mathema-
tiker x ist notwendig rational und nicht notwendig zweibeinig. Fiir einen beliebigen
Fahrradfahrer x gilt offenbar das Gegenteil. Handelt es sich nun bei x zufillig um ein
und dasselbe Individuum, so folgt aus jedem Pradikat auch seine gegensitzliche Bestim-
mung, woraus sich der Widerspruch konstruieren ldsst: V(x) (x € notwendig p A x €
—notwendig p) [>p = ist rational] und analog lisst sich derselbe Widerspruch fiir »d =
ist zweibeinige, konstruieren. 110. Wie Liske (1985) ausfiihrt, entspringt Quines Ableh-
nung der quantifizierten Modallogik, die als Konsequenz fiir Quine den aristotelischen
Essentialismus zur Folge hat, aus dessen Uberbetonung der Extensionalitit und der voll-
stindigen Eliminierung der Intensionalitit 37—39. Fiir das obige Beispiel ldsst sich dies
folgendermafSen zeigen. Spezifiziert man ganz allgemein das Individuum S (Mensch),
so gelten fiir diesen Begriff oder diese Menge, wenn der Umfang betont werden soll,
notwendige Eigenschaften, die auch fiir M (Mathematiker) und F (Fahrradfahrer) gel-
ten, aber eben nicht umgekehrt. Notwendige Eigenschaften wie p von M und d von F
sind eben nicht notwendigerweise Weise notwendige Elemente (Eigenschaften) von S.
Sicherlich ist ein Individuum, wenn es zuféllig auch Mathematiker ist, in seiner Eigen-
schaft als Mathematiker rational, aber als Individuum ist S, wenn er nicht gerade als
Mathematiker tdtig ist, eben unter Umstéinden zumindest fiir gewisse Zeiten auch nicht
rational. Daraus folgt, dass der obige Widerspruch nur deshalb zustande kommt, weil S,
M und P lediglich als extensional gleichwertige Klassen aufgefasst und ihre intensiona-
len Differenzen vernachlissigt werden. Beachtet man letztere, dann zeigt sich, dass die
Substitution salva veritate hier unzuléssig ist, weil es sich gar nicht um denselben Be-
griff (Menge, bzw. Klasse) handelt. Zudem stehen S, M und F gerade nicht in einem
beliebigen Verhiltnis zueinander, sondern die notwendigen Eigenschaften eines Men-

222

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

Der Grund hierfiir ist bei niherer Betrachtung unmittelbar nachvoll-
ziehbar. So sind einfache indexikalische Aussagen der Art >Dieses das,
zum Beispiel im Hinblick auf einen visuell zugénglichen Gegenstand,
nicht geeignet, die Eigenart eines Gegenstandes oder eines regiona-
lontologischen Bereichs irgendwie hinreichend zu spezifizieren.!?®
Vielmehr bedarf es gerechtfertigter Aussagen bzw. Erkenntnisse,
um Gegenstinde, Gesetze und Relationen zu bestimmen und in um-
fassendere Zusammenhinge einzuordnen, was als unverzichtbares
Charakteristikum wissenschaftlicher Titigkeit betrachtet werden
muss.

Was dies bedeutet, veranschaulicht Husserl an dem Gegensatz
von Tatsachen und Wesen bzw. Eidos.’® Die reine Faktizitit des indi-
viduellen Soseins zeichnet sich seiner Auffassung nach dadurch aus,
dass dieses auch hitte anders sein konnen, also sein Dasein in diesem
Sinne auch >zufélligc zu nennen ist. Beispielsweise spricht nichts un-
mittelbar dagegen, dass die Naturgesetze auch andersartigere Struk-
turen aufweisen konnten als die gegenwirtigen. Aber diese Form der
Zufilligkeit der Faktizitit ist zugleich bezogen auf apriorische Not-
wendigkeiten, die hingeordnet sind auf Wesensallgemeinheiten. !
Diese bestimmt Husserl wie folgt:

»Ein reines Eidos, eine Wesensallgemeinheit ist z.B. die Artung Rot oder die
Gattung Farbe; aber nur wenn sie gefasst sind als reine Allgemeinheiten, also
frei von allen Voraussetzungen irgendwelchen tatsichlichen Daseins, irgend-
eines faktischen Rot, bzw. irgend einer farbigen tatsachlichen Wirklichkeit«.1?

Fiir den Begriff des Wesens bzw. des Eidos gilt nun nach Husserl, dass
dieser ebenfalls in gewisser Hinsicht als >Gegenstand« gegeben sein
muss, wenn man etwas von ihm pridizieren mochte.33 Doch ver-

schen (ist ein Lebewesen etc.) gelten auch fiir M und F. In all diesen Fillen ist somit die
Spezifizierung essentieller Eigenschaften notwendig und nicht von beliebigen Definitio-
nen abhingig, sondern besitzt jeweils ein denknotwendiges fundamentum in re. Auch
fiir die Mathematik, die nach Quine ginzlich extensional aufzufassen sein soll, kann
Liske (42-49) zeigen, dass verschiedene mengentheoretische Begriindungen von Zah-
len, aus denen teilweise Verschiedenes folgt, in wesentlichen Elementen kongruieren
miissen wie beispielsweise, dass die reine Zahl 9 grofer ist als 7 und somit erneut es-
sentielle Gemeinsamkeiten denknotwendig aufweisen.

129 Vgl. 1d/1, §2, 9.

130 £8000 = Form, Gestalt, Urbild, Idee, Begriff. In: GEMOLL (1991).

31 Vel 1d/1, §2, 9.

132 EU, §89, 425.

133 Stegmiiller (1980) verweist auf die folgenschwere Identifizierung der Ideen mit all-

-

223

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

weist er bereits in den Logischen Untersuchungen darauf, dass man
strikt zwischen >individuellen Einzelheiten< unterscheiden miisse,
wie es die sinnlich gegebenen Gegenstinde seien und sspezifischen
Einzelheiten< wie der Zahl 2 oder Begriffen und Sitzen, die in den
Bereich der reinen Logik gehoren.’* Deshalb insistiert er darauf, dass
es, analog zur sinnenfilligen Anschauung eines materiellen Gegen-
standes, auch eine Wesensanschauung eines reinen (nichtsinnlichen)
Wesens gibt.135

Welche Implikationen ergeben sich, wenn Husserl den jeweili-
gen Eidé Gegenstandscharakter zuspricht? Dazu fiithrt Husserl aus:

»Setzung und zunichst anschauende Erfassung von Wesen impliziert nicht das
mindeste von Setzung irgendeines indivduellen Daseins; reine Wesenswahrhei-
ten enthalten nicht die mindeste Behauptung iiber Tatsachen«13

Offenbar ist diese Aussage im Hinblick auf die obigen Ausfiihrungen
nur dann sinnvoll, wenn Husserl die Begriffe >Tatsachen< und >Ge-
genstidnde« nicht synonym verwendet. Ein Urteil kann sich auf einen

gemeinen Wesenheiten. Diese Gleichsetzung hilt er fiir irrefiihrend, unter anderem
auch deshalb, weil »ideale ... Objekte, wenn man sie {iberhaupt annimmt ebensolche
Individualititen wie die realen (sind)«. Stegmiiller, Wolfgang Glauben, Wissen und
Erkennen. Das Universalienproblem Einst und Jetzt. Darmstadt. 58. Stegmiillers syste-
matischer Punkt ist sicherlich nicht zu leugnen, aber fiir eine idealistische Position sind
beide Aussagen keinesfalls kontradiktorisch. So ist ein Wesen bzw. Begriff, wenn man
(a) dessen Umfang (als Menge oder Klasse) betrachtet, eine »Allgemeinheit« in dem
Sinne, dass sich vielfiltige Gegenstinde oder Elemente unter ihn subsumieren lassen.
Fokussiert man hingegen (b) lediglich seine inhaltlichen Bestimmungen (Intensionen),
dann ist er als individueller Gegenstand gegeben. Dass hingegen in der platonisch-aris-
totelischen Tradition die Wesensallgemeinheit hidufig betont wurde, ist hingegen nicht
weiter verwunderlich, weil diese Eigenschaft ideeller Entititen eben ein wichtiges Un-
terscheidungsmerkmal zu sinnlich gegebenen Konkreta impliziert. Vgl. diesbeziiglich
auch die folgende, im Haupttext aufgefithrte Unterscheidung Husserls zwischen sindi-
viduellen Einzelheiten< und >speziellen Einzelheiten.<

134 Vgl. LU, 11/1, 11, §2, 110. Husserl verweist darauf, dass, wenn man in der Bedeutung
von der reinen Zahl 2 zu zwei einzelnen konkreten Objekten wechselt, sich eben der
zugrunde liegende Gedanke geindert habe. (S. 110) Dies lasst sich folgendermaflen be-
weisen: So ist der Satz>(9>7)« (9 ist notwendig grofer als 7) wahr, weil die Bezeichnung
>9¢ auf eine reine Zahl verweist. In dem dem Satz >(Die Zahl der Planeten >7)« spezifi-
ziert zwar der Ausdruck >Die Zahl der Planetenc das Objekt (die Zahl 9) eindeutig, aber
dass die Anzahl der Planeten grofer als 7 ist, stellt ein empirisches Faktum da, und ist
deshalb kontingent und gerade nicht notwendig. Aus diesem Grunde ist die Substitution
salva veritate mit der reinen Zahl 9 nicht méglich und Husserls obige Unterscheidung
offenbar gerechtfertigt.

135 Vgl. 1d/1, §3, 11.

136 Vgl. ebenda, §4, 13.

224

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

Gegenstand beziehen, ohne zugleich auf eine Tatsache bezogen sein
zu miissen. Dies ist deshalb mdglich, weil die Referenz von Tatsa-
chenurteilen nach Husserl auf real Gegebenes gerichtet ist, wobei
sreal< von ihm so definiert wird, dass es sich auf raum-zeitlich indivi-
duierte Beschaffenheiten des Gegebenen beschrinkt. Ideale Verstan-
desgegenstindlichkeiten wie Wesen nennt Husserl hingegen ir-
real.’’” Die Essenzen bzw. Wesen bestimmt Husserl dariiber hinaus
dhnlich wie Leibniz als ideale Moglichkeiten.’3® Rein sachlich gese-
hen, ist der von Husserl eingefiihrte Begriff der Irrealitit somit eine
analytische Konsequenz aus seiner Realititsdefinition.3?

Macht man hingegen geltend, dass ganz allgemein der durch
Anschauung erfiillbare Gegenstandsbezug das entscheidende Kriteri-
um zur Verwendung des Realititsbegriffes ist, dann ldsst sich, unter
Beriicksichtigung von Husserls obigen Unterscheidungen, auch den
idealen Entititen ein reales Sein zusprechen. Diesbeziiglich ist es
dann notwendig, zwischen Realitit als raumzeitlich individuierten
Phanomenen und der Realitit idealer Wesen zu unterscheiden.

Diese Erweiterung des Realitatsbegriffs ist zudem noch dadurch
gerechtfertigt, dass eine génzlich andersartige Position, bezogen auf
die Existenz oder Nicht-Existenz idealer Entitdten, also zwischen Pla-
tonismus und Nominalismus, wenig plausibel erscheint. Die Ver-
wendung des Begriffs >Platonismusc« soll diesbeziiglich nicht prajudi-

137 Vgl. EU, §65, 317-320.

138 Vgl. 1d/1, §135, 280. »Was hier beiderseits Moglichkeit (eidetische Existenz) heif3t,
ist also absolut notwendige Moglichkeit, absolut festes Glied in einem absolut festen
Gefiige eines eidetischen Systems«. Bezogen auf Leibniz betont Rutherford (1998?) in
Leibniz And The Rational Order of Nature, dass die Frage nach der jeweiligen Realitit
der Essenzen fiir Leibniz von einem Beweis ihrer Moglichkeit (also der Widerspruchs-
freiheit der Moglichkeit) abhingt. So heifit es in Leibniz’ Neuen Abhandlungen iiber
den menschlichen Verstand. »Das Wesen ist im Grunde nichts anderes als die Maglich-
keit dessen, was man setzt. Was man als moglich annimmt, ist in der Definition aus-
gedriickt. Diese Definition ist aber nur eine Nominale, wenn sie nicht zu gleicher Zeit
die Moglichkeit ausdriickt.« In: Leibniz, G. W. (1996), 111, iii, 15. Ob und inwiefern
Husserls eidetische Reduktion die Moglichkeit von Essenzen gewihrleisten kann, wird
im Zusammenhang mit dem Nominalismus und Husserls eidetischer Variation noch
weiter ausgefiihrt.

139 Auch in Husserls Formale und transzendentale Logik zeigt sich, dass die Irrealitdt
idealer Gegenstinde einfach eine definitorische Konsequenz aus seiner Realititsdefiniti-
onist. So fiihrt er dort zum Auftreten logischer Gebilde in der menschlichen Psyche aus:
»Sie sind eben keine realen, keine Raumgegenstinde, sondern irreale Geistesgebilde,
deren eigentiimliches Wesen die riumliche Extension, urspriingliche Ortlichkeit und
Beweglichkeit ausschliefSt«. In: FTL. §57, S. 163.

225

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

zieren, ob Platon tatsachlich eindeutig die Auffassung vertreten hat,
dass ideale Entititen wie Ideen tatsichlich existieren oder nicht, kon-
sistent zu erfassen sind oder nicht. Vielmehr verwende ich die Be-
griffe >)Nominalismus«< und >Platonismus«< in Anlehnung an Stegmiil-
ler, der sie mit der Bemerkung einfiihrt, dass sich die Frage, ob man es
ganz grundsatzlich mit einer platonischen oder nominalistischen Po-
sition zu tun hat, dadurch entscheidet, ob zur jeweils explizit vertre-
tenen Ontologie nur konkrete Objekte zugelassen sind oder eben
auch in der Sprache des Logischen Empirismus »abstrakte« Entititen
wie Klassen, Relationen Eigenschaften usw. Gemeint ist folgendes:
Wie im zweiten Kapitel ausgefiithrt wurde, unterscheidet Dennett
im Hinblick auf die ontologischen Implikationen seiner verschiede-
nen Vorhersagestrategien in Anlehnung an Reichenbach ebenfalls
zwischen Konkreta und Abstrakta. Allerdings verwendet er Abstrak-
ta ausdriicklich nur als abkiirzende Prognoseinstrumente, was bedeu-
tet, dass diesen keine Realitit im starken Sinne zugesprochen werden
kann (existiert nur im Beobachter). Formal lasst sich dies so charak-
terisieren, dass ein offener Satz mit der freien Variable >x< auf rein
semantischer Ebene noch keine Entscheidung dariiber zulasst, ob, um
bei einem Beispiel Dennetts zu bleiben, einem generellen Pridikats-
ausdruck der Art »x ist ein intentionales System< nun Existenz im
starken Sinne zugesprochen werden kann oder nicht. Der Existenz-
(V) oder Allquantor (A) bindet hingegen die Gegenstandsvariable >x«
in der Art, dass der Satz (Vx)(x € F) [F = Intentionales System] nach
Dennett falsch sein muss, weil der in seiner Ontologie explizit zu-
grunde gelegte Wertbereich von Gegenstinden eben keine >Abs-
tracta< vorsieht. 140

In dieser allgemeinen Form ist die grundlegende Distinktion
zwischen Nominalismus und Platonismus somit als vollstdndige Dis-
junktion aufzufassen. Entweder ist eine philosophische Position im

140 Vgl. Stegmiiller (1980), 51. Stegmiiller insistiert darauf, dass nur in der gebundenen
Variable zum Ausdruck kommt, was der jeweilige Benutzer in seiner Sprache tatsichlich
ontologisch voraussetzt. 51. Dazu ist zu sagen, dass die Formalisierung von Sprachen als
Instrument zur Klarung impliziter ontologischer Voraussetzungen sicherlich hilfreich
sein kann; aber zur eindeutigen philosophischen Geltungsfrage, ob beispielsweise ein
intentionales System real ist oder nicht, kann selbstverstindlich die Formalisierung sel-
ber inhaltlich nichts beitragen. Diese bleibt vielmehr bestindig riickgebunden an das
inhaltliche Denken, wenn die logischen Zeichen iiberhaupt eine Bedeutungsdimension
aufweisen sollen.

226

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

Prinzip nominalistisch oder platonistisch, was sich, rein deskriptiv
gesehen, daran ablesen lisst, ob der explizit zugrunde gelegte Wert-
bereich ebenfalls >Abstractas, also die von Husserl als ideale Moglich-
keiten bestimmten Wesenheiten, als konkrete Gegenstinde zulésst
oder nicht, womit selbstverstindlich noch keinesfalls entschieden ist,
ob ein dezidierter (also expliziter) Platonismus oder Nominalismus
iiberhaupt widerspruchsfrei formuliert werden kann. Allerdings
schlieBt diese vollstandige Disjunktion, wie im Fall des Platonismus,
keinesfalls weitergehende Differenzierungen realer bzw. idealer En-
titdten aus.!4!

Diese Uberlegungen verdeutlichen aber auch, dass Husserls Re-
de von der Wesensschau bzw. kategorialen Anschauung berechtigt
sein muss, wenn man den »Gegenstandscharakter« logischer bzw.
eidetischer Entitdten anerkennt. Denn dies besagt zunichst nur so-
viel, dass ein Begriff bzw. eine ideale Entitit, die nicht sinnlich wahr-
nehmbar ist, trotzdem dem denkenden Bewusstsein gegeben sein
muss, wenn man tberhaupt etwas von ihr aussagen kann. Wie ins-
besondere auch zum Ende dieses Kapitels an Husserls Methode der
eidetische Variation deutlich werden wird, ist der Begriff der >We-
sensschauc¢ diesbeziiglich alles andere als ein unnachvollziehbarer, ir-
rationaler Akt. In den Logischen Untersuchungen bezieht sich Hus-
serl zunichst auf den Begriff der Identitit, um die von ihm
behauptete, notwendig vorausgesetzte Gegebenheit allgemeiner Ge-
genstinde zu verdeutlichen:

141 Dass diese Differenzierungen letztendlich zu komplexen und sehr grundlegenden
ontologischen Aussagen und philosophischen Systembildungen fiihren, ist bereits an
Husserls Unterscheidung von (a) Bewusstseinserlebniss, (b) materieller Dinghaftigkeit
und (c) idealer Entitit deutlich geworden. Nicht kompatibel mit den obigen Ausfithrun-
gen sind hingegen bestimmte Komponenten von Poppers (1984) Drei-Welten-Theorie.
So unterscheidet er in (164—165) zwischen physikalischen Zustinden (Welt 1), der Welt
unserer psychischen Erlebnisse (Welt 2) und der Welt 3 des Intelligiblen, also Ideen,
Wabhrheiten usw. und insistiert trotzdem darauf, dass die Welt 3 ein Erzeugnis des Men-
schen sei (im noemantischen Sinne). Weiter glaubt er, dass die natiirlichen Zahlen ein
reines menschliches Artefakt seien, aber es trotzdem mehr Zahlen geben wiirde, als der
Mensch jemals benennen und Maschinen verarbeiten kénnten. Dies ist jedoch unmég-
lich. Wenn die natiirlichen Zahlen ein reines Menschenwerk sein sollen, dann konnen
noch nicht gedachte (erzeugte) Zahlen nicht im strengen Sinne existieren, weil sie ja
eben noch nicht erzeugt wurden. Popper versucht diesbeziiglich zu vereinen, was zu-
mindest nicht vollstindig zu vereinen ist, ndmlich den Nominalismus und den Plato-
nismus. In: Popper, Karl R. (1984*): Zur Theorie des Objektiven Geistes. In: Popper
(1984), 158-197.

227

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

»Im tibrigen kann man sich an jedem Beispiele durch Augenschein tiberzeugen,
daf eine Spezies in der Erkenntnis wirklich zum Gegenstande wird, und daf3 in
Beziehung auf sie Urteile von denselben logischen Formen méglich sind, wie in
Beziehung auf individuelle Gegenstinde ... Logische Vorstellungen, einheitli-
che Bedeutungen iiberhaupt sind, sagten wir, ideale Gegenstinde, mogen sie
selbst nun Allgemeines oder Individuelles vorstellen. Z.B. die Stadt Berlin als
der identische Sinn im wiederholten Reden und Meinen; oder die direkte Vor-
stellung des phythagoreischen Lehrsatzes ...«1%2

Fiir Husserl ist >Identitit< diesbeziiglich undefinierbar, obwohl dieser
Begriff zur eindeutigen Spezifizierung von Gegenstinden, Eigen-
schaften und Attributen notwendig vorausgesetzt wird. Allerdings
ldsst sich im Gegensatz dazu der Begriff der >Gleichheit« definitorisch
einfiithren. So wird Gleichheit von Husserl als das Verhiltnis der Ge-
genstinde bestimmt, die unter derselben Spezies bzw. denselben all-
gemeinem Gegenstand zu subsumieren sind, aber bereits immer eine
ideale Einheit (Identitit) voraussetzen.’** Im Hinblick auf den Empi-
rismus (Nominalismus) insistiert er deshalb darauf, dass es eben ge-
rade nicht moglich sei, die Annahme idealer Entitdten dadurch zu
umgehen, dass man lediglich auf die Extensionalitit (Umfang) kon-
kreter Gegenstinde rekurriere und glaubt, hierdurch auf erstere ver-
zichten zu konnen.

IV.4.1 Prinzipielle Einwinde gegen den Wesensbegriff

Nun stellt sich die Frage, ob man nicht wie der spite Wittgenstein die
einheitliche ideale Bedeutung genereller Terme wie das >Rotseinc
bzw. >die Klasse alles Rotseiendenc< einfach aufgeben kénnte zuguns-
ten des Begriffs der Familienahnlichkeit. Gemeint ist, dass nach Auf-
fassung des spiten Wittgenstein Begriffe im konkreten Sprach-
gebrauch keine scharfen Grenzen aufweisen und deshalb auch nicht
aufgrund eindeutiger Definitionen bestimmbar sind. Die Frage, was
allen Vorgidngen gemeinsam ist, die wir zum Beispiele >Spiele< nen-
nen, lasst sich unter dieser Voraussetzung auch nicht beantworten
und wird von ihm durch den Hinweis auf ein kompliziertes Netz
von Ahnlichkeiten und Verwandtschaften ersetzt.44

w2 TUII/1, §2, 111.

143 Vgl. ebenda, §3, 112-113.

144 Vgl Wittgestein Ludwig (19907) Philosophischen Untersuchungen. In: Werkausgabe
Bd. 1. Frankfurt am Main. S. 277-279. 66—68.

228

- am 16.01,2028, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

Mit dieser Auffassung eng verbunden, ist Wittgensteins grund-
legender sprachphilosophischer Ansatz, dass die Bedeutung von
Wortern oder Sitzen ginzlich von ihrem Gebrauch bzw. der Funk-
tion innerhalb der Sprache abhingt.’** Um demnach die Bedeutung
eines Ausdrucks wie »jetzt weifd ich weiter« zu verstehen, ist es not-
wendig, sich die Umstinde bzw. das Sprachspiel zu vergegenwirti-
gen, in dem man einen solchen Satz zu gebrauchen lernte.’¢ Neh-
men wir einmal an, dass die entsprechenden Umstiande der korrekten
Regelbefolgung des Satzes A »jetzt weif ich weiter« sich tatsichlich
lediglich durch Ahnlichkeitsbeziehungen charakterisieren lieflen.
Man konnte somit verschiedene Sprachspielsituationen Spy, Spy, ...,
Sp,, spezifizieren, die sich allein dadurch auszeichnen, dass sie in der
besagten Ahnlichkeitsrelation zu A stehen. Wie Husserl bezogen auf
die Ahnlichkeitsrelation ausfiihrt, ist es offenbar fiir den Nominalis-
ten nicht moglich, beispielweise die Elemente a, b, ¢ zu bestimmen,
die diese Relation exakt explizieren wiirden, weil dies ja bedeutete,
wiederum Einheitsmomente anzugeben, welche die entsprechende
Gleichheit (Identitit) in der Ahnlichkeit zwischen den Sprachspielsi-
tuationen festzulegen imstande wiren. Also miisste der Nominalist
Elemente fiir Sp;, Sp; .., Sp,, bestimmen, die zwar deren Ahnlichkeit,
aber eben nicht deren Gleichheit festlegen wiirde. Dass dies zu un-
haltbaren Konsequenzen fithrt, macht Husserl folgendermaflen

deutlich:

»Die Ahnlichkeiten selbst werden verglichen und bilden Gattungen und Arten,
wie ihre absoluten Glieder. Wir miissten also wieder auf die Ahnlichkeit dieser
Ahnlichkeiten zuriickgehen und so in infinitum.«¥

Abgesehen von Wittgensteins Konzeption der Familienihnlichkeit
sollen an dieser Stelle drei weitere grundlegende Einwiande gegen
Husserl Auffassung von der >Gegenstindlichkeit< idealer Spezies
bzw. Eidé stellvertretend fiir viele andere Gegenargumente gepriift
werden:

So (a), dass, selbst wenn das Konzept der Familienihnlichkeit
sich als widerspriichlich erwiesen hat, die Identifizierung auch von
rein logischen Sachverhalten in nichts anderem besteht als in der

145 Vgl. Skorupski, John (2000%): Meaning, use, verification. In: Hale (2000), 29-59.
Hier 30.

146 Vgl. Wittgenstein, Ludwig (1990), S. 333, 179.

w7 LUII/1, 11, §4, S. 116.

229

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

exakten Anwendung (Regelbefolgung) einer logischen Funktion,
dass also die Behauptung, dass Bedeutungen, Spezies oder Wesen
eine Art transempirisches Faktum (Gegebenes) darstellen, unhaltbar
ist.

Zudem (b) kann der Nominalist, wie bereits oben angedeutet,
versuchen zu bestreiten, dass eine allgemeine Aussage wie >Alle
Menschen sind sterblich« oder das Vorkommen eines abstrakt singu-
laren Terms wie >Menschsein« bereits eine Spezies oder ideale Bedeu-
tung von >Menschsein< voraussetzt. Er interpretiert bzw. iibersetzt
letzteren Term vielmehr als konkreten generellen Term >Menschs,
also als synkategorematischen Pridikatsausdruck, der nur innerhalb
eines bestimmten Kontextes sinnvoll ist und fiir sich selbst gar keine
Bedeutung haben soll. Wie Stegmiiller ausfiihrt, konstruiert der No-
minalist deshalb einen Pradikatsausdruck zunéchst als offenen Satz
»x ist ein Menschg, der erst aufgrund der Quantifizierung Bedeutung
erhilt, wobei der vorausgesetzte Wertbereich quantifizierter Sitze
wiederum nur Konkreta enthalten darf.!#8

Ein weiteres Gegenargument (c) mit dem sich Husserl in den
Logischen Untersuchungen selber ausfiihrlich beschiftigt hat, be-
steht in der Auffassung, dass Allgemeinbegriffe das Ergebnis psy-
chischer Abstraktionsprozesse seien, so dass ein abstrakt allgemeiner
Term wie >Rotsein< lediglich (i) das Produkt eines psychischen Pro-
zesses ist und (ii) auch nur im Bewusstsein als reeller Inhalt existiert.
Dass (a), (b) und (c) in ihren Behauptungen und Aussagen diesbeziig-
lich teilweise miteinander kongruieren, ist, weil es sich im wesentli-
chen um nominalistische Positionen im oben definierte Sinne han-
delt, wenig iiberraschend.

Betrachten wir zunichst den Gegeneinwand (a). Gemif3 dieser
Anschauung gibt es eine strenge Dichotomie zwischen Fakten (sin-
nenfallige Wirklichkeit) und reinen apriorischen Bedeutungen zum
Beispiel von logischen Junktoren wie >unds, >oder< usw. Diesen ent-
sprechen an sich keinerlei transempirische Entitdten, sondern sie er-
schopfen sich in der Anwendung bestimmter regelgeleiteter Nor-
men. Die Begriindung lautet hier unter anderem bei Wittgenstein,
dass es eben keine Objekte gibt, denen intrinsisch Bedeutung zu-
kommt. Gemeint ist, dass (1) es keine Bedeutung gibt, die nicht erst

148 Vgl. Stegmiiller (1980), 49-50.

230

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

verliehen worden wire und (2) dass eine solche Entitit zu kennen

(zum Beispiel ein Zeichen) und ihre Bedeutung zu wissen, zusam-

menfallen wiirde, was Wittgenstein als Moglichkeit ablehnt.1#

Trotzdem stellt sich diesbeziiglich die Frage, wenn man obige Be-

hauptung akzeptiert, wie denn nun Wérter ihre Bedeutung erhalten.

Eine mogliche Antwort in der zeitgendssischen sprachanalytischen

Philosophie lautet diesbeziiglich, dass man einen entsprechenden Be-

griff fiir das Wort oder den entsprechenden Sachverhalt besitzen

muss. Begriffe sind aber gemif3 diesem Ansatz keine >Wesen«< bzw.
ideale Entitdten, sondern sie erfiillen lediglich >kognitive Rollen«.

Das heifst, dass sie bestimmte epistemische Normen erfiillen miissen,

nimlich einen Grund x zu spezifizieren, warum man beispielsweise

glauben soll, dass p. Skorupski formuliert als Beispiel folgende nor-
mative Proposition:

(P;) Das Auftreten einer visuellen Erfahrung eines gelben Objekts
im visuellen Feld rechtfertigt, unter der Bedingung, dass es kei-
ne widersprechenden Informationen gibt, das Urteil, dass dort
etwas Gelbes ist.1%0

Fiir Skorupski zeichnet sich P; dadurch aus, dass es ein Beispiel einer
einfachen normativen Reaktion ist, die zur Epistemologie des reflek-
tierten Untersuchens und der kritischen Konvergenz gehort. Er kon-
trastiert dieses Vorgehen mit einer semantischen Theorie von Begrif-
fen, die kognitive Rollen erfiillen und P; lediglich als konventionell
stipulierte Regel deuten.’™ Wie auch immer der genaue epistemische
Status dieses Satzes zu bewerten ist, handelt es sich jedoch offenbar
nicht um einen analytischen oder synthetischen Satz a priori. Doch
auch hier ldsst sich ein entsprechendes Beispiel finden. Betrachten
wir die logische Konstante >und«. Da diese nach (1) und (2) keine
intrinsische Bedeutung hat, ist es auch hier notwendig, die Bedeu-
tung von >und¢< entweder als normative Reaktion zu interpretieren
oder eben als konventionelle Stipulation, bei der man festgelegt, dass
folgende Schliisse als Grundregeln (im Beispiel Konjunktionseinfiih-
rung und Beseitigung) eines Kalkiils wahr sind:

149 Vgl. Skorupski, John (2000), 39.
150 Vgl. ebenda, 52.
151 Vgl. ebenda, 50.

231

- am 16.01,2028, 08:41:49.


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

(P,) Aund B A; Aund BF B; A, B+ A und B2 (- = lasst sich ...
schliefSen)1>

Auch hier wird man nun analog argumentieren, dass, wenn man die
Faktizitdt transempirischer Entitdten konsistent ablehnen mochte,
dieser epistemischen Norm im Bereich der Logik ebenfalls keine
ideale Entitét entspricht.15*

Betrachten wir zunéchst die (a) im Wesentlichen zugrunde lie-
gende Auffassung, dass es keine Objekte gibt, denen Bedeutung in-
trinsisch zukommt. Dies bedeutet dann, dass (1) Objekten Bedeutung
erst verliechen werden muss und (2) dass das Wissen um eine solche
Entitit und ihre Bedeutung nicht zusammenfallen kénnen. Im Hin-

152 Paul Boghossian (2000) argumentiert in seinem Essay Analyticity, dass eine logische
Konstante wie >und< zwar erst dadurch seine Bedeutung erhalte, indem man stipuliert,
dass beispielsweise die Schliisse in P, wahr sind, méchte aber trotzdem daran festhalten,
dass alles, was nach dieser Stipulation an logischen Schliissen folgt, ein fundamentum in
re hat. S. Vgl. Boghossian, Paul (2000): Analyticity. In Hale (2000), 331-368. Hier 350—
351. Dies ist jedoch nicht recht einsehbar. Wenn es véllig beliebig ist (also eine Konven-
tion oder eine dezisionistischer Willensakt), ob man die Ableitungen in P, mit dem
Wahrheitswert >wahr« versieht oder nicht, dann mogen alle weiteren logischen Ablei-
tungen streng notwendig folgen, aber eben nur unter der konventionellen oder dezisio-
nistischen Voraussetzung, dass die Schliisse in P, wahr sind. Die angebliche Faktizitdt
aller weiteren Schliisse bleibt somit abhingig von dezidiert nichtfaktischen Bedingun-
gen, was ontologisch gesehen bedeutet, dass es sich um Fakten handeln muss, die Kon-
ventionen oder Dezisionen geschaffen haben, aber eben deshalb auch véllig anders sein
kénnten. Boghossians Versuch, hier eine Analogie mit dem stipulierten Metermaf3 her-
zustellen, ist deswegen ungerechtfertigt, weil die Extension des Raums selber eben keine
konventionelle Setzung ist, von der jedoch jede Setzung einer entsprechenden Maf3ein-
heit abhingig ist. Nur deshalb kénnen sich Ergebnisse von Raummessungen mit einem
vorher festgelegten Maf3 darauf berufen, Faktisches zu eruieren.

153 Die vollstindige Form der Symbolisierung der Grundregeln des Konjunktors (Ein-
fiithrung und Beseitigung) kann hier aus Platzgriinden nicht vorgenommen werden.
Vgl. diesbeziiglich Essler / Martinez: Grundziige der Logik. Bd. 1. Das logische Schlie-
fen. Frankfurt am Main. 87-100. Doch auch in dieser Darstellung werden beispielswei-
se der modus ponens und der adjunktive Syllogismus selbstverstindlich zunéchst mit
den Mitteln der Alltagssprache eingefiihrt und im weiteren Verlauf als Grundregeln des
Kalkiils explizit formal dargestellt. Dies zeigt jedoch einmal mehr, dass der reinen For-
malisierbarkeit des wahrheitserhaltenden Schlusses die entsprechend inhaltliche Erfas-
sung der logischen Konstanten und ihrer moglichen Schliisse vorausgehen muss.

154 Vgl. Peursen, Cornelis A. van (1972): Phenomenology and Analytical Philosophy.
Pittsburgh. Peursen macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, dass im Sin-
ne des logischen Positivismus Philosophie niemals eine hohere Realitit beschreibt, son-
dern insofern normativ ist, als sie bestimmte Regeln fiir einen logischen und klaren
Gebrauch der Sprache in den Vordergrund stellt. 67.

232

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

blick auf Husserls Auseinandersetzung mit der Reprisentations- und
Zeichentheorie wurde bereits festgestellt, dass der obige Gedanken-
gang offenbar auf einen infiniten Regress hinauslauft. Wenn einem
Zeichen Bedeutung zugesprochen wird, dann muss es zumindest eine
semantische Informationsrelation zwischen der Bedeutung und dem
Zeichen geben. Ist die Bedeutung, die dem Zeichen Bedeutung ver-
leiht, diesbeziiglich erneut ein Zeichen (oder ein Bild) dem irgend-
wann einmal Bedeutung verliechen wurde, was nach (1) notwendig
der Fall ist, dann fiihrt dies zum infiniten Regress. Demnach kann
das Vorhandensein der Bedeutung unter Voraussetzung von (1) und
(2) gerade nicht aufgeklart werden. Vorausgesetzt werden muss viel-
mehr eine prisentational unmittelbar zugéngliche Bedeutung, die
weder Bild noch Zeichencharakter hat. Dies leistet jedoch gerade der
Begriff bzw. das Wesen oder das Eidos. Auch die Auffassung, die Rolle
begrifflicher Entititen nur als Norm zu deuten, hilft diesbeziiglich
nicht weiter. Skorupskis Theorie der normativen Reaktion, die er in
P, spezifiziert, erklirt gerade nicht, wie es iiberhaupt moglich ist,
einer visuellen Erfahrung einen allgemeinen Begriff zuzuordnen,
und was es bedeutet, dass es keine widersprechenden Informationen
gibt. Er setzt Bedeutungen und den gesamten Rechtfertigungsdiskurs
als gegeben voraus und behauptet gleichzeitig, dass ihnen ontologisch
nichts entspricht. Der Begriff >»normative Reaktion« verschleiert dies-
beziiglich, dass solchen Reaktionen jeweils schon die entsprechenden
Begriffe zugrunde liegen miissen, damit die Reaktionen iiberhaupt
normativ im Sinne Skorupskis genannt werden konnen. Doch dies
bedeutet offenbar, dass diese entweder auf (i) psychische Vorkomm-
nisse oder (ii) gegebene Konventionen zuriickgefiihrt werden miis-
sen, also auf empirische Faktizitdten, weil sie immerhin die (normati-
ven) Reaktionen von Individuen bestimmen sollen. Dies wiirde
jedoch heifden, dass der Unterschied zwischen Norm und Faktum,
der fiir Skorupski so wichtig ist, nicht aufrechterhalten werden kann.

Da wir uns mit (i) bei der Erorterung der Frage (c) beschiftigen
werden, bleibt somit bezogen auf (a) lediglich die Frage zu kléren, ob
beispielsweise P, nicht tatsdchlich widerspruchsfrei als stipulierte
Konvention (ii) gedeutet werden kionnte. Diesbeziiglich ist es auf-
schlussreich, was Husserl in den Logischen Untersuchungen zum
Verstandnis von sogenannten »herausgerissenen Synkategoremati-
ka« (>gleich¢, >wie, >und< und >oder<) ausfiihrt, also Bedeutungen,
die erst in einem grofferen Zusammenhang eine Bedeutungserfiil-
lung gewinnen konnen:

233

- am 16.01,2028, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

»Wollen wir uns die Bedeutung des Wortes und klarmachen, so miissen wir
irgendeinen Kollektionsakt wirklich vollziehen und in dem so zu eigentlicher
Vorstellung kommenden Inbegriff eine Bedeutung der Form a und b zur Erfiil-
lung bringen«.1%

Dies verdeutlicht jedoch, dass die Bedeutung der Konjunktion >und«
bereits vor dem P, zugeschriebenen Wahrheitswert >wahr< denkend
erfasst worden sein muss, um iiberhaupt mogliche wahre Schliisse in
Verbindung mit der Konjunktion >und¢< formulieren zu kénnen.
Nicht die stipulierte Zuschreibung des Wahrheitswertes >wahr< zu
P, verleiht somit der Konjunktion Bedeutung, sondern die begriff-
liche Erfassung der Bedeutung >und< in ihrer gleichzeitigen Einheit
und Spezifizierung wie den verschiedenen Schliissen von P,. Dabei
kann die Frage, ob es sich bei den Schliissen um wahrheitserhaltende
handelt oder nicht, der begrifflich-logischen Explikation der Kon-
junktion selbstverstandlich nicht duflerlich sein, sondern ist Teil ihrer
Bedeutungsexplikation.

Dieses Argument ermdglicht einen nahtlosen Ubergang zum
nichsten Einwand (b). Denn es ist ja nach Stegmiillers Rekonstrukti-
on gerade ein Hauptargument des Nominalisten, dass einem syn-
kategorematischen Priadikatsausdruck wie >x ist ein Mensch« iiber-
haupt keine Bedeutung entspricht. Fiir die Konjunktion >und«< als
logische Konstante gilt zudem nach nominalistischer Anschauung,
dass sie als Teil eines rein syntaktischen Systems (fiir P, das entspre-
chende Kalkiil) aufgefasst werden kann. Solange sich ein solches Sys-
tem als uninterpretiertes formales Zeichensystem darstellen lasst, ist
die Annahme von idealen Gegenstinden deshalb unnétig. Der
Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass man gewohnlich auch >Zei-
chen¢, >Worter¢, >Sitze« usw. als ideale Entititen deutet, weil man
beispielweise in der Umgangssprache von demselben Wort spricht
(und den Inhalt meint), das bei verschiedenen Anlissen gesprochen
wird, konne der Nominalist nach Stegmiiller dadurch begegnen, dass
er die verwendeten Zeichen der Syntax lediglich als konkrete In-
schrift betrachtet. Gemeint ist offenbar nicht, dass beispielweise Zei-
chen auf dem Papier oder anderen Medien lediglich als farbliche Ge-
bilde oder Kleckse interpretiert werden, sondern dass ein Zeichen wie
»=¢ eben nicht als Identitit, sondern lediglich als Ausdrucksidhnlich-

155 LUII/1, IV, §9, 314.

234

- am 16.01,2028, 08:41:49.


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

keit etwa von x und y zu deuten ist, die mit Hilfe eines synkategore-
matischen Pridikats niher spezifiziert wird.156

Zu (b) ldsst sich zunichst bemerken, dass die Behauptung des
Nominalisten, dass ein offener Satz der Art >x ist ein Mensch« als
synkategorematischer Priadikatsausdruck zu deuten sei, fiir die Frage
nach den eigentlichen ontologischen Fragen zunichst unwesentlich
ist. Denn wie Husserl zu den Synkategormatika bemerkt:

»... so laft sich iiberhaupt jedes Unselbstindige, und zwar auch in direkter
Weise, zum Gegenstand einer selbstindigen Bedeutung machen, z.B. Réte, Fi-
gut, Gleichheit, Grifle, Einheit, Sein.«15

Bereits die Deutung der >Réte« als Klassennamen fiir eine ideale En-
titit, die alle roten Elemente umfasst, verdeutlicht diesen Gesichts-
punkt. Dass auch der Nominalist Wesen oder Begriffe voraussetzen
muss, zeigt nun folgendes Beispiel: (1) VxVy(x Zy Axe R Ay € R).
>Re¢ steht hier fiir den Pradikatsausdruck >rot< und der Satz besagt,
dass es zwei Gegenstinde gibt, die rot und nicht miteinander iden-
tisch sind. Beide haben jedoch die identische Eigenschaft rot zu sein.
Kénnte man dies nun unter der nominalistischen Voraussetzung wis-
sen, dass nur Konkreta Existenz zugesprochen werden darf? Offen-
bar nicht, denn vollkommen identische Roterscheinungen (in all
ihren Eigenschaften) sind ausgeschlossen. Die behauptete Identitit
setzt im gegenseitigen Vergleich die Applikation des den beiden Er-
scheinungen gemeinsam unterliegenden Begriffs des >Rotseins< vo-
raus. Doch warum sollte es nicht méglich sein, so ein weiterer Ein-
wand, die begriffliche Einheit des Pradikatsausdruck R (der fiir den
Nominalisten ja nur eine Abkiirzung darstellt) durch empirisch fi-
xierte sinnliche Rotelemente der Art r; 7, ..., r, zu erklédren, die
allen Roterscheinungen zugrunde liegen miissen? Die Antwort ist,
dass man analog weitere Rotelemente r;*, r,+’, ..., r,+ bestimmen
konnte, die zu den fixierten in einer so engen Ahnlichkeitsbeziehung
stehen, dass man sie im Vergleich ebenfalls als rot bezeichnen wiirde.
Die Ahnlichkeitsbeziehung zwischen den Elementen der beiden Rei-
hen kann nun nicht dadurch erklirt werden, dass man das beiden
Gemeinsame erneut als r4, 15, ..., 1, festlegt, da ja gerade gilt, dass
r1 # r1+ usw. Also setzt die Komparation und begriffliche Bestim-
mung beider Elemente als rote Konkreta voraus, dass das einheitliche

156 Vgl. Stegmiiller (1980), 84-85.
157 LU II/1, 1V, §8, 313.

235

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

Moment nicht in den sinnlichen Rotelementen selber, sondern in
einem dritten, nichtsinnlichen (abstrakten, bzw. rein eidetischen) ge-
meinsamen Moment zu suchen ist, weil andernfalls ein infiniter Re-
gress erneut unvermeidlich wire.

Der grundsitzlich gleiche Einwand trifft auch den nominalisti-
schen Versuch, ein Zeichen wie >=< in einem syntaktischen System
nicht als Identitit, sondern als Ausdruckihnlichkeit zweier Variablen
»x< und >y« zu deuten. Versucht man die Ausdrucksdhnlichkeit zu
explizieren, kann man begrifflich eben nicht mehr auf den Einheits-
bzw. Identititsbegriff verzichten. Zudem ist Stegmiillers Definition
eines syntaktischen Systems als eines uninterpretierten formalen
Zeichensystems in dieser AusschliefSlichkeit nicht ohne Schwierig-
keiten. Wie wir bereits im Hinblick auf Dennetts Maschinentheorie
des Geistes im letzten Kapitel ausgefiihrt hatten, miissen physische
Vorkommnisse zum Beispiel auf einem Blatt oder einem Bildschirm
sowohl als Zeichen interpretiert werden, als auch ihre regelgeleiteten
Manipulation innerhalb des formalen Systems bekannt sein, um
iiberhaupt als formales Zeichensystem fungieren zu konnen. Das
heifit jedoch, dass auch ein zunichst rein syntaktisches System als
solches eine spezifische Bedeutungsdimension hat, die der Interpret
erkennen muss, wenn er beispielsweise Zahlen nicht als rein physika-
lische Farbansammlung oder Verzierungen eines Kunstwerkes deu-
ten soll.?* Auch wenn die Trennung von Syntax und Semantik in der
Linguistik sicherlich pragmatisch gerechtfertigt ist, kann erstere von
der letzteren somit nicht vollstindig losgelost werden. Dass der Ver-
such, solche Bedeutungszuschreibungen rein behavioristisch zu deu-
ten, zu vielfiltigen und unhaltbaren Aporien fiihrt, wurde insbeson-
dere im II. Kapitel zur Heterophinomenologie ausgefiihrt und muss
daher nicht erneut expliziert werden.!*

15 Vgl. Fischer (2003), 39.

159 Fiir Stegmiiller (1980) selber, der in der Grundlegung der Logik und Mathematik
den Konstruktivismus gegeniiber dem Nominalismus bevorzugt, scheitert der strenge
Platonismus letztendlich an antinomischen Strukturen wie der Russellschen Mengen-
antinomie. Analog zu Tarskis Typentheorie mochte auch Stegmiiller das Antinomien-
problem dadurch 16sen, dass er samtliche impridikativen Begriffsbildungen durch ein
Verbot letzterer ausschlieen mochte. 100-101. Wie jedoch P. Vardy (1979) gezeigt hat,
liegt dem Verbot der impridikativen Begriffsbildung selber eine Antinomie zugrunde.
Der Satz >Selbstbezug ist verbotenc gilt offenbar auch von diesem Satz. Doch ist dies der
Fall, dann entspricht er gerade dem, was er verneinen méchte, was jedoch bedeutet, dass
er selbstbeziiglich ist. Wird der Selbstbezug jedoch verneint, dann doch wohl nur des-
halb, weil eben das Impradikationsverbot gilt. Auch dies setzt jedoch den verbotenen

236

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

Bleibt somit der letzte Gegeneinwand (c) zu betrachten, der be-
sagt, dass die sogenannten >Wesen« bzw. idealen Entititen nichts wei-
ter als psychische Vorkommnisse bzw. Produkte sind. Wie Husserl in
den Logischen Untersuchungen in extenso gezeigt hat, fiihrt (c) letzt-
endlich zu einem skeptischen Relativismus, der gegen die Mog-
lichkeiten der eigenen Theorie verstof3t.10 Husserls grundlegender
Einwand ldsst sich folgendermafien charakterisieren: Der Psycho-
logismus betrachtet logische Gesetze, Begriffe, mathematischen En-
tititen usw. alle als subjektive Produkte menschlicher Denktitigkeit
oder, allgemeiner formuliert, als Ergebnis der entsprechenden an-
thropologischen Konstitution. Dies bedeutet jedoch, dass bei einer
anderen Konstitution auch ginzlich andere logische Denkgesetze
herrschen konnten. Ein Urteilsinhalt A konnte somit bei einer Kon-
stitution wahr und bei einer anderen falsch sein. Dies muss dann je-
doch ebenfalls fiir die Theorie des Psychologismus (TP) selber gelten.
Verindert sich aufgrund evolutionirer Faktoren somit die mensch-
liche Konstitution, dann ist es nicht ausgeschlossen, dass in der Zu-
kunft TP als falsch erkannt wird, womit aus der Annahme von TP in
der Selbstanwendung auch dessen mogliche Falschheit folgt, was wi-
derspriichlich ist. Damit der Nominalist jedoch TP iiberhaupt apodik-
tisch behaupten kann, muss er bereits logische Gesetze wie den Satz
vom ausgeschlossenen Widerspruch —(p A —p) als wahr akzeptieren,
weil seine Theorie sonst eben auch unmittelbar falsch sein konnte,
was der TP-Proponent wohl kaum einrdumen wird. Damit sind die
logischen Gesetze aber offenbar nicht das subjektive Produkt, son-
dern die notwendige Voraussetzung, um tiberhaupt eine Theorie wie
TP formulieren zu kénnen.'s! Auch aus diesem Gedankengang ldsst
sich die Falschheit von TP deshalb unmittelbar einsehen.

Zu den Einwinden ldsst sich zusammenfassend festhalten, dass
sie Husserls Anspruch, eine phinomenologisch-eidetische Philoso-

Selbstbezug erneut voraus. Vgl. Vardy, P. (1979): Some Remarks on the Relationship
between Russell’s Vicious-Circle Principle and Russell’s Paradox. In: Dialectica 33, 3—
19. Beziiglich weiterer Probleme des Verbots impradikativer Begriffsbildung vgl. Kes-
selring (1984), 98-112. Renatus Ziegler (1995) zeigt auf, dass Antinomien durchaus
nicht die Schlussfolgerung nahe legen, dass der Begriffsrealismus falsch ist, sondern
dass mangelnde Unterscheidungen in der Begriffsbildung, zum Beispiel zwischen Men-
ge und Gesamtheit, {iberhaupt erst Antinomien generieren. 150-159.

160 Vgl. Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Bd. 1. Prolegomena zur reinen
Logik. §32, 110.

161 Vgl. ebenda, §36, 37, 116-123.

237

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

phie und dabei insbesondere auch eine Wesenswissenschaft vom Be-
wusstsein systematisch zu fundieren, nicht ernsthaft in Frage stellen
konnen. Der Wesensbegriff bzw. Essentialismus scheint zwar in den
Hauptstromungen der zeitgendssischen Philosophie nicht nur um-
stritten zu sein, sondern sogar weitestgehend als iiberwunden zu gel-
ten, doch zeigt sich in der genaueren Analyse, dass fiir eine syste-
matisch-phanomenologisch verfahrende Wissenschaft die jeweilige
Annahme und Explikation der fundierenden Begriffe bzw. Eidé un-
verzichtbar bleibt. Dies eroffnet vor allen Dingen auch fiir die Be-
wusstseinsforschung die Moglichkeit, das Bewusstsein nicht nur
tiber den Umweg der Dritten-Person-Perspektive wie bei Dennett zu
erforschen, sondern in Verbindung mit der Epoché Bewusstsein aus
der Ersten-Person-Perspektive tatsichlich ernst zu nehmen und einer
systematischen Untersuchung zu unterziehen, die, anders als der
Physikalismus, den Gegenstand nicht sofort aus naturalistischen
Griinden verfehlt. Dass dies bereits ein genuines Problem der physi-
kalistischen Ontologie darstellt, war diesbeziiglich bereits das Ergeb-
nis des ersten Kapitels und lie8 sich bei Dennetts Bewusstseinstheo-
rie weiter nachweisen. Da dem Wesensbegriff eine so grofle Rolle
zukommt, ist es deshalb wichtig, dass Husserl mit der Methode der
eidetischen Variation die ErschlieBung des Wesensbegriffs weiter
systematisiert und zuginglich gemacht hat. Dieses Verfahren wird
nun in einigen Punkten vorgestellt und erortert werden.

IV.4.2 Die eidetische Variation

Wie bereits ausgefiihrt wurde, bestimmt Husserl den Wesensbegriff
bzw. das Eidos in der Tradition von Leibniz auch als ideale Moglich-
keit. Diese Feststellung ist fiir die methodische Gewinnung der all-
gemeinen Begriffe von grofler Wichtigkeit. Denn dies bedeutet fiir
Husserl gleichzeitig, dass das empirisch Gegebene, das ohne solche
idealen Entitdten gar nicht begrifflich erkannt werden kann, von sei-
nen kontingenten Strukturen befreit werden muss, um zu den ei-
gentlichen Wesensgesetzen des jeweiligen regionalontologischen
Feldes vorzustofen.'® Eine Analogie in der Beziehung zwischen
Geometrie und Physik verdeutlicht, was gemeint ist. Husserl fiihrt
in der Krisis-Schrift aus, dass die Entwicklung der neuzeitlichen Phy-

162 Vgl. EU, §87, 410.

238

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

sik bei Galilei an die Entwicklung der reinen Geometrie als Raumwis-
senschaft gebunden ist.163 Die idealen Relationen, Formen bzw. Ob-
jekte, die in der Geometrie systematisch untersucht werden, haben
zunichst keinen Bezug zu realen Objekten des physikalischen Rau-
mes,'¢* aber sie bestimmen a priori notwendige Bedingungen fiir die
denkbaren Moglichkeiten physikalischer Kérper und Vorginge.165

Um nun zu solchen reinen Wesensgesetzen vordringen zu kon-
nen, kann als Ausgangspunkt ein konkret sinnenfillig Gegebenes
(aber auch eine Phantasiegestalt) gewihlt werden, das in freier Phan-
tasie umzugestalten ist. Dazu Husserl:

»Es sollen dabei immer neue dhnliche Bilder als Nachbilder, als Phantasiebilder
gewonnen werden, die simtlich konkrete Ahnlichkeiten des Urbildes sind.«16¢

Der mogliche Gegeneinwand, dass es sich bei diesem Vorgehen um
einen Zirkel handelt, weil bereits vorausgesetzt wird, was erst auf-
grund des Verfahrens eruiert werden soll, ist bereits in den Aus-
fithrungen zur Epoché eingehend behandelt worden. Unterschieden
wurden dort verschiedene Zirkel, wobei die Zirkelstruktur reflexiv-
erschlossener Begriffe insbesondere aufgrund ihres unhintergehbar
notwendigen Voraussetzungscharakters gegeniiber vitigsen Zirkeln
ausgezeichnet werden konnte. Wie Rosen ausfiihrt, beschiftigt sich
die eidetische Variation zudem nicht mehr mit der prinzipiellen Fra-
ge, ob die Verwendung des Wesensbegriffes iiberhaupt gerechtfertigt
ist. Dies leistet bereits die Husserlsche Auseinandersetzung mit dem
Nominalismus und soll durch die Methode der eidetischen Variation
nicht noch einmal geklart werden. Vielmehr wird der anschauliche
Zugang zu den idealen Entititen weiter verdeutlicht, der, wie bereits
ausgefiihrt wurde, in der Wesensschau als evident erfiilltes Gegen-
standsbewusstsein von Husserl bestimmt wird.’¢” Zur Invarianz des
allgemeinen Gegenstandes in der Wesensschau heifst es deshalb:

163 Husserl, Edmund: (19822): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phianomenologie. Eine Einleitung in die phianomenologische Philoso-
phie. Hrsg. u. eingeleitet v. Elisabeth Strocker. Hamburg. 22-24.

164 Vgl. Marbach, Eduard (1988), 256. Dass die Begriffe der Geometrie wie >Punktc,
>Linies, >Ebene« scharf von deren Anwendung und physikalischen Deutung (was ist ein
Punkt im physikalischen Raum) unterschieden werden miissen, war ebenfalls die Auf-
fassung im Logischen Empirismus. Vgl. Peursen (1972), 64.

165 Vgl. EU §90, 427.

166 Ebenda, §87; S. 410.

167 Vgl. Rosen (1977), 127. Rosen spricht diesbeziiglich nicht davon, dass der anschau-
liche Zugang zu den Allgemeinheiten durch die eidetische Variation weiter verdeutlicht,

239

- am 16.01,2028, 08:41:49. .



https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Phinomenologie als Methode der BewusstseinserschlieBung

»Sie hebt sich in der Ubung willkiirlicher Variationen, und wihrend uns das
Differierende der Variation gleichgiiltig ist, als ein absolut identischer Gehalt,
ein invariables Was heraus, nach dem sich alle Varianten decken: ein allgemei-
nes Wesen«.168

Sehen wir einmal davon ab, dass im Rahmen dieser Arbeit der We-
sensbegriff hier im Sinne der transzendentalphilosophischen Per-
spektive, aufbauend auf der Epoché, entwickelt wird, so ergibt sich,
aufgrund der Ausfithrungen zur eidetischen Variation fiir eine phi-
nomenologisch orientierte Psychologie, 6 die Bewusstseinsphino-
mene auch unter essentiellen Gesichtspunkten betrachtet, folgendes,
von Marbach entwickelte Schema:

(A) die Ebene der vorwissenschaftlichen Kenntnisse der tatsich-
lichen Phidnomene, also in unserem Falle die Bewusstseinsereig-
nisse.

(B) die Erkenntnis der reinen Wesenheiten als reine Moglichkeiten,
auf der Grundlage der Phantasie, also methodologisch gesehen
der eidetischen Variation.

(C) und schliefSlich die Ebene der wissenschaftliche Erkenntnis der
aktuellen Phinomene, aufgrund der in (B) gewonnenen Einsich-
ten, was zudem bedeutet, dass man den Phinomenreichtum je
nach regionalontologischem Gebiet systematisieren und struk-
turieren kann.17

Betrachtet man vorlaufig die Ergebnisse dieses Kapitels, so ergibt sich

eine Methodologie der Bewusstseinsforschung, die das Bewusstsein

sondern geklirt werden soll. Diese Formulierung ist jedoch meines Erachtens jenseits
der Husserl-Exegese sachhaltig irrefiihrend. Die eidetische Variation ist sicherlich eine
geeignete Methode, den Blick bewusst auf die Wesensallgemeinheiten zu richten, und
ist aufgrund ihres sinnlichen Ausgangspunktes auch relativ problemlos nachvollziehbar.
Aber nicht die sinnliche Variation ist fiir die Wesensschau entscheidend, sondern der in
dieser Variation bereits vorausgesetzte nichtsinnliche Begriff, der im Verlauf der Varia-
tionen reflexiv bewusst wird. Dass das reine Denken jedoch iiberhaupt einen solchen
anschauenden Zugang zu den nichtsinnlichen Wesensallgemeinheiten hat, muss die
Methode der Variation eben voraussetzen und kann sie deshalb auch nicht aufkliren.
168 EU §87, S. 411.

169 Anders als beispielsweise Strocker insistiert Husserl darauf, dass auch eine phino-
menologische Psychologie, obwohl sie sich in vielen Ergebnissen mit der transzenden-
talen Phianomenologie deckt, trotzdem von letztere radikal unterschieden ist. Vgl. Hua
IX. Erginzende Texte, § II, 250. Husserl stiitzt diese Unterscheidung allerdings auf seine
Konzeption des transzendentalen Idealismus, die in der vorliegenden Arbeit ausdriick-
lich nicht geteilt wird. Trotzdem kann diese grundsitzliche Unterscheidung meines Er-
achtens sinnvoll aufrechterhalten werden.

170 Marbach (1988), 255-256.

240

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die eidetische Reduktion als Methode der WesenserschlieBung

in seinen phinomenalen Qualitidten und Eigengesetzlichkeiten ernst
nimmt und dessen wissenschaftliche Erforschung aus der Ersten-Per-
son-Perspektive moglich erscheinen ldsst. Ergebnisse zum Beispiel
der experimentellen Psychologie, die Dennett geradezu als Argu-
mente gegen eine wissenschaftlich fundierte Phinomenologie des
Bewusstseins einsetzt, miissen nach Husserl hingegen immer bereits
auf letztere riickbezogen sein, wenn sie nicht ihren Gegenstand ver-
fehlen sollen. Dabei erfordert die Grundlegung der transzendentalen
Phénomenologie ein enges Zusammenspiel von Epoché und phéno-
menologischer Reduktion, das in manchen Belangen sicherlich wei-
terhin klarungsbediirftig ist. Vor allen Dingen ist es unakzeptabel,
die Zuriickweisung der Bewusstseinsnaturalisierung und des Selbst
auf den transzendentalen Idealismus zu griinden. Sowohl letzterer
als auch die physikalistische Ontologie fiihren zu Aporien, wobei
die Phinomenologie aus meiner Sicht auch ohne die Annahme der
Absolutheit der Bewusstseinstatsachen den irreduziblen Charakter
des Bewusstseins aufweisen kann. Dass der Wesensbegriff fiir eine
phinomenologische Forschung genauso unverzichtbar ist wie die
Erste-Person-Perspektive wurde aufgezeigt, aber eben auch, dass ein
Verzicht auf den umstrittenen Essentialismus zu Widerspriichen
fithren muss. Diesem Ergebnis korrespondiert ein anderes wesentli-
ches Resultat des II. Kapitels, namlich dass Dennetts Zuriickweisung
essentialistischer Annahmen in der Heterophdnomenologie die Un-
unterscheidbarkeit von intentionalen und physikalischen Systemen
nach sich zieht. Abgesehen von diesen mehr methodologisch orien-
tierten Ergebnissen hat sich beispielsweise an den materialen Uberle-
gungen Husserls zur Reprasentationstheorie bereits angedeutet, wie
fruchtbar die phanomenologische Forschungsmethode auch fiir ganz
aktuelle Themen der heutigen Kognitionsforschung ist. Untersucht
werden soll nun, analog zu Dennetts Bewusstseintheorie, wie die
weitere Anwendung dieser Methode sich im Hinblick auf die inhalt-
liche Bestimmung des Bewusstseins, dessen Strukturen und das Ich
auswirkt.

241

- am 16.01,2028, 08:41:49. .


https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	IV.1  Das Verhältnis von universeller Epoché und natürlicher Einstellung
	IV.2  Einige Vorüberlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins: Immanente und transzendente Wahrnehmungen
	IV.3  Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen
	IV.4  Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung
	IV.4.1  Prinzipielle Einwände gegen den Wesensbegriff
	IV.4.2  Die eidetische Variation


