
Tewes (48235) / p. 164 /1.2.2007

IV. Die Ph�nomenologie als Methode der
Bewusstseinserschließung

Wie in den letzten beiden Kapiteln deutlich wurde, präjudiziert die
gewählte Wissenschaftsmethode in erheblichem Maße, ob und wie
die Erschließung eines regionalontologischen Forschungsfeldes tat-
sächlich geleistet werden kann oder nicht.1 So führt Dennetts Ver-
such, das Bewusstsein und das Selbst ausschließlich aus der Dritten-
Person-Perspektive zu erforschen, zu vielschichtigen Aporien, deren
methodologisches Hauptmerkmal Husserl unter anderem folgender-
maßen charakterisiert hat:

»Wenn dann aber eine Psychologie betrieben werden soll und das Psychische
nur eins mit dem Physischen räumlich-objektiven wird, da haben wir das Unbe-
hagliche, daß alles Subjektive, das auch hier um der reinen Objektivität hwilleni
zur Ausschaltung kommen muß, doch offenbar in irgendwelche psychischen
Subjektbereiche hineingehören muß und wir nun im voraus in Unklarheit sind,
wie Subjektives objektiv werden soll durch Ausschaltung von Subjektivem, das
doch selbst wieder seine Stelle in eben solchem Objektivem haben muss, im
Bereich nämlich irgendwelcher Psyche.«2

Nun findet sich bei Dennett keine wirklich tiefergehende Recht-
fertigung, warum Bewusstsein und Selbst lediglich aus der Dritten-
Person-Perspektive einer Erforschung zugänglich sein sollen. Zwar
verweist er darauf, dass Wissenschaft angeblich nur aus der Dritten-
Person-Perspektive betrieben werden könne, aber er unterläuft dies-

164

1 Auf die Tragweite des Verhältnisses von Gegenstand und Methode macht meines
Erachtens Gerhard Arlt zu Recht aufmerksam, wenn er ausführt: »Das zunächst sich
eher bescheiden ausnehmende Verhältnis von Gegenstand und Methode entfaltet bei
eingehender Analyse einen Problemhorizont, der von der Subjekt-Objekt-Relation
(z.B. der Wissenschaftler und die Versuchsperson) bis hin zur Beziehung von Subjekti-
vität und Wissenschaft, von natürlicher Lebenspraxis und Wissenschaft, kurz: Leben
und Reflexion reicht«. Gerhard Arlt (1985): Subjektivität und Wissenschaft. Zur Psy-
chologie des Subjekts bei Natorp und Husserl. Würzburg. 4.
2 Vgl. Husserl, Edmund (1968): Phänomenologische Psychologie. Bd. IX. Hrsg. v. Wal-
ter Biemel. Den Haag. 148–149.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 165 /1.2.2007

bezüglich bereits den einfachen Sachverhalt, dass die von den Natur-
wissenschaften untersuchten Gegenstände jeweils für ein Bewusst-
sein da sind und Bewusstseinsleistungen an deren Konstitution zwei-
fellos eine Beteiligung eingehen, ohne dass mit dieser Feststellung
bereits festgelegt würde, worin diese konstitutive Bewusstseinsleis-
tung genau besteht. Ein Einwand könnte hier lauten, dass Dennett
doch verschiedene Einstellungen unterscheidet, bei denen die Be-
wusstseinsperspektive des Beobachters eine zentrale und sicherlich
weiter ausformulierbare Rolle spielt. Dieses Argument gilt jedoch
gerade nicht für die physikalische Einstellung (physical stance), die
von Dennett letztendlich als bewusstseinsunabhängige und vollstän-
dig determinierte Realität aufgefasst wird.3

Insbesondere David Carr hat in diesem Kontext darauf hinge-
wiesen, dass Husserls Entwicklung der Phänomenologie, auch im
Durchgang durch deren verschiedene Phasen, undenkbar ist ohne
eine immerwährende Bezugnahme auf die Erste-Person-Perspektive,
wodurch das Bewusstsein und das Selbst erst in den jeweiligen essen-
tiellen Qualitäten zugänglich werden können.4 Dass nur aufgrund
der Einnahme einer solchen Perspektive Bewusstseinseigenschaften
stringent untersucht und bestimmt werden können, deutete sich be-
reits in Dennetts Bewusstseinstheorie gewissermaßen ex negativo an,
weil der Versuch, Bewusstseinstatsachen mit Hilfe neurologisch-
funktionaler Korrelate zu erklären, immer schon auf eine zumindest
implizite Bekanntschaft mit Bewusstseinstatsachen aus der Ersten-
Person-Perspektive rekurrieren musste. Bereits dieses Ergebnis legt
nahe, dass die Bewusstseinsforschung ein genuines Interesse daran
haben sollte, eine methodologische Fundierung einer wissenschaftli-
chen Erschließung der Ersten-Person-Perspektive zu leisten, wenn sie
ihren Gegenstand nicht von vorneherein verfehlen möchte. Hieraus
ergibt sich der sinnvolle Anknüpfungspunkt an die Husserlsche Phä-
nomenologie, weil insbesondere Husserl (a) die Autonomie mentaler
Phänomene verteidigt und (b) verschiedene und in sich differenzierte
Methoden zu deren Erschließung entwickelt hat und (c) auf dieser
Grundlage Bewusstsein und Ich zu bestimmen sucht.5

165

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

3 Vgl. Thompson (2000), 216.
4 Vgl. Carr, David (1999): The Paradox of Subjectivity. The Self in the Transcendental
Tradition. New York, Oxford. 74–76.
5 Vgl. Marbach, Eduard (1988): How to Study Consciousness Phenomenologically or
Quite a Lot Comes to Mind. In: Journal of the British Society for Phenomenology.
Vol. 19, No. 3. 252–268. Hier 252.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 166 /1.2.2007

Dabei geht es im Rahmen dieser Arbeit, wie bereits in der Ein-
leitung ausgeführt wurde, um eine systematische und nicht primär
chronologische Bezugnahme auf die Husserlsche Phänomenologie,
so dass sowohl geltungstheoretische Fragen und Kritikpunkte nach
der Durchführbarkeit der phänomenologischen Methodologie als
auch nach der konkreten Gegenstandsbestimmung von Bewusstsein
und Ich im Vordergrund stehen. Husserls methodologische Überle-
gungen bilden diesbezüglich den Themenschwerpunkt des vorliegen-
den Kapitels, wohingegen das Bewusstsein und Ich im nächsten Ka-
pitel das Zentrum des Interesses darstellen.

Erst eine solche Untersuchung kann erweisen, welche philoso-
phische Relevanz die Phänomenologie Husserlscher Prägung für die
Problemstellungen der zeitgenössischen Philosophie des Geistes und
Kognitionspsychologie überhaupt haben kann, die im Hinblick auf
Dennetts Bewusstseinstheorie bereits erörtert wurden. Insbesondere
im Abschlusskapitel in der Auseinandersetzung mit der Phänomeno-
logie werden diese Gesichtspunkte einer erneuten Bewertung zu un-
terziehen sein.

IV.1 Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher
Einstellung

Die phänomenologische Reduktion wird von Husserl erstmalig 1907
vorgestellt und wurde einer größeren Öffentlichkeit 1913 in den Ide-
en zu einer reinen Phänomenologie zugänglich gemacht. In diesem
Werk, das als ein wichtiger Entwicklungsschritt in Husserls Schaffen
charakterisiert werden kann, ist das Verfahren der Reduktion weiter
präzisiert worden, das auch in den späteren, posthum veröffentlich-
ten Schriften immer wieder von Husserl thematisiert und bearbeitet
wurde.6 Eingeführt wird die phänomenologische Reduktion in den
Ideen I durch das Mittel der Entgegensetzung. Husserl charakteri-
siert dabei zunächst die Welt so, wie sie seiner Ansicht nach in der
natürlichen Einstellung vom Menschen aufgefasst wird. So wird die

166

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

6 Ernst Marbach (1996) unterscheidet drei ›Wegtypen‹ der phänomenologischen Epoché
und Reduktion (cartesianischer, ontologischer und intentional-psychologischer Weg),
die Husserl im Laufe seiner philosophischen Entwicklung ausgearbeitet hat. Wir werden
uns im Rahmen dieser Arbeit vornehmlich mit dem ›cartesianischen Weg‹ beschäftigen.
In: Bernet (1996), 62–72.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 167 /1.2.2007

Welt als Daseiende vorgefunden und als solche auch hingenommen,
was nicht bedeutet, dass nicht auch Zweifel oder Negationen gegen-
über der Interpretation einer Gegenstandsauffassung im Vollzug die-
ser Weltauffassung auftreten. Aber diese Modi des Zweifelns oder
Negierens werden in diesem Zustand nicht universell im Sinne eines
fundamental skeptischen Programms auf die dem auffassenden Be-
wusstsein gegebenen Inhalte appliziert.7 Wie Husserl ausführt:

»Alle Bezweiflung und Verwerfung von Gegebenheiten der natürlichen Welt
ändert nichts an der Generalthesis der natürlichen Einstellung. ›Die‹ Welt ist
als Wirklichkeit immer da, sie ist höchstens hier oder dort ›anders‹ als ich ver-
meinte, das oder jenes ist aus ihr unter den Titeln ›Schein‹, ›Halluzination‹ u.
dgl. sozusagen herauszustreichen, aus ihr, die – im Sinne der Generalthesis –
immer daseiende Welt ist.«8

Ausgehend von diesem thetischen Standpunkt soll es nun zu einem
radikalen Einstellungswechsel der Blickrichtung kommen. Um die-
sen Einstellungswechsel weiter zu verdeutlichen, verweist Husserl
zunächst auf eine gewisse Ähnlichkeit mit Descartes’ universellem

167

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

7 Mit Karl Mertens lassen sich diesbezüglich verschiedene Formen der Skepsis unter-
scheiden. So verweist der oben beschrieben Zweifel in der natürlichen Weltauffassung
beispielsweise lediglich auf die Tatsache, dass unsere Erkenntnisse korrekturbedürftig
sein können, im Gegensatz zu einer partiellen Skepsis, die ganze Wissensregionen in
ihrem Ausweisbarkeitsanspruch bezweifelt. Von der zudem oben eingeführten absolut
universellen Skepsis differenziert Mertens außerdem die ›relative universelle Skepsis‹,
die seiner Meinung nach widerspruchsfrei formulierbar ist, weil sie auf Konsistenz und
Widerspruchsfreiheit verzichte. Doch worin soll nach Mertens der Sinn eines solchen
Verzichtes liegen? Seine Antwort lautet in »… der Radikalisierung des kritischen Ge-
schäfts gegenüber jeglichem Dogmatismus«. Karl Mertens (1996): Zwischen Letzt-
begründung und Skeptizismus. Kritische Untersuchungen zum Selbstverständnis der
transzendentalen Phänomenologie Edmund Husserls. München. 61–76 (Zitat 67). Mer-
tens übersieht jedoch, dass bereits die Bedenken des relativ universellen Skeptikers, um
überhaupt verstehbar zu sein, bestimmten logischen Kategorien wie dem Satz vom aus-
geschlossen Widerspruch und Konsistenzforderungen genügen müssen. Jede Form von
skeptischer Erwägung, wie z. B dass Wahrheit unerkennbar ist, ist eben ohne positive
Annahmen undurchführbar (der Skeptiker hält es für möglich, dass Wahrheit uner-
kennbar ist). Mertens Behauptung, dass die Äußerungen des relativen Skeptikers über-
haupt nicht den Charakter von Behauptungen haben und deshalb weder überprüft noch
bestritten werden können (66–67), aber gleichzeitig für den Nicht-Skeptiker eine heu-
ristische Funktion haben sollen, ist aus diesem Grunde haltlos. Wenn den skeptischen
Bedenken definitiv kein Wahrheitswert zukommen könnte, dann wären auch die Beden-
ken des Skeptikers nicht falsch, sondern sinnlos, da es sich der Form nach bei diesen
Bedenken eben um Behauptungssätze handelt, denen Mertens aber abspricht, über-
haupt einen wahrheitsfähigen Inhalt zum Ausdruck zu bringen.
8 Id/I § 30, 53.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 168 /1.2.2007

Zweifelsversuch. So seien wir nämlich in der Lage, aus vollkom-
mener Freiheit jegliche Formen von Gewissheiten, an denen wir in
der natürlichen Einstellung aus Überzeugung festhalten, aufgrund
dieses Einstellungswechsels in Frage zu stellen.9 In den Ideen I macht
Husserl jedoch ebenfalls unmissverständlich klar, dass es wesentliche
Unterschiede zum Cartesianischen Zweifelsversuch gibt, denn:

»Bei Descartes prävaliert diese[r] so sehr, dass man sagen kann, sein universeller
Zweifelsversuch sei eigentlich ein Versuch universeller Negation.«10

Worin soll nun aber der Unterschied zu Descartes’ Vorgehen beste-
hen, wenn Husserl doch ausdrücklich an dessen Methodologie an-
knüpft? Die Differenz zeigt sich an dem Umgang mit der General-
thesis, denn diese soll nicht einfach einer Negation unterzogen
werden, da ein solches Vorgehen auch nicht zur Freiheit des Einstel-
lungswechsels nach Husserl gehören würde, sondern es wird eine
Urteilsenthaltung angestrebt, welche die in der natürlichen Einstel-
lung vorhandenen Thesen nicht aufhebt, sondern lediglich in ihrem
unmittelbaren Geltungscharakter außer Kraft setzt. Dieses Vorgehen
nennt Husserl auch universelle Epoché,11 welche von ihm an die Stel-
le des universellen Zweifels gesetzt wird. Ist in dieser Hinsicht die
Epoché von der universell verfahrenden skeptischen Negation Des-
cartes klar abgegrenzt, so stellt sich trotzdem die Frage, worin denn
nun ihre positive Leistung eigentlich bestehen soll. Betrachten wir
diesbezüglich erneut den in der natürlichen Einstellung waltenden
unmittelbaren Geltungscharakter der Generalthesis. Aufgrund der
vollzogenen Epoché kommt es nicht nur zur Inhibierung der theti-
schen Weltvollzüge, sondern der naive Glaubensvollzug wird als sol-
cher zugänglich, das heißt, er wird als Glaubensvollzug in einem
reflexiven Akt selber bestimmbar.12

Dies deutet jedoch bereits an, dass nun Bewusstseinserlebnisse
überhaupt sichtbar werden, die im Bewusstseinsstrom aufgrund des
reflexiv gewendeten Blicks einer phänomenologischen Unter-
suchung unterzogen werden können.

168

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

9 Vgl. ebenda, §31, 54.
10 Vgl. ebenda, §31, 55.
11 epocffi = das Zurückhalten. In: Gemoll (1991), 323.
12 Vgl. Ströcker, Elisabeth (1987): Das Problem der Epoché in der Philosophie Husserls.
In: Ströcker (1987), 35–53. Hier 43.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 169 /1.2.2007

»… Wir gehen in diesen Studien soweit als es nötig ist, die Einsicht zu voll-
ziehen auf die wir es abgesehen haben, nämlich die Einsicht, daß Bewusstsein
in sich selbst ein Eigensein hat, das in seinem absoluten Eigenwesen durch die
phänomenologischen Ausschaltungen nicht betroffen wird.«13

Wird die Geltung der Generalthesis durch den Vollzug der Epoché
ausgeschaltet, so bleibt unter dieser Voraussetzung nach Husserl ge-
rade nicht nichts übrig, sondern die Welt-Wahrnehmung als solche,
die jetzt allerdings in ihrem mundanen Objektivitätsanspruch als eine
bloße Erscheinungswelt zu charakterisieren wäre. Das Ich als Subjekt
des Wahrnehmens und das gesamte psychische Leben wäre somit von
dieser »Ausschaltung« der raumzeitlichen Welt nicht betroffen.14 Da-
bei darf das methodische Vorgehen der Epoché bzw. der phänomeno-
logischen Reduktion nicht mit dem Vorgehen einer reinen Psycho-
logie, die das Eigenwesen der Psychologie selber zum Thema macht,
verwechselt werden, die letztendlich in der mundanen Einstellung
verbleibt und eine Seinsregion neben anderen erforscht.15 Denn
selbst eine solche Psychologie kann nach Husserl nur in der Phäno-
menologie ihre letztgültige Fundierung erhalten,16 weshalb er auch
von dem transzendentalen Bewusstsein spricht, das durch die Opera-
tion der transzendentalen Epoché erst gewonnen würde.17

169

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

13 Id/I. § 33, 59.
14 Vgl. Husserl Edmund (1959): Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil. Theorie der
phänomenologischen Reduktion. Bd. VIII. Hrsg. v. Rudolf Boehm. The Hague. 72–73.
15 Zu dieser Unterscheidung, auf die wir noch zurückkommen werden, führt Husserl
aus: »Die konsequente psychologisch-phänomenologische Reduktion mit ihrer Epoché
hinsichtlich der seienden Welt ist für den Psychologen, der als solcher in der Positivität
verbleibt, ein bloßes Mittel, um auf Grund der ihm fortgeltenden, für ihn immerfort
seienden Welt das Seelische der Menschen und Tiere auf ihr reines Eigenwesen zu re-
duzieren. Eben dadurch charakterisiert sich diese phänomenologische Reduktion vom
transzendentalen Standpunkt als eine uneigentliche, transzendental unechte … Ich habe
also als transzendentaler Phänomenologe nicht mein ego als Seele, ein Wort, das schon
in seinem Sinne seiende oder mögliche Welt voraussetzt, sondern dasjenige transzen-
dental reine ego, in dem auch diese Seele mit ihrem transzendentalen Sinn sich aus
verborgenen Bewusstseinsleistungen den Sinn und die Geltung verschafft, die sie für
mich hat.« Vgl. Husserl Edmund: Der Encyclopaedia Britannica Artikel. Versuch einer
zweiten Bearbeitung. In: Hua IX, 273–274.
16 Hermann Drüe fasst diesen Gesichtspunkt folgendermaßen zusammen: »Eine Kritik
der Psychologie aber, die im Besitz von Erkenntnissen über die transzendentale Proble-
matik ist, kann zu den transzendentalen Problemen ihrer Disziplinen vorstoßen, und
sich die Sicht auf das in der positiven Einstellung verborgen bleibende Fungieren und
Leisten der Subjektivität eröffnen.« Vgl. Drüe, Hermann (1963): Edmund Husserls Sys-
tem der Phänomenologischen Psychologie. Berlin. 225.
17 Vgl. Id/1, § 33, 59.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 170 /1.2.2007

Bevor wir nun den weiteren Gang der phänomenologischen Re-
duktion betrachten, ist es notwendig, erste Bedenken und Gesichts-
punkte zu betrachten, die in der Forschung gegen Husserls Epoché
vorgebracht worden sind. Dies erscheint umso dringlicher, wenn
man erneut bedenkt, dass schwerwiegende Begründungsdefizite im
methodischen Vorgehen, ähnlich wie in Dennetts Fall, dazu führen
können, dass der zu untersuchende Gegenstand bzw. das gesamte For-
schungsfeld von vorneherein verfehlt wird.18

Eine bereits anfänglich wirksame Aporie in Husserls Über-
legungen zur Epoché sieht beispielsweise Pieper darin, dass zur
Charakterisierung der phänomenologischen Urteilsenthaltung der
Rückgriff auf die natürliche Einstellung zur Welt (Generalthesis)
notwendig sei, obwohl sie eigentlich erst nach dem Vollzug der Ur-
teilsenthaltung in das phänomenologische Blickfeld rücken würde.19

Nun fordert Husserl den Leser in der Tat zu Beginn seiner Ausfüh-
rungen über die Epoché dazu auf, die nachfolgenden Betrachtungen
in der natürlichen Einstellung zu beginnen, was auch für das Vor-
gehen des Autors selber gelten soll.20 Ist nun dieser Vorschlag ohne
Selbstwiderspruch durchführbar, wenn man zugesteht, dass alles
Sprechen über die Epoché bereits ihren Vollzug bzw. die Einklamme-
rung der natürlichen Einstellung voraussetzt? Versteht man Husserl
so, dass er von sich selber behauptet, in der natürlichen Einstellung
zu verbleiben, während er die raumzeitlichen Gegebenheiten als sol-

170

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

18 Die Rede von »schwerwiegenden Begründungsdefiziten« des methodischen Vor-
gehens kann Verschiedenes bedeuten. So ist es durchaus möglich, dass ein methodisches
Vorgehen nachgewiesen werden kann, ohne dass der sie Vollziehende die Methode sel-
ber zureichend begründet hätte. Hösle weist beispielsweise nach, dass Hegels metho-
disches Vorgehen in der ›Logik‹ von ihm (a) nicht zureichend begründet wird, was aber
weder bedeutet (b), dass die Methode nicht zu begründen wäre, noch dass (c) die Hand-
habung der Methode selber notwendig defizitär sein muss. Diese qualitativen Unter-
schiede und deren Beziehungen zueinander sollten bei der Untersuchung einer Methode
unterschieden werden, wenn man deren tatsächliche Leistungsfähigkeit prüfen möchte.
Vgl. Hösle, Vittorio (1988): Hegels System: Der Idealismus der Subjektivität und das
Problem der Intersubjektivität. Hamburg. 170–183.
19 Vgl. Pieper, Hans Joachim (1993): »Anschauung« als operativer Begriff. Eine Unter-
suchung zur Grundlegung der transzendentalen Phänomenologie Edmund Husserls.
Hamburg. 28.
20 Husserl, Edmund: Id/1, §27, 48. Dort heißt es: »Wir beginnen unsere Betrachtung als
Menschen des natürlichen Lebens, vorstellend, urteilend, fühlend, wollend ›in natürli-
cher Einstellung‹. Was das besagt, machen wir uns in einfachen Meditationen klar, die
wir am besten in der Ichrede durchführen«.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 171 /1.2.2007

che aus einer zweifellos reflexiven Perspektive beschreibt, dann ist
die Konstatierung eines Widerspruchs unvermeidbar.

Meines Erachtens lässt sich Husserls Bemerkung jedoch auch so
verstehen, dass er dazu auffordert, sich mit Hilfe des transzendenta-
len Verfahrens die Situation der natürlichen Einstellung reflexiv zu
erschließen, wobei von dem Leser vermutet werden kann, dass er
sich, anders als Husserl, zu Beginn der Reduktion noch in der natür-
lichen Einstellung befindet. Dies würde bedeuten, dass der Leser, aus-
gehend von der natürlichen Einstellung, die sich dann durch die re-
flexive Wendung modifiziert, bis zur Epoché vorstoßen kann.
Husserl bewegt sich hingegen als Autor bereits im Horizont des erst
noch zu erschließenden Feldes, aber so, dass er in der reflexiven Wen-
dung dasjenige begrifflich herausarbeitet, was die natürliche Einstel-
lung als solche charakterisiert.21 Inhaltlich beginnt Husserl also
ebenfalls mit der Generalthesis, obwohl er sie der Form nach bereits
verlassen hat, indem er sie phänomenologisch beschreibt. Diesbezüg-
lich unterscheidet Husserl in den Ideen I auch zwei Reflexionstypen
nämlich Typ A, der zur Freilegung des Sachfeldes dient und Typ B,

171

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

21 In seiner höchst eigenwilligen Interpretation der Epoché behauptet Rudolf Boehm,
dass in der natürlichen Einstellung das Subjekt bezogen auf die Existenz der Welt gar
nicht urteilend Stellung beziehen würde. So analysiert er Aussagesätze der Art wie: ›Der
Himmel ist blau‹ und meint, dass diese in der natürlichen Einstellung als Ausrufe der
Art ›Blauer Himmel‹ zu verstehen seien. Auch Boehm kann allerdings nicht leugnen,
dass Aussagesätze des ersten Typus tatsächlich auch lebensweltlich formuliert werden,
ist aber davon überzeugt, dass erstere in der natürlichen Einstellung auf Ausrufe des
letzteren Typus reduziert werden können (dabei leugnet er auch implizite Existenzset-
zungen). Nun behauptet Husserl gar nicht, dass die Generalthesis in der natürlichen
Einstellung explizit (und damit reflexiv) gesetzt wird, sondern zeigt, dass beispielsweise
die Negation einer scheinbar existierenden Tatsache wie: ›Was ich sah, war gar keine
Katze, sondern ein Hund‹ eben voraussetzt, dass im alltäglichen Umgang mit den raum-
zeitlichen Dingen deren Existenz unausdrücklich (durchaus auch nichtsprachlich) vo-
rausgesetzt wird. Andernfalls bliebe auch unklar, warum wir in der natürlichen Einstel-
lung beständig so handeln, als ob wir die Existenz der raumzeitlichen Welt und der in ihr
anzutreffenden Gegenstände präsupponieren. Somit ist Boehms Übersetzungsthese der
beiden oben aufgeführte Sprachtypen ineinander ohne Bedeutungsverlust in der natür-
lichen Einstellung offenbar unhaltbar, wobei er außerdem übersieht, dass nach Husserl
auch hochentwickelte mundane Wissenschaften wie die Physik oder Biologie sich noch
in der natürlichen Einstellung befinden. Besonders in dieser Hinsicht zeigt sich jedoch
die Problematik der von Boehm vorgeschlagenen Übersetzbarkeit ohne Bedeutungsver-
änderung. Vgl. Rudolf Boehm (1981): Die konstitutive Leistung der Epoché. In: Boehm
(1981), 67–80. Hier 68–71.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 172 /1.2.2007

der das neu gewonnene Sachfeld bearbeitet.22 Somit kann Husserl ein
deutliches Bewusstsein von der Tatsache unterstellt werden, dass er
bei der Beschreibung der natürlichen Einstellung, die genauso wie die
phänomenologische Beschreibung des reinen Bewusstseins zur He-
rausarbeitung des neuen Sachfeldes dient, die Verfasstheit des natür-
lichen Lebens bereits überschritten hat. Bestreitet man nun kogniti-
ven Akten höherer Ordnung, wie der reflexiven Bestimmung der
Generalthesis, nicht von vorneherein die Möglichkeit einer adäqua-
ten Gegenstandserfassung, so bleibt unklar, warum Husserls Vor-
gehen bis zu diesem Punkt eine schwer auflösbare Aporie beinhalten
soll. Auch wenn die Epoché bereits vollzogen ist, lässt sich der An-
spruch der nun »eingeklammerten« Generalthesis immer noch in der
jetzt dezidiert vollzogenen reflexiven Einstellung, denn eine solche
ist die Epoché, feststellen und rekonstruieren und aus dieser Perspek-
tive auch die Kontrastierung zu den in der Epoché erschlossenen Be-
wusstseinserlebnissen gewinnen. Damit ist die Frage nach einer
möglichen Aporie des Husserlschen Vorgehens zu Beginn der phäno-
menologischen Reduktion jedoch noch nicht ausreichend beantwor-
tet. So nimmt Pieper eine weitere Spezifizierung seines Aporienvor-
wurfs mit dem folgenden Zirkularitätseinwand vor:

»Die Leistung der epoché, nämlich die Fixierung der Generalthesis der natürli-
chen Einstellung als Bewusstseinssetzung zum Zwecke ihrer Inhibition, setzt
einen Verzicht auf den Mitvollzug der Seinssetzung, in dem die epoché ja maß-
geblich bestehen soll, immer schon voraus.«23

Dieser Zirkularitätsvorwurf beruht offenbar nicht mehr so sehr auf
der Frage, ob Husserl seine Bestimmungen zur natürlichen Einstel-
lung noch in der letzteren vornimmt oder nicht, sondern auf der Fest-
stellung, dass sich im Hinblick auf die Gesamtleistung der Epoché
mindestens zwei Komponenten differenzieren lassen nämlich hai =
›die inhaltliche Fixierung der Generalthesis‹ und hbi = ›die Inhibition
der Generalthesis‹ (universelle Epoché). Die Zirkularität ergibt sich
nach Pieper daraus, dass hai überhaupt erst hbi hervorbringt, aber
gleichzeitig hbi voraussetzt, und es sich somit um einen vitiösen Zir-
kel zu handeln scheint.

Wir hatten oben bereits darauf hingewiesen, dass die Epoché

172

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

22 Vgl. Hoffmann, Gisbert (2001): Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl. Mün-
chen. 70. Die Hinweise auf diese zwei Reflexionstypen finden sich in Id/1,§63. 121.
23 Pieper (1993), 31.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 173 /1.2.2007

auch als ein reflexives Vorgehen zu betrachten ist, wobei Reflexivität
zunächst ganz allgemein als ein selbstbezügliches Vorgehen des den-
kenden Bewusstseins charakterisiert werden kann. Was bedeutet dies
konkret für das methodische Vorgehen der Epoché? Der Begriff hai
also ›die inhaltliche Fixierung der Generalthesis‹ wird von Husserl
zusätzlich so charakterisiert, dass diese nur aufgrund der Enthaltung
von der natürlichen Einstellung gewonnen werden kann (dies ist die
in hbi formulierte Zusatzbestimmung). Nennen wir dies in Anleh-
nung an die zeitgenössische transzendentalpragmatische Terminolo-
gie die pragmatische (reflexive) Bestimmung des Begriffs hai.24 Dass
es sich bei hai um eine ›inhaltliche Fixierung der Generalthesis‹ han-
delt, gehört hingegen zum semantischen Kernbestand, also der expli-
ziten semantischen Definition von hai. Weiter ist es wichtig fest-
zuhalten, dass die pragmatische Bestimmung von hai keine diesem
Begriff kontingente oder akzidentielle Eigenschaft spezifiziert, son-
dern eine notwendige Denkvoraussetzung dieses Begriffs sichtbar
werden lässt. Dies bedeutet somit, dass die semantische Spezifizie-
rung von hai nur möglich ist, wenn hbi ebenfalls (pragmatisch) im-
plizit mitgesetzt ist. Für den Zirkelvorwurf ist diese Rekonstruktion
von entscheidender Bedeutung. Um einen vitiösen Zirkel würde es
sich nur dann handeln, wenn die pragmatische Bestimmung (hier hbi)

173

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

24 Der Terminus ›pragmatisch‹ wird in diesem Zusammenhang nicht in dem ausdrück-
lichen Sinne verwendet, wie er in der Sprechakttheorie entwickelt worden ist. Vielmehr
bedeutet ›pragmatische Bestimmung des Begriffs‹ in unserem Kontext eine notwendige
Voraussetzung eines beliebigen Begriffes oder Satzes, der für den Erkennenden auf der
Inhaltsebene (semantische Bestimmung des Begriffs) gegeben ist. Vgl. Hösle (1988),
198. Die in dieser Hinsicht bestehenden pragmatischen Voraussetzungen eines seman-
tisch gegebenen Begriffes oder Satzes werden reflexiv erschlossen, wenn man beispiels-
weise darauf rekurriert, dass der Behauptungssatz: ›Es gibt keine Wahrheit‹ immer
schon notwendig voraussetzt, dass es Wahrheit gibt. Handelt es sich um ein wider-
sprüchliches (antinomisches) Verhältnis der beiden Ebenen wie in diesem Fall, dann
lässt sich der Widerspruch wiederum semantisch explizieren und erkennen, dass der
entsprechende Satz notwendig falsch ist. Letzteres folgt aus der Tatsache, dass dieser
Satz auf den verschiedenen Reflexionsebenen einen oszillierenden Wahrheitswert hat,
was bedeutet, dass seine unterschiedenen Glieder zusammengenommen eine Kontra-
diktion ergeben. Dies im Gegensatz zu Wandschneider (1995) der aus meiner Sicht hier
nicht ausreichend zwischen dialektischen und pragmatisch-reflexiven Widersprüchen
unterscheidet. Nur im ersteren Fall scheint es überhaupt sinnvoll zu sein, von Scheinan-
tinomien zu sprechen, weil eine dialektische Weiterentwicklung von Kategorien mög-
lich erscheint. Für das vorliegende Beispiel gilt dies hingegen gerade nicht. Vgl. Wand-
schneider, Dieter (1995): Grundzüge einer Theorie der Dialektik. Rekonstruktion und
Revision dialektischer Kategorienentwicklung in Hegels »Wissenschaft der Logik«.
Stuttgart. 47

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 174 /1.2.2007

die aus dem semantischen Gehalt von hai abgeleitet wird, wiederum
als Begründung für hai verwendet würde, ohne dass ein notwendiger
Zusammenhang zwischen hai und hbi aufgewiesen werden könnte.
Betrachten wir zur Verdeutlichung folgenden circulus vitiosus: hfi =
›Der Pontifex (x) der katholischen Kirche ist infallibel‹, weil hgi =
›alles was x sagt und denkt, der Wahrheit entspricht‹ und umgekehrt
die Wahrheit von hgi aus hfi abgeleitet wird. Pieper übersieht nun,
dass für die Gesamtleistung der Epoché diesbezüglich gerade keine
Strukturanalogie zum obigen Beispiel behauptet werden kann. Die
Begriffe bzw. Sachverhalte hai und hbi verhalten sich zueinander ge-
rade nicht so wie die Implikationen einer zirkelhaften Deduktion
(hai ! hbi! hai), sondern der gegenseitige notwendige Verweisung-
scharakter erschließt sich erst in der Einsicht, dass die Erkenntnis der
Generalthesis die universelle Urteilsenthaltung reflexiv notwendig
voraussetzt. Die reflexive Leistung der Epoché impliziert dabei wie-
derum die inhaltliche Fixierung der Generalthesis, so dass in der Tat
eine reflexive Zirkularität sichtbar wird, die aber jetzt den Charakter
einer sich selbst begründenden Struktur aufweist.25

174

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

25 Hans Albert (19915) sieht in seinem Traktat über kritische Vernunft das Problem,
dass die Forderung, dass jede Erkenntnis zu begründen sei, immer weiter fortgesetzt
werden kann und letztendlich zu einer Situation mit drei Alternativen führen würde,
nämlich dem Münchhausen-Trilemma, bei dem man nur die Wahl hat zwischen:
»1 einem infiniten Regreß, der durch die Notwendigkeit gegeben erscheint, in der

Suche nach Gründen immer weiter zurückzugehen, der aber praktisch nicht
durchzuführen ist und daher keine sichere Grundlage liefert;

2. einem logische Zirkel in der Deduktion, der dadurch entsteht, daß man im Be-
gründungsverfahren auf Aussagen zurückgreift, die vorher schon als begrün-
dungsbedürftig aufgetreten waren, und der ebenfalls zu keiner sicheren Grund-
lage führt und schließlich:

3. einem Abbruch des Verfahrens an einem bestimmten Punkt, der zwar prinzipiell
durchführbar erscheint, aber eine willkürliche Suspendierung des Prinzips der
zureichenden Begründung involvieren würde.«
(15)

Für Albert als Vertreter des kritischen Rationalismus erfüllt jede Form von Selbst-
begründung dabei offenbar vorrangig das 3. Kriterium, stellt somit einen Begründungs-
abbruch dar (S. 16). Die reflexive Selbstbezüglichkeit begrifflicher Strukturen und des
Denkens insgesamt wird von ihm diesbezüglich gar nicht erst diskutiert (dies wäre dann
die Frage nach einem qualifizierten Begründungszirkel), woran jedoch eine sinnvolle
Kritik der Selbst- und Letztbegründungsproblematik sich anschließen müsste. Anknüp-
fend an Popper ist für Albert dabei jegliche Erkenntnis als Prinzip kritischer Prüfung
unter Verzicht auf Dogmatismen notwendigerweise fallibel, ohne dass ihm diesbezüg-
lich aufzufallen scheint, damit ein absolutes und somit aus seiner Sicht unhintergeh-
bares Erkenntnisprinzip formuliert zu haben, das er ja gleichzeitig mit eben diesem

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 175 /1.2.2007

Wie ist in diesem Zusammenhang der Begriff der Selbstbegrün-
dung zu deuten? In dem obigen Beispiel des vitiösen Zirkels wird die
zu begründende Eigenschaft in hfi durch hgi vorgenommen, ohne
jedoch als solche akzeptabel zu sein, da die Wahrheit von hgi selber
einfach durch die behauptete (aber eben nicht begründete) Geltung
von hfi thetisch gesetzt wird, also begründungsbedürftig bleibt. Beim
reflexiven Vorgang der Epoché handelt es sich hingegen um die Ge-
winnung der Generalthesis, die ihrem semantischen Inhalt nach von
dem reflexiven Akt der Urteilsenthaltung deutlich unterschieden ist.
Erst im reflexiven Denkakt, der diese sich wechselseitig implizieren-
de Doppelstruktur in das Bewusstsein hebt, ergibt sich die wesens-
mäßige (gesetzliche) Einheit der beiden differenzierten aber sich not-
wendig implizierenden Komponenten (hai, hbi) als Gesamtleistung
(hier als hdi bezeichnet) der Epoché.26 Dass die Einheit der Doppel-

175

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

Prinzip ausschließen möchte. Somit präsupponiert Albert eine Infallibilität seines Falli-
bilismusprinzips, woraus die Falschheit (im absoluten Sinne) des letzteren unmittelbar
folgt. Dies alleine erweist bereits die Notwendigkeit für die Philosophie, sich mit selbst-
bezüglich-reflexiven Strukturen eingehender zu beschäftigen. Vgl. Albert, Hans
(19915): Traktat über kritische Vernunft. Tübingen.
26 Die obigen Gesichtspunkten weisen vielfältige Ähnlichkeiten insbesondere zu Hösles
(19942) Durchführung und Analyse der Letztbegründung beispielsweise in Die Krise der
Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie (142–179) auf, allerdings besteht ein
wesentlicher formaler Unterschied bereits darin, dass die Selbstbegründungsleistung
der Epoché nicht über einen negativen, also apagogischen Beweis erreicht wird, sondern
im reflexiven Durchdringen der oben aufgeführten Doppelstruktur ihre zureichende
Selbstbegründung findet. Der Letztbegründungsbeweis rekurriert diesbezüglich auf
der notwendigen (pragmatischen) Wahrheitsvoraussetzung, die performativ eingegan-
gen wird, wenn man bestreitet, dass es Wahrheit gibt. Husserl ist sich über die Leis-
tungsfähigkeit des apagogischen Beweises dabei vollständig im Klaren. In den Logischen
Untersuchungen macht er von dieser Gedankenform selber ausgiebig Gebrauch, um den
Psychologismus und Skeptizismus in der Logik zurückzuweisen (Vgl. Bd. 1, Prolegome-
na zur reinen Logik, besonders im siebten Kapitel). Dies ändert jedoch nichts daran, dass
auch der Letztbegründungsbeweis in seiner negativen Selbstbezüglichkeit vom denken-
den Subjekt in seiner reflexiven Doppelstruktur denkend durchschaut werden muss (wie
auch jede formale Deduktion, selbst wenn sie nicht ausdrücklich reflexiven Charakter
hat). Diese Tatsache kann dann mit Husserl auch als Evidenz oder Intuition bezeichnet
werden. Nun kann das methodische Vorgehen der universellen Epoché sicherlich, anders
als bei der Letztbegründung, zunächst von außen ohne unmittelbaren Selbstwider-
spruch bestritten werden. Wird jedoch die Urteilsenthaltung tatsächlich angewandt,
dann ist jeder Reflexionsschritt nachvollziehbar und im Sinne der oben aufgezeigten
reflexiven Doppelstruktur auch in sich selbst begründet. Analog kann ich die Möglich-
keit des mathematischen Vorgehens bestreiten, wenn ich mich weigere, eine mathema-
tische Operation zu vollziehen. Das Bestreiten der Mathematik ist eben selber kein
mathematischer Vorgang. Führe ich jedoch einen mathematischen Vorgang bewusst

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 176 /1.2.2007

struktur nicht einfach als propositionaler Gehalt thetisch gesetzt,
sondern reflexiv in der anschauenden Urteilsenthaltung im Hinblick
auf die Generalthesis aufgewiesen wird, ermöglicht diesbezüglich die
restlose Durchschaubarkeit der vorliegenden Gesamtstruktur als eine
in sich selbst begründete Wesenserkenntnis.27

Dass die hier aufgezeigte Struktur für den Erkenntnisvorgang
nicht so ungewöhnlich ist, wie es möglicherweise bei einer ersten
Betrachtung erscheint, soll an einem Beispiel zum Verhältnis von
Teil und Ganzem, das Husserl in den Logischen Untersuchungen un-
tersucht hat, aufgezeigt werden, bei dem der Begriff der Fundierung
eine wesentliche Rolle spielt. Die beiden folgenden von Husserl auf-
gestellten Sätze beinhalten diesbezüglich rein formal-ontologische
Bestimmungen, die von material ontologischen Bestimmungen ab-
gegrenzt werden müssen:28

»1. Satz – Bedarf ein a als solches der Fundierung durch ein m, so bedarf
ebensolcher Fundierung auch jedes Ganze welches ein a, aber nicht ein m
zum Teile hat.

Der Satz ist axiomatisch einleuchtend. Kann ein a nicht sein außer er-
gänzt durch m, so kann auch ein Ganzes von a, das kein m in sich faßt, die
Ergänzungsbedürftigkeit des a nicht stillen, und es muß sie nun selber tei-
len …

2. Satz – Ein Ganzes, welches ein unselbständiges Moment ohne die von
ihm geforderte Ergänzung als Teil einschließt, ist ebenfalls unselbständig,

176

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

aus, dann erscheint es für mich unsinnig, die Existenz des mathematischen Vorgehens
zu bestreiten. Die Wirklichkeit der Mathematik ist eben in diesem Fall selbstevident und
dies (in dieser Situation) zu bestreiten, führt dann ebenfalls zu einem Selbstwider-
spruch. So ist es auch im Fall der universellen Epoché, nur dass, anders als in der Ma-
thematik, es sich bei der Grundlegung der universellen Epoché nicht um eine axiomati-
sche Setzung, sondern eben um eine reflexiv gewonnene Struktur handelt.
27 Dass es sich bei der Verwendung des Begriffs Wesenserkenntnis in diesem Zusam-
menhang nicht um eine Verwechselung der phänomenologischen mit der eidetischen
Reduktion handelt, verdeutlicht folgende Bemerkung von H. Drüe: »… in phänomeno-
logisch reduzierter Einstellung können die jeweilig gewünschten Phänomene sowohl
dem Fundus der invarianten Wesensgesetzlichkeiten eidetischer Wissenschaften ent-
nommen werden als sich auch an allen möglichen singulären, individuellen Weltvor-
kommnisse halten.« In: H. Drüe (1963), 221. Daraus folgt jedoch, dass der Aktvollzug
der universellen Epoché auch im Hinblick auf die diesem Vollzug immanenten Wesens-
gesetzlichkeiten getätigt werden kann, so dass die phänomenologische und eidetische
Reduktion hier in einer besonderen Weise zusammenfallen (was deren hierarchisierter
Abstufung in ihrer Bedeutung für die Phänomenologie nicht zuwider läuft).
28 Vgl. Husserl, Edmund (19936): Logische Untersuchungen. Untersuchungen zur Phä-
nomenologie und Theorie der Erkenntnis. Tübingen. III, §11–12, 251–256.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 177 /1.2.2007

und ist es relativ zu jedem übergeordneten selbständigen Ganzen, in wel-
chem jenes unselbständige Moment mitenthalten ist.«29

Für unsere Zwecke ist hier zunächst die unterschiedliche Blickrich-
tung (Intensionalität) wichtig, mit der das Verhältnis Teil/Ganzes
von Husserl in den beiden Sätzen bestimmt wird. Im ersten Satz wird
ein a eingeführt, das eine Fundierung mittels eines m bedarf, woran
deutlich wird, dass es sich bei a um einen Teil und nicht um ein Gan-
zes handelt, weil ein Teil als Teil nicht ohne ein Ganzes, dessen Teil er
ist, existieren kann. Dieser Bestimmung widerspricht auch nicht, wie
Husserl ausführt, dass es neben den unselbständigen Teilen auch selb-
ständige gibt, die ohne das Ganze, dessen Teile sie sind, weiter exis-
tieren können. Gemeint ist, dass ein solches Teil, wenn es nicht mehr
in der oder den entsprechenden Relationen – eben als Teil – fundiert
ist, eben nicht mehr ein Teil sein kann, sondern selber als Ganzes zu
betrachten ist.30 Ist das so bestimmte a nun ein unselbständiges Teil
bezogen auf ein Ganzen x, das zwar a aber nicht ebenso m zum Teil
hat, so bedeutet die Unfundiertheit von x nichts anderes, als dass es
selber als Teil eines umfassenderen Ganzen zu betrachten ist.

Dies kommt auch in dem zweiten Satz zum Ausdruck, der vom
Begriff des Ganzen ausgeht, das hier jedoch als unselbständig gesetzt
wird in dem gleichen Sinne, wie das x des ersten Satzes (das Ganze
von a ohne ebenfalls m zu umfassen) unfundiert ist. Die Unselbstän-
digkeit des Ganzen bedeutet dabei die Unselbständigkeit relativ zu
einem selbständigen und somit übergeordneten Ganzen, dessen Teil
es ist, womit der Begriff des prägnanten Ganzen im 2. Satz ex nega-
tivo erreicht wird. Der letztere wird von Husserl mit Hilfe des Fun-
dierungsbegriffs wie folgt positiv bestimmt:

»Unter einem Ganzen verstehen wir einen Inbegriff von Inhalten, welche durch
eine einheitliche Fundierung, und zwar ohne Sukkurs weiterer Inhalte um-
spannt werden. Die Inhalte eines solchen Inbegriffs nennen wir Teile. Die Rede
von der Einheitlichkeit der Fundierung soll besagen, daß jeder Inhalt mit jedem,
sei es direkt oder indirekt, durch Fundierung zusammenhängt.«31

Für unseren Zusammenhang ist es an dieser Stelle nicht notwendig,
den Fundierungsbegriff weiter zu spezifizieren bzw. zu rekonstruie-

177

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

29 Vgl. ebenda, III, § 14, 262. Die griechischen Buchstaben aus dem Originalzitat sind
hier durch a und m ersetzt worden.
30 Vgl. ebenda, III, § 11, 253.
31 Vgl. ebenda, III, § 21, 275–276.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 178 /1.2.2007

ren, zumal dies auch in den Bereich unterschiedlicher material-onto-
logischer Bestimmungen führen würde, die im nächsten Kapitel im
Hinblick auf den Bewusstseinsbegriffs noch eine Rolle spielen wer-
den.32

Was an dem formal-ontologischen Beispiel der Verhältnis-
bestimmung von Teil und Ganzem für unseren Zusammenhang so-
mit deutlich wird, ist erneut die Struktur sich gegenseitig bedingen-
der Begriffsverhältnisse, die erst in der denkenden Betrachtung
reflexiv entfaltet werden.33 Es handelt sich diesbezüglich nicht um
beliebige Nominaldefinitionen oder Setzungen, weil bereits das de-
finitorische Explizieren und Differenzieren wie beim Verhältnis
zwischen Teil und Ganzem die Einheit beider (in dem kategorialen
Begriff der Fundierung) voraussetzt.34 Deshalb kann Husserl schließ-
lich resümieren:

178

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

32 Für eine weiterführende Analyse und Rekonstruktion des Fundierungsbegriffs siehe
Alfons Süßbauer (1995): Intentionalität, Sachverhalt Noema. Eine Studie zu Edmund
Husserl. Freiburg, München. 30–47. Süßbauer geht davon aus, dass die Gesetzmäßig-
keiten, welche Husserl bezüglich des Fundierungsbegriffs im Blick habe, ausschließlich
materiale (synthetische) Gesetze a priori seien und keine formalen analytischen Gesetz-
mäßigkeiten wie die korrelativen Begriffe ›Vater‹ oder ›Herrscher‹. Diese zeichnen sich
dadurch aus, dass, wenn beispielsweise Napoleon ein Herrscher ist, er auch Untertanen
haben muss. Süßbauer argumentiert nun, dass Napoleon auch existieren könne ohne
Untertanen und ein Vater (zum Beispiel Joseph) auch ohne seinen Sohn und somit eine
Fundierungsdefinition, die analytische Notwendigkeiten als existentielle Abhängigkei-
ten mit einschließt, zu weit gefasst sei. (Vgl. LU II/1, § 11, 253). Dem ist sachlich auch
gegenüber Husserl zu entgegnen, dass selbstverständlich die faktische Existenz Napole-
ons nicht aufgehoben ist, wenn er zu seinen Lebzeiten keine Untertanen gehabt hätte.
Aber seine Existenz als Herrscher ist eben auch real faktisch davon abhängig, ob er
Untertanen hat oder nicht. Dies zeigt aber bereits, dass selbstverständlich auch rein
begriffliche Strukturen in eine Fundierungsbeziehung des Faktisch-Existierenden mit
eingehen, auch wenn sie den Fundierungsbegriff möglicherweise unterbestimmen. Aber
wie Süßbauer selber ausführt, ist Husserls Unterscheidung zwischen analytischen und
materialen Gesetzen a priori alles andere als eindeutig bestimmt. Eindeutig ist jedoch,
und das ist für unsere obige Diskussion entscheidend, dass der Begriff des Fundierungs-
ganzen nach Husserl in reinen Gesetzen gründet und deshalb als kategorialer Begriff zu
bezeichnen ist. Vgl. LU II/1, III, § 23, 284.
33 Zu dem Verhältnis von Teil und Ganzem führt Renatus Ziegler meines Erachtens zu
Recht aus: »Die aufeinander bezogene Struktur solcher Begriffsinhalte (Gesetze) ist
kein Mangel oder gar eine unüberwindliche Schwierigkeit, sondern eine charakteristi-
sche Eigenschaft rein logischer Grundgesetze, die auf die Notwendigkeit des Vollzugs
einer aktuellen Denkerfahrung oder Denkanschauung hinweist, die diesen besonderen
Zug aufdeckt«. Vgl. Renatus Ziegler (1995): Selbstreflexion. Studien zur Selbstbezieh-
barkeit im Denken und Erkennen. Dornach 92.
34 Husserl scheint hingegen in den Logischen Untersuchungen davon auszugehen, dass

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 179 /1.2.2007

»Wir haben alle Begriffsbildungen auf die reine Wesenssphäre bezogen, die
Fundierungsgesetze standen unter reinen Wesensgesetzen, die Teile waren im
ganzen wesentlich eins, auf Grund apriorischer Zusammenhänge der den Teilen
und Momenten entsprechenden Ideen.«35

Was das Beispiel einer anfänglichen Verhältnisbestimmung von Teil
und Ganzem wie im Fall der universellen Epoché verdeutlicht, ist
somit erneut der selbstbegründende Charakter begrifflicher Grund-
gesetze, die reflexiv gewonnen werden können. Dass es sich diesbe-
züglich nicht um eine Immunisierungsstrategie handelt, zeigt sich
daran, dass die jeweiligen begrifflichen Ausführungen selbsttätig
nachvollzogen werden können und die jeweiligen Bestimmungen in
dieser Hinsicht auch einer kritischen Erörterung zugänglich sind. Ein
kritisch urteilender Nachvollzug bedeutet hingegen aber nicht, dass
per definitionem jeder zu prüfende Inhalt grundsätzlich fallibel sein
müsste. Erweist sich ein Inhalt für das Denken als reflexiv-notwendig
(im oben geschilderten Sinne), dann ist der Satz vom zureichenden
Grund erfüllt und es kann sich deshalb in einem solchen Falle auch
nicht um einen vitiösen Zirkel handeln.

Ein weiterer Einwand gegen das nachvollziehbare Verlassen der
natürlichen Einstellung besteht in der Behauptung, dass innerhalb
des natürlichen Lebens weder ein Motiv noch eine ermöglichende
Bedingung für die Bewusstseinsumkehr angegeben werden könne,
was, wenn es tatsächlich zutrifft, sicherlich als fundamentales Be-
gründungsdefizit der Phänomenologie angesehen werden müsste.36

179

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

man den vorausgesetzten Begriff des Ganzen dadurch entbehren könne, wenn man ihn
beispielsweise durch das Zusammenbestehen der Inhalte, die man als Teile bezeichne,
substituieren würde (LU II/1, III, § 21, 275). Hierzu muss man bemerken, dass eine
solche Substitution für nominaldefinitorische Zwecke sicherlich möglich ist. Der Begriff
des Ganzen lässt sich jedoch strenggenommen durch gar keinen anderen Begriff sub-
stituieren. Das Zusammenbestehen von Inhalten, die man als Teile bezeichnet, impli-
zieren selbstverständlich in reflexiver Notwendigkeit den Begriff des Ganzen. Auch der
Versuch, das Ganze mittels des Fundierungsbegriffs zu definieren, trifft nur dann den
Kern der Sache, wenn man sich darüber im Klaren ist, dass der Fundierungsbegriff eine
spezifische Komponente des Ganzheitsbegriffs beinhaltet, und seine Explizierung zur
reflexiven Erhellung der Ganzheitsbedeutung etwas Wichtiges beitragen kann. Will
man jedoch den Ganzheitsbegriff aus dem Fundierungsbegriff einseitig deduzieren, so
setzt man ihn bereits unreflektiert voraus und würde somit eine petitio principii bege-
hen.
35 LU II/1, III, § 25, 290.
36 Bereits Fink weist auf die fehlende mögliche Bedingung hin, aus der natürlichen
Einstellung zur phänomenologischen Reduktion zu gelangen: »Jede, wenn auch noch
so skizzenhafte Erörterung der phänomenologischen Reduktion sieht sich vor die schier

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 180 /1.2.2007

Betrachten wir zunächst die Frage nach der Möglichkeit der Bewusst-
seinsumkehr in der natürlichen Einstellung: Wie wir bereits gesehen
hatten, ist die Epoché als eine spezifische Reflexionsform anzusehen,
die Husserl, trotz aller Unterschiede zu Descartes, in Anlehnung an
dessen universellen Zweifelsversuch entwickelt hat. Nun hatten wir
bereits darauf hingewiesen, dass nach Husserl auch in der natürli-
chen Einstellung reflexive Bewusstseinsakte (skeptische Erwägungen
bezüglich einzelner Geltungsansprüche beispielsweise in den positi-
ven Wissenschaften) vollzogen werden.37 Dies bedeutet jedoch, dass
der Form nach Merkmale von Reflexivität sowohl in der natürlichen
Einstellung als auch für das phänomenologische Vorgehen spezifi-
ziert werden können. Mag auch die universale Epoché ein wesentlich
andersartiges Forschungsfeld als das der mundanen Einstellung zu-
gänglichen Wissenschaftsfelder eröffnen, so deutet sich bereits mit
diesem Sachverhalt an, wie der Übergang von der natürlichen Ein-
stellung zur Epoché zumindest logisch möglich ist. Die von Husserl
universell auf alles Gegebene angewandte Urteilsenthaltung ist eine
qualitative und quantitative Steigerung eines Reflexionsmodus, der
den Übergang zu den reinen Bewusstseinserlebnissen aus der natür-
lichen Einstellung gewährleistet. Die drohende antinomische Ent-
gegensetzung zwischen beiden Einstellungen wird somit durch den

180

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

auswegslose Schwierigkeit gestellt, von ihr wie von einer ständig möglichen und im
menschlichen Horizont von vorneherein liegenden Erkenntnishandlung reden zu müs-
sen, während sie keineswegs eine Möglichkeit unseres menschlichen Daseins darstellt.«
Vgl. Fink, Eugen (1966): Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
Gegenwärtigen Kritik. In: Fink (1966), 79–156. Hier 110. Bei solchen Formulierungen,
die zur Verteidigung Husserls geschrieben wurden, muss man Pieper in der Tat Recht
geben, dass sie zu unhaltbaren Aporien führen. Ist der von Fink gebrauchte Modalope-
rator (es ist unmöglich, dass …) ernst gemeint und finden sich zunächst alle Menschen
in der natürlichen Einstellung vor, dann ist es a priori ausgeschlossen, dass jemals die
transzendentale Reduktion vollzogen wurde, noch jemals vollzogen werden wird. Eine
plausible Rekonstruktion der Husserlschen Vorgehensweise wird somit eine alternative
Interpretation zu Finks Formulierungen und ähnlichen bei Husserl liefern müssen.
37 Nicht das Element reflexiver Kritik fehlt in der natürlichen Einstellung, sondern die
Überwindung desjenigen, was Husserl auch »transzendentale Naivität« nennt und zu
einer anderen Qualität von Reflexivität in der Phänomenologie gesteigert werden muss.
In dieser Hinsicht heißt es in der Ersten Philosophie: »Indessen, weder diese allgemeine
Logik noch ein etwa mit ihrer Hilfe herzustellendes System noch so vollkommener
besonderer Wissenschaften der Art, die wir schon haben, kann unser Absehen sein.
Denn an dieser Art hängt … eine prinzipielle Unvollkommenheit, nämlich jene trans-
zendentale Naivität, deren Überwindung den radikalen Sinn dessen, was wir als Phi-
losophie anstreben bestimmt.« Vgl. Hua VIII, 38.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 181 /1.2.2007

Hinweis auf reflexive und protoreflexive Elemente in der natürlichen
Einstellung gebannt. Die Frage nach einem leitenden Motiv in der
natürlichen Einstellung im Hinblick auf die Bewusstseinsumkehr
lenkt den Blick hingegen auf ein materiales Element, das den Überg-
ang zur Epoché verständlich machen könnte. In den Ideen I gibt es
diesbezüglich einen Hinweis, der allerdings erneut eher in den Bereich
der ermöglichenden Bedingungen zu gehören scheint, wenn es heißt:

»Diese Umwertung ist Sache unserer vollkommenen Freiheit und steht gegen-
über allen der Thesis zu koordinierenden und in der Einheit des ›Zugleich‹ mit
ihr unverträglichen Denkstellungnahmen, wie überhaupt allen Stellungnah-
men im eigentlichen Wortsinne.«38

Dass die Epoché als reflexiver Akt nur als freiheitliche Umwertung
der Generalthesis verstanden werden kann, unterstreicht zwar die
Möglichkeit zur Bewusstseinsumkehr, aber weil Husserl keine wei-
teren Bedingungen spezifiziert, die seinen hier verwandten Freiheits-
begriff weiter zugänglich machen würden, kann dieser zur eigentli-
chen Frage nach dem Motiv in der natürlichen Einstellung nichts
beitragen. In seinen späteren Vorlesungen zur Ersten Philosophie
thematisiert Husserl hingegen ausdrücklich die Frage nach dem An-
fang und der Motivation zur Philosophie und macht deutlich, dass
der Wille zur eigentlichen, gemeint ist letztbegründeten, Wahrheit
das Motiv für die transzendentale Wissenschaft darstellen würde.
Auch hier ist es letztendlich ein ursprünglicher freiheitlicher Ent-
schluss, der erst den radikalen Einstellungswechsel in die phänome-
nologische Reduktion ermöglicht. Aber es gibt hier offenbar einen
notwendigen Vorlauf, den Husserl wie folgt darstellt:

»Das liegt daran, daß jene gewisse Naivität der Erkenntnisliebe und Erkennt-
nisschöpfung ein notwendig Erstes ist und daß sie eine ihr selbst verborgene,
eine bestenfalls dunkel gefühlte, aber nicht verstandene Unvollkommenheit mit
sich führt. Diese enthüllt zuerst der Skeptizismus, und darin liegt, sie tritt als
solche zuerst zutage, wenn das Erkenntnissubjekt sein Augenmerk auch auf die
Beziehung der Erkenntnisgegenstände und erkannten Wahrheiten auf den Er-
kennenden zu richten und nun in die bekannten sogenannten erkenntnistheo-
retischen Schwierigkeiten hineingerät … So erwächst erst die Notwendigkeit
eines neuen, universalen und absoluten Radikalismus, der alle Naivität und
prinzipiell aufs Korn nimmt und durch ihre Überwindung letzte Wahrheit und
… eigentliche Wahrheit … gewinnen will.«39

181

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

38 Id/I, § 31, S. 55.
39 Hua VIII, 19–20.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 182 /1.2.2007

Zwar ist die Bewusstseinsumkehr zur Epoché immer noch auf den
Vollzug eines freien Reflexionsaktes angewiesen. Aber Husserl ver-
mag in dem obigen Zitat durchaus eine Entwicklungslogik anzudeu-
ten, die als Bedingungsgefüge für die Urteilsenthaltung fungiert. So
hat die in der natürlichen Einstellung bereits anzutreffende Erkennt-
nisliebe an sich selber eine Unvollkommenheit (dunkel gefühlt), die
in der reflexiven Fortentwicklung verschiedene Stadien durchläuft,
wie zum Beispiel den Skeptizismus, und schließlich auf die leistenden
Akte der erkennenden Subjektivität stößt.40 Eine gewisse Ähnlich-
keit zur Hegelschen Vorgehensweise in der Phänomenologie des
Geistes wird diesbezüglich deutlich,41 auch wenn die Epoché selbst-
verständlich in ihrem Vorgehen von der dialektischen Methode abge-
grenzt werden muss.42 Die obigen Ausführungen implizieren nun,
dass auch bereits in der natürlichen Einstellung ein erkenntniskriti-
sches Motiv wirksam ist, wobei es verfehlt wäre anzunehmen, dass
dies (a) den neuartigen Charakter der Phänomenologie zurückneh-
men würde oder, dass (b) auf dieser Grundlage die Position des natür-
lichen Lebens nur eine abstrakte Hypostasierung darstellt, um die
phänomenologische Einstellung besonders abzugrenzen.43 Selbst
wenn man bereit ist, in der natürlichen Einstellung erkenntniskriti-

182

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

40 Vergleiche zu diesem Punkt auch Eduard Marbach (1996): In: Bernet (1996), 56–84.
Hier 60–62.
41 So, wenn Hegel in der Einleitung zur Phänomenologie des Geistes ausführt: »Das
natürliche Bewusstsein wird sich erweisen, nur Begriff des Wissens oder nicht reales
Wissen zu sein. Indem es aber unmittelbar sich vielmehr für das reale Wissen hält, so
hat dieser Weg für es negative Bedeutung, und ihm gilt das vielmehr für Verlust seiner
selbst, was die Realisierung des Begriffs ist; denn es verliert auf diesem Wege seine
Wahrheit. Er kann deswegen als der Weg des Zweifelns angesehen werden oder eigent-
licher als der Weg der Verzweiflung; auf ihm geschieht nämlich nicht das, was unter
Zweifel verstanden zu werden pflegt, ein Rütteln an dieser oder jener vermeinten Wahr-
heit, auf welches ein gehöriges Wiederverschwinden des Zweifelns und eine Rückkehr
zu jener Wahrheit erfolgt, so dass am Ende die Sache genommen wird wie vorher. Son-
dern es ist die bewusste Einsicht in die Unwahrheit des erscheinenden Wissens, dem
dasjenige das Reellste ist, was in Wahrheit nur der nicht realisierte Begriff ist.« Vgl.
Hegel, G. W. F. (19892), 72.
42 Weitergehende Ausführungen zur dialektischen Methodik in dessen Zentrum offen-
bar sowohl (a) semantisch-pragmatische Differenzen stehen (Hösle (1988), 198–210.)
als auch (b) antinomische Strukturen (T. Kesselring (1984)) finden sich bei Dieter
Wandschneider (1995).
43 Pieper (1993) wendet sowohl (a) als auch (b) gegen eine Rekonstruktion der Husserl-
schen Epoché ein, die versucht, den Übergang von der natürlichen Einstellung zur phä-
nomenologischen Reduktion verständlich zu machen. 29.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 183 /1.2.2007

sche Motive anzuerkennen, wie dies Husserl zumindest in den Vor-
lesungen zur Ersten Philosophie getan hat, und wie es auch logisch
unumgänglich notwendig erscheint, um den Übergang zur Epoché
verständlich machen zu können, ist dies trotzdem kompatibel mit
der Auffassung, dass in der universellen Anwendung der Epoché eine
radikale Bewusstseinsumkehr stattfindet, die in einer Diskontinuität
zu der natürlichen Einstellung besteht. Folgendes Beispiel mag dies
verdeutlichen: So kann man durchaus anerkennen, dass bereits in
mythischen Erzählungen wie den Homerischen Epen oder in Hesiods
Theogonie rationalisierende Elemente enthalten sind,44 obwohl bei-
spielsweise die Formulierung der aristotelischen Syllogismen als ein-
schneidender Bruch mit dem ehemals mythischen Denken betrachtet
werden muss.

Dass nun Husserl die phänomenologische Einstellung mit Hilfe
der Kontrastierung zum natürlichen Leben deutlich herauszustellen
sucht, in dem bereits ein erkenntniskritisches Motiv in der oben be-
schriebenen Art wirksam ist, bedeutet ebenfalls nicht, dass die Posi-
tion der natürlichen Einstellung lediglich eine abstrakte Hyposta-
sierung darstellt. Dies wäre nur dann zutreffend, wenn Husserl
nachgewiesen werden könnte, dass (i) die Haltung der natürlichen
Einstellung und das Vorhandensein eines erkenntniskritischen Mo-
tivs sich wechselseitig ausschließen oder, dass (ii) er die Generalthesis
prinzipiell falsch bestimmt hat. Dass (i) unzutreffend ist, wurde be-
reits oben eingehend erläutert. Dass Husserl (ii) die Generalthesis
prinzipiell falsch bestimmt hätte, müsste hingegen von seinen Kriti-
kern gesondert nachgewiesen werden.45 Allerdings lässt sich positiv
festhalten, dass Husserls Auffassung von der in der natürlichen Ein-
stellung wirkenden Generalthesis eine hohe Plausibilität zugespro-
chen werden kann, wenn er diesbezüglich ausführt:

»Das jeweils Wahrgenommene, klar oder dunkel Vergegenwärtigte, kurz alles
aus der natürlichen Welt erfahrungsmäßig und vor jedem Denken Bewusste,
trägt in seiner Gesamtheit und nach allen artikulierten Abgehobenheiten den

183

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

44 Vgl. Nestle, Wilhelm (1975): Vom Mythos zum Logos. Stuttgart, 17–18.
45 Diesbezüglich hatten wir uns bereits mit Boehms Interpretation und Kritik der na-
türlichen Einstellung auseinandergesetzt, der letztendlich den in (ii) formulierten
Standpunkt behauptet. Allerdings erwies sich seine sprachanalytische Untersuchung
der natürlichen Einstellung als wenig überzeugend und ebenso wie Pieper übersieht er,
dass die Haltung der natürlichen Einstellung bereits partielle reflexive Elemente ent-
halten kann.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 184 /1.2.2007

Charakter ›da‹, ›vorhanden‹, ein Charakter, auf den sich wesensmäßig gründen
läßt ein ausdrückliches (prädikatives) mit ihm einiges Existenzurteil.«46

Betrachten wir zur Verdeutlichung dieser These etwas holzschnitt-
artig eine zur Orientierung im Raum notwendige basale Fähigkeit.
So ist es zur erfolgreichen lebensweltlichen Raum-Orientierung er-
forderlich, einerseits zwischen den Relationen relativ statischer Plät-
ze und andererseits beweglichen Objekten zueinander unterscheiden
zu können. Das heißt, dass es ein (relativ) statisches System räumli-
cher Beziehungen bzw. Plätze gibt und ein eher dynamisches System
selbstbeweglicher oder transportabler Entitäten und dass die Fähig-
keit zur lebensweltlich-räumlichen Orientierung unter anderem da-
rauf angewiesen ist, beide miteinander in Harmonie zu bringen.47 Ist
es nun entwicklungspsychologisch denkbar, dass Säuglinge und
Kleinkinder diese Fähigkeit erlernen, ohne dass sie zumindest grund-
sätzlich die sie umgebende Welt als daseiend im Husserlschen Sinne
empfinden und dementsprechend handeln? Eine solche Möglichkeit
kann wohl bereits lern- und verhaltenspsychologisch ausgeschlossen
werden. Mag auch die Existenz partieller Gegebenheiten in Zweifel
gezogen werden (ist dieser Gegenstand als bedrohlich einzuschätzen
oder nicht), so wird der Wirklichkeitscharakter der umgebenden Welt
sicherlich nicht universell negiert oder einer Epoché unterzogen.48

184

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

46 Id/I, §31. S. 53.
47 Bermúdez fasst diesen Punkt wie folgt zusammen: »Spatial thought depends on a
grasp of the fact that spatial relations between places will stay constant even though
the spatial relations between objects vary, because a significant component of it uses
those constant spatial relations as a means of mapping and keeping track of the changing
spatial relations.« In: José Luis Bermúdez (2000), The Paradox of Self-Consciousness
Cambridge, Massachusetts, London. 195. Dass dieser lebensweltlich erschlossene Raum-
begriff nur über eine zureichende Spezifizierung des Systems somatischer Propriozep-
tionen zureichend begründet werden kann, wird von Bermúdez ausführlich begründet
(besonders 131–162). In seinen phänomenologischen Untersuchungen zur Konstitution
betont Husserl den gleichen Gesichtspunkt: »Alles räumliche Sein erscheint notwendig
so, daß es näher oder ferner erscheint, als oben oder unten, als rechts oder links. Das gilt
hinsichtlich aller Punkte der erscheinenden Körperlichkeit, die nun in Relationen zuei-
nander ihre Unterschiede hinsichtlich dieser Nähe dieses Oben und Unten usw. haben
… Der Leib nun hat für sein Ich die einzigartige Auszeichnung, daß er den Nullpunkt all
dieser Orientierungen in sich trägt«. In: Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites Buch. Phänomenolo-
gische Untersuchungen zur Konstitution. Bd. IV. Hrsg. v. Marly Biemel. Haag. 158.
48 Aufgrund seiner vielfältigen Untersuchungen im Rahmen der Entwicklungspsycho-
logie unterscheidet Piaget mindestens vier Stufen der Intelligenzentwicklung. Kessel-
ring charakterisiert diesbezüglich die erste Stufe wie folgt: »Vorschulkinder können

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 185 /1.2.2007

Erweist sich so die Methode der Phänomenologie bis zu diesem
Punkt als in sich schlüssig und nachvollziehbar, so tritt jetzt zwangs-
läufig die Frage auf, worin den nach dem Außerkraftsetzen der Ge-
neralthesis, die positive Leistung der Epoché eigentlich bestehen soll,
oder wie Husserl es selber ausdrückt:

»Was kann denn übrig bleiben, wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst
mit allem cogitare, ausgeschaltet ist?«49

In formaler Hinsicht bemerkt Husserl diesbezüglich, dass die Univer-
salität der Epoché einer Einschränkung zu unterziehen sei, weil an-
dernfalls kein Wissenschaftsgebiet für unmodifizierte Urteile mehr
übrig bleiben würde. Diese Beschränkung wird jedoch keinesfalls
willkürlich vollzogen, sondern verbleibt in ihren inhaltlichen Bezug-
nahmen im Rahmen der oben beschriebenen begrifflichen Kom-
ponente hbi der begrifflichen Doppelstruktur, nämlich der Inhibie-
rung der Generalthesis selber. Was aufgrund dieser Beschränkung
gewonnen wird, ist nach Husserl eine neue und bisher nicht als For-
schungsfeld abgegrenzte Seinsregion, in der unter anderem die ›rei-
nen Erlebnisse‹ und das ›reine Bewusstsein‹ zugänglich werden, wo-
bei letzteres auch als transzendentales Bewusstsein bezeichnet
werden kann.50 Bezogen auf die methodisch-notwendige positive Er-
schließung dieses neuen ontologischen Feldes spricht Husserl auch
von phänomenologischer Reduktion bzw. auch Reduktionen.51 Hus-

185

Das Verh�ltnis von universeller Epoch� und nat�rlicher Einstellung

noch nicht logisch denken, was mit den Schwierigkeiten zusammenhängt, die sie im
Umgang mit Beziehungen verschiedener Art haben. Im Alter von 3 Jahren sind sie
beispielsweise nicht imstande, zwischen Einzelnem und Allgemeinem, zwischen Indivi-
duum und Art, zwischen Teil und Ganzem oder zwischen Element und Klasse zu unter-
scheiden. So differenzierte eine von Piagets Töchtern mit gut 3 Jahren noch nicht deut-
lich zwischen der Stadt Lausanne und dem Haus ihrer Großmutter, das in ihren Augen
den ganzen Ort repräsentierte.« Vgl. Thomas Kesselring (19992): Jean Piaget. München
1999. 117. Da zum Vollzug der universellen Epoché die oben angegebenen formalonto-
logischen Begriffe vorausgesetzt werden (wer zwischen Allgemeinem und Einzelnen
nicht unterscheiden kann, ist auch nicht in der Lage, eine universelle Epoché auszufüh-
ren), ist es ausgeschlossen, dass Kinder in der Lage sein könnten, im Vorschulalter die
Existenz der Welt und ihrer Gegenstände universell zu negieren oder zu inhibieren.
49 Id/I, § 33, S. 57.
50 Vgl. ebenda, 58–59.
51 Vgl. Id/I, §33, 59. Diese Interpretationsrichtung findet sich auch bei Janssen (1986)
wenn er diesbezüglich ausführt »… der negativen Enthaltung der »Epoché« in Betreff
alles »Transzendenten« … entspricht positiv ein Zum-Vorschein-Gelangen von absolu-
ten Selbstgegebenheiten in der phänomenologischen Reduktion. Epoché und Reduktion
sind die beiden zusammengehörigen Seiten der einen methodischen Grundoperation

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 186 /1.2.2007

serl selber nimmt in dieser Hinsicht keine klare Abgrenzung zwi-
schen der Epoché und dem Reduktionsbegriff vor,52 jedoch lässt sich
der methodische Übergang von der Urteilsenthaltung (bezüglich der
Generalthesis) hin zur Erschließung des Bewusstseins mit diesen bei-
den Bezeichnungen charakterisieren, wenn dabei deutlich bleibt, dass
es sich um eine kontinuierliche Gesamtleistung handelt.

IV.2 Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen
Bewusstseins: Immanente und transzendente Wahr-
nehmungen

Bevor Husserl die phänomenologische Reduktion in dem von uns
oben bestimmten Sinne in den Ideen I weiter durchführt, um das Feld
und die reinen Strukturen des Bewusstseins phänomenologisch er-
schließen zu können, ist er bestrebt, aufgrund transzendentaler Vor-
betrachtungen überhaupt erst die Möglichkeit einer durch die Epoché
abgegrenzten Seinsregion als Forschungsfeld aufzuzeigen.53 Dies be-
deutet jedoch, dass das Bewusstsein und Bewusstseinserlebnisse sel-
ber thematisch werden und somit erste vorläufige inhaltliche Spezi-
fikationen in das methodische Vorgehen mit einbezogen sind, die
auch ontologische Bestimmungen enthalten. So beginnt Husserl mit
einer Analyse des cogito, den einzelnen Bewusstseinserlebnissen. Be-
wusstsein wird in diesem Zusammenhang als Bewusstsein von etwas

186

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

der Phänomenologie.« Vgl. Janssen, Paul (1986): Einleitung. In: Husserl (IP). IX-XLII.
Hier XXX.
52 Auf diese Uneinheitlichkeit macht Pieper (1993) meines Erachtens zu Recht auf-
merksam. 32.
53 Dass Husserl nach der Entfaltung der Epoché und dem Hinweis auf das »reine Be-
wusstsein« erneut Vorüberlegungen zur Gesamtthematik des Bewusstseins einschaltet,
ist methodisch sicherlich nicht unbedenklich. Wenn die phänomenologische Reduktion
als selbstbegründende Methode zur Bewusstseinsforschung etabliert werden soll, dann
kann sie im strengen Sinne von Vorüberlegungen nicht abhängig sein. Zu diesem Punkt
ist deshalb meines Erachtens folgendes zu bemerken: Erstens liegt es nahe, die Vorüber-
legungen eher als didaktischen Einschub zu bewerten, in dem bereits wesentliche
Grundlagen erläutert werden, die auch nach dem Vollzug der phänomenologischen Re-
duktion aufgewiesen werden können, so in der Explikation von Noesis und Noema.
Wenn an manchen Stellen der Eindruck erweckt wird, dass diese Vorüberlegungen kon-
stitutiv für die phänomenologische Reduktion seien, dann nur insofern, als diese Vorü-
berlegungen als eidetische Reduktionen zu bewerten sind und von hier aus der Zugang
zum reinen Bewusstsein erkenntnispsychologisch leichter fällt. Wir werden auf den
Zusammenhang dieser beiden Reduktionstypen im Text noch näher eingehen.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 187 /1.2.2007

bestimmt, womit er in einem wesentlichen Punkt an Brentanos In-
tentionalitätsbegriff anknüpft, den wir im zweiten Kapitel näher be-
leuchtet hatten. Zu den Bewusstseinserlebnissen führt er aus, dass sie
sich in ihrem konkreten Zusammenhang ihrem Wesen gemäß im
Erlebnisstrom zusammenschließen, und aufgrund einer reflexiven
Blickwendung in ihrer jeweiligen Eigenart betrachtet werden kön-
nen.54 Cogitationes sind als Wahrnehmungserlebnisse diesbezüglich
strikt vom Wahrgenommenen (cogitatum) im Hinblick auf seine ma-
terielle Dinghaftigkeit abgegrenzt, was nicht bedeutet, dass uns zum
Beispiel ein wahrgenommener Tisch nicht selber im Wahrneh-
mungsakt präsentational gegeben wäre:

»Nun kann ein Wahrgenommenes selbst sehr wohl Bewusstseinserlebnis sein,
aber es ist evident, dass so etwas wie ein materielles Ding, z. B. dieses im Wahr-
nehmungserlebnis gegebene Papier, prinzipiell kein Erlebnis ist, sondern ein
Sein von total verschiedener Seinsart.«55

Obwohl Husserl somit darauf insistiert, dass die res materialis von
prinzipiell anderer Seinsart ist, als ein Bewusstseinserlebnis selbst,
bedeutet dies somit gerade nicht, dass Husserl einen cartesianischen
Repräsentationalismus vertritt. Um dies zu verdeutlichen, soll letz-
terer erneut ins Zentrum der Betrachtung gestellt werden, bevor wir
Husserls abgrenzende Kriterien zwischen materieller Dinghaftigkeit
und Bewusstseinserlebnissen weiter betrachten.

Wie wir zu Beginn des letzten Kapitels erörtert hatten, existiert
für Descartes keine direkte Wahrnehmung der Außenwelt, weil die
Sinneswahrnehmungen zunächst mit Hilfe der Nervenfasern, die in
ihren Bewegungen von Descartes als Zeichensystem interpretiert
werden, der res cogitans übermittelt werden müssen. Auch Brentano
ist in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt noch von die-
sem Gedankengang beeinflusst, wenn er leugnet, dass an der Stelle
eines verletzten Körpergliedes ontologisch tatsächlich eine Schmerz-
empfindung zu verorten sei. Denn psychische Phänomene sind nach
Brentano eben nur der inneren Wahrnehmung zugänglich,56 und was
durch äußere Wahrnehmungen wie Farbe und Töne erfahren wird,
sind bloße Phänomene, denen keine Existenz im strengen Sinne zu-
gesprochen werden kann.57 In welche Schwierigkeiten dieser Reprä-

187

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

54 Vgl. Id/I, §35, 62.
55 Ebenda, 62.
56 Brentano, Franz (1973), 119–20.
57 Vgl. ebenda, 132.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 188 /1.2.2007

sentationsbegriff führt, wurde im letzten Kapitel bei Dennetts Ana-
lyse des von ihm so genanten Cartesianischen Materialismus deut-
lich. Wie er eindrucksvoll demonstriert, lässt sich im Gehirn kein Ort
spezifizieren, wo dem menschlichen Geist die scheinbar repräsentier-
ten Objekte bzw. Gegenstände vermittelt werden. Anstatt den Carte-
sianischen Repräsentationsbegriff aufzugeben, hält es Dennett je-
doch für notwendig, die Idee eines einheitlichen Bewusstseins und
Selbst in Frage zu stellen, also eine Variante des eliminativen Mate-
rialismus zu vertreten. Dass dieses Vorgehen zu Aporien führt, wur-
de unter anderem auch daran deutlich, dass Dennett repräsentierende
Mechanismen und Repräsentationsinhalte miteinander vermischt
und verwechselt. Dies bedeutet jedoch, dass selbst Dennetts Multi-
ples-Entwurfsmodell des Bewusstseins noch dem Cartesianischen
Materialismus verhaftet bleibt, wenn er davon spricht, dass manche
der im Gehirn zirkulierenden Informationen bewusst werden und
andere nicht. Ein unmittelbares präsentationales Wahrnehmungs-
bewusstsein, zum Beispiel von diesem vor mir liegenden Stein, kann
es unter dieser Voraussetzung selbstverständlich nicht geben. Gemäß
diesem Ansatz ist es nur konsequent, dass Dennett darum bemüht
ist, den Unterschied zwischen Wahrnehmung und Wahrnehmungs-
urteil zu unterminieren, also einen unmittelbar zugänglichen Wahr-
nehmungsinhalt kategorisch auszuschließen versucht.

Bereits in der Beilage zu den Paragraphen 11 und 20 der fünften
Logischen Untersuchungen setzt sich Husserl kritisch mit der Bild-
und Zeichentheorie der Wahrnehmung auseinander, wobei Husserl
die an der Bildtheorie der Wahrnehmung geübte Kritik ausdrücklich
auch auf entsprechende Zeichentheorien angewendet wissen will.
Wie Bernhard Rang aufgezeigt hat, sind Husserls Ausführungen
zur Zeichentheorie der Wahrnehmung in erster Linie eine Auseinan-
dersetzung mit der Helmholtzschen Sinnesphysiologie.58 Dies ist
insofern für unseren Zusammenhang nicht nur von historischem
sondern auch systematischem Interesse, als Helmholtz in seiner
Wahrnehmungstheorie, ähnlich wie Dennett, die Auffassung ver-
tritt, dass eine Wahrnehmung im psychologischen Sinne bereits
vom Denken bzw. dem Verstand beeinflusst ist und somit als Urteil
betrachtet werden muss. Entscheidend ist diesbezüglich Helmholtz’
Dualismus von Empfindung und Wahrnehmung. Betrachten wir zur

188

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

58 Bernhard Rang (1990): Husserls Phänomenologie der materiellen Natur. Frankfurt
am Main. 184–212.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 189 /1.2.2007

Veranschaulichung dieser Differenz den Vorgang des Wiedererken-
nens von Körperfarben. Das Wiedererkennen konstanter Farbgebun-
gen an Körpern geschieht nach Helmholtz so, dass die durch das Au-
ge transferierten Lichtempfindungen der bewussten Wahrnehmung
als Zeichen für äußere Dinge und Vorgänge dienen, deren Deutung
von einem Lernprozess abhängig ist.59 Eine Isomorphie zwischen der
physikalisch gedeuteten Empfindung und der darauf basierenden
Wahrnehmung soll aus folgendem Grund nicht gegeben sein:

»[da] wir auf unserer Sinnesempfindungen nur so leicht und genau aufmerk-
sam werden, als wir sie für die Erkenntnis äusserer Objekte verwerthen können,
dass wir dagegen von allen denjenigen Theilen der Sinnesempfindung zu abs-
trahieren gewöhnt sind, welche keine Bedeutung für äussere Objekte haben.«60

Der bewussten Wahrnehmung ist somit nach Helmholtz die Sinnes-
empfindung aufgrund reiner unbewusst ablaufender Kausalitäts-
mechanismen vorgeordnet.

Husserl sieht nun den grundlegenden Irrtum der Bild- bzw. Zei-
chentheorie der Wahrnehmung darin begründet, dass von dessen
Vertretern das Ding x in einem »Draußen« in seiner Dinghaftigkeit
selbst gesetzt wird, wohingegen im Bewusstsein ein Stellvertreter
(Repräsentant), nämlich in diesem Fall ein Bild von x, vorhanden sein
soll. Was jedoch bei dieser Setzung übersehen wird, ist, dass die Bild-
haftigkeit des Bildes nicht einfach als innerer Charakter eines Objek-
tes angesehen werden kann, sondern erst aufgrund einer besonderen
Apperzeptionsweise eines erkennenden Subjekts ein Bild als Bild
überhaupt erkannt wird. Bei der Verwendungsform eines Objekts
als bildhafter Stellvertreter eines anderen Objekts ergibt sich jedoch
ein notwendiger Verweisungscharakter, den Husserl folgendermaßen
beschreibt:

»Die reflektive und beziehende Rede, welche Bildobjekt und Bildsujet einander
gegenübersetzt, weist aber nicht auf zweierlei erscheinende Objekte in dem
imaginativen Akte selbst hin, sondern auf mögliche und in neuen Akten sich
vollziehende Erkenntniszusammenhänge, in welchen die bildliche Intention
sich erfüllen und somit die Synthesis zwischen Bild und vergegenwärtigter Sa-
che sich realisieren würde.«61

189

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

59 Vgl. ebenda, 187.
60 Helmholtz, Hermann von (1867): Handbuch der Physiologischen Optik. Leibzig 431.
61 LU II/1,V, §21,422–423.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 190 /1.2.2007

Für die Bild- und Zeichentheorie der Wahrnehmung bedeutet dies,
dass für ein Bewusstsein, das per definitionem nur über Bilder oder
Zeichen der Wirklichkeit verfügt, aber nicht über einen direkten Zu-
gang zur Wirklichkeit selbst, die behauptete Ähnlichkeits- bzw. se-
mantische Informationsrelation zwischen Repräsentat, also dem
mentalen Abbildungsergebnis, und Repräsentandum, dem abzubil-
denden Gegenstand, grundsätzlich ungeklärt bleiben muss.62

Daraus lässt sich bezogen auf den Kontext dieser Arbeit auch die
Schlussfolgerung ziehen, dass die Setzung unbewusster Empfindun-
gen wie bei Helmholtz oder die Annahme von im Gehirn zirkulieren-
den, editorisch permanent aufgearbeiteten Repräsentationen der Au-
ßenwelt wie bei Dennett, von denen einige bewusst werden und
andere nicht, zu Aporien führen muss. Denn die jeweils angenom-
menen physischen Zustände und Kausalmechanismen, die in menta-
len Repräsentationen terminieren sollen, sind nach dieser Auffassung
ebenfalls nur aufgrund entsprechender Repräsentate zugänglich.
Auch für die letzteren gilt somit, dass sie eine Ähnlichkeitsrelation
zum Repräsentandum (physisches Objekt, Sinnesreize, Gehirn-
mechanismen etc.) behaupten müssen, die sie selber nicht mehr er-
weisen können. Tatsächlich wird jedoch in den entsprechenden Theo-
rien die Existenz der Außenwelt einfach faktisch gesetzt, in scharfer
Abgrenzung zu den Repräsentaten des Bewusstseins, was gemäß der
eigenen Prämissen ein inkonsequenter Gedankengang ist, weil sämt-
liche Erkenntnisse der positiven Wissenschaften ebenfalls Ergebnisse
mannigfaltiger Bewusstseinsprozesse darstellen.63

190

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

62 Zur angenommenen Ähnlichkeitsrelation zwischen Bild und Sache heißt es diesbe-
züglich bei Husserl: »Aber für das Bewusstsein, das vorausgesetztermaßen nur das Bild
hat, ist dieses Faktum schlechterdings nichts; es kann also nicht dazu dienen, das Wesen
der vorstellenden, näher der abbildlichen Beziehung auf das ihr äußerliche Objekt (das
Bildsujet) zu klären«. LU II/1, V, § 21, 422.
63 Besonders deutlich wird die oben beschriebene Aporie für die Kognitionswissenschaf-
ten bei Metzinger, der die Frage stellt, wie die internen Strukturen eines physischen
Systems es ermöglichen, mit Hilfe von Informationsverarbeitung und mentaler Reprä-
sentation Wissen über sich selbst und die Welt zu erlangen. Für das von ihm favorisierte
mentale Modell zur Klärung dieser Frage gilt: »Sie repräsentieren ihre Gegenstände
durch Isomorphismen zweiter oder höherer Ordnung. Das soll heißen, dass das Reprä-
sentat einen Teil der relationalen Struktur des Repräsentandums durch seine eigene
relationale Struktur intern noch einmal darstellt. Also besitzen mentale Modelle keine
Wahrheitswerte oder Referenzobjekte, sie erzeugen ein nichtdiskursives Wissen durch
Ähnlichkeit.« Vgl. Metzinger, Thomas (1994): Schimpansen, Spiegelbilder, Selbst-
modelle und Subjekte. In: Krämer. 41–70. Hier 46. Da unserer Wissen von der Welt
und uns selbst gemäß dieser Theorie nur im Sinne der oben beschrieben höherstufigen

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 191 /1.2.2007

Wie Husserl in dem obigen Zitat zudem verdeutlicht, setzt die
Rede vom Bild- bzw. Zeichencharakter der Wahrnehmung voraus,
dass zumindest prinzipiell die durch das Bild oder Zeichen repräsen-
tierte Sache in der Wahrnehmung präsentational zugänglich sein
muss, sich also die imaginativen oder signifikativen Intentionenen64

im Zugang zur vergegenwärtigten Sache selbst erfüllen können.
Leugnet man die Möglichkeit einer solchen Selbstvergegenwärti-
gung des materiellen Gegenstandes, dann führt dies zu weiteren Wi-
dersprüchen mit dem Bild- bzw. Signifikatbegriff:

»Setzt darnach die Auffassung als Bild schon ein dem Bewusstsein intentional
gegebenes Objekt voraus, so würde es offenbar auf einen unendlichen Regreß
führen, dieses selbst immer wieder durch ein Bild konstituiert sein zu lassen,
also hinsichtlich einer schlichten Wahrnehmung ernstlich von einem ihr ein-
wohnenden ›Wahrnehmungsbild‹ zu sprechen ›mittels‹ dessen sie sich auf die
›Sache selbst‹ beziehe.«65

Wie Rang betont hat, erwähnt Husserl in seiner ersten Kritik am
Bild- und Zeichenbegriff zwar die präsentationale Selbstgebebenheit
des Gegenstandes in der Wahrnehmung als notwendige Bedingung
für ein Bild- und Zeichenbewusstsein, ohne jedoch die Zeichentheo-
rie in einer deskriptiven Analyse des Wahrnehmungsbewusstseins

191

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

Repräsentationen möglich ist, kommt es unmittelbar zu einem Selbstwiderspruch, weil
Wahrheitswerte und Referenzobjekte zumindest ontologisch einem solchen System
nicht zugänglich sind. Weil jedoch das Wissen auch von dieser kognitionswissenschaft-
lichen Theorie ein Ergebnis höherstufiger Repräsentationen eines mentalen Modells ist,
entspricht diesem Modell selber eben auch kein positiver Wahrheitswert bzw. ein ein-
deutiges Referenzobjekt. Erneut erweist sich somit auch bei dieser Theorie die Gültig-
keit der von Husserl vorgebrachten Kritik gegen ein universelles Abbildungs- bzw. zei-
chentheoretisches Modell des Bewusstseins.
64 Wie Husserl selber ausführt, versteht er unter signifikativen oder signitiven Akten
den Akt der Bedeutungsintention bzw. des Bedeutens oder des bedeutenden Aktes. Zur
Erfüllung eines solchen Aktes kommt es dann, wenn es zur Deckung eines signitiven mit
einem intuitiven Akt kommt, sich also eine bestimmte Bedeutungsintention in einer
Anschauung erfüllt. So heißt es bei Husserl: »Es ist eine primitive phänomenologische
Tatsache, daß Akte der Signifikation … und Intuition in dieses eigenartige Verhältnis
treten können. Und wo sie es tun, wo gegebenenfalls ein Akt der Bedeutungsintention
sich in einer Anschauung erfüllt, da sagen wir auch, es werde ›der Gegenstand der An-
schauung durch seinen Begriff erkannt‹ oder es ›finde der betreffende Name auf den
erscheinenden Gegenstand seine Anwendung.‹ Husserl, Edmund (19936): Logische Un-
tersuchungen. Zweiter Band. Elemente einer phänomenologischen Aufklärung der Er-
kenntnis. II. Teil. Tübingen. 33–34.
65 LU II/1, V, § 21. 423.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 192 /1.2.2007

zu fundieren.66 Im 14. Paragraphen der Sechsten Logischen Unter-
suchung nimmt Husserl hingegen nicht nur letzteres vor, sondern
analysiert auch das Zeichenbewusstsein als konstitutives Element des
Wahrnehmungsbewusstseins. Um letzteres im Hinblick auf die res
materialis genauer analysieren zu können, spricht Husserl auch von
der Abschattung des Gegenstandes, ein Begriff, der für Husserls
Theorie der Dingwahrnehmung von überragender Bedeutung ist. In
den Logischen Untersuchungen verdeutlicht Husserl diesen Ge-
sichtspunkt an dem Beispiel einer roten Kugel, die zwar in ihren ho-
mogenen Färbungen wahrgenommen wird, sich aber in der »subjek-
tiven Farbempfindung« abschatten würde.67 Dieser Punkt bezieht
sich auf die Tatsache, dass Farbqualia an Gegenständen unter natürli-
chen Umständen niemals als sinnliche Füllen des Raums alleine auf-
treten, sondern unter jeweils verschiedenen Beleuchtungsbedingun-
gen, also im Verhältnis zu Licht und Schatten. Diesbezüglich ist es
jedoch gerade ein phänomenologisch bedeutsames Faktum, dass, trotz
der permanent schwankenden Beleuchtungsumstände am Tage, die
wahrgenommenen Gegenstände mit ihren Farbeigenschaften ziem-
lich konstant bleiben.68 Husserl ist nun gerade anders als beispiels-
weise Locke, von dem ursprünglich das obige Kugelbeispiel stammt,69

nicht der Auffassung, dass bei der oben beschriebenen Wahrneh-
mung in erster Linie die Abschattungsmannigfaltigkeit der Kugel
wahrgenommen wird, sondern eben die Eigenfarbe der Kugel selbst,

192

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

66 Vgl. Rang (1995), 204–205.
67 Vgl. LU II/1 V, §2, S. 349.
68 Wie Evan Thompson zeigt, spricht bereits diese Tatsache gegen den naturalistischen
Versuch, die Eigenfarbe von Gegenständen mit den jeweiligen Wellenlängen des Lichts
zu identifizieren, dass diese Objekte reflektieren bzw. emittieren. So führt er in der
Auseinandersetzung mit eben dieser Behauptung Armstrongs aus: »Nonetheless, care
must be taken in interpreting his claim that ›the colour of a surface is determined by the
… actual nature of the lightwaves currently emitted at the surface‹. If the claim here is
that perceived colour is determined by locally reflected lightwaves, then the claim is
false. As we saw …, particularly in our discussion of global computation and lightness,
the composition of the light from an area in a scene does not specify the perceived colour
of the area. Contrary to the received Newtonian view, there is no one-to-one corres-
pondence between perceived colour and the spectral distribution of light … Moreover,
that perceived colour is approximately constant indicates the falsitiy of the claim that
the perceived colour of a surface continually changes in the illumination« In: Thompson,
Evan (1995): Colour Vision. A Study in Cognitive Science and the Philosophy of Per-
ception. London, New York 112.
69 Vgl. Locke, John (1981), II, IX, Abschnitt 8. 162–163.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 193 /1.2.2007

nämlich das »objektiv als gleichmäßig gesehene […] Rot«.70 Dabei
gilt sowohl für die Eigenfarbe, wie auch alle anderen Eigenschaften
des Objekts, als auch für den Gegenstand selber, dass die Modi der
Abschattungsmannigfaltigkeit alles andere als beliebig sind:

»In Wesensnotwendigkeit gehört zu einem System »allseitigen«, kontinuierlich
einheitlich sich in sich selbst bestätigenden Erfahrungsbewusstsein vom selben
Ding ein vielfältiges System kontinuierlichen Erscheinungs- und Abschat-
tungsmannigfaltigkeiten, in denen die Wahrnehmung mit dem Charakter der
leibhaften Selbstgegebenheit fallenden gegenständlichen Momente sich in be-
stimmten Kontinuitäten darstellen bzw. abschatten«.71

Erst in diesem systematischen Verhältnis von Umständen und kau-
salen Bedingungsgefügen, die Husserl hier als System von Ab-
schattungsmannigfaltigkeiten charakterisiert, ist ein einheitliches
Erfahrungsbewusstsein des abgeschatteten Dinges und seiner Eigen-
schaften möglich.72 Für die Selbstgebung der materiellen Dinghaftig-
keit in der äußeren Wahrnehmung (Extereozeption) sind diese Fest-
stellungen von großer Bedeutung, wie Husserl in § 14 der Sechsten
Logischen Untersuchung ausführt, da der jeweilige Gegenstand nie-
mals vollständig so gegeben ist, wie er selber als abgeschatteter ist.
Der Begriff der Abschattung, der sich für Husserl auf die gesamte
Erscheinungsweise des Gegenstandes bezieht, beinhaltet eben auch,
dass das materielle Objekt (Festkörper) nicht von allen Seiten gleich-
zeitig wahrgenommen werden kann, dass perspektivische Verzerrun-
gen auftreten usw. Diesbezüglich kann Husserl nun umgekehrt das
Zeichenbewusstsein auch als wesentliches Moment der »äußeren«
bzw. transzendenten Wahrnehmung bestimmen, wenn er ausführt:

»… die Bestandstücke der unsichtigen Rückseite, des Innern usw. sind zwar in
mehr oder minder bestimmter Weise mitgemeint, sie sind durch das primär
Erscheinende symbolisch angedeutet, aber selbst fallen sie gar nicht in den an-
schaulichen (perzeptiven oder imaginativen) Gehalt der Wahrnehmung.«73

193

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

70 LU II/1,V §, 2. 349.
71 Id/I, 74–75.
72 In den Ideen II führt Husserl diesbezüglich aus: »Das Ding sieht bei wechselnder
Beleuchtung, also mit Beziehung auf ein anderes Leuchtendes immer wieder anders aus,
und das nicht beliebig sondern bestimmt. Es bestehen hier offenbar funktionelle Zu-
sammenhänge, welche die schematischen Modifikationen auf der einen Seite zu solchen
auf der anderen in Beziehung setzen.« In: Hua IV, § 15, 41.
73 LU II/2, §14, VI, 56.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 194 /1.2.2007

Der signitive Akt im Wahrnehmungsbewusstsein verweist somit auf
Inhalte, die in der aktualen Wahrnehmung gar nicht vorhanden sind,
wie beispielsweise die Rückseite des Hauses, die zwar mitgemeint ist,
wenn über das gesamte Haus gesprochen wird (zum Beispiel bei
einem Kaufvertragsabschluss), aber für S präsentational lediglich
ein Teil der Vorderfront des Hauses selbstgegeben ist.74 Um Missver-
ständnissen vorzubeugen, sei an dieser Stelle noch einmal ausdrück-
lich darauf verwiesen, dass bei Husserl mit dem Begriff des Zeichen-
bewusstseins primär der Akt des Bedeutens bzw. das noematische
Korrelat gemeint ist, das ohne aktuale Deckungseinheit mit dem in-
tuitiven Wahrnehmungsinhalt eine Bedeutungsintention (leere
symbolische Vorstellung) bleibt. Husserl insistiert darauf, dass es ge-
rade nicht der sprachliche Ausdruck ist, bzw. ein rein syntaktisches
Zeichen, auf den der signitive Akt reduziert oder zurückgeführt wer-
den könne. Gerade die Leistung der Identifizierung eines Gegenstan-
des verdeutlicht, dass es nicht der bloße Name oder ein rein syntak-
tisches Zeichen sein kann, was im Akt des Wiedererkennens oder
einer erstmaligen Identifizierung die Zuordnung ermöglicht. Viel-
mehr ist die Deckungsgleichheit der intendierten Bedeutung mit der
Anschauung notwendig, die auch dem Namen erst seine Bedeutung
verleiht.75 Im Hinblick auf die Aktseite ergibt dies auch die Unter-
scheidung zwischen bedeutungsverleihenden und bedeutungserfül-
lenden Akten, wobei diese, wie ausgeführt, in der Wahrnehmung
fundiert sind.

In den Ideen I fasst Husserl seine Überlegungen zur Dingwahr-
nehmung dann so zusammen, dass diese sich in Wesensnotwendig-
keit durch eine Form der Inadäquatheit auszeichnet, eine Auffassung,
die sich bereits in den Ausführungen über die Abschattungsmannig-

194

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

74 Bernet (1996) hat gegen diese Formulierung der signitiven Wahrnehmungsbewusst-
seins unter anderem geltend gemacht, dass die uneigentliche Erscheinung der bloß mit-
gemeinten Dingaspekte nicht als zeichenhafte Repräsentation zu bestimmen sei, weil (a)
Empfindungen keine Zeichen im Sinne physischer Objekte sind und (b) nicht wie
sprachliche Zeichen als konventionelle Stellvertreter des Wahrnehmungsgegenstandes
fungieren. In: Bernet (1996), 112–113. Diese Gesichtspunkte sind sicherlich korrekt,
und müssen im Zusammenhang mit Husserls Ausführungen zum signitiven Wahrneh-
mungsbewusstsein berücksichtigt werden, um Missverständnisse zu vermeiden.
75 So heißt es zusammenfassend bei Husserl: »Fürs zweite ist evident, dass es im Pro-
zeß der Erfüllung die Bedeutungsintention des Ausdrucks ist, die sich ›erfüllt‹ und
dabei mit der Anschauung zur ›Deckung‹ kommt, und dass somit die Erkenntnis als
das Ergebnis des Deckungsprozesses diese Deckungseinheit selbst ist.« Vgl. LU/ II/2.
VI, § 9, 37–38.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 195 /1.2.2007

faltigkeit und Selbstgegebenheit der res materialis andeutet. So heißt
es diesbezüglich:

»Ein Ding ist notwendig in bloßen ›Erscheinungsweisen‹ gegeben, notwendig
ist dabei ein Kern von ›wirklich Dargestelltem‹ auffassungsmäßig umgeben von
einem Horizont uneigentlicher ›Mitgegebenheit‹ und mehr oder minder vager
Unbestimmtheit.«76

Obwohl Husserl darauf insistiert, dass auch in der äußeren Wahrneh-
mung ein Kerngehalt dinglicher Gegebenheit präsentational direkt
zugänglich ist, so gilt doch für die Korrelation von Ding und Ding-
wahrnehmung, dass das erstere in seiner räumlichen Grundstruktur
kein immanenter Bestandteil des Bewusstseins ist und ein Gegen-
stand (Festkörper) nur in einer prinzipiell unabschließbaren Abschat-
tungsmannigfaltigkeit eine Vergegenwärtigung erfahren kann. Aber
bedeutet dies nicht, dass die Unterscheidung zwischen immanenter
(reeller) und transzendenter Wahrnehmung zu einem Kantischen
Ding-an-sich führt, das für das erkennende Bewusstsein prinzipiell
unzugänglich sein müsste? Dass der Gegenstand keine absolute
Transzendenz außerhalb des Bewusstseins behaupten kann, ergibt
sich bereits aus der Überlegung, dass die Region materieller Dinghaf-
tigkeit in einem solchen Fall überhaupt nicht erkennbar wäre.77 Auch
der materielle Gegenstand muss dem Bewusstsein gegeben sein, aber
er ist dies nach Husserl, wie ausgeführt, lediglich als intentionale
Einheit mannigfaltiger Abschattungen. Darunter lassen sich nun aus
der Perspektive der Bewusstseinsakte die Empfindungsdaten verste-
hen, die sich zu Empfindungsfeldern zusammenschließen.78

195

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

76 Vgl. Id/I, §44, 80.
77 Hartmut Tietjen fasst dies folgendermaßen zusammen: »Der Gegenstand transzen-
diert das Bewusstsein als reelles. Aber diese Transzendenz ist nicht die des naiv-natür-
lichen Denkens. Der Gegenstand kann keine Transzendenz ›außerhalb‹ des Bewusstseins
sein; denn dann würde er gar nicht bewusst, nicht für jemanden sein …« Vgl. Tietjen,
Hartmut (1980): Fichte und Husserl. Letztbegründung; Subjektivität und praktische
Vernunft im transzendentalen Idealismus. Frankfurt am Main. 214.
78 Bereits der Ausdruck ›Empfindungsfeld‹ verdeutlicht, dass für Husserl die Sinnes-
daten jeweils in bestimmten, gesetzlich geregelten Verbindungen und Assoziationen
auftreten und somit ein »Empfindungsatomismus« bei Husserl ausgeschlossen er-
scheint. Vgl. Lee, Enyo (2002): Leib-Seele-Probleme im Rahmen der Phänomenologie
ausgehend von Edmund Husserl. Würzburg. 63–83. Ob und in welcher Hinsicht es sich
beim späten Husserl hierbei um vorintentionale Empfindungskomplexe handelt, die
sich außerhalb der Wahrnehmung befinden, ist in der Literatur umstritten. Vgl. Bernet
(1996) 125. Dies wird im nächsten Kapitel im Hinblick auf gestaltpsychologische Über-
legungen noch zu überprüfen sein. Trifft diese Annahme jedoch tatsächlich zu, dann

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 196 /1.2.2007

»… die ferner … in der konkreten Einheit der Wahrnehmung durch »Auffas-
sungen« beseelt sind, und in dieser Beseelung die »darstellende Funktion«
üben, bzw. in eins mit ihr ausmachen, was wir ›Erscheinen von‹ Farbe, Gestalt
usw. nennen.«79

Was zeichnet nun gegenüber den transzendenten Perzeptionen die
immanenten Wahrnehmungen aus? Dazu führt Husserl aus:

»Unter immanent gerichteten Akten, allgemeiner gefasst unter immanent be-
zogenen intentionalen Erlebnissen verstehen wir solche, zu deren Wesen es
gehört, dass ihre intentionale Gegenstände, wenn sie überhaupt existieren, zu
demselben Erlebnisstrom gehören, wie sie selbst. Das trifft also z. B. überall zu,
wo ein Akt auf einen Akt (eine cogitatio auf eine cogitatio) desselben Ich bezo-
gen ist, oder ebenso ein Akt auf ein sinnliches Gefühlsdatum desselben Ich usw.
Das Bewusstsein und sein Objekt bilden eine individuelle rein durch Erlebnisse
hergestellte Einheit.80

Die immanente Wahrnehmung zeichnet sich somit gerade dadurch
aus, dass die Perzeptionen und das Perzipierte eine Einheit bilden,
weil beides Erlebnisse sind, die zum selben Erlebnisstrom gehören.
Dies bezeichnet Husserl auch als reelle Beschlossenheit der imma-
nent zugänglichen Wahrnehmungen, was seiner Auffassung nach
folgende Distinktion rechtfertigt:

196

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

wäre dies wohl zumindest ein partieller Rückgang zum Dualismus von Empfindung und
Wahrnehmung im Helmholtzschen Sinne. Einer solchen Auffassung ist mit Merleau-
Ponty jedoch entgegenzuhalten: »Aber Empfindung und Bilder, die angeblich Anfang
und Ende aller Erkenntnis sind, treten in Wahrheit je schon in einem Sinnhorizont auf,
die Bedeutsamkeit des Wahrgenommen, anstatt aus Assoziationen resultieren, liegt in
Wahrheit jeder Assoziation schon zugrunde, handle es sich um die Synopsis einer gegen-
wärtigen Gestalt oder um die Erinnerung einstiger Erfahrungen.« Vgl. Maurice Mer-
leau-Ponty (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin. 35. Selbst wenn man
mit Husserl annimmt, dass es eine im Gegenwartsbewusstsein passiv auftretende Syn-
thesis gibt, bedeutet dies noch nicht (a), dass eine solche Synthesis ohne bewusste Wahr-
nehmung stattfinden kann, noch (b) dass höherstufige Gegenstandskonstitutionen und
Denkleistungen sich ausschließlich durch die sinnlichen Erfahrungen fundieren und auf
sie zurückführen lassen, was Husserl auch in Erfahrung und Urteil gar nicht behauptet
hat. Einen Baum als Baum zu erkennen, erfordert die Bildung entsprechender Begriffe,
um ihn von seiner sich für das Bewusstsein ständig verändernden Umgebung abzugren-
zen. Vgl. Husserl Edmund: (1972): Erfahrung und Urteil. Hamburg. III, 1, 383. Dabei ist
es auch denkbar, dass umgekehrt manche Spielarten der passiven Synthesis auf ur-
sprünglich aktiven synthetischen Denkleistungen basieren, die (i) entweder vorbewusst
oder (ii) zu einem früheren Zeitpunkt den Bedeutungshorizont konstituiert haben, in
denen die scheinbar rein passiven assoziierten Sinnesdaten sich zusammenschließen.
79 Id/I: §41, 75.
80 Ebenda, §38, 68.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 197 /1.2.2007

»So heißt das Ding selbst und schlechthin transzendent. Darin bekundet sich
eben die prinzipielle Unterschiedenheit der Seinsweisen, die kardinalste, die es
überhaupt gibt, die zwischen Bewusstsein und Realität.«81

Mit dieser Distinktion deutet sich bereits an, dass die reelle Beschlos-
senheit der eigenen Bewusstseinsleistungen von der Realität der
Dingwelt so strikt differenziert wird, dass die erste Seinsweise noch
nicht einmal als eine Spezialform der letzteren angesehen werden
kann. Terminologisch grenzt Husserl dann beide Seinsarten so von-
einander ab, dass dem transzendenten Gegenstand ein »bloß phäno-
menales Sein« zugesprochen wird, im Gegensatz zum absoluten Sein
der immanent gegebenen Präsentate.82

Doch woraus schließt Husserl, dass den reinen Bewusstseinsper-
zeptionen mit Recht das Prädikat ›absolut‹ zugesprochen werden
kann? In der Auseinandersetzung mit Dennetts eliminativ-materia-
listischer Bewusstseinstheorie bestand ein wesentlicher Gesichts-
punkt in der kontrovers diskutierten Frage, ob es möglich sei, Be-
wusstseinserlebnisse als bloße Erscheinungen zu behandeln, deren
Realitätsgehalt man beispielweise im Hinblick auf bestimmte Ergeb-
nisse der experimentellen Psychologie auch bezweifeln könne. Searle
äußert diesbezüglich, wie ausgeführt, die These, dass die kategoriale
Unterscheidung von Erscheinung und Realität in Bezug auf die Exis-
tenz von Bewusstseinstatsachen nicht zum tragen käme, weil die Be-
wusstseinerscheinung mit ihrem Realitätsgehalt, anders als bei ande-
ren Erscheinungen, kongruent sei.83 Diese Auffassung konnte
indirekt bestätigt werden, aufgrund der Analyse von Dennetts Theo-
rie des »Selbst als narratives Konstrukt«, wo aufzeigt wurde, dass
Dennetts Auffassung (Bewusstsein und Selbst sind reine Abstraktio-
nen ohne Realitätsgehalt) zu einer reduction ad absurdum führt, in
dem Sinne, dass, wenn alle Bewusstseinserlebnisse lediglich einen
fiktionalen Status haben, dies auch für alle weiteren Entitäten der
Welt gilt, weil auch diese immer nur als Ergebnisse bzw. Produkte
von Bewusstseinsprozessen gegeben sind, was besonders auch Hus-
serls Überlegungen zu Bewusstseinsakten und deren Korrelationen
(cogitatio-cogitatum) verdeutlichen. Allerdings folgt aus diesen Aus-
führungen noch keinesfalls die Notwendigkeit, dass man Bewusst-
seinsakten oder intentionalen Erlebnissen den Status des »Absolu-

197

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

81 Ebenda, § 42, 77.
82 Vgl. ebenda, § 44, 80.
83 Searle, John: (1992), 121–122.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 198 /1.2.2007

ten« zusprechen muss, sondern es bedarf mindestens eines Zusatz-
argumentes, um den Sprung von der Realität des Bewusstseins und
dessen Eigenschaften hin zu dessen Absolutheit zu rechtfertigen. Fol-
gende Aussage scheint Husserl in den Ideen I als die benötigte Fun-
dierung seines transzendentalen Idealismus anzusehen:

»Ein Gefühlserlebnis schattet sich nicht ab. Blicke ich darauf hin, so habe ich ein
Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so darstellen könnten. Den-
kend kann ich Wahres und Falsches darüber denken, aber das, was im schauen-
den Blick dasteht, ist absolut da mit seinen Qualitäten seiner Intensität usw.«84

Nun ist es doch einigermaßen erstaunlich, dass Husserl einem Ge-
fühlserlebnis, das als reelles Bewusstseinselement der Zeit unterliegt
(Protention und Retention in der Husserlschen Terminologie, worauf
wir im nächsten Kapitel noch dezidiert eingehen werden), das Prädi-
kat ›absolut‹ zuspricht, obwohl der Zeit unterliegende Entitäten tra-
ditionell diese Zuschreibung eben gerade nicht erhalten haben und
das mit gutem Grund, wenn man bedenkt, dass auch ein zeitlich ver-
laufender Prozess nach einem Grund oder einer Ursache eben seiner
Zeitigung verlangt, und hierin ein Element des Über- bzw. Außer-
zeitlichen verstanden wurde.85

Um jedoch zu verstehen, wie Husserl zur Bestimmung des Ge-
fühlserlebnisses bzw. aller Erlebnisse als ›Absoluta‹ kommt, ist die
folgende, bereits in der Auseinandersetzung mit Dennett zitierte Pas-
sage aus den Ideen I zur immanenten Wahrnehmung entscheidend:

»Jede immanente Wahrnehmung verbürgt notwendig die Existenz ihres Gegen-
standes. Richtet sich das reflektierende Erfassen auf mein Erlebnis, so habe ich
ein absolutes Selbst erfasst, dessen Dasein prinzipiell nicht negierbar ist, d.h.
die Einsicht, dass es nicht sei, ist prinzipiell unmöglich.«86

Offenbar folgert Husserl (i) aus der abschattungsfrei gegebenen im-
manenten Wahrnehmung, also deren epistemisch absoluten (voll-
kommenen) Gegebenheit im Bewusstsein, dass (ii) ihr Sein auch on-
tologisch als ein Absolutes aufzufassen ist. Dass es sich bei dieser

198

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

84 Id/I, §44, 81.
85 Für Leibniz ergibt sich beispielsweise dieser Gedanke aus dem Vorrang der Essenzen
vor deren möglicher Existenz, die auch den Menschen (wie jede Entität) in seinen At-
tributen und Eigenschaften im Geiste Gottes vor der Erschaffung der Welt bestimmen.
Zeitliche Phänomene (die Zeit selber hat nach Leibniz gerade keine absolute Realität)
folgen somit nur aus den inneren, also essentiellen Bestimmungen der Dinge. Vgl. Mi-
chael-Thomas Liske, (1993), 55–61.
86 Id/I, §46, 85.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 199 /1.2.2007

Spezifizierung der immanenten Wahrnehmung um ein wichtiges
epistemisches Prinzip handelt, mit dem der Unterschied zwischen
Wahrnehmungsinhalt und Wahrnehmungsurteil (basierend auf dem
ersteren) verdeutlicht werden kann, wurde im letzten Kapitel eben-
falls behandelt. Doch selbst wenn man die besondere epistemische
Relation der immanenten Perzepte zum urteilenden Subjekt akzep-
tiert, was noch ausführlich zu untersuchen sein wird, folgt daraus
eben noch nicht, wie Roman Ingarden mit Recht betont hat, dass die
besondere epistemische Relation zu dem Schluss berechtigt, dass es
sich bei den beiden Wahrnehmungstypen auch um differente ontolo-
gische Existenzmodi der wahrgenommenen Gegenstände im Sinne
von ›absolut‹ und ›real‹ handelt.87 Zwar kann Husserl mit Recht gel-
tend machen, dass (a) die mit Hilfe der Sinnesorgane wahrgenom-
menen äußeren Gegenstände niemals vollständig gegeben sind
(Abschattungsreihen), und dass (b) alle realen Dingeinheiten ein
sinngebendes Bewusstsein voraussetzen;88 aber all diese Differenzie-
rungen sind offenbar Ergebnisse von Denkprozessen und Begriffs-
applikationen, mit deren Hilfe wir sowohl die Gegenstände der Au-
ßenwelt als auch das Wesen des Bewusstseins bestimmen. Auch das
Bewusstsein und seine Erlebnisse setzen somit logische Kategorien,
wie beispielsweise Husserls Ausführungen zum Teil und zum Gan-
zen usw., voraus. Dass solche Kategorien und Urteile nur dem den-

199

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

87 So führt Ingarden diesbezüglich aus: »And, in consequence of this, Husserl, quite
justly, writes in the title of sect. 46 of Ideas I: Zweifellosigkeit der immanenten, Zwei-
felhaftigkeit der transzendenten Wahrnehmung.« … This proposition in itself does not
entail, however, any essential difference in the very mode of existence of what is given
in these perceptions.« Vgl. Roman Ingarden (1975): On the Motives which led Husserl
to Transcendental Idealism. Translated from the Polish by Arnór Hannibalsson Ph. D.
Den Haag. 47.
88 Vgl. Husserl, Edmund, Id/I, § 55, 106. Es ist im Hinblick auf diesen Paragraphen
irritierend, wenn Husserl dort ausführt, dass eine absolute Realität genau so zu betrach-
ten sei wie ein rundes Viereck. Für Husserl folgt dies quasi definitorisch, weil seiner
Auffassung nach nur räumlichen Entitäten das Prädikat ›real‹ zukommen kann. Aber
verbergen sich hinter dieser Position nicht letztendlich Rudimente eines empiristisch
orientierten Positivismus? Warum sollen reine Wesensbegriffe und Bewusstseinsleis-
tungen nicht ebenfalls den Status realer Entitäten haben, auch wenn sie in anderen
Komponenten disjunkt sind und daher unterschiedlichen regionalontologischen Berei-
chen zugerechnet werden müssen? Meines Erachtens fehlt in Husserls Philosophie eine
systematische Rechtfertigung des Realitätsbegriffs, was eine erstaunliche Parallele zu
der doch sonst so unterschiedlichen Philosophie von Dennett beinhaltet. Vgl. diesbezüg-
lich Dennetts Ausführungen zum Realitätsbegriff im Hinblick auf Konkreta versus Abs-
trakta im II. Kapitel dieser Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 200 /1.2.2007

kenden Bewusstsein gegeben sind, bedeutet diesbezüglich nicht, dass
sie lediglich subjektiv gelten oder sich in ihrem Sinn für das jeweils
denkende Subjekt erschöpfen.89 Dass das Denken und die dadurch
gewonnenen Begriffe und Gesetze durch Bewusstseinsakte im Be-
wusstsein in Erscheinung treten, steht zu dieser Aussage keinesfalls
im Widerspruch. Die im Bewusstseinseinsstrom bloß dahinfließen-
den und sofort im Bewusstsein herabsinkenden Erscheinungen trans-
zendiert das Denken mit Hilfe der Begriffe (Wesen bzw. Essenzen)
und macht die Erscheinungen einer Wesensanalyse zugänglich. Dass
dieses Vorgehen auch für die immanenten Perzeptionen möglich und
notwendig ist, um über rein demonstrativ-indexikalische Erkennt-
nisse und Aussagen (»Dieses-da«) hinauszukommen, wird selbstver-
ständlich auch von Husserl akzeptiert,90 so dass er die wesensbestim-
mende und fundierende Funktion des Denkens mit Hilfe der Begriffe
keinesfalls leugnet. Daraus folgt jedoch, dass die Tatsache, dass das
Denken und die Begriffe nur aufgrund von Bewusstseinsleistungen
epistemisch zugänglich sind, nicht geeignet ist, in irgendeiner Form
die Absolutheit des Bewusstseins und seiner Akte (reelle Erlebnisse)
zu bestätigen. Vielmehr liegt es nahe, aufgrund des bisher Gesagten
zu vermuten, dass eine absolute Struktur, wenn eine solche über-

200

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

89 Nun könnte man den Eindruck gewinnen, dass Husserls Position dieser Auffassung
diametral entgegengesetzt ist, vertritt er doch in den Logischen Untersuchungen die
Auffassung, dass die ideale Bedeutungseinheit aufgrund des Aktcharakters des Bedeu-
tens aufgeklärt werden muss. Vgl. LU, II/1, II, 106). Wie Rang (1990), 153–160 jedoch
aufgezeigt hat, verwendet Husserl in den Logischen Untersuchungen zwei verschiedene
Aktbegriffe, deren Unterscheidung den obigen Eindruck korrigiert. So bedeutet ›Be-
wusstseinsakt‹ für Husserl zunächst ein konkretes Bewusstseinserlebnis, das sich im
zeitlichen Strom der Erlebnisse lokalisieren lässt (individuelle Identität des Aktes.) Be-
zogen auf den zweiten Aktbegriff betont Husserl hingegen, dass auch zwei individuelle
Bewusstseinserlebnisse eine Wesensidentität beinhalten können, wenn zum Beispiel ein
beurteilter Sachverhalt in jeder Hinsicht in zwei Urteilen dieselben Implikationen hat
(denselben Wahrheitswert). Die Bedingung ist hier, dass Urteilsqualität und Urteils-
materie jeweils kongruieren. Vgl. LU II/I,V, § 21, 417–419.
90 Vgl. diesbezüglich Marbach, Eduard (1974): Das Problem des Ich in der Phänomeno-
logie Husserls. Den Haag. 44–53. Husserl knüpft offenbar an dem zweiten Aktbegriff
der Logischen Untersuchungen an, wenn er beispielsweise in Die Idee der Phänomeno-
logie ausführt: »Ich habe eine Einzelanschauung, oder mehrere Einzelanschauungen
von Rot, ich halte die reine Immanenz fest, ich sorge für phänomenologische Reduktion.
Ich scheide ab, was das Rot sonst bedeutet, als was es da transzendent apperzipiert sein
mag …, und nun vollziehe ich rein schauend den Sinn des Gedankens Rot überhaupt in
specie, etwa aus dem und jenem herausgeschaute identische Allgemeine.« Vgl. Husserl,
Edmund (1986). Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Hrsg. u. eingeleitet v.
Paul Janssen. Text nach Husserlia Band II. Hamburg. Hier die IV. Vorlesung, 56–57.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 201 /1.2.2007

haupt konsistent formulierbar sein soll, Subjektivität (Bewusstsein)
und Objektivität (Natur) umfassen muss und in der Entfaltung logi-
scher Kategorien besteht, die in der absoluten Idee (Begriff) kulmi-
nieren.91 Dass das Denken und die Begriffe überhaupt erst das Be-
wusstsein und dessen Erlebnisse bestimmen und fundieren, wie
auch das Sein der Natur, macht somit hinreichend deutlich, dass Hus-
serls Behauptung vom absoluten Charakter des Bewusstseins nicht
begründet, sondern einfach nur thetisch gesetzt ist.92 Husserls Rede
von den Gegenständen der Außenwelt als »bloße Realität« kann so-
mit im Kontext unserer Erörterung lediglich bedeuteten, dass der
radikal skeptische Zweifel gegenüber der Existenz solcher Entitäten,
anders als im Fall der reinen Wahrnehmungsimmanenz, nicht zwei-
felsfrei zurückgewiesen werden kann, woraus jedoch selber keine
Rechtfertigung für den transzendentalen Idealismus entspringt.
Vielmehr ist der radikale Außenweltskeptizismus zwar eine denk-
mögliche, also logisch konsistente Hypothese, aber ohne weitere
Fundierung in der Wahrnehmung oder in begrifflichen Erwägungen,
wie zum Beispiel in notwendigen Denkvoraussetzungen, handelt es
sich eben noch nicht einmal um eine gut begründete Vermutung.93

201

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

91 Dies ist die Position Hegels, die dieser insbesondere in der Auseinandersetzung mit
Fichte und Schelling entwickelt hat. Vgl. zur weiteren Präzisierung der Struktur des
Absoluten: Vittorio Hösle (1988), 39–59.
92 Was meines Erachtens Husserls Bestimmung des absoluten Charakters des Bewusst-
seins noch weiter unterminiert, ist seine Unklarheit gegenüber dem Status des reinen
Ich. Akzeptiert man nämlich letzteres, was Husserl bereits in den Ideen tut und von den
Bewusstseinserlebnissen und der Bewusstseinsganzheit absondert (vgl. Marbach (1974),
16), dann stellt sich doch die Frage, ob nicht das »reine Ich« der geeignete Kandidat für
die gesuchte absolute Struktur sein könnte.
93 Diese Aussage mag zunächst überraschen, doch ergibt sie sich meines Erachtens aus
phänomenologischen Erwägungen zur Wirklichkeitskonstitution. Um zum Beispiel zu
einem berechtigten Wahrnehmungsurteil zu kommen, muss, wie bereits in Auseinan-
dersetzung mit Dennetts Urteilstheorie ausgeführt wurde, den begrifflichen Erwägun-
gen auch ein zu spezifizierender Wahrnehmungsinhalt entsprechen. Für rein apriori-
sche Urteile (begriffliche Urteile) die sich beispielsweise auf rein ontologische
Wesensgesetze beziehen, gilt gleichermaßen, dass sich in der rein gedanklichen Durch-
dringung des begrifflichen Verhältnisses ein reflexiv Wahrnehmliches (der Begriffs-
inhalt) erschließen muss, wie dies zum Verhältnis von Teil und Ganzem ausgeführt
wurde. Für den radikalen Skeptizismus, der die Existenz der Außenwelt leugnet, findet
sich jedoch weder in der Hinwendung zur Außenwelt noch in den rein begrifflichen
Erwägungen ein Hinweis auf die Wahrheit dieser von ihm behaupteten Aussage, so dass
es sich deshalb um eine nicht-fundierte Hypothese handelt. Dass die Außenwelt und
ihre Gegenstände auch eine bewusstseinsunabhängige Existenz haben, legt hingegen
die phänomenale Erfahrung selber nahe, da ich (a) nicht in der Lage bin, einen meinem

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 202 /1.2.2007

Dies bedeutet jedoch, dass die Epoché bzw. die phänomenologi-
sche Reduktion als Methode der Bewusstseinsforschung nur dann zu
einem unausweichlichen Solipsismus führt, wie es Husserl häufig
vorgeworfen wurde, wenn sie aufgrund ontologischer Zusatzannah-
men zum transzendentalen Idealismus erweitert wird.94 Lediglich
unter dieser Voraussetzung wird die Welt zum bloßen Phänomen,
deren Wiedererlangung auf dem Standpunkt der absoluten Bewusst-
seinsimmanenz zu einem unlösbaren Rätsel wird.95 Nun hatten wir

202

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

Bewusstsein erschlossenen Gegenstand beliebig intentional zu verändern (ich kann
nicht wahrgenommene Stühle plötzlich in Kühe verwandeln) und (b) man in der Regel
zu den Gegenständen auch immer wieder zurückkehren kann d.h. sie verschwinden
nicht beliebig, sondern sind in ebenfalls erfahrungsmäßig nachvollziehbaren Kausalver-
hältnissen zugänglich. Damit soll nicht behauptet werden, dass (a) und (b) apodiktisch
die Existenz der Außenwelt beweisen. Aber sie bilden im Gegensatz zum radikalen
Skeptizismus zumindest eine phänomenale Grundlage für das Vorhandensein der Au-
ßenwelt.
94 Marbach sieht das drohende Problem des Solipsismus in der transzendentalen Phä-
nomenologie letztendlich durch den folgenden Gesichtspunkt gegeben: »Das konstitu-
ierende Bewusstsein ist als absolut selbstgegebenes zunächst ›einzelnes‹ wenn auch nie
als empirisches eines einzelnen Menschen gefasstes, und so ist eben auch, was an We-
senseinsichten gewonnen wird, nicht in Beziehung auf eine mögliche Mehrheit von
konstituierendem Bewusstsein zu verstehen. Also ist mit Fug von einem ›transzenden-
talen Solipsismus‹ in der ersten Durchführung der transzendentalen Phänomenologie
der Konstitution zu reden.« In: Marbach (1974), 58. Dieses Argument ist irreführend,
denn das Problem scheint mir nicht zu sein, dass die Wesensgesetzlichkeiten des Be-
wusstseins von einem »absolut einzelnen« gewonnen werden und deshalb nicht auf eine
Mehrheit von konstituierendem Bewusstsein übertragen werden können. Denn handelt
es sich um zureichend gewonnene, allgemeine Wesensgesetze (notwendige Strukturen),
so wären sie per definitionem auch auf alle anderen Bewusstseine übertragbar, da es sich
sonst eben nicht um ein ideales Wesensgesetz handeln würde (wann ein solches We-
sensgesetz tatsächlich zureichend erkannt ist, beinhaltet diesbezüglich noch einmal ein
Spezialproblem). Das Problem ist vielmehr, dass in Husserls transzendentalem Idealis-
mus unklar bleibt, wie man überhaupt zu anderen Bewusstseinssubjekten (und der Au-
ßenwelt) gelangen kann, was beispielsweise Iso Kern als ein wesentliches Defizit des
sogenannten Cartesianischen Weges der transzendentalen Reduktion gedeutet hat. Vgl.
Kern, Iso (1962): Die drei Wege zur transzendental-phänomenologischen Reduktion in
der Philosophie Edmund Husserls, In: Tijdschrift voor Filosofie 24. 303–349. Hier 314.
95 In der Husserl-Forschung besteht die Tendenz, dass Problem des Solipsismus in dem
Cartesianischen Weg (a) zur transzendentalen Subjektivität verorten, so bei Kern
(1962), 314, der dies auf das Problem der Intersubjektivtät zuspitzt, oder auch bei Mar-
bach (1996), 66. In: Bernet (1996). Nun ist nicht zu leugnen, dass Husserl insbesondere
in seinen späteren Schriften verschiedene Wege zur Erlangung der transzendentalen
Einstellung charakterisiert hat, wie den ontologischen (b) oder auch den psychologisch-
deskriptiven (c) Weg. Aber sowohl für (b) (Vgl. Husserl Edmund (1959): Erste Philo-
sophie (1923/24). Erster Teil. Kritische Ideengeschichte. Hrsg. v. R. Boehm. Bd. VII.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 203 /1.2.2007

allerdings in diesem Abschnitt bereits erörtert, dass auch Husserl
darauf insistiert, dass der transzendente Gegenstand zumindest in
gewisser Hinsicht präsentational zugänglich sein muss. Somit ist
trotz seines von ihm favorisierten transzendentalen Idealismus in
seiner Phänomenologie nicht das durchgehend apodiktische Urteil
vorherrschend, dass es sich bei der res materialis um eine Einheit
handelt, die nur als bloße Sinneinheit des intentionalen Bewusstseins
gegeben ist und zwar in dem Sinne, dass wenn x als singulärer mate-
rieller Gegenstand von S, nämlich dem absolutes Bewusstsein, nicht
mehr apperzipiert wird, das Sein von x als aufgehoben gelten muss.96

Es stellt sich somit die Frage, ob nicht die Methode der Epoché als

203

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

S. 226–227) als auch für (c) (IX, 247–255) gilt, dass, solange Husserl an der Idee einer
transzendentalphilosophischen Letztbegründung im Sinne einer Ersten Philosophie
festgehalten hat, beide Wege aus transzendental-philosophischer Perspektive naiv zu
nennen sind, solange sie das Sein der Welt voraussetzen und nicht erkennen, dass in
der absoluten Subjektivität »Sinn und Seinsgeltung der Welt entspringt« (Hua IX, 250).
Wie ich oben zu zeigen versuchte, ist es jedoch genau die letztere Anschauung, die bei
Husserl das Solipsismusproblem virulent werden lässt und mit dem »Cartesianischen
Weg« eng verbunden ist, ob nun die Begriffe ›immanent‹ versus ›transzendent‹ ge-
braucht werden oder nicht. Dass (a), (b) und (c) für Husserl seit den 20er Jahren gleich-
rangige Wege zur transzendentalen Subjektivität sind, wie Boehm behauptet (Boehm
(1959), Einleitung des Herausgebers In: Hua VII. XXXVII) kann deshalb in dieser All-
gemeinheit nicht aufrecht erhalten werden. Vielmehr sind im Rahmen der transzenden-
talen Phänomenologie (b) und (c) von (a) abhängig, obwohl selbstverständlich (a) in den
jeweiligen Ausformulierungen selber verschiedene Wandlungen durchlaufen hat. Aber
selbst in Formale und transzendentale Logik, wo der ontologische Weg sehr deutlich in
den Vordergrund rückt, bleibt es selbst in dieser Schrift das transzendentale Ego, das
alles Objektive konstituiert (§96, S. 245). Vgl. Husserl, Edmund (1992): Formale und
transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Text nach Husser-
liana XVII. Hrsg. v. Elisabeth Ströcker.
96 Dass es in den Ideen I diese Tendenz jedoch durchaus ebenfalls gibt, verdeutlicht
folgendes Zitat: »Nicht ist die reale Wirklichkeit ›umgedeutet‹ oder gar geleugnet, son-
dern eine widersinnige Deutung derselben, die also ihrem eigenen, einsichtigen geklär-
ten Sinne widerspricht, ist beseitigt … Der Widersinn erwächst erst, wenn man philoso-
phiert und, über den Sinn der Welt letzte Auskunft suchend, gar nicht merkt, daß die
Welt selbst ihr ganzes Sein als einen gewissen ›Sinn‹ hat, der absolutes Bewusstsein als
Feld der Sinngebung voraussetzt.« Id/ § 55, S. 107. Wüstenberg geht davon aus, dass
alles Objektive in jeder Hinsicht sein Vorhandensein der transzendentalen Subjektivität
verdankt. Vgl. Wüstenberg, Klaus (1982): Kritische Analysen zu den Grundproblemen
der transzendentalen Phänomenologie Husserls unter besonderer Berücksichtigung der
Philosophie Descartes’. Aachen. 76. Auch hier besteht das Problem, das er das Erschei-
nen des Gegenstandes im Bewusstsein mit dessen Erzeugung durch letzteres verwech-
selt. Deshalb steht auch nicht die Annahme eines an sich seienden Dinges mit der Fun-
dierungsleistung des Bewusstseins in Konflikt, sondern lediglich das Postulat seiner
prinzipiellen Unerkennbarkeit.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 204 /1.2.2007

Forschungsinstrument zur Erschließung des Bewusstseins verwandt
werden kann, ohne gleichzeitig die Prämissen, die zum transzenden-
talen Idealismus führen, zu teilen. Oder anders ausgedrückt: Folgt
aus der universell angewandten Epoché bereits analytisch, dass das
Bewusstsein als absolute Seinsweise, im Gegensatz zur Realität der
transzendenten Dingwelt, betrachtet werden muss?

Wie bereits eingehend erläutert wurde, besteht das methodische
Vorgehen der Epoché zunächst in der Inhibierung der Generalthesis,
also in die Einklammerung des Glaubensvollzugs gegenüber den uns
zugänglichen Weltvollzügen. Dies lenkt den Blick forschungsmetho-
dologisch auf das Feld des reinen Bewusstseins, das durch die reflexi-
ve Umwendung in seiner Erlebnisstruktur unmittelbar zugänglich
wird und dadurch einer Wesensanalyse offen steht. Wenn es nun
tatsächlich gelingt, aufgrund der Methode der phänomenologischen
Reduktion, das Bewusstsein in seiner Struktur und Gesetzmäßigkeit
zu erschließen, dann folgt daraus jedoch nicht, dass für die Erfor-
schung der res materialis die epistemisch relevante Einklammerung
der Glaubensvollzüge zur ontologischen Hypothese berechtigt, dass
die in diesen Glaubensvollzügen thetisch gesetzte Dingwelt aus-
schließlich als bloßes Bewusstseinsphänomen zu betrachten ist. Dies
wäre nur dann der Fall, wenn das Sein des Bewusstseins und seine
Aktvollzüge tatsächlich das Prädikat ›absolut‹ zu Recht beanspruchen
könnten, weil dann auch alle anderen Seinsmodi (reale oder auch
ideale) von diesem Absoluten sowohl epistemisch als auch ontolo-
gisch abhängen würden und die Realität immer als unselbständiger
Teil der absoluten Aktvollzügen angesehen werden müsste.97 Da je-
doch das Denken mit Hilfe von Begriffen das Bewusstsein und die
Natur gleichermaßen spezifiziert, jedoch nicht ihrem ontologischen

204

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

97 Diese Möglichkeit wird von Hösle (1994) übersehen, wenn er ausführt: »Die Position
Fichtes und Husserls, die von dem einzelnen Bewusstsein ausgeht, hat darüber hinaus
mit dem schwierigen Problem des Solipsismus zu kämpfen; und die Vermutung ist nicht
unbegründet, daß dieses Problem unlösbar ist, wenn man sich einmal auf den Stand-
punkt der Bewusstseinsimmanenz gestellt hat«. 207. Für die Position des transzenden-
talen Idealismus muss Hösle bezogen auf das Problem des Solipsismus sicherlich Recht
gegeben werden. Aber dieser folgt gerade nicht aus dem Standpunkt der Bewusstsein-
simmanenz allein, sondern nur dann, wenn der absolute Charakter des Bewusstseins
und/oder des Ich behauptet wird. Besagt der Ausdruck »Standpunkt der Bewusstsein-
simmanenz« hingegen lediglich, dass die Perzepte der inneren Wahrnehmung in der
oben beschriebenen, ausgezeichneten Weise unmittelbar zugänglich sind, dann mündet
diese Position sicher nicht im Solipsismus, sondern wäre auch mit dem Objektiven Idea-
lismus oder Cartesianischen Dualismus kompatibel.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 205 /1.2.2007

Gehalt nach erzeugt, besteht kein hinreichender Grund zu dieser
Auffassung. Betrachtet man die universelle Epoché bzw. phänomeno-
logische Reduktion somit als rein epistemisches Forschungsinstru-
ment, dann gibt es deshalb auch kein grundsätzliches Hindernis, wa-
rum man nicht nach der Inhibierung der naiven Glaubensvollzüge in
einer höherstufigen Reflexion die Konstitution der verschiedenen
Weltbezüge bzw. Gegenstände in ihren berechtigten oder unberech-
tigten Geltungsansprüchen analysieren und feststellen kann. Dieses
Vorgehen lässt sich diesbezüglich auch als phänomenologische We-
senserkenntnis der verschiedenen Modi der Wirklichkeit charakteri-
sieren.

Diese Abwandlung des phänomenologischen Vorgehens zur
Vermeidung der bei Husserl in den Ideen I auftretenden Aporien
(Solipsismus, Weltverlust usw.) bedeutet hingegen nicht, dass Hus-
serls Grundeinsicht, dass Bewusstseinsvollzüge für Erkenntnispro-
zesse aller Art berücksichtigt werden müssen, nicht beachtet zu wer-
den braucht. Ganz im Gegenteil wurde bereits im ersten Kapitel über
den Physikalismus am Beispiel des Phänomens der ›Wärme‹ näher
ausgeführt, dass dieser Forschungsgegenstand immer auch als Be-
wusstseinsphänomen untersucht werden muss, will man beispiels-
weise spezielle Formen naturalistischer Fehlurteile vermeiden. Doch
ist diese Einsicht, wie gezeigt, weit davon entfernt, die Superiorität
des transzendentalen Idealismus zu rechtfertigen.

Betrachtet man Husserls Ausführungen zur immanenten und
transzendenten Wahrnehmungen bis zu diesem Punkt, dann wird
deutlich, dass die Phänomenologie als Methode der Bewusstseinsfor-
schung davon abhängt, den Status der immanent zugänglichen Per-
zepte in ihrer epistemologischen Zugänglichkeit zu rechtfertigen.
Dass in Dennetts naturalistischer Bewusstseinstheorie gerade auch
der besondere epistemische Charakter von Perzeptionen (Qualia) an-
gegriffen wird, den Husserl behauptet, steht diesbezüglich in einem
direkten strukturlogischen Zusammenhang, ist doch die transzen-
dentale Bewusstseinsphänomenologie ein dezidiert anti-naturalisti-
sches Projekt. Hatte ich gegen Dennett im letzten Kapitel insbeson-
dere in dem Abschnitt zur Unmittelbarkeit von Qualia die reflexive
Zugänglichkeit zu phänomenalen Inhalten geltend gemacht, was
nicht mit deren vollständiger Transparenz verwechselt werden darf,
so wird dieser Themenkomplex im Hinblick auf die immanenten
Wahrnehmung erneut virulent.

205

Einige Vor�berlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 206 /1.2.2007

IV.3 Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter
Wahrnehmungen

Wie Hoffmann betont hat, begreift Husserl im 2. Abschnitt der
Ideen I die Reflexion aus der Perspektive der cogitatio.98 So heißt es
in § 38:

»Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewusst als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden. Zu ihrem Wesen gehört die prin-
zipielle Möglichkeit einer ›reflektiven‹ Blickwendung und natürlich in Form
einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlichterfassenden auf sie
richtet. Mit anderen Worten, jede kann zum Gegenstand einer sog. ›inneren
Wahrnehmung‹ werden …«99

Dass immanente Wahrnehmungen sich gerade dadurch auszeichnen,
dass sie zu demselben Erlebnisstrom des Bewusstseins gehören, wur-
de bereits erörtert. Reflexion und cogitatio bilden diesbezüglich eine
Einheit, die in ihrer Strukturlogik mehrfach bestimmt ist. So sind sie
jeweils im gleichen Bewusstseinsstrom aufeinander bezogen, wobei
die reflexio unselbständig ist und keine weiteren Erlebnisse zwischen
der Reflexion und dem Reflexionsinhalt zwischen Wahrnehmung
und Wahrgenommenem vermitteln.100 Dies im Gegensatz beispiel-
weise zur Erinnerung an eine frühere Wahrnehmung, in der die Er-
innerungsleistung und die erinnerte cogitatio auch als eine Einheit zu
betrachten sind, die jedoch durch dazwischenliegende, die zeitliche
Distanz überbrückende Erlebnisse, vermittelt wird.101 Im dritten Ab-
schnitt der Ideen I kommt es hingegen zu einer wesentlichen Akzent-
verschiebung, wenn Husserl der Reflexion jetzt den Charakter einer
Bewusstseinsmodifikation zuspricht.102

Für unseren Zusammenhang ist diese Feststellung von großer
Wichtigkeit, da hierbei erneut das Problem virulent wird, das wir in
Auseinandersetzung mit Dennetts Bewusstseinstheorie erörtert hat-
ten, wie sich das reflexive Urteil in seiner bewusstseinsmodifizieren-
den Form auf den immanent zugänglichen Wahrnehmungsinhalt
auswirkt. Husserl ist nun offenbar der Auffassung, dass jede Reflexi-
on bereits insofern als Modifikation betrachtet werden muss, als sie

206

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

98 Vgl. Hoffmann (2001), 60.
99 Id/I, §38, 67.
100 Vgl. Id/I, § 38, 68.
101 Vgl. Hoffmann (2001), 66–67.
102 Vgl. Id/I, § 78, S. 148.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 207 /1.2.2007

aus Einstellungsänderungen hervorgeht, die das Erlebnisdatum in
den Modus einer transformierten Bewusstseinsleistung verwandeln.
Dass diesbezüglich das veränderte Erlebnisdatum die Selbstgegeben-
heit des ursprünglichen Erlebnisses aus Husserls Sicht nicht konter-
kariert, wird durch folgende Äußerung unterstrichen:

»Umgekehrt werden wir von jedem Erlebnis aus, das schon als solche Modifika-
tion charakterisiert, und dann immer in sich selbst als das charakterisiert ist,
zurückgeführt auf gewisse Urerlebnisse, auf »Impressionen«, die die absolut
originären Erlebnisse im phänomenologischen Sinne darstellen.«103

Dass dieser Gesichtspunkt von Husserl wohl erwogen ist, hatten sei-
ne Ausführungen zur Repräsentationstheorie der Wahrnehmung ge-
zeigt. Eine Repräsentationstheorie, die eine unmittelbare Zugäng-
lichkeit dessen, was sie repräsentiert, prinzipiell negiert, verstrickt
sich letztendlich in den Widerspruch, das Repräsentandum als ein
unerreichbares Ding an sich vorzustellen, von dem das Bewusstsein
eigentlich kein Wissen haben kann und somit auch über kein Re-
präsentat des Repräsentandums verfügen dürfte. Ähnliches gilt of-
fensichtlich für das Verhältnis von reflexio und cogito: Wenn der
Bewusstseinsinhalt (cogito), auf oder über den reflektiert wird, prin-
zipiell so verändert würde, dass er an sich unerkennbar wäre, dann
würde auch die Rede von der reflexio ihres Sinnes enthoben, da es
dann keinen zugänglichen Inhalt geben würde, auf den sich der re-
flexive Akt richten könnte.104 Dabei gilt sicherlich, dass die Art der
reflexiven Erschließung auch von der Qualität des zugrundeliegen-
den Erlebnisdatums mit abhängt, auf die sich der reflexive Akt be-
zieht. Handelt es sich beispielsweise um eine Rotvorstellung (Erin-

207

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

103 Ebenda: S. 149.
104 Dieser Punkt gilt in etwas abgewandelter Form auch für den Fall der Behauptung,
dass die Reflexion nur als vergegenwärtigender Akt möglich ist, dem die innere Wahr-
nehmung niemals unmittelbar präsentational zugänglich sein kann. Unter dieser Vo-
raussetzung wäre die Annahme innerer Wahrnehmungen phänomenologisch unaus-
weisbar, weil jede ausdrückliche Reflexion dann immer »zu spät« kommen würde. Auf
ein unmittelbares Erleben der cogito könnte man sich ja dann nicht mehr rechtmäßig
berufen, weil jede begriffliche Fixierung nur als reflexive Erinnerungsleistung möglich
wäre und somit die ursprüngliche innere Wahrnehmung im reflexiven Erkenntnisakt
nicht mehr vorliegt. Sie bliebe letztlich unerkennbar und müsste aus dem vergegen-
wärtigten Inhalt der Reflexion rekonstruiert werden. Da jedoch eine solche ex post Re-
konstruktion keinen phänomenologisch ausweisbaren Zugriff auf die Transformation
bzw. die ursprüngliche Verfasstheit der ehemaligen inneren Wahrnehmungen hätte,
würde die innere Wahrnehmung somit zu einem Ding an sich, dessen Annahme einer
Antinomie gleichkäme.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 208 /1.2.2007

nerung), die als solche bereits begrifflich durch einen bedeutungsver-
leihenden Akt spezifiziert wurde, dann wird die Wiedererinnerung,
die sich auf das Erlebnisdatum bezieht und an letzterem keinen neu-
en begrifflichen Aspekt heraushebt, diesen strukturell nicht wesent-
lich verändern, wobei diese Wiedererinnerung im Hinblick auf den
früheren Gehalt der Erinnerung selbstverständlich fallibel ist. An-
ders stellt sich dieser Prozess dar, wenn die Elemente eines konkre-
ten, präsentational zugänglichen Wahrnehmungsinhaltes so fokus-
siert werden, dass beispielsweise einmal eine Vase und das andere
Mal zwei Gesichter mit den jeweils fixierten Wahrnehmungsele-
menten kompatibel sind (wie beim Vexierbild) und dieser Prozess
selber reflexiv beobachtet wird.

Wie im nächsten Kapitel in Anlehnung an Gurwitsch noch aus-
führlich zu erörtern sein wird, vertritt Husserl die Auffassung, dass
die immanent gegebene Empfindung als reeller Bewusstseinsinhalt
und der sich auf sie beziehende Auffassungssinn separiert werden
können. Dieser Dualismus ist insbesondere auch aus gestaltpsycho-
logischer Sicht unberechtigt. Unter der vorausgreifenden Annahme,
dass dieser Kritikpunkt an Husserl korrekt ist, kann die unmittelbare
Gegebenheit immanenter Wahrnehmungen somit lediglich bedeu-
ten, dass diese durch eine Auffassungsleistung des erkennenden Sub-
jekt vermittelt werden und als Produkt einer solchen Erkenntnisleis-
tung eben auch unmittelbaren Charakter haben. Zu einer ähnlichen
Schlussfolgerung gelangt auch Manfred Sommer in seiner Unter-
suchung Husserl und der frühe Positivismus. Dort heißt es:

»Husserls Vorschrift, von aller Auffassung zu abstrahieren, stützt sich auf die
Gültigkeit der Rechnung: Intentional verfasstes Bewusstsein minus objektivie-
rende Apperzeption ergibt reine Reflexion. Doch diese Gleichung geht nicht
auf. Selbst wenn wir wüssten, wie diese Subtraktion auszuführen ist, würde
das evidente Stückchen Bewusstsein, das wir zu fassen bekämen, im selben Au-
genblick aus seiner Unmittelbarkeit herausbrechen.«105

Husserl selber gibt ein Beispiel, das auf die Schwierigkeiten der
Selbstbeobachtung insbesondere im Hinblick auf Emotionen ver-
weist. So betrachtet er den Fall der Freude über einen fruchtbar ab-
laufenden theoretischen Gedankengang und stellt fest, dass, wenn
man den reflexiven Blick auf die Freude selber lenkt, diese sich unter

208

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

105 Vgl. Sommer, Manfred (1985): Husserl und der frühe Positivismus. Frankfurt am
Main. 203.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 209 /1.2.2007

dem Blick so modifiziert, dass sie abklingt.106 Sommer ist somit Recht
zu geben, dass dort, wo ein urteilendes Wissen-von anfängt, nicht
eine unvermittelte Unmittelbarkeit anzutreffen ist.107 Trotzdem lässt
sich geltend machen, dass in der Applizierung eines Begriffs auf
einen präsenten roten Empfindungsinhalt, das Produkt der Vermitt-
lung für das auffassende Bewusstsein (diese rote Farbempfindung)
auch unmittelbaren Charakter hat und in dieser Hinsicht evident sein
kann, was jedoch mit der vollständigen Transparenz des Gegebenen
nicht verwechselt werden darf. So hebt der Begriff Strukturen des
dem Bewusstsein Gegebenen hervor und vernachlässigt gleichzeitig
andere Elemente, die im Bewusstseinshintergrund verbleiben. Dies
gilt auch für die immanenten Wahrnehmungen, insofern sie als in-
tentional erfasste Gegebenheiten des Bewusstseins spezifiziert wer-
den.

Wir werden auf diese Punkte im nächsten Kapitel noch ausführ-
lich eingehen. Wichtig ist für den vorliegenden Zusammenhang, dass
sich nach Husserl die Reflexion,108 wenn sie nicht eine andere Refle-
xion fokussiert, sich letztendlich (a) auf unreflektiert bewusste Erleb-
nisse bezieht, und zudem (b) diese Reflexionen selber wiederum auf
der zweiten Stufe unreflektiert sind.109 Diese Feststellung Husserls
ist deshalb von großer Wichtigkeit, weil dies (i) einerseits Fragen
nach der Zweifellosigkeit der immanenten Wahrnehmung aufwirft,
wie auch andererseits (ii) nach der reflexiven Selbsterkenntnis des
selbstbewussten Subjekts. Denn impliziert (b) nicht, dass die Er-
kenntnis aktual reflexiver Subjektleistungen prinzipiell unmöglich
ist? Beginnen wir mit dem ersten Problemkomplex. In der Ersten
Philosophie unterscheidet Husserl zwischen verschiedenen Formen
von Evidenzen. So lebt jeder Mensch zunächst, wie in der Erörterung
zur Generalthesis ausgeführt wurde, mit einer Fülle von »evidenten
Erfahrungen«, was so viel besagt, dass zum Beispiel die mannigfalti-
gen Gegenstände der Außenwelt in ihrem Sein nicht in Zweifel ge-

209

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

106 Id/ I, § 77, 146.
107 Vgl. Sommer (1985), 203.
108 Hoffmann (2001), verdeutlicht diesbezüglich, dass Husserls Reflexionsbegriff in den
beiden Abschnitten nicht völlig kohärent ist. So beispielsweise, wenn Husserl im dritten
Abschnitt definiert, dass unter den Begriff der Reflexion auch alle immanenten Erfah-
rungen fallen. 76–77. Hier kann sicherlich zu Recht gefragt werden, ob beispielsweise
die einfache Erinnerung, die sicherlich eine innere Erfahrung ist, tatsächlich als Refle-
xion aufgefasst werden kann.
109 Vgl. Id/I, §78, 150.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 210 /1.2.2007

zogen werden, wobei es sich jedoch diesbezüglich mehr um eine ge-
fühlte als um eine gerechtfertigte Evidenz handelt. Letztere wird da-
bei von Husserl folgendermaßen charakterisiert:

»Meine Erkenntnis soll aber auch eine in jeder Hinsicht evidente sein: auch in
jeder möglichen Hinsicht, die jetzt oder normalerweise nicht für mich aktuelle
Hinsicht ist; das Erkannte soll nicht ihm wesentlich zugehörige Bestimmungen
haben, die außerhalb der Blickrichtung meiner sonst vollkommen Evidenz lie-
gen und vermöge ihrer Unbekanntheit verfängliche Unklarheiten, Rätsel, Zwei-
fel mit sich führen.«110

Eine Evidenz, die dieser Charakterisierung entspricht, bezeichnet
Husserl als ›adäquate Evidenz‹. Dass es in aktueller Hinsicht nichts
mehr gibt, das außerhalb einer solchen Evidenz liegt, bedeutet, dass
die Erkenntnisintention mit dem Erkannten im Sinne einer vollstän-
digen Selbstgegebenheit des letzteren zur Deckungseinheit kommt.
Doch woher weiß ich, dass es sich bei einer vorliegenden Evidenz x
tatsächlich um eine adäquate Evidenz handelt? Die Antwort ist:

»Daß sie das ist, erkennen wir also jedenfalls nur in einer zweiten, eben der
reflektiven Evidenz, die selber wieder eine adäquate sein muss.«111

Wie Husserl selber einräumt, scheint die Folge dieser Auffassung
eine prinzipiell unabschließbare perpetuierende Iteration zur Errei-
chung der adäquaten Evidenz zu sein. Richtet sich beispielsweise ein
reflexiver Akt zweiter Ordnung y auf einen reflexiven Akt erster
Ordnung x, um die Adäquatheit des letzteren festzustellen, so ist y,
wie wir oben paraphrasiert hatten, nach Husserl selber nur ein naiver
Erlebnisvollzug, weil er in seiner reflektierenden Funktion nicht auf
sich selber gerichtet ist. Die Konsequenz dieses Gedankenganges ist
von nicht zu überschätzender Wichtigkeit. Auch für die apodiktische
Evidenz, die als Unmöglichkeit des Nichtseins oder Zweifelhaftseins
des Evidenten von Husserl definiert wird, gilt zumindest in der Ers-
ten Philosophie, dass sie ebenfalls in adäquater Evidenz gegeben sein
muss, damit sie als apodiktische überhaupt erfasst werden kann.112

Das bedeutet jedoch, dass das Problem der perpetuierenden Iteration
auch diesen zweiten Evidenztypus betrifft. Zwar differenziert Hus-
serl insbesondere in seiner Spätphilosophie die adäquate und apodik-
tische Evidenz in der Weise, dass die Eigenschaft der Apodiktizität

210

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

110 Hua VIII, S. 31.
111 Ebenda, 33.
112 Vgl. ebenda, 35.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 211 /1.2.2007

möglicherweise auch an inadäquaten Evidenzen auftreten könne113,
aber trotzdem ist Husserl immer noch der Ansicht, dass die Apodik-
tizität einer Erkenntnis durch eine zusätzliche kritische Reflexion
eine Bestätigung erfahren muss. So heißt es diesbezüglich in den
Cartesianischen Meditationen:

»Eine apodiktische Evidenz hat die ausgezeichnete Eigenheit, dass sie nicht bloß
überhaupt Seinsgewissheit der in ihr evidenten Sachen oder Sachverhalte ist,
sondern sich durch eine kritische Reflexion zugleich als schlechthinnige Unaus-
denkbarkeit des Nichtseins derselben enthüllt; dass sie also im voraus jeden
vorstellbaren Zweifel als gegenstandslos ausschließt. Dabei ist die Evidenz jener
kritischen Reflexion, also auch die vom Sein dieser Unausdenkbarkeit des
Nichtsseins hdesi in evidenter Gewissheit Vorliegenden, abermals von dieser
apodiktischen Dignität, und so in jeder kritischen Reflexion höherer Stufe.«114

Zwar charakterisiert Husserl in dem obigen Zitat die apodiktische
Evidenz so, dass im Voraus jeder Zweifel am evidenten Sachverhalt
als gegenstandslos erscheint. Diese Apodiktizität soll sich jedoch
ebenfalls erst in einer kritischen Reflexion höherer Stufe enthüllen,
womit erneut Objekt- und Metaebene bzw. verschiedene Ordnungs-
stufen der Reflexivität zur Gewährleistung der apodiktischen Evi-
denz unterschieden werden. Dies bedeutet jedoch, dass, genau wie
im Fall der adäquaten Evidenz, die Apodiktizität der kritischen Refle-
xion, welche die Zweifellosigkeit der apodiktischen Evidenz verbür-
gen soll, nicht abschließend aufgewiesen werden kann. Dies führt
aufgrund der prinzipiell unabschließbaren Iteration dieser Gedan-
kenfigur zum Problem des infiniten Regresses, was zur Konsequenz

211

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

113 Vgl. ebenda, 35. Rosen (1977) vertritt die Auffassung, dass Adäquation und Apodik-
tizität als disjunkte Evidenztypen aufzufassen seien, wobei erstere als Evidenz der sinn-
lichen Wahrnehmung und letztere als Evidenzart der Wesenschau (kategoriale Gegen-
stände) zu interpretieren seien. Vgl. Rosen, Klaus (1977): Evidenz in Husserls
deskriptiver Transzendentalphilosophie. Meisenheim am Glan. 130. Zieht man in Be-
tracht, wie wichtig für Husserl zumindest noch in den Ideen I die Apodiktizität der
immanenten Wahrnehmung ist, muss diese strikte Disjunktion beider Evidenztypen
zumindest als fraglich erscheinen. Denn es sind ja nicht nur die kategorialen Gegen-
stände, die nach Husserl (in der Wesensschau) zweifellos erfassbar sein sollen, sondern
gerade auch die Wahrnehmungserlebnisse in ihrer reellen Erschlossenheit für das Be-
wusstsein. Selbst wenn man die von Rosen vorgeschlagene Differenzierung der Evi-
denztypen prinzipiell anerkennt, müssten folglich mögliche Überschneidungen bzw.
Zusammenhänge zwischen beiden Evidenztypen gesondert untersucht werden.
114 Vgl. Husserl; Edmund (19632): Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge.
Hrsg. u. eingeleitet v. Prof. Dr. S. Strasser. Husserliana Bd. I. Den Haag. § 6, 56.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 212 /1.2.2007

hat, dass Husserls Anspruch der apodiktischen Evidenz, die doch ein
wesentliches Fundament für die Wissenschaft vom Bewusstsein bil-
den sollte, aufgegeben werden müsste, wenn der obige Gedanken-
gang korrekt ist. Daraus würde ebenfalls folgen, dass, wenn die
Erlangung apodiktischer Evidenz prinzipiell unerreichbar bleiben
müsste, dann offenbar auch die Möglichkeit nicht ausgeschlossen
werden könnte, dass es apodiktische Evidenz als fundierte Erkennt-
nisleistung überhaupt gar nicht gibt. Nun ist es doch einigermaßen
erstaunlich, dass Husserl in seinen späteren Schriften bereit ist, die
Erreichbarkeit einer apodiktischen Evidenz aufzugeben, wenn man
bedenkt, dass unter obiger Voraussetzung die Begründung seiner ei-
genen früheren philosophischen Bestrebungen in das unerreichbare
Unendliche verlegt wird.

Im Gegensatz hierzu findet sich noch in den Ideen I eine Aus-
einandersetzung über die »Schwierigkeiten der Selbstbeobachtung«
mit Watt, der geltend gemacht hatte, wie Husserl referiert, dass das
naive Erleben zwar bewusst, aber eben nicht reflektiert sei und dass
man deshalb auch nicht behaupten könne, dass es sich bei jenem um
absolute (apodiktische) Zustände handelt, weil die nachfolgende Re-
flexion einen Zustand fixiert, der sich dem Wissen entziehe.115 Es ist
bemerkenswert, dass die hier referierte Position eine Strukturanalo-
gie zu Husserls Auffassung von der apodiktischen Evidenz in der
Ersten Philosophie aufweist: Ein unreflektiertes Erlebnis ist mögli-
cherweise adäquat evident, aber ob dies der Fall ist oder nicht, ent-
zieht sich letztendlich, aufgrund der Iterierbarkeit reflexiver Akte,
dem apodiktischen Wissen. Husserls bereits im letzten Kapitel zitier-
ter Einwand gegen Watt lautet diesbezüglich in extenso:

Wer auch nur sagt: Ich bezweifele die Erkenntnisbedeutung der Reflexion,
behauptet einen Widersinn. Denn über sein Zweifeln aussagend, reflektiert
er, und diese Aussage als gültig hinstellen, setzt voraus, dass die Reflexion
den bezweifelten Erkenntniswert wirklich und zweifellos … habe, dass sie
die gegenständliche Beziehung nicht ändere, dass das unreflektierte Erlebnis
im Übergang in die Reflexion sein Wesen nicht einbüße.

Ferner: In den Argumentationen ist beständig die Rede von der Refle-
xion als von einer Tatsache, und von dem, was sie verschulden oder verschul-
den könnte; damit natürlich auch die Rede von den ›ungewussten‹ unreflek-
tierten Erlebnissen, wieder als Tatsachen, nämlich als denjenigen, woraus die
reflektierten erwachsen. Also beständig wird ein Wissen von unreflektierten

212

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

115 Vgl. Id/I, § 79, 151–152.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 213 /1.2.2007

Erlebnissen, darunter von unreflektierten Reflexionen vorausgesetzt, wäh-
rend zugleich die Möglichkeit solchen Wissens in Frage gestellt wird.116

Betrachten wir zunächst Husserls ersten Gedankengang. Sein Argu-
ment hat die Struktur eines indirekten Beweises, denn er möchte
aufzeigen, dass der im Hauptsatz aus der Ersten-Person-Perspektive
verwandte Performator ›Ich bezweifle‹ mit dem Inhalt des Objekt-
satzes: ›Dass die Reflexion Erkenntnisbedeutung hat‹ zu einem un-
mittelbaren Widerspruch (Widersinn) führt. Husserl verdeutlicht
diesen Widerspruch, indem er auf die impliziten Voraussetzungen
rekurriert, die im Hauptsatz angelegt sind, nämlich dass das Bezwei-
feln selber etwas Unbezweifelbares voraussetzt, in unserem Fall den
unmittelbaren Bezug auf den bezweifelten Inhalt des Objektsatzes.
Diese Form des auftretenden Widerspruchs hatten wir bereits im
Hinblick auf die Epoché thematisiert und diesbezüglich zwischen
der semantischen Aussageebene und den pragmatischen Vorausset-
zungen unterschieden, um die besondere Form des hier vorliegenden
Widerspruchs zu charakterisieren. Zu bezweifeln, dass die Reflexion
einen reflektierten Inhalt zweifellsfrei und wirklich erfassen kann,
würde, konsequent zu Ende gedacht, zur Selbstaufhebung des Zwei-
felns führen, da der Zweifel eben selber einen direkten Zugang zum
bezweifelten Inhalt behaupten muß.117

Entgegen dieser Auffassung ist Hoffmann jedoch der Meinung,
dass es zwischen den beiden Sätzen gerade nicht zu einem Wider-
spruch kommt, weil dies nur dann der Fall wäre, wenn die Reflexion
im Hauptsatz und Objektsatz identisch ist. Dies sei nun aber gerade
nicht der Fall:

»Denn der Satz: ›ich bezweifle‹ wird gar nicht aufgrund einer ausdrücklichen
Reflexion gesprochen, sondern ist der Ausdruck unmittelbaren impliziten
Selbstbewusstseins, während im Objektsatz die Reflexion als selbständige, dau-

213

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

116 Vgl. Id/I, §79. 155.
117 Zweifel an dem Sachverhalt x zu formulieren bedeutet somit, dass es sich um einen
begründeten Zweifel handeln muss, der einen direkten Bezug auf die bezweifelte Kom-
ponente oder Relation des Sachverhaltes (intern oder extern) anzunehmen hat und da-
mit auch den unmittelbaren Bezug zum Sachverhalt selber voraussetzt. Wird ein solcher
Bezug selber wiederum bezweifelt, dann handelt es sich um einen grundlosen Zweifel,
so dass nun berechtigte Zweifel an dem grundlosen Zweifeln selber angemeldet werden
können. Um den Regress bzw. den Widersinn des Zweifels zu vermeiden, muss somit
gerade ein reflexiver Zugang zum bezweifelten Gegenstand vorausgesetzt werden, weil
nur so ein Grund des Zweifelns spezifiziert werden kann.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 214 /1.2.2007

erhafte Bewusstseinsleistung gemeint ist mit eindeutigem Objekt, auf das ich
mich aufmerksam und achtend richte.«118

Da der Sprecher sich im Akt des Zweifelns nicht auf die Implikatio-
nen des performativen Aktes selber richtet, sondern auf den seman-
tischen Gehalt des Objektsatzes, ist zunächst der fokussierte Inhalt in
beiden Sätzen identisch. Allerdings ist Hoffmann sicherlich zuzu-
stimmen, dass die Bewusstseinsmodi, die den beiden Sätzen korres-
pondieren, different sind. Der imaginäre Sprecher reflektiert zwar
offenbar im Vollzug seines Zweifelns auf die Bedeutung der Reflexi-
vität, aber zumindest nicht explizit auf die Art und Weise wie er
reflektiert, nämlich im Modus des Zweifelns mit all den damit impli-
zit zusammenhängenden logischen Präsuppositionen.

Aber folgt bereits aus dieser Beobachtung, dass der von Husserl
behauptete Widerspruch tatsächlich nicht vorliegt? Nehmen wir ein-
mal an, dass S in der Lösung einer Differenzialgleichung einen nach-
weisbaren Fehler gemacht hat. S rechnet die Aufgabe noch einmal
nach und findet daraufhin in einem Teilabschnitt der Aufgabe den
Fehler. Die Vermutung liegt nahe, dass dem zunächst nicht durch-
schauten Fehler der Teilaufgabe ein anderer Bewusstseinsmodus ent-
sprochen hat als in der nachfolgenden korrekten Rechnung.

Es lassen sich somit verschiedene Bewusstseinsmodi von S spe-
zifizieren, die als Bewusstseinskorrelat einen inhaltlich identischen
Teilaspekt der Aufgabe aufweisen. Würde man nun behaupten wol-
len, dass die Aufgabe gar nicht falsch gerechnet wurde, weil der feh-
lerhaften Operation ein anderer Bewusstseinsmodus entsprach, als in
der korrekt vollzogenen? Um noch genauer zu erkennen, was dies
bedeuten würde, postulieren wir für unser Gedankenexperiment zu-
sätzlich, dass in dem fehlerhaften Teil die Additionsoperation einmal
falsch vollzogen wurde. Zu behaupten, dass die Aufgabe deshalb
nicht falsch sei, weil der fehlerhaften und der nicht fehlerhaften Ad-
ditionsoperationen differente Bewusstseinsmodi entsprechen, wäre
offensichtlich widersinnig. Ganz analog macht es keinen Sinn, den
obigen von Husserl festgestellten Widerspruch mit der Begründung
zu negieren, dass im Fall des Hauptsatzes nur eine unausdrückliche
(nicht reflektierte) Reflexion gesetzt wird, hingegen im Objektsatz
eine dauerhafte Bewusstseinsleistung mit eindeutigem Objekt ge-
meint sei. Entscheidend für den auftretenden oder eben auch nicht

214

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

118 Vgl. Hoffmann, Gisbert (2001), 81.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 215 /1.2.2007

auftretenden Widerspruch sind nicht die von Hoffmann veranschlag-
ten Bewusstseinsmodi als vielmehr die inhaltlichen Strukturen und
Implikationen in den beiden Sätzen, die sich semantisch-begrifflich
explizieren lassen. Diesbezüglich liegt dann trotz differenter Be-
wusstseinsmodi eine Identität des Reflexionsbegriffes auf der korre-
lativen Gegenstandseite vor, was jedoch im vorliegend analysierten
Fall der möglichen Selbstbeobachtung, aufgrund kontradiktorischer
Implikationen der Teilaussagen im Verhältnis zueinander, zu einem
Widerspruch in der Gesamtaussage führt.

Deshalb ist Husserl auch zuzustimmen, dass die Bezweifelung
der Erkenntnisbedeutung der Reflexion gerade voraussetzt, was sie
zu negieren sucht, nämlich dass die Reflexion zu einer adäquaten
Gegenstandserfassung in der Lage ist, ohne dass das zunächst unre-
flektierte Erlebnis durch den Übergang zum reflektierten Erlebnis
sein Wesen eingebüßt hat.119 Im zweiten Teil des oben zitierten Ab-
schnitts führt Husserl diesen Gedankengang insofern weiter aus, als
er auf das unberechtigte Changieren zwischen reflektierten und un-
reflektierten Erlebnissen hinweist, insbesondere dann, wenn von
letzteren ein mögliches Wissen in Abrede gestellt wird. Denn einer-
seits wird naiv auf diese unreflektierten Erlebnisse Bezug genom-
men, als wären sie beobachtbare (reflektierte) Tatsachen des Be-
wusstseinslebens und anderseits wird gerade ein explizites Wissen
dieser unmittelbaren Erlebnisse aufgrund der modifizierenden Refle-
xion abgelehnt.120 Dies bedeutet jedoch, dass die verobjektivierende
Reflexion zumindest partiell gleichzeitig mit der reflektierten inne-

215

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

119 Mit Bedacht verweist Husserl darauf, dass das reflektierte Erlebnisdatum* (EU*)
insbesondere das Wesen des unreflektierten Erlebnisdatums (EUn), auf das es sich rich-
tet, nicht verändert. Keinesfalls behauptet er, dass beide numerisch identisch sind, was
bereits das unterschiedliche zeitliche Auftreten von EUn und EU* ausschließt. Denn
auch wenn beide Bewusstseinsakte nämlich cogito und reflexio zumindest partiell
gleichzeitig auftreten, so ist doch EUn in seinem erstmaligen zeitlichen Auftreten noch
vor EU* zu verorten.
120 Der Skeptiker könnte geneigt sein, an dieser Stelle einzuwenden, dass er ja gar nicht
behauptet, etwas Konkretes von den unreflektierten Erlebnissen zu wissen, und er sich
deshalb auch nicht auf sie wie auf eine Tatsache bezieht, sondern lediglich Vermutungen
anstellt, dass die Reflexion aufgrund ihrer Modifikation solche möglichen Erlebnisse
nur verzerrt oder gar nicht darzustellen in der Lage ist. Demgegenüber ist zu sagen, dass
auch bereits ein negativer Bezug auf »mögliche unreflektierte Erlebnisse« von denen
man prinzipiell nichts Wissen können soll, reflexiv selbstwidersprüchlich ist, weil auch
der negative Bezug bereits ein Wissen impliziert, nämlich angeblich über den in Frage
kommenden Bereich der unreflektierten Erlebnisse prinzipiell nichts wissen zu können.
Mit Hegel kann man vielmehr die Frage gegenüber dieser Position so formulieren, »wa-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 216 /1.2.2007

ren Wahrnehmung auftreten muss, wenn die letztere in ihrem Er-
scheinen unmittelbar gegenwärtig von der Reflexion erfasst werden
soll. Dass es grundsätzlich möglich ist, dass zwei Erlebnisse gleich-
zeitig stattfinden, wird deutlich, wenn man bedenkt, dass, während
man beispielsweise eine Blumenwiese betrachtet, zugleich Erinne-
rungen an andere Begebenheiten bewusst sein können. Eine genaue
phänomenologische Aufklärung dieses Verhältnisses, insbesondere
auch im Hinblick auf die cogitatio und reflexio, erfordert jedoch eine
dezidierte Analyse der zeitlichen Verfasstheit des Bewusstseins, die
im nächsten Kapitel vorgenommen wird.

Die Konklusion von Husserls indirekter Beweisführung führt
somit zu dem apodiktischen Ergebnis, dass man die Möglichkeit adä-
quater reflexiver Erfassung von unreflektierten Erlebnissen nicht
konsistent bezweifeln kann. Nach Husserls späteren Überlegungen
aus der Ersten Philosophie könnte man jedoch die Apodiktizität die-
ses Ergebnisses selber wieder nur unter der Voraussetzung einer
zweiten reflektiven Evidenz gewährleisten, was bedeutet, dass Hus-
serls Ergebnis der obigen indirekten Beweisführung möglicherweise
adäquat, aber vor der zweiten reflektiven Evidenz nicht apodiktisch
zu nennen wäre. Da dieses Prozedere jedoch zu einem infiniten Re-
gress führt, wie gezeigt wurde, hätte dies die Bedeutung, dass im
Hinblick auf die angeblich höherstufige reflektive Evidenz von der
Apodiktizität des Husserlschen Gedankenganges nicht mehr die Rede
sein könnte. Diese Schlussfolgerung ist jedoch einigermaßen verblüf-
fend, wenn man erneut den Gedankengang fokussiert, als dessen Er-
gebnis die Unbezweifelbarkeit der Möglichkeit adäquater reflexiver
Erfassung unreflektierter Erlebnisse stand. Die erneute Forderung an
dieses Ergebnis im Sinne einer reflektiven Evidenz zu stellen, sich
kritisch zu vergewissern, ob man nicht doch die Erkenntnisbedeutung
der Reflexion bezweifeln könne, ist widersinnig, weil ja genau diese
Möglichkeit in dem Gedankengang bereits ausgeschlossen wurde.
Selbstverständlich ist auch die iterative Performation des Zweifelns
möglich wie ›Ich bezweifele, dass es nicht möglich ist zu bezweifeln,
dass …‹, aber erkenntniskritisch fügt dieser reflexive Zweifel zweiter
Ordnung nichts mehr hinzu, was nicht auch bereits für den ersten
gilt, nämlich dass man es mit einem unbezweifelbaren Sachverhalt
zu tun hat. Es handelt sich somit um eine leere Reflexion, die zwar

216

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

rum nicht umgekehrt ein Misstrauen in dies Misstrauen gesetzt und besorgt werden
soll, daß diese Furcht zu irren schon der Irrtum selber ist.« Vgl. Hegel (1970), 69.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 217 /1.2.2007

formal von der ersten unterschieden werden kann, aber keinen we-
sentlichen neuen Inhalt zu generieren vermag. Um die Apodiktizität
des Ergebnisses zu erkennen, ist es nämlich gerade nicht notwendig,
auf das Ergebnis und dann wieder auf das Erkennen des Ergebnisses
usw. ad infinitum zu rekurrieren, sondern es reicht aus, die Undenk-
barkeit der Behauptung ›Ich bezweifele, dass die Reflexion Erkennt-
nisbedeutung hat‹ aufgrund der begrifflichen Implikationen der Aus-
sage im aktualen kritischen Gedankengang nachzuvollziehen.

Wie in dem obigen Zitat aus den Cartesianischen Meditationen
deutlich wurde, stellt Husserl an die apodiktische Evidenz die Anfor-
derung, dass sie nicht nur Seinsgewissheit der in ihr evidenten Sa-
chen oder Sachverhalte beinhaltet, sondern sich durch eine kritische
Reflexion zugleich als Unausdenkbarkeit des Nichtseins derselben
enthüllt, so dass im Voraus jeder mögliche Zweifel als gegenstandslos
ausgeschlossen werden soll.121 Genau dies leistet jedoch bereits eine
reflexive Erkenntnis, wie der indirekte Beweis gegen die Möglichkeit
der Selbstbeobachtung immanenter Wahrnehmungen in den Ideen I,
so dass man gegen Husserls Ausführungen in der Ersten Philosophie
einwenden muss, dass die apodiktischen und reflektiven Evidenzen
nicht unendlich iterriert zu werden brauchen, sondern in den von
Husserl angegebenen Qualitäten koinzidieren. Wie an dem forma-
lontologischen Verhältnis von Teil und Ganzem aufgezeigt wurde,
ist die kritische Reflexion insofern immer schon ein immanenter Be-
standteil einer apodiktischen Evidenz, als eine notwendige Begriffs-
relation sich gerade dadurch auszeichnet, dass der Versuch, ihre Not-
wendigkeit zu negieren, zu einem unmittelbaren Selbstwiderspruch
im Denken führt, wie wenn man behauptet, dass ein Teil ohne ein es
fundierendes Ganzes sein könne.122

Aber wie verhält sich diese Einsicht zu Husserls Feststellung,
dass der reflektierende Akt anders als das reflektierte Erlebnis nicht
selber wiederum reflektiert ist? Verhindert diese Tatsache nicht ge-
rade das Zusammenfallen von apodiktischer und reflektiver (kriti-
scher) Evidenz? Dies kann verneint werden. Denn die apodiktisch-

217

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

121 Vgl. Hua I, §6, 56.
122 Dass es sich bei dem Verhältnis von Teil und Ganzen um keine definitorische Set-
zung handelt, wurde bereits näher expliziert. Ebenfalls ist das Verhältnis von Teil und
Ganzem nicht zu verwechseln mit analytischen Sätzen a priori, weil nicht einfach ein
bereits gesetzter Begriffsinhalt noch einmal ausgesagt wird (der Junggeselle ist unver-
heiratet), sondern von einem Begriff (Teil) reflexiv auf einen mit ihm notwendig ver-
bundenen anderen Begriff (das Ganze) geschlossen wird.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 218 /1.2.2007

reflektive Evidenz entfaltet sich in den obigen Beispielen gerade an
den reflektierten Inhalten und bedarf keiner weiteren Stützung
durch einen zusätzlich reflektierten Akt, der sich strenggenommen
auch auf einen anderen Inhalt beziehen würde. Nicht der Akt des
Reflektierens verbürgt die Notwendigkeit des von ihm reflektierten
Inhalts, sondern nur die notwendige (unbezweifelbare) Struktur des
Inhalts selber, die aufgrund des reflektierenden Aktes für das erken-
nende Subjekt lediglich sichtbar gemacht wird.

Die mit (i) anfänglich aufgeworfene Frage nach der Zweifello-
sigkeit immanenter Wahrnehmungen lässt sich somit dahingehend
beantworten, dass zumindest prinzipiell die Möglichkeit der apodik-
tischen Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen
durch reflexive Bewusstseinsakte gewährleistet ist. Wie wichtig die-
ses Ergebnis auch für die zeitgenössische Bewusstseinsforschung ist,
wird deutlich, wenn man bedenkt, dass Dennett, wie eingehend ana-
lysiert, nicht nur die apodiktisch evidente Gegebenheit phänomena-
ler Eigenschaften des Bewusstseins leugnet, sondern darüber hinaus
auch die Existenz von Qualia grundsätzlich zu negieren sucht. Letz-
tere Möglichkeit kann bereits durch dieses Ergebnis ausgeschlossen
werden. Dies bedeutet natürlich nicht, dass die positive Qualifizie-
rung der Methode bereits die tatsächliche Apodiktizität aller durch
diese Methode erzielten Ergebnisse determiniert. Die Erschließung
der Bewusstseinsstrukturen ist ein mühseliger Vorgang, bei dem
selbstverständlich in concreto vielfältige Fehler auftreten können.
Auch wurde im Hinblick auf Sommers Einwand zur Unmittelbarkeit
der immanenten Wahrnehmung eingeräumt, dass diese lediglich als
Produkt eines Vermittlungsprozesses unmittelbar evidente Momen-
te aufweisen und diesbezüglich keine durchgehende Transparenz be-
hauptet zu werden braucht. Zudem muss im Einzelfall der modifizie-
rende Charakter der Reflexion im Hinblick auf den jeweiligen Typus
des zu beschreibenden Bewusstseinserlebnisses genau untersucht
werden. Aber es lässt sich trotzdem verständlich machen, dass so-
wohl der methodologische Anfangspunkt phänomenologischer Be-
wusstseinsforschung als auch dessen Ziel in der Erlangung solcher
apodiktischen Erkenntnisse besteht, und nicht nur als »regulative
Idee« zu betrachten ist.123

218

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

123 Mertens (1993) glaubt, dass Husserls Forderung für eine endgültige apodiktische
Strukturbestimmung transzendentaler Subjektivität zum Scheitern verurteilt sei, weil
das Verhältnis von reflektiertem und reflektierendem Ich, die behauptete apodiktische

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 219 /1.2.2007

Die zusätzlich im Spannungsverhältnis zwischen reflektierten
und unreflektierten Erlebnissen aufgetretene Frage (ii) nach der re-
flexiven Selbsterkenntnis des selbstbewussten Subjekts kann hin-
gegen erst im nächsten Kapitel eingehender analysiert werden. Denn
es ist zunächst notwendig, Husserls Spezifizierung von Bewusstsein
und Ich genauer zu untersuchen, um daran anschließend beispiels-
weise Cramers Vorwurf genauer prüfen zu können, ob Husserls Be-
wusstseinsbestimmung nicht einen vitiösen Zirkel aufweise.124

Trotzdem soll bereits an dieser Stelle der wichtige, von Hoff-
mann in der Auseinandersetzung mit Husserl eingeführte und bereits
von Shoemaker bekannte Begriff des ›Mit-bewusstseins‹ näher be-
leuchtet werden, weil dieser Begriff eine weitere Spezifizierung unre-
flektierter Erlebnisse ermöglicht, und darüber hinaus eine wesent-
liche Grundlage für die Frage nach der reflexiven Selbsterkenntnis
im nächsten Kapitel abgeben wird. So verweist Hoffmann darauf, dass
Husserl implizit zwei Reflexionsarten verwendet, die er jedoch nicht
dezidiert unterscheidet, nämlich die ausdrückliche und unausdrück-
liche Reflexion. Erstere haben wir bereits analysiert; sie ist identisch
mit reflektierten Erlebnissen und beinhaltet die verobjektivierende
Erfassung eines Gegenstandes. Die unausdrückliche Reflexion wird
hingegen in Husserls folgender Beschreibung charakterisiert:

»Wenn ich ein Urteil fälle, etwa feststelle, daß durch zwei Punkte eine Gerade
bestimmt ist, erlebe ich dieses feststellende Erleben oder Tun, in gewisser Weise
bin ich mir dessen bewusst, bin aber urteilend nicht darauf gerichtet. Aber ganz

219

Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen

Erkenntnis nicht erlaube. 228–230. Auf die Gründe werde ich im nächsten Kapitel noch
ausführlich eingehen. Stattdessen möchte er an der apodiktischen Evidenz in seiner
funktionalen Bestimmung als Konzept der Bewährung festhalten 231. Es reicht jedoch
nicht, apodiktische Evidenz in eine sich nie erfüllende Zukunft zu verlegen, weil dann
auch unklar bleibt, mit welchem Recht man an diesem Bewährungskonzept überhaupt
festhalten soll. Nicht umsonst wird im eliminativen Materialismus nicht nur die apo-
diktische Zugänglichkeit der eigenen Subjektivität geleugnet, sondern auch eine gänz-
lich »bewährungsbedürftige Phänomenologie« eben wegen angeblicher mangelnder
Evidenzen und wissenschaftlicher Erschließbarkeit abgelehnt. Beruft man sich diesbe-
züglich jedoch auf eine »regulative Idee«, so kann dies ebenfalls nicht darüber hinweg-
täuschen, dass der Boden der Begründung verlassen und durch ein bloßes Postulat sub-
stituiert worden ist.
124 Vgl. Cramer, Konrad (1974): »Erlebnis«. Thesen zu Hegels Theorie des Selbst-
bewusstseins mit Rücksicht auf die Aporien eines Grundbegriffs nachhegelscher Phi-
losophie. In: Hegel Studien. Beiheft 11. Stuttgarter Hegel – Tage 1970. Hrsg. v. Hans-
Georg Gadamer. Bonn. 537–604.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 220 /1.2.2007

selbstverständlich, kann ich rückschauend darauf achten und eben darum auch
die reflektive Aussage machen«.125

Die Akte der feststellenden Tätigkeit werden somit während dieses
Prozesses wahrgenommen, obwohl sie, anders als die Bestimmung
der Gerade durch zwei Punkte, nicht explizit gegenständlich erfasst
werden. Diese unausdrückliche Reflexion nennt Hoffmann Mit-Be-
wusstsein, das sich unter anderem dadurch auszeichne, dass sie von
der cogitatio kaum zu unterscheiden sei und sich mit dem Gewahren
und Konstatieren der Erlebnisse begnüge.126 Gemäß diesem Gedan-
kengang kann ein unreflektiertes Erlebnis dennoch mit-bewusst sein,
was den Übergang zum reflektierten Erlebnis wesentlich verständli-
cher macht. Selbst wenn man beispielsweise darauf insistiert, dass
das unreflektierte Ich von dem reflektierten unterschieden werden
muss aufgrund des gegenständlichen Status des letzteren, deutet sich
hier bereits an, dass dieser Übergang selber phänomenologisch beob-
achtbar ist und sich deshalb dem kritischen Bewusstsein auch nicht
zu entziehen braucht. Legt man zugrunde, dass Reflexivität im ge-
genständlich erfassenden Sinne immer die bewusste Applikation von
Begriffen involviert, würde reflexive Selbsterkenntnis somit besa-
gen, die vorerkannte aber zumindest teilweise mit-bewusste Erleb-
nissphäre, von der das Ich ein besonderer Teil ist, reflexiv zu erschlie-
ßen. Doch bevor der Themenbereich des Bewusstseins und Selbst
unter phänomenologischer Perspektive im nächsten Kapitel einge-
hend untersucht werden soll, betrachten wir zunächst im folgenden
Abschnitt die eidetische Reduktion als weiteren unverzichtbaren Be-
standteil der phänomenologischen Forschungsmethode bzw. phäno-
menologischen Reduktion, mit der die reinen Bewusstseinstrukturen
erst zureichend untersucht werden können.

IV.4 Die eidetische Reduktion als Methode der
Wesenserschließung

Was die phänomenologische Reduktion bzw. Epoché als transzenden-
tales methodisches Forschungsinstrument zunächst zu leistet vermag
aufgrund ihres rückbezüglichen Vorgehens, ist die Erschließung des
Bewusstseins bzw. dessen Leistungen und Eigenschaften. Dass und

220

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

125 Hua IX, 29.
126 Hoffmann (2001), 112.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 221 /1.2.2007

warum der Begriff ›transzendental‹ in dem von uns verwendeten
Sinne keinen transzendentalen Idealismus im Sinne Husserls nahe
legt, wurde im vorigen Abschnitt bereits ausgeführt und näher be-
gründet. Nichtsdestotrotz ist der Begriff ›transzendental‹ auch inso-
fern weiterhin gerechtfertigt, als er darauf verweist, dass notwendige
Bedingungen der Bewusstseins- und Gegenstandskonstitution mit
Hilfe der Epoché überhaupt erst epistemisch zugänglich gemacht
werden können, und deshalb auch für ontologische Erwägungen von
entscheidender Bedeutung sind.127

Dabei ist die phänomenologische Reduktion in der obigen
Darstellung bereits methodologisch einem naturalistischen For-
schungsprojekt des Bewusstseins wie Dennetts Heterophänomenolo-
gie diametral entgegengesetzt. So unter anderem deshalb, weil die
Erste-Person-Perspektive ausdrücklich als notwendige Bedingung
und Ausgangspunkt der Bewusstseinsforschung anerkannt wird und
ein reiner Externalismus zur Bewusstseinserschließung aufgrund der
leistenden Akte des Bewusstseins als logisch unzureichend zurück-
gewiesen werden kann. Aber die Epoché reicht alleine nicht aus, um
die Eigenständigkeit des Bewusstseins und seiner Attribute einer

221

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

127 Mohanty (1985a) differenziert in seinem Essay Husserl’s Transcendental Phenome-
nology and Essentialism meines Erachtens zu recht zwei grundlegende Motive, die in
der Husserlschen Phänomenologie als »transzendental« bezeichnet werden können.
Erstens (a) einen Essentialismus, der in der Tradition von Platon bis Leibnitz steht und
die empirische Kontingenz des faktischen Daseins mit der essentiellen Notwendigkeit
von allgemeinen Wesensbegriffen (Spezies) kontrastiert und (b) zweitens die transzen-
dentale Subjektivität als Quelle von Begriffen wie Notwendigkeit und Kontingenz. Zu-
dem spezifiziert Mohanty (b) noch dahingehend, dass er den Bedeutungsbegriff gegen
einen platonisch verstandenen Essentialismus aufwertet (202) und ersteren neben der
transzendentalen Subjektivität auch in den konkreten Erfahrungen und historischen
Strukturen fundiert sieht (211). Lassen sich die von Mohanty betonten Stränge trans-
zendentaler Ansätze bei Husserl keinesfalls leugnen, so übersieht er jedoch, dass eine
vollständige Aufgabe des Husserlschen Essentialismus, so wie er es vorschlägt, wohl
kaum auf die Frage antworten könnte, warum man die menschliche Subjektivität nicht
gänzlich als soziobiologisches Produkt auffassen sollte. Historisiert man lebensweltliche
Strukturen und Bedeutungen vollständig, und eliminiert die Eigenständigkeit von We-
sensbegriffen, dann ist eben nicht mehr recht einsehbar, warum letztere nicht als voll-
ständige kausale Resultate von Naturprozessen aufzufassen sind. Wie bei Dennett wäre
die Intentionale Einstellung lediglich ein abkürzendes Prognoseinstrument von Vorgän-
gen, die ontologisch gesehen auch vollständig in der Physikalischen Einstellung erfass-
bar wären. Dass dies auch für den späten Husserl der Krisisschrift eine unakzeptable
Auffassung ist, muss hier wohl kaum weiter ausgeführt werden. In: Mohanty (1985),
191–212.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 222 /1.2.2007

wissenschaftlichen Erschließung zugänglich zu machen. Husserl sel-
ber nennt diesbezüglich unmissverständlich den Grund:

»Es liegt an der Eigentümlichkeit des Bewusstseins überhaupt, ein nach ver-
schiedenen Dimensionen verlaufendes Fluktuieren zu sein, so daß von einer
begrifflich exakten Fixierung irgendwelcher eidetischen Konkreta und aller sie
unmittelbar konstituierenden Momente keine Rede sein kann.«128

222

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

128 Id/I, §75, 139. Mohanty (1985a) ist bestrebt, Husserls Essentialismus so umzudeu-
ten, dass auf die traditionelle aristotelische Differenz von essentiellen und akzidentiel-
len Eigenschaften im Hinblick auf empirische Konkreta verzichtet werden soll. So heißt
es: »The second, i. e., a strictly phenomenological theory of essence, takes up all the
contents of an individual into its essence, the totality of which is, in Husserls’s language,
a concretum.« 198. Leider verzichtet Mohanty bei seinem Vorschlag auf eine Erörterung
der oben zitierten Aussage Husserls. Wenn alle Eigenschaften eines Dinges x essentielle
Eigenschaften sind, wie soll man dann ein unendlich fluktuierendes x, von einem ande-
ren unendlichen fluktuierenden Gegenstand y überhaupt abgrenzen? Ohne die Spezifi-
zierung von essentiellen Komponenten von Gegenständen bleibt (a) unklar, wie bei-
spielsweise aus der visuell zugänglichen Abschattungsmannigfaltigkeit prinzipiell
wahrgenommene Gegenstände eruiert werden können und (b) wie diese von ihren je-
weiligen Erscheinungsweisen abzugrenzen sind wie zum Beispiel im Fall perspektivi-
scher Verzerrungen. Mohanty begründet seine Revision des Essentialismus unter Beru-
fung auf Quines berühmtes Argument, dass ein Prädikat notwendig wahr ist unter der
Perspektive einer bestimmten Beschreibung und kontingent unter einer anderen. So
gibt Quine (1997) in Word and Object diesbezüglich folgendes Beispiel: Ein Mathema-
tiker x ist notwendig rational und nicht notwendig zweibeinig. Für einen beliebigen
Fahrradfahrer x gilt offenbar das Gegenteil. Handelt es sich nun bei x zufällig um ein
und dasselbe Individuum, so folgt aus jedem Prädikat auch seine gegensätzliche Bestim-
mung, woraus sich der Widerspruch konstruieren lässt: V(x) (x e notwendig p L x e
:notwendig p) [›p = ist rational‹] und analog lässt sich derselbe Widerspruch für ›d =
ist zweibeinig‹, konstruieren. 110. Wie Liske (1985) ausführt, entspringt Quines Ableh-
nung der quantifizierten Modallogik, die als Konsequenz für Quine den aristotelischen
Essentialismus zur Folge hat, aus dessen Überbetonung der Extensionalität und der voll-
ständigen Eliminierung der Intensionalität 37–39. Für das obige Beispiel lässt sich dies
folgendermaßen zeigen. Spezifiziert man ganz allgemein das Individuum S (Mensch),
so gelten für diesen Begriff oder diese Menge, wenn der Umfang betont werden soll,
notwendige Eigenschaften, die auch für M (Mathematiker) und F (Fahrradfahrer) gel-
ten, aber eben nicht umgekehrt. Notwendige Eigenschaften wie p von M und d von F
sind eben nicht notwendigerweise Weise notwendige Elemente (Eigenschaften) von S.
Sicherlich ist ein Individuum, wenn es zufällig auch Mathematiker ist, in seiner Eigen-
schaft als Mathematiker rational, aber als Individuum ist S, wenn er nicht gerade als
Mathematiker tätig ist, eben unter Umständen zumindest für gewisse Zeiten auch nicht
rational. Daraus folgt, dass der obige Widerspruch nur deshalb zustande kommt, weil S,
M und P lediglich als extensional gleichwertige Klassen aufgefasst und ihre intensiona-
len Differenzen vernachlässigt werden. Beachtet man letztere, dann zeigt sich, dass die
Substitution salva veritate hier unzulässig ist, weil es sich gar nicht um denselben Be-
griff (Menge, bzw. Klasse) handelt. Zudem stehen S, M und F gerade nicht in einem
beliebigen Verhältnis zueinander, sondern die notwendigen Eigenschaften eines Men-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 223 /1.2.2007

Der Grund hierfür ist bei näherer Betrachtung unmittelbar nachvoll-
ziehbar. So sind einfache indexikalische Aussagen der Art ›Dieses da‹,
zum Beispiel im Hinblick auf einen visuell zugänglichen Gegenstand,
nicht geeignet, die Eigenart eines Gegenstandes oder eines regiona-
lontologischen Bereichs irgendwie hinreichend zu spezifizieren.129

Vielmehr bedarf es gerechtfertigter Aussagen bzw. Erkenntnisse,
um Gegenstände, Gesetze und Relationen zu bestimmen und in um-
fassendere Zusammenhänge einzuordnen, was als unverzichtbares
Charakteristikum wissenschaftlicher Tätigkeit betrachtet werden
muss.

Was dies bedeutet, veranschaulicht Husserl an dem Gegensatz
von Tatsachen und Wesen bzw. Eidos.130 Die reine Faktizität des indi-
viduellen Soseins zeichnet sich seiner Auffassung nach dadurch aus,
dass dieses auch hätte anders sein können, also sein Dasein in diesem
Sinne auch ›zufällig‹ zu nennen ist. Beispielsweise spricht nichts un-
mittelbar dagegen, dass die Naturgesetze auch andersartigere Struk-
turen aufweisen könnten als die gegenwärtigen. Aber diese Form der
Zufälligkeit der Faktizität ist zugleich bezogen auf apriorische Not-
wendigkeiten, die hingeordnet sind auf Wesensallgemeinheiten.131

Diese bestimmt Husserl wie folgt:

»Ein reines Eidos, eine Wesensallgemeinheit ist z. B. die Artung Rot oder die
Gattung Farbe; aber nur wenn sie gefasst sind als reine Allgemeinheiten, also
frei von allen Voraussetzungen irgendwelchen tatsächlichen Daseins, irgend-
eines faktischen Rot, bzw. irgend einer farbigen tatsächlichen Wirklichkeit«.132

Für den Begriff des Wesens bzw. des Eidos gilt nun nach Husserl, dass
dieser ebenfalls in gewisser Hinsicht als ›Gegenstand‹ gegeben sein
muss, wenn man etwas von ihm prädizieren möchte.133 Doch ver-

223

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

schen (ist ein Lebewesen etc.) gelten auch für M und F. In all diesen Fällen ist somit die
Spezifizierung essentieller Eigenschaften notwendig und nicht von beliebigen Definitio-
nen abhängig, sondern besitzt jeweils ein denknotwendiges fundamentum in re. Auch
für die Mathematik, die nach Quine gänzlich extensional aufzufassen sein soll, kann
Liske (42–49) zeigen, dass verschiedene mengentheoretische Begründungen von Zah-
len, aus denen teilweise Verschiedenes folgt, in wesentlichen Elementen kongruieren
müssen wie beispielsweise, dass die reine Zahl 9 größer ist als 7 und somit erneut es-
sentielle Gemeinsamkeiten denknotwendig aufweisen.
129 Vgl. Id/I, §2, 9.
130 edo�� = Form, Gestalt, Urbild, Idee, Begriff. In: GEMOLL (1991).
131 Vgl. Id/I, §2, 9.
132 EU, § 89, 425.
133 Stegmüller (1980) verweist auf die folgenschwere Identifizierung der Ideen mit all-

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 224 /1.2.2007

weist er bereits in den Logischen Untersuchungen darauf, dass man
strikt zwischen ›individuellen Einzelheiten‹ unterscheiden müsse,
wie es die sinnlich gegebenen Gegenstände seien und ›spezifischen
Einzelheiten‹ wie der Zahl 2 oder Begriffen und Sätzen, die in den
Bereich der reinen Logik gehören.134 Deshalb insistiert er darauf, dass
es, analog zur sinnenfälligen Anschauung eines materiellen Gegen-
standes, auch eine Wesensanschauung eines reinen (nichtsinnlichen)
Wesens gibt.135

Welche Implikationen ergeben sich, wenn Husserl den jeweili-
gen Eidé Gegenstandscharakter zuspricht? Dazu führt Husserl aus:

»Setzung und zunächst anschauende Erfassung von Wesen impliziert nicht das
mindeste von Setzung irgendeines indivduellen Daseins; reine Wesenswahrhei-
ten enthalten nicht die mindeste Behauptung über Tatsachen«136

Offenbar ist diese Aussage im Hinblick auf die obigen Ausführungen
nur dann sinnvoll, wenn Husserl die Begriffe ›Tatsachen‹ und ›Ge-
genstände‹ nicht synonym verwendet. Ein Urteil kann sich auf einen

224

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

gemeinen Wesenheiten. Diese Gleichsetzung hält er für irreführend, unter anderem
auch deshalb, weil »ideale … Objekte, wenn man sie überhaupt annimmt ebensolche
Individualitäten wie die realen (sind)«. Stegmüller, Wolfgang Glauben, Wissen und
Erkennen. Das Universalienproblem Einst und Jetzt. Darmstadt. 58. Stegmüllers syste-
matischer Punkt ist sicherlich nicht zu leugnen, aber für eine idealistische Position sind
beide Aussagen keinesfalls kontradiktorisch. So ist ein Wesen bzw. Begriff, wenn man
(a) dessen Umfang (als Menge oder Klasse) betrachtet, eine »Allgemeinheit« in dem
Sinne, dass sich vielfältige Gegenstände oder Elemente unter ihn subsumieren lassen.
Fokussiert man hingegen (b) lediglich seine inhaltlichen Bestimmungen (Intensionen),
dann ist er als individueller Gegenstand gegeben. Dass hingegen in der platonisch-aris-
totelischen Tradition die Wesensallgemeinheit häufig betont wurde, ist hingegen nicht
weiter verwunderlich, weil diese Eigenschaft ideeller Entitäten eben ein wichtiges Un-
terscheidungsmerkmal zu sinnlich gegebenen Konkreta impliziert. Vgl. diesbezüglich
auch die folgende, im Haupttext aufgeführte Unterscheidung Husserls zwischen ›indi-
viduellen Einzelheiten‹ und ›speziellen Einzelheiten.‹
134 Vgl. LU, II/1, II, §2, 110. Husserl verweist darauf, dass, wenn man in der Bedeutung
von der reinen Zahl 2 zu zwei einzelnen konkreten Objekten wechselt, sich eben der
zugrunde liegende Gedanke geändert habe. (S. 110) Dies lässt sich folgendermaßen be-
weisen: So ist der Satz ›(9 > 7)‹ (9 ist notwendig größer als 7) wahr, weil die Bezeichnung
›9‹ auf eine reine Zahl verweist. In dem dem Satz ›(Die Zahl der Planeten >7)‹ spezifi-
ziert zwar der Ausdruck ›Die Zahl der Planeten‹ das Objekt (die Zahl 9) eindeutig, aber
dass die Anzahl der Planeten größer als 7 ist, stellt ein empirisches Faktum da, und ist
deshalb kontingent und gerade nicht notwendig. Aus diesem Grunde ist die Substitution
salva veritate mit der reinen Zahl 9 nicht möglich und Husserls obige Unterscheidung
offenbar gerechtfertigt.
135 Vgl. Id/I, § 3, 11.
136 Vgl. ebenda, §4, 13.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 225 /1.2.2007

Gegenstand beziehen, ohne zugleich auf eine Tatsache bezogen sein
zu müssen. Dies ist deshalb möglich, weil die Referenz von Tatsa-
chenurteilen nach Husserl auf real Gegebenes gerichtet ist, wobei
›real‹ von ihm so definiert wird, dass es sich auf raum-zeitlich indivi-
duierte Beschaffenheiten des Gegebenen beschränkt. Ideale Verstan-
desgegenständlichkeiten wie Wesen nennt Husserl hingegen ir-
real.137 Die Essenzen bzw. Wesen bestimmt Husserl darüber hinaus
ähnlich wie Leibniz als ideale Möglichkeiten.138 Rein sachlich gese-
hen, ist der von Husserl eingeführte Begriff der Irrealität somit eine
analytische Konsequenz aus seiner Realitätsdefinition.139

Macht man hingegen geltend, dass ganz allgemein der durch
Anschauung erfüllbare Gegenstandsbezug das entscheidende Kriteri-
um zur Verwendung des Realitätsbegriffes ist, dann lässt sich, unter
Berücksichtigung von Husserls obigen Unterscheidungen, auch den
idealen Entitäten ein reales Sein zusprechen. Diesbezüglich ist es
dann notwendig, zwischen Realität als raumzeitlich individuierten
Phänomenen und der Realität idealer Wesen zu unterscheiden.

Diese Erweiterung des Realitätsbegriffs ist zudem noch dadurch
gerechtfertigt, dass eine gänzlich andersartige Position, bezogen auf
die Existenz oder Nicht-Existenz idealer Entitäten, also zwischen Pla-
tonismus und Nominalismus, wenig plausibel erscheint. Die Ver-
wendung des Begriffs ›Platonismus‹ soll diesbezüglich nicht präjudi-

225

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

137 Vgl. EU, §65, 317–320.
138 Vgl. Id/I, § 135, 280. »Was hier beiderseits Möglichkeit (eidetische Existenz) heißt,
ist also absolut notwendige Möglichkeit, absolut festes Glied in einem absolut festen
Gefüge eines eidetischen Systems«. Bezogen auf Leibniz betont Rutherford (19982) in
Leibniz And The Rational Order of Nature, dass die Frage nach der jeweiligen Realität
der Essenzen für Leibniz von einem Beweis ihrer Möglichkeit (also der Widerspruchs-
freiheit der Möglichkeit) abhängt. So heißt es in Leibniz’ Neuen Abhandlungen über
den menschlichen Verstand. »Das Wesen ist im Grunde nichts anderes als die Möglich-
keit dessen, was man setzt. Was man als möglich annimmt, ist in der Definition aus-
gedrückt. Diese Definition ist aber nur eine Nominale, wenn sie nicht zu gleicher Zeit
die Möglichkeit ausdrückt.« In: Leibniz, G. W. (1996), III, iii, 15. Ob und inwiefern
Husserls eidetische Reduktion die Möglichkeit von Essenzen gewährleisten kann, wird
im Zusammenhang mit dem Nominalismus und Husserls eidetischer Variation noch
weiter ausgeführt.
139 Auch in Husserls Formale und transzendentale Logik zeigt sich, dass die Irrealität
idealer Gegenstände einfach eine definitorische Konsequenz aus seiner Realitätsdefiniti-
on ist. So führt er dort zum Auftreten logischer Gebilde in der menschlichen Psyche aus:
»Sie sind eben keine realen, keine Raumgegenstände, sondern irreale Geistesgebilde,
deren eigentümliches Wesen die räumliche Extension, ursprüngliche Örtlichkeit und
Beweglichkeit ausschließt«. In: FTL. § 57, S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 226 /1.2.2007

zieren, ob Platon tatsächlich eindeutig die Auffassung vertreten hat,
dass ideale Entitäten wie Ideen tatsächlich existieren oder nicht, kon-
sistent zu erfassen sind oder nicht. Vielmehr verwende ich die Be-
griffe ›Nominalismus‹ und ›Platonismus‹ in Anlehnung an Stegmül-
ler, der sie mit der Bemerkung einführt, dass sich die Frage, ob man es
ganz grundsätzlich mit einer platonischen oder nominalistischen Po-
sition zu tun hat, dadurch entscheidet, ob zur jeweils explizit vertre-
tenen Ontologie nur konkrete Objekte zugelassen sind oder eben
auch in der Sprache des Logischen Empirismus »abstrakte« Entitäten
wie Klassen, Relationen Eigenschaften usw. Gemeint ist folgendes:
Wie im zweiten Kapitel ausgeführt wurde, unterscheidet Dennett
im Hinblick auf die ontologischen Implikationen seiner verschiede-
nen Vorhersagestrategien in Anlehnung an Reichenbach ebenfalls
zwischen Konkreta und Abstrakta. Allerdings verwendet er Abstrak-
ta ausdrücklich nur als abkürzende Prognoseinstrumente, was bedeu-
tet, dass diesen keine Realität im starken Sinne zugesprochen werden
kann (existiert nur im Beobachter). Formal lässt sich dies so charak-
terisieren, dass ein offener Satz mit der freien Variable ›x‹ auf rein
semantischer Ebene noch keine Entscheidung darüber zulässt, ob, um
bei einem Beispiel Dennetts zu bleiben, einem generellen Prädikats-
ausdruck der Art ›x ist ein intentionales System‹ nun Existenz im
starken Sinne zugesprochen werden kann oder nicht. Der Existenz-
(V) oder Allquantor (L) bindet hingegen die Gegenstandsvariable ›x‹
in der Art, dass der Satz (Vx)(x e F) [F = Intentionales System] nach
Dennett falsch sein muss, weil der in seiner Ontologie explizit zu-
grunde gelegte Wertbereich von Gegenständen eben keine ›Abs-
tracta‹ vorsieht.140

In dieser allgemeinen Form ist die grundlegende Distinktion
zwischen Nominalismus und Platonismus somit als vollständige Dis-
junktion aufzufassen. Entweder ist eine philosophische Position im

226

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

140 Vgl. Stegmüller (1980), 51. Stegmüller insistiert darauf, dass nur in der gebundenen
Variable zum Ausdruck kommt, was der jeweilige Benutzer in seiner Sprache tatsächlich
ontologisch voraussetzt. 51. Dazu ist zu sagen, dass die Formalisierung von Sprachen als
Instrument zur Klärung impliziter ontologischer Voraussetzungen sicherlich hilfreich
sein kann; aber zur eindeutigen philosophischen Geltungsfrage, ob beispielsweise ein
intentionales System real ist oder nicht, kann selbstverständlich die Formalisierung sel-
ber inhaltlich nichts beitragen. Diese bleibt vielmehr beständig rückgebunden an das
inhaltliche Denken, wenn die logischen Zeichen überhaupt eine Bedeutungsdimension
aufweisen sollen.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 227 /1.2.2007

Prinzip nominalistisch oder platonistisch, was sich, rein deskriptiv
gesehen, daran ablesen lässt, ob der explizit zugrunde gelegte Wert-
bereich ebenfalls ›Abstracta‹, also die von Husserl als ideale Möglich-
keiten bestimmten Wesenheiten, als konkrete Gegenstände zulässt
oder nicht, womit selbstverständlich noch keinesfalls entschieden ist,
ob ein dezidierter (also expliziter) Platonismus oder Nominalismus
überhaupt widerspruchsfrei formuliert werden kann. Allerdings
schließt diese vollständige Disjunktion, wie im Fall des Platonismus,
keinesfalls weitergehende Differenzierungen realer bzw. idealer En-
titäten aus.141

Diese Überlegungen verdeutlichen aber auch, dass Husserls Re-
de von der Wesensschau bzw. kategorialen Anschauung berechtigt
sein muss, wenn man den »Gegenstandscharakter« logischer bzw.
eidetischer Entitäten anerkennt. Denn dies besagt zunächst nur so-
viel, dass ein Begriff bzw. eine ideale Entität, die nicht sinnlich wahr-
nehmbar ist, trotzdem dem denkenden Bewusstsein gegeben sein
muss, wenn man überhaupt etwas von ihr aussagen kann. Wie ins-
besondere auch zum Ende dieses Kapitels an Husserls Methode der
eidetische Variation deutlich werden wird, ist der Begriff der ›We-
sensschau‹ diesbezüglich alles andere als ein unnachvollziehbarer, ir-
rationaler Akt. In den Logischen Untersuchungen bezieht sich Hus-
serl zunächst auf den Begriff der Identität, um die von ihm
behauptete, notwendig vorausgesetzte Gegebenheit allgemeiner Ge-
genstände zu verdeutlichen:

227

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

141 Dass diese Differenzierungen letztendlich zu komplexen und sehr grundlegenden
ontologischen Aussagen und philosophischen Systembildungen führen, ist bereits an
Husserls Unterscheidung von (a) Bewusstseinserlebniss, (b) materieller Dinghaftigkeit
und (c) idealer Entität deutlich geworden. Nicht kompatibel mit den obigen Ausführun-
gen sind hingegen bestimmte Komponenten von Poppers (1984) Drei-Welten-Theorie.
So unterscheidet er in (164–165) zwischen physikalischen Zuständen (Welt 1), der Welt
unserer psychischen Erlebnisse (Welt 2) und der Welt 3 des Intelligiblen, also Ideen,
Wahrheiten usw. und insistiert trotzdem darauf, dass die Welt 3 ein Erzeugnis des Men-
schen sei (im noemantischen Sinne). Weiter glaubt er, dass die natürlichen Zahlen ein
reines menschliches Artefakt seien, aber es trotzdem mehr Zahlen geben würde, als der
Mensch jemals benennen und Maschinen verarbeiten könnten. Dies ist jedoch unmög-
lich. Wenn die natürlichen Zahlen ein reines Menschenwerk sein sollen, dann können
noch nicht gedachte (erzeugte) Zahlen nicht im strengen Sinne existieren, weil sie ja
eben noch nicht erzeugt wurden. Popper versucht diesbezüglich zu vereinen, was zu-
mindest nicht vollständig zu vereinen ist, nämlich den Nominalismus und den Plato-
nismus. In: Popper, Karl R. (19844): Zur Theorie des Objektiven Geistes. In: Popper
(1984), 158–197.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 228 /1.2.2007

»Im übrigen kann man sich an jedem Beispiele durch Augenschein überzeugen,
daß eine Spezies in der Erkenntnis wirklich zum Gegenstande wird, und daß in
Beziehung auf sie Urteile von denselben logischen Formen möglich sind, wie in
Beziehung auf individuelle Gegenstände … Logische Vorstellungen, einheitli-
che Bedeutungen überhaupt sind, sagten wir, ideale Gegenstände, mögen sie
selbst nun Allgemeines oder Individuelles vorstellen. Z. B. die Stadt Berlin als
der identische Sinn im wiederholten Reden und Meinen; oder die direkte Vor-
stellung des phythagoreischen Lehrsatzes …«142

Für Husserl ist ›Identität‹ diesbezüglich undefinierbar, obwohl dieser
Begriff zur eindeutigen Spezifizierung von Gegenständen, Eigen-
schaften und Attributen notwendig vorausgesetzt wird. Allerdings
lässt sich im Gegensatz dazu der Begriff der ›Gleichheit‹ definitorisch
einführen. So wird Gleichheit von Husserl als das Verhältnis der Ge-
genstände bestimmt, die unter derselben Spezies bzw. denselben all-
gemeinem Gegenstand zu subsumieren sind, aber bereits immer eine
ideale Einheit (Identität) voraussetzen.143 Im Hinblick auf den Empi-
rismus (Nominalismus) insistiert er deshalb darauf, dass es eben ge-
rade nicht möglich sei, die Annahme idealer Entitäten dadurch zu
umgehen, dass man lediglich auf die Extensionalität (Umfang) kon-
kreter Gegenstände rekurriere und glaubt, hierdurch auf erstere ver-
zichten zu können.

IV.4.1 Prinzipielle Einwände gegen den Wesensbegriff

Nun stellt sich die Frage, ob man nicht wie der späte Wittgenstein die
einheitliche ideale Bedeutung genereller Terme wie das ›Rotsein‹
bzw. ›die Klasse alles Rotseienden‹ einfach aufgeben könnte zuguns-
ten des Begriffs der Familienähnlichkeit. Gemeint ist, dass nach Auf-
fassung des späten Wittgenstein Begriffe im konkreten Sprach-
gebrauch keine scharfen Grenzen aufweisen und deshalb auch nicht
aufgrund eindeutiger Definitionen bestimmbar sind. Die Frage, was
allen Vorgängen gemeinsam ist, die wir zum Beispiele ›Spiele‹ nen-
nen, lässt sich unter dieser Voraussetzung auch nicht beantworten
und wird von ihm durch den Hinweis auf ein kompliziertes Netz
von Ähnlichkeiten und Verwandtschaften ersetzt.144

228

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

142 LU II/1, § 2, 111.
143 Vgl. ebenda, §3, 112–113.
144 Vgl Wittgestein Ludwig (19907) Philosophischen Untersuchungen. In: Werkausgabe
Bd. 1. Frankfurt am Main. S. 277–279. 66–68.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 229 /1.2.2007

Mit dieser Auffassung eng verbunden, ist Wittgensteins grund-
legender sprachphilosophischer Ansatz, dass die Bedeutung von
Wörtern oder Sätzen gänzlich von ihrem Gebrauch bzw. der Funk-
tion innerhalb der Sprache abhängt.145 Um demnach die Bedeutung
eines Ausdrucks wie »jetzt weiß ich weiter« zu verstehen, ist es not-
wendig, sich die Umstände bzw. das Sprachspiel zu vergegenwärti-
gen, in dem man einen solchen Satz zu gebrauchen lernte.146 Neh-
men wir einmal an, dass die entsprechenden Umstände der korrekten
Regelbefolgung des Satzes A »jetzt weiß ich weiter« sich tatsächlich
lediglich durch Ähnlichkeitsbeziehungen charakterisieren ließen.
Man könnte somit verschiedene Sprachspielsituationen Sp1, Sp2, …,
Spn spezifizieren, die sich allein dadurch auszeichnen, dass sie in der
besagten Ähnlichkeitsrelation zu A stehen. Wie Husserl bezogen auf
die Ähnlichkeitsrelation ausführt, ist es offenbar für den Nominalis-
ten nicht möglich, beispielweise die Elemente a, b, c zu bestimmen,
die diese Relation exakt explizieren würden, weil dies ja bedeutete,
wiederum Einheitsmomente anzugeben, welche die entsprechende
Gleichheit (Identität) in der Ähnlichkeit zwischen den Sprachspielsi-
tuationen festzulegen imstande wären. Also müsste der Nominalist
Elemente für Sp1, Sp1 …, Spn bestimmen, die zwar deren Ähnlichkeit,
aber eben nicht deren Gleichheit festlegen würde. Dass dies zu un-
haltbaren Konsequenzen führt, macht Husserl folgendermaßen
deutlich:

»Die Ähnlichkeiten selbst werden verglichen und bilden Gattungen und Arten,
wie ihre absoluten Glieder. Wir müssten also wieder auf die Ähnlichkeit dieser
Ähnlichkeiten zurückgehen und so in infinitum.«147

Abgesehen von Wittgensteins Konzeption der Familienähnlichkeit
sollen an dieser Stelle drei weitere grundlegende Einwände gegen
Husserl Auffassung von der ›Gegenständlichkeit‹ idealer Spezies
bzw. Eidé stellvertretend für viele andere Gegenargumente geprüft
werden:

So (a), dass, selbst wenn das Konzept der Familienähnlichkeit
sich als widersprüchlich erwiesen hat, die Identifizierung auch von
rein logischen Sachverhalten in nichts anderem besteht als in der

229

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

145 Vgl. Skorupski, John (20003): Meaning, use, verification. In: Hale (2000), 29–59.
Hier 30.
146 Vgl. Wittgenstein, Ludwig (1990), S. 333, 179.
147 LU II/1, II, § 4, S. 116.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 230 /1.2.2007

exakten Anwendung (Regelbefolgung) einer logischen Funktion,
dass also die Behauptung, dass Bedeutungen, Spezies oder Wesen
eine Art transempirisches Faktum (Gegebenes) darstellen, unhaltbar
ist.

Zudem (b) kann der Nominalist, wie bereits oben angedeutet,
versuchen zu bestreiten, dass eine allgemeine Aussage wie ›Alle
Menschen sind sterblich‹ oder das Vorkommen eines abstrakt singu-
lären Terms wie ›Menschsein‹ bereits eine Spezies oder ideale Bedeu-
tung von ›Menschsein‹ voraussetzt. Er interpretiert bzw. übersetzt
letzteren Term vielmehr als konkreten generellen Term ›Mensch‹,
also als synkategorematischen Prädikatsausdruck, der nur innerhalb
eines bestimmten Kontextes sinnvoll ist und für sich selbst gar keine
Bedeutung haben soll. Wie Stegmüller ausführt, konstruiert der No-
minalist deshalb einen Prädikatsausdruck zunächst als offenen Satz
›x ist ein Mensch‹, der erst aufgrund der Quantifizierung Bedeutung
erhält, wobei der vorausgesetzte Wertbereich quantifizierter Sätze
wiederum nur Konkreta enthalten darf.148

Ein weiteres Gegenargument (c) mit dem sich Husserl in den
Logischen Untersuchungen selber ausführlich beschäftigt hat, be-
steht in der Auffassung, dass Allgemeinbegriffe das Ergebnis psy-
chischer Abstraktionsprozesse seien, so dass ein abstrakt allgemeiner
Term wie ›Rotsein‹ lediglich (i) das Produkt eines psychischen Pro-
zesses ist und (ii) auch nur im Bewusstsein als reeller Inhalt existiert.
Dass (a), (b) und (c) in ihren Behauptungen und Aussagen diesbezüg-
lich teilweise miteinander kongruieren, ist, weil es sich im wesentli-
chen um nominalistische Positionen im oben definierte Sinne han-
delt, wenig überraschend.

Betrachten wir zunächst den Gegeneinwand (a). Gemäß dieser
Anschauung gibt es eine strenge Dichotomie zwischen Fakten (sin-
nenfällige Wirklichkeit) und reinen apriorischen Bedeutungen zum
Beispiel von logischen Junktoren wie ›und‹, ›oder‹ usw. Diesen ent-
sprechen an sich keinerlei transempirische Entitäten, sondern sie er-
schöpfen sich in der Anwendung bestimmter regelgeleiteter Nor-
men. Die Begründung lautet hier unter anderem bei Wittgenstein,
dass es eben keine Objekte gibt, denen intrinsisch Bedeutung zu-
kommt. Gemeint ist, dass (1) es keine Bedeutung gibt, die nicht erst

230

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

148 Vgl. Stegmüller (1980), 49–50.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 231 /1.2.2007

verliehen worden wäre und (2) dass eine solche Entität zu kennen
(zum Beispiel ein Zeichen) und ihre Bedeutung zu wissen, zusam-
menfallen würde, was Wittgenstein als Möglichkeit ablehnt.149

Trotzdem stellt sich diesbezüglich die Frage, wenn man obige Be-
hauptung akzeptiert, wie denn nun Wörter ihre Bedeutung erhalten.
Eine mögliche Antwort in der zeitgenössischen sprachanalytischen
Philosophie lautet diesbezüglich, dass man einen entsprechenden Be-
griff für das Wort oder den entsprechenden Sachverhalt besitzen
muss. Begriffe sind aber gemäß diesem Ansatz keine ›Wesen‹ bzw.
ideale Entitäten, sondern sie erfüllen lediglich ›kognitive Rollen‹.
Das heißt, dass sie bestimmte epistemische Normen erfüllen müssen,
nämlich einen Grund x zu spezifizieren, warum man beispielsweise
glauben soll, dass p. Skorupski formuliert als Beispiel folgende nor-
mative Proposition:
(P1) Das Auftreten einer visuellen Erfahrung eines gelben Objekts

im visuellen Feld rechtfertigt, unter der Bedingung, dass es kei-
ne widersprechenden Informationen gibt, das Urteil, dass dort
etwas Gelbes ist.150

Für Skorupski zeichnet sich P1 dadurch aus, dass es ein Beispiel einer
einfachen normativen Reaktion ist, die zur Epistemologie des reflek-
tierten Untersuchens und der kritischen Konvergenz gehört. Er kon-
trastiert dieses Vorgehen mit einer semantischen Theorie von Begrif-
fen, die kognitive Rollen erfüllen und P1 lediglich als konventionell
stipulierte Regel deuten.151 Wie auch immer der genaue epistemische
Status dieses Satzes zu bewerten ist, handelt es sich jedoch offenbar
nicht um einen analytischen oder synthetischen Satz a priori. Doch
auch hier lässt sich ein entsprechendes Beispiel finden. Betrachten
wir die logische Konstante ›und‹. Da diese nach (1) und (2) keine
intrinsische Bedeutung hat, ist es auch hier notwendig, die Bedeu-
tung von ›und‹ entweder als normative Reaktion zu interpretieren
oder eben als konventionelle Stipulation, bei der man festgelegt, dass
folgende Schlüsse als Grundregeln (im Beispiel Konjunktionseinfüh-
rung und Beseitigung) eines Kalküls wahr sind:

231

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

149 Vgl. Skorupski, John (20003), 39.
150 Vgl. ebenda, 52.
151 Vgl. ebenda, 50.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 232 /1.2.2007

(P2) A und B ‘ A; A und B ‘ B; A, B ‘ A und B152 (‘ = lässt sich …
schließen)153

Auch hier wird man nun analog argumentieren, dass, wenn man die
Faktizität transempirischer Entitäten konsistent ablehnen möchte,
dieser epistemischen Norm im Bereich der Logik ebenfalls keine
ideale Entität entspricht.154

Betrachten wir zunächst die (a) im Wesentlichen zugrunde lie-
gende Auffassung, dass es keine Objekte gibt, denen Bedeutung in-
trinsisch zukommt. Dies bedeutet dann, dass (1) Objekten Bedeutung
erst verliehen werden muss und (2) dass das Wissen um eine solche
Entität und ihre Bedeutung nicht zusammenfallen können. Im Hin-

232

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

152 Paul Boghossian (2000) argumentiert in seinem Essay Analyticity, dass eine logische
Konstante wie ›und‹ zwar erst dadurch seine Bedeutung erhalte, indem man stipuliert,
dass beispielsweise die Schlüsse in P2 wahr sind, möchte aber trotzdem daran festhalten,
dass alles, was nach dieser Stipulation an logischen Schlüssen folgt, ein fundamentum in
re hat. S. Vgl. Boghossian, Paul (2000): Analyticity. In Hale (2000), 331–368. Hier 350–
351. Dies ist jedoch nicht recht einsehbar. Wenn es völlig beliebig ist (also eine Konven-
tion oder eine dezisionistischer Willensakt), ob man die Ableitungen in P2 mit dem
Wahrheitswert ›wahr‹ versieht oder nicht, dann mögen alle weiteren logischen Ablei-
tungen streng notwendig folgen, aber eben nur unter der konventionellen oder dezisio-
nistischen Voraussetzung, dass die Schlüsse in P2 wahr sind. Die angebliche Faktizität
aller weiteren Schlüsse bleibt somit abhängig von dezidiert nichtfaktischen Bedingun-
gen, was ontologisch gesehen bedeutet, dass es sich um Fakten handeln muss, die Kon-
ventionen oder Dezisionen geschaffen haben, aber eben deshalb auch völlig anders sein
könnten. Boghossians Versuch, hier eine Analogie mit dem stipulierten Metermaß her-
zustellen, ist deswegen ungerechtfertigt, weil die Extension des Raums selber eben keine
konventionelle Setzung ist, von der jedoch jede Setzung einer entsprechenden Maßein-
heit abhängig ist. Nur deshalb können sich Ergebnisse von Raummessungen mit einem
vorher festgelegten Maß darauf berufen, Faktisches zu eruieren.
153 Die vollständige Form der Symbolisierung der Grundregeln des Konjunktors (Ein-
führung und Beseitigung) kann hier aus Platzgründen nicht vorgenommen werden.
Vgl. diesbezüglich Essler / Martinez: Grundzüge der Logik. Bd. 1. Das logische Schlie-
ßen. Frankfurt am Main. 87–100. Doch auch in dieser Darstellung werden beispielswei-
se der modus ponens und der adjunktive Syllogismus selbstverständlich zunächst mit
den Mitteln der Alltagssprache eingeführt und im weiteren Verlauf als Grundregeln des
Kalküls explizit formal dargestellt. Dies zeigt jedoch einmal mehr, dass der reinen For-
malisierbarkeit des wahrheitserhaltenden Schlusses die entsprechend inhaltliche Erfas-
sung der logischen Konstanten und ihrer möglichen Schlüsse vorausgehen muss.
154 Vgl. Peursen, Cornelis A. van (1972): Phenomenology and Analytical Philosophy.
Pittsburgh. Peursen macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, dass im Sin-
ne des logischen Positivismus Philosophie niemals eine höhere Realität beschreibt, son-
dern insofern normativ ist, als sie bestimmte Regeln für einen logischen und klaren
Gebrauch der Sprache in den Vordergrund stellt. 67.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 233 /1.2.2007

blick auf Husserls Auseinandersetzung mit der Repräsentations- und
Zeichentheorie wurde bereits festgestellt, dass der obige Gedanken-
gang offenbar auf einen infiniten Regress hinausläuft. Wenn einem
Zeichen Bedeutung zugesprochen wird, dann muss es zumindest eine
semantische Informationsrelation zwischen der Bedeutung und dem
Zeichen geben. Ist die Bedeutung, die dem Zeichen Bedeutung ver-
leiht, diesbezüglich erneut ein Zeichen (oder ein Bild) dem irgend-
wann einmal Bedeutung verliehen wurde, was nach (1) notwendig
der Fall ist, dann führt dies zum infiniten Regress. Demnach kann
das Vorhandensein der Bedeutung unter Voraussetzung von (1) und
(2) gerade nicht aufgeklärt werden. Vorausgesetzt werden muss viel-
mehr eine präsentational unmittelbar zugängliche Bedeutung, die
weder Bild noch Zeichencharakter hat. Dies leistet jedoch gerade der
Begriff bzw. das Wesen oder das Eidos. Auch die Auffassung, die Rolle
begrifflicher Entitäten nur als Norm zu deuten, hilft diesbezüglich
nicht weiter. Skorupskis Theorie der normativen Reaktion, die er in
P1 spezifiziert, erklärt gerade nicht, wie es überhaupt möglich ist,
einer visuellen Erfahrung einen allgemeinen Begriff zuzuordnen,
und was es bedeutet, dass es keine widersprechenden Informationen
gibt. Er setzt Bedeutungen und den gesamten Rechtfertigungsdiskurs
als gegeben voraus und behauptet gleichzeitig, dass ihnen ontologisch
nichts entspricht. Der Begriff ›normative Reaktion‹ verschleiert dies-
bezüglich, dass solchen Reaktionen jeweils schon die entsprechenden
Begriffe zugrunde liegen müssen, damit die Reaktionen überhaupt
normativ im Sinne Skorupskis genannt werden können. Doch dies
bedeutet offenbar, dass diese entweder auf (i) psychische Vorkomm-
nisse oder (ii) gegebene Konventionen zurückgeführt werden müs-
sen, also auf empirische Faktizitäten, weil sie immerhin die (normati-
ven) Reaktionen von Individuen bestimmen sollen. Dies würde
jedoch heißen, dass der Unterschied zwischen Norm und Faktum,
der für Skorupski so wichtig ist, nicht aufrechterhalten werden kann.

Da wir uns mit (i) bei der Erörterung der Frage (c) beschäftigen
werden, bleibt somit bezogen auf (a) lediglich die Frage zu klären, ob
beispielsweise P2 nicht tatsächlich widerspruchsfrei als stipulierte
Konvention (ii) gedeutet werden könnte. Diesbezüglich ist es auf-
schlussreich, was Husserl in den Logischen Untersuchungen zum
Verständnis von sogenannten »herausgerissenen Synkategoremati-
ka« (›gleich‹, ›wie‹, ›und‹ und ›oder‹) ausführt, also Bedeutungen,
die erst in einem größeren Zusammenhang eine Bedeutungserfül-
lung gewinnen können:

233

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 234 /1.2.2007

»Wollen wir uns die Bedeutung des Wortes und klarmachen, so müssen wir
irgendeinen Kollektionsakt wirklich vollziehen und in dem so zu eigentlicher
Vorstellung kommenden Inbegriff eine Bedeutung der Form a und b zur Erfül-
lung bringen«.155

Dies verdeutlicht jedoch, dass die Bedeutung der Konjunktion ›und‹
bereits vor dem P2 zugeschriebenen Wahrheitswert ›wahr‹ denkend
erfasst worden sein muss, um überhaupt mögliche wahre Schlüsse in
Verbindung mit der Konjunktion ›und‹ formulieren zu können.
Nicht die stipulierte Zuschreibung des Wahrheitswertes ›wahr‹ zu
P2 verleiht somit der Konjunktion Bedeutung, sondern die begriff-
liche Erfassung der Bedeutung ›und‹ in ihrer gleichzeitigen Einheit
und Spezifizierung wie den verschiedenen Schlüssen von P2. Dabei
kann die Frage, ob es sich bei den Schlüssen um wahrheitserhaltende
handelt oder nicht, der begrifflich-logischen Explikation der Kon-
junktion selbstverständlich nicht äußerlich sein, sondern ist Teil ihrer
Bedeutungsexplikation.

Dieses Argument ermöglicht einen nahtlosen Übergang zum
nächsten Einwand (b). Denn es ist ja nach Stegmüllers Rekonstrukti-
on gerade ein Hauptargument des Nominalisten, dass einem syn-
kategorematischen Prädikatsausdruck wie ›x ist ein Mensch‹ über-
haupt keine Bedeutung entspricht. Für die Konjunktion ›und‹ als
logische Konstante gilt zudem nach nominalistischer Anschauung,
dass sie als Teil eines rein syntaktischen Systems (für P2 das entspre-
chende Kalkül) aufgefasst werden kann. Solange sich ein solches Sys-
tem als uninterpretiertes formales Zeichensystem darstellen lässt, ist
die Annahme von idealen Gegenständen deshalb unnötig. Der
Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass man gewöhnlich auch ›Zei-
chen‹, ›Wörter‹, ›Sätze‹ usw. als ideale Entitäten deutet, weil man
beispielweise in der Umgangssprache von demselben Wort spricht
(und den Inhalt meint), das bei verschiedenen Anlässen gesprochen
wird, könne der Nominalist nach Stegmüller dadurch begegnen, dass
er die verwendeten Zeichen der Syntax lediglich als konkrete In-
schrift betrachtet. Gemeint ist offenbar nicht, dass beispielweise Zei-
chen auf dem Papier oder anderen Medien lediglich als farbliche Ge-
bilde oder Kleckse interpretiert werden, sondern dass ein Zeichen wie
›=‹ eben nicht als Identität, sondern lediglich als Ausdrucksähnlich-

234

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

155 LU II/1, IV, § 9, 314.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 235 /1.2.2007

keit etwa von x und y zu deuten ist, die mit Hilfe eines synkategore-
matischen Prädikats näher spezifiziert wird.156

Zu (b) lässt sich zunächst bemerken, dass die Behauptung des
Nominalisten, dass ein offener Satz der Art ›x ist ein Mensch‹ als
synkategorematischer Prädikatsausdruck zu deuten sei, für die Frage
nach den eigentlichen ontologischen Fragen zunächst unwesentlich
ist. Denn wie Husserl zu den Synkategormatika bemerkt:

»… so läßt sich überhaupt jedes Unselbständige, und zwar auch in direkter
Weise, zum Gegenstand einer selbständigen Bedeutung machen, z. B. Röte, Fi-
gur, Gleichheit, Größe, Einheit, Sein.«157

Bereits die Deutung der ›Röte‹ als Klassennamen für eine ideale En-
tität, die alle roten Elemente umfasst, verdeutlicht diesen Gesichts-
punkt. Dass auch der Nominalist Wesen oder Begriffe voraussetzen
muss, zeigt nun folgendes Beispiel: (1) VxVy(x 6¼ y ^ x e R ^ y e R).
›R‹ steht hier für den Prädikatsausdruck ›rot‹ und der Satz besagt,
dass es zwei Gegenstände gibt, die rot und nicht miteinander iden-
tisch sind. Beide haben jedoch die identische Eigenschaft rot zu sein.
Könnte man dies nun unter der nominalistischen Voraussetzung wis-
sen, dass nur Konkreta Existenz zugesprochen werden darf? Offen-
bar nicht, denn vollkommen identische Roterscheinungen (in all
ihren Eigenschaften) sind ausgeschlossen. Die behauptete Identität
setzt im gegenseitigen Vergleich die Applikation des den beiden Er-
scheinungen gemeinsam unterliegenden Begriffs des ›Rotseins‹ vo-
raus. Doch warum sollte es nicht möglich sein, so ein weiterer Ein-
wand, die begriffliche Einheit des Prädikatsausdruck R (der für den
Nominalisten ja nur eine Abkürzung darstellt) durch empirisch fi-
xierte sinnliche Rotelemente der Art r1, r2, …, rn zu erklären, die
allen Roterscheinungen zugrunde liegen müssen? Die Antwort ist,
dass man analog weitere Rotelemente r1*, r2*’, …, rn* bestimmen
könnte, die zu den fixierten in einer so engen Ähnlichkeitsbeziehung
stehen, dass man sie im Vergleich ebenfalls als rot bezeichnen würde.
Die Ähnlichkeitsbeziehung zwischen den Elementen der beiden Rei-
hen kann nun nicht dadurch erklärt werden, dass man das beiden
Gemeinsame erneut als r1, r2, …, rn festlegt, da ja gerade gilt, dass
r1 6¼ r1* usw. Also setzt die Komparation und begriffliche Bestim-
mung beider Elemente als rote Konkreta voraus, dass das einheitliche

235

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

156 Vgl. Stegmüller (1980), 84–85.
157 LU II/1, IV, §8, 313.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 236 /1.2.2007

Moment nicht in den sinnlichen Rotelementen selber, sondern in
einem dritten, nichtsinnlichen (abstrakten, bzw. rein eidetischen) ge-
meinsamen Moment zu suchen ist, weil andernfalls ein infiniter Re-
gress erneut unvermeidlich wäre.

Der grundsätzlich gleiche Einwand trifft auch den nominalisti-
schen Versuch, ein Zeichen wie ›=‹ in einem syntaktischen System
nicht als Identität, sondern als Ausdruckähnlichkeit zweier Variablen
›x‹ und ›y‹ zu deuten. Versucht man die Ausdrucksähnlichkeit zu
explizieren, kann man begrifflich eben nicht mehr auf den Einheits-
bzw. Identitätsbegriff verzichten. Zudem ist Stegmüllers Definition
eines syntaktischen Systems als eines uninterpretierten formalen
Zeichensystems in dieser Ausschließlichkeit nicht ohne Schwierig-
keiten. Wie wir bereits im Hinblick auf Dennetts Maschinentheorie
des Geistes im letzten Kapitel ausgeführt hatten, müssen physische
Vorkommnisse zum Beispiel auf einem Blatt oder einem Bildschirm
sowohl als Zeichen interpretiert werden, als auch ihre regelgeleiteten
Manipulation innerhalb des formalen Systems bekannt sein, um
überhaupt als formales Zeichensystem fungieren zu können. Das
heißt jedoch, dass auch ein zunächst rein syntaktisches System als
solches eine spezifische Bedeutungsdimension hat, die der Interpret
erkennen muss, wenn er beispielsweise Zahlen nicht als rein physika-
lische Farbansammlung oder Verzierungen eines Kunstwerkes deu-
ten soll.158 Auch wenn die Trennung von Syntax und Semantik in der
Linguistik sicherlich pragmatisch gerechtfertigt ist, kann erstere von
der letzteren somit nicht vollständig losgelöst werden. Dass der Ver-
such, solche Bedeutungszuschreibungen rein behavioristisch zu deu-
ten, zu vielfältigen und unhaltbaren Aporien führt, wurde insbeson-
dere im II. Kapitel zur Heterophänomenologie ausgeführt und muss
daher nicht erneut expliziert werden.159

236

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

158 Vgl. Fischer (2003), 39.
159 Für Stegmüller (1980) selber, der in der Grundlegung der Logik und Mathematik
den Konstruktivismus gegenüber dem Nominalismus bevorzugt, scheitert der strenge
Platonismus letztendlich an antinomischen Strukturen wie der Russellschen Mengen-
antinomie. Analog zu Tarskis Typentheorie möchte auch Stegmüller das Antinomien-
problem dadurch lösen, dass er sämtliche imprädikativen Begriffsbildungen durch ein
Verbot letzterer ausschließen möchte. 100–101. Wie jedoch P. Várdy (1979) gezeigt hat,
liegt dem Verbot der imprädikativen Begriffsbildung selber eine Antinomie zugrunde.
Der Satz ›Selbstbezug ist verboten‹ gilt offenbar auch von diesem Satz. Doch ist dies der
Fall, dann entspricht er gerade dem, was er verneinen möchte, was jedoch bedeutet, dass
er selbstbezüglich ist. Wird der Selbstbezug jedoch verneint, dann doch wohl nur des-
halb, weil eben das Imprädikationsverbot gilt. Auch dies setzt jedoch den verbotenen

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 237 /1.2.2007

Bleibt somit der letzte Gegeneinwand (c) zu betrachten, der be-
sagt, dass die sogenannten ›Wesen‹ bzw. idealen Entitäten nichts wei-
ter als psychische Vorkommnisse bzw. Produkte sind. Wie Husserl in
den Logischen Untersuchungen in extenso gezeigt hat, führt (c) letzt-
endlich zu einem skeptischen Relativismus, der gegen die Mög-
lichkeiten der eigenen Theorie verstößt.160 Husserls grundlegender
Einwand lässt sich folgendermaßen charakterisieren: Der Psycho-
logismus betrachtet logische Gesetze, Begriffe, mathematischen En-
titäten usw. alle als subjektive Produkte menschlicher Denktätigkeit
oder, allgemeiner formuliert, als Ergebnis der entsprechenden an-
thropologischen Konstitution. Dies bedeutet jedoch, dass bei einer
anderen Konstitution auch gänzlich andere logische Denkgesetze
herrschen könnten. Ein Urteilsinhalt A könnte somit bei einer Kon-
stitution wahr und bei einer anderen falsch sein. Dies muss dann je-
doch ebenfalls für die Theorie des Psychologismus (TP) selber gelten.
Verändert sich aufgrund evolutionärer Faktoren somit die mensch-
liche Konstitution, dann ist es nicht ausgeschlossen, dass in der Zu-
kunft TP als falsch erkannt wird, womit aus der Annahme von TP in
der Selbstanwendung auch dessen mögliche Falschheit folgt, was wi-
dersprüchlich ist. Damit der Nominalist jedoch TP überhaupt apodik-
tisch behaupten kann, muss er bereits logische Gesetze wie den Satz
vom ausgeschlossenen Widerspruch :(p ^ :p) als wahr akzeptieren,
weil seine Theorie sonst eben auch unmittelbar falsch sein könnte,
was der TP-Proponent wohl kaum einräumen wird. Damit sind die
logischen Gesetze aber offenbar nicht das subjektive Produkt, son-
dern die notwendige Voraussetzung, um überhaupt eine Theorie wie
TP formulieren zu können.161 Auch aus diesem Gedankengang lässt
sich die Falschheit von TP deshalb unmittelbar einsehen.

Zu den Einwänden lässt sich zusammenfassend festhalten, dass
sie Husserls Anspruch, eine phänomenologisch-eidetische Philoso-

237

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

Selbstbezug erneut voraus. Vgl. Várdy, P. (1979): Some Remarks on the Relationship
between Russell’s Vicious-Circle Principle and Russell’s Paradox. In: Dialectica 33, 3–
19. Bezüglich weiterer Probleme des Verbots imprädikativer Begriffsbildung vgl. Kes-
selring (1984), 98–112. Renatus Ziegler (1995) zeigt auf, dass Antinomien durchaus
nicht die Schlussfolgerung nahe legen, dass der Begriffsrealismus falsch ist, sondern
dass mangelnde Unterscheidungen in der Begriffsbildung, zum Beispiel zwischen Men-
ge und Gesamtheit, überhaupt erst Antinomien generieren. 150–159.
160 Vgl. Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Bd. 1. Prolegomena zur reinen
Logik. §32, 110.
161 Vgl. ebenda, § 36, 37, 116–123.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 238 /1.2.2007

phie und dabei insbesondere auch eine Wesenswissenschaft vom Be-
wusstsein systematisch zu fundieren, nicht ernsthaft in Frage stellen
können. Der Wesensbegriff bzw. Essentialismus scheint zwar in den
Hauptströmungen der zeitgenössischen Philosophie nicht nur um-
stritten zu sein, sondern sogar weitestgehend als überwunden zu gel-
ten, doch zeigt sich in der genaueren Analyse, dass für eine syste-
matisch-phänomenologisch verfahrende Wissenschaft die jeweilige
Annahme und Explikation der fundierenden Begriffe bzw. Eidé un-
verzichtbar bleibt. Dies eröffnet vor allen Dingen auch für die Be-
wusstseinsforschung die Möglichkeit, das Bewusstsein nicht nur
über den Umweg der Dritten-Person-Perspektive wie bei Dennett zu
erforschen, sondern in Verbindung mit der Epoché Bewusstsein aus
der Ersten-Person-Perspektive tatsächlich ernst zu nehmen und einer
systematischen Untersuchung zu unterziehen, die, anders als der
Physikalismus, den Gegenstand nicht sofort aus naturalistischen
Gründen verfehlt. Dass dies bereits ein genuines Problem der physi-
kalistischen Ontologie darstellt, war diesbezüglich bereits das Ergeb-
nis des ersten Kapitels und ließ sich bei Dennetts Bewusstseinstheo-
rie weiter nachweisen. Da dem Wesensbegriff eine so große Rolle
zukommt, ist es deshalb wichtig, dass Husserl mit der Methode der
eidetischen Variation die Erschließung des Wesensbegriffs weiter
systematisiert und zugänglich gemacht hat. Dieses Verfahren wird
nun in einigen Punkten vorgestellt und erörtert werden.

IV.4.2 Die eidetische Variation

Wie bereits ausgeführt wurde, bestimmt Husserl den Wesensbegriff
bzw. das Eidos in der Tradition von Leibniz auch als ideale Möglich-
keit. Diese Feststellung ist für die methodische Gewinnung der all-
gemeinen Begriffe von großer Wichtigkeit. Denn dies bedeutet für
Husserl gleichzeitig, dass das empirisch Gegebene, das ohne solche
idealen Entitäten gar nicht begrifflich erkannt werden kann, von sei-
nen kontingenten Strukturen befreit werden muss, um zu den ei-
gentlichen Wesensgesetzen des jeweiligen regionalontologischen
Feldes vorzustoßen.162 Eine Analogie in der Beziehung zwischen
Geometrie und Physik verdeutlicht, was gemeint ist. Husserl führt
in der Krisis-Schrift aus, dass die Entwicklung der neuzeitlichen Phy-

238

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

162 Vgl. EU, § 87, 410.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 239 /1.2.2007

sik bei Galilei an die Entwicklung der reinen Geometrie als Raumwis-
senschaft gebunden ist.163 Die idealen Relationen, Formen bzw. Ob-
jekte, die in der Geometrie systematisch untersucht werden, haben
zunächst keinen Bezug zu realen Objekten des physikalischen Rau-
mes,164 aber sie bestimmen a priori notwendige Bedingungen für die
denkbaren Möglichkeiten physikalischer Körper und Vorgänge.165

Um nun zu solchen reinen Wesensgesetzen vordringen zu kön-
nen, kann als Ausgangspunkt ein konkret sinnenfällig Gegebenes
(aber auch eine Phantasiegestalt) gewählt werden, das in freier Phan-
tasie umzugestalten ist. Dazu Husserl:

»Es sollen dabei immer neue ähnliche Bilder als Nachbilder, als Phantasiebilder
gewonnen werden, die sämtlich konkrete Ähnlichkeiten des Urbildes sind.«166

Der mögliche Gegeneinwand, dass es sich bei diesem Vorgehen um
einen Zirkel handelt, weil bereits vorausgesetzt wird, was erst auf-
grund des Verfahrens eruiert werden soll, ist bereits in den Aus-
führungen zur Epoché eingehend behandelt worden. Unterschieden
wurden dort verschiedene Zirkel, wobei die Zirkelstruktur reflexiv-
erschlossener Begriffe insbesondere aufgrund ihres unhintergehbar
notwendigen Voraussetzungscharakters gegenüber vitiösen Zirkeln
ausgezeichnet werden konnte. Wie Rosen ausführt, beschäftigt sich
die eidetische Variation zudem nicht mehr mit der prinzipiellen Fra-
ge, ob die Verwendung des Wesensbegriffes überhaupt gerechtfertigt
ist. Dies leistet bereits die Husserlsche Auseinandersetzung mit dem
Nominalismus und soll durch die Methode der eidetischen Variation
nicht noch einmal geklärt werden. Vielmehr wird der anschauliche
Zugang zu den idealen Entitäten weiter verdeutlicht, der, wie bereits
ausgeführt wurde, in der Wesensschau als evident erfülltes Gegen-
standsbewusstsein von Husserl bestimmt wird.167 Zur Invarianz des
allgemeinen Gegenstandes in der Wesensschau heißt es deshalb:

239

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

163 Husserl, Edmund: (19822): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philoso-
phie. Hrsg. u. eingeleitet v. Elisabeth Ströcker. Hamburg. 22–24.
164 Vgl. Marbach, Eduard (1988), 256. Dass die Begriffe der Geometrie wie ›Punkt‹,
›Linie‹, ›Ebene‹ scharf von deren Anwendung und physikalischen Deutung (was ist ein
Punkt im physikalischen Raum) unterschieden werden müssen, war ebenfalls die Auf-
fassung im Logischen Empirismus. Vgl. Peursen (1972), 64.
165 Vgl. EU § 90, 427.
166 Ebenda, § 87; S. 410.
167 Vgl. Rosen (1977), 127. Rosen spricht diesbezüglich nicht davon, dass der anschau-
liche Zugang zu den Allgemeinheiten durch die eidetische Variation weiter verdeutlicht,

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 240 /1.2.2007

»Sie hebt sich in der Übung willkürlicher Variationen, und während uns das
Differierende der Variation gleichgültig ist, als ein absolut identischer Gehalt,
ein invariables Was heraus, nach dem sich alle Varianten decken: ein allgemei-
nes Wesen«.168

Sehen wir einmal davon ab, dass im Rahmen dieser Arbeit der We-
sensbegriff hier im Sinne der transzendentalphilosophischen Per-
spektive, aufbauend auf der Epoché, entwickelt wird, so ergibt sich,
aufgrund der Ausführungen zur eidetischen Variation für eine phä-
nomenologisch orientierte Psychologie,169 die Bewusstseinsphäno-
mene auch unter essentiellen Gesichtspunkten betrachtet, folgendes,
von Marbach entwickelte Schema:
(A) die Ebene der vorwissenschaftlichen Kenntnisse der tatsäch-

lichen Phänomene, also in unserem Falle die Bewusstseinsereig-
nisse.

(B) die Erkenntnis der reinen Wesenheiten als reine Möglichkeiten,
auf der Grundlage der Phantasie, also methodologisch gesehen
der eidetischen Variation.

(C) und schließlich die Ebene der wissenschaftliche Erkenntnis der
aktuellen Phänomene, aufgrund der in (B) gewonnenen Einsich-
ten, was zudem bedeutet, dass man den Phänomenreichtum je
nach regionalontologischem Gebiet systematisieren und struk-
turieren kann.170

Betrachtet man vorläufig die Ergebnisse dieses Kapitels, so ergibt sich
eine Methodologie der Bewusstseinsforschung, die das Bewusstsein

240

Die Ph�nomenologie als Methode der Bewusstseinserschließung

sondern geklärt werden soll. Diese Formulierung ist jedoch meines Erachtens jenseits
der Husserl-Exegese sachhaltig irreführend. Die eidetische Variation ist sicherlich eine
geeignete Methode, den Blick bewusst auf die Wesensallgemeinheiten zu richten, und
ist aufgrund ihres sinnlichen Ausgangspunktes auch relativ problemlos nachvollziehbar.
Aber nicht die sinnliche Variation ist für die Wesensschau entscheidend, sondern der in
dieser Variation bereits vorausgesetzte nichtsinnliche Begriff, der im Verlauf der Varia-
tionen reflexiv bewusst wird. Dass das reine Denken jedoch überhaupt einen solchen
anschauenden Zugang zu den nichtsinnlichen Wesensallgemeinheiten hat, muss die
Methode der Variation eben voraussetzen und kann sie deshalb auch nicht aufklären.
168 EU § 87, S. 411.
169 Anders als beispielsweise Ströcker insistiert Husserl darauf, dass auch eine phäno-
menologische Psychologie, obwohl sie sich in vielen Ergebnissen mit der transzenden-
talen Phänomenologie deckt, trotzdem von letztere radikal unterschieden ist. Vgl. Hua
IX. Ergänzende Texte, § II, 250. Husserl stützt diese Unterscheidung allerdings auf seine
Konzeption des transzendentalen Idealismus, die in der vorliegenden Arbeit ausdrück-
lich nicht geteilt wird. Trotzdem kann diese grundsätzliche Unterscheidung meines Er-
achtens sinnvoll aufrechterhalten werden.
170 Marbach (1988), 255–256.

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tewes (48235) / p. 241 /1.2.2007

in seinen phänomenalen Qualitäten und Eigengesetzlichkeiten ernst
nimmt und dessen wissenschaftliche Erforschung aus der Ersten-Per-
son-Perspektive möglich erscheinen lässt. Ergebnisse zum Beispiel
der experimentellen Psychologie, die Dennett geradezu als Argu-
mente gegen eine wissenschaftlich fundierte Phänomenologie des
Bewusstseins einsetzt, müssen nach Husserl hingegen immer bereits
auf letztere rückbezogen sein, wenn sie nicht ihren Gegenstand ver-
fehlen sollen. Dabei erfordert die Grundlegung der transzendentalen
Phänomenologie ein enges Zusammenspiel von Epoché und phäno-
menologischer Reduktion, das in manchen Belangen sicherlich wei-
terhin klärungsbedürftig ist. Vor allen Dingen ist es unakzeptabel,
die Zurückweisung der Bewusstseinsnaturalisierung und des Selbst
auf den transzendentalen Idealismus zu gründen. Sowohl letzterer
als auch die physikalistische Ontologie führen zu Aporien, wobei
die Phänomenologie aus meiner Sicht auch ohne die Annahme der
Absolutheit der Bewusstseinstatsachen den irreduziblen Charakter
des Bewusstseins aufweisen kann. Dass der Wesensbegriff für eine
phänomenologische Forschung genauso unverzichtbar ist wie die
Erste-Person-Perspektive wurde aufgezeigt, aber eben auch, dass ein
Verzicht auf den umstrittenen Essentialismus zu Widersprüchen
führen muss. Diesem Ergebnis korrespondiert ein anderes wesentli-
ches Resultat des II. Kapitels, nämlich dass Dennetts Zurückweisung
essentialistischer Annahmen in der Heterophänomenologie die Un-
unterscheidbarkeit von intentionalen und physikalischen Systemen
nach sich zieht. Abgesehen von diesen mehr methodologisch orien-
tierten Ergebnissen hat sich beispielsweise an den materialen Überle-
gungen Husserls zur Repräsentationstheorie bereits angedeutet, wie
fruchtbar die phänomenologische Forschungsmethode auch für ganz
aktuelle Themen der heutigen Kognitionsforschung ist. Untersucht
werden soll nun, analog zu Dennetts Bewusstseintheorie, wie die
weitere Anwendung dieser Methode sich im Hinblick auf die inhalt-
liche Bestimmung des Bewusstseins, dessen Strukturen und das Ich
auswirkt.

241

Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997345-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	IV.1  Das Verhältnis von universeller Epoché und natürlicher Einstellung
	IV.2  Einige Vorüberlegungen zur Erschließung des reinen Bewusstseins: Immanente und transzendente Wahrnehmungen
	IV.3  Die reflexive Erschließbarkeit bewusstseinsimmanenter Wahrnehmungen
	IV.4  Die eidetische Reduktion als Methode der Wesenserschließung
	IV.4.1  Prinzipielle Einwände gegen den Wesensbegriff
	IV.4.2  Die eidetische Variation


