m

Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

sie unerlisslich sind, aufgesucht. Diese Stellung der Bajaderen fiir Touristen wird iro-
nisch auf die Spitze getrieben.?*®

II.12. Seelenwanderung, Vegetarismus

Der Topos des Glaubens an die Seelenwanderung ist ein zentrales Element der Indien-To-
pik und tritt in vielfiltigen argumentativen Zusammenhingen auf. Als Gegenstand ver-
schiedener Religionen - insbesondere des Brahmanismus, Buddhismus und Jainismus
— zeigt er sich in Kollokation mit dem alles ist Religion-Topos.?® Er wird als das verbin-
dende Element verschiedener indischer Religionen, die nicht selten als >sganze indische
Religion< im Singular®**® begriffen werden, erkannt.>* Der Glaube an die Seelenwande-
rung ist in unterschiedlichen Facetten argumentativ mit verschiedenen Topoi verkniipft,
in welchen das besonders hervorzuhebende Verhiltnis zwischen Mensch und Tier in
>Indienc aktualisiert wird.

Die Jain werden als religiése Gemeinschaft wahrgenommen, welche den Tieren
als »Konsequenz des ganz Indien beherrschenden Seelenwanderungsglaubens [...]

besonders weitgehende Rechte<**

einrdumt. Ein als >befremdlich« wahrgenommenes
Mensch-Tier-Verhiltnis ist demnach besonders eng mit dieser Gemeinschaft ver-
kniipft.>® Insgesamt sind die Aktualisierungen des Seelenwanderungs-Topos jedoch
allgemein mit den verschiedenen Religionen >Indiens« assoziiert.

Es ist auffillig, dass der Glaube an die Seelenwanderung stark in die Vergangenheit
zuriickprojiziert oder sogar als zeitloses Element wahrgenommen wird, insofern dieser
»heute wie in alter Zeit die Grundlage der ganzen indischen Religion«*** sei. Eine weite-

re hiufige Aktualisierungsform stellt das durch den Seelenwanderungs-Glauben bedingte

298 Vgl. Ewers (1911), S.17f.: »Es ist ein ganz beschimendes Gefiihl, in Indien gewesen zu sein und dann
gar keine Bajadere gesehen zu haben. [..] Jeder Dummkopf in Europa, der gar nicht einmal weif},
wo Indien liegt, weif ganz genau, dafS es da die herrlichsten Bajaderen gibt [...].«

299 Vgl.z.B. Litzmann (1914), S. 1: »Religion und Philosophie beherrschen vollkommen das Denken der
Inder, und ihre ganzen Anschauungen, ihre Sitten und Gebréuche, ihre Kunst und Politik werden
durch die Religion beeinflufit. So war es im Altertum und so ist es heute, wo noch in alter Starke
der Glaube an die Seelenwanderung besteht, und das Karma das Hauptdogma des Brahmanis-
mus, Buddhismus und Jainismus, die Gemiter beherrscht.« Vgl. im Hinblick auf die Verkniipfung
mit dem Buddhismus beispielsweise Hengstenberg (1908), S.107 und in Bezug auf die enge Ver-
wobenheit mit dem Jainismus z.B. Kauffmann (1911), Bd. 2, S. 271.

300 Vgl.z.B. Deussen (1904), S. 70.

301 Vgl. z.B. Kauffmann (1911), Bd. 2, S. 271: »Die Grundlehre der Jains ist die Seelenwanderung (Me-
tempsychosis). Ihr Glaube daran unterscheidet sie in keiner Beziehung von dem der Brahmanen
und Theosophen Indiens, der bekannten neubuddhistischen Sekte.«

302 Litzmann (1914), S. 45.

303 Diese Fokussierung derJainsals Religionsgemeinschaftistumso auffilliger, als sie sich ausschlief3-
lich in Bezug auf die Seelenwanderung und den Vegetarismus — sowie dessen gesteigerte Variante
des Vermeidens jeglicher Tiertotung —zeigt. Vgl. z.B. Selenka (1890), S. 62: »Orthodoxe Jaina’s trin-
ken nur filtrirtes Wasser, oder tragen auch einen Schleier vor Mund und Nase, damit ja nicht ein
lebendes Tier in ihren Magen gelange und dort seinen Tod finde.« Vgl. zu dem im Fall der Jain
besonders deutlich hervortretenden Phanomen der>Anlagerung an Personenc<das Kapitel IV.3.3.

304 Deussen (1904), S.37.

https://dol.org/10.14361/9783839452271-021 - am 14.02.2026, 10:58:15. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452271-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Indien-Topik

spezifische Verhiltnis zum Tod dar.>® Dies iiberlagert sich mit dem Ort des Sterbens als
ausschlaggebend fiir den Verlauf der Seelenwanderung.>®® Des Weiteren wird der Glau-
ben hiufig in seiner strostenden< sowie ssittlich-moralischen< Dimension kommentiert,
wobei im Hinblick auf letztere zwei Deutungen vorliegen.>”” Neben die Auffassung,
dass die Seelenwanderung des Menschen »in einen Gott, einen Mensch, ein Tier, einen
Hollenbewohner und so weiter« abhingig vom »Verdienst seiner Taten« erfolge und so-
mit als Garant fiir ein »rechtschaffenes Leben<®®® fungiere, treten Deutungen, die als

3% aufzufassen sind und im Rahmen derer der Glauben

Variationen des Chaos-Topos
als Grundlage fiir eine negativ bewertete Einebnung der Mensch-Tier-Grenze betrach-
tet wird.**

Mit dem Topos der Seelenwanderung rekurrent verkniipft, teilweise jedoch auch da-
von losgeldst, tritt der Topos des Vegetarismus auf. Die in >Indienc vorherrschende und
religivs motivierte vegetarische Lebensweise wird in fast allen Texten kommentiert.>"
In den Aktualisierungsformen beider Topoi spielen verschiedene Deutungen des Ver-

hiltnisses >der Inder« zu Tieren eine Rolle.** Dabei wird der den Indern zugeschriebe-

305 Vgl.z.B. Deussen (1904), S. 37: »Die Inder nehmen es mit dem Sterben weniger schwer; der Tod ist
nur eine einzelne Station auf der grossen Reise der wandernden Seele.«

306 Vgl.z.B. Meyer (1906), S. 37 im Hinblick auf Benares: »Die Stadt, welche 200000 Einwohner hat, ist
seitundenklichen Zeiten als heiligste Stadt der Hindu der besuchteste indische Wallfahrtsort, das
>Mekka der Inder«. Wer hier stirbt, braucht nach dem buddhistischen Glauben der Hindu nicht erst
eine Seelenwanderung durchzumachen, sondern kommt sogleich ins Paradies, und auch schon
bei Lebzeiten kann man hier durch Waschungen im heiligen Strome seine Siinden bequem los
werden.«

307 Vgl. beispielsweise Deussen (1904), S.70: »Der Glaube an die Seelenwanderung [..] trostet den
Inder iiber die Leiden des Lebens, weil er sie als die notwendige Folge frither begangener Siinden
begreift, und eristein starker Sporn, ein rechtschaffenes Leben zu fithren, weil jeder Fehltritt seine
Sithnung in einem kiinftigen Dasein unvermeidlich im Gefolge hat.«

308 Deussen (1904), S. 70.

309 Das Chaos ist Symptom und zugleich Ergebnis der Aufldsung von Ordnung stiftenden Grenzzie-
hungen.

310 Vgl. z.B. Dahlmann (1908) Bd. 1, S. 279: »Im indischen Kultus wird das Tier in die Sphére des Gott-
lichen erhoben, wahrend der Mensch auf die Stufe des Tieres herabsteigen muf3. Der Tierkultus,
wie er sich unter dem Einfluf$ der Seelenwanderung ausbildete, fithrte nach und nach zu einem
tierischen Kultus. Die Lehre von der Seelenwanderung mufite einen verwildernden und entsittli-
chenden EinfluR ausiiben; denn dadurch, dafd behauptet wird, eine Menschenseele gehe in einen
tierischen Korper ein, wird die tierische Sphire emporgehoben, die menschliche herabgedrickt.
Der Wesensunterschied von Mensch und Tier wird vollstindig aufgehoben. Die ganze Art, wie die
Lehre von der Seelenwanderung das Tier in den Kreis des menschlichen Lebens zieht, mufite zer-
setzend auf die hohere, sittliche Auffassung wirken.«

311 Vgl. z.B. Deussen (1904), S.158, S. 203 sowie S. 79: »Die Nahrungsmittel sind durchaus auf Milch
und Vegetabilien beschrankt; Fleisch, Fische sowie auch Eier sind nicht erlaubt.« Vgl. auch Wechs-
ler (1906), S.147: »Ein Volk, das kein Fleisch, keine Eier ift, das sich von Zuckerzeug, wenigen Reis-
kérnern und vielen Arzneien erndhrt [...].«

312 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 29 und S. 115f.: »Auch in Kalkutta, der Stadt, die allen christlichen Re-
ligionen Kirchen gebaut hat, spiirt man stérker als alle europdische Zivilisation die bezwingende
Macht der Kastenvorstellungen, des religiésen Gefiihls, das alle Indier mit den Tieren des Landes
und seinem Boden vereinigt. MGgen sie es nun fiir eine kurze Zeit des Lebens abstreifen oder nicht,
maogen sie in die besten Schulen gegangen und Staatsbeamte geworden sein, sie sind trotzdem in
unserer Zeit wenigstens noch, den Tieren des Dschungels, der Ratte, die durch alle Hauser lauft,

https://dol.org/10.14361/9783839452271-021 - am 14.02.2026, 10:58:15. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452271-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

ne Vegetarismus in seinen (vermeintlichen) Konsequenzen ausgelotet und argumentativ

funktionalisiert.

II.13.  Heilige Tiere, Tierqudlerei und Tierhospitdler

Sowohl der Seelenwanderungs- als auch der Vegetarismus-Topos werden hiufig in Kollo-
kation mit dem Topos der heiligen Tiere aufgerufen. In dessen Aktualisierungen wird
sich entweder im Allgemeinen auf die >Heiligkeit« der Tiere >Indiens< bezogen oder es
werden einzelne Tiere als (besonders) sheiligc erachtete beschrieben, wobei vor allem
»Schlangen, »Affen< und >Kithe« konventionalisiert sind.*** Die >Heiligkeit< hingt im Su-
pertext argumentativ mit dem Vegetarismus insofern zusammen, als das religiése Gebot
des >Nicht-Totens von Tieren« mit der Ernihrungsweise korreliert.

Demgegeniiber steht jedoch, so eine weitere hiufige Kollokation, die verbreitete
Tierqudlerei, die durch dieses religiése Gebot sbedauerlicherweise« keineswegs ausge-
schlossen werde.*™ Dass Tiere zwar >nicht getétet, jedoch gequilt« werden, verdichtet
sich insbesondere im Hinblick auf Pferde und das Reiten.*”® Das Nicht-Eingreifen der
anglo-indischen Regierung in Bezug auf die Tierqudilerei wird in diesem Zusammenhang

der Schlange, die in der heifen Jahreszeit oder gar wiahrend des ewigen Regens ihren Kopf reckt,
naher als uns Weien.«

313 So sei zum Beispiel unter anderem die »fehlende Fleischnahrung [...] wohl der Hauptgrund, wes-
wegen die Inder zwar nicht weniger intelligent, aber doch im Kérperlichen wie im Geistigen so
viel weniger leistungsfahig sind, als wir Européer.« (Deussen [1904], S. 73.) Eine damit verknipfte
Aktualisierung des Topos hebt die »Ménner aus der Kriegerkaste« hervor, »weil diesen Menschen
der Fleischgenufd erlaubt ist und sie deshalb im Gegensatz zum tbrigen Volk muskulds und wi-
derstandsfahig sind.« (Wechsler [1906], S.143f.).

314 Vgl.z.B.im Hinblick auf die Kithe Tellemann (1900), S. 125, Dalton (1899), S. 175, Garbe (1889), S. 109
sowie Selenka (1890), S. 42 und 47f. Vgl. im Hinblick auf Affen z.B. Sievers (1911), S. 35.

315 Vgl. z.B. Meyer (1906), S. 12f.: »Da die Religion den Hindu verbietet, (iberhaupt Tiere zu téten, was
jedoch jene nichtabhilt, sie bei passender Gelegenheitsehrzu quilen, z.B. Zugtiere, so haben sich
manche Arten, wie besonders Krahen, arg vermehrt, so dafs man durch deren Gekréachze tberall
arg belastigt wird.« Vgl. auch Kauffmann (1911), Bd. 2, S. 321f.: »Das Gebot, du sollst nicht téten,
hindert alle diese Orientalen nicht daran, grausam zu sein und Menschen und Tiere zu quélen.
[..] Bekanntlicherweise sind den Hindus das Rind und andere Tiere heilig, und sie toten sie nur zu
Opferzwecken. Aber gerade diese Tierverehrung hiltsie nicht ab, Haustiere, wie die ihnen heiligen
Ochsen, sowie auch Pferde, Esel und Hunde, unmenschlich zu behandeln.«

316 Vgl. z.B. Nettil (1911), S.126: »Ich vermeide absichtlich das Wort >reiten, denn von einer Tatigkeit
ist hier keine Rede, dagegen von vielen Leiden.« Vgl. auch Haeckel (1883), S.171f.: »Der unange-
nehmste Umstand bei dieser Omnibusfahrt, wie bei allen dhnlichen Postkutschenfahrten in Cey-
lon ist die grauliche Quélerei der armen Postpferde. [...] und wenn ich oft oben auf dem Bocksitze
eine Viertelstunde lang oder linger diese abscheuliche Thierquélerei mit ansehen mufite, ohne
sie hindern zu kdnnen, stieg immer unwillkiirlich der Gedanke in mir auf, fiir welche Siinden diese
armen Pferde gestraft werden sollten. Wer weif3, ob dhnliche Vorstellungen nicht auch in den Kép-
fen der schwarzen Kutscher und Pferdeknechte spuken, welche meistens dem Siva-Cultus und der
Lehre von der Seelenwanderung anhidngen. Vielleicht denken sie, durch diese Martern sich an den
wandernden Seelen der grausamen Firsten und Krieger zu rachen, die friiher die Peiniger ihres
Volkes waren.«

https://dol.org/10.14361/9783839452271-021 - am 14.02.2026, 10:58:15. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839452271-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

