
 544

der Kontroverse / hrsg. von Anna Geis. – Baden-Baden : Nomos-Verl.-Ges. 
2006 (Schriftenreihe der Sektion Politische Theorien und Ideengeschichte in 
der Deutschen Vereinigung für Politische Wissenschaft ; 6) S. 229-249 
Kant hält sein absolutes Interventionsgebot aufrecht, obwohl er mit dem Begriff des 
„ungerechten Feindes“ durchaus eine Entsprechung zum Schurkenstaat kannte. Der 
normale Herrscher will seine Herrschaft erhalten, muß dafür Ökonomie fördern und 
öffnet deshalb langfristig seinen Staat dem Recht. In diesen Prozeß durch eine Inter-
vention einzugreifen, ist nicht gerechtfertigt. Der ungerechte Feind hat im Sinne, die 
Entwicklung der Menschheitsgeschichte hin zu einem Rechtverhältnis aufzuhalten. 
Diese Position ist eine Denknotwendigkeit der liberalen politischen Theorie und 
spätestens seit dem 2. Weltkrieg und Auschwitz auch als Realität erwiesen. Eine 
liberale Theorie muß deshalb eine spezifisch demokratische Militanz erhalten. Es 
ergibt sich eine Notwendigkeit, nichtdemokratische Staaten auf einer Skala von 
entwicklungsfähigen Kooperationspartnern bis zu „ungerechten Feinden“ einzustu-
fen. Diese Einstufung ist nur empirisch feststellbar. Es gibt keinen Königsweg aus 
dem Risiko zwischen tödlicher Bedrohung der Demokratien und demokratisch-
interventionistischer Überreaktion. Es gibt nur Verfahren, die den Entschei-
dungsprozeß an öffentliche und parlamentarische Debatten binden und international 
Verpflichtung auf Institutionen der Weltgesellschaft verlangen. 

7.4.2 Herder  

Johann Gottfried (von) Herder, 1744-1803, geboren in Mohrungen in Ostpreußen als 
Sohn eines Kantors. Lehrer und Geistlicher in Riga, Hofprediger in Bückeburg, 
Generalsuperintendent in Weimar. Dichter, Übersetzer, Sammler von Volksliedern 
(vieler Völker), Literaturkritiker, Schriften zur Ästhetik, Geschichtsphilosophie, 
Metaphysik. Anreger Goethes und des Sturm und Drang. Autor verschiedener zeit-
schriftenartiger Lehrschriften zur Beförderung der Humanität. 

 
Biographie: 
Rudolf Haym, Herder nach seinem Leben und seinen Werken. – Berlin 1877-1885 
(Neudrucke 1954 und 1978) 
Robert T. Clark, Jr., Herder : his Life and Thought. – Berkeley 1955. 

 
Zur Einführung: 
Jens Heise, Johann Gottfried Herder zur Einführung. – Hamburg 2006. 

 
Überblick über die diversen Tätigkeitsfelder Herders: 
Nationen und Kulturen ; zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. von 
Regine Otto. – Würzburg 1996 
Herder im Spiegel der Zeiten : Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chan-
cen einer Relektüre / hrsg. von Tilmann Borsche. – München 2006. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 545 

Bei der großen Neuvermessung des Terrains zwischen Kant und Hegel in den 
1980er und 1990er Jahren war Herder einer der Profiteure des gegenwärtigen 
Mißtrauens gegen Bewußtseinsphilosophie. Er ist vom philosophischen Dilettanten, 
der nie die kritische Wende seines Lehrers Kant verstanden habe, zum ersten Meta-
kritiker der kritischen Philosophie befördert worden und seine Erkenntnisanthropo-
logie wird als eine der Konkurrentinnen um die Stelle einer ersten Philosophie ernst 
genommen. Die bekannten herderschen Ideen Individualität, Kultur, Bildung, Spra-
che, Geschichte, Erfahrung, Ästhetik, Einfühlung sind von der Patina des 19. Jahr-
hunderts befreit worden und in ihren Aufklärungszusammenhang gestellt worden. 
Herders ursprüngliche Einsicht ist, daß der Mensch von Natur her auf Kultur ange-
wiesen ist, um zum Menschen zu werden. Kultur ist immer ein Prozeß individueller 
Weltauseinandersetzung. Sprache ist das Organ der Teilnahme des Individuums an 
der Kultur und durch diese individuelle Teilhabe immer werdend. Eine Totalität der 
Kultur, der Nation, einer Epoche oder gar der Menschheit kann allenfalls ästhetisch 
gefaßt werden, nicht begrifflich. 
Vergleiche zu Herder als Philosophen: 
Ulrich Gaier, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. – Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1988; ders., Poesie oder Geschichtsphilosophie? : Herders erkenntnistheo-
retische Antwort auf Kant, in: Johann Gottfried Herder : Geschichte und Kultur / 
hrsg. von Martin Bollacker. – Würzburg 1994. – S. 1-18 
Hans Adler, Die Prägnanz des Dunklen : Gnoseologie – Ästhetik – Geschichtsphilo-
sophie bei Johann Gottfried Herder. – Hamburg 1990 
Andreas Herz, Dunkler Spiegel – helles Dasein : Natur, Geschichte, Kunst im Werk 
Johann Gottfried Herders. – Heidelberg 1996 

 
Zur Geschichtstheorie vergleiche: 
Hans Dietrich Irmscher, Die geschichtsphilosophische Kontroverse zwischen Kant 
und Herder, in: Hammann – Kant – Herder : Acta des vierten Internationalen Ham-
mann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn 1985 / hrsg. von Bernhard 
Gajek. – Frankfurt am Main 1987. – S. 111-192 
Gerhard vom Hofe, „Weitstrahlsinnige“ Ur-Kunde : zur Eigenart und Begründung 
des Historismus beim jungen Herder, in: Johann Gottfried Herder : 1744-1803 / 
hrsg. von Gerhard Sauder. – Hamburg 1987. – S. 364-382 
Gerhard Droesser, Praxisreflexion : über die Differenziertheit historischer und ethi-
scher Vernunft. – Frankfurt am Main 1993. – S. 31-83 
Thorsten Kindermann, Poetische Geschichte : zum Geschichtsverständnis Ham-
manns, Herders und Novalis. – Dissertation Tübingen 2004. 

 
Von Herder führt kein Weg zum Machtstaat. Er ist gegen Adel und Hörigkeit und 
gegen Absolutismus und letztlich für Republik, Absterben des Staates, „Zusam-
menwirken ohne Gewalt“. Darüber besteht Einigkeit der Forschung. Unklar ist nur, 
ob das eine politische Theorie ist oder ein bloßer Wunsch. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 546

Vergleiche zu Herders politischer Haltung: 
Otto Dann, Herder und die Deutsche Bewegung, in: Johann Gottfried Herder : 1744-
1803 / hrsg. von Gerhard Sauder. – Hamburg 1987. – S. 308-340 
Horst Dreitzel, Herders politische Konzepte, ebd. S. 267-298 (über Herders „Demo-
pädie“) 
 
Zu Herders politischer Theorie: 
F. M. Barnard, Herder’s Social and Political Thought : from Enlightenment to Natio-
nalism. – Oxford 1965 (s.u.); ders., Self-direction and Political Legitimacy : Rousseau 
and Herder. – Oxford 1988; ders., Herder on Nationality, Humanity, and History. – 
Montreal 2003 (unter Einbeziehung seiner Aufsätze aus mehreren Jahrzehnten; 
Barnard, der mit der Reinigung Herders vom Verdacht des Nationalsozialismus 
begann, konnte noch auf kommunitaristisches Interesse an Herder hinweisen). 
 
Herder gilt als der Erfinder der nationalen Individuen, „the most dangerous dynami-
te of modern times“ (J. L. Talmon). Die interessanteste Zeit der Herder-Rezeption 
war das frühe 19. Jahrhundert, als die Dialektik von Individuum, Nation und Uni-
versalität reflektiert wurde. Obwohl das politische und das philosophische Milieu 
sich rasch veränderten, haben die Philosophen von ihm gelernt: Fichte (allgemein 
die Nation als Bildungsprozeß, speziell die ununterbrochene Tradition der sprachli-
chen Entfaltung), Schelling (die nationale Mythenbildung, die er aber von der ethni-
schen Tradition löst), Schleiermacher (der getreueste Fortsetzer Herders in der Er-
fassung des Prozesses der nationalen „Organisierung der Vernunft“). Eine zurei-
chende Darstellung dieser Beziehungen zwischen verschiedenen Ansätzen des 
Kulturnationalismus fehlt. Ernest Renan nannte Herder „moi penseur-roi“ und wußte 
noch, daß Herder ein historisch denkender Philosoph war. Die weitere Geschichte 
der Herderrezeption war nicht an einer philosophischen Theorie der Nationalität 
interessiert. Der Nationalismus des späteren 19. Jahrhunderts und vor allem der 
Nationalsozialismus beriefen sich zwar auf Herder, konnten aber wegen dessen 
mangelnden Etatismus (bzw. mangelnden Rassismus) nichts mit ihm anfangen und 
haben ihn unbestimmt als „Nationalerzieher“ der Deutschen gefeiert (Bernhard 
Becker, Herder-Rezeption in Deutschland : eine ideologiekritische Untersuchung. – 
St. Ingbert 1987; Wulf Köpke, Herders Idee der Geschichte in der Sicht des frühen 

20. Jahrhunderts, in: Johann Gottfried Herder : Geschichte und Kultur / hrsg. von 
Martin Bollacker. – Würzburg 1994. – S.375-392; Herder im Dritten Reich / hrsg. 
von Jost Schneider. – Bielefeld 1994). Die Nationalismusforschung begann mit 
Herderkenntnis (Carlton J. H. Hayes, Some Contributions of Herder to the Doctrine 

of Nationalism, in: American Historical Review 32 (1927) 719-736; Hans Kohn, Die 

Idee des Nationalismus. – Heidelberg 1950. – S. 573-604). Die zeitgenössische 
Nationalismustheorie hat nur noch flüchtige Herderklischees (für eine Blütenlese bei 
Eric Hobsbawm, Benedict Anderson, Ernest Gellner und Thomas Meyer vgl. Arno 
Sonderegger, Jenseits der rassistischen Grenze. – Frankfurt am Main 2002. – S. 
172-186); mit Herders Fragen hat die soziologische Frage nach der Entwicklung der 
modernen Nation und des modernen Nationalismus keine Berührungen. Autoren, die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 547 

sich um eine Theorie des Multikulturalismus bemühen, haben Herder als den einzi-
gen klassischen Autor gewürdigt, der Sinn für kulturellen Pluralismus hatte, freilich 
seinen Begriff der Kulturnation auch als zu starr, zu monadisch, zu sehr an Harmo-
nie und zu wenig an Konflikt orientiert befunden (Bhikhu Parekh, Rethinking Multi-

culturalism : Cultural Diversity and Political Theory. – Basingstoke 2000. – S. 67-
76; Rainer Forst, Toleranz im Konflikt : Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 

umstrittenen Begriffs. – Frankfurt am Main 2003. – S. 458-465). 
 

Die Liste der Sünden ist lang: die ständigen Pflanzenmetaphern (die aber von Herder 
nicht gar zu wörtlich genommen werden), die Bodenbindung der Kulturen (aber 
Herders Kulturbegriff ist über weite Strecken noch Wirtschaftsstadienlehre), der 
Stolz auf die Reinheit (der deutschen Sprache), näher am Kern schon die Feier des 
Vorurteils (doch nur auf bestimmten historischen Stufen einer Nation, gewiß nicht in 
der europäischen Neuzeit), die Feier des Ursprungs (doch als Verpflichtung sich aus 
diesem Ursprung fortzuentwickeln), und, nun ganz im Kern, die theologische Be-
gründung der kulturellen Vielfalt als Offenbarungen Gottes und damit die Überhö-
hung der Nation, die nach Fortfall des theologischen Rahmens allein blieb (bei Her-
der aber ist das die Einschränkung der Selbstüberhöhung der einzelnen Nationen zur 
alleinigen Wahrheit, nur die Völkervielfalt kann, den ganzen Reichtum der mensch-
lichen Natur und damit Gott offenbaren) – das alles hat zu Herders zweifelhafter 
Nachgeschichte beigetragen und all die Bemühungen nötig gemacht, ihn von den 
Umdeutungen der Rezeptionsgeschichte zu befreien. Die Herderforschung der bei-
den letzten Jahrzehnte hat die Rekonstruktion von Herders Philosophie auch auf 
seine Idee der Nation angewendet und übereinstimmend Kennzeichnungen als mo-
nadisch, holistisch, organizistisch, die die Literatur aus zweiter Hand prägen, zurück 
gewiesen. Verschiedene Beiträge sind unten referiert; einen umfassenden Überblick 
gibt: Nationen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. 
von Regine Otto. – Würzburg 1996; eine Art Bilanz (ohne die philosophischeren 
Argumente): Anne Löchte, Johann Gottfried Herder : Kulturtheorie und Humani-

tätsidee der Ideen, Humanitätsbriefe und Adrastea. – Würzburg 2005. Eine große 
Darstellung des Nationalbegriffs bei Herder fehlt weiter und ist wohl erst möglich, 
wenn die Nationalismusgeschichte nicht mehr linear als eine Entwicklung zum 
Ethnonationalismus aus Keimen des 18. Jahrhunderts konstruiert wird, sondern die 
frühneuzeitliche Gemengelage von ethnischen, territorialen, dynastischen und re-
publikanischen Momenten begriffen wird. Mindestens so sehr wie Urheber des 
Ethnonationalismus ist Herder dann der Abschluß der frühneuzeitlichen rhetorischen 
Patriotismustradition (vgl. Hans Carl Finsen, Die Rhetorik der Nation : Redestrate-

gien im nationalen Diskurs. – Tübingen 2001. – S. 154-174 darüber, wie Herder 
diese humanistische Tradition fortsetzt, sein Individualismus sie aber aufsprengt). 
Herders literarische Gattungen sind keine Gattungen der Theorie, sondern Gattungen 
der Aufforderung, die durch Streitgespräche, ironische Einwürfe, polemische Fragen 
zum Denken zwingen sollen. Herder kann man nicht mit Zitaten festlegen, es muß 
immer die ganze Gedankenbewegung mitzitiert werden. (Zur Analyse des berüchtig-
ten Herderstils vgl. Bernd Fischer, Das Eigene und das Eigentliche. – Berlin 1995; 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 548

Hans Adler, Herders Stil als Rezeptionsbarriere, in: Herder im Spiegel der Zeiten : 

Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektüre / hrsg. von 
Tilmann Borsche. – München 2006. – S. 15-31. Zu den theosophische und rhetori-
sche Stiltraditionen, die uns die Herderlektüre zusätzlich erschweren, vgl. immer 
noch: Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland : 

ein Beitrag zum Problem der Säkularisation. – Wiesbaden 1961). 
 

Die Probleme liegen aber tiefer im Zentrum von Herders Idee der Nation. Weder das 
Verhältnis der Einzelindividuen zu den Kollektivindividuen, noch das Verhältnis der 
Kulturnationen zu Universalismus und Weltgeschichte hat er konsistent formulieren 
können. Herders Leistung ist das Mittlere zwischen Individuum und Menschheit 
zum Thema gemacht zu haben, aber eine konsistente Theorie von Nation und von 
Sprache als Organ und Gedächtnis der Nation hat er nicht. Schon Hans Kohn be-
merkte, daß Herder gerade ein Begriff des Nationalcharakters oder des Volksgeistes 
fehlt. Herder hat Argumente, warum die Bildung zum Menschen Kulturen voraus-
setzt, aber daß die Bezugsgruppe das Volk sein muß, ist schwach begründet. Als 
Historiker hat Herder selber herausgestellt, daß es Völker im strengen Sinn nur im 
Altertum und außerhalb Europas gibt, nicht in der europäischen Geschichte. Er kann 
nie theoretisch sagen, welche Rolle Nationen in der neueren Geschichte noch haben 
und doch verabschiedet er sie nicht. Das liegt an der Rolle der Nationen für den 
Frieden. 

 
Herder ist ein Vertreter einer soziologisch-geschichtsphilosophischen Theorie des 
weltgeschichtlichen Weges von Krieg und Imperium zum Frieden. Das ist in den 
1780er Jahren nicht mehr originell, aber bei Herder am umfassendsten aus der Ge-
schichte gezeigt. Seine Universalgeschichte ist eine Konfliktgeschichte, er versäumt 
nicht, die Rolle des Krieges für die Entstehung der Staaten herauszuheben. Aber die 
Neuzeit gibt ihm Anlaß zur Hoffnung. Herder geht im Gegensatz zu Kant nicht von 
einem anarchischen Staatensystem aus. Europa ist von der Balance geprägt, die 
nicht mit dem Frieden verwechselt werden darf, die aber Ruhe gebracht hat und 
Abflachen der Gegensätze. Herder ist als ein Vertreter von Völkerbundideen gewür-
digt worden (Veit Valentin, Geschichte des Völkerbundgedankens in Deutschland. – 
Berlin 1920). Aber es ist deutlich, wie sehr sich Herder von näheren Bestimmungen 
eines Völkerbundes in der Art Saint-Pierres (den er in den Humanitätsbriefen durch-
aus würdigt) zurückhält. Tatsächlich geht es ihm um den Umbau der einzelnen Staa-
ten zur Friedensfähigkeit. Herder ist immer antidespotisch und oft genug identifi-
ziert er Monarchie und Krieg. Aber wo er versucht, systematisch von Krieg und 
Frieden zu sprechen, verläßt er sich nicht auf den republikanischen Frieden. Herders 
höchste Annäherung an einen Friedenstraktat ist die 10. und letzte Sammlung der 
Briefe zur Beförderung der Humanität, sie sind 1797 veröffentlich worden und deut-
lich ein Gegenentwurf zu Kants Friedensschrift von 1795. Herder setzt weder auf 
Republik noch auf Völkerbund, sondern auf Friedenserziehung. Die Hoffnung auf 
Verfriedlichung, die die Neuzeit gibt, konnte bisher wegen National- und Kultur-
stolz nicht eingelöst werden. Die Nationen müssen lernen, ihre Rolle unter allen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 549 

Nationen einzuschätzen. Völker können ruhig nebeneinander liegen, nur der Expan-
sionismus der nicht national geprägten Staaten bringt durcheinander, was Gott/die 
Natur getrennt hat. Gewaltsame Kulturbrüche verurteilt Herder als Abbruch von 
Bildungsprozessen. Das ist Herders Friedensstrategie. Die Moderne gibt die Mög-
lichkeit zum Frieden, ist aber kein sicherer Weg, der zum Frieden führen muß. 

 
Das tiefste Problem mit Herder ist nicht ein Mangel an Theorie, sondern ein Mangel 
an Einbildungskraft. Er hat sich die Politisierung der Nationen nie vorstellen können 
oder nie zureichend begreifen können, was er bereits sehen konnte. Eine analytische 
Theorie der Nation mit Relevanz für die Erklärung der politischen Geschichte des 
19. und 20. Jahrhunderts hat er jedenfalls nicht. In der einsichtvollsten Studie zur 
Herder-Rezeption urteilt Jost Schneider, daß Herder sehr wohl durch den National-
sozialismus beschädigt ist, nicht etwa weil er diesem wirkliche Anknüpfungspunkte 
geboten hätte, sondern weil es bei Herder keinerlei Hinweise gibt, daß das Experi-
ment Humanität so scheitern könnte (Herder im ‚Dritten Reich’, in: Johann Gott-

fried Herder : Geschichte und Kultur / hrsg. von Martin Bollacker. – Würzburg 
1994. – S. 392-401). 

 
Die Kritik an Herder war in den letzten Jahren weniger Kritik an Kulturnationalis-
mus als Kritik an den Grenzen des Kulturnationalismus durch eurozentrische Stereo-
typen. Vgl. Karol Sauerland, „Die fremden Völker in Europa“ : Herders unpoliti-

sche Metaphern und Bilder zu den höchst politischen Begriffen Volk und Nation, in: 
Unerledigte Geschichte : der literarische Umgang mit Nationalität und Internatio-

nalität / hrsg. von Gesa von Essen und Horst Turk. – Göttingen 2000. – S. 57-71; 
Daniela Amber Noebel, The Hidden Face of Racism : Humanität and the Monkey ; 

Images of Otherness in Herder’s ‚Ideen zur Philosophie der Geschichte der 

Menschheit’. – Dissertation Univ. of California, San Diego 2000 (besonders aufge-
regt). Dagegen: Arno Sonderegger, Jenseits der rassistischen Grenze : die Wahr-

nehmung Afrikas bei Johann Gottfried Herder im Spiegel seiner Philosophie der 

Geschichte (und der Geschichten anderer Philosophen). – Frankfurt am Main 2002 
und Anne Löchte, Johann Gottfried Herder : Kulturtheorie und Humanitätsidee der 

Ideen, Humanitätsbriefe und Adrastea. – Würzburg 2005. – S. 100-127. Das Chris-
tentum hat gegen die Volksreligionen der alten Geschichte eine neue Einheit Euro-
pas gebracht und soll in einer gereinigten, schwach institutionalisierten Form (Her-
der ist Geistlicher einer christlichen Kirche, aber kein traditioneller Christ) zur Ein-
heit der Welt beitragen. Die Religionen der großen Kulturen (er nennt außer dem 
christlichen Europa Indien und China, wie üblich nicht den Islam) können einander 
anerkennen, weil ihr Streben ähnlich ist. Gegenüber den Naturreligionen erkennt er 
einen stärkeren Bedarf der Mission als Befreiung aus bedrückendem Aberglauben. 
Aber er ist zu skeptisch gegen die Realität des Umgangs der Europäer mit den 
Nichteuropäern, als daß er umfassende Mission direkt empfehlen möchte. Vgl. 
Löchte S. 171-202 zur Diskussion der Mission in Herders Adrastea. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 550

Texte 
 

Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit : Beytrag zu 
vielen Beyträgen des Jahrhunderts (1774) 
in: Herders sämmtliche Werke 5. – Berlin 1881 (Neudrucke Hildesheim 1967 
und 1994) 
Eine Skizze der (vorderasiatisch-europäischen) Abfolge von Kulturen (Hir-
ten/Patriarchat – Ackerbau/Herrschaft – Handel/Städtekultur – Freies Gewer-
be/Republik – Staats- und Kriegswesen), die zugleich Abfolge von Völkern ist (Orien-
talen – Ägypter – Phönizier – Griechen – Römer). Die Geschichte der europäischen 
Entwicklung seit der Zerstörung des Römischen Reiches ist dagegen keine Abfolge 
von Völkern, sondern wird als eine einheitliche Kultur dargestellt, v. a. geprägt vom 
Christentum und zunehmender Mechanisierung aller Lebensbereiche. Die im fol-
genden zitierten Hinweise auf den Kampf der Kulturen gehören alle in die die Dia-
lektik der alten, vorchristlichen Geschichte. 
S. 488f Der Morgenländer hat immer einen Ekel auf Ackerbau, Städteleben, Skla-
verei behalten, der Ägypter haßt dagegen den Viehhirten, der Grieche den Ägypter: 
„eben ihr Haß zeigt Entwicklung, Fortgang, Stufen der Leiter!“ 
S. 505 Die menschliche Natur ist keine selbständige Gottheit. Sie muß alles ler-
nen, durch Fortgang gebildet werden, im allmählichen Kampf weiterschreiten. 
S. 510 Kulturen entwickeln sich durch Abstoßung anderer Kulturen und nehmen 
von ihnen nur, was sie brauchen. „Das Vorurteil ist gut zu seiner Zeit, denn es macht 
glücklich. Es drängt Völker zu ihrem Mittelpunkt zusammen.“ Die Zeit des Auf-
nehmens ist schon ungesunde Fülle, Ahnung des Todes. 

 
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-1791) 
in: Herders sämmtliche Werke 13-14. – Berlin 1887-1909 (Neudrucke Hildes-
heim 1967 und 1994) 
VIII/4 Nicht der Krieg, sondern der Frieden ist der Naturzustand des unbedräng-
ten Menschengeschlechtes. Krieg ist ein Stand der Not, nicht des ursprünglichen 
Genusses. Krieg ist nie Zweck, allenfalls ein hartes, trauriges Mittel. Am Ende die-
ses Kapitels preist Herder aber die Freundschaft, die in gemeinsamen Gefahren 
gebildet wird. So ist das noch bei Völkern, die Jagd, Krieg, Züge in Wäldern und 
Wüsteneien lieben. 
IX/4 Erbmonarchien gibt es nur wegen Krieg, gewaltsamen Eroberungen. Der natür-
liche Staat ist ein Volk mit einem Nationalcharakter. Die unnatürliche Vergrößerung 
der Staaten, die wilde Mischung der Menschen-Gattungen und Nationen unter einem 
Szepter, ist gegen den Zweck der Regierung. 
XIV/2 und 3 Rom war völlig auf den Krieg hin organisiert. Dieses Zerstören vieler 
Nationen verdient kein Lob. 
XV Die Geschichte der alten Völker ist eine sinnlose Welt von Krieg und Tyrannei. 
Die Geschichte zeigt aber, daß mit dem Wachstum der wahren Humanität die zerstö-
rerischen Kräfte geringer geworden sind. Der Krieg war Jahrhunderte lang ein rohes 
Räuberhandwerk, in dessen Verlauf die Kriegskunst erfunden wurde, die allmählich 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 551 

den Grund des Krieges selber untergrub – die Kriege werden leidenschaftslos, das 
Recht des Krieges milder. Fortschritte der Staatskunst führen dazu, daß kein Staat 
mehr untergeht (Rom konnte nur siegen durch die Mängel seiner Gegner). Der inne-
re Staatshaushalt der Staaten hat eine andere Priorität erlangt. Diese Geschichte zum 
Frieden läuft aber in Gegensätzen. Wenn das Gleichgewicht einer ruhigen vernünfti-
gen Entwicklung und Billigkeit erst einmal gestört ist, dann werden die Leidenschaf-
ten bestimmen und erst allmählich ein Ausgleich zwischen Positionen möglich sein. 
Deshalb gibt es nur ein periodisches Auftreten von Ruhe und Ordnung. 
XVI/6 Ein Nationen-Verein konnte nur in Europa zusammenkommen, das liegt 
an der starken Vermischung der Nationen seit Römischer Zeit und im Kampf gegen 
Rom. Alles neigt sich in Europa zur allmählichen Auslöschung des Nationalcharak-
ters, ein Allgemeingeist Europas hat sich gebildet. Europa ist nie erobert worden, 
hatte aber eine geistige Eroberung nötig. „Von selbst hat sich kein Volk in Europa 
zur Cultur erhoben.“ 
XIX/2 Die Hierarchie (Katholische Kirche) beansprucht den Frieden gefördert zu 
haben, aber eine einige christliche Republik hat sich nur im Kampf gegen die Un-
gläubigen gezeigt. Auch als Gegenmacht zum Despotismus der Fürsten und Adeli-
gen war die Kirche ein Ausfall. Da hat eher die alte Germanische Freiheit gewirkt. 

 
Briefe zur Beförderung der Humanität (1793-1797) 
in: Herders sämmtliche Werke 17-18. – Berlin 1881-1883 (Neudrucke Hildes-
heim 1967 und 1994) Zehnte Sammlung 
114 Um der Kultur wegen, müssen keine Kriege geführt werden, eher unterdrücken 
Siege die Individualität der Völker. Kultur, die nicht aus eigenen Anlagen und Be-
dürfnissen hervorgeht, unterdrückt. So hat das Christentum die europäischen Kultu-
ren im Keim erstickt, so kultivieren die Europäer nicht ihre Kolonien, sondern zer-
stören deren Kultur. 
115 Die Natur hat Nationen lange getrennt, damit sie eine eigene Kultur haben 
können. Die erste Reichsbildung Nimrods brachte sofort die Sprachen durcheinan-
der. Zur Sicherheit des Ganzen sollen Völker neben einander, nicht durch und über 
einander drückend wohnen. Selbstverteidigung ist ein Haupttrieb in allem Lebendi-
gem (konkret wird das gegen die englische Verteidigung des Kolonialismus als 
Vorsehung gesagt). 
116 Wunsch nach einer Naturgeschichte der Menschheit in rein menschlichem 
Sinne, das heißt unparteiisch. Menschheit ist eine Abstraktion von allen Exemplaren 
der Menschennatur in beiden Hemisphären. Jede Nation muß für sich betrachtet 
werden, die europäische Kultur ist nicht Maßstab für andere (sie ist selber auch eine 
Abstraktion, die konkret nirgends ganz existiert). 
118 Stellt eine irokesische Anstalt vor: Sie haben die überlegenen Delawaren zur 
Frau erklärt, die den Frieden bei Streitigkeiten bewahren soll. In Europa hatte einst 
die Hierarchie (auch in langen Gewändern) diese Aufgabe, hat sie freilich nicht 
erfüllt. Auch bei den Irokesen/Delawaren funktionierte das nicht mehr, sobald die 
Europäer dazu kamen. Herder schließt daraus, daß nicht solche Institutionen (die als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 552

Föderationen, Orakel, Freistätten auf der ganzen Welt vorkommen) entscheidend 
sind, sondern daß der Frieden „von Innen heraus den Nationen blühet.“ 
119 Nötig sind allgemeine Billigkeit, Menschlichkeit, tätige Vernunft. Das führt 
nicht zum ewigen Frieden, aber gewiß zur allmählichen Verminderung der Kriege. 
Herder formuliert das in sieben Gesinnungen: Abscheu vor dem Krieg (außer er-
zwungener Selbstverteidigung), geringere Achtung des Heldenruhms, Abscheu vor 
falscher Staatskunst, erläuterter Patriotismus (Nationen müssen lernen sich selber 
einschätzen zu können), Billigkeit gegen andere Nationen, Freihandel (als gegensei-
tiger allgemeiner Vorteil), Tätigkeit (wenn es andere sinnvolle Ziele gibt, wird das 
Kriegerische zurücktreten). 
121 Das Wohl oder die Ehre des Vaterlandes kann nicht das Thema der Geschichts-
schreibung sein, sondern allein das Recht und Unrecht der Menschheit. Die neue 
weltbürgerliche Geschichte, die alles in Hinblick auf Republikanismus sieht, ist aber 
eine Truggeschichte. Die Menschheitsgeschichte tastet keine Verfassung eines Vol-
kes, keine Nationalvorurteile an, weil sie überhaupt nicht den Menschen als nach 
bestimmten Prinzipien handelnd begreift (das richtet sich alles gegen Kants Überle-
gungen über ein Ziel der Geschichte). 
122 Die größte Hoffnung ist, daß sich die Vernunft mit der Menschengüte vereint. 
„Alle Nationen würden daran Teil nehmen und sich dieses Herbstes der Besonnen-
heit freuen.“ Nur diesem Ende haben die Antagonismen gedient. Europa muß erset-
zen, was es verschuldet hat, gut machen, was es verbrochen hat. Das folgt aus der 
Allgemeinheit der Vernunft. Für die Menschheit ist auch der Untergang Europas 
verschmerzbar. 

 
 

Literatur 
 

Barnard, F. M. 
Herder’s Social and Political Thought : from Enlightenment to Nationalism. – 
Oxford : Clarendon Pr., 1965. – 189 S. 
Die dt. Übersetzung u.d.T.: Zwischen Aufklärung und politischer Romantik : 
eine Studie über Herders soziologisch-politisches Denken. – Berlin 1964 geht 
auf eine frühere Fassung zurück 
Bei Herder sind gesellschaftliche Gruppen immer natürliche Gruppen: das Volk 
wird zur „family writ large“. Das Volk wird als eine natürliche Einheit genommen, 
weil es durch gemeinsame Sprache vereint wird, die wiederum mit Gedächtnis iden-
tifiziert wird. Diese Gemeinschaft bleibt auch, wenn ihr Staat verschwindet, wäh-
rend eine staatlich vereinte Nation verschiedener Sprachen für Herder nicht denkbar 
ist. Daß verschiedene Völker in einem Staat leben, macht dagegen keine Schwierig-
keiten – etwa wenn er Joseph II Eindeutschungspolitik kritisiert. Herder geht die 
Komplexheiten, die entstehen, wenn Staat und Volk sich nicht decken, nie systema-
tisch an. Er hatte aber keine Probleme diese Komplexheiten zuzugeben, offenbar ist 
die Gleichung von Volk und Staat ein Ideal, aber kein Programm. Dieses ganze 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 553 

Problem ist für ihn dadurch entschärft, daß er keine starken, zentralisierten Staaten 
will. Die Macht von Menschen über Menschen ist „an affront to human dignity“. 
(Barnard hat sich am stärksten bemüht, Herder auch über die Nationentheorie hinaus 
als politischen Denker ernst zu nehmen und ihn in den Kontext der europäischen 
Tradition zu stellen; vgl. oben S. 546 die Anführung weiterer Werke.) 
 
Koepke, Wulf 
Das Wort ‚Volk’ im Sprachgebrauch Johann Gottfried Herders, in: Lessing 
Yearbook 19 (1987) 209-221 

 
Johann Gottfried Herder’s Concept of „Nation”, in: Actes du septième congrès 
internationale des lumières : Budapest, 26 juillet-2 août 1987. – Oxford : Vol-
taire Foundation, 1989 (Studies on Voltaire and the Eighteenth Century ; 265) 
III, 1656-1659 
„Volk“ ist bei Herder zunächst für das gemeine Volk verwendet, eine durch Unmit-
telbarkeit geprägte Lebenserfahrung im Gegensatz zum Stubengelehrten. Diese 
vorliterarische Denkart und Sehart eines Volkes interessiert ihn am meisten. „Volk“ 
(und das begrifflich bei Herder nicht deutlich abgetrennte „Nation“) ist bei Herder 
nie eine objektiv existierende Gruppe. Es ist ein Idealtypus (wenn auch von Herder 
bei Gegenwartsanalysen immer wieder mit Realität vermischt). „Volk“ gibt es nur, 
wenn der Staat auf einer sprachlich-kulturell-geschichtlichen Einheit einer Nation 
beruht und die Differenzierung der Gesellschaft nicht zu einer kulturellen Klassen-
trennung geführt hat. Die Gleichsetzung von Volk und Nation beruht auf ganz be-
stimmten Voraussetzungen, die für Herder in der absolutistischen Gegenwart nicht 
gegeben sind. Er war sich bewußt, daß „Volk“ in der Art des jüdischen oder griechi-
schen Altertums nicht mehr möglich ist, daß aber etwas von diesem Volksbegriff 
gegen die künstlichen Staatengebilde der Gegenwart gefordert werden muß. Bei 
Völkern, die in Gebildete und Pöbel gespalten sind, ist ein Prozeß der Erziehung 
nötig, damit wieder von einem „Volk“ gesprochen werden kann. Eine solche kultu-
rell bestimmte Nation mit Selbstregierung wäre friedlich. Er bringt sie nie in irgend-
eine Beziehung mit Nationalhaß, Nationalstolz, Machtpolitik, Kriegsbegeisterung 
oder gar Rassendenken. 

 
Irmscher, Hans Dietrich 
Nationalität und Humanität im Denken Herders, in: Orbis litterarum 49 (1994) 
189-215 
Nation ist bei Herder immer ein Prozeß, ein Weg zur Individualität. Es ist keine 
Entfaltung eines eigenen Wesens, sondern Auseinandersetzung mit der kulturellen 
Tradition anderer Völker. Er nimmt aber einen „Punkt der Vollkommenheit“ an, an 
dem die Nation selbständig fühlt und damit einen Beitrag für die Menschheit leisten 
kann. Die eigene Sprache ist für eine Nation entscheidend, weil sie das eigene Den-
ken ist. Wieso ein Volk zu einem Nationalstaat kommt, steht Ideen IX, 4 – ein Kapi-
tel, das Herder viele Anläufe kostete und das er deutlich nicht bewältigt hat. Er hat 
Rousseaus Republik als Hintergrund, aber in seiner Darstellung wird sie viel zu sehr 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 554

zur großen Familie. Klar ist freilich der politische Zweck dieser Nationentheorie: 
gegen zentralisierende Eindeutschungspolitik à la Joseph II, gegen Absonderung 
einer ausländisch geprägten Elite. 
Humanität ist bei Herder zunächst ein erkenntnisanthropologischer Begriff: der 
Mensch ist offen, das Universum aufzunehmen; das drängt über persönliche und 
nationale Grenzen hinaus. Die Menschheit hat eine Einheit, die in der Geschichte 
durch das Streben der Individuen erzeugt wird. Eine Theorie der Internationalen 
Beziehungen hat er nicht. Er glaubt, daß mit den Kabinetten auch der Krieg ver-
schwinden wird. Bei Herder wird Humanität zu einer Bildungsfrage und damit am 
Ende doch nur Elitenkultur. 
 
Fischer, Bernd 
Das Eigene und das Eigentliche : Klopstock, Herder, Fichte, Kleist ; Episoden 
aus der Konstruktionsgeschichte nationaler Intentionalitäten. – Berlin : 
Schmidt, 1995 (Philologische Studien und Quellen ; 135) S. 183-229 
Herder versucht die Kulturnation als etwas Eigenes zwischen Individuum und 
Menschheit zu fassen. Den Widerspruch zwischen der gewachsenen und der ge-
machten Kulturnation kann er nie auflösen. Es gelingt Herder auch nie, die deutsche 
Kulturnation näher zu bestimmen. Als er versucht einen ursprünglichen Zustand als 
Vorbild für die zukünftige Gestaltung zu finden, muß auf keltische und nordische 
Dichtung zurückgreifen. Er kann nie angeben, was der besondere Geist der deut-
schen Sprache sein soll. Er weiß selber, daß ethnographische Kleinarbeit nötig ist 
und daß sie kein deutsches Einheitsbild ergeben wird. Überhaupt weiß er, daß alle 
Einheitscharakterisierungen von ganzen Völkern, Zeitaltern und Erdstrichen zwei-
felhaft sind. Er weiß, daß in eine Sprache die Revolutionen vieler Jahrhunderte ein-
gegangen sind und eine deutsche Einheitssprache nur das Produkt einer geplanten 
Reform sein könnte. Die schiere Notwendigkeit einer Reform zeigt, daß es mit der 
gewachsenen Einheit nicht weit her war. „Herder weiß im Grunde, daß er die Nation 
als politische Aufgabe auffaßte, ohne sie als solche begreifen zu wollen.“ Auch den 
Widerspruch von partikularer Kultur und Universalismus kann er nie auflösen. Trotz 
allem radikalen Perspektivismus muß Herder immer an universalistischen Momen-
ten festhalten, weil er den Fortschritt nicht opfern will. Seine Humanitätsidee soll 
Individualität und Universalismus vereinen, kommt aber nicht über die Tautologie 
hinaus, daß Humanität den Menschen erst zum Menschen macht. Er feiert die an-
tiimperiale Leistung der europäischen Völker bei der Zerstörung des Römischen 
Reiches und hat mit dem Kolonialismus dieser europäischen Völker zu kämpfen. Es 
gibt keine genuin antikolonialen Kulturen und Verfassungen. Eine Nationentheorie 
kann man bei Herder nicht erwarten. Seine bleibende Leistung ist, daß er diese Wi-
dersprüche nicht verschwinden läßt; aufgelöst sind sie bis heute nicht. 
 
Heinz, Marion 
Herders Volksbegriff zwischen Lebensmetaphysik und Humanitätsidee, in: Ge-
sellschaft, Staat, Nation / hrsg. von Rudolf Burger … – Wien : Verl. der Österrei-
chischen Akademie der Wissenschaften, 1996 (Sitzungsberichte / Österreichische 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 555 

Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse ; 632) S. 141-
158 
Herder als vorromantischen Irrationalisten zu sehen, der Völker als Organismen 
sieht, mit einer bildenden und einheitsstiftenden Kraft, einer Volksseele, ist ein 
Mißverstehen seiner streng individualistischen Ontologie. Zwischen Individuen und 
Gott haben weder die Völker noch die Menschheit eine Existenz, es sind nur Begrif-
fe. Der Nationalgeist ist nur eine Bestimmtheit für eine Vielzahl von Menschen, 
wobei ein klar umrissener Nationalcharakter nur ein Zug der Völker der alten Ge-
schichte ist. Damit es solche Einheiten überhaupt gibt, ist Sprache nötig. Im „Ozean 
der Empfindungen“ schafft Sprache Ordnung/Einheit in Auseinandersetzung mit der 
jeweiligen Umwelt. Durch die Sprache werden Völker eine Ausprägung der einen 
menschlichen Naturanlage. Herders sensualistische Vernunfttheorie kann die 
Menschheit nur in solchen Modi sehen. Die Anlagen der Menschheit sind unter alle 
Menschen verteilt, nur in der Gattung als ganzer kommen sie alle vor. Allein die 
Entfaltung der jeweiligen Individualität der Völker und ihr Zusammenwirken mit 
anderen Völkern führen zur Realisierung der Gattungsanlagen. Gottähnlich ist die 
Menschheit nur gemeinsam. Gottähnlich ist der Mensch nur, indem er sich selbst 
erzeugt. 

 
Malsch, Wilfried 
Nationen und kulturelle Vielfalt in Herders Geschichtsphilosophie, in: Natio-
nen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. von 
Regine Otto. – Würzburg : Königshausen und Neumann, 1996. – S. 121-129 
Herders Ideal sind am ehesten die frühen Völker der Antike. Aber er kann die Rö-
mer für ihren Eroberungsgeist durchaus loben, erst durch die Reichsbildung konnte 
es zu Toleranz und Völkerrecht kommen. Aber bloße Eroberung reicht nicht, nötig 
war das Christentum, eine fremde Religion. Die Ideen loben die Völkerverschmel-
zung, in Europa werden die Nationalcharaktere verschwinden. Von sich selbst hat 
kein Volk in Europa eine moderne Kultur erreicht. Europa hat die Aufgabe, die 
Römische Reife zu verbreiten, aber nicht andere Nationen um ihre Entwicklung zu 
bringen. Man muß stärker beachten, daß Herder historisch denkt: Xenophobe Ab-
schließung wird nur als ein anfängliches, transitorisches Stadium akzeptiert. Erobe-
rung wird für die Gegenwart verworfen, aber freie Assoziation akzeptiert. Übernatio-
nale institutionelle Konzeptionen hat Herder nicht. 

 
Hannemann, Ernst 
Kulturelle Osmose und nationale Identität in Herders politischem Denken, in: 
Nationen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / 
hrsg. von Regine Otto. – Würzburg : Königshausen und Neumann, 1996. – S. 
177-190 
Herder sieht den Frieden als Naturzustand der menschlichen Gesellschaft, theolo-
gisch begründet aus Gotteskindschaft, naturalistisch mit dem Körperbau des Men-
schen. Menschheitsgeschichtlich bleibt der Krieg eine Ausnahmesituation. Er ent-
springt einer Notsituation, die von den despotischen Herrschaftsformen herbeige-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 556

führt wurde. Ziel des Herderschen Nationalismus ist die Delegitimierung des despo-
tischen Staates. Schon das frühe Königtum ist ein Versagen gegenüber der friedli-
chen Gesellschaft der Völker. Die modernen absolutistischen Staaten folgen ur-
sprünglichen friedlichen übernationalen Handelsnetzwerken. Handelsnationen sind 
kommunizierende Nationen. Die Großstaaten mit ihren künstlichen Grenzen verkeh-
ren dagegen über Militär. 
 
Proß, Wolfgang 
Die Begründung der Geschichte aus der Natur : Herders Konzept von ‚Geset-
zen’ in der Geschichte, in: Wissenschaft als kulturelle Praxis, 1750-1900 / hrsg. 
von Hans Erich Bödeker … – Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1999 
(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte ; 154) S. 187-225 
Herders Ziel war ein neuer Montesquieu zu werden, der den Widerspruch zwischen 
natürlicher Verfaßtheit des Menschen und dem Herrschaftssystem lösen wird. Dazu 
muß er auf die Kritik an einer Geschichtsphilosophie des Fortschritts antworten.  
Die physische Determination durch das Klima beherrscht die Geschichte der Alten 
Welt. Rom ist die erste Zivilisation, die ganz auf einer Technik aufbaut, nämlich 
dem Krieg als Basis des sozialen Lebens. Damit kann Rom sich von der Verhaftung 
an seinen ursprünglichen natürlichen Raum lösen und alle nationalen Individualitä-
ten auslöschen. Die alte und außereuropäische Geschichte ist eine Geschichte der 
individuellen Nationen. Die moderne europäische Geschichte ist die Geschichte 
eines Staatensystems, des parallelen Auftretens konkurrierender Nationen, die in 
dieser Konkurrenz einen gemeinsamen Geist entwickeln und den Raum dieser Kon-
kurrenz und Gemeinsamkeit immer weiter ausdehnen. 
Proß ist der Herausgeber der Hanser-Ausgabe der Ideen zur Philosophie der Ge-

schichte der Menschheit 2002. Das dortige Nachwort ist philologisch überladen, der 
ursprüngliche Aufsatz (der an verschiedenen Stellen in dieses Nachwort eingearbei-
tet wurde) läßt Herders Ziele deutlicher werden. 

 
Adler, Hans 
Nation : Johann Gottfried Herders Umgang mit Konzept und Begriff, in: Uner-
ledigte Geschichte : der literarische Umgang mit Nationalität und Internationa-
lität / hrsg. von Gesa von Essen und Horst Turk. – Göttingen : Wallstein, 2000 
(Veröffentlichungen aus dem Göttinger Sonderforschungsbereich S 29 „Inter-
nationalität nationaler Literatur“ : Serie B, Europäische Literaturen und in-
ternationale Prozesse , 3) S. 39-56 
Eine Polemik gegen die Umfärbung der Nation des 18. Jahrhunderts durch den Na-
tionalismus des 19. Jahrhunderts und des Nationalismus durch den Nationalsozia-
lismus. Herders Anthropologie basiert auf der Vorstellung, daß der Mensch nur als 
Gemeinschaftswesen, innerhalb der Gemeinschaft aber nur als Individuum sich 
entfalten kann. Die Gemeinschaften sind aber auch durch jeweilige Eigentümlich-
keiten individualisiert. Nationen verdanken ihre Stabilität der eigenen Beschränkt-
heit und Borniertheit. Vorurteil macht glücklich, sein Abbau ist „Ahnung des To-
des“. Solange ein Staat auf die eigene Nation beschränkt ist, ist das ungefährlich. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 557 

Sobald der Staat sich von der Nation löst, ist der „Nationalwahn“ gefährlich (die 
Herkunft von „wähnen“ ist noch spürbar). Dieser „Wahn“ wird durch Nachahmung 
weitergegeben. Herder setzt auf tolerante Eliten, die begreifen, daß der National-
wahn nicht die Wahrheit ist. Methode der Distanzierung vom eigenen Wähnen ist 
„Einfühlung“, kein irrationaler Akt, sondern ein Studium des Kontext: paradigma-
tisch-anthropologisch, systematisch-geschichtsphilosophisch, empirisch-ästhetisch. 
Wo wird die Nation erfahren? An ihrer gelebten Kultur. Die Erfahrung in Volkslie-
dern, Fabeln, Mythen, Märchen ist in der wissenschaftlichen und denkenden Le-
bensart schon halb verloren. Diese Erfahrung wieder zugewinnen, soll den Wettbe-
werb der Nationen fördern – ein Wettbewerb, der nichts mit dem Kampf von Natio-
nalstaaten zu tun hat. 

 
Muthu, Sankar 
Enlightenment against Empire. – Princeton (u.a.) : Princeton Univ. Pr., 2003. – 
S. 210-258 
Nach Herder behindern Generalisierungen das Verstehen. Das soll freilich nicht eine 
Beschränkung auf den eigenen Horizont sein: Nationalcharakter ist nicht gegeben, 
sondern ist eine bewußte Arbeit (artifice). Dieses Ideal einer menschlichen Diversi-
tät ist die Grundlage seiner Ablehnung des europäischen Imperialismus. Humanität 
ist nicht einfach die Gattung Mensch, sondern ein Ziel, nachdem die Menschheit, die 
anthropologisch auf Bildung angewiesen ist, streben muß. Friedfertigkeit ist ein 
Moment der Humanität, eine allgemeine Geselligkeit, die aus der Familiensozialisa-
tion kommt, sich aber auf alle Menschen ausweiten kann, durch Einfühlung (natürli-
che Sympathie, die Herder aus der britischen Diskussion kennt, reicht nicht, weil sie 
zu schwach wird gegenüber Fremden; „Empathie“ ist eine Lehnübersetzung von 
Herders Begriff der „Einfühlung“). Die Basis der Einfühlung ist Reziprozität. Die 
Großstaaten gefährden diese Reziprozität. 
Herders Kulturmodell ist ein challenge/response Modell. Wo die Natur am großzü-
gigsten ist, ist die Kultur gering. Die Naturbedingungen formen nicht nur jedes Volk 
verschieden, sondern jedes Individuum verschieden. Volk ist schon eine Stufe der 
Generalisierung. Herders Idee eines Volkes ist instrumental, eine Gegenkraft gegen 
Homogenisierung. Zu einem Begriff der Multikulturalität kann er nicht kommen, 
weil er sich multikulturelle Staaten nur als von einem Anstaltsstaat unterdrückte 
Völker vorstellen kann. Dagegen werden Selbstbestimmung, Freiheit, Antipaterna-
lismus betont. Letztlich muß jeder sich selber erziehen. Die Selbstbestimmung der 
Völker ist nach diesem Vorbild konstruiert. Er hat auch keine explizite Präferenz für 
innere Einheit der Völker (wenn auch seine organizistischen Metaphern häufig so 
klingen). Das einzige was bei Herder wirklich von einem Volk geteilt werden muß, 
ist die gemeinsame Sprache. 
Herder spielt mit dem Gedanken, daß Handel und Reisen Völkerverständigung brin-
gen, sieht aber wie Diderot letztlich nur versäumte Gelegenheiten. Kontakt ist an 
sich gut, aber die Großstaaten haben die Reziprozität bereits zerstört. Im Humani-
tätsbrief 122 kann Muthu keinen Völkerbund erkennen – sondern die Rückerstattung 
der Spolien durch die Europäer. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 558

Eggel, Dominic 
Imagining Europe in the XVIIIth Century : the Case of Herder. – Geneva : 
Institute Universitaire de Hautes Ètudes Internationales, 2006. – 117 S. (Etudes 
et Travaux ; 2006, 2) 
Herder stellt dem Orient oder dem Römischen Reich, die nur einen Staat kennen, 
Europa gegenüber, das vom Gleichgewicht in einem Staatensystem geprägt ist. Die 
egoistische Gleichgewichtspolitik der Staaten verwirft er aber, weil er die anarchi-
sche Struktur des Systems leugnet. Nach der Französischen Revolution sieht er frei-
lich einen Bedarf an einem preußisch-österreichischen Bündnis, um Deutschland das 
Schicksal Polens zu ersparen (dafür soll Preußen expandieren, damit seine bisheri-
gen Untertanen, nicht die ganze Last gegen Frankreich und Rußland tragen müssen). 
Internationalistische Lösungen verwirft Herder, er ist antirömisch, antipapistisch, die 
christliche Republik gab es nur im gemeinsamen Verbrechen der Kreuzzüge. Das 
Völkerrecht verwirft er nicht, hält aber nicht viel davon. Kriege lassen sich nicht 
ausrotten, aber ein Vertragssystem mit Normen, die einen Staat als Feind des Gan-
zen identifizieren würden, wäre hilfreich. Das hat nichts mit Saint-Pierres Föderati-
on zu tun: Was zwischen Nationen glücken könnte, kann zwischen Staatsmaschinen 
nicht glücken. Herders Lösung ist Bildung der Nationen: nur Billigkeit, Menschlich-
keit, tätige Vernunft können zum Frieden geneigt machen. Politisch konkret ist ein 
republikanisches Moment der Regierung im Interesse der Nationen, nicht der Für-
sten. Der späte Herder hat weniger Harmoniedenken als Nemesisdenken (Adrastea, 
nach der seine späte Zeitschrift genannt war, ist ein anderer Name für die ausglei-
chende Gerechtigkeit). Für Herder kommen die Vorschläge des späten 18. und des 
frühen 19. Jahrhunderts nicht in Frage: keine Burkeanische Rückkehr zum vorrevo-
lutionären Europa, keine Universalmonarchie, keine revolutionäre Einigung Euro-
pas, keine besondere deutsche Mission zur Transformation Europas. Es bleibt ein 
Europa der Nationen kulturell und intellektuell in Austausch und Konkurrenz, aber 
ohne Kampf um Verschiebung von Grenzen. 
Herder ist antikolonialistisch und antirassistisch. Aber ein Vorläufer der Postmoder-
ne war er nicht. Er hat durchaus eine zivilisierende Rolle Europas. Wenn Europa 
nicht auf Gewinne aus ist, dann können die Weltkontakte, die nur Europa entwickelt 
hat, durchaus zu vernünftiger Humanität beitragen. Durch Kontakte teilt sich der 
Geist einer Nation anderen Nationen mit. 
 
Mori, Massimo 
Herder und Europa, in: Herder im Spiegel der Zeiten : Verwerfungen der Re-
zeptionsgeschichte und Chancen einer Relektüre / hrsg. von Tilman Borsche. – 
München : Fink, 2006. – S. 290-305 
Europa ist für Herder eine Identität aus Wechselbeziehungen, er nennt das Europäi-
sche Republik, Völkergemeinschaft, Nationen-Verein, Christen-Republik. Mori 
betont, daß diese internationalistischen Tendenzen bei Herder nichts mit der „sanf-
ten Philosophie“ der Aufklärung zu tun haben. Die Menschen haben Revolutionen 
so nötig, wie der Strom die Wogen, damit er nicht ein stehender Sumpf werde. Die 
europäische Geschichte ist eine Geschichte fast ununterbrochener Kriege, deshalb 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 559 

ihr Ineinander von Einheit und Andersheit (anders als bei asiatischen Reichen). Bei 
Herder fehlt aber fast völlig Kulturkampf. Alle europäischen Völker haben dieselbe 
vorderasiatisch-mittelmeerische Kultur übernommen und heute gibt es nur noch ein 
Publikum, die gesamte europäische Gelehrtenrepublik, bzw. inzwischen der Erdball. 
Ein föderalistisches Europa hat sich Herder nicht denken können. Aber er hat ein 
Bewußtsein Europas, das Kant völlig abgeht: Europa setzt sich aus zahlreichen Ein-
zelrealitäten zusammen, die es lernen müssen, sich als Teile eines Ganzen zu fühlen, 
ohne ihre Geschichte, ihre Kultur, ihr Leben aufzugeben. 

7.4.3 Fichte 

Johann Gottfried Fichte, 1762-1814, geboren in Rammenau in der Oberlausitz als 
Sohn eines Bandwirkers. Philosophieprofessor in Jena, Erlangen, Berlin. 

 
Biographie: 
Xavier Léon, Fichte et son temps. – Paris 1922-1927 
Anthony J. LaVopa, Fichte : the Self and the Calling of Philosophy, 1762-1799. – 
Cambridge 2001. 

 
Zur Einführung: 
Fichte in Berlin : spekulative Ansätze einer Philosophie der Praxis / hrsg. von Ursula 
Baumann. – Hannover 2006. 

 
Fichte ist der Systematiker der Transzendentalphilosophie, der Entdecker der Refle-
xivität des Ichs und seiner Welt und der Interpersonalität des Bewußtseins. Die Wis-
senschaftslehre ist strengste Deduktion aus Prinzipien und doch ein offenes pädago-
gisches Unternehmen. Das Ziel ist ein gemeinsames universelles Bewußtsein der 
gesamten Geisterwelt, das nur erreicht werden kann in einem Ringen der Geister. 
Fichte muß Sprachphilosoph werden: eine Sprache muß eine Basis für ein Fortbil-
den geben und wird dabei selber fortgebildet. Fichte muß Geschichtsphilosoph wer-
den: Wissenschaftslehre, Sittenlehre, Religionsphilosophie sind alle angelegt als 
eine Lehre vom Fortschreiten der Vernunft in der Interaktion der Individuen in der 
Geschichte der Menschheit. Die Wissenschaftslehre selber ist Ausdruck einer ge-
schichtlichen Krise und ihre Verbreitung ist die einzige Rettung, die Fichte sehen 
kann. Fichtes Bedeutung im Übergang von Kant zu Schelling und Hegel und als 
Lehrer der romantischen Dichterphilosophen Schlegel und Novalis ist immer ge-
würdigt worden, aber erst in den letzten Jahrzehnten ist der schiere Umfang und das 
Gewicht der späten theoretischen Philosophie Fichtes deutlich geworden. 
Vergleiche zu Fichtes Philosophie: 
Julius Drechser, Fichtes Lehre vom Bild. – Stuttgart 1955 
Reinhard Lauth, Transzendentale Entwicklungslinien von Descartes bis zu Marx und 
Dostojewski. – Hamburg 1989; ders., Vernünftige Durchdringung der Wirklichkeit : 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

