der Kontroverse / hrsg. von Anna Geis. — Baden-Baden : Nomos-Verl.-Ges.
2006 (Schriftenreihe der Sektion Politische Theorien und Ideengeschichte in
der Deutschen Vereinigung fiir Politische Wissenschaft ; 6) S. 229-249

Kant hilt sein absolutes Interventionsgebot aufrecht, obwohl er mit dem Begriff des
,ungerechten Feindes™ durchaus eine Entsprechung zum Schurkenstaat kannte. Der
normale Herrscher will seine Herrschaft erhalten, muf3 dafiir Okonomie fordern und
offnet deshalb langfristig seinen Staat dem Recht. In diesen ProzeB durch eine Inter-
vention einzugreifen, ist nicht gerechtfertigt. Der ungerechte Feind hat im Sinne, die
Entwicklung der Menschheitsgeschichte hin zu einem Rechtverhiltnis aufzuhalten.
Diese Position ist eine Denknotwendigkeit der liberalen politischen Theorie und
spétestens seit dem 2. Weltkrieg und Auschwitz auch als Realitdt erwiesen. Eine
liberale Theorie mufl deshalb eine spezifisch demokratische Militanz erhalten. Es
ergibt sich eine Notwendigkeit, nichtdemokratische Staaten auf einer Skala von
entwicklungsfiahigen Kooperationspartnern bis zu ,,ungerechten Feinden“ einzustu-
fen. Diese Einstufung ist nur empirisch feststellbar. Es gibt keinen Konigsweg aus
dem Risiko zwischen tddlicher Bedrohung der Demokratien und demokratisch-
interventionistischer Uberreaktion. Es gibt nur Verfahren, die den Entschei-
dungsprozef3 an 6ffentliche und parlamentarische Debatten binden und international
Verpflichtung auf Institutionen der Weltgesellschaft verlangen.

7.4.2 Herder

Johann Gottfried (von) Herder, 1744-1803, geboren in Mohrungen in Ostpreuflen als
Sohn eines Kantors. Lehrer und Geistlicher in Riga, Hofprediger in Biickeburg,
Generalsuperintendent in Weimar. Dichter, Ubersetzer, Sammler von Volksliedern
(vieler Volker), Literaturkritiker, Schriften zur Asthetik, Geschichtsphilosophie,
Metaphysik. Anreger Goethes und des Sturm und Drang. Autor verschiedener zeit-
schriftenartiger Lehrschriften zur Beforderung der Humanitét.

Biographie:

Rudolf Haym, Herder nach seinem Leben und seinen Werken. — Berlin 1877-1885
(Neudrucke 1954 und 1978)

Robert T. Clark, Jr., Herder : his Life and Thought. — Berkeley 1955.

Zur Einfiihrung:
Jens Heise, Johann Gottfried Herder zur Einfithrung. — Hamburg 2006.

Uberblick iiber die diversen Titigkeitsfelder Herders:

Nationen und Kulturen ; zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. von
Regine Otto. — Wiirzburg 1996

Herder im Spiegel der Zeiten : Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chan-
cen einer Relektiire / hrsg. von Tilmann Borsche. — Miinchen 2006.

544

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei der groBen Neuvermessung des Terrains zwischen Kant und Hegel in den
1980er und 1990er Jahren war Herder einer der Profiteure des gegenwartigen
MiBtrauens gegen BewuBtseinsphilosophie. Er ist vom philosophischen Dilettanten,
der nie die kritische Wende seines Lehrers Kant verstanden habe, zum ersten Meta-
kritiker der kritischen Philosophie befordert worden und seine Erkenntnisanthropo-
logie wird als eine der Konkurrentinnen um die Stelle einer ersten Philosophie ernst
genommen. Die bekannten herderschen Ideen Individualitit, Kultur, Bildung, Spra-
che, Geschichte, Erfahrung, Asthetik, Einfiihlung sind von der Patina des 19. Jahr-
hunderts befreit worden und in ihren Aufkldrungszusammenhang gestellt worden.
Herders urspriingliche Einsicht ist, da8 der Mensch von Natur her auf Kultur ange-
wiesen ist, um zum Menschen zu werden. Kultur ist immer ein Prozef} individueller
Weltauseinandersetzung. Sprache ist das Organ der Teilnahme des Individuums an
der Kultur und durch diese individuelle Teilhabe immer werdend. Eine Totalitit der
Kultur, der Nation, einer Epoche oder gar der Menschheit kann allenfalls dsthetisch
gefaflt werden, nicht begrifflich.

Vergleiche zu Herder als Philosophen:

Ulrich Gaier, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. — Stuttgart-Bad
Cannstatt 1988; ders., Poesie oder Geschichtsphilosophie? : Herders erkenntnistheo-
retische Antwort auf Kant, in: Johann Gottfried Herder : Geschichte und Kultur /
hrsg. von Martin Bollacker. — Wiirzburg 1994. — S. 1-18

Hans Adler, Die Prignanz des Dunklen : Gnoseologie — Asthetik — Geschichtsphilo-
sophie bei Johann Gottfried Herder. — Hamburg 1990

Andreas Herz, Dunkler Spiegel — helles Dasein : Natur, Geschichte, Kunst im Werk
Johann Gottfried Herders. — Heidelberg 1996

Zur Geschichtstheorie vergleiche:

Hans Dietrich Irmscher, Die geschichtsphilosophische Kontroverse zwischen Kant
und Herder, in: Hammann — Kant — Herder : Acta des vierten Internationalen Ham-
mann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn 1985 / hrsg. von Bernhard
Gajek. — Frankfurt am Main 1987. —S. 111-192

Gerhard vom Hofe, ,,Weitstrahlsinnige® Ur-Kunde : zur Eigenart und Begriindung
des Historismus beim jungen Herder, in: Johann Gottfried Herder : 1744-1803 /
hrsg. von Gerhard Sauder. — Hamburg 1987. — S. 364-382

Gerhard Droesser, Praxisreflexion : iiber die Differenziertheit historischer und ethi-
scher Vernunft. — Frankfurt am Main 1993. — S. 31-83

Thorsten Kindermann, Poetische Geschichte : zum Geschichtsverstindnis Ham-
manns, Herders und Novalis. — Dissertation Tiibingen 2004.

Von Herder fiihrt kein Weg zum Machtstaat. Er ist gegen Adel und Horigkeit und
gegen Absolutismus und letztlich fiir Republik, Absterben des Staates, ,,Zusam-

menwirken ohne Gewalt“. Dariiber besteht Einigkeit der Forschung. Unklar ist nur,
ob das eine politische Theorie ist oder ein bloBer Wunsch.

545

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche zu Herders politischer Haltung:

Otto Dann, Herder und die Deutsche Bewegung, in: Johann Gottfried Herder : 1744-
1803 / hrsg. von Gerhard Sauder. — Hamburg 1987. — S. 308-340

Horst Dreitzel, Herders politische Konzepte, ebd. S. 267-298 (iiber Herders ,,Demo-
padie®)

Zu Herders politischer Theorie:

F. M. Barnard, Herder’s Social and Political Thought : from Enlightenment to Natio-
nalism. — Oxford 1965 (s.u.); ders., Self-direction and Political Legitimacy : Rousseau
and Herder. — Oxford 1988; ders., Herder on Nationality, Humanity, and History. —
Montreal 2003 (unter Einbeziehung seiner Aufsdtze aus mehreren Jahrzehnten;
Barnard, der mit der Reinigung Herders vom Verdacht des Nationalsozialismus
begann, konnte noch auf kommunitaristisches Interesse an Herder hinweisen).

Herder gilt als der Erfinder der nationalen Individuen, ,,the most dangerous dynami-
te of modern times* (J. L. Talmon). Die interessanteste Zeit der Herder-Rezeption
war das frithe 19. Jahrhundert, als die Dialektik von Individuum, Nation und Uni-
versalitdt reflektiert wurde. Obwohl das politische und das philosophische Milieu
sich rasch verdnderten, haben die Philosophen von ihm gelernt: Fichte (allgemein
die Nation als Bildungsprozef, speziell die ununterbrochene Tradition der sprachli-
chen Entfaltung), Schelling (die nationale Mythenbildung, die er aber von der ethni-
schen Tradition 16st), Schleiermacher (der getreueste Fortsetzer Herders in der Er-
fassung des Prozesses der nationalen ,,Organisierung der Vernunft®). Eine zurei-
chende Darstellung dieser Beziehungen zwischen verschiedenen Ansitzen des
Kulturnationalismus fehlt. Ernest Renan nannte Herder ,,moi penseur-roi* und wuf3te
noch, da3 Herder ein historisch denkender Philosoph war. Die weitere Geschichte
der Herderrezeption war nicht an einer philosophischen Theorie der Nationalitét
interessiert. Der Nationalismus des spéteren 19. Jahrhunderts und vor allem der
Nationalsozialismus beriefen sich zwar auf Herder, konnten aber wegen dessen
mangelnden Etatismus (bzw. mangelnden Rassismus) nichts mit ihm anfangen und
haben ihn unbestimmt als ,Nationalerzicher der Deutschen gefeiert (Bernhard
Becker, Herder-Rezeption in Deutschland : eine ideologiekritische Untersuchung. —
St. Ingbert 1987; Wulf Kopke, Herders Idee der Geschichte in der Sicht des friihen
20. Jahrhunderts, in: Johann Gottfried Herder : Geschichte und Kultur / hrsg. von
Martin Bollacker. — Wiirzburg 1994. — S.375-392; Herder im Dritten Reich / hrsg.
von Jost Schneider. — Bielefeld 1994). Die Nationalismusforschung begann mit
Herderkenntnis (Carlton J. H. Hayes, Some Contributions of Herder to the Doctrine
of Nationalism, in: American Historical Review 32 (1927) 719-736; Hans Kohn, Die
Idee des Nationalismus. — Heidelberg 1950. — S. 573-604). Die zeitgenossische
Nationalismustheorie hat nur noch fliichtige Herderklischees (fiir eine Bliitenlese bei
Eric Hobsbawm, Benedict Anderson, Ernest Gellner und Thomas Meyer vgl. Arno
Sonderegger, Jenseits der rassistischen Grenze. — Frankfurt am Main 2002. — S.
172-186); mit Herders Fragen hat die soziologische Frage nach der Entwicklung der
modernen Nation und des modernen Nationalismus keine Berithrungen. Autoren, die

546

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich um eine Theorie des Multikulturalismus bemiihen, haben Herder als den einzi-
gen klassischen Autor gewiirdigt, der Sinn fiir kulturellen Pluralismus hatte, freilich
seinen Begriff der Kulturnation auch als zu starr, zu monadisch, zu sehr an Harmo-
nie und zu wenig an Konflikt orientiert befunden (Bhikhu Parekh, Rethinking Multi-
culturalism : Cultural Diversity and Political Theory. — Basingstoke 2000. — S. 67-
76; Rainer Forst, Toleranz im Konflikt : Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines
umstrittenen Begriffs. — Frankfurt am Main 2003. — S. 458-465).

Die Liste der Siinden ist lang: die stdndigen Pflanzenmetaphern (die aber von Herder
nicht gar zu wortlich genommen werden), die Bodenbindung der Kulturen (aber
Herders Kulturbegriff ist tiber weite Strecken noch Wirtschaftsstadienlehre), der
Stolz auf die Reinheit (der deutschen Sprache), ndher am Kern schon die Feier des
Vorurteils (doch nur auf bestimmten historischen Stufen einer Nation, gewil} nicht in
der europaischen Neuzeit), die Feier des Ursprungs (doch als Verpflichtung sich aus
diesem Ursprung fortzuentwickeln), und, nun ganz im Kern, die theologische Be-
griindung der kulturellen Vielfalt als Offenbarungen Gottes und damit die Uberho-
hung der Nation, die nach Fortfall des theologischen Rahmens allein blieb (bei Her-
der aber ist das die Einschrankung der Selbstiiberh6hung der einzelnen Nationen zur
alleinigen Wahrheit, nur die Volkervielfalt kann, den ganzen Reichtum der mensch-
lichen Natur und damit Gott offenbaren) — das alles hat zu Herders zweifelhafter
Nachgeschichte beigetragen und all die Bemiihungen nétig gemacht, ihn von den
Umdeutungen der Rezeptionsgeschichte zu befreien. Die Herderforschung der bei-
den letzten Jahrzehnte hat die Rekonstruktion von Herders Philosophie auch auf
seine Idee der Nation angewendet und iibereinstimmend Kennzeichnungen als mo-
nadisch, holistisch, organizistisch, die die Literatur aus zweiter Hand préigen, zuriick
gewiesen. Verschiedene Beitréige sind unten referiert; einen umfassenden Uberblick
gibt: Nationen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg.
von Regine Otto. — Wiirzburg 1996; eine Art Bilanz (ohne die philosophischeren
Argumente): Anne Lochte, Johann Gottfried Herder : Kulturtheorie und Humani-
tatsidee der Ideen, Humanititsbriefe und Adrastea. — Wiirzburg 2005. Eine grofle
Darstellung des Nationalbegriffs bei Herder fehlt weiter und ist wohl erst moglich,
wenn die Nationalismusgeschichte nicht mehr linear als eine Entwicklung zum
Ethnonationalismus aus Keimen des 18. Jahrhunderts konstruiert wird, sondern die
frithneuzeitliche Gemengelage von ethnischen, territorialen, dynastischen und re-
publikanischen Momenten begriffen wird. Mindestens so sehr wie Urheber des
Ethnonationalismus ist Herder dann der Abschluf} der frithneuzeitlichen rhetorischen
Patriotismustradition (vgl. Hans Carl Finsen, Die Rhetorik der Nation : Redestrate-
gien im nationalen Diskurs. — Tilibingen 2001. — S. 154-174 dariiber, wie Herder
diese humanistische Tradition fortsetzt, sein Individualismus sie aber aufsprengt).
Herders literarische Gattungen sind keine Gattungen der Theorie, sondern Gattungen
der Aufforderung, die durch Streitgespriache, ironische Einwiirfe, polemische Fragen
zum Denken zwingen sollen. Herder kann man nicht mit Zitaten festlegen, es muf3
immer die ganze Gedankenbewegung mitzitiert werden. (Zur Analyse des beriichtig-
ten Herderstils vgl. Bernd Fischer, Das Eigene und das Eigentliche. — Berlin 1995;

547

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Adler, Herders Stil als Rezeptionsbarriere, in: Herder im Spiegel der Zeiten :
Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektiire / hrsg. von
Tilmann Borsche. — Miinchen 2006. — S. 15-31. Zu den theosophische und rhetori-
sche Stiltraditionen, die uns die Herderlektiire zusétzlich erschweren, vgl. immer
noch: Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland :
ein Beitrag zum Problem der Sikularisation. — Wiesbaden 1961).

Die Probleme liegen aber tiefer im Zentrum von Herders Idee der Nation. Weder das
Verhiltnis der Einzelindividuen zu den Kollektivindividuen, noch das Verhiltnis der
Kulturnationen zu Universalismus und Weltgeschichte hat er konsistent formulieren
konnen. Herders Leistung ist das Mittlere zwischen Individuum und Menschheit
zum Thema gemacht zu haben, aber eine konsistente Theorie von Nation und von
Sprache als Organ und Gedéchtnis der Nation hat er nicht. Schon Hans Kohn be-
merkte, dal3 Herder gerade ein Begriff des Nationalcharakters oder des Volksgeistes
fehlt. Herder hat Argumente, warum die Bildung zum Menschen Kulturen voraus-
setzt, aber dafl die Bezugsgruppe das Volk sein muf3, ist schwach begriindet. Als
Historiker hat Herder selber herausgestellt, da3 es Volker im strengen Sinn nur im
Altertum und auBlerhalb Europas gibt, nicht in der européischen Geschichte. Er kann
nie theoretisch sagen, welche Rolle Nationen in der neueren Geschichte noch haben
und doch verabschiedet er sie nicht. Das liegt an der Rolle der Nationen fiir den
Frieden.

Herder ist ein Vertreter einer soziologisch-geschichtsphilosophischen Theorie des
weltgeschichtlichen Weges von Krieg und Imperium zum Frieden. Das ist in den
1780er Jahren nicht mehr originell, aber bei Herder am umfassendsten aus der Ge-
schichte gezeigt. Seine Universalgeschichte ist eine Konfliktgeschichte, er versdumt
nicht, die Rolle des Krieges fiir die Entstehung der Staaten herauszuheben. Aber die
Neuzeit gibt ihm Anlall zur Hoffnung. Herder geht im Gegensatz zu Kant nicht von
einem anarchischen Staatensystem aus. Europa ist von der Balance geprigt, die
nicht mit dem Frieden verwechselt werden darf, die aber Ruhe gebracht hat und
Abflachen der Gegensétze. Herder ist als ein Vertreter von Volkerbundideen gewtir-
digt worden (Veit Valentin, Geschichte des Vilkerbundgedankens in Deutschland. —
Berlin 1920). Aber es ist deutlich, wie sehr sich Herder von néheren Bestimmungen
eines Volkerbundes in der Art Saint-Pierres (den er in den Humanitétsbriefen durch-
aus wiirdigt) zurlickhilt. Tatsdchlich geht es ihm um den Umbau der einzelnen Staa-
ten zur Friedensfahigkeit. Herder ist immer antidespotisch und oft genug identifi-
ziert er Monarchie und Krieg. Aber wo er versucht, systematisch von Krieg und
Frieden zu sprechen, verlaft er sich nicht auf den republikanischen Frieden. Herders
hochste Anndherung an einen Friedenstraktat ist die 10. und letzte Sammlung der
Briefe zur Beforderung der Humanitdt, sie sind 1797 verdffentlich worden und deut-
lich ein Gegenentwurf zu Kants Friedensschrift von 1795. Herder setzt weder auf
Republik noch auf Volkerbund, sondern auf Friedenserziehung. Die Hoffnung auf
Verfriedlichung, die die Neuzeit gibt, konnte bisher wegen National- und Kultur-
stolz nicht eingelost werden. Die Nationen miissen lernen, ihre Rolle unter allen

548

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nationen einzuschitzen. Volker kénnen ruhig nebeneinander liegen, nur der Expan-
sionismus der nicht national gepriagten Staaten bringt durcheinander, was Gott/die
Natur getrennt hat. Gewaltsame Kulturbriiche verurteilt Herder als Abbruch von
Bildungsprozessen. Das ist Herders Friedensstrategie. Die Moderne gibt die Mog-
lichkeit zum Frieden, ist aber kein sicherer Weg, der zum Frieden fiihren muB.

Das tiefste Problem mit Herder ist nicht ein Mangel an Theorie, sondern ein Mangel
an Einbildungskraft. Er hat sich die Politisierung der Nationen nie vorstellen konnen
oder nie zureichend begreifen konnen, was er bereits sehen konnte. Eine analytische
Theorie der Nation mit Relevanz fiir die Erklarung der politischen Geschichte des
19. und 20. Jahrhunderts hat er jedenfalls nicht. In der einsichtvollsten Studie zur
Herder-Rezeption urteilt Jost Schneider, da3 Herder sehr wohl durch den National-
sozialismus beschidigt ist, nicht etwa weil er diesem wirkliche Ankniipfungspunkte
geboten hitte, sondern weil es bei Herder keinerlei Hinweise gibt, dal das Experi-
ment Humanitit so scheitern konnte (Herder im ,Dritten Reich’, in: Johann Gott-
fried Herder : Geschichte und Kultur / hrsg. von Martin Bollacker. — Wiirzburg
1994. — S. 392-401).

Die Kritik an Herder war in den letzten Jahren weniger Kritik an Kulturnationalis-
mus als Kritik an den Grenzen des Kulturnationalismus durch eurozentrische Stereo-
typen. Vgl. Karol Sauerland, ,, Die fremden Vélker in Europa“ : Herders unpoliti-
sche Metaphern und Bilder zu den hichst politischen Begriffen Volk und Nation, in:
Unerledigte Geschichte : der literarische Umgang mit Nationalitit und Internatio-
nalitdt / hrsg. von Gesa von Essen und Horst Turk. — Goéttingen 2000. — S. 57-71;
Daniela Amber Noebel, The Hidden Face of Racism : Humanitit and the Monkey ;
Images of Otherness in Herder’s ,Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit’. — Dissertation Univ. of California, San Diego 2000 (besonders aufge-
regt). Dagegen: Arno Sonderegger, Jenseits der rassistischen Grenze : die Wahr-
nehmung Afrikas bei Johann Gottfried Herder im Spiegel seiner Philosophie der
Geschichte (und der Geschichten anderer Philosophen). — Frankfurt am Main 2002
und Anne Lochte, Johann Gottfried Herder : Kulturtheorie und Humanitditsidee der
Ideen, Humanitétsbriefe und Adrastea. — Wiirzburg 2005. — S. 100-127. Das Chris-
tentum hat gegen die Volksreligionen der alten Geschichte eine neue Einheit Euro-
pas gebracht und soll in einer gereinigten, schwach institutionalisierten Form (Her-
der ist Geistlicher einer christlichen Kirche, aber kein traditioneller Christ) zur Ein-
heit der Welt beitragen. Die Religionen der grofen Kulturen (er nennt auler dem
christlichen Europa Indien und China, wie iiblich nicht den Islam) kénnen einander
anerkennen, weil ihr Streben dhnlich ist. Gegeniiber den Naturreligionen erkennt er
einen stirkeren Bedarf der Mission als Befreiung aus bedriickendem Aberglauben.
Aber er ist zu skeptisch gegen die Realitit des Umgangs der Europder mit den
Nichteuropédern, als dafl er umfassende Mission direkt empfehlen mdchte. Vgl.
Lochte S. 171-202 zur Diskussion der Mission in Herders Adrastea.

549

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Texte

Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit : Beytrag zu
vielen Beytrigen des Jahrhunderts (1774)

in: Herders simmtliche Werke 5. — Berlin 1881 (Neudrucke Hildesheim 1967
und 1994)

Eine Skizze der (vorderasiatisch-europdischen) Abfolge von Kulturen (Hir-
ten/Patriarchat — Ackerbau/Herrschaft — Handel/Stadtekultur — Freies Gewer-
be/Republik — Staats- und Kriegswesen), die zugleich Abfolge von Volkern ist (Orien-
talen — Agypter — Phonizier — Griechen — Romer). Die Geschichte der europiischen
Entwicklung seit der Zerstorung des Romischen Reiches ist dagegen keine Abfolge
von Volkern, sondern wird als eine einheitliche Kultur dargestellt, v. a. geprigt vom
Christentum und zunehmender Mechanisierung aller Lebensbereiche. Die im fol-
genden zitierten Hinweise auf den Kampf der Kulturen gehoren alle in die die Dia-
lektik der alten, vorchristlichen Geschichte.

S.488f Der Morgenldnder hat immer einen Ekel auf Ackerbau, Stadteleben, Skla-
verei behalten, der Agypter haBit dagegen den Viehhirten, der Grieche den Agypter:
,eben ihr HaB} zeigt Entwicklung, Fortgang, Stufen der Leiter!*

S.505  Die menschliche Natur ist keine selbstéindige Gottheit. Sie muf alles ler-
nen, durch Fortgang gebildet werden, im allméhlichen Kampf weiterschreiten.
S.510  Kulturen entwickeln sich durch AbstoBung anderer Kulturen und nehmen
von ihnen nur, was sie brauchen. ,,Das Vorurteil ist gut zu seiner Zeit, denn es macht
gliicklich. Es dréngt Volker zu ihrem Mittelpunkt zusammen.” Die Zeit des Auf-
nehmens ist schon ungesunde Fiille, Ahnung des Todes.

Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-1791)

in: Herders simmtliche Werke 13-14. — Berlin 1887-1909 (Neudrucke Hildes-
heim 1967 und 1994)

VII/4  Nicht der Krieg, sondern der Frieden ist der Naturzustand des unbedréing-
ten Menschengeschlechtes. Krieg ist ein Stand der Not, nicht des urspriinglichen
Genusses. Krieg ist nie Zweck, allenfalls ein hartes, trauriges Mittel. Am Ende die-
ses Kapitels preist Herder aber die Freundschaft, die in gemeinsamen Gefahren
gebildet wird. So ist das noch bei Volkern, die Jagd, Krieg, Ziige in Wildern und
Wiisteneien lieben.

IX/4 Erbmonarchien gibt es nur wegen Krieg, gewaltsamen Eroberungen. Der natiir-
liche Staat ist ein Volk mit einem Nationalcharakter. Die unnatiirliche VergroBBerung
der Staaten, die wilde Mischung der Menschen-Gattungen und Nationen unter einem
Szepter, ist gegen den Zweck der Regierung.

XIV/2und 3 Rom war véllig auf den Krieg hin organisiert. Dieses Zerstoren vieler
Nationen verdient kein Lob.

XV Die Geschichte der alten Volker ist eine sinnlose Welt von Krieg und Tyrannei.
Die Geschichte zeigt aber, dal mit dem Wachstum der wahren Humanitét die zersto-
rerischen Kréfte geringer geworden sind. Der Krieg war Jahrhunderte lang ein rohes
Réuberhandwerk, in dessen Verlauf die Kriegskunst erfunden wurde, die allméhlich

550

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Grund des Krieges selber untergrub — die Kriege werden leidenschaftslos, das
Recht des Krieges milder. Fortschritte der Staatskunst fithren dazu, daf kein Staat
mehr untergeht (Rom konnte nur siegen durch die Mingel seiner Gegner). Der inne-
re Staatshaushalt der Staaten hat eine andere Prioritét erlangt. Diese Geschichte zum
Frieden lauft aber in Gegensétzen. Wenn das Gleichgewicht einer ruhigen verniinfti-
gen Entwicklung und Billigkeit erst einmal gestort ist, dann werden die Leidenschaf-
ten bestimmen und erst allméhlich ein Ausgleich zwischen Positionen méglich sein.
Deshalb gibt es nur ein periodisches Auftreten von Ruhe und Ordnung.

XVI/6  Ein Nationen-Verein konnte nur in Europa zusammenkommen, das liegt
an der starken Vermischung der Nationen seit Romischer Zeit und im Kampf gegen
Rom. Alles neigt sich in Europa zur allméhlichen Ausloschung des Nationalcharak-
ters, ein Allgemeingeist Europas hat sich gebildet. Europa ist nie erobert worden,
hatte aber eine geistige Eroberung nétig. ,,Von selbst hat sich kein Volk in Europa
zur Cultur erhoben.*

XIX/2  Die Hierarchie (Katholische Kirche) beansprucht den Frieden gefordert zu
haben, aber eine einige christliche Republik hat sich nur im Kampf gegen die Un-
glaubigen gezeigt. Auch als Gegenmacht zum Despotismus der Fiirsten und Adeli-
gen war die Kirche ein Ausfall. Da hat eher die alte Germanische Freiheit gewirkt.

Briefe zur Beforderung der Humanitit (1793-1797)

in: Herders simmtliche Werke 17-18. — Berlin 1881-1883 (Neudrucke Hildes-
heim 1967 und 1994) Zehnte Sammlung

114 Um der Kultur wegen, miissen keine Kriege gefiihrt werden, eher unterdriicken
Siege die Individualitit der Volker. Kultur, die nicht aus eigenen Anlagen und Be-
diirfnissen hervorgeht, unterdriickt. So hat das Christentum die europdischen Kultu-
ren im Keim erstickt, so kultivieren die Européder nicht ihre Kolonien, sondern zer-
storen deren Kultur.

115 Die Natur hat Nationen lange getrennt, damit sie eine eigene Kultur haben
konnen. Die erste Reichsbildung Nimrods brachte sofort die Sprachen durcheinan-
der. Zur Sicherheit des Ganzen sollen Volker neben einander, nicht durch und iiber
einander driickend wohnen. Selbstverteidigung ist ein Haupttrieb in allem Lebendi-
gem (konkret wird das gegen die englische Verteidigung des Kolonialismus als
Vorsehung gesagt).

116 Wunsch nach einer Naturgeschichte der Menschheit in rein menschlichem
Sinne, das heif3t unparteiisch. Menschheit ist eine Abstraktion von allen Exemplaren
der Menschennatur in beiden Hemisphéren. Jede Nation muB} fiir sich betrachtet
werden, die europdische Kultur ist nicht MaBstab fiir andere (sie ist selber auch eine
Abstraktion, die konkret nirgends ganz existiert).

118 Stellt eine irokesische Anstalt vor: Sie haben die iiberlegenen Delawaren zur
Frau erklirt, die den Frieden bei Streitigkeiten bewahren soll. In Europa hatte einst
die Hierarchie (auch in langen Gewindern) diese Aufgabe, hat sie freilich nicht
erfiillt. Auch bei den Irokesen/Delawaren funktionierte das nicht mehr, sobald die
Européder dazu kamen. Herder schlieBt daraus, daf3 nicht solche Institutionen (die als

551

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Foderationen, Orakel, Freistitten auf der ganzen Welt vorkommen) entscheidend
sind, sondern dal} der Frieden ,,von Innen heraus den Nationen bliihet.*

119 Notig sind allgemeine Billigkeit, Menschlichkeit, titige Vernunft. Das fiihrt
nicht zum ewigen Frieden, aber gewi3 zur allmihlichen Verminderung der Kriege.
Herder formuliert das in sieben Gesinnungen: Abscheu vor dem Krieg (auler er-
zwungener Selbstverteidigung), geringere Achtung des Heldenruhms, Abscheu vor
falscher Staatskunst, erlduterter Patriotismus (Nationen miissen lernen sich selber
einschitzen zu konnen), Billigkeit gegen andere Nationen, Freihandel (als gegensei-
tiger allgemeiner Vorteil), Tatigkeit (wenn es andere sinnvolle Ziele gibt, wird das
Kriegerische zuriicktreten).

121 Das Wohl oder die Ehre des Vaterlandes kann nicht das Thema der Geschichts-
schreibung sein, sondern allein das Recht und Unrecht der Menschheit. Die neue
weltbiirgerliche Geschichte, die alles in Hinblick auf Republikanismus sieht, ist aber
eine Truggeschichte. Die Menschheitsgeschichte tastet keine Verfassung eines Vol-
kes, keine Nationalvorurteile an, weil sie iiberhaupt nicht den Menschen als nach
bestimmten Prinzipien handelnd begreift (das richtet sich alles gegen Kants Uberle-
gungen iber ein Ziel der Geschichte).

122 Die grofite Hoffnung ist, daB sich die Vernunft mit der Menschengiite vereint.
»Alle Nationen wiirden daran Teil nehmen und sich dieses Herbstes der Besonnen-
heit freuen.” Nur diesem Ende haben die Antagonismen gedient. Europa muf} erset-
zen, was es verschuldet hat, gut machen, was es verbrochen hat. Das folgt aus der
Allgemeinheit der Vernunft. Fiir die Menschheit ist auch der Untergang Europas
verschmerzbar.

Literatur

Barnard, F. M.

Herder’s Social and Political Thought : from Enlightenment to Nationalism. —
Oxford : Clarendon Pr., 1965. — 189 S.

Die dt. Ubersetzung u.d.T.: Zwischen Aufklirung und politischer Romantik :
eine Studie iiber Herders soziologisch-politisches Denken. — Berlin 1964 geht
auf eine frithere Fassung zuriick

Bei Herder sind gesellschaftliche Gruppen immer natiirliche Gruppen: das Volk
wird zur ,,family writ large”. Das Volk wird als eine natiirliche Einheit genommen,
weil es durch gemeinsame Sprache vereint wird, die wiederum mit Gedachtnis iden-
tifiziert wird. Diese Gemeinschaft bleibt auch, wenn ihr Staat verschwindet, wih-
rend eine staatlich vereinte Nation verschiedener Sprachen fiir Herder nicht denkbar
ist. Daf} verschiedene Volker in einem Staat leben, macht dagegen keine Schwierig-
keiten — etwa wenn er Joseph II Eindeutschungspolitik kritisiert. Herder geht die
Komplexheiten, die entstehen, wenn Staat und Volk sich nicht decken, nie systema-
tisch an. Er hatte aber keine Probleme diese Komplexheiten zuzugeben, offenbar ist
die Gleichung von Volk und Staat ein Ideal, aber kein Programm. Dieses ganze

552

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Problem ist fur ihn dadurch entschérft, dal er keine starken, zentralisierten Staaten
will. Die Macht von Menschen liber Menschen ist ,,an affront to human dignity*.
(Barnard hat sich am stérksten bemiiht, Herder auch iiber die Nationentheorie hinaus
als politischen Denker ernst zu nehmen und ihn in den Kontext der europdischen
Tradition zu stellen; vgl. oben S. 546 die Anflihrung weiterer Werke.)

Koepke, Wulf
Das Wort ,Volk’ im Sprachgebrauch Johann Gottfried Herders, in: Lessing
Yearbook 19 (1987) 209-221

Johann Gottfried Herder’s Concept of ,,Nation”, in: Actes du septiéme congreés
internationale des lumiéres : Budapest, 26 juillet-2 aoiit 1987. — Oxford : Vol-
taire Foundation, 1989 (Studies on Voltaire and the Eighteenth Century ; 265)
111, 1656-1659

,»Volk“ ist bei Herder zunichst fiir das gemeine Volk verwendet, eine durch Unmit-
telbarkeit gepragte Lebenserfahrung im Gegensatz zum Stubengelehrten. Diese
vorliterarische Denkart und Sehart eines Volkes interessiert ihn am meisten. ,,Volk*
(und das begrifflich bei Herder nicht deutlich abgetrennte ,,Nation*) ist bei Herder
nie eine objektiv existierende Gruppe. Es ist ein Idealtypus (wenn auch von Herder
bei Gegenwartsanalysen immer wieder mit Realitdt vermischt). ,,Volk* gibt es nur,
wenn der Staat auf einer sprachlich-kulturell-geschichtlichen Einheit einer Nation
beruht und die Differenzierung der Gesellschaft nicht zu einer kulturellen Klassen-
trennung gefiihrt hat. Die Gleichsetzung von Volk und Nation beruht auf ganz be-
stimmten Voraussetzungen, die fiir Herder in der absolutistischen Gegenwart nicht
gegeben sind. Er war sich bewufit, dal3 ,,Volk® in der Art des jiidischen oder griechi-
schen Altertums nicht mehr moglich ist, daB3 aber etwas von diesem Volksbegriff
gegen die kiinstlichen Staatengebilde der Gegenwart gefordert werden muf3. Bei
Volkern, die in Gebildete und Pdbel gespalten sind, ist ein Prozel der Erziehung
notig, damit wieder von einem ,,Volk* gesprochen werden kann. Eine solche kultu-
rell bestimmte Nation mit Selbstregierung wire friedlich. Er bringt sie nie in irgend-
eine Beziehung mit Nationalhal3, Nationalstolz, Machtpolitik, Kriegsbegeisterung
oder gar Rassendenken.

Irmscher, Hans Dietrich

Nationalitit und Humanitit im Denken Herders, in: Orbis litterarum 49 (1994)
189-215

Nation ist bei Herder immer ein ProzeB3, ein Weg zur Individualitit. Es ist keine
Entfaltung eines eigenen Wesens, sondern Auseinandersetzung mit der kulturellen
Tradition anderer Volker. Er nimmt aber einen ,,Punkt der Vollkommenheit™ an, an
dem die Nation selbstindig fiihlt und damit einen Beitrag fiir die Menschheit leisten
kann. Die eigene Sprache ist fiir eine Nation entscheidend, weil sie das eigene Den-
ken ist. Wieso ein Volk zu einem Nationalstaat kommt, steht Ideen IX, 4 — ein Kapi-
tel, das Herder viele Anldufe kostete und das er deutlich nicht bewdéltigt hat. Er hat
Rousseaus Republik als Hintergrund, aber in seiner Darstellung wird sie viel zu sehr

553

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur groBen Familie. Klar ist freilich der politische Zweck dieser Nationentheorie:
gegen zentralisierende Eindeutschungspolitik & la Joseph 1I, gegen Absonderung
einer ausldndisch geprégten Elite.

Humanitét ist bei Herder zundchst ein erkenntnisanthropologischer Begriff: der
Mensch ist offen, das Universum aufzunehmen; das dréngt iiber personliche und
nationale Grenzen hinaus. Die Menschheit hat eine Einheit, die in der Geschichte
durch das Streben der Individuen erzeugt wird. Eine Theorie der Internationalen
Beziehungen hat er nicht. Er glaubt, daB mit den Kabinetten auch der Krieg ver-
schwinden wird. Bei Herder wird Humanitit zu einer Bildungsfrage und damit am
Ende doch nur Elitenkultur.

Fischer, Bernd

Das Eigene und das Eigentliche : Klopstock, Herder, Fichte, Kleist ; Episoden
aus der Konstruktionsgeschichte nationaler Intentionalitiiten. — Berlin
Schmidt, 1995 (Philologische Studien und Quellen ; 135) S. 183-229

Herder versucht die Kulturnation als etwas Eigenes zwischen Individuum und
Menschheit zu fassen. Den Widerspruch zwischen der gewachsenen und der ge-
machten Kulturnation kann er nie auflésen. Es gelingt Herder auch nie, die deutsche
Kulturnation niher zu bestimmen. Als er versucht einen urspriinglichen Zustand als
Vorbild fiir die zukiinftige Gestaltung zu finden, muf3 auf keltische und nordische
Dichtung zuriickgreifen. Er kann nie angeben, was der besondere Geist der deut-
schen Sprache sein soll. Er weil} selber, daB3 ethnographische Kleinarbeit notig ist
und daB sie kein deutsches Einheitsbild ergeben wird. Uberhaupt weif er, daf alle
Einheitscharakterisierungen von ganzen Volkern, Zeitaltern und Erdstrichen zwei-
felhaft sind. Er weil3, da3 in eine Sprache die Revolutionen vieler Jahrhunderte ein-
gegangen sind und eine deutsche Einheitssprache nur das Produkt einer geplanten
Reform sein konnte. Die schiere Notwendigkeit einer Reform zeigt, da3 es mit der
gewachsenen Einheit nicht weit her war. ,,Herder weill im Grunde, daf er die Nation
als politische Aufgabe auffafite, ohne sie als solche begreifen zu wollen.” Auch den
Widerspruch von partikularer Kultur und Universalismus kann er nie auflsen. Trotz
allem radikalen Perspektivismus muf3 Herder immer an universalistischen Momen-
ten festhalten, weil er den Fortschritt nicht opfern will. Seine Humanititsidee soll
Individualitit und Universalismus vereinen, kommt aber nicht iiber die Tautologie
hinaus, daf3 Humanitit den Menschen erst zum Menschen macht. Er feiert die an-
tiimperiale Leistung der europdischen Volker bei der Zerstdorung des Romischen
Reiches und hat mit dem Kolonialismus dieser europdischen Volker zu kimpfen. Es
gibt keine genuin antikolonialen Kulturen und Verfassungen. Eine Nationentheorie
kann man bei Herder nicht erwarten. Seine bleibende Leistung ist, daf3 er diese Wi-
derspriiche nicht verschwinden 1d8t; aufgeldst sind sie bis heute nicht.

Heinz, Marion

Herders Volksbegriff zwischen Lebensmetaphysik und Humanititsidee, in: Ge-
sellschaft, Staat, Nation / hrsg. von Rudolf Burger ... — Wien : Verl. der Osterrei-
chischen Akademie der Wissenschaften, 1996 (Sitzungsberichte / Osterreichische

554

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse ; 632) S. 141-
158

Herder als vorromantischen Irrationalisten zu sehen, der Volker als Organismen
sieht, mit einer bildenden und einheitsstiftenden Kraft, einer Volksseele, ist ein
MiBverstehen seiner streng individualistischen Ontologie. Zwischen Individuen und
Gott haben weder die Volker noch die Menschheit eine Existenz, es sind nur Begrif-
fe. Der Nationalgeist ist nur eine Bestimmtheit fiir eine Vielzahl von Menschen,
wobei ein klar umrissener Nationalcharakter nur ein Zug der Volker der alten Ge-
schichte ist. Damit es solche Einheiten iiberhaupt gibt, ist Sprache nétig. Im ,,Ozean
der Empfindungen* schafft Sprache Ordnung/Einheit in Auseinandersetzung mit der
jeweiligen Umwelt. Durch die Sprache werden Volker eine Auspragung der einen
menschlichen Naturanlage. Herders sensualistische Vernunfttheorie kann die
Menschheit nur in solchen Modi sehen. Die Anlagen der Menschheit sind unter alle
Menschen verteilt, nur in der Gattung als ganzer kommen sie alle vor. Allein die
Entfaltung der jeweiligen Individualitit der Volker und ihr Zusammenwirken mit
anderen Volkern fithren zur Realisierung der Gattungsanlagen. Gottahnlich ist die
Menschheit nur gemeinsam. Gottihnlich ist der Mensch nur, indem er sich selbst
erzeugt.

Malsch, Wilfried

Nationen und kulturelle Vielfalt in Herders Geschichtsphilosophie, in: Natio-
nen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. von
Regine Otto. — Wiirzburg : Konigshausen und Neumann, 1996. — S. 121-129
Herders Ideal sind am ehesten die frithen Volker der Antike. Aber er kann die Ro-
mer flir ihren Eroberungsgeist durchaus loben, erst durch die Reichsbildung konnte
es zu Toleranz und Volkerrecht kommen. Aber blofle Eroberung reicht nicht, ndtig
war das Christentum, eine fremde Religion. Die /deen loben die Volkerverschmel-
zung, in Europa werden die Nationalcharaktere verschwinden. Von sich selbst hat
kein Volk in Europa eine moderne Kultur erreicht. Europa hat die Aufgabe, die
Roémische Reife zu verbreiten, aber nicht andere Nationen um ihre Entwicklung zu
bringen. Man muf stérker beachten, daB Herder historisch denkt: Xenophobe Ab-
schlieBung wird nur als ein anfangliches, transitorisches Stadium akzeptiert. Erobe-
rung wird fiir die Gegenwart verworfen, aber freie Assoziation akzeptiert. Ubernatio-
nale institutionelle Konzeptionen hat Herder nicht.

Hannemann, Ernst

Kulturelle Osmose und nationale Identitit in Herders politischem Denken, in:
Nationen und Kulturen : zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders /
hrsg. von Regine Otto. — Wiirzburg : Konigshausen und Neumann, 1996. — S.
177-190

Herder sieht den Frieden als Naturzustand der menschlichen Gesellschaft, theolo-
gisch begriindet aus Gotteskindschaft, naturalistisch mit dem Koérperbau des Men-
schen. Menschheitsgeschichtlich bleibt der Krieg eine Ausnahmesituation. Er ent-
springt einer Notsituation, die von den despotischen Herrschaftsformen herbeige-

555

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiithrt wurde. Ziel des Herderschen Nationalismus ist die Delegitimierung des despo-
tischen Staates. Schon das frithe Konigtum ist ein Versagen gegeniiber der friedli-
chen Gesellschaft der Volker. Die modernen absolutistischen Staaten folgen ur-
spriinglichen friedlichen {ibernationalen Handelsnetzwerken. Handelsnationen sind
kommunizierende Nationen. Die GroBstaaten mit ihren kiinstlichen Grenzen verkeh-
ren dagegen iliber Militér.

Prof}, Wolfgang

Die Begriindung der Geschichte aus der Natur : Herders Konzept von ,Geset-
zen’ in der Geschichte, in: Wissenschaft als kulturelle Praxis, 1750-1900 / hrsg.
von Hans Erich Bodeker ... — Gottingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1999
(Veroffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte ; 154) S. 187-225
Herders Ziel war ein neuer Montesquieu zu werden, der den Widerspruch zwischen
natiirlicher Verfaitheit des Menschen und dem Herrschaftssystem 16sen wird. Dazu
muf er auf die Kritik an einer Geschichtsphilosophie des Fortschritts antworten.

Die physische Determination durch das Klima beherrscht die Geschichte der Alten
Welt. Rom ist die erste Zivilisation, die ganz auf einer Technik aufbaut, ndmlich
dem Krieg als Basis des sozialen Lebens. Damit kann Rom sich von der Verhaftung
an seinen urspriinglichen natiirlichen Raum l6sen und alle nationalen Individualité-
ten ausloschen. Die alte und auBereuropédische Geschichte ist eine Geschichte der
individuellen Nationen. Die moderne europdische Geschichte ist die Geschichte
eines Staatensystems, des parallelen Auftretens konkurrierender Nationen, die in
dieser Konkurrenz einen gemeinsamen Geist entwickeln und den Raum dieser Kon-
kurrenz und Gemeinsamkeit immer weiter ausdehnen.

ProB ist der Herausgeber der Hanser-Ausgabe der Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit 2002. Das dortige Nachwort ist philologisch iiberladen, der
urspriingliche Aufsatz (der an verschiedenen Stellen in dieses Nachwort eingearbei-
tet wurde) 148t Herders Ziele deutlicher werden.

Adler, Hans

Nation : Johann Gottfried Herders Umgang mit Konzept und Begriff, in: Uner-
ledigte Geschichte : der literarische Umgang mit Nationalitéit und Internationa-
litéit / hrsg. von Gesa von Essen und Horst Turk. — Géttingen : Wallstein, 2000
(Veroffentlichungen aus dem Gottinger Sonderforschungsbereich S 29 ,,Inter-
nationalitiit nationaler Literatur® : Serie B, Europdische Literaturen und in-
ternationale Prozesse , 3) S. 39-56

Eine Polemik gegen die Umfarbung der Nation des 18. Jahrhunderts durch den Na-
tionalismus des 19. Jahrhunderts und des Nationalismus durch den Nationalsozia-
lismus. Herders Anthropologie basiert auf der Vorstellung, da8 der Mensch nur als
Gemeinschaftswesen, innerhalb der Gemeinschaft aber nur als Individuum sich
entfalten kann. Die Gemeinschaften sind aber auch durch jeweilige Eigentiimlich-
keiten individualisiert. Nationen verdanken ihre Stabilitit der eigenen Beschrénkt-
heit und Borniertheit. Vorurteil macht gliicklich, sein Abbau ist ,,Ahnung des To-
des“. Solange ein Staat auf die eigene Nation beschrénkt ist, ist das ungefahrlich.

556

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sobald der Staat sich von der Nation 10st, ist der ,,Nationalwahn* geféhrlich (die
Herkunft von ,,wdhnen® ist noch spiirbar). Dieser ,,Wahn“ wird durch Nachahmung
weitergegeben. Herder setzt auf tolerante Eliten, die begreifen, da3 der National-
wahn nicht die Wahrheit ist. Methode der Distanzierung vom eigenen Wihnen ist
»~Einflihlung®, kein irrationaler Akt, sondern ein Studium des Kontext: paradigma-
tisch-anthropologisch, systematisch-geschichtsphilosophisch, empirisch-ésthetisch.
Wo wird die Nation erfahren? An ihrer gelebten Kultur. Die Erfahrung in Volkslie-
dern, Fabeln, Mythen, Mirchen ist in der wissenschaftlichen und denkenden Le-
bensart schon halb verloren. Diese Erfahrung wieder zugewinnen, soll den Wettbe-
werb der Nationen fordern — ein Wettbewerb, der nichts mit dem Kampf von Natio-
nalstaaten zu tun hat.

Muthu, Sankar

Enlightenment against Empire. — Princeton (u.a.) : Princeton Univ. Pr., 2003. —
S. 210-258

Nach Herder behindern Generalisierungen das Verstehen. Das soll freilich nicht eine
Beschriankung auf den eigenen Horizont sein: Nationalcharakter ist nicht gegeben,
sondern ist eine bewullte Arbeit (artifice). Dieses Ideal einer menschlichen Diversi-
tdt ist die Grundlage seiner Ablehnung des europdischen Imperialismus. Humanitét
ist nicht einfach die Gattung Mensch, sondern ein Ziel, nachdem die Menschheit, die
anthropologisch auf Bildung angewiesen ist, streben muf. Friedfertigkeit ist ein
Moment der Humanitit, eine allgemeine Geselligkeit, die aus der Familiensozialisa-
tion kommt, sich aber auf alle Menschen ausweiten kann, durch Einfithlung (natiirli-
che Sympathie, die Herder aus der britischen Diskussion kennt, reicht nicht, weil sie
zu schwach wird gegeniiber Fremden; ,,Empathie ist eine Lehniibersetzung von
Herders Begriff der ,,Einfiihlung®). Die Basis der Einfiihlung ist Reziprozitdt. Die
GroBstaaten gefdhrden diese Reziprozitit.

Herders Kulturmodell ist ein challenge/response Modell. Wo die Natur am grof3zii-
gigsten ist, ist die Kultur gering. Die Naturbedingungen formen nicht nur jedes Volk
verschieden, sondern jedes Individuum verschieden. Volk ist schon eine Stufe der
Generalisierung. Herders Idee eines Volkes ist instrumental, eine Gegenkraft gegen
Homogenisierung. Zu einem Begriff der Multikulturalitdt kann er nicht kommen,
weil er sich multikulturelle Staaten nur als von einem Anstaltsstaat unterdriickte
Volker vorstellen kann. Dagegen werden Selbstbestimmung, Freiheit, Antipaterna-
lismus betont. Letztlich muf3 jeder sich selber erziehen. Die Selbstbestimmung der
Volker ist nach diesem Vorbild konstruiert. Er hat auch keine explizite Préferenz fiir
innere Einheit der Volker (wenn auch seine organizistischen Metaphern hiufig so
klingen). Das einzige was bei Herder wirklich von einem Volk geteilt werden muf3,
ist die gemeinsame Sprache.

Herder spielt mit dem Gedanken, dal Handel und Reisen Volkerverstandigung brin-
gen, sieht aber wie Diderot letztlich nur versdumte Gelegenheiten. Kontakt ist an
sich gut, aber die Grofistaaten haben die Reziprozitit bereits zerstort. Im Humani-
tatsbrief 122 kann Muthu keinen Vélkerbund erkennen — sondern die Riickerstattung
der Spolien durch die Europier.

557

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eggel, Dominic

Imagining Europe in the XVIIIth Century : the Case of Herder. — Geneva :
Institute Universitaire de Hautes Etudes Internationales, 2006. — 117 S. (Etudes
et Travaux ; 2006, 2)

Herder stellt dem Orient oder dem Romischen Reich, die nur einen Staat kennen,
Europa gegeniiber, das vom Gleichgewicht in einem Staatensystem geprégt ist. Die
egoistische Gleichgewichtspolitik der Staaten verwirft er aber, weil er die anarchi-
sche Struktur des Systems leugnet. Nach der Franzosischen Revolution sieht er frei-
lich einen Bedarf an einem preuflisch-Gsterreichischen Biindnis, um Deutschland das
Schicksal Polens zu ersparen (dafiir soll PreuBlen expandieren, damit seine bisheri-
gen Untertanen, nicht die ganze Last gegen Frankreich und Rufland tragen miissen).
Internationalistische Losungen verwirft Herder, er ist antirdmisch, antipapistisch, die
christliche Republik gab es nur im gemeinsamen Verbrechen der Kreuzziige. Das
Volkerrecht verwirft er nicht, hélt aber nicht viel davon. Kriege lassen sich nicht
ausrotten, aber ein Vertragssystem mit Normen, die einen Staat als Feind des Gan-
zen identifizieren wiirden, wiére hilfreich. Das hat nichts mit Saint-Pierres Foderati-
on zu tun: Was zwischen Nationen gliicken konnte, kann zwischen Staatsmaschinen
nicht gliicken. Herders Losung ist Bildung der Nationen: nur Billigkeit, Menschlich-
keit, titige Vernunft konnen zum Frieden geneigt machen. Politisch konkret ist ein
republikanisches Moment der Regierung im Interesse der Nationen, nicht der Fiir-
sten. Der spite Herder hat weniger Harmoniedenken als Nemesisdenken (Adrastea,
nach der seine spéte Zeitschrift genannt war, ist ein anderer Name fiir die ausglei-
chende Gerechtigkeit). Fiir Herder kommen die Vorschldge des spiten 18. und des
frithen 19. Jahrhunderts nicht in Frage: keine Burkeanische Riickkehr zum vorrevo-
lutiondren Europa, keine Universalmonarchie, keine revolutionire Einigung Euro-
pas, keine besondere deutsche Mission zur Transformation Europas. Es bleibt ein
Europa der Nationen kulturell und intellektuell in Austausch und Konkurrenz, aber
ohne Kampf um Verschiebung von Grenzen.

Herder ist antikolonialistisch und antirassistisch. Aber ein Vorldufer der Postmoder-
ne war er nicht. Er hat durchaus eine zivilisierende Rolle Europas. Wenn Europa
nicht auf Gewinne aus ist, dann kdnnen die Weltkontakte, die nur Europa entwickelt
hat, durchaus zu verniinftiger Humanitét beitragen. Durch Kontakte teilt sich der
Geist einer Nation anderen Nationen mit.

Mori, Massimo

Herder und Europa, in: Herder im Spiegel der Zeiten : Verwerfungen der Re-
zeptionsgeschichte und Chancen einer Relektiire / hrsg. von Tilman Borsche. —
Miinchen : Fink, 2006. — S. 290-305

Europa ist fiir Herder eine Identitit aus Wechselbeziehungen, er nennt das Europai-
sche Republik, Volkergemeinschaft, Nationen-Verein, Christen-Republik. Mori
betont, daf} diese internationalistischen Tendenzen bei Herder nichts mit der ,,sanf-
ten Philosophie der Aufkldrung zu tun haben. Die Menschen haben Revolutionen
so notig, wie der Strom die Wogen, damit er nicht ein stehender Sumpf werde. Die
europdische Geschichte ist eine Geschichte fast ununterbrochener Kriege, deshalb

558

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihr Ineinander von Einheit und Andersheit (anders als bei asiatischen Reichen). Bei
Herder fehlt aber fast vollig Kulturkampf. Alle européischen Volker haben dieselbe
vorderasiatisch-mittelmeerische Kultur iibernommen und heute gibt es nur noch ein
Publikum, die gesamte europdische Gelehrtenrepublik, bzw. inzwischen der Erdball.
Ein foderalistisches Europa hat sich Herder nicht denken konnen. Aber er hat ein
BewuBtsein Europas, das Kant vollig abgeht: Europa setzt sich aus zahlreichen Ein-
zelrealititen zusammen, die es lernen miissen, sich als Teile eines Ganzen zu fiihlen,
ohne ihre Geschichte, ihre Kultur, ihr Leben aufzugeben.

7.4.3 Fichte

Johann Gottfried Fichte, 1762-1814, geboren in Rammenau in der Oberlausitz als
Sohn eines Bandwirkers. Philosophieprofessor in Jena, Erlangen, Berlin.

Biographie:

Xavier Léon, Fichte et son temps. — Paris 1922-1927

Anthony J. LaVopa, Fichte : the Self and the Calling of Philosophy, 1762-1799. —
Cambridge 2001.

Zur Einfithrung:
Fichte in Berlin : spekulative Ansétze einer Philosophie der Praxis / hrsg. von Ursula
Baumann. — Hannover 2006.

Fichte ist der Systematiker der Transzendentalphilosophie, der Entdecker der Refle-
xivitdt des Ichs und seiner Welt und der Interpersonalitit des BewuBtseins. Die Wis-
senschaftslehre ist strengste Deduktion aus Prinzipien und doch ein offenes padago-
gisches Unternehmen. Das Ziel ist ein gemeinsames universelles BewuBtsein der
gesamten Geisterwelt, das nur erreicht werden kann in einem Ringen der Geister.
Fichte mul3 Sprachphilosoph werden: eine Sprache muf} eine Basis fiir ein Fortbil-
den geben und wird dabei selber fortgebildet. Fichte mufl Geschichtsphilosoph wer-
den: Wissenschaftslehre, Sittenlehre, Religionsphilosophie sind alle angelegt als
eine Lehre vom Fortschreiten der Vernunft in der Interaktion der Individuen in der
Geschichte der Menschheit. Die Wissenschaftslehre selber ist Ausdruck einer ge-
schichtlichen Krise und ihre Verbreitung ist die einzige Rettung, die Fichte sehen
kann. Fichtes Bedeutung im Ubergang von Kant zu Schelling und Hegel und als
Lehrer der romantischen Dichterphilosophen Schlegel und Novalis ist immer ge-
wiirdigt worden, aber erst in den letzten Jahrzehnten ist der schiere Umfang und das
Gewicht der spéten theoretischen Philosophie Fichtes deutlich geworden.

Vergleiche zu Fichtes Philosophie:

Julius Drechser, Fichtes Lehre vom Bild. — Stuttgart 1955

Reinhard Lauth, Transzendentale Entwicklungslinien von Descartes bis zu Marx und
Dostojewski. — Hamburg 1989; ders., Verniinftige Durchdringung der Wirklichkeit :

559

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-544 - am 22.01.2026, 03:48:07, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-544
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

