Mystischer Islam als Teil der Erneuerungsbewegung
im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts am Beispiel
Osman Selahaddin Dedes und Hadice Nakiye Hanims

Erdal Toprakyaran

Einleitung

Bereits wihrend der zweiten erfolglosen Belagerung von Wien im Jahr 1683 war
deutlich geworden, dass das einst so méchtige Osmanische Reich insbesondere
wirtschaftlich und militarisch nicht mehr konkurrenzfahig war. So galt der
Vertrag von Karlowitz (Sremski Karlovci) im heutigen Serbien, der im Jahr
1699 zwischen Habsburg, Venedig, Polen und dem Osmanischen Reich unter-
zeichnet wurde, als erste deutliche diplomatische Niederlage des tiirkischen
Sultanats. Die nachsten zwei Jahrhunderte bis zum offiziellen Staatsbankrott im
Jahr 1874 und zur politischen Aufldsung des Reiches im Jahr 1922 waren vom
vergeblichen Bemiihen gepragt, sich gegeniiber den konkurrierenden imperia-
len Staaten zu behaupten.

Der in erster Linie politische und wirtschaftliche Niedergang bedeutete
aber keineswegs, dass es in diesen zwei Jahrhunderten keine als erfolgreich
bewerteten Zeitabschnitte gab. Als eine solche Epoche der gesellschaftlichen
Erneuerung und der kulturellen Bliite wird etwa die sogenannte Tulpenzeit
beschrieben, die insbesondere der Reformfreude des Grofiwesirs Nevsehirli
Damad fbrahim Pascha (1718-1730) geschuldet war (vgl. Berkes 1964: 23-50).
In dieser Zeit gab es nicht nur eine grofie Vorliebe fiir Tulpen, Gérten und
architektonische Meisterleistungen, sondern im Jahr 1727 wurde auch die erste
staatliche Druckerei eréffnet, nachdem die nichtmuslimischen Minderheiten
des Reiches bereits in den Jahrhunderten davor zu drucken begonnen hatten.
Es sollte jedoch ein weiteres Jahrhundert vergehen, bevor die Modernisierungs-
bestrebungen zahlreicher Akteure und Akteurinnen dazu fiihrten, dass es auch
umfassende strukturelle Reformen gab. Ab 1839 wurde im Rahmen einer staats-
rechtlichen Neuordnung (tanzimdt)! allen Untertanen, unabhingig von der
religiosen Zugehorigkeit, die Unantastbarkeit von Leben, Wiirde und Besitz

I Da dieser Beitrag ein Thema in einem osmanisch-tiirkischen Rahmen behandelt, werden
tirkische, aber auch urspriinglich arabische und persische Begriffe, Namen und Verse weitest-
gehend geschrieben wie im modernen Tiirkei-Tiirkischen. Lediglich Begriffe wie Koran, Kadi,
Wesir oder Diwan, und Namen wie Hafis oder Rumi, die bereits Eingang in die deutsche
Sprache gefunden haben, werden geschrieben, wie sie im Duden und in einschldgigen Lexika
erscheinen.

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 ERDAL TOPRAKYARAN

und die freie Religionsausiibung garantiert. Hierbei berief man sich weiterhin
auf das islamische Gesetz und die altbewdhrte Tradition.?

Der Riickgriff der Reformer auf die religiose Tradition war unter anderem
dadurch méglich, dass der Islam von Beginn an einen quasi-siakularen Charak-
ter hatte. Der Berner Islamwissenschaftler Reinhard Schulze umschreibt diesen
Aspekt folgendermaflen:

[...] [I]n der islamischen Dogmatik gab es, da der Islam keinen Klerus und kein Priester-
tum kennt, keine religiose Macht, die von einer weltlichen getrennt werden miisste. Gerade
dies hatte ja den autochthonen Charakter des Islam bestimmt, so dass es sinnlos wire, an
den frithen Islam ein Problem christlicher Dogmatik heranzutragen.

(Schulze 2003: 13)

Ahnlich formuliert es die Berliner Islamwissenschaftlerin Angelika Neuwirth in
einem Interview:

In der islamischen Geschichte hat es zwar keine flichendeckende Sikularisierungsbewe-
gung gegeben, dies aber deshalb nicht, weil Sakrales und Sakulares im Islam bereits
nebeneinander existierten. Auch war das Krafteungleichgewicht keineswegs immer so wie
wir es heute haben. Die islamische Wissenskultur war sehr lange Zeit der westlichen oder
tiberhaupt der aufierislamischen weit iberlegen.

(Alvi/Hiibsch 2013)

Der Tiibinger Islamwissenschaftler Josef van Ess fragt sogar, ob es wohl der mo-
derne europdische Einfluss war, der dafiir sorgte, dass sich in der lange Zeit pri-
mar sdkular ausgerichteten islamischen Welt «die Gewichte verlagerten» (van
Ess 2015: 29).

Aufgrund dieser quasi-sakularen Grundhaltung vieler muslimischer, aber
auch christlicher oder jiidischer Akteure und Akteurinnen im Osmanischen
Reich gab es Strukturanalogien zu modernen Entwicklungen in anderen Teilen
der Welt.> Im Osmanischen Reich waren nicht nur Stidte wie Istanbul oder
Izmir pulsierende internationale Metropolen und multireligiose Handelsstadte,
sondern bis zu den Balkankriegen 1912-1913 auch Thessaloniki, Skopje oder
Ioannina. Entsprechend kamen sdmtliche Ideen und Diskurse, die in London,
Amsterdam, Paris, Berlin oder Wien entstanden, mit nur kurzer Verzogerung
im Osmanischen Reich an. Bei der multireligiosen und multiethnischen Bevol-
kerung stieflen besonders die Debatten beziiglich der Biirgerrechte und der
politischen Teilhabe auf grofles Interesse. Zuerst im Jahr 1876 und spiter
noch einmal im Jahr 1908 wurden Verfassungen eingefithrt, um die Macht
des Sultans konstitutionell begrenzen zu kénnen, wobei erst der zweite Versuch
gliickte.

2 Vgl. Berkes (1964: 89-192). Zum Modernisierungsprozess des Osmanischen Reiches ab dem
18. Jahrhundert vgl. auch: Mardin (1962) und Ortayli (2021).

3 Zum Themengebiet «(Dialektik der) Aufklirung und Erneuerung im Islam» vgl. Toprakyaran
(2017a, 2019b) und Eichner (2020).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 137

Die rebellischen osmanischen Intellektuellen des 19. und 20. Jahrhunderts,
die sowohl in religioser als auch ethnischer Hinsicht dufSerst heterogen waren,
wurden zunidchst als Jungosmanen (Jeunes Ottomans) und spater als Jungtiir-
ken (Jeunes Turcs) bezeichnet. Sie verstanden sich als aufgeklarte Personen
(miinevver) und strebten nach Erneuerung und Reformen (tenvir/tenevviir,
tecdid/teceddiid, ihyd und 1sldh). So wie in anderen Teilen der Welt hatten auch
die osmanischen Aufklirer und Aufklarerinnen eine grundsitzlich sikulare
Weltsicht, konnten aber zugleich theistische, deistische, mystische, freimaureri-
sche oder auch atheistische, monarchistische sowie republikanische Positionen
vertreten und haben sich oftmals auch gegenseitig bekdmpft.# Viele von ihnen
hatten die franzosische Aufklarungsliteratur entweder in der Originalsprache
oder auch in osmanischer Ubersetzung gelesen. Entsprechend berichtete der
konservative Schotte Charles MacFarlane, der im Jahr 1848 eine medizinische
Hochschule in Istanbul besuchte, voller Entsetzen, dass die muslimischen Stu-
denten begeistert Voltaire und andere aufkldrerische und materialistische Lite-
ratur lasen (vgl. Herzog 2010). Auch die Frauenbewegung im Osmanischen
Reich orientierte sich weitestgehend an den Entwicklungen in Paris, Wien oder
Berlin. So wurde ab 1869 die erste von Frauen fiir Frauen gemachte Zeitschrift
in osmanischer Sprache publiziert. Und im Jahr 1898 griindete Emine Seniye
Hanim in Thessaloniki als erste muslimische Frau einen Wohltitigkeitsverein
nach modernen Standards. Sie war zugleich eine Vertreterin der durch die
Jungtiirken gegriindeten Partei fiir Einheit und Forstschritt (Ittihad ve Terakki
Cemiyeti).> Ab 1870 durften Frauen dank der osmanischen Bildungsreformen
auch erstmals als Berufsschullehrerinnen titig werden.

Mit dem Ende des Ersten Weltkriegs, in den die Osmanen an der Seite der
Deutschen und Osterreicher eingetreten waren und der den endgiiltigen militi-
rischen und wirtschaftlichen Zusammenbruch brachte, verpuffte oberfldachlich
betrachtet auch das Reformprojekt der Jungtiirken; doch bei naherer Betrach-
tung wird deutlich, dass es ihre politischen und gesellschaftlichen Ideen und
Handlungen waren, die ab 1922 die Reformen des Griinders der Tiirkischen
Republik, Mustafa Kemal Atatiirk (1881-1938), erst ermdglicht haben. Die
modernen und sékularistischen Reformen Atatiirks, der als junger Offizier auch
zu den Jungtiirken gehorte, sind ndmlich keinesfalls plotzlich aus dem Nichts
entstanden, sondern haben eine mindestens zweihundertjahrige Vorgeschichte.

Zu dieser Vorgeschichte gehort zweifelsohne auch das Wirken von zwei bis-
lang wenig bekannten Personlichkeiten, Osman Selahaddin Dede (1820-1887)
und Hadice Nakiye Hanim (1846-1899), die der Beitrag als religiose, politische
und bildungsbezogene Autorititen exemplarisch vorstellt. Selahaddin Dede war

* Zu den verschiedenen weltanschaulichen und religidsen Ausrichtungen der jungtiirkischen
Aufklérer vgl. Haksever (2009: 11-19, 39-42, 65-73).

> Fiir die Osmanische Frauenbewegung und die vielen durchgesetzten Reformen vgl. Cakur
(1996: 23-56).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 ERDAL TOPRAKYARAN

56 Jahre lang das Oberhaupt des mystischen Mevlevi-Ordens im Istanbuler
Stadtteil Yenikap1 und zugleich ein einflussreicher Unterstiitzer der politischen
Reformbewegung. Zu seinen Schiilerinnen zahlte Nakiye Hanim, die nicht nur
eine angesehene Dichterin, sondern auch eine engagierte Pidagogin war. Zwar
zéhlen beide nicht zu den politischen oder auch religiosen Hauptakteuren der
osmanischen bzw. tiirkischen Modernisierungsgeschichte, weshalb ihre Namen
in den einschldgigen Standardwerken nicht vorkommen. Doch gerade deshalb
erscheint es umso lohnender, ihre von mystischer Frommigkeit gepréigte Le-
benswelt zu skizzieren. Denn eine Reduktion der Geschichtsschreibung auf
einzelne «grofie Personlichkeiten» und «zentrale Ereignisse» verengt die narra-
tologische Perspektive und ldsst historische Prozesse monokausal erscheinen.
Der Beitrag mochte daher zeigen, dass und wie zwei Personlichkeiten Aspek-
te religioser und weltlicher Autoritit in sich vereinen und wie sich dies auf
ihren Lebensweg auswirkte. Hierzu stelle ich die beiden Personlichkeiten in
den jeweils charakteristischen Beziigen vor. Dabei wird sich zeigen, dass die
beiden als typische Figuren einer sich in vielerlei Hinsicht modernisierenden
spatosmanischen Welt gelten kénnen.

Osman Selahaddin Dede (1820-1887): Ein politisch-reformorientierter
Sufi-Meister

Bereits der Grofivater, der Onkel, der Vater und der altere Bruder von
Selahaddin Dede waren Oberhaupter des mystischen Mevlevi-Konvents in
Istanbul-Yenikap1.® Typisch fiir viele Sufi-Orden blieb die Leitungsfunktion
innerhalb der Familie. In Max Webers dreigliedriger Typologie von legiti-
mer Herrschaft - legal-rational, traditional und charismatisch - liegt hier
der traditionale Charakter von Autoritit vor.” Nach dem Tod des alteren
Bruders wurde Seldhaddin mit nur elf Jahren im Oktober 1831 vom amtie-
renden «Celebi» zum «Dede» des Konvents in Istanbul-Yenikapi ernannt. «De-
de» bedeutet auf Tiirkisch eigentlich «Grofdvater», wird jedoch in der islami-
schen Mystik, die auch als Sufismus oder Derwischtum bezeichnet wird, im
Sinne von «spiritueller Meister» verwendet. In der Ordenshierarchie des Mev-
levi-Ordens kommen die «Dedes» gleich nach den «Celebis», den direkten
Nachkommen des Ordensgriinders Mevlana Celdleddin Rtimi (gest. 1273). Ein
Celebi, was urspriinglich in etwa «Gottesdiener» bedeutete, aber spater im Sin-
ne von «Prinz» verwendet wurde, steht bis heute dem Orden juristisch vor und
hat seinen Sitz in der zentralanatolischen Stadt Konya, wo auch Rumi wirkte

® Zur Biographie Selahaddin Dedes und seiner Familie vgl. Thtifalci Mehmet Ziya Bey (2005:
119-161). Auf den S.155-161 zdhlt der Autor mehrere Dutzend einflussreiche Schiiler von
Selahaddin Dede namentlich auf.

7 Vgl. Weber (2005). Siehe dazu auch den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 139

und begraben liegt. In der Praxis haben aber verschiedene «Dedes» mehr Auto-
ritdt besessen als die «Celebis».8 Das Phanomen der Konkurrenz zwischen den
leiblichen Nachkommen und den geistigen Kindern eines islamischen «Heili-
gen» trat sehr haufig, auch in anderen Ordenstraditionen, etwa bei den Bek-
tasis, auf.?

Vermutlich gehorte auch Selahaddin Dede schon frith zu den sehr ein-
flussreichen Ordensoberhduptern, da er nicht nur der Nachkomme von «De-
des» war, sondern auch ein offiziell anerkannter Nachfahre des Propheten
Muhammad. Aufgrund seines jungen Alters wurde Seldhaddin Dede jedoch bei
der Ausiibung seines Amtes von erfahreneren Derwischen unterstiitzt. Zugleich
besuchte er viele Jahre lang regelméfliig den Unterricht von verschiedenen Ge-
lehrten und studierte bei diesen unter anderem Koranrezitation und -exegese,
Rechtswissenschaften, Systematische Theologie und Persische und Arabische
Sprache.

Viele Jahre spater, nachdem er seine theologische Schulung abgeschlossen
und als Ordensoberhaupt Erfahrung gesammelt hatte, wurde er 1868 im Alter
von 48 Jahren zusitzlich zu seiner Funktion im Mevlevi-Orden zum Sprecher
des staatlichen Rates der Sufi-Meister (meclis-i mesdyih) gewahlt. Er hatte die-
ses Amt mehr als zehn Jahre lang inne und war somit in diesem Zeitraum
in strukturell-hierarchischer Hinsicht der ranghdchste Sufi-Meister des gesam-
ten Osmanischen Reiches. Auch galt er als eine diplomatische Mittlerfigur
zwischen dem Sufismus und den eher von der niichternen Theologie und der
puristischen Rechtswissenschaft gepragten islamischen Autoritidten. So sollen
abgesehen von seinen vielen Schiilern, die zugleich staatliche Religionsbediens-
tete waren, auch zwei seyhiilislim (oberster Religionsfunktionir des Reiches)
zu seinen engsten Vertrauten gehort haben, zundchst Sddeddin Efendi und
spater Refik Efendi. Dies war keineswegs selbstverstindlich, da es in der
islamischen und auch osmanischen Geschichte stets Phasen gab, in denen
sich die «Theologen» und die «Mystiker» gegenseitig oder auch innerhalb ihrer
eigenen Gruppen Konkurrenz machten oder sich sogar mehr oder weniger
gewaltsam bekdmpften (vgl. Toprakyaran 2013).

Seine diplomatischen Féhigkeiten nutze Seldhaddin Dede jedoch nicht nur
im Dialog der verschiedenen Sufi-Orden und -Ausrichtungen oder im Gesprach
zwischen mystischen und theologischen Autorititen, sondern anscheinend zu-
nehmend auch in der Politik. Er gilt sogar unter den Sufis als der wichtigste
Firsprecher der politischen Reform- und Freiheitsbewegung (vgl. Haksever
2009: 76-93). Besonders eng befreundet war Selahaddin Dede mit den zentra-
len osmanischen Reformern, den Grofiwesiren Fuad Pascha (gest. 1868), Ali

8 Zum Begriff «Autotitit» vgl. den Beitrag von Almut-Barbara Renger in diesem Band.

° Diese Form der Konkurrenz erinnert auch an die Auseinandersetzung zwischen den Nach-
kommen des Propheten Muhammad und den anderen muslimischen Autorititen und die
unter anderem daraus resultierende Entstehung von Sunnitentum und Schiitentum.

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 ERDAL TOPRAKYARAN

Pascha (gest. 1871) und Midhat Pascha (gest. 1884). Da diese als pro-westlich
geltenden Staatsmanner zugleich Anhdnger des Mevlevi-Ordens waren, hielten
sie sich oftmals im Konvent in Yenikapi auf, weshalb dieser Ort als das spirituel-
le Zentrum der osmanischen Reformbewegung gilt.

Noch entscheidender als die Beziehungen zu den Grofiwesiren war aber
der enge Kontakt zu den Sultanen. Hier trafen sich politische und religiose
Autoritit. Selahaddin Dede war regelmiéfiig zu Gast im Sultanspalast und hielt
dort sogar einen mystisch-theologischen Unterricht ab, fiir den er einen Lohn
erhielt. Umgekehrt besuchten ihn die drei als reformorientiert und pro-westlich
geltenden Sultane Mahmd II. (reg. 1808-1840), Abdiilmecid I. (1840-1856)
und Abdiilaziz 1. (1856-1876), aber auch Abdiilhamid II. (1876-1909) und
Mehmed V. (1909-1918) wiederholt im Ordenskonvent. Auch Abdiilhamid
II. gab zundchst vor, die Reformen seiner Vorgdnger und insbesondere die
Einfithrung einer konstitutionellen Monarchie, also einer Verfassung und eines
Parlaments, unterstiitzen zu wollen. Zugleich war er von seiner Bildung und
seinem Kunstgeschmack her der wohl «westlichste» unter den osmanischen
Sultanen und rief, wie versprochen, gleich nach seiner Thronbesteigung, bei
der er von Selahaddin Dede begleitet und gesegnet wurde, die konstitutionelle
Monarchie aus. Jedoch wandte er sich, nachdem er seine Macht gesichert hatte,
von den Reformbemiithungen seiner Vorganger ab und setzte bereits 1878 die
neue parlamentarische Verfassung wieder aufler Kraft.

Selahaddin Dede und sein Umfeld waren schwer enttduscht vom Sultan und
haben ihn das vermutlich auch wissen lassen, denn nach diesem Zeitpunkt
wurde sein Unterricht im Sultanspalast und auch die finanzielle Zuwendung
gestrichen. Auch als Oberhaupt des staatlichen Rates der Sufi-Meister musste
Selahaddin Dede im Jahr 1880 zurucktreten. Er soll sich daraufhin aus dem
offentlichen Leben zuriickgezogen und seine letzten Lebensjahre in relativer
Abgeschiedenheit im Konvent verbracht haben. Ob es sich dabei um einen frei-
willigen Riickzug oder um einen vom Sultan angeordneten Hausarrest handelte,
ist nicht bekannt.

Nach seinem Tod am 12. Februar 1887 wurde Selahaddin Dede, so wie es die
Mevlevi-Tradition vorsieht, im Konvent begraben. Zu seiner Beerdigung sollen
gemif} der Darstellung seines Biographen Thtifalci Mehmet Ziya Bey viele Tau-
sende Menschen aus allen Gesellschaftsschichten, auch viele Christen und so-
gar christliche Geistliche, gekommen sein. Sein Sohn Mehmed Celaleddin wur-
de traditionaler Amtsautoritat nach zum neuen Dede des Konvents bestimmt,
wahrend der Ehemann seiner Tochter FAtma Aliye, Hiiseyin Fahreddin Dede,
den Konvent in Istanbul-Eyiib leitete.

Von Selahaddin Dede, der viel geschrieben haben soll, ist lediglich ein hand-
schriftliches Traktat in osmanischer Sprache zur Lehre des Seinsmonismus

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 141

(vahdet-i viictid) erhalten geblieben.!? Ein umfassender Kommentar zum Mes-
nevi, dem poetischen Hauptwerk Rumis, ein islamisch-apologetisches Traktat,
ein Fiirstenspiegel fiir den damaligen Prinzen und spateren Sultan, Mehmed V.,
und weitere Schriften und Notizen wurden bei einem Hausbrand zerstort.

Die mystisch-theologische Lehre und Praxis des Mevlevi-Ordens

Die einzige erhalten gebliebene Schrift Selahaddin Dedes, das Traktat zum
Seinsmonismus, handelt vom zentralen Element der mystischen Theologie
und Anthropologie der Sufis.!! Seldhaddin Dede, der kraft traditionaler Herr-
schaftsautoritat Leiter des Mevlevi-Ordens war, rezipierte in diesem Traktat
neben Rumi auch Sufis anderer Traditionen wie Fahreddin Iraki (gest. 1289),
insbesondere aber den weitherum bekannten Sufi-Autor Muhyiddin Ibn Arabi
(gest. 1240).12 Dieser stammte aus Andalusien, also aus dem westlichen Teil
der damaligen islamischen Welt, und war damit eine Art geographischer Ge-
genpol zu Rumi, der in der weit Ostlichen, heute in Afghanistan liegenden
Stadt Balkh geboren wurde. Beide sollen sich dann, nach vielen abenteuerlichen
Reisen durch die damaligen islamischen Reiche, erst nach Mekka, dann nach
Zentralanatolien begeben haben. Dort sollen sie sich begegnet sein, bevor Ibn
Arabi dann nach Damaskus weiterreiste, wo er schliefllich starb. Doch selbst
wenn es keine Begegnung zwischen den beiden «grofiten Meistern» gegeben
haben sollte, so ist es glaubhaft belegt, dass der Schwiegersohn von Ibn Arabi,
Sadreddin Konevi (gest. 1274), eng mit Rumi befreundet war.13

Selahaddin Dede schildert in seinem Traktat, dass Ibn Arabi, Sadreddin
Konevi, Fahreddin Iraki und auch Rumi, Gott mit der Sonne verglichen hit-
ten.!* «Gottes Sein», das als das einzige echte und absolute Sein (viiciid-1
mutlak) bezeichnet wird, sei vergleichbar mit der Sonne, die die einzige Quelle
des Lichts ist. Der Mond hingegen sei wie die Schopfung, da sie lediglich das
Licht der Sonne reflektiert, ohne selbst Licht hervorzubringen. Entsprechend
habe die Schopfung, auch der Mensch, kein echtes Sein, sondern existiere
lediglich durch das Sein Gottes. Diese Erkenntnis werde unter Sufis auf die
arabische Formel gebracht: «Es gibt kein Sein aufler Thn (ma fi’l-viicid illd

10" Vel. Kiiciik (2015: 65-96). In diesem Artikel wird das osmanische Traktat nicht nur vorge-
stellt und analysiert, sondern auch vollstindig transkribiert.

Die zwei einzigen erhalten gebliebenen Abschriften dieser Handschrift befinden sich heute
in den Archiven in Istanbul: MS Istanbul, Siileymaniye, Izmir 790, 8 fols. und MS IBB,
Atatiirk Kitapligi, Yazmalar K1065, 6 fols.

Zu Ibn Arabi, Rumi und dem von beiden vertretenen sufischen Pfad der Liebe vgl. Toprakya-
ran (2018D).

Zu Konevi, der in seinen zahlreichen Schriften eine Synthese zwischen der mystischen
Theologie Ibn Arabis und der Philosophie Avicennas [Ibn Sinas] (gest. 1037) geschaffen hat
vgl. Demirli (2015).

14 Vgl. Kiigiik (2015: 81, 85-86); in der Handschrift handelt es sich um fol. 3b.

11

12

13

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 ERDAL TOPRAKYARAN

hit).»'> Zugleich streitet Selahaddin Dede entschieden ab, dass die persische
Formel «Alles ist Er (heme dst)» von Ibn Arabi oder einem anderen Sufi stam-
men konne, wie es oftmals behauptet werde. Denn die Vorstellung, dass ein Ge-
schopfidentisch mit Gott sein konne, sei pantheistisch (mezheb-i viictidiye).1¢

An dieser Stelle zitiert er den im 18. Jahrhundert sehr einflussreichen Sufi
Abdiilgani Nablisi (gest. 1731), der ebenso argumentierte.l” Die Weisheit, Gott
als das wahre und einzige Sein hinter der aus ihm emanierenden, illusionsbe-
hafteten Manifestation zu sehen, konne jedoch nur durch die Hilfe eines inspi-
rierenden Meisters erlangt werden und nicht durch rationale Studien allein. Es
gebe aber Fille, wo eine suchende Person durch eine Gotteserfahrung direkt auf
die «Stufe der absoluten Liebe» (ask mertebesi) erhoben wird und dadurch die
gottliche Wirklichkeit erkennt, die auch mit folgendem Koranvers angedeutet
werde: «Alles aufler seinem Angesicht wird vergehen (kiillii sey’in halikun illd
vechehu).»'8

Die spezifisch sufisch-seinsmonistische Vorstellung vom Angesicht Gottes,
das in der traditionellen Koranexegese zumeist mit dem Sein bzw. dem Wesen
Gottes gleichgesetzt wird, spielte auch in dem Tanzritual des Mevlevi-Ordens
eine zentrale Rolle.’® Die spezifische Ritualmusik und der aufgefiihrte Tanz
wurden mit der Zeit sogar so beliebt und priagend, dass die Mevlevi-Gemein-
schaft bis heute auch als Orden der tanzenden Derwische bezeichnet wird,
ohne dass den meisten Menschen die spezifischen Bedeutungen bekannt sind.
Im begrenzten Rahmen dieses Artikels kann auf die vielschichtigen Bedeu-
tungsebenen der einzelnen Elemente des Tanzrituals nicht eingegangen werden,
jedoch handelt es sich dabei im Allgemeinen um die mimetische Nachahmung
der Gotteserfahrungen des Propheten Muhammad und der sich auf ihn beru-
fenden Sufis.

Das Ritual soll in Erinnerung rufen, dass allein Gottes Angesicht bzw. Wesen
unverganglich ist und alle Seelen zunéchst eine Reise von Gott in Richtung
Schépfung machen und dann wieder zuriick zu Gott. Wahrend der Reise lernen
die Seelen, dass Gott auch in dieser materiellen Welt hinter jedem Schleier
verborgen ist und erfahren werden kann, wie es im Traktat zum Seinsmonismus
von Selahaddin Dede erkldrt wird. Deshalb wird am Ende des Rituals, wenn die
Musik endet und sich alle Tanzerinnen und Tanzer wieder auf den Boden set-
zen, noch einmal zur Erinnerung Vers 2/115 aus dem Koran rezitiert, welcher

15 Vgl. ebd. S. 83 und 88; in der Handschrift handelt es sich um fol. 5a.

!¢ Tatsichlich gab und gibt es aber im Sufismus neben den von Selahaddin Dede vertretenen
seinsmonistischen Uberzeugungen, die sich mit der theologischen «Orthodoxie» leichter in
Einklang bringen lassen, stets auch pantheistische Vorstellungen. Vgl. Ocak (2016: 209-215).

17 Vgl. Kiigiik (2015: 82, 90); in der Handschrift fols. 6b-7a.

18 Vgl. Kiigiik (2015: 82, 88-89); in der Handschrift fols. 5b—6a. Bei dem Koranvers handelt es
sich um Sure 28, Vers 88.

¥ Zum Tanzritual und zur Symbolik Rumis vgl. Toprakyaran (2017b).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 143

lautet: «Gottes ist der Osten, Gottes ist der Westen. Wohin auch immer ihr euch
wendet, dort ist Gottes Angesicht. Er ist der Allgegenwirtige, der Allwissende».

Nach der Biografie eines auch politisch agierenden Mannes sehen wir nun
die Biografie einer Frau aus demselben Milieu, die andere Wege erzieherischen
Wirkens nutzte.

Hadice Nakiye Hanim (1846-1899): Eine emanczipierte Sufi-Dichterin

Eine der vielen Schiilerinnen und Schiiler von Selahaddin Dede war Nakiye
Hanim.?® Sie stammte aus einer sehr berithmten und gebildeten osmanischen
Familie.?! Thre direkten Vorfahren waren unter anderem Grofwesire, seyhiil-
islam, Kadis und Gouverneure. Viele von ihnen waren nachweislich in sufische
Orden initiiert und zugleich kiinstlerisch begabt.?? In Webers Herrschaftsunter-
scheidung liegt hier wie bei Selahaddin Dede ein traditionaler Charakter von
Autoritdt bei Nakiye Hanim vor. Thr Vater Osman Saib Efendi war der Leiter
des staatlichen Observatoriums und ihre Tante Seref Hanim (gest. 1861) eine
bedeutende osmanische Dichterin (vgl. Toprakyaran 2019a). So wie ihre Tante
hat auch Nakiye Hanim nicht geheiratet und keine Kinder bekommen und
auch ihre Leidenschaft galt an erster Stelle dem mystischen Pfad der Mevlevis.
Nakiye Hanim scheint sich, wie es auch von dem Biographen Inan geschildert
wird, sehr stark mit Selahaddin Dede und dem Mevlevi-Konvent in Yenikap:
identifiziert zu haben. Das verwundert nicht, wenn man bedenkt, dass bereits
ein Urururgrofivater von ihr, der Grofiwesir Abdullah Naili Pascha (gest. 1758;
vgl. Thtifalci Mehmet Ziya Bey 2005: 52), eine betrichtliche Summe fiir den
Ausbau und die Restauration des Konvents aufgebracht, ihre Tante Seref Hanim
ein Leben lang dem Konvent gedient und ihr alterer Bruder Mehmed Nebil
(1842-1890) dort - so wie sie selbst — eine sufische Ausbildung erhalten hatten.
Die religiose, soziale und edukatorische Autoritit Nakiye Hanims griindete
somit tief in der Familientradition.?

Zugleich war Nakiye Hanim aber auch eine emanzipierte Frau und engagier-
te Lehrerin. Sie gehorte zur ersten Generation der Frauen, die im Rahmen der
osmanischen Bildungsreformen ab 1870 zur Lehrerin ausgebildet wurden. Ab
1880 unterrichtete sie die Ficher Geschichte und Persisch an einer Berufsschule

20" Hanim bedeutet auf Tiirkisch so viel wie «Dame» oder «Frau».

2! Zur Biographie Nakiye Hanims vgl. Inan (1988: Bd. 2, 1099-1101). Ahnlich wie im Fall von

Osman Selahaddin Dede ist der Kreis der von ihr beeinflussten Schiilerinnen noch nicht

erforscht.

Zur Biographie und zur sufischen Ausrichtung ihres Ur- und Ururgroflvaters miitterlicher-

seits vgl. Toprakyaran (2019¢, 2016).

» Vgl. Inan (1988: 1160-1161). Unklar bleibt, was aus dem Zwillingsbruder von Nakiye
Hanim, Abdiirrahim Besim, geworden ist, der in den Quellen nur als Kleinkind erwéhnt
wird.

22

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 ERDAL TOPRAKYARAN

tiir Madchen. Der Grund, weshalb sie sich der persischen Sprache zuwandte
und einige Jahre spiter sogar ein vielgelobtes osmanisch-persisches Worterbuch
verfasste, hat sicherlich damit zu tun, dass Rumi, wie auch die anderen grofien
Sufi-Dichter Attar (gest. 1221), Saadi (gest. 1291-92) oder Hafis (gest. 1390),
ihre literarischen Werke auf Persisch verfasst bzw. diktiert hatten.?* Sie verfasste
aber nicht nur ein Worterbuch, sondern tbersetzte auch Texte ins Persische,
etwa ein Theaterstiick des wohl beriihmtesten Jungosmanen Namik Kemal
(1840-1888).25 Dariiber hinaus unterrichtete sie die osmanischen Prinzen und
Prinzessinnen in Persisch, was belegt, dass sie wie bereits Selahaddin Dede sehr
gute Beziehungen zum osmanischen Palast hatte. Abdiilhamid II. verlieh ihr fiir
das Persisch-Worterbuch im Jahr 1883 eine silberne Verdienstmedaille und auf-
grund ihrer erfolgreichen Lehrtitigkeit im Jahr 1896-97 einen Verdienstorden
dritten Grades. Uber eine dreimonatige Reise nach Agypten, die sie in Beglei-
tung der Prinzessin Zeyneb unternahm, ist leider nichts Naheres iiberliefert,
aufler dass sie dort an einer Hochzeitsfeier teilnahmen.

Auch in ihrem ungedruckten, aber handschriftlich erhaltenen Diwan, be-
handelte sie nicht nur die typischen Themen der islamischen Liebesmystik,
sondern auch soziale und politische Themen.?® So findet sich im Diwan ein
langes Gedicht iiber die Bildung von Frauen, das urspriinglich in einer Frauen-
zeitschrift abgedruckt worden war und die Bemithungen Abdiilhamids II. auf
diesem Gebiet ausdriicklich lobte (vgl. Sentiirk 2010: 208-212).27 Auf poetische
Weise schildert das Gedicht, dass Gott, der Allwissende, dieses Universum er-
schaffen und dann den Lehrer der Welt, den Propheten Muhammad, entsandt
habe, um das Wissen offenzulegen. Da erst das Wissen den Menschen vollende,
habe Abdiilhamid II. ein Rechtsgutachten verfassen lassen, dass die Ausbildung
von Médchen befiehlt. Der Sultan habe sich stets fiir die Bildung eingesetzt
und Reformen eingeleitet. Er habe Schulen erdffnet, so dass nunmehr jeder
sich Wissen aneignen konne. Die Dichterin rief speziell die Frauen auf, diese
Bemiihungen des Sultans wertzuschitzen und ihr Wissen zu vermehren. Die
Frauen sollten auch dafiir beten, dass der Sultan ein langes Leben habe und sich
weiterhin fiir sie einsetzen konne.

2% Ein gedrucktes Exemplar des Osmanisch-Persisches Worterbuchs befindet sich in einer Is-

tanbuler Staatsbibliothek: Beyazit Devlet Kitapligi Nr. 22556, 1310. Im Rahmen einer an der
Hacettepe Universitdt in Ankara verfassten, nicht-verdffentlichten Masterarbeit wurde das
Worterbuch nicht nur analysiert, sondern auch vollstandig transkribiert. Vgl. Ahmadzadeh
(2018).

Zu Namik Kemal und anderen muslimischen Reformern des 19. Jahrhunderts vgl. Schabler
(2016).

Das einzige erhalten gebliebene Exemplar dieser Handschrift befindet sich in einem Istanbu-
ler Archiv: MS 1.U. Nadir Eserler Kiitiiphanesi Nr. T10156, 42 fols. Im Rahmen einer an der
Universitat Istanbul verfassten, nicht-veroffentlichten Masterarbeit wurde der Diwan nicht
nur analysiert, sondern auch vollstandig transkribiert. Vgl. Sentiirk (2010).

¥ Vgl. ebd. S. 208-212.

25

26

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 145

Es stellt sich die Frage, ob die Begeisterung Nakiye Hanims fiir den als
aufSerst autoritir geltenden Sultan echt oder nur aufgesetzt war. Falls sie echt
war, miisste sie dem Sultan die Herabwiirdigung ihres eigenen Sufi-Meisters
verziehen haben, was aber eher unwahrscheinlich ist. Denn in ihrem Diwan
schildert sie, gleich in ihrem zweiten Gedicht, dass sie Osman Selahaddin Dede
sehr verehrt und geliebt hatte:

[...] Osméan Efendi ist in beiden Welten meine Zuflucht und mein Meister / Ich werfe mich
vor ihm nieder, um mein Auge und Herz zu heilen. [...] / Er ist ein Weisheitsschatz, die
Quelle des wahrhaftigen Segens. Jemanden wie ihn - ganz ohne Heuchelei - gibt es in
dieser Welt kein zweites Mal. [...]*%

Zu den auflergewohnlichen Merkmalen von Nakiye Hanims Diwan gehort,
dass sie in manchen Gedichten nicht wie iiblich lediglich Gott, die Propheten
und die Heiligen um Beistand bittet, sondern, wie bereits ihre Tante Seref
Hanim, auch die Natur. Solch ein naturmystisches Motiv, namlich die Anrufung
des achten Mondmonats, der im islamischen Kalender «$aban» heift und dem
neunten Mondmonat, dem Fastenmonat Ramadan, vorausgeht, finden wir be-
reits im ersten Gedicht ihres Diwans; vermutlich, weil sie zu Beginn des $abans
begonnen hat, den Diwan niederzuschreiben:

O geheiligter $aban, gib mir hilfsbediirftiger Person deinen Schutz / O geheiligter $aban,
mach mein Flehen und Weinen wirksam / Das Trennungsfasten hat im Monat des Schmer-
zes meinen Wirbel gebrochen / O geheiligter S$aban, lass uns Geborgenheit erlangen beim
Fest der Vereinigung.?’

Anschlieflend folgen viele Gedichte, die in typischer Weise von Gott, den
Propheten und Heiligen, der Trunkenheit, dem Wein, den Schmetterlin-
gen, Rosen und Nachtigallen, und insbesondere vom heifS ersehnten «Gelieb-
ten» und den «Liebenden» handeln, wobei «der Geliebte» in der Regel Gott
und die «Liebenden» die Mystiker und Mystikerinnen symbolisieren. Einige
Verse seien an dieser Stelle exemplarisch iibersetzt:

[O Schicksal,] was immer du an Schiandlichem vorhast, bei Gottes Liebe, komm und tu
es mir an. Aber bitte, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten bertihren. / [...]

2 «[...] Pendhim miirsidim Osman Efendi’dir dii alemde / Cila-y1 ¢esm ii dildir payina yiiz

sirmeden makstid / [...] O bir genc-i maarif maden-i feyz-i hakikatdir / Ki anun misli bu
alem icinde bi-riyd na-btd. [...]» (Sentlirk 2010: 145-147; in der Handschrift fol. 2a). Die
Ubersetzungen aus dem Osmanischen stammen vom Verfasser des Beitrags und stellen
lediglich eine inhaltliche Annédherung an den Originaltext, ohne Anspruch auf stilistische
und inhaltliche Vollstindigkeit, dar. Allein schon die Tatsache, dass im Osmanischen neben
der tiirkischen auch die arabischen und persischen Terminologien in allen jhren Facetten
Verwendung fanden, macht eine Ubersetzung ins Deutsche dufierst schwierig. So gibt es
etwa flir Worter wie «Liebe» oder auch «Herz» mehr als ein Dutzend Ausdriicke.

«Olub ben acize ¢iin sdye-ban yd Hazret-i $aban / Sen itdir yan tesir-i figan ya Hazret-i
Saban / Du ti kildi miyAnim méh-1 gamda riize-i firkat / Bekdm it 1yd-1 vuslatda emén ya
Hazret-i $aban» ($entiirk (2010: 147-148); in der Handschrift fol. 1b).

29

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

ERDAL TOPRAKYARAN

Komm, t6te Nakiye, welche taglich tausendfach jammert, es ist nicht schlimm. Aber bitte,
bei Gottes Liebe, lass den Pfeil des Feindes nicht meinen Geliebten beriihren.?

In dieser Nacht hat mich der Geliebte wieder reich beschenkt. Mir blieb nur das Staunen,
und ich weinte vor Gliick [...] / In dieser Nacht habe ich dank dem roten Wein das ewige
Leben erlangt und bin nun im Himmelreich eine Freundin Jesu / In dieser Nacht habe
ich im Rosengarten seiner Schonheit an der zarten Bliite gerochen und bin nun wie eine
berauscht bebende Nachtigall / In dieser Nacht o Herz, bin ich verstummt aus Dank fiir
seine zahllosen Gaben und bin nun eine verschiichterte Nakiye.?!

Das Feuer der Liebe hat in dieser Nacht die Grenzen des Himmels beriihrt. Die Lichter
der Liebe haben das Reich der Herzen erleuchtet / O Asket, glaubst du, die Felder dieser
Welt sind leer? Der Rosengarten der Liebe ist erneut voll der Liebenden / O Herz, du
bist eine Zeit lang im Derwischkonvent der Liebe umhergewandert. Haben sich dir die
Geheimnisse der Liebe offenbart? / Mein Herz hat sich mal wieder in eine zierliche Rose
verliebt, doch kann ich der Mondschénen meine Liebe nicht zeigen / Schlussendlich gibt
es keine Losung, o Nakiye, verurteile nicht. Denn das Herz ist in diesem Augenblick in den
Fliissen der Liebe ertrunken.??

Ich bin es, die an der Tiirschwelle wie ein Nachfalter im Liebesfeuer brennt, seitdem der
Sultan der Liebe der Liebenden die Pforte seines Konvents gedftnet hat / [...] O Nakiye, bist
du es, deren Herz auf dem Pfad der Liebe stindig blutet? Die Leute der Liebe respektiert
das grausame Schicksal nicht. [...].3

[

..] Ich habe die bediirftig jammernde Nakiye in einem bedauernswerten Zustand gese-

hen / Als hitte sie den Seelenschmerz des irren Madschnun / Die Trianen der Verzweifelten
flielen wie der Oxus / Thre Neider sind gliicklich, ihr Herz betriibt, ihre Lunge voll Blut /
Diese Seref hat tausend Sorgen und ist verworren. Komm [0 Geliebter].>*

Im Diwan befinden sich, wie auch schon im Diwan ihrer Tante, auch selbstge-
schriebene Liedertexte, die oftmals sprachlich etwas einfacher gehalten sind als

30

31

32

33

34

«Her ne cevrin varsa kil bu cana Allah agkina / Degme tek tir-i adi canana Allah agkina /
[...] Glinde bin kez gel Nakiye zéir1 oldiir gam degil / Degme tek tir-i adi cdnina Allah
agkina» (Sentiirk (2010: 199-200); in der Handschrift fol. 3b).

«Ben yine miistagrak-1 eltaf-1 yar oldum bu seb / Hayretimden gah zar u geh nizéar oldum bu
seb [...] / Bade-i laliyle kesb idiib hayat-1 cividin / Asmanda Hazret-i Isa “ya yar oldum bu
seb / Giilsen-i hiisniinde semm idiib verd-i terin / Mest @ piir-efgan olub giiya hezar oldum
bu seb / Bunca lutf-1 bi-stimarin 14l olunca sitkriine / Ey goniil hem-¢iin Nakiye serm-sar
oldum bu seb» (Sentiirk (2010: 156-157); in der Handschrift fol. 9b).

«Ser ¢ekti semévata bu seb nar-1 muhabbet / Parlatd1 goniil miilkini envar-1 muhabbet /
Zahid bu cihan bagini tenha m1 sanursun / Tolmus yine ugsak ile giil-zar-1 muhabbet / Bir
hayli zaman hén-gah-1 agkda tolandin / Kesf old1 m1 ey dil sana esrar-1 muhabbet / Dus old:
yine bir giil-i nazik-tere gonliim / Kébil degil ol meh-vese izhar-1 muhabbet / Yok ¢are huldsa
Nakiye eyleme tayib / Dil oldi1 bu dem gark-1 enhér-1 muhabbet» (Sentiirk (2010: 158-159);
in der Handschrift fol. 11a).

«Feth idelden agika dergahin sultin-1 agk / Asitininda benim pervine-ves siizan-1 ask /
[...] Réh-1 agk i¢re Nakiye sen misin dil-htin miidim / Ehl-i agka itmiyor zélim felek hig
ihtirim» (Sentiirk (2010: 237-241); in der Handschrift fol. 20a).

«Dfin-1 Nakiye zar1 gordiim hali diger-glindur / Sanki zencirin sikest itmis keder-i Me-
cnlindur / Esk-i gesmi giiyiya bi-¢arenin Ceyhtindur / Hasidan memntin goniil mahziin ciger
pir-hiindur / Bu $eref bin derd i¢inde kald: hayran old1 gel» (Sentiirk (2010: 241-243); in
der Handschrift fol. 20b).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 147

die Gedichte, aber dennoch zumeist eine spirituelle Grundhaltung widerspie-
geln. Exemplarisch fiir die neunundzwanzig Lieder, soll an dieser Stelle ein Text
teilweise libersetzt werden:

Ohne Zweifel wird das Herz von Leid befreit / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag
kommen, an dem das Gemiit frohlich wird, an dem das Haus des Herzens, das wegen
Kummer eingestiirzt, wie neu erstrahlt / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen,
an dem das Gemiit fréhlich wird / Diese Welt wird nicht auf ewig Leid bringen / Gram
wird verwehen, Schmerz wird vergehen, frohlich wird der Mensch / Diese Welt wird vor
Lust und Freude sich verbiegen / Lasst uns geduldig sein. Es wird ein Tag kommen, an dem
das Gemiit frohlich wird / [...].%°

Thre letzte Ruhestitte hat Nakiye Hanim ganz in der Nahe ihres Sufi-Meisters
Selahaddin Dede gefunden, ndmlich im Garten des Mevlevi-Konvents in Yeni-
kap1, im selben Grab wie ihre Tante $eref Hanim, die sich ganz der poetischen
Liebesmystik hingegeben hatte. Sinnbildlich erscheint der im islamischen Kon-
text ungewohnliche Wunsch, kein eigenes Grab und keinen Grabstein zu haben,
sondern in das Grab und in den Schoss ihrer geliebten Tante gelegt zu werden.
Dass sie sich diese Ruhestitte bereits zuvor selbst ausgewahlt hatte, geht aus
einem ihrer Gedichte hervor:

Wir sind Mevlevis, unser Ruhm kommt von der Glorie der Liebe / Unsere Freundschaft gilt
stets den leidgeplagten Liebenden / O Nakiye, den Staub der Pforte des Meisters hast du dir
zur Ruhestitte genommen / Denn jener Ort ist unser gnadenvolles Paradies.*®

Fazit: Sufis als religiose und politische Autoritdten

An den Beispielen von Selahaddin Dede und seiner Schiilerin Nakiye Hanim
lasst sich demonstrieren, dass es im 19. Jahrhundert im Osmanischen Reich
auch Personlichkeiten aus dem Sufi-Milieu gab, die zugleich religiés und re-
formfreudig waren. Als, im Wortlaut Webers, traditionale Autoritétstypen nutz-
ten beide ihre Moglichkeiten und Netzwerke, um jene, die eine freiheitliche Ver-
fassung, Rechtsstaatlichkeit oder auch Frauenrechte forderten, zu unterstiitzen.
Dies war nicht selbstverstandlich, denn die Sufis im Osmanischen Reich lassen
sich keineswegs allesamt als politisch und gesellschaftlich progressiv einordnen.
Es gab stets auch Mystiker, Mystikerinnen und Ordensgemeinschaften, die bei
diesen Themen entschieden gegen jede Form von Erneuerung auftraten (vgl.

3 «Elbette goniil gussidan azad olacakdir / Sabr eyleyelim giin ola dil sad olacakdir / Gamdan

yikilan kalb evi abad olacakdir / Sabr eyleyelim giin ola dil sad olacakdir / Kalmaz bu cihan
boyle kiidiretde dem-a-dem / Mihnet de geger gam da gider sad olur adem / Perd olsa
gerek zevk i meserretle bu alem / Sabr eyleyelim giin ola dil sad olacakdir.» (Sentiirk (2010:
253-254); in der Handschrift fol. 26b).

«Mevleviyiz Seref-i agk iledir sohretimiz / Daim ussak-1 cefakegledir tinsiyetimiz / Nakiye
hék-i der-i piri edindin mevé / O mahaldir ¢ii bizim cennet-i bi-minnetimiz» (Tamsoz 1994:
60).

36

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 ERDAL TOPRAKYARAN

Haksever 2009: 75-76, 164-222; vgl. auch Toprakyaran 2018a). Und selbst
Seldhaddin Dede und Nakiye Hanim hatten sich, anders als viele der sie umge-
benden Personlichkeiten, eher moderat gezeigt und versucht, ihre Beziehungen
zum Sultanspalast aufrecht zu erhalten.

Dies mag auch daran liegen, dass die Sufis ohnehin eine eigene Auffassung
von Gesellschaft und Autoritit haben. Denn entsprechend der oben geschilder-
ten Lehre vom Seinsmonismus sind auch Macht, Herrschaft, Reichtum etc. nur
Mlusion. Gott allein ist der wahre Machthaber, der allwissende Konig und der
Besitzer des Lebens. Der freie Wille ist im Sufismus relativ und nicht jedem
Menschen gegeben.?” Dabei besitzt aber nicht derjenige mehr Freiheit, der
tiber weltliche Macht verfiigt, sondern der am hingebungsvollsten ist. Diese
absolute Hingabe wird im Islam als Gottesfreundschaft (veldyet) bezeichnet
und die Anteilhabenden an dieser Freundschaft sind die eigentlichen Lenker
des Universums. Es soll eine nur ihnen selbst bekannte Hierarchie geben
unter diesen Gottesfreunden, die sich der Auflenwelt mal zu erkennen geben
und mal nicht. Diese Personen, die man im deutschsprachigen Kontext als
Heilige und mit Weber als charismatisch bezeichnen kann, sollen auch iiber-
natiirliche Fahigkeiten haben. Sie konnen telepathisch kommunizieren, Engel
und Geistwesen sehen, fliegen, iber Wasser laufen oder sich in andere Wesen
verwandeln. Der jeweilige Rang in der Hierarchie ist nur ihnen selbst bekannt
und richtet sich nach dem Grad der spirituellen Entwicklung und Gottesnihe,
wobei sie alle ganz in Gott entworden sind. Das heifit, dass sie nicht nach ihrem
eigenen begrenzten Willen handeln, sondern sich ganz dem géttlichen Willen
hingeben. Sie sind frei, weil sie ganz in der Freiheit Gottes leben. Deshalb
werden sie auch «vollkommene bzw. universale Menschen» (insdn-1 kamil) und
auch «Leute des Verborgenen» (ricdl-1 gayb) genannt.38

Diese sufischen Uberzeugungen waren auch den politischen Machthabern
bekannt, weshalb sie die Sufi-Meister unter Beobachtung hielten und nicht im-
mer erfreut waren, wenn sich ihre Anhédngerschaft zu sehr vergrofierte. Zugleich
gab es im sunnitischen Mehrheitsislam bereits ab der Zeit der dufSerst brutalen
umayyadischen Machtergreifung im Jahr 661 eine Konkurrenz zwischen den
als weltlich wahrgenommenen Sultanen bzw. Kalifen und den Personen, die
sich der «Gottesfreundschaft> verschrieben hatten (vgl. Melvin-Koushki 2018).
Diese waren an erster Stelle die direkten Nachkommen des Propheten und
zusatzlich noch die Mystikerinnen und Mystiker. Auch wenn die sunnitischen
Sultane bzw. Kalifen sich verschiedene Titel aneigneten und sich mit religiosen
Symbolen schmiickten, blieben sie in der Wahrnehmung von Musliminnen und
Muslimen und auch in der Definition der Juristen und Theologen rein weltliche

%7 Fiir eine systematische Darstellung des sufischen Modells von Herrschaft und Gesellschaft
vgl. Ocak (2021).

% Die Ubersetzung des Begriffs «insin-1 kimil» als «universaler Mensch» stammt von dem
Schweizer Islamwissenschaftler Titus Burckhardt (gest. 1984). Vgl. Burckhardt (1953).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 149

Autoritaten. Anders verhielt sich dies im Schiitentum und im Sufismus, wo von
Beginn an in traditionaler Autoritit der Bezug zur Heiligkeit der Propheten-
nachkommen im Zentrum von Theologie und Lebenswelt stand. Diesbeziiglich
heif3t es bei Melvin-Koushki:

[...] Shiism, and then Sufism, laid claim to the crucial category of walaya, the <sacral
power> exclusive to the imams and the saints (awliya’) and denoting closeness to God
and the House of the Prophet, as well as the temporal rulership entailed by this spiritual
relationship [...].

(Melvin-Koushki 2018: 354-355)

So darf es nicht verwundern, dass der Sufi-Meister Selahaddin Dede, der
auch als Nachkomme des Propheten Muhammad offiziell anerkannt war, als
grofe Autoritit wahrgenommen wurde und seinen Einfluss auch auf politischer
Ebene geltend machte. Er wurde aber nur so lange als Autoritit akzeptiert,
als er dem weltlichen Herrscher nicht fundamental widersprach. Auch seine
treue Schiilerin Nakiye Hanim konnte ihre modernen Ideale nur ausleben,
soweit es die staatlichen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zuliefSen.
Beziiglich der komplexen Rolle von Seldhaddin Dede, Nakiye Hanim und der
zahllosen kleinen und grofien Reformerinnen und Reformer ldsst es sich mit
Michel Foucault argumentieren, dass es auch im Osmanischen Sultanat nie
eine «Sonne der Souverinitit» gab, sondern einen «bebenden Sockel der Kraft-
verhiltnisse, die durch ihre Ungleichheit unablédssig Machtzustinde erzeugen,
die immer lokal und instabil sind» (Foucault 1983: 114). Fiir Foucault sind
Macht und Widerstand zwei Seiten derselben Miinze. Wo es Macht gibt, gibt
es auch Widerstand, und genauso wie sich die Macht nicht auf eine oder einige
Personen oder Institutionen reduzieren ldsst, ldsst sich auch der Widerstand
nicht beschranken:

Diese Widerstandspunkte sind iiberall im Machtnetz prasent. Darum gibt es im Verhilt-
nis zur Macht nicht den einen Ort der groflen Weigerung — die Seele der Revolte, den
Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Gesetz des Revolutionérs. Sondern es gibt einzelne
Widerstinde: mogliche, notwendige, abgestimmte, unwahrscheinliche, spontane, wilde,
einsame, kriecherische, gewalttétige, unversohnliche, kompromissbereite, interessierte oder
opferbereite Widerstinde, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren
kénnen.

(Foucault 1983: 117)

Mit Hinblick auf Selahaddin Dede und Nakiye Hanim im Besonderen und
die Sufis im Allgemeinen kann eventuell an die Foucault’sche Aufzdhlung
moglicher Formen des Widerstands noch der sufische Widerstand hinzugefiigt
werden. Dieser besteht darin, sich fur seine Mitmenschen einzusetzen, ohne
den seinsmonistischen Pfad der Liebe zu verlassen. In diesem Sinne méochte
ich diesen Beitrag mit einigen Versen Mehmed Nebil Beys (gest. 1890) been-
den, der der iltere Bruder Nakiye Hanims und ein ebenso poetischer Schiiler
Selahaddin Dedes war:

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 ERDAL TOPRAKYARAN

Der Wahrhaftige hat den Menschen durch das koranische Wort «Wir haben euch Wiirde
gegeben» mit mehr Wiirde beschenkt als den Rest der Schopfung / Der Kérper des Univer-
sums ist die Frucht der Liebe / Ohne Liebe gibe es keine Potentialitit / Jedes Geschopf
besitzt eine Tendenz / Manche lieben den Besitz, andere den Geist / Wenn du aber ganz
Mensch sein willst / Dann sei ein Diener der Liebe, sei ein Diener der Liebe! / Moge Friede
sein!®

Literatur

Ahmadzadeh, Solmaz (2018): Hatice Nakiyye Hanim, Lugdt-1 farisiyye. [Hatice Nakiyye
Hanim, Persisches Worterbuch], Masterarbeit, Ankara.

Alvi, Anna / Hiibsch, Alia (2013): «Die Behauptung, dem Islam fehle die Aufklirung ist
auch ein uraltes Klischee», www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufkl
aerung/ (Stand: 24.2.2022).

Berkes, Niyazi (1964): The development of secularism in Turkey, Montreal: McGill
University Press.

Burckhardt, Titus (1953): De 'homme universel. Extraits du livre al-Insan al-Kdmil,
[par] Abd al-Karim al-Jili. Traduits de larabe et commentés par Titus Burckhardt,
Algier: Messerschmitt.

Cakar, Serpil (1996): Osmanli kadin hareketi, [Die osmanische Frauenbewegung],
Istanbul: Metis Yayilari.

Demirli, Ekrem (2015): Tasavvufun altin ¢agi. Konevi ve takipgileri, [Die goldene Zeit
des Sufismus. Konevi und seine Nachfolger], Istanbul: Sufi Kitap.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Bd. 1: Sexualitit und Wahrheit, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Haksever, Ahmet Cahid (2009): Modernlesme siirecinde Mevleviler ve Jon Tiirkler, [Die
Mevlevis und die Jungtiirken im Modernisierungsprozess], Istanbul: H Yayinlari.

Herzog, Christoph (2010): «Aufkldrung und Osmanisches Reich: Annédherung an ein
historiographisches Problem», in: Wolfgang Hardtwig (Hg.), Die Aufklirung und
ihre Weltwirkung, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 291-321.

Thtifalci Mehmet Ziya Bey (2005): Yenikap: mevlevihanesi [Der Mevlevi-Konvent in
Yenikapi], hg. von Murat A. Karavelioglu; Istanbul: Atag Yayinlar1.

Inan, Ibniilemin Mahmut Kemal (1988): Son asir Tiirk sairleri. [Tiirkische Dichter des
letzten Jahrhunderts], Istanbul.

Kiiciik, Sezayi (2015): «Yenikapt Mevlevihanesi seyhlerinden Osman Selahaddin Dede
(6. 1304/1887) ve vahdet-i viicud risalesi», [Osman Selahaddin Dede von den Meis-
tern des Mevlevi-Konvents in Yenikap: und sein Traktat zum Seinsmonismus], in:
Safi Arastirmalari, Nr. 13, S. 65-96.

¥ «Kild1 kerremni ile insdn1 Hak / Ciimle esyddan miikerrem lutfa bak / Hasili agkdir viicad-1

kainat / Olmasa ask olmaz idi miimkinat / Her bir halkin bir gseye meyli ayan / Kimi
mal agtkidir kimi can / Ademiyyetde tutam dersen makam / Aska kul ol, agka kul ol ve
“s-selam!» (Kutlar Oguz 2014: 518).

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/
https://www.migazin.de/2013/11/21/die-behauptung-islam-aufklaerung/

MYSTISCHER ISLAM ALS TEIL DER ERNEUERUNGSBEWEGUNG 151

Kutlar Oguz, Sabiha Fatma (2014): «Mehmed Nebil Bey ve hicr i visali» [Mehmed
Nebil Bey und sein Gedichtband «Trennung und Vereinigung>], in: Journal of Tur-
kish Studies, 9, Bd. 9, H. 12, S. 501.

Mardin, Serif (1962): The genesis of young Ottoman thought. A study in the modernizati-
on of Turkish political ideas, Princeton, NJ: Princeton University Press.

Melvin-Koushki, Metthew (2018): «Early modern Islamicate empire: New forms of
religiopolitical legitimacy», in: Armando Salvatore (Hg.), The Wiley Blackwell history
of Islam, Hoboken, NJ, Chichester: Wiley Blackwell, S. 353-375.

Ocak, Ahmet Yasar (2016): Osmanli imparatorlugunda marjinal sifilik. Kalenderiler
XIV-XVII. yiizyillar, [Marginaler Sufismus im Osmanischen Reich: die Kalenderiten,
14.-17. Jahrhundert], Istanbul: Timas Yayinlari.

Ocak, Ahmet Yagar (2021): Tasavvuf, veldyet ve kdinatin gériinmez yéneticileri. Tarihsel,
sosyolojik ve elestirel bir yaklasim, [Sufismus, Gottesfreundschaft und die unsichtba-
ren Lenker des Universums. Eine historische, soziologische und kritische Annahe-
rung], Istanbul: Alfa.

Ortayls, lber (2021): The empire’s longest century, Istanbul: Kronik.

Schabler, Birgit (2016): Moderne Muslime. Ernest Renan und die Geschichte der ersten
Islamdebatte 1883, Paderborn: Schoningh.

Schulze, Reinhard (2003): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert, Miin-
chen: Beck.

Sentiirk, Didem (2010): 19. yiizyil sairlerimizden Hatice Nakiyye Hanim n divani’nin
transkripsyonlu metni ve incelemesi. [Der transkribierte Text und die Analyse des Di-
wans von Hatice Nakiyye Hanim, einer Dichterin des 19. Jahrhunderts], Masterarbeit,
Istanbul.

Tamsoz, Bedihan (1994): Osmanhdan giintimiize kadin sairler antolojisi, [Anthologie
der Dichterinnen. Vom Osmanischen Reich bis in die Gegenwart], Ankara: Ayyildiz.

Toprakyaran, Erdal (2013): «Islamische Mystik im interreligiosen Dialog: Sind Sufis
bessere Gesprachspartner?», in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswis-
senschaft, 3, Nr. 4, S. 194-202.

Toprakyaran, Erdal (2016): «Das Osmanische Bibliotheks- und Bildungswesen im
Lichte von Stiftungsurkunden aus dem 18. und 19. Jahrhundert: Das Beispiel der
Re’iszadeler», in: Johannes Zimmermann, Christoph Herzog, Raoul Motika (Hg.),
Osmanische Welten. Quellen und Fallstudien. Festschrift fiir Michael Ursinus, Bam-
berg: University of Bamberg Press, S. 631-664.

Toprakyaran, Erdal (2017a): «Der deutsche Islam als Objekt und Subjekt der univer-
salen Aufklarung», in: Gerda Hasselfeldt, Ursula Méannle (Hg.), Islam und Staat,
Berlin: Duncker & Humblot, S. 33-42.

Toprakyaran, Erdal (2017b): «Sufismus zwischen Essentialitdt und Universalitit: Das
Beispiel Maulana Dschalaluddin Rumis (gest. 1273)», in: Wolfgang Achtner (Hg.),
Mystik als Kern der Weltreligionen? Eine protestantische Perspektive, Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 210-231.

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 ERDAL TOPRAKYARAN

Toprakyaran, Erdal (2018a): «Krieg und Mystik: Das Narrativ von Atatiirk als Gottes-
streiter und mystischer Pol», in: Erdal Toprakyaran, Hansjorg Schmid, Christian
Strobele (Hg.), Dem Einen entgegen. Christliche und islamische Mystik in historischer
Perspektive, Berlin, Miinster: Lit, S. 245-270.

Toprakyaran, Erdal (2018b): «Mercy and love in Islamic mysticism», in: Valentino
Cottini, Felix Korner, Diego R. Sarrié Cucarella (Hg.), Rahma. Muslim and Christian
studies in mercy, Rom: Pontifical Urbaniana University Press, S. 145-154.

Toprakyaran, Erdal (2019a): «Islamische Mystik als Pfad der Liebe: Das Beispiel der
osmanischen Dichterin Seref Hanim (1809-1861)», in: Giulia Agostini, Michael
Schulz (Hg.), Mystik und Literatur. Interdisziplinire Perspektiven, Heidelberg: Uni-
versitatsverlag Winter, S. 81-106.

Toprakyaran, Erdal (2019b): «Lasst Religion Raum fiir Erneuerung? Islamische Gottes-
bilder in Geschichte und Gegenwart», in: Jorgen E. Klufimann, Michael Kreutz,
Aladdin Sarhan (Hg.), Reformation und Islam. Perspektiven und Grenzen, Wiesba-
den: Springer VS, S. 31-44.

Toprakyaran, Erdal (2019¢): «Nabulusian Safism in the Ottoman realm: The case of
Shayh al-Islam Mustafa Asir Efendi (d. 1804)», in: Lejla Demiri, Samuela Pagani
(Hg.), Early modern trends in islamic theology: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi and his
network of scholarship, Tibingen: Mohr Siebeck, S.211-224.

van Ess, Josef (2015): «Rezension zu: Starr, S. Frederick: Lost Enlightenment. Central
Asia’s Golden Age from the Arab conquest to Tamerlane», in: Religionen Unterwegs,
21,Nr. 1, S. 29-31.

Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band 1/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith
Hanke, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 726-742.

20012026, 04:53:33., Vde/ - [


https://doi.org/10.5771/9783987400353-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

