
Frank Heidemann 
KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 
Eine südindische NGO und ihre Klientel im Rückblick 

Einleitung 

Wie jedes Jahr, so wollte ich auch im Frühjahr 2005 die Sozialarbeiter einer 
indischen NGO besuchen. Die Organisation, kurz Mandram genannt, hatte ihr 
Büro an einer Ausfallstraße von Kotagiri und ich kannte es als geschäftigen 
Ort, an dem landlose Tagelöhner Rat und Hilfe suchten. Doch die Türen ihres 
Bürogebäudes blieben versperrt. Ein schweres Schloss und eine dicke Eisen­
kette waren derart fest verankert, dass eine baldige Öffnung unwahrscheinlich 
erschien. Der Eindruck, der mir vermittelt wurde, beinhaltete neben der offen­
kundigen Gebäudesicherung zugleich die Botschaft einer endgültigen - oder 
zumindest längerfristigen - Schließung. An diesem Tag sollte ich erfahren, 
dass nach dem Tod eines charismatischen Gründungsmitgliedes die Organisa­
tion faktisch zusammengebrochen sei und wegen eines Disputs über die Be­
sitzverhältnisse bis zum richterlichen Entscheid keiner der Konfliktpartner das 
Gebäude nutzen dürfe. Die meisten Mitarbeiter waren nach dem Ausbleiben 
der Gehaltszahlungen abgewandert, andere hatten sich als Ein-Mann­
Gewerkschaften selbständig gemacht und boten nun der alten Klientel neue 
Dienste an. So unerwartet wie das Mandram seine Aktivitäten einst aufge­
nommen hatte, so plötzlich verschwand die Organisation aus dem öffentlichen 
Leben. 

In den folgenden Tagen hörte ich viele Stimmen zur Schließung der Hilfs­
organisation, zu ihren Projekten und zu ihrer Bedeutung für die Lokalgesell­
schaft. Die Vielfalt an Bewertungen und Interpretationen, die hier zum Aus­
druck kam, hätte keinen Ethnologen auf der Suche nach Polyphonie und Mul­
tivokalität enttäuscht. Ich muss gestehen, dass mir dieser Aspekt bei der For­
schung vor Ort keinesfalls bemerkenswert erschien, im Gegenteil. Warum soll­
te in meiner Gastgesellschaft nicht die gleiche Vielfalt an Deutungsmöglich­
keiten vorherrschen wie in meiner eigenen Gesellschaft? Bei jedem größeren 
Ritual, das ich in Südasien besuchte, wurde um die richtige Form gerungen. 
Auf den Ratsversammlungen in Dörfern lassen sich Meinungsverschiedenhei­
ten oft auf eine Dichotomie von (idealisierter) Tradition und (pragmatischer) 
Modeme zurückführen. So gehört auch Umstrittenheit bei Entwicklungspro­
jekten zum Tagesgeschäft und zählt meist zu den notwendigen Voraussetzun­
gen für ein erfolgreiches Unterfangen. Der oft an Ethnologen gerichtete Vor-

313 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

wurf, sie hätten in ihrer Monografie die lokale Vielstimmigkeit übersehen, geht 
(irrtümlicherweise?) von einem Leser aus, der eine systematisch beschriebene 
Wertorientierung als monolithische Handlungsgrundlage versteht und soziale 
Interaktion nicht situativ begreift. 

Die erst spät, am Schreibtisch gewonnene Aufmerksamkeit für das breite 
Spektrum der Interpretationen mag an einer gewissen Vertrautheit liegen. Seit 
1980 reise ich jedes Jahr in diese Region und führte dort von 1988 bis 1989, 
als das Mandram gegründet wurde, eine einjährige Feldforschung durch. Ich 
lebte mit meiner Frau und unserer ersten, damals einjährigen Tochter Lena, im 
direkt angrenzenden Haus und kannte einige der Aktivisten bereits aus meiner 
früheren Tätigkeit in einem Entwicklungsprojekt in Sri Lanka (Keller 1980). 
Genau genommen hatte mich die Solidarität mit der Klientel der NGO, den aus 
Sri Lanka ausgewiesenen Hochland-Tamilen, nicht nur in die Bergregion ge­
führt, sondern zum Studium der Ethnologie gebracht. Diese Entwurzelten wer­
den vor Ort dem offiziellen Sprachgebrauch folgend "Repatrianten" genannt 
und sollen daher auch hier so bezeichnet werden. Bereits vor der Gründung 
des Mandrams hatte ich meine Dissertation über diese Tagelöhner verfasst und 
die Siedlungen, in denen geholfen werden sollte, in ihrer Entstehungsgeschich­
te beobachten können. Im Gründungsjahr verlagerte ich jedoch meinen For­
schungsschwerpunkt und beschäftigte mich mit Badaga, den Bauern der Regi­
on, die von der Hilfsorganisation als Arbeitgeber und somit als Gegner ver­
standen wurden. In den 1990er Jahren sammelte ich weitere Daten für meine 
Habilitation über die Badaga und pflegte meine alten Kontakte zu den Repatri­
anten. Es erübrigt sich zu erwähnen, dass ich bei V ermittlungsversuchen oft 
zwischen den Fronten stand. Unüberwindbare Barrieren, bedingt durch grund­
sätzlich verschiedene Weltsichten, gehören zum Alltag in der Kleinstadt Kota­
giri, die in Indien keine Ausnahme unter den migrationsbedingt polyglotten 
Orten bildet. 

Was heißt jedoch hier Vielstimmigkeit? Wenn die Sozialarbeiter darüber 
debattieren, ob eine Siedlung besser am Ort A oder Ort B gebaut werden soll, 
weil der kurzen Wegstecke zur nächsten Straße oder der besseren Wasserver­
sorgung der Vorzug zu geben ist, so handelt es sich in beiden Fällen um le­
benspraktische Aspekte, die einem gemeinsamen Ordnungsrahmen zuzuord­
nen sind. Wenn jedoch Wasserversorgung gegenüber Bildungsarbeit abzuwä­
gen ist, so steht bereits das Selbstverständnis der Akteure zur Debatte. Die di­
vergenten Zielorientierungen innerhalb der Erwachsenenbildung weisen eben­
so in diametral unterschiedliche Richtungen. Mit der Förderung von formalen 
Fähigkeiten kann eine Integration in den Mainstream angestrebt werden, wäh­
rend politische Bewusstseinsarbeit oft antagonistische Interessen der Zielgrup­
pen gegenüber dem Mittelstand und den Landbesitzern suggeriert. Die Aktivis­
ten befinden sich in einem Gravitationsfeld von scheinbar widersprüchlichen 
ethischen Wertorientierungen, zu denen sowohl ein ritualisiertes Kastensys­
tem, eine bäuerliche Pragmatik, eine korrupte Demokratie und ein westlich ge­
prägtes Gewerkschaftsverständnis zählen. 

314 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

Jenseits der Projektrealität eröffuet sich ein noch viel weiteres Spektrum an 
Wertvorstellungen, da der eher egalitären Ethik der Sozialarbeiter ein durchaus 
hierarchisches Weltverständnis der Landbesitzer gegenübersteht. Bei genaue­
rer Betrachtung lässt sich diese Polarität jedoch nicht pauschal beiden Grup­
pen zuschreiben, sondern ist auch innerhalb der jeweiligen Sphären zu finden. 

Ich möchte im Folgenden nachzeichnen, wie lokale Gruppen mit ökono­
misch antagonistischen Interessen und interkulturellen Spannungen umgehen. 
Dabei soll das Augenmerk auf zwei Prozessen liegen: Erstens auf dem Sied­
lungsbau der Repatrianten, der die Sozialstruktur und das Erscheinungsbild der 
Region nachhaltig veränderte, und zweitens auf den Aktivitäten einer Hilfsor­
ganisation, die fast zwei Jahrzehnte das öffentliche Leben in der Kleinstadt 
mitbestimmte. Beide Prozesse führten von einer diffusen Stimmenvielfalt zu 
einer geordneten Vielstimmigkeit, die ich als reflektierte Pluralität begreife. 

Somit unterscheidet sich der hier gewählte Fokus und sein Resultat von der 
These Dirks' (200 1 ), der das gegenwärtige indische Gesellschaftssystem als 
Kontinuität der britischen Kolonialherrschaft begreift. Nach Dirks hat die 
Fremdherrschaft das Kastensystem in seiner heutigen Form geschaffen, indem 
Volkszählungen, historische und kulturelle Forschung und die Veröffentli­
chung in Distrikthandbüchern aus den einst offenen und flexiblen Kategorien 
ein starres Kastengefüge geschaffen hat. Obwohl die beiden hier vorgestellten 
Gruppen überdeutlich in koloniale Kontexte verstrickt waren, erweist sich die 
jüngere Lokalgeschichte als Resultat eines Annäherungs- und Aushandlungs­
prozesses, in dem die eigene Gestaltungsmacht wirkmächtiger ist als die Ideen 
und Normen europäischen Ursprungs. Stattdessen unterstreicht die vorliegen­
de Untersuchung die positive Wirkkraft dessen, was Shalini Randeria (2003) 
im Rahmen des indischen Rechtspluralismus beschrieben hat. 

Die Vielstimmigkeit entstand vor Ort und kaun nur prozessual beschrieben 
werden. Die eingewanderten Tagelöhner waren zwar entwurzelt und mittellos, 
verfügten jedoch über ein ausgeprägtes Selbstbewusstsein als Arbeiter und 
entwickelten schnell Perspektiven für ihre eigene Zukunft. Zu dem Arbeiter­
ethos fügte sich die politisierende Kraft des Mandrams; die Sozialarbeiter rie­
fen zum Klassenkampf auf. Eine Vielzahl an Handlungsorientiernngen eröff­
nete sich und die meistgenutzte Option war der Bau eigener Siedlungen. 

Siedlungsgründungen: Stimmenvielfalt in den 1970er und 
1980er Jahren 

Als sich 1988 die Türen des heute verschlossenen Bürogebäudes erstmals für 
das Klientel öffneten, lebten über fünfzehntausend Repatrianten aus Sri Lanka 
im Kotagiri-Bezirk, im Osten des Nilgiris Distrikts. Ihre Vorfahren wurden un­
ter britischer Kolonialregierung aus Südindien in die damalige Kronkolonie 
Ceylon zur Plantagenarbeit angeworben, lebten mehrere Generationen auf den 
Plantagen und wurden de facto nach der politischen Unabhängigkeit der Insel 
zu Staatenlosen. Im Rahmen der so genannten Repatriierungsabkommen (Ku-

315 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

mar 1977) erfolgte von 1968 bis in die 1980er Jahre die Umsiedlung von fast 
500.000 Hochland-Tamilen nach Indien. Diese Repatrianten blieben jedoch 
heimatlos in der tamilischen Ebene, und über einhunderttausend zogen in die 
Nilgiris, wo sie neben einem kühlen Hochlandklima vor allem auf Arbeit in 
den Teeplantagen hofften. Auf den kleinbäuerlichen Teebetrieben der Badaga 
fanden sie schließlich informelle Anstellungen und bezogen die Arbeiter­
unterkünfte in den Teefeldem. Aus Sri Lanka kannten sie die Arbeitsweisen 
von Gewerkschaften und wandten sich mit ihren Problemen an Interessenver­
treter, die jedoch bei ihren Verhandlungen mit den arbeitgebenden Badaga 
wenig erfolgreich waren. Die Bauern behandelten ihre Tagelöhner mit einem 
wohlmeinenden Patemalismus und sahen keinen Bedarf für die Vermittlung 
durch Dritte. Die "United Front Federation for Repatriates", eine überregiona­
le Hilfsorganisation, schloss ihr Büro in Kotagiri bereits in den frühen 1980er 
Jahren. 

Einer der wesentlichen Gründe für die erfolgreiche Etablierung des Man­
drams war der vorausgegangene Siedlungsbau. In diesen colonies, wie sie 
genannt wurden, hatten sich bereits Führerschaft und eine soziale Organisation 
entwickelt. Die Sozialarbeiter konnten sich in diese Siedlungen begeben, ihr 
Unterstützung beim Umgang mit den Behörden anbieten, über öffentliche För­
derungsmaßnahmen informieren und nun auch bei Konflikten zwischen den 
Arbeitgebern und Arbeitnehmern vermitteln. Sie verfügten über eine klar defi­
nierbare und auch erreichbare Klientel. Es war jedoch nicht allein die Pragma­
tik, Siedler an einem Versammlungsplatz vereinen zu können, sondern die 
Existenz von vote banks. Aktivisten wollen in einer Arena vermitteln, in der 
nicht nur Behörden, sondern auch Parteipolitiker wirkungsmächtig agieren, 
und letztgenannte wollen sich durch ihr Engagement zuverlässige Wähler­
stimmen in einem markierten Raum und empirisch nachweislich an einer 
Stimmabgabestelle sichern. Ohne vote bank keine Stimme bei der Aneignung 
von öffentlichen Ressourcen. Die Mäuner des Mandrams kamen also zur rech­
ten Zeit an den richtigen Ort, oder, wie andere sagten: sie setzten sich ins ge­
machte Nest. 

Die Gründung der Siedlungen war keinesfalls unproblematisch. Im Gegen­
teil, höchst dramatische Szenen, bei denen nicht nur Tränen, sondern auch 
Schweiß und gelegentlich Blut flossen, gehörten zu diesem bis heute umstrit­
tenen Kapitel der Lokalgeschichte. Auch für mich als ansässigen Ethnologen 
blieben zahlreiche Fragen offen. Warum verließen Tagelöhner eine ihnen kos­
tenlos gebotene, meist solide konstruierte Unterkunft in den Teefeldern der 
Badaga, um sich mit Stöcken und Lehm eigene Häuser zu bauen, zumal dies 
weitere Konsequenzen nach sich zog? In den Steinhäusern hatten sie regelmä­
ßig Arbeit für ein oder zwei Personen, und zu Haupterntezeiten wurden alle 
arbeitsfähigen Familienmitglieder beschäftigt. Die Lehmhütten standen auf 
Flächen, die den Bewohnern nicht gehörten, und vielfach wurden die Siedler 
von der Polizei, der Forstbehörde oder von Badaga vertrieben. Als Siedler 
mussten sie täglich neue Arbeit suchen, die- so betonten sie- jedoch ein hö­
heres Lohnpotential bot. Die Möglichkeit, ihren Lohn auszuhandeln, bedeutete 

316 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

zwar kein höheres Monatseinkommen, doch ein Stück Unabhängigkeit und das 
Leben mit Gleichgesinnten in den selbstgebauten Hütten bot eine Perspektive, 
für die es sich zu kämpfen lohnte. Die Repatrianten legten kleine Gärten an, 
hoben Brunnen aus, bauten kleine Tempel nnd schafften sich eine eigene Welt. 

Die ersten Siedlungen wurden Anfang der 1970er Jahre vor den Toren der 
großen Teeplantagen als Übergangslösung errichtet, um eine strategisch gute 
Position als Anwärter auf einen festen Arbeitsplatz mit staatlich garantiertem 
Mindestlohn zu haben. In den späten 1970er Jahren entstanden im Kotagiri­
Bezirk mehr als die Hälfte der über 20 colonies, in denen in den 1980er Jahren 
dann bis zu jeweils zweihundert Familien lebten (Heidemann 1989: 167-237). 
Selbsternannte Führer besetzten Land, von dem sie glaubten, es handele sich 
um freies revenue land, dessen Nutzung gegen eine als Steuer verstandene 
Gebühr geduldet wurde. Wer als Landloser viele Jahre diese Zahlungsbelege 
sammelt, hat eine faire Chance, das Land überschrieben zu bekommen. Heute 
sind viele Siedlungen mit Strom und fließendem Wasser versorgt und zahlrei­
che Siedler haben patta, Landtitel, über jeweils 80 qm, das übliche Maß bei 
staatlichen Hausprojekten für Landlose. 

Die Meinungen zum Siedlungsbau waren unter den Repatrianten in der 
Gründungsphase durchaus gespalten. Eine keinesfalls kleine Fraktion, in der 
sich meist Migranten der ersten Stunde befanden, wollte nicht aus dem dauer­
haften Arbeitsverhältnis austreten. Sie hatten sich eingelebt nnd schätzten die 
bodenständige und pragmatische Art der Badaga, denn sie hatten nach ihrer 
Ankunft in der tamilischen Ebene ein rigides Kastensystem nnd soziale Dis­
kriminierung aufgrnnd von Reinheitskonzepten erfahren müssen. Die späteren 
Migranten zogen hingegen direkt in die Nilgiris und teilten diese Erfahrung 
nicht. Sie trafen mit kämpferischer Grundstimmung auf ihre "Landsleute" und 
fühlten sich zu dem berufen, was James Scott (1985) als verdeckten Wider­
stand beschrieben hat. Sobald die Aufsicht fehlte, ruhten die Arbeiter und 
stärkten sich mit Orangen, die in den Teefeldern an kleinen Schattenbäumen 
wuchsen. Selbstredend kann zwischen den frühen und späten Migranten keine 
klare Trennlinie gezogen werden, die Meinungen divergierten auch innerhalb 
von Familien. Ein Stimmungswandel war während der 80er Jahre jedoch of­
fensichtlich, der als Tendenz festgehalten werden kann: Die späten Migranten 
forcierten den Siedlungsbau und sagten den anderen Feigheit nach, während 
die frühen Migranten die Nachzügler als Unruhestifter titulierten. Nicht weni­
ge suchten einen Ausweg darin, dass sie in den Arbeiterunterkünften blieben 
und zusätzlich eine Hütte in einer colony bauten. 

Die Repatrianten waren nicht die einzigen Tagelöhner in der Region. Aus 
Kerala und Tamil Nadu kamen Dienstleister nnd Arbeitssuchende, einige wan­
derten bereits vor ein oder zwei Generationen in die Bergregion, aus Andhra 
Pradesh und Kamataka stammen viele spezialisierte Handwerker, nnd Planta­
gengesellschaften rekrutierten aus allen vier südindischen Bundesstaaten. Es 
gab kaum klar markierte Gruppen, da die Kinder von Maurem Gemüse ernte­
ten, Familienmitglieder der Plantagenarbeiter im Basar arbeiteten und fliegen­
de Händler oder fahrende Eisverkäufer ohnehin keiner Örtlichkeit zuzuordnen 

317 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

waren. Einige Harijans lebten zwar in Siedlungen, die vorangegangene Regie­
rungen als Einlösung von Wahlversprechen (meist direkt vor der nächsten 
Wahl) errichtet hatten, doch neben den Dörfern der Badaga und den W eileru 
der demographisch kleinen Gruppen der Kota und Toda war keine feste Sied­
lungs- oder Sozialstruktur erkennbar. So vielfältig wie die Gruppen, so kom­
plex waren ihre Meinungen über Repatrianten und den Siedlungsbau. Die 
Mehrheit empfand den Migrationsprozess als Ursache für Unruhe und offene 
Spannungen, andere lobten die schnell wachsende Ökonomie, denn ohne Re­
patrianten hätte die Teeindustrie keinesfalls ein so rapides Wachstum aufwei­
sen können. Es dürfte wenig erstaunen, dass unter den Repatrianten die Mei­
nung vertreten war, dass sie - im Gegensatz zu allen anderen -nicht nur öko­
nomischen Fortschritt, sondern auch das Gewerkschaftswesen, die Demokratie 
und somit Gleichheit und Fortschritt gefördert hatten. Die Aktivisten unter ih­
nen bezeichneten sich gerue als Entwicklungshelfer dieser rückständigen Berg­
region, auf dessen Modernität andere besonders stolz waren. 

Auf den ersten Blick schienen Badaga in direkter und offener Opposition 
zum Siedlungsbau zu stehen, da ihre öffentlichen Auftritte stets Ablehnung er­
kennen ließen. In der offiziellen Rhetorik wurde der illegale Akt der Landbe­
setzung angeklagt und besonders die Fälle betont, in denen sie selbst Rechts­
ansprüche auf die besetzten Flächen erhoben. Im kleineren Kreis galten be­
sonders die hoch gelegenen Siedlungen als Ärgernis, da diese andere Wohnor­
te mit kontaminiertem Wasser oder mit dem Müll belästigen und zudem über 
einen höher gelegenen Tempel verfügen. Die wenigen Großbauern unter den 
Badaga befürchteten, was später eintrat, eine gewerkschaftliche Organisation 
des informellen Sektors. Die Politiker unter ihnen prophezeiten ebenfalls zu 
Recht, dass nun vote banks der Tagelöhner eine eingefahrene Ordnung aufbre­
chen könnten, in der Badaga die Hauptunterstützer der Congress-Partei und 
zugleich Wahlsieger waren. 

Es gab auch andere Stimmen unter den Badaga, die jedoch wegen des öf­
fentlichen Drucks der eigenen Gruppe kaum an die Öffentlichkeit drangen. 
Vertreter einer eher auf rituelle Reinheit bedachten Ordnung, die gelegentlich 
Dienste auch von Brahmanen in Anspruch nahmen, betrachteten die zuneh­
mende Distanz zur Arbeiterschaft mit stiller Zufriedenheit. Teefabrikanten und 
Gemüsebauern mit saisonalem Arbeitskräftebedarf begrüßten stillschweigend 
eine wachsende Zahl von freien Tagelöhnern. Die Minderheit der Badaga­
Politiker, die zu den Kommunisten oder zu den drawidischen Parteien zählten, 
hofften nun auf neu verteilte Karten am parteipolitischen Pokertisch. Individu­
elle Stimmen, die mir in den 1980er Jahren zu Ohren kamen, begrüßten, dass 
nun die Frauen der Badaga und der Repatrianten an unterschiedlichen Wasser­
stellen waschen und zeigten sich erleichtert, da nun zotige Kommentare in Ge­
genwart ihrer Frauen ausblieben. Doch all diese Stimmen blieben Privatmei­
nungen, da in der öffentlichen Rede mit dem Siedlungsbau stets eine Oppositi­
on zur Dominanz der Bauern verbunden wurde. 

Meine eigene Rolle in diesem Konflikt war alles andere als erfreulich. Je­
der V ersuch, zwischen den Gruppen zu vermitteln, baute Distanz auf, die we-

318 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

der meiner Psyche noch meinem Forschungsprozess und erst recht nicht mei­
nen V ersuchen des Ausgleichs dienlich waren. In Gesprächen mit den Badaga 
versuchte ich den Hintergrund der Repatrianten zu erklären, die aufgrund der 
indischen Regierung ihre Heimat verlassen mussten, die unverschuldet alles 
verloren hatten und nun mit den ihnen bekannten, gewerkschaftlichen Metho­
den eine Eingliederung als hart arbeitende Tagelöhner anstrebten. Schließlich 
wären die Repatrianten nur in den Kotagiri-Bezirk gekommen, weil Badaga sie 
zunehmend beschäftigen würden. In den Gesprächen mit den Repatrianten­
Führeru versuchte ich Verständnis für Badaga zu wecken, die ihre Tagelöhner 
meist generationsübergreifend beschäftigen und einen informellen Umgangs­
ton wählen. In den Ohren der Eingewanderten klang die Anrede mit ni (etwa 
"du") respektlos, da sie in Arbeitsverhältnissen mit ninge (etwa "Sie") gerufen 
werden wollten. Als ich in den ersten Jahren über die Migrationsbewegung ar­
beitete, bedeuteten mir die Badaga, dass ich ihre Position nicht verstehen kön­
ne, und als ich später über die Kultur der Landbesitzer forschte, wurde mir von 
einigen Repatrianten der Vorwurf gemacht, ich hätte nun die Seiten gewech­
selt. Aus meiner Sicht konnte man jedoch nicht von zwei Lagern im Sinne ei­
ner ethnischen Zugehörigkeit sprechen, da die interne Differenzierung eine 
enorme Spannbreite aufwies. Ich zählte mich zu den moderaten und vermitt­
lungsbereiten Flügeln, die aufbeiden Seiten existierten. Mein Vorteil war, dass 
ich die Interna der beiden Gruppen besser kannte als andere Außenseiter und 
diesen Umstand gelegentlich nutzen konnte. Ein Ereignis kann dies verdeutli­
chen: 

Als ich eines Tages in einem Kopiefladen einen Bekannten besuchte, reich­
te dieser mir ein Manuskript, dessen Autor sowie seine Gruppenzugehörigkeit 
hier nicht genannt werden sollen. Mein Bekannter deutete an, dass mich der 
Inhalt wohl interessieren dürfte. Es war eine Abhandlung zur Geschichte der 
eigenen Gruppe und ihrer kontemporären Positionierung in der Lokalgesell­
schaft. Der Text war aus meiner Sicht sachlich falsch, polemisch formuliert 
und zudem überdeutlich hetzerisch. Eine solche Brandbombe hätte im ange­
spannten Klima der späten 80er Jahre zweifellos zur Eskalation der Spannun­
gen geführt. Ich trug das Manuskript zu einem befreundeten Politiker, der der 
gleichen Gruppe wie der Autor angehörte und überzeugte ihn von meinen Be­
denken. Sein Einfluss reichte zwar aus, den Verfasser von der Veröffentli­
chung abzuhalten, doch folgten weitere Schriftstücke aus der gleichen Quelle 
in den Folgejahren. Meine Vermittlungsversuche erstreckten sich über viele 
Jahre. Zum einen versuchte ich über die jeweils andere Gruppe zu informieren, 
zum anderen versuchte ich die ,Falken' auf beiden Seiten zur Mäßigung zu 
bewegen. Ich kann nicht beurteilen, welche Wirkung meine Bemühungen auf 
den Konfliktverlauf hatten, sondern weiß nur, dass sie mich oft zermürbten. Es 
waren später nur gnte Vertraute auf beiden Seiten, mit denen ich mich austau­
schen konnte und wollte. 

Rückblickend erweisen sich die Themen, die den öffentlichen Konflikt am 
nachhaltigsten antrieben, als Eckpfeiler der jeweiligen Identifikationsprozesse. 
Löhne und Land bildeten dabei weniger Konfliktstoff als Ritual und Respekt. 

319 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

So konnte man sich über die Höhe der Löhne meist einvernehmlich einigen, 
doch eine verspätete Lohnzahlung wurde als respektlos bewertet. Es begab 
sich an einem Samstagnachmittag, dass ein Badaga nach der Vergütung für 
seine Teeblattlieferungen mit der Barschaft nicht auf dem direkten Weg in sein 
Dorf zurückkehrte, da ihn Frennde zu einem ausgiebigen Umtrunk eingeladen 
hatten. Seine Ehefrau wollte die Tagelöhner vertrösten, doch diese kannten aus 
den staatlichen Teeplantagen in Sri Lanka nur ein Mittel, um ausbleibende 
Löhne einzufordern: eine lautstarke Demonstration mit möglichst vielen Betei­
ligten. Es dürfte wenig erstaunen, dass Badaga dies als ein Angriff auf ihre In­
tegrität verstanden. Die Gegenreaktionen erwiesen sich als vehement, ein kol­
lektiver Arbeitsboykott folgte nnd erst ein hochrangiges Schlichtnngskomitee 
konnte nach Wochen die Normalität wieder herstellen. 

Auch die Differenziernng in Arbeitszeit nnd Freizeit, die auf den sri­
lankanischen Plantagen den Tag strukturierten, erwies sich als eine kulturelle 
Differenz, die nicht ohne Folgen blieb. Der Respekt, der einem Arbeitgeber 
entgegengebracht wird, beschränkt sich aus der Sicht der Repatrianten auf die 
Arbeitszeit (vgl. Heidemann 1997: 157). Folglich behandeln sie ihre Arbeitge­
ber nach Feierabend am Teestand und in Basaren mit einem deutlich egalitären 
Unterton und fordern für Gefälligkeiten eine zusätzliche Entlohnnng. Dies irri­
tierte die Landbesitzer ebenso wie der Kampf um Sitzplätze in öffentlichen 
Bussen, bei denen sie ihren Arbeitnehmern oft unterlagen. Für Repatrianten 
galt es hingegen als Affront, auf dem Rückweg ins Dorf für den Arbeitgeber 
einen Sack Reis schleppen zu sollen und im Bus zu stehen. Besonders heikel 
waren die Vorbereitnngen für die rituell reinen nnd somit vegetarischen Jah­
resfeste, da hier von den Tagelöhnern konformes Verhalten, also Abstinenz 
von Fleisch und Alkohol, erwartet wurde. 

In den Jahren vor der Eröffnung des Mandrams gab es also eine Vielzahl 
von Irritationen mit einem deutlichen Potential zu offenen Konflikten. Zu den 
schwerwiegenden Vorwürfen gegenüber den Repatrianten zählen Eigentums­
delikte und eine damit einhergehende Störung des öffentlichen Friedens, wäh­
rend den Badaga sexuelle Belästigungen der Arbeiterinnen vorgeworfen wur­
den. Diese gegenseitigen Unterstellnngen blieben jedoch stets vage und ent­
sprechen den Stereotypen, die Landbesitzern und Tagelöhnern auch jenseits 
der Nilgiris zugeschrieben werden. Sie führten nicht zum Ausbruch von offe­
ner Gewalt, obwohl eine solche Gefahr durchaus gegeben war. Als Beleg 
möchte ich eine an Lynchjustiz erinnernde Szene anführen, als einem in Kota­
giri praktizierenden Arzt, einem eingewanderten Brahmanen, von einer Patien­
tin nach ihrem Freitod in ihrem Abschiedsbrief sexuelle Übergriffe unterstellt 
wurden. Sein Haus wurde von aufgebrachten Badaga umstellt nnd abgebrannt, 
wobei dem Arzt die Flucht durch die Hintertür gelang. 

Wesentlich häufiger und nach meiner Einschätzung nachhaltiger wirkten 
subtile Formen des Alltäglichen. Ein häufig erwähntes interkulturelles Miss­
verständnis soll abschließend erwähnt werden. Badaga tragen die schweren 
Arbeitsmesser zum Beschneiden der Teebüsche mit gestrecktem, nach unten 
gehaltenen Arm und der Schneide nach hinten. Repatrianten hingegen halten 

320 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

ihr Messer stets mit angewinkeltem Arm nnd der Messerschneide nach vorne 
gerichtet, so dass das Gewicht des schweren Eisens zum Teil auf der Schulter 
mht. Bei den häufigen Begegnungen auf den engen Pfaden in den Teefeldern 
führte dies bei den Arbeitgebern oft zu mulmigen Gefühlen bis zu Angstzu­
ständen. Diese Tendenz wurde durch die Zuversicht der kürzlich eingewander­
ten Tagelöhner erhöht, dass sich zwei Personen durchaus aneinander vorbei­
schlängeln können und somit kein Anlass zum Warten besteht, um dem Ar­
beitgeber den Vortritt zu geben. Kulturelle Konzepte nnd habituelle Hand­
lungsweisen trugen also zu einer spannungsgeladenen Grundstimmung in den 
späten 1970er und frühen 1980er Jahren bei. Es war jedoch nicht allein die in­
terkulturelle Deutungsvielfalt, sondern auch die Vielzahl der Orientiemngen 
unter den Bauern nnd Tagelöhnern, die eine Pluralität individueller Interpreta­
tionen und Haltungen erzeugte. Vor der Gründung des Mandrams erfüllte so­
mit eine beeindruckende Stimmenvielfalt den öffentlichen Raum an den Tee­
ständen und in den Basaren, auf den Busbahnhöfen nnd den Wochenmärkten. 

Vereinsgründung: Einstimmigkeit in den späten 
1980er Jahren 

Die Geschichte des Mandrams, offiziell "Malayaha Makkal Mamvahvu 
Mandram", nach eigener Übersetzung "Hill Peoples' Rehabilitation Organisa­
tion", beginnt- wie die der Repatrianten- in Sri Lanka. Die drei Gründungs­
mitglieder waren bereits im Nachbarstaat in soziale und politische Projekte in­
volviert, die dem Wohl der Hochland-Tamilen gewidmet waren. Nach den lan­
desweiten Unruhen in Sri Lanka im Sommer 1983 zogen sie nach Indien, um 
hier für die Repatrianten zu arbeiten. Keine der drei Personen kann mit einer 
einzigen Kategorie beschrieben werden, doch hatte jeder seine eigene feste 
V erankemng. Einer von ihnen war kirchlich organisiert nnd gefördert, der 
Zweite studierte Jura in Indien, war Analyst, Stratege und Politiker nnd den 
Dritten möchte ich als Kommunikator nnd Sozialarbeiter bezeichnen. Der Ers­
te kümmerte sich um die finanzielle Förderung aus Europa, der Zweite pflegte 
die Kontakte zu indischen Politikern und der Dritte zur Basis vor Ort. Gemein­
sam bildeten sie ein erfolgreiches Team, das zunächst den "Island Trust" und 
später das Mandram gründete. 

Die Bezeichnung "Island Trust" ist ein Akronym nnd steht für "Indo-Sri 
Lankan Development Trust" nnd wurde nach der Übersiedlung der drei ge­
nannten Herren in der tamilischen Ebene in Dindignl im Jahr 1984 als Rechts­
form eingetragen. Nach ersten Untersuchungen zur Situation der Repatrianten 
eröffneten sie ein Büro in Kotagiri. Ein Jahr später entstand auf einem Work­
shop die Idee, die lokalen Aktivitäten von den überregionalen Belangen zu 
trennen. Daraufbin erfolgte die Gründung des Mandrams, das sich um den Ko­
tagiri-Bezirk und nach Möglichkeit später um den ganzen Nilgiris Distrikt 
kümmern sollte. Unter einem Dach pflegte der Trust die Außenkontakte nnd 
warb Projektmittel ein, während die lokale Sozialarbeit von den Mitarbeitern 

321 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

des Mandrams durchgeführt wnrde. Ein dritter Pfeiler in der Organisation war 
das "Repatriates Rehabilitation Research and Information Centre". Die Ver­
flechtung dieser Institutionen sowie weitere kurzlebige Gründungen im Um­
kreis dieses Aktionsfeldes waren jedoch in der lokalen Öffentlichkeit nicht be­
kannt, wo man die Gesamtheit als "das Mandram" bezeichnete. Nachdem zwei 
der Gründer die Region verlassen hatten und der dritte verstarb, entfachte der 
Streit darüber, ob der Trust oder das Mandram rechtmäßiger Eigentümer des 
Bürogebäudes sei. 

Die Arbeit der Organisation wnrde abhängig von den Perspektiven durch­
aus unterschiedlich beurteilt. Europäische Besucher, meist Repräsentanten von 
Hilfswerken, machten sich während der kurzen Aufenthalte ein uneinge­
schränkt positives Bild vom Wirken des Mandrams. Sie interessierten sich zu­
nächst für Aspekte, die aus lokaler Sicht völlig belanglos waren, wie bei­
spielsweise das Beziehungsgeflecht von Trust, Research Centre und Mandram, 
für die zahlreichen empirischen Untersuchungen zu Bildung, Gesundheit und 
Wohnsituation der Tagelöhner, für die Finanzbuchführung und für eine -zu­
mindest theoretische - Erweiterung der Zielgruppen jenseits der Kategorie 
"Repatrianten", um Klassensolidarität unter den Ausgebeuteten zu ermögli­
chen. Vor dem Hintergrund der zahlreichen Hilfsorganisationen, die sich in 
Südindien für das Wohl und die Rechte der Repatrianten einsetzten, beein­
druckten Trust und Mandram durch ihre Professionalität und durch die auf die 
Geldgeber ausgerichtete Selbstrepräsentation. Bei den Ortsterminen konnte 
augenscheinlich genau das vorgeführt werden, was die empirischen Untersu­
chungen bereits statistisch belegten. Die aus Sri Lanka vertriebenen Teepflü­
cker leben in erbärmlichen, selbstgebauten Hütten, ohne Wasser- und Strom­
versorgung, ohne Zugang zu Bildung und in völliger Abhängigkeit von Land­
besitzern und- abgesehen von Trust und Mandram- ohne Fürsprecher. Kriti­
sche Fragen der Besucher konnten von den Aktivisten faktenbezogen und poli­
tisch korrekt beantwortet werden und so entstand bei den Besuchern ein Bild, 
das durchaus homogener war, als es innerhalb der Gruppen vor Ort vorherr­
schte. 

Ich kann natürlich nicht beurteilen, was die europäischen Besucher tatsäch­
lich dachten, sondern orientiere mich an dem, was sie mir vermittelten. Ohne 
Zweifel zeigten sie sich vom Schicksal der Repatrianten und von der Arbeit 
der NGO tief beeindruckt. Für eine gewisse Nachhaltigkeit der positiven Ein­
schätzung von der geleisteten Hilfe sprechen auch die finanziellen Förderun­
gen, die den Besuchen folgten. In der Tat realisierten die Mitarbeiter des 
Mandrams zahlreiche Projekte mit beachtlichem Erfolg, vor allem in den Be­
reichen Gesundheit, Bildung, Förderung von Frauenprojekten und Hausbau­
maßnahmen und der Öffentlichkeitsarbeit. Nach meiner Einschätzung liefhier 
vieles sehr viel besser als in anderen Projekten und der gute Eindruck der Be­
sucher entstand nicht zu Unrecht. Im Folgenden geht es mir jedoch nicht um 
eine Projektevaluierung, sondern um die Darlegung meiner Sicht als Ethnolo­
ge. Ziel ist ein kritischer Rückblick auf die Lokalgeschichte des letzten Viertel­
jahrhunderts unter besonderer Berücksichtigung der genannten NGOs. Somit 

322 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

ist es wenig erstaunlich, dass sich meine Einschätzungen der Gesamtsituation 
von denen der Besucher unterscheiden. 

Meine Kritik, die sicherlich auch in die folgende Beschreibung einfließt, 
kann mit zwei Punkten kurz zusammengefasst werden. Erstens nahmen die 
Vertreter des Mandrams die Aufbruchstimmung unter den Repatrianten, die 
vor der Vereinsgründung erfolgte, für sich in Anspruch und entmündigten ihre 
Klientel. Dabei wurde die Pluralität der Stimmen unterdrückt, da man- so die 
Logik - mit "einer Stimme" sprechen muss, um erfolgreich zu sein. Zweitens 
übertrugen sie Methoden des Arbeitskampfes aus Sri Lanka, wo die Gegner 
staatliche Behörden waren, auf den Kotagiri-Bezirk, wo eine Bauerngemein­
schaft als Opponent agierte. Eine Gemeinschaft identifiziert sich jedoch we­
sentlich stärker mit ihrem öffentlichen Bild als Vertreter staatlicher Behörden. 
Anschuldigungen nnd (symbolische) Angriffe rufen somit andere Reaktionen 
hervor. Die strategische Polarisierung, die beim Arbeitskampf im öffentlichen 
Sektor Erfolg versprach, verhinderte eine Integration in eine Lokalkultur und 
drohte zur Grundlage für offene Gewalt zu werden. Bekanntlich sind diese als 
communal violence bezeichneten Konflikte meist langjährig und führen auch 
dann nicht zu einvernehmlichen Lösungen, wenn die konkreten Anlässe besei­
tigt sind. 

Auf Seminaren des Mandrams habe ich diese Bedenken mehrfach zum 
Ausdruck gebracht. Nach vorangegangener Projektarbeit in Sri Lanka gefiel 
ich mir selbst nicht in der Rolle des Bedenkenträgers und Zauderers. In öffent­
lichen Diskussionen mit den Leitern konnte ich vor ihrer Klientel dem charis­
matischen Aufruf zum Klassenkampf wenig entgegensetzen. Mehr Gehör fand 
ich in kleinen Rnnden, wo ich versucht habe, die Außensicht in der Lokalbe­
völkerung zu vermitteln. Meinem Argument, dass die eigenen Aktionenjeweils 
Gegenaktionen hervorrufen und so eine wachsende Konfrontation entsteht, 
wurde meist zugestimmt, doch darauf verwiesen, dass die andere Seite zuerst 
einlenken solle. Auf der "anderen Seite", wo ich gleichermaßen vermittelnd tä­
tig werden wollte, erfuhr ich die gleiche Zustimmung und die korrespondie­
renden Hinweise auf die jeweilige Gegenseite. Meine Bedenken richteten sich 
vor allem gegen eine verschärfte öffentliche Rhetorik. 

Große Demonstrationen der Tagelöhner an Mahatma Gandhis Geburtstag, 
öffentlichkeitswirksam organisiert vom Mandram, riefen auf der Seite der Ba­
daga Eigeninitiativen hervor. Die Landbesitzer fanden sich in einem Dachver­
band, der "Federation of Badaga Organisations", zusammen und formierten 
sich ebenfalls öffentlich zu Demonstrationen. Es kann retrospektiv nicht beur­
teilt werden, ob Badaga oder Repatrianten öffentlich die Rückwanderung der 
Gegner zuerst gefordert haben. Badaga forderten die Tagelöhner auf, sich 
wieder in die tamilische Ebene, die Heimat ihrer Vorfahren, zurückzuziehen. 
Repatrianten beharrten darauf, dass der Nilgiri-Distrikt zu Tamil Nadu (Tami­
lisches Land) gehöre, und Badaga, deren Sprache mit dem Kannada verwandt 
ist und deren Vorfahren vor Jahrhunderten aus dem Norden einwanderten 
(Badaga heißt "die Nördlichen"), dorthin, in den heutigen Bundesstaat Karua­
taka, zurückgehen sollten. Repatrianten, die bereits aus Sri Lanka vertrieben 

323 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

wurden, sahen sich ebenso in der Opferrolle wie Badaga, die aus ihrer Sicht 
die Heimatlosen zunächst wohlwollend aufgenommen hatten und nun als blut­
saugende und profitgierige Landbesitzer tituliert wurden. 

Ohne Zweifel gelang es dem Mandram durch öffentliche Veranstaltungen 
die Identität der Repatrianten als klassenbewusste und kämpferische Arbeiter­
schaft in der Öffentlichkeit zu verankern. Zugleich monopolisierte das Man­
dram die Selbstrepräsentation, die in ihren Schattierungen nicht von allen Be­
troffenen geteilt wurde. So gefiel es einigen Repatrianten nicht, dass ihre 
Gruppe kollektiv als Harijan bezeichnet wurde. Dies hatte zwar strategische 
Vorteile, da für die niedrigsten Kasten und für Stammesangehörige staatliche 
Förderungsmaßnahmen zur Verfügung standen, doch entsprach dies weder der 
tatsächlichen Kastenzugehörigkeit noch dem Selbstbild vieler Repatrianten. 
Sie wollten nicht als Unberührbare klassifiziert werden. Die öffentliche Wahr­
nehmung als kampfesmutige und konfliktfreudige Zeitgenossen führte dazu, 
dass tätlichen Auseinandersetzungen im kollektiven Gedächtnis ein besonderes 
Augenmerk geschenkt wurde. Als sich der ethnische Konflikt in Sri Lanka zu­
spitzte, wurden die Repatrianten mit den kämpfenden Einheiten der Separatis­
tengruppe Tamil Tigers assoziiert. Gerüchte gingen daun so weit, im Büroge­
bäude des Mandrams Waffenlager und eine finanzielle Förderung aus illegalen 
Geschäften der Tigers zu vermuten. Gerüchte nm Lagerbildung und machtvol­
le Allianzen betrafen selbstredend auch Badaga, denen ebenfalls unheilvolle 
Verbindungen zu korruptionsbedingten Missständen nachgesagt wurden. 

Als Resultat dieser Identifikationsprozesse kann festgehalten werden, dass 
die Fremdwahrnehmung der beiden Gruppen jeweils stereotype Bilder schuf, 
die keinesfalls der internen Differenzierung gerecht wurden. Zugleich wurden 
die Interessen der beiden Gruppen als antagonistisch betrachtet, der jeweils 
Andere als kulturell Fremder beschrieben und als potentielle Gefahr darge­
stellt. Bei der Selbstwahrnehmung bewirkte die vermeintliche Homogenität ei­
ne die Lokalität übergreifende Solidarität. Ein Angriff auf die eigene Gruppe 
an einem fernen Ort wurde als Angriff auf sich selbst verstanden. Die Kon­
fliktlinien, die anfangs zwischen den landbesitzenden Familien und ihren Ta­
gelöhnern verlief, hatten sich durch den Siedlungsbau verlängert und trennten 
Dorf und colony. Nun standen sich communities gegenüber, die zunächst ima­
giniert und dennoch sehr real waren. Dieser Prozess soll am folgenden Fallbei­
spiel verdeutlicht werden, das über mehrere Jahre als Sinnbild für die Bezie­
hung der beiden Gruppen stand. 

Alakkorai: Stimmengewirr im März 1990 

Alakkorai ist eine Ortsbezeichnung, die im umstrittenen Prozess um eine Sied­
lungsgründung zum Symbol des Konflikts selbst wurde. Der Konfliktverlauf 
ist schnell berichtet. Am 9. März 1990 errichteten 67 Familien in einer Blitzak­
tion Hütten auf einem etwa vier acre großen Brachland in der Annahme, es 
würde sich nm revenue land handeln. Am nächsten Tag behauptete ein Bada-

324 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

ga-Führer, dass dieses Land sein Privateigentum sei und forderte die Räumung 
dieses Grundstücks. In den folgenden Tagen konnte der rechtliche Status der 
Eigentumsverhältnisse jedoch nicht geklärt werden. Am 21. März wurden mit 
Schlagstöcken und Ketten bewaffnete Badaga auf vier Lkws zum umstrittenen 
Ort gefahren und vertrieben die Siedler, wobei auch zwei oder drei Gewehr­
schüsse fielen. Am gleichen Tag wurde der Jeep eines Badaga beschädigt und 
eine Sammelstelle für Teeblätter ging in Flammen auf. Zwei Tage später, am 
23. März 1990, kam der Polizeichef aus Coimbatore in die Region, rief die 
Konfliktparteien zu einem peace talk zusammen und ermahnte und warnte 
beide Konfliktparteien. Während des Gesprächs wurde unweit von Kotagiri 
nahe einer Repatrianten-Siedlung der Pkw eines prominenten, bisher unbeteili­
gen Badaga angehalten und angegriffen. Der Polizeichefließ 40 Männer dieser 
Siedlung festnehmen. Am nächsten Tag erfolgten weitere Festnahmen von Ba­
daga wegen der gewaltsamen Vertreibung der Siedler. 

Im März 1990 war ich nicht in Kotagiri, doch sprach ich in den folgenden 
Jahren mit zahlreichen Personen, die am Konflikt beteiligt waren. Fünfzehn 
Jahre später lese ich anlässlich dieses Beitrags für Hermanns Festschrift meine 
Aufzeichnungen. Die Vehemenz, mit der die Vorfälle vor Ort erinnert wurden, 
nahm nur langsam im Laufe der Jahre ab. Auch in diesem Jahr kam in Gesprä­
chen über die Schließung des Mandrams die Rede auf Alakkorai. Die ehemali­
gen Mitarbeiter und einige Repatrianten-Führer erinnern die Ereignisse als ei­
nen Höhepunkt aus der gnten alten Zeit, wo für die eigene Sache gekämpft 
wurde. Repatrianten in den Siedlungen, Badaga in den nahe gelegenen Dörfern 
und die heutigen Führer der Badaga äußern sich hingegen mehrheitlich positiv 
zur friedvollen Entwicklung nach 1990. Damals wie heute zeugen die Interpre­
tationen von unvereinbaren Blickwinkeln, doch ist beiden Seiten heute ge­
meinsam, dass sie dem Konflikt einen positiven Aspekt zuordnen: Nach dem 
Vorfall sei die jeweils andere Seite zur Vernunft gekommen. Doch zunächst 
der Reihe nach: 

Die Darstellung der Mandram-Mitarbeiter entsprach dem, was Herr Siva­
lingam in dem 16 Seiten umfassenden, in kleiner Auflage gedruckten Heft zu 
den Vorfällen dargelegt hat. Es trägt den Titel Alakkarai Atrocities. Outrages 
violations of human rights by Badaga Landlords in the Nilgiris distrief und 
wurde veröffentlicht von "The DARES Centre", einer seiner Organisationen, 
die mit einem Akrnoym bezeichnet werden. Nach meiner Erinnerung steht die 
Bezeichnung für "Dalit Action and Research Centre". Den Badaga wird hier in 
drastischen Worten die Ausbeutung von Tagelöhnern vorgeworfen, von "sla­
very" und einem "Little South Africa" ist die Rede sowie von systematischer 
und organisierter Behinderung des Freiheitskampfes der Repatrianten. Der Po­
lizei wird in diesem Bericht Parteilichkeit unterstellt (und nicht wie in öffentli­
chen Reden: Bestechlichkeit), da er im Gegensatz zur unrechtmäßigen Land­
besetzung die gewaltsame Vertreibung nicht kritisiert habe. Die Repatrianten, 
die den Pkw des prominenten Badaga angegriffen haben, wären eine längere 
Zeit in Untersuchungshaft geblieben, während die inhaftierten Badaga am 
nächsten Tag nach Kautionszahlungen wieder auf freien Fuß gesetzt worden 

325 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

seien. Sivalingam schreibt - analog znr öffentlichen Rhetorik - den Badaga die 
Täterrolle und den Repatrianten die Opferrolle zu und beklagt eine Allianz der 
Macht, die Badaga und den Staat vereinen. 

Badaga unterstellten den Mandram-Führem, dass sie eine friedliche Lö­
sung willentlich verhindert hätten. Der Badaga, der sich als Eigentümer des 
Landes bezeichnete, sei mehrfach mit entsprechenden Dokumenten in das 
Mandram-Büro gekommen und wäre nicht von den Verantwortlichen empfan­
gen worden. Einige Stimmen werfen den Mandram-Führem vor, die Landbe­
setzer über die Besitzverhältnisse bewusst falsch informiert zu haben, um eine 
offene Konfrontation zu schaffen. Die Siedler wären nicht autorisiert worden, 
mit den Badaga über das von ihnen besetzte Land zu verhandeln. Badaga be­
tonten, dass sie keine Einwände gegen den Bau von Siedlungen auf Staatsland 
hätten, doch ihr eigenes Land schützen müssten. Die Rollen von Täter und Op­
fer verkehren sich offensichtlich. 

Die Vertreibung der Siedler wurde von den Badaga höchst unterschiedlich 
erfahren. Einige bestiegen die Lkws auf Zuruf ohne Kenntnis des Anlasses. 
Manche erinnern sich, gehört zu haben, dass ein Badaga-Dorf angegriffen 
wurde, und nahmen daher Gerätschaften zur Verteidigung mit. Andere hatten 
erfahren, dass der Konvoi die Siedler einschüchtern sollte, damit sie das be­
setzte Land räumen. Als sie dann bei der Ankunft mit Steinen beworfen wur­
den, hätten sich offene Kampfbandlungen angebahnt, zu denen es jedoch we­
gen der Flucht der Landbesetzer nach den ersten Gewehrschüssen erst gar 
nicht gekommen sei. Um eine weitere Eskalation zu vermeiden, hätte man kein 
Feuer gelegt, sondern die Baumaterialien der temporären Hütten auf den Lkws 
abtransportiert. Die ganze Siedlungsgründung, so der Vorwurf, sei eine Farce 
gewesen, da sie weder persönliche Dinge noch Kochutensilien vorgefunden 
hätten. Alles sei, so der Vorwurf, vom Mandram inszeniert worden. Die Man­
dram-Vertreter berichteten hingegen, dass bewegliches Gut bereits zuvor in 
Sicherheit gebracht und auch Frauen und Kinder evakuiert worden wären. In 
ihren Darstellungen war von Verletzungen die Rede, die den Besetzern von der 
Übermacht der Landbesitzer zugefügt worden seien. 

Der Kampf um Alakkorai war nicht die erste Vertreibung von Siedlern. Ich 
erinnere mich an kleinere Siedlungen, die ohne öffentliches Aufsehen abge­
brannt wurden und an große, mehrtägige Schlachten von Repatrianten gegen 
die lokalen Polizeieinheiten, nach denen sich ein circle inspector ins Kranken­
haus begeben musste. Neu an Alakkorai war die durch das Mandram herge­
stellte Öffentlichkeit und die Komplexität der Gerüchte über die Motivationen 
für die Schachzüge der jeweils gegnerischen Parteien. Neu war auch, dass auf 
öffentlichen Plätzen oder an Straßenrändern mit überzeichneten Slogans zum 
Kampf gegen einzelne namentlich genannte Badaga aufgerufen wurde. 

Es wird zwar für immer offen bleiben, ob die Mandram-Vertreter die Sied­
ler bewusst auf Privatland geschickt hatten und ob der Polizeichef von den 
Badaga bestochen worden war, doch die Perspektiven der einzelnen Akteure 
erscheinen post factum logisch und konsistent. Die Eigentumsverhältnisse des 
Landes blieben wegen eines komplizierten Erbfalles strittig, doch ohne Zweifel 

326 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

handelte es sich um Badaga-Land. Eine Frage blieb für mich jedoch ungeklärt. 
Warum erfolgte die Vertreibung spontan und ohne logistische Vorbereitung? 
Ich hatte den Badaga-Führer, der sich als Eigentümer des Landes sah und die 
Lkwsauf den Weg geschickt hatte, als besonnenen Unternehmer und Politiker 
kennen gelernt. Seinem persönlichen Stil entsprachen langfristig und strate­
gisch geschickte Planungen und keine chaotische und unkalkulierbare Vertrei­
bung. Viele Jahre nach dem Vorfall stellte ich ihm diese Frage und erwähne 
die Antwort, weil sie auf die Komplexität von Loyalitäten verweist, die oft 
übersehen wird. Er berichtete mir, dass er am Vormittag des 9. März einen An­
ruf erhielt, dass sein langjähriger Vorarbeiter aus Alakkorai, ein Tamile (je­
doch kein Repatriant), angegriffen worden sei und nun im Krankenhaus liege. 
(Als Arbeitgeber komme er üblicherweise für die Behandlungskosten auf.) 
Mittags erhielt er die Nachricht, dass der Zustand des Vorarbeiters kritisch sei. 
Daraufbin habe er sich spontan zur Räumung der Siedlung entschlossen. Er 
habe dies jedoch in der Öffentlichkeit nicht als Anlass genannt, da es um die 
Sache der Badaga gehen sollte, um ihr Land, um ihre Zukunft. Was M. N. Sri­
nivas zur Zeit der politischen Unabhängigkeit als vertikale Solidarität für indi­
sche Dörfer beschrieben hat, dient auch mehr als ein halbes Jahrhundert später 
in der kleinbäuerlichen Teeindustrie als Handlungsgrundlage. Die Repatrian­
ten, die der hier zitierte Landbesitzer seit drei Jahrzehnten beschäftigt, sehen 
in ihm ihren Führer jenseits oberflächlicher Solidaritätsbekundungen. Selbst zu 
Zeiten des offenen Konflikts entsprach das in der öffentlichen Rhetorik ver­
mittelte Bild einer absoluten Dichotomie von Repatrianten und Badaga nicht 
der sozialen Praxis. 

Nach Alakkorai: Vielstimmigkeit in den 1990er Jahren 

In den Jahren nach der Vertreibung aus Alakkorai wuchsen die einzelnen Re­
patrianten-Siedlungen und in ihnen entwickelten sich soziale und rituelle For­
men. Die Bewohner standen in langjährigem Arbeitsverhältnis zu den Badaga 
der umliegenden Dörfer und erarbeiteten sich den Rufvon verlässlichen Tage­
löhnern. Man gewöhnte sich an die kulturellen Formen der jeweils anderen: 
Repatrianten lebten mit dem "Du" der Arbeitgeber und Badaga mit dem "er­
hobenen Arbeitsmesser" der Arbeiter. Ein gutes Verhältnis von colony und 
Dorf zeichnete sich auch durch die Teilnahme an den Tempelfesten aus. Wie 
in Indien üblich, so kamen auch hier die Statushöheren zu den Übergangsritua­
len ihrer Partner und drückten mit finanziellen Zuwendungen das positive 
Verhältnis aus. In den colanies entstand Führerschaft, Tempel wurden errich­
tet und Jahresfeste organisiert, Lokalverbände von politischen Parteien ge­
gründet. Es bildeten sich verbindliche Ordnungsmuster, denn die Siedler woll­
ten nach außen repräsentiert werden und ihre internen Belange geklärt wissen: 
Wer schlichtet Nachbarschaftskonflikte, wo sollen die Verstorbenen begraben 
werden, wer führt das Ritual durch und wer ist für den Tempel zuständig? 

327 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

Die Mandram-Mitarbeiter waren an einigen dieser positiven Entwicklun­
gen beteiligt. Ihr Wirkungskreis umfasste jedoch keinesfalls alle Siedlungen 
und die Nähe zwischen Siedlungsführer und Mandram bestimmte das Maß der 
Einflussnahme. Von den drei Gründungsmitgliedern des Vereins zog einer 
nach Skandinavien, ein weiterer nach Coimbatore und der Dritte pendelte zwi­
schen seiner Familie in der tamilischen Ebene und Kotagiri. Die großen De­
monstrationen blieben aus und die Arbeit erfolgte als tägliche Routine. Die 
Sozialarbeiter führten ihre Programme in den colanies durch und ihre Bewoh­
ner kamen wegen Behördengängen oder ähnlichen Problemen zum Mandram­
Büro. Die Organisation schlug leisere Töne an, wie es in einem internen Evalu­
iemngsreport von G. J. Mukkath bereits ein Jahr vor Alakkorai angedeutet 
wurde. Nach einer Bestandsaufnahme in der bekannten polarisierenden Form 
kommt er zu den "animosities between the repatriate community and others". 
Dazu schreibt er: "This may have intensified as a result of negative fall-out 
from mobilisation work" (1989:41). Ob die verminderte Mobilisation mit der 
Abwanderung der Vereinsgründer oder eher mit einer veränderten Strategie zu 
tun hat, kann hier nicht abschließend gesagt werden. In jedem Fall wurde es 
ruhiger um das Mandram. 

In den Vordergrund rückten die Identitäten der einzelnen Siedlungen und 
auch der Badaga-Dörfer, denen im Laufe der Jahre meist ein spezifischer Cha­
rakter zugeschrieben wurde. Ein solider Tempelbau deutete auf eine gefüllte 
Tempelkasse hin und diese verwies auf Prosperität und Solidarität. Nur eine 
geeinte Siedlergemeinschaft kaun ein Tempelfest feiern. Den Charakter eines 
Dorfes oder einer Siedlung, so sagt man, kann man bereits aus einiger Distanz 
wahrnehmen, weil der Zustand der Häuser auf das Maß der Nachbarschaftshil­
fe schließen lässt und man laute Konflikte bis auf die andere Seite des Tals hö­
ren kann. Mit anderen Worten: In den 1990er Jahren nahm die Differenzierung 
der Fremdwahrnehmung deutlich zu. 

Mit den Siedlungen und Dörfern wurden auch ihre Führer assoziiert - und 
umgekehrt. 

Ein anerkannter Führer vermittelte gelegentlich in Konflikten jenseits sei­
nes Zuständigkeitsbereichs. Er garantierte die zweckgebundene Verwendung 
von Spenden an die Tempelkasse und konnte auch eine vote bankfür sich in 
Anspruch nehmen. Ein guter Führer bedeutete zudem Rechtssicherheit, die 
sich mit Beginn der bis heute andauernden Teekrise von 1999 von besonderem 
Wert erwies. Nach dem drastischen Fall der Teepreise ergab sich die Notwen­
digkeit zum Umdenken, denn nach Abzug der Tageslöhner blieben den Bauern 
kaum oder keine Profite. Man einigte sich mit den Repatrianten auf neue Ar­
beitsverfassungen. Anstatt des Tageslohnes wurden Kilopreise bezahlt oder 
Repatrianten pachteten Teefelder monats- oder jahresweise. In den vergange­
nen fünf Jahren häuften sich die Fälle, in denen Badaga an Repatrianten für 
den halben Marktwert kleinere Teefelder verpfändeten. Sie übertragen damit 
die Nutzungsrechte, bis der Betrag zinslos zurückgezahlt wird. Die Tagelöhner 
werden so zu potentiellen Geschäftspartnern. 

328 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

Auch in der Parteipolitik verschwanden die klaren Trennlinien zwischen 
den großen Gruppen. In den ersten Dekaden nach der politischen Unabhängig­
keit wählte die überwiegende Mehrheit der Badaga die Congress-Partei und 
die der Tamilen eine der beiden drawidischen Parteien, die DMK oder die 
ADMK. Heute sind Badaga sowie Repatrianten und andere Tamilen in allen 
großen Parteien vertreten und finden sich zu Wahlkampfzeiten fahnenschwen­
kend auf den Ladeflächen der Lkws vereint und rufen die Slogans gemeinsam 
in Tamil und in Badaga. Zu diesem Szenario hat interessanterweise eine For­
derung geführt, die die beiden Gruppen trennen sollte. Als die Badaga ihr Pri­
vileg verloren hatten, den Congress-Kandidaten zu stellen, forderten ihre Füh­
rer, dass man diejenige Partei wählen solle, die einen Badaga als Direktkandi­
daten nominiert. "Badaga First" war der Slogan, mit dem man in allen Parteien 
vorstellig wurde, und schließlich eine Auffächerung auf das ganze Parteien­
spektrum bewirkte. 

Die Mandram-Führer haben sich verdient gemacht, indem sie für die Auf­
nahme der Repatrianten in den Wählerlisten Sorge trugen. Zudem wurde Füh­
rerschaft als wichtige Basis einer umfassenden Entwicklung verstanden und 
vielerorts der Mut vermittelt, die eigenen Belange in den öffentlichen Diskurs 
zu bringen. Die Vermittlung von lokalem Wissen über die Wirkweisen der 
Administration der Lokalpolitik zählt ebenfalls zu den Pfeilern der selbstbe­
stimmten Entwicklung. Die beschriebene Annäherung der beiden großen 
Gruppen, der Badaga und der Repatrianten, kannjedoch keinesfalls als Resul­
tat der Mandram-Politik beschrieben werden. Ich halte vielmehr die Vielstim­
migkeit, die mit der Abnahme der Projektarbeit zunahm, für entscheidend. 

Heute können Repatrianten im Kotagiri-Bezirk kaum über einen Kamm ge­
schert werden. Einige leben seit einer Generation in stabilen Arbeitsverhältnis­
sen in den Unterkünften der Badaga, andere emigrierten mit Beginn der Tee­
krise und schicken ihren daheimgebliebenen Familienmitgliedern Geld, und 
einige schlugen aus der Krise Kapital, indem sie Teefelder nun selbständig 
bewirtschaften. Die Bewohner der colanies unterscheiden sich hinsichtlich ih­
rer politischen, sozialen und religiösen Orientierung. Das Spektrum reicht von 
einer Hinwendung zum brahmanischen Hinduismus einschließlich rigider 
Reinheitskonzepte bis zu normativ atheistischer Haltung mit Anhindung an 
kommunistische Parteien. Diese Differenzierungen werden durch Äußerlich­
keiten zur Schau getragen und signalisieren höchst unterschiedliche Haltun­
gen, die auch jenseits der eigenen Gruppe erkannt werden. So finden sich Ba­
daga und Repatrianten nicht nur im Wahlkampf, sondern auch im Basar und 
auf Pilgerreisen im selben Kontext wieder. Die Sozialarbeiter und Gewerk­
schaftler nahe dem Busstand, die zuvor für das Mandram tätig waren, bilden 
nun eine der vielen Stimmen ihrer Gemeinschaft. 

Die Vielstimmigkeit, mit der sich Badaga und Repatrianten in der Öffent­
lichkeit äußern, bedeutet einen entspannenden Kontrast zu den Identitäten, die 
in Indien durch Geburt, Religion, Sprache, berufliche Tätigkeit und Wohnort 
relativ fest verankert sind. Repatrianten und Badaga sind durch ihre Sprache 
sowie durch ihre Vorlieben für bestimmte Moden, Frisuren und andere Äußer-

329 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

lichkeiten in der Öffentlichkeit leicht zu erkennen. Badaga bilden endogame 
Einheiten und leben in ihren eigenen Dörfern. Eine Generation nach ihrer 
Einwanderung sind nun auch Repatrianten spezifischen Siedlungsschwerpunk­
ten zuzuordnen. Die Identifikation in der Öffentlichkeit fällt der Lokalbevölke­
rung leicht und die Polarisierung durch die Interessenvertreter war keinesfalls 
notwendig, um Gruppengrenzen erkennbar zu machen. Die Kommunikation 
zwischen den Gruppen, die in den 1980er und frühen 1990er Jahren durch ihre 
Interessenvertreter erfolgte, zwang zur Einstimmigkeit, die keine Einigkeit, 
sondern Engstirnigkeit forderte und förderte. Das Aufbrechen der trennenden 
Kontexte und die situative Durchlässigkeit der Polarität brachten neue Hand­
lungsfelder hervor, die zu einer differenzierten Fremdwahrnehmung führten. 

Der Konsens, der sich derzeit im Kotagiri-Bezirk über Kooperation und 
Koexistenz der beiden Gruppen abzeichnet, ist der Vielstimmigkeit geschuldet, 
die innerhalb der eigenen Gruppe vorherrscht, und somit eine differenziertere 
Fremdwahrnehmung ermöglicht. In der Vielstimmigkeit können und müssen 
sich die Sprecher aufeinander beziehen, weil sie sich kennen und voneinander 
abgrenzen wollen. Sie ist ein geordnetes Ensemble und nicht mit der Stimmen­
vielfalt nach der Einwanderung der Repatrianten zu verwechseln. Anfänglich 
waren die Äußerungen eher leise und drangen von den Dörfern nur zu den Ar­
beiterunterkünften oder zu den Siedlungen und vice versa. Mit der Gründung 
des Mandrams wurden die Stimmen lauter und schallten von den zentralen Or­
ten über das ganze Nilgiri-Plateau. Nach seiner Schließung dringen die Stim­
men nun von der Peripherie in die Stadt und erfüllen den öffentlichen Raum. 
Die Zukunft bleibt, wie sie war, ungewiss. Das derzeitige Einvernehmen über 
den Zwang zum Zusammenleben erweist sich als Grundlage für eine gemein­
same Geschichte, in der vieles geteilt, in der aber auch über vieles gestritten 
wird. Der Rückblick auf die Projektarbeit illustriert den Konsens in der Viel­
stimmigkeit, weil an der großen Bedeutung dieser Organisation kein Zweifel 
besteht und die Wertung innerhalb jeder Gruppe umstritten bleibt. Der Dissens 
unterstreicht nicht die Grenzen der Lager, sondern zeigt mit der internen Mei­
nungspluralität einen möglichen Weg aus der konfliktreichen Vergangenheit. 

Wenn ich hier von Konsens spreche, so ist nicht der ideologische Konsens 
gemeint, von dem einst Michael Moffatt (1979) sprach, der damit geteilte On­
tologien von Unberührbaren und Hochkastigen meinte. Er schloss von der 
Replikation von Ämtern und Institutionen sowie von religiösen Mustern in ei­
ner Harijan-Siedlung auf einen ideologischen Konsens und wurde dafür kriti­
siert. Der hier beschriebene Konsens erweist sich als pragmatische Haltung, 
mit der weltanschauliche Divergenzen überbrückt werden. Er beruht auf der 
Erfahrung von gelebter Koexistenz und von erlittenen Konflikten. Dieser Kon­
sens entspricht eher der von Kertzer (1988: 11) hervorgehobenen Multivokali­
tät des Symbols, das somit auch solche vereint, die sich nicht einig sind. Ich 
möchte behaupten, dass im Gesellschaftsbild der Repatrianten und der Badaga 
der Imperativ der Kooperation vorherrscht und zudemjeweils Nischen für den 
kulturell Fremden bestehen. Viele Repatrianten distanzieren sich von der pa­
temalistischen Grundhaltung der Badaga ebenso, wie diese den egalitären Un-

330 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KONSENS NUR IN DER VIELSTIMMIGKEIT 

terton der Tagelöhner zurückweisen. Doch die ökonomische Kooperation er­
fährt eine höhere Priorität. 

Somit erweist sich der Konsens als Prozess, an dem ich als teilnehmender 
Ethnologe nnr marginal beteiligt war. Meine langjährigen Vermittlungsversu­
che haben sicherlich nicht zu dem hier beschriebenen Ergebnis geführt, auch 
wenn ich dies herbeigewünscht habe. Ich schätze die Möglichkeiten des 
Ethnologen, in ethnischen Konflikten zu vermitteln, als überschaubar ein. Das 
Grundproblem war, dass beide Konfliktparteien in kleineren oder auch größe­
ren Gesprächsrunden offensichtlich ein größeres Bedürfnis zeigten, ihre eige­
nen Sichtweisen darzulegen, als den jeweils Anderen zu verstehen. Der Annä­
herungsprozess verlief über Jahre und basierte nach meinem Eindruck vor­
nehmlich auf positiver (emotionaler) Erfahrung und weniger auf (kognitiven) 
Einsichten. Ähnliche Erfahrungen mache ich in meiner eigenen Gesellschaft. 
Gelegentlich erweist sich der Blick aus der Fremde als erhellend und schärft 
Konturen des Eigenen. In diesem Fall vermindert die Selbstwahrnehmung die 
Distanz zu den Anderen, die mir im Prozess des Schreibens zunächst fremder 
und dann doch wieder vertrauter wnrden. 

Literatur 

Dirks, Niebolas B. (2001): Castes of Mind. Colonialism and the Making of 
Modern India. Princeton, New Jersey. 

Heidemann, Frank (1989): Die Hochland-Tamilen in Sri Lanka und ihre Re­
patriierung nach Indien. Göttingen. 

Heidemann, Frank (1994): Ethnische Alleinvertretungen Probleme gesell­
schafilicher Polarisierung und physischer Gewalt an einem Beispiel in 
Südindien. In: Mattbias Laubseber/Bertram Turner (Hg.), Völkerkunde 
Tagung München 1991. München, 115-129. 

Heidemann, Frank (1997): Immigrant Labourers and Local Networks in the 
Nilgiris. In: Paul Hockings (Hg.), Blue Mountains Revisited. Delhi, 148-
163. 

Keller, Walter (1980): Sri Lanka. Der Garten von Broke Bond und Liptons. In: 
Trickster 6/7, 92-103. 

Kertzer, David I. 1988: Ritual, Palilies and Power. New Haven. 
Kumar, Lalit (1977): India and Sri Lanka. Sirimavo-Shastri Pact. New Delhi. 
Moffatt, Michael (1979): An Untouchable Community in South India. Struc-

ture and Consensus. Princeton. 
Mukkath, George J. (1989): A Base-line Study of Island Trust (ohne Ortsan­

gabe, mimo ). 
Randeria, Shalini (2003): (Post-)Koloniale Moderne: Kastensolidarität und 

Rechtspluralismus in Indien. In: Berliner Debatte Initial14, 4-17. 
Scott, James (1985): Weapons ofthe Weak. Everyday Forms of Peasants Re­

sistance. New Haven. 

331 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANK HEIDEMANN 

Sivalingam, S. S. ( o. J.): Alakkarai Atrocities. Outrageaus Viatations of Hu­
man Rights by Badaga Landlords in the Nilgiris District. Coimbatore (The 
DARES Centre ). 

332 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013 - am 14.02.2026, 17:00:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

