I1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND
>MESMERISMUS<: LITERATUR, DER ANDERE
WAHNSINN (E.T.A. HOFFMANN)

»Warum denke ich schlafend und
wachend so oft an den Wahnsinn?«
(E.T.A. Hoffmann: Tagebiicher, 06. Januar
1811)

»Jeder, der mit einiger Phantasie begabt, soll,
wie es in irgendeinem lebensklugheitsschweren
Buche geschrieben steht, an einer Verrticktheit
leiden, die immer steigt und schwindet wie Flut
und Ebbe.«

(E.T.A. Hoffmann: Prinzessin Brambilla)

I1l. 1 Wahnsinn und Ironie
(Friedrich Schlegel)

Potenzierte Reflexion

Das vielzitierte 116. Athendumsfragment von Friedrich Schlegel stellt
der romantischen »Poesie« die Aufgabe, sich jederzeit selbst zu bespie-
geln. Sie soll, schreibt Schlegel,

»gleich dem Epos ein Spiegel der ganzen umgebenden Welt, ein Bild des Zeit-
alters werden. Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten
und dem Darstellenden, frei von allem realen und idealen Interesse auf den Flii-
geln der poetischen Reflexion in der Mitte schweben, diese Reflexion immer
wieder potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln vervielfa-
chen.«!

1

Friedrich Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Hrsg. von Ernst
Behler unter Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans Eichner. [Bis-
her:] Bd. 1-14, Bd. 16-23. Paderborn u. a.: Schoningh, Ziirich: Thomas
1958-1995, Bd. 2, S. 182f. (Athendums-Fragmente, Nr. 116).

151

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

In nuce enthalten diese Sitze zentrale Gedanken der Literaturtheorie
Schlegels. Literatur wird hier, allen Vorurteilen des zwanzigsten Jahr-
hunderts der Romantik gegeniiber zum Trotz, wenn auch nicht als Wis-
sen, so doch als eine Suche nach Wissen bestimmt. Sie versucht, die
»umgebende Welt« wie ein »Spiegel« darzustellen und abzubilden, doch
zugleich und »am meisten« kann sie sich selbst einen Spiegel vorhalten,
den Lichtstrahl auf sich selbst zuriickwerfen (»reflektieren«) und ein
Wissen iiber sich selbst erhalten. Romantische Literatur ist nicht nur ein-
fach »Poesie«, sondern stets zugleich ein Wissen iiber Poesie. Wenn die
Literatur sich aber der Forderung gegeniibersieht, iiber sich selbst zu wis-
sen, dann kann dieses Wissen nicht mehr als ein schlicht poetologisches
Wissen bezeichnet werden. Denn sie weill nicht etwas iiber sich, sondern
muss, will sie sich wirklich selbst spiegeln, wissen, was es heift, iiber
sich selbst zu wissen. Sie kann nicht nur sich selbst darstellen, sondern
sie muss zugleich darstellen, was es bedeutet, sich selbst darzustellen.

Es reichte nicht aus, wiirde sie nur ein >poetologisches< Wissen iiber
literarische Techniken und Stile besitzen. Thre Aufgabe ist bedeutsamer
und universeller — und nicht ohne Grund nennt Schlegel die romantische
Literatur im zitierten Fragment eine »progressive Universalpoesie«. In
diesem Sinn bemerkt Blanchot, bei der Forderung nach selbstreflexiver
Poesie handle es sich »nicht mehr um Poetologie, um nebensichliches
Wissen: es geht um das Herzstiick der Poesie, das Wissen ist, es geht um
ihr Wesen, Suche und Selbstsuche zu sein.«>

Schlegels Vergleich dieser Selbstreflexion mit einem sich spiegeln-
den Spiegel weist zugleich darauf hin, dass die Suche der Literatur nach
sich selbst nie zu einem Ende kommen kann. Der Versuch, iiber sich
selbst zu wissen, bleibt notwendig eine Aufgabe, ein Projekt. Die Unab-
schlieBbarkeit der selbstbetrachtenden Titigkeit liegt in der Logik der
Reflexion begriindet. Weil die Reflexion das »Selbst« in einen reflektie-
renden und einen reflektierten Teil aufteilt, entgeht ihr in der Beobach-
tung notwendig derjenige Teil, der reflektiert und deswegen nicht reflek-
tiert wird. In diesem Sinn spricht Schlegel davon, dass die romantische
Literatur »zwischen dem Dargestellten und dem Darstellenden [...]
schweben« kann, denn sie steht vor der unmoglichen Aufgabe, beides zu-
gleich in den Blick zu bekommen. Die Reflexion kann das eigene
»Selbst« nicht darstellen, weil sie es notwendig transformiert und ver-
vielfiltigt. Nur eine weitere Reflexion kann versuchen, beide Teile zu
beobachten, aber auch diese bringt eine erneute Spaltung des zu beobach-
tenden Objekts hervor.

2 Maurice Blanchot: Das Athendum [1969]. In: Romantik. Literatur und Phi-
losophie. Hrsg. von Volker Bohn. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987
(edition suhrkamp. 1395), S. 107-120, hier: S. 110.

152

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Ebenso wie ein gespiegelter Spiegel sich »in einer endlosen Reihe«
vervielfdltigt, muss sich die Reflexion »immer wieder potenzieren« und
kann sich selbst dennoch niemals einholen. Die Aufgabe, das eigene
Selbst darzustellen, erweist sich als unendlich, denn sobald sie ihr Ziel zu
erreichen versucht, riickt sie es in die Ferne. Selbstreflexion ist damit zu-
gleich eine unendliche wie eine unmogliche Aufgabe, denn sie bringt
notwendig die Erkenntnis hervor, das eigene Selbst nicht gefunden zu
haben. Statt des eigenen Spiegelbildes macht die Selbstreflexion damit
eine unendliche Reihe sich spiegelnder Facetten sichtbar. Das Ergebnis
der Selbstreflexion ist, dass sich das Selbst der Reflexion entzieht. Das
Selbst wird im Zuge der Selbstreflexion dunkel und unerreichbar. Im Ge-
folge der kritischen Philosophie Kants ist Schlegels Transzendentalpoe-
sie in diesem Sinn stets auf der Suche nach den Grenzen des eigenen
Wissens und des Wissbaren liberhaupt.

Man wird Schlegels Ausfiihrungen iiber die Ironie in diesem Kontext
einer allgemeinen Frage nach der Moglichkeit literarischer Selbstrefle-
xion und Selbstreferenz verstehen miissen. Ironie ist der Name Schlegels
fiir die sprachliche Figur, die das Wissen eines Ich iiber seine Unfihig-
keit bezeichnet, seine eigene Sprache beherrschen und kontrollieren zu
konnen. Insofern Schlegel im Gefolge Fichtes die Beziehung eines Ich zu
sich selbst als einen sprachlichen Akt versteht, hat diese Unfdhigkeit
schwerwiegende Folgen fiir die Konzeption des Ich. Ironie bezeichnet
nicht zuletzt das Wissen eines Ich um die Unerreichbarkeit des Selbst fiir
jede Selbstreflexion.

Ironie und Positionslosigkeit

Bekanntlich verzichtet Schlegel auf jede Definition der Ironie, denn ihr
Wesen wird fiir ihn gerade dadurch bestimmt, durch nichts bestimmt wer-
den zu kénnen. Schlegel geht iiber die traditionelle Bestimmung der Iro-
nie als rhetorischer Trope — A sagen und B meinen — hinaus, indem er
Ironie als eine Eigenschaft von Sprache und des Verhéltnisses von Spra-
che zum Sprechenden versteht. Zuallererst ist Ironie fiir Schlegel nichts,
was ein Subjekt bewusst, als stilistisches Mittel, >einsetzt<, um sich zu
>verstellen<. »Die Sokratische Ironie«, schreibt Schlegel in den Kriti-
schen Fragmenten, »ist die einzige durchaus unwillkiirliche, und doch
durchaus besonnene Verstellung.«’ Ironie wird so zu einem »universalen

3 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
160 (Kritische Fragmente, Nr. 108).

153

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Prinzip«;4 sie ist nicht mehr an die Intention eines Autors gebunden, son-
dern ein Merkmal von Sprache {iberhaupt.

Gleichzeitig bezeichnet es eine Beziehung eines Ich zu sich selbst.
»Sie ist die freieste aller Lizenzen, fahrt Schlegel im gleichen Fragment
fort, »denn durch sie setzt man sich iiber sich selbst weg«.” Diese Be-
hauptung lésst sich mit der traditionellen Perspektive auf die Ironie ver-
einbaren, nach welcher der Ironiker sich verstellt, eine Maske triagt — der-
jenige also ist, der nicht sein >wahres«< Ich zeigt, sondern ein erfundenes.
Schlegel denkt Ironie nicht als ein willkiirliches Medium der Verstellung,
sondern eher als ein Prinzip der Beziehung zu sich selbst. Indem der Iro-
niker sich iiber sich selbst hinwegsetzt, erschafft er ein zweites Ich und
verdoppelt sich dadurch. Es handelt sich jedoch dabei weder um einen
Prozess, den der Ironiker bewusst ausfiihrt, noch um einen, den er wie
auch immer kontrolliert. Der Ironiker ist nur derjenige, der um die Ironie
weifs, der sie als solche anerkennt.

Schlegel rdaumt ein, dass die Ironie ein Ritsel ist und bleiben muss:
»Es ist gleich unmdglich sie zu erkiinsteln, und sie zu verraten. Wer sie
nicht hat, dem bleibt sie auch nach dem offensten Gestidndnis ein Rét-
sel.«® Ein Riitsel ist die Ironie vor allem deshalb, weil sie die Unterschei-
dung zwischen Scherz und Ernst untergrébt: »In ihr soll alles Scherz und
alles Ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief verstellt.«” Ironie ist
damit nicht, wie es die klassische srhetorische< Theorie der Ironie an-
nimmt, einfach das Gegenteil von Ernst. Wenn in ihr alles Scherz und al-
les Ernst sein soll, fiihrt sie vielmehr eine Ununterscheidbarkeit zwischen
Scherz und Ernst herbei: Jeder Ernst wird durch die Ironie scherzhaft und
jeder Scherz ernst.®

Etwas ironisch zu sagen, bedeutet demgemél, in der Form eines not-
wendigen und jederzeitigen Widerspruchs der Sprache zu sich selbst zu
sprechen, die jeden Scherz auch als Ernst und jeden Ernst auch als
Scherz erscheinen lassen kann. »Ironie ist die Form des Paradoxen«,’
heif3t es im 48. Kritischen Fragment. Entsprechend umschreibt Schlegel

4 Beda Allemann: Ironie und Dichtung [1956]. 2. Aufl. Pfullingen: Neske
1969, S. 56.

5 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
160 (Kritische Fragmente, Nr. 108).

6 Ebd.

7 Ebd.

8 Vgl. David Martyn: Fichtes romantischer Ernst. In: Sprachen der Ironie —
Sprachen des Ernstes. Hrsg. von Karl Heinz Bohrer. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2000 (edition suhrkamp. 2083), S. 76-90, hier: S. 80.

9  Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
153 (Kritische Fragmente, Nr. 48).

154

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

das Wesen der Ironie mit einer ganzen Reihe variierender Wortpaarun-
gen, die allesamt widerspriichlich sind und im Fall des gleichzeitigen
Auftretens zu Paradoxien fithren miissen. In der Rede iiber die Mytholo-
gie spricht Schlegel von einem »wunderbaren ewigen Wechsel von En-
thusiasmus und Ironie«, in einem Athendums-Fragment wiederum in Be-
griffen Fichtes von einem »steten Wechsel von Selbstschopfung und
Selbstvernichtung«.'” Insofern sich die Ironie nicht durch die Intention
eines Sprechenden beherrschen lésst, kann sie auch nicht auf eine dezi-
diert ironische >Sprechweise< begrenzt werden. Solange die Moglichkeit
von Ironie niemals ausgeschlossen werden kann, muss jede >ernsthafte«
Aussage damit rechnen, durch die ihr immer schon eigene Ironie gestort
und in puren Scherz iiberfiihrt zu werden. Statt einer Umkehrung der Po-
sitionen hebt sie die Gewissheit einer Position iiberhaupt auf."'

Ironie ist in Schlegels Konzept wesentlich die Bezeichnung fiir eine
der Sprache eigene Macht, sich dem Willen desjenigen zu widersetzen,
der mit ihr operieren will. Sie kann, wie Schlegel in Uber die Unver-
stdndlichkeit schreibt, in einer ganzen Reihe von Fillen »wild« werden:

»Wenn man ohne Ironie von der Ironie redet, wie es soeben der Fall war; wenn
man mit Ironie von der Ironie redet, ohne zu merken, dal man sich zu eben der
Zeit in einer andren viel auffallenderen Ironie befindet; wenn man nicht wieder
aus der Ironie herauskommen kann, wie es in diesem Versuch iiber die Unver-
stiandlichkeit zu sein scheint; wenn die Ironie Manier wird, und so den Dichter
gleichsam ironiert; wenn man Ironie zu einem tberfliissigen Taschenbuche ver-
sprochen hat, ohne seinen Vorrat vorher zu iiberschlagen und nun wider Wille
Ironie machen muf [...]; wenn die Ironie wild wird, und sich gar nicht mehr
regieren liBt.«!?

Die Ironie ist so dasjenige an der Sprache, das sich »gar nicht mehr re-
gieren laBt«, dasjenige, was a priori nicht der Kontrolle eines sprechen-
den Subjekts unterworfen ist. Ironische Sprache ist eine Sprache, die von
keinem Sprechenden beherrscht und reguliert wird. Die Ironie entwickelt
ein Eigenleben, sie tritt auf, wo man sie nicht vermutet und selbst dort,

10 Ebd., S. 172 (Athendums-Fragmente, Nr. 51).

11 In diesem Sinn schreibt Hans-Jost Frey prizise: »Ironie ist nicht etwas, das
dem Ernst gegeniibersteht, sondern Ironie bedeutet, da3 der Ernst immer
schon unterhohlt ist. Ironie ist deshalb nicht eine Gegenposition zum Ernst,
sondern sie ist Positionslosigkeit als Auflerkraftsetzung jeglicher Position«
(Hans-Jost Frey: Uber das Spiel. In: ders.: Der unendliche Text. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1990, S. 263-294, hier: S. 273).

12 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
369 (Uber die Unverstindlichkeit).

155

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

wo der »Dichter« sie explizit nicht haben will (»Wenn man ohne Ironie
von der Ironie redet«). Sodann aber ist jede Sprache potentiell ironisch,
wird jeder Ernst potentiell von einem Scherz infiziert und umgekehrt je-
der Scherz von einem Ernst.

Insofern Ironie »die Form des Paradoxen« ist, wie Schlegel schreibt,
bezeichnet sie denjenigen Punkt, an dem die Logik jeder sprachlichen
Aussage zur vollstdndigen Unlogik wird. Es fillt schwer, sich hier nicht
an Novalis’ Monolog (1798) zu erinnern, in welchem behauptet wird,
dass die Sprache »sich blos um sich selbst bekiimmert«, weshalb es ein
»lacherlicher Irrthumc« sei, »daf} die Leute meinen — sie sprichen um der
Dinge willen.«'> Wenn die Sprache sich nur um sich selbst bekiimmert,
liegt es allein in ihrer Macht — und nicht in derjenigen eines Sprechers —,
zu bestimmen, was sie sagt und was nicht. »Es ist eigentlich«, schreibt
Novalis,

»um das Sprechen und Schreiben eine nirrische Sache; das rechte Gesprich ist
ein bloBes Wortspiel. [...] Darum ist sie ein so wunderbares und fruchtbares Ge-
heimnif3, — dal wenn einer blos spricht, um zu sprechen, er gerade die herrlich-
sten, originellsten Wahrheiten ausspricht. Will er aber von etwas Bestimmten
sprechen, so 146t ihn die launige Sprache das ldcherlichste und verkehrteste
Zeug sagen.«'*

Das Bewusstsein dieser Eigenméchtigkeit der Sprache, das paradoxe
>Bewusstsein« einer endgiiltigen Unerreichbarkeit allen Bewusstseins ist
es, welches Friedrich Schlegel als Ironie begreift. »Schreiben erweist
sich als Werk der Rede, dieses Werk aber bedeutet Entwerkung (désceu-
vrement)«, kommentiert Blanchot. »Poetisch reden ist die Moglichkeits-
bedingung einer intransitiven Sprache, deren Aufgabe nicht im Sagen der
Dinge (im Aufgehen in dem Bedeuteten), sondern im (sich) Sagen, in
dem man sich sagen 146t, ohne allerdings aus sich selbst den neuen Ge-
genstand dieser gegenstandslosen Rede zu machen.«"

Sprechen, »um zu sprechen«, wie Novalis schreibt; »sich sagen las-
sen«, wie Blanchot formuliert: Hier wie dort geht es um die Erfahrung,
dass Sprache sich nicht beherrschen lésst, nicht in einer Funktion (des
Bezeichnens) verschwindet, sondern im Augenblick des Sprechens etwas
stets Unvorhersehbares und Unkontrollierbares geschehen ldsst.

13 Novalis: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Hrsg.
von Hans-Joachim Méhl und Richard Samuel. Bd. 1-3. Miinchen, Wien:
Hanser 1978, Bd. 2, S. 438 (Monolog).

14 Ebd.

15 Blanchot: Das Athendum (wie Anm. 2), S. 116.

156

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Ironie ist in diesem Sinn das Wissen des Ich, dass es seine eigene
Sprache nicht beherrschen kann und das Ilicherlichste und verkehrteste
Zeug sagen muss, sobald es dies versucht. Damit ist sie ein transzenden-
talpoetisches Wissen iiber die Grenzen des sprachlich Sagbaren und
Wissbaren par excellence. Demnach wire es ein Irrtum, zu behaupten,
die Ironie sei fiir Schlegel ein medialer Bestandteil in der reflexiven Dia-
lektik des Ich.'® Wenn Schlegel jede Beziehung des Ich zu sich selbst
sprachlich denkt und wenn Ironie die Bezeichnung fiir die Unfdhigkeit
des Ich ist, iiber seine eigene Sprache zu verfiigen, dann ist Ironie kein
Element und kein Medium im Prozess der Reflexion, sondern vielmehr
die sprachliche Vorbedingung fiir dessen notwendiges Scheitern.

Ironie ist dasjenige, was jede sichere Aussage iiber sich selbst verhin-
dert, indem sie es schlagartig als das verkehrteste Zeug erscheinen lassen
kann. Sie bringt jeden Versuch, das eigene Selbst zu verstehen, notwen-
dig zum Scheitern, denn sie zeigt, dass das Ich noch nicht einmal die
Sprache verstehen kann, in der es diesen Versuch unternimmt. Unter die-
sen Bedingungen muss sich jede Beziehung des Ich zu sich selbst »im-
mer wieder potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln
vervielfachen«. Andererseits aber ist diese Distanzierung des Ich zu sich
selbst als ein Produkt der Ironie zu verstehen, insofern sie es dem Spre-
cher erméglicht, von seinen eigenen sprachlichen AuBerungen iiberrascht
zu werden oder sie unverstindlich zu finden und ihn so dazu bringt, sich
selbst zu einem kognitiven Objekt zu machen. Diese Uberraschung anti-
zipierend, verdoppelt sich der Sprechende gewissermaflen, indem er Be-
obachtender und Beobachteter zugleich zu sein versucht. In einer spéten
Vorlesung iiber die Philosophie der Sprache und des Wortes bemerkt

16 Vgl. Manfred Frank: Allegorie, Witz, Fragment, Ironie. Friedrich Schlegel
und die Idee des zerrissenen Selbst. In: Allegorie und Melancholie. Hrsg.
von Willem van Reijen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992 (edition suhr-
kamp. 1704), S. 124-146. Mit Recht wendet de Man ein, die Reduzierung
der Ironie »to a dialectic of the self as a reflexive structure« sei eine
Methode, in welcher die Ironie »can be in a sense defused« (Paul de Man:
The Concept of Irony [1977]. In: ders.: Aesthetic Ideology. Hrsg. von An-
drzej Warminski. Minneapolis, London: University of Minnesota Press
1996 [Theory and History of Literature. 65], S. 163-184, hier: S. 169). Ein
Fehler wiire es freilich andererseits anzunehmen, Schlegel wiirde Ironie als
>stilistisches< Mittel, als literarische Technik konzipieren, wie es immer ge-
schieht (vgl. etwa Morton Gurewitch: The Comedy of Romantic Irony.
Lanham, New York, Oxford: University Press of America 2002, S. 59-84).

157

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Schlegel, Ironie sei »nichts andres, als dieses Erstaunen des denkenden
Geistes iiber sich selbst«."”

Indem Ironie die Beherrschbarkeit von Sprache durch etwaige Inten-
tionen des Sprechers negiert, ist sie die Eigenschaft von Sprache, die eine
Selbstreflexion des Ich ermdglicht. Indem sie den Abschluss dieser Re-
flexion zugleich ins Unendliche hinausschiebt, verunmoglicht sie diese
jedoch im gleichen Augenblick. Ironie ist damit nicht ein Beispiel fiir
Schlegels allgemeine Theorie der Reflexion, sie ist vielmehr deren Figur
selbst, indem sie die Reflexion zugleich provoziert und verhindert.

Die Unerreichbarkeit des Bewusstseins fiir das Selbst -
Die »Verkehrtheit« und »Verriicktheit« der Poesie

Die Bedeutung der Reflexion fiir Schlegel ist freilich nur vor dem Hinter-
grund seiner geschichtsphilosophischen Grundthesen zu verstehen, wie
sie bereits in seinem frithen Text Uber das Studium der Griechischen
Poesie entfaltet werden. Der Unterschied zwischen Antike und Moderne
wird hier beschrieben als der Gegensatz zwischen »>natiirlicher< und
>kiinstlicher< Bildung.'®

Schlegel tibersetzt diese Differenz in die Unterscheidung zwischen
Zusammenhang und Zerstiickelung: Wihrend die Antike durch einen >na-
tiirlich« gegebenen Zusammenhang von Ich und Welt geprégt war, ist die
Moderne durch die Emanzipation des Verstandes geprigt, der beginnt,
die Dinge analytisch zu trennen, zu unterscheiden und zu kritisieren.
»Poesie« ist somit jeweils das Organ, in dem eine mentale Disposition —
man ist versucht, zu sagen: ein >Geist« — zum Erscheinen kommt. Die
Unterscheidung zwischen den leitenden >Kriften< einer Epoche — in der
Antike der natiirliche Trieb, in der Moderne der Verstand — begriindet die
unterschiedliche Art der historischen Entwicklung und Genese der jewei-
ligen >Poesie«. Indem Schlegel den Unterschied zwischen Antike und
Moderne als den zwischen >Natur< und >Kunst< beschreibt, muss er der
Antike jede Moglichkeit einer historischen Entwicklung absprechen.
Wenn das Wesen der antiken Kunst durch die >Natur< geprigt war, dann

17 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 12, S.
353 (Philosophie der Sprache und des Wortes). Vgl. Ernst Behler: Ironie
und literarische Moderne. Paderborn u.a.: Schoningh 1997, S. 108.

18 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 1, S.
230 (Uber das Studium der Griechischen Poesie). Vgl. hierzu und zum
Folgenden Peter Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie.
Mit einem Anhang iiber Ludwig Tieck. In: Euphorion. Zeitschrift fiir Lite-
raturgeschichte 48 (1954), S. 397-411, hier: S. 398f.

158

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

ist das Modell ihrer Genese der Organismus: Wie eine Pflanze wdchst
sie, entwickelt und vollendet sich, und muss schlieBlich verbliihen. So
schreibt Schlegel:

»Wenn der gesammte zusammengesetzte menschliche Trieb nicht allein das be-
wegende sondern auch lenkende Prinzip der Bildung, wenn die Bildung natiir-
lich und nicht kiinstlich [...] ist; so entwickeln, wachsen, und vollenden sich alle
Bestandteile der strebenden Kraft, der sich bildenden Menschheit gleichmdflig,
bis die Fortschreitung den Augenblick erreicht hat, wo die Fiille nicht mehr
steigen kann, ohne die Harmonie des Ganzen zu trennen und zu zerstoren. «'°

Mit dem Auftreten des Verstandes schlieBlich dndert sich die Szenerie:
Die Ganzheit zerbricht, gleichzeitig wird eine offene Entwicklung mog-
lich. »Der isolierende Verstand«, schreibt Schlegel, »fangt damit an, daf3
er das Ganze der Natur trennt und vereinzelt.«* In einer spiteren Notiz
heifit es biindig: »Classisch = fix, s[yn]th[etisch]. Progressiv = bewegt,
anal[ytisch].«21 Weil ihre Einheit nicht mehr natiirlich, sondern kiinstlich
ist, hat allein die moderne Kunst Geschichte und Entwicklung und darf
so progressiv, fortschreitend, genannt werden.

Wenn die moderne (oder progressive) Kunst eine Einheit besitzt,
kann diese nicht mehr durch die Natur vorgegeben werden, sondern sie
muss durch den Verstand hergestellt werden. Der Verstand muss also
durch eine erneute analytische Operation, durch eine Riickwendung auf
sich selbst, die Einheit herzustellen suchen, die er selbst durch sein ana-
lytisches Wesen zerstort hat. In diesem Sinne fordert Schlegel eine
»Transzendentalpoesie«, welche »in jeder ihrer Darstellungen sich selbst
mit darstellen, und iiberall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein«?
soll.

Im Fragment iiber die »progressive Universalpoesie« heilit es ent-
sprechend, die romantische Poesie kdonne »am meisten zwischen dem
Dargestellten und dem Darstellenden, frei von allem realen und idealen
Interesse auf den Fliigeln der poetischen Reflexion in der Mitte schwe-
ben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer endlosen

19 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 1, S.
287 (Uber das Studium der Griechischen Poesie).

20 Ebd., S. 245 (Uber das Studium der Griechischen Poesie).

21 Friedrich Schlegel: Literarische Notizen 1797-1801. Literary Notebooks.
Hrsg. von Hans Eichner. Frankfurt am Main, Berlin, Wien: Ullstein 1980,
S. 109 (Nr. 953).

22 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
203 (Athendums-Fragmente, Nr. 238).

159

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Reihe von Spiegeln vervielfachen.«** Der Verstand des modernen Men-
schen kann, ebenso wie die Geschichte der progressiven Poesie, niemals
stillstehen. Indem er sich selbst reflektiert, versucht er, die Einheit von
>Ich< und »>Welt« wiederzufinden, die sein Verstand vernichtet hat.

Insofern aber der Akt der Reflexion eine Einheit herzustellen ver-
sucht, die er (wie ein Spiegel) eigentlich abbilden miisste, kann er den
Gegenstand seiner Darstellung niemals erreichen. Der Verstand kann
sein Denken reflexiv zum Objekt seines Denkens machen, aber dadurch,
dass der Verstand sich im Akt der Reflexion verdoppeln muss, kann er
sich niemals selbst bewusst werden. Die Reflexion verpasst sich notwen-
dig selbst. Der Prozess der Reflexion verstrickt sich somit in die Parado-
xie des nicht auf intellektueller Selbstanschauung beruhenden Selbstbe-
wusstseins, die bereits Fichte in seinem Versuch einer neuen Darstellung
der Wissenschaftslehre (1797) anschaulich vorfiihrt:

»Du bist — deiner dir bewusst, sagst du; du unterscheidest sonach nothwendig
dein denkendes Ich von dem im Denken desselben gedachten Ich. Aber damit
du dies konnest, muss abermals das Denkende in jenem Denken Object eines
hoheren Denkens seyn, um Object des Bewusstseyns seyn zu kénnen; und du
erhiltst zugleich ein neues Subject, welches dessen, das vorhin das Selbstbe-
wusstseyn war, sich wieder bewusst sey.«**

Das Selbstbewusstsein bringt unweigerlich mit jedem Akt der Bewusst-
werdung ein neues Ich und ein neues Selbst hervor, auf das es sich dann
reflexiv beziehen kann. Sein eigenes Selbst aber ist ihm strukturell — im-
mer um einen Augenblick zu spit kommend — unerreichbar. Die Synthese
der Reflexion kann nicht dauerhaft gelingen, und ein weiterer Anlauf der
Reaktion muss versuchen, auf einer hoheren Ebene eine Einheit herbei-
zufiihren.

Hieraus ergibt sich eine unendliche Bewegung, eine >schlechte Un-
endlichkeit<, die entweder das Selbstbewusstsein oder das Selbstbewusst-
sein notwendig verpassen muss. »Die blofle Reflexion [...]J«, folgert
Schelling mit einiger Strenge, »ist eine Geisteskrankheit des Menschen,
noch dazu, wo sie sich in Herrschaft tiber den ganzen Menschen setzt,
diejenige, welche sein hoheres Daseyn im Keim, sein geistiges Leben,
welches nur aus seiner Identitét hervorgeht, in der Wurzel todtet.«>

23 Ebd., S. 182f. (Athendiums-Fragmente, Nr. 116).

24 Johann Gottlieb Fichte: Simmtliche Werke. Bd. 1-11. Hrsg. von Immanuel
Hermann Fichte. Berlin: de Gruyter 1971, Bd. 1, S. 526 (Versuch einer
neuen Darstellung der Wissenschaftslehre).

25 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur
als Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft [1797]. In: ders.: Schrif-

160

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Fichte versucht, dieser »Geisteskrankheit« zu entkommen, indem er
das Spiegeln gegen das Sehen ersetzt. So kann man in einer Kollegsnach-
schrift lesen:

»Denn nach §1 ist Bewulitseyn ein sich selbst IDEALITER setzen: EIN SEHEN, und
zwar EIN SICH sehen. In dieser Bemerkung liegt der Grund aller Irrthiimer ande-
rer philosophischer Systeme, selbst des Kantischen. Sie betrachten das ICH als
einen SPIEGEL, in welchem ein Bild sich abspiegelt, nun aber sieht bey ihnen
der Spiegel nicht selbst, es wird daher ein 2'" SPIEGEL fiir jenen SPIEGEL erfor-
dert u.s.f. Dadurch aber wird das Anschauen nicht erklirt, sondern nur ein AB-
SPIEGELN. Das Ich in der Wiss=Lehre hingegen ist kein Spiegel, sondern ein
Auge; es ist ein sich ABSPIEGELNDER SPIEGEL, ist Bild von sich; durch sein eige-
nes sehen wird das Auge (die INTELLIGENZ) sich selbst zum Bilde.<*°

Der scheiternde Versuch, das Spiegeln selbst »abzuspiegeln«, bringt
nicht nur einen »2'" Spiegel«, sondern immer weitere, zusitzliche Spie-
gel und Spiegelungen hervor. Nur wenn das Ich nicht mehr »abspiegelt,
sondern sieht, und zwar sein eigenes Sehen sieht, kann die Unendlichkeit
der Reflexion durch die Anschauung beendet werden. Schlegel folgt
Fichte jedoch nicht in dieser Suche nach einem Ausweg aus der Refle-
xion; indem er schreibt, die romantische »Poesie« solle ihre »Reflexion
immer wieder potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln
vervielfachen«, wird die von Fichte gefiirchtete und von Schelling »Gei-
steskrankheit« genannte Endlosigkeit der Spiegelungen zum Prinzip je-
des Selbstbezugs und zur poetologischen Maxime erklirt.

Szondi beschreibt die notwendige Potenzierung der Reflexion als ei-
nen sich selbst entsubstantialisierenden, sich selbst entleerenden Prozess,
in welchem die »Scheinhaftigkeit der Welt und des eigenen Seins«*’ zu-

ten von 1794-1798. Unverind. reprograf. Nachdruck d. Ausg. Stuttgart u.
Augsburg, Cotta, 1856 u. 1857. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1980, S. 333-398, hier: S. 337. Vgl. Winfried Menninghaus: Unend-
liche Verdopplung. Die frithromantische Grundlegung der Kunsttheorie im
Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S.
55.

26 Johann Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. Stuttgart-
Bad Canstatt: Frommann 1978, Bd. 4/2, S. 48f. (Kollegsnachschriften
1796-1804). Vgl. David E. Wellbery: The Specular Moment. Goethe’s Ear-
ly Lyric and the Beginnings of Romanticism. Stanford: Stanford University
Press 1996, S. 60.

27 Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie (wie Anm. 18), S.
402. Im Zusammenhang lautet das Zitat: »Indem aber das Subjekt sich ge-
genstindlich wird, gewinnt es Distanz zu sich selbst, schaut sich und der

161

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

nimmt. Aber noch die Unterscheidung zwischen >scheinhaft< und >real<
kann nur durch ein reflexives Urteil erreicht werden und wird so von der
Unendlichkeit des reflexiven Prozesses verunmdglicht. »Ist nicht alle Re-
flection und alle Bildung nichts als Potenzirung?«,”® bringt Schlegel des-
halb die notwendige Potenzierung und Selbstpotenzierung jedes Refle-
xionsaktes zum Ausdruck. Wie Walter Benjamin in seinem Buch iiber
den Begriff der Kunstkritik bemerkt, zeigt sich im Umgang mit der un-
endlichen Potenzierung der Reflexion eine Differenz zwischen dem Mo-
dell Fichtes und der Aneignung dieses Modells durch Schlegel. »Fichte
ist iiberall bestrebt, die Unendlichkeit der Aktion des Ich aus dem Be-
reich der theoretischen Philosophie auszuschlieBen und in das der prakti-
schen zu verweisen, wihrend die Romantiker sie gerade fiir die theoreti-
sche und damit fiir ihre ganze Philosophie iiberhaupt [...] konstitutiv zu
machen suchen.«*’

Es ergibt sich aus dem bisher Gesagten eine doppelte und paradoxe
Konsequenz. Einerseits muss Schlegel zufolge in der Moderne jeder Text
und jedes Kunstwerk {iiber sich selbst reflektieren, um Einheit und Ganz-
heit erreichen zu konnen. Andererseits ist es, wiederum fiir jeden Text,
jedes Kunstwerk und jedes Selbst unmaoglich, iiber sich selbst zu reflek-
tieren, weil der sich potenzierende reflexive Akt das eigene Selbst nie-
mals erreichen kann. Selbstreflexivitit ist damit notwendig und unmog-
lich zugleich — sie ist ebenso streng gefordert wie unerreichbar. Mit
Schlegel miisste man also sagen: Weil Literatur es nicht vermag, sich
selbst reflektierend darzustellen, kann und muss sie diese Unerreichbar-
keit der Reflexion darstellen. Es ergibt sich eine sozusagen negative
Selbstreflexion, die tiber die Unerreichbarkeit des Selbst fiir die Refle-
xion reflektiert. Diese Form negativer Reflexion bezeichnet Schlegel als
Ironie.

Ironie ist so eine Form der Reflexion, die antizipierend weil3, dass sie
nicht nur zu keinem dauerhaften Abschluss kommen kann, weil sie sich

Welt zu und hebt in dieser Synopsis die Spaltung, welche die Reflexion
hervorrief, wieder auf. Freilich ist die Welt in dieser Synthese nur noch als
Schein da, und die innere Spaltung, die das Sich-zum-Objekt-Werden be-
deutet, kann aufgehoben werden nur in einer zweiten Reflexion. Da diese
in gleicher Weise nicht >aufgeht<, wird der ProzeB, als >ein immer wieder
Potenzieren der Reflexions, fortgefiihrt. Die Scheinhaftigkeit der Welt und
des eigenen Seins nimmt zu, die Reflexion wird immer leerer.«

28 Schlegel: Literarische Notizen (wie Anm. 21), S. 42 (Nr. 205).

29 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik
[1919]. Hrsg. von Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1973 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 4), S. 17f. Vgl. Men-
ninghaus: Unendliche Verdopplung (wie Anm. 25), S. 36-38.

162

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

selbst niemals erreichen kann. Sie verbindet sich fiir Schlegel daher kon-
sequent mit dem Begriff der Unendlichkeit. Eine Notiz Schlegels verbin-
det diese mit der »wahren Ironie«: »Bei der wahren Ironie muf} nicht
bloB Streben nach Unendlichkeit, sondern Besitz von Unendlichkeit mit
mikrologischer Griindlichkeit in Phi[losophie] und P[oesie] verbunden,
da sein.«’® Man muss kein griindlicher Kenner der Analytik des Erhabe-
nen in der Kritik der Urteilskraft sein, um zu bemerken, dass »mikrologi-
sche Griindlichkeit« sich mit dem »Besitz von Unendlichkeit« nur
schwerlich vertrigt. Ironie ist die Bewegung einer unendlichen Refle-
xion, und die Reflexion iiber Ironie kann deshalb auf das Unendliche ver-
weisen. »Ironie ist gleichsam die emideilic d[er] Unendlichkeit, d[er] Uni-
versalitit, vom Sinn fiirs Weltall«,” schreibt Schlegel in den Philosophi-
schen Fragmenten.

»Ironie«, schreibt Schlegel an anderer Stelle, »ist klares BewuBtsein
der ewigen Agilitit, des unendlich vollen Chaos«.** Ironie ist das Be-
wusstsein eines Chaos, welches das Selbst ist. Es ist also das Bewusst-
sein eines chaotischen Selbst und somit ebenso das Bewusstsein des
Chaos wie auch das Chaos des Bewusstseins. Wie Avital Ronell hervor-
hebt, ist Ironie damit trotz ihres unendlichen Charakters — und tatsidchlich
gerade deswegen — ein Bewusstsein menschlicher Endlichkeit.”

Wie vor ihm dasjenige Kants kreist Schlegels Schreiben somit um
den Gedanken der Endlichkeit. Ironie zeigt diese auf sowohl im Bereich
der theoretischen Philosophie — in der Frage der Moglichkeit der Er-
kenntnis — wie auch in dem der praktischen Philosophie — in der Frage
der Moglichkeit einer Beziehung zum anderen. Ironie ist somit das Be-
wusstsein, dass die eigene Sprache sowohl in der Erkenntnis eines Ge-
genstandes wie auch in der Mitteilung einem anderen gegeniiber unzu-
reichend bleiben muss.

Dariiber hinaus — und hierin treffen sich die beiden zuvor genannten
Sphéren — ist Ironie die Einsicht des Ich in die Unmoglichkeit, iiber sich
selbst eine valide Aussage treffen zu konnen. Insofern Schlegel im Ge-
folge Fichtes das Selbstbewusstsein als das Ergebnis eines sprachlichen

30 Schlegel: Literarische Notizen (wie Anm. 21), S. 68 (Nr. 500).

31 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 18, S.
128.

32 Ebd., S. 263 (Ideen, Nr. 69).

33 »In Schlegel’s work there exists an unlimited rule of the limit, which per-
mits him to point to the infinite basing his claims on a repeated inscription
of finitude.« (Avital Ronell: Stupidity. Urbana, Chicago: University of Illi-
nois Press 2002, 151).

163

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Aktes — des thetischen Urteils »Ich bin<** — denkt, bedeutet der Macht-
verlust des Subjekts iiber seine eigene Sprache notwendig die Uner-
reichbarkeit des eigenen Selbst fiir das Bewusstsein.” Das Bewusstsein
der Ironie weil3 von einem Nichtbewusstsein: »absolute irony is a cons-
ciousness of a non-consciousness, a reflection on madness from the insi-
de of madness itself«,*® bemerkt Paul de Man. Wenn wahnsinnig zu sein
bedeutet, nicht zu wissen, was die eigene Sprache sagt, dann kann kein
Subjekt a priori sicher sein, nicht wahnsinnig zu sein, denn dieses Nicht-
wissen gehort zu den Bedingungen der Moglichkeit des Sprechens iiber-
haupt. Wenn jedes Sprechen als ein »Sagen lassen« bestimmt werden
muss, dann ist jeder Sprecher, in dem Moment, in dem er spricht, poten-
tiell wahnsinnig.

Wie aber stellt sich Schlegel das Auftreten der Ironie in einem litera-
rischen Text vor? Diese Frage kann am ehesten mit einem Verweis auf
seine Behandlung der Komédie beantwortet werden. In einer vielzitierten
Bestimmung bezeichnet Schlegel die Ironie als »permanente Parekba-
se«’” und damit mit dem Namen eines wichtigen Elements der antiken
Komddie. Die »Parekbasis«, bemerkt Schlegel in seiner Vorlesung iiber
Die griechische Literatur (1803/1804) mit Blick auf die antike Komddie,
»war eine génzliche Unterbrechung und Aufhebung des Stiickes, in
welcher, wie in diesem, die groBte Ziigellosigkeit herrschte und dem
Volk von dem bis an die duferste Grenze des Proszeniums heraustreten-
den Chor die groBten Grobheiten gesagt wurden. Von diesem Heraustre-
ten (exfaoic) kommt auch der Name«.*®

Schlegel betont jedoch ausdriicklich, dass die antike Komddie trotz
der »groBten Ziigellosigkeit« ihrer Form, keinesfalls ohne Einheit sei:

34 Fichte: Simmtliche Werke (wie Anm. 24), Bd. 1, S. 116 (Grundlage der
gesammten Wissenschaftslehre). Vgl. de Man: The Concept of Irony (wie
Anm. 16), S. 174f.

35 Wer im Gegensatz dazu behauptet, »der Nachvollzug ironischer Konkre-
tion« bringe nicht nur das Selbstbewusstsein, sondern »noch das Aktuali-
sierungsmoment reflexiver Verkehrung als solches in den Blick«, hat von
der Struktur der Ironie bei Schlegel leider nur wenig begriffen (Andreas
Barth: Inverse Verkehrung der Reflexion. Ironische Textverfahren bei
Friedrich Schlegel und Novalis. Heidelberg: Winter 2000, S. 158).

36 Paul de Man: The Rhetoric of Temporality [1969]. In: ders.: Blindness and
Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary Criticism. Second Edition,
Revised. Minneapolis: University of Minnesota Press 1983 (Theory and
History of Literature. 7), S. 187-228, hier: S. 216.

37 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 18, S.
85.

38 Ebd., Bd. 11, S. 88 (Die griechische Literatur).

164

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

»Eben diese Regellosigkeit, Formlosigkeit, Wildheit und absolute Willkiirlich-
keit der Handlung ist die schonste und beste Form der Komddie. [...] Die Form-
losigkeit ist nur scheinbar, die Unform selbst ist hier die hochste Kunst und be-
zeichnet das echte Wesen der Gattung, die nur der gesetzlosesten Willkiir und
der unbegrenztesten Freiheit entsprang. «*

Die alte Komdodie ist damit die Manifestation einer absoluten Freiheit des
Verstandes, der hier ohne Riicksicht auf dasjenige, was als schicklich
oder anstdndig galt,40 ohne Riicksicht auf vermeintlich sichere Wahrhei-
ten oder auch nur auf Ubereinstimmung mit sich selbst frei »erfinden«
konnte. So schreibt Schlegel, in der Komddie miisse »eine unendliche
Fiille des Witzes dargestellt werden.«*' Insofern das einzige Gesetz der
antiken Komddie die Gesetzlosigkeit ist und ihre einzige Form die Form-
losigkeit, ist sie fiir Schlegel »ganz durch und durch Poesie des
Witzes«.*> Der Witz gilt in diesem Zusammenhang — wie generell im 18.
Jahrhundert — als das Organ des Verstandes, das Zusammenhénge und
Ahnlichkeiten hervorbringt und also (im Sinne der rhetorischen inventio)
die eigentlichen Mittel des Verstandes zuallererst erfindet.*

»Das Unendliche des Witzes aber«, schreibt Schlegel, »liegt in der
hochsten Freiheit und Gesetzlosigkeit, in der unumschriankten Willkiir-
lichkeit, Ungebundenheit der Phantasie und Fiille der Erfindung.«** Un-
endlichkeit verweist hier auf das Potential des Witzes, jede Be-
schrinktheit zu tiberwinden. Er befindet sich in einer ebenso stetigen wie
ziel- und regellosen Bewegung, die es ihm erlaubt, eine neue »Anord-
nung und Kombination«® hervorzubringen, ohne von Vorgaben — auch
und vor allem nicht von den eigenen — beschrinkt zu sein. Insofern er
»von allen Gesetzen und Banden frei gegeben« wird, kann der Witz in
diesem Sinne »gattlich«*® genannt werden. Die unendliche Freiheit des
Witzes zu immer neuer Erfindung und Kombination ist die eines Gottes —
wenn auch die eines Gottes, der nicht die Freiheit hat, sein Werk jemals
abschlieBen und in Ruhe betrachten zu kénnen.

Die Parekbase ist demzufolge die Unterbrechung eines Diskurses; ei-
ne Unterbrechung durch eine vollige Willkiir, die sich die Freiheit

39 Ebd, S. 89.

40 Vgl. ebd., S. 90.

41 Ebd., S. 92.

42 Ebd., S. 93.

43 Vgl. Kap. II. 3.

44 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 11, S.
92 (Die griechische Literatur).

45 Ebd.

46 Ebd., S. 92f.

165

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

nimmt, alle Regeln der Form zu missachten. Schlegels Bestimmung der
Ironie als »permanenter Parekbase« formuliert eine Paradoxie, denn eine
permanente Unterbrechung kann kaum noch eine Unterbrechung genannt
werden.?’ Tronie ist eine permanente Unterbrechung des eigenen Spre-
chers durch das Bewusstsein des Sprechenden, seine Sprache nicht kon-
trollieren zu kdnnen.

Der Zusammenhang zwischen dem Verlust der Kontrolle iiber die
Sprache und dem Wahnsinn wird in Schlegels Rede iiber die Mythologie
explizit angesprochen. Schlegel versteht die Mythologie der Antike hier
vor allem als eine Kraft des Zusammenhangs und der Synthese. Auf-
grund ihrer mythologischen Struktur war die Kunst der Antike ein Gan-
zes: »Alle Gedichte des Altertums schliefen sich eines an das andre, bis
sich aus immer groBern Massen und Gliedern das Ganze bildet; alles
greift in einander, und iiberall ist ein und derselbe Geist nur anders aus-
gedriickt.«*® Die »hochste Ordnung« der antiken Kunst, so Schlegel, ist
»die des Chaos«,*’ einer uniibersichtlichen und unverstindlichen Vielfalt.
Erst aus der Perspektive des nachtriiglichen Betrachters ldsst sich in die-
ser Vielfalt »iiberall ein und derselbe Geist nur anders ausgedriickt« wie-
dererkennen. Das Verhiltnis zwischen Geist und Ausdruck in der antiken
Kunst ist somit allegorisch, da die Allegorie der rhetorische Terminus fiir
das »anders Ausdriicken« ist. Das Auftreten des Verstandes destruiert
demgegeniiber jeden Zusammenhang und beendet so auch das Chaos der
antiken Poesie. Ein neuer Zusammenhang der einzelnen Ideen unterein-
ander findet sich schlieBlich in der sromantischen< Literatur verwirklicht:

»Da finde ich nun eine groBe Ahnlichkeit mit jenem groBen Witz der romanti-
schen Poesie, der nicht in einzelnen Einfillen, sondern in der Konstruktion des
Ganzen sich zeigt, und den unser Freund uns schon so oft an den Werken des
Cervantes und des Shakespeare entwickelt hat. Ja diese kiinstlich geordnete
Verwirrung, diese reizende Symmetrie von Widerspriichen, dieser wunderbare
ewige Wechsel von Enthusiasmus und Ironie [...] scheinen mir schon selbst ei-

ne indirekte Mythologie zu sein.«™

Der Hinweis auf die Autoren Cervantes und Shakespeare — die bei Schle-
gel immer wieder als Beispiele literarischer Ironie genannt werden —
macht deutlich, dass Schlegel nichts anderes als das ironische Bewusst-
sein als >neue Mythologie« beschreibt.

47 Vgl. de Man: The Concept of Irony (wie Anm. 16), S. 179.

48 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
313 (Rede iiber die Mythologie).

49 Ebd.

50 Ebd., S. 318f. (Rede iiber die Mythologie).

166

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Die — kaum anders als wiederum ironisch zu nennende — Pointe der
Rede iiber die Mythologie léuft darauf hinaus, dass durch die Reflexion,
dadurch, dass der Verstand sich selbst niemals bewusst werden kann,
eine neue Form jener Unwissenheit und Verstandeslosigkeit erreicht wer-
den kann, die fiir die antike Dichtung von grundlegender Bedeutung war.
In seiner hochsten Entwicklung kann der Verstand so das »Verkehrte und
Verriickte« oder auch das »FEinfdltige und Dumme« wiederkehren lassen:

»Weder dieser Witz noch eine Mythologie konnen bestehen ohne ein erstes Ur-
spriingliches und Unnachahmliches, was schlechthin unauflslich ist, was nach
allen Umbildungen noch die alte Natur und Kraft durchschimmern 148t, wo der
naive Tiefsinn den Schein des Verkehrten und Verriickten oder des Einfiltigen
und Dummen durchschimmern 148t. Denn das ist der Anfang aller Poesie, den
Gang und Gesetze der verniinftig denkenden Vernunft aufzuheben und uns wie-
der in die schone Verwirrung der Phantasie, in das urspriingliche Chaos der
menschlichen Natur zu versetzen, fiir das ich kein schoneres Symbol bis jetzt
kenne, als das bunte Gewimmel der alten Gotter.«”!

Die romantische Kunst ist so eine Riickkehr zum Wahnsinn der alten
Kunst, welche die Gesetze der »verniinftig denkenden Vernunft« aufler
Kraft zu setzen wusste. Entsprechend geht es hier nicht einfach um die
Moglichkeit, >Genie< oder »>Inspiration< zu simulieren und so einen kalku-
lierten Wahnsinn als Selbststilisierung des romantischen Schriftstellers
zu inszenieren.’” Diese Perspektive ist schon deswegen irrig, weil Schle-
gel, wie bereits ausgefiihrt, an der Problematik der Ironie die Frage von
Poetologie im engeren Sinne wohl am wenigsten interessiert. Vor allem
aber ist der Wahnsinn, den Schlegel hier umschreibt, nicht einfach als
das Gegenteil der ratio oder des Verstandes zu verstehen. Insofern der

51 Ebd, S.311f.

52 Vgl. etwa Wolfgang Lange: Der kalkulierte Wahnsinn. Innenansichten
asthetischer Moderne. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag
1992, S. 80f. Auf »produktionsisthetischer Ebene«, schreibt Lange, »ist
der Wahnsinn kein Schicksal oder ein Verhingnis, sondern Effekt eines
Kalkuls, der freiwillige Verzicht eines Intellektbesitzers auf seinen Besitz:
>Intellektualabwesenheit< als Ziel — Wahnsinn als Methode« (Ebd., S. 17).
Dazu lésst sich mit Langes eigenen Worten feststellen: »Zwar ist das einst
géngige Vorurteil, wonach >Genies< sich stets am Rande des Wahnsinns
bewegen, immer noch geldufig, in der Regel aber neigt man dort, wo die
Kontamination von Kunst durch Wahnsinn sich als Problem stellt, im Be-
reich der Wissenschaft also, eher dazu, hier von einem Spiel mit dem
Wahnsinn zu sprechen, von einer Simulation ohne weitreichende Konse-
quenz« (Ebd., S. 11). In die Tradition dieser Entschirfung des Wahnsinns
reiht sich Lange ohne Umstiinde ein.

167

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Wahnsinn der antiken Poesie schlichtweg »das urspriingliche Chaos der
menschlichen Natur« darstellt, spricht diese eine Sprache vor jeder Se-
mantik und vor jedem Sinn. Thre Sprache restitutiert eine originére Diffe-
renzlosigkeit, einen urspriinglichen Unsinn, in der die Phantasie ohne
jede Riicksicht auf Verstindigung und Sinn neue »Gewimmel« hervor-
bringen und sich in eine »schone Verwirrung« stiirzen kann.

Der poetische Wahnsinn ist fiir Schlegel keine mania, keine enthusia-
stische Begeisterung und auch keine poetische Halluzination, sondern
das Taumeln eines sinnlosen und eben darum »urspriinglichen«, weil er-
finderischen Sprechens. Eine »verniinftig denkende Vernunft« ist dem-
nach eine solche, die ihren eigenen Ursprung im Unsinn und Wahnsinn
vergessen hat. Es geht hier demzufolge nicht um die Selbststilisierung als
»wahnsinniges Genie« in polemischer Absetzung zur Vernunft, sondern
um das Erreichen jener Unvernunft, die der Trennung zwischen Vernunft
und Wahnsinn vorausgeht.

»Ironie« ist fiir Schlegel in diesem Sinn der Name fiir einen anderen
Wahnsinn als derjenige, den die Psychologie seiner Zeit als Unvernunft
und Unverstand beschreibt. Wihrend dieser stets in der bindren Logik
von Verstand und Unverstand, Sinn und Wahnsinn konstituiert wird, geht
der andere Wahnsinn der Poesie diesen Unterscheidungen grundsitzlich
voraus. In ihrer »unumschrdnkten Willkiirlichkeit« kennt die Sprache die-
ses Wahnsinns keine Grenzen und keine Gesetze. Aus diskursiven Re-
geln abzuleiten ist sie demzufolge nicht einmal ex negativo, aus deren
Negation heraus. Der Zwang zur stetigen Negation diskursiver Vorgaben
wiirde jede »Ungebundenheit der Phantasie und Fiille der Erfindung«
augenblicklich unterbinden.

Wie Ironie fiir Schlegel nicht nur das Umschlagen von >Ernst< in
>Scherz« ist, sondern die Aufhebung der Méglichkeit, zwischen beiden zu
unterscheiden, ist der Wahnsinn der Poesie fiir ihn die Aufhebung der
Unterscheidbarkeit zwischen »>Vernunft< und >Unvernunft<. Wie die Iro-
nie nicht dem >Ernst«< entgegengesetzt ist, sondern vielmehr die Unter-
scheidbarkeit zwischen Ernst und Unernst destabilisiert, ist auch der
Wahnsinn der ironischen Poesie nicht einfach das Gegenteil einer »Ver-
nunft« oder eines >Verstandes<, sondern prizise das jederzeit mogliche
Auftauchen einer Unvernunft in der Vernunft und eines Unverstandes im
Verstand und also die jederzeitige Bedrohung ihrer Unterscheidung.

Das »Verkehrte und Verriickte« am »Anfang aller Poesie«, das fiir
Schlegel »den Gang und Gesetze der verniinftig denkenden Vernunft auf-
zuheben« vermochte, entspricht demnach prizise dem, was Foucault in
seiner Histoire de la folie als déraison (>Unvernunft<) im Gegensatz zur
Jolie (>Wahnsinn<) bezeichnet. Wihrend folie fiir Foucault seit dem Zeit-
alter der »Klassik« gleichzeitig zur ausgeschlossenen Gegenseite der

168

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Vernunft und zu ihrem diskursiven Objekt (des medizinischen Wissens)
wird, beschreibt er déraison als dasjenige, was sich dem Instrumentarium
und dem Denken der Vernunft schon deshalb entziehen muss, weil es ihr
vorausgeht und jederzeit in ihr ausbrechen kann. Ist die Zeit des Wahn-
sinns die einer Geschichte, einer temporalen Entwicklung und Narration
(etwa die einer Krankengeschichte), so ist die Zeit der Unvernunft die
Gegenzeit, welche die Zeit der Vernunft jederzeit durch eine andere Zeit
unterbrechen kann:

»In der Ungleichheit zwischen dem Bewultsein der Unvernunft (déraison) und
dem BewulBtsein des Wahnsinns (folie) hat man am Ende dieses achtzehnten
Jahrhunderts den Ausgangspunkt einer entscheidenden Bewegung: der Bewe-
gung, durch die die Erfahrung der Unvernunft mit Holderlin, Nerval und Nietz-
sche nicht aufhoren wird, immer tiefer hinunter zu den Wurzeln der Zeit zu
steigen — wodurch die Unvernunft die Gegenzeit (le contretemps) der Welt par
excellence wird — die Kenntnis des Wahnsinns dagegen wird versuchen, ihn im-
mer genauer in die Entwicklungsrichtung der Natur und der Geschichte einzu-
fiigen. <>

Auch fiir Foucault ist es die — hier wie so oft durch die drei Namen Hol-
derlin, Nerval und Nietzsche reprisentierte — Literatur, welche die
Unvernunft als Gegenzeit, als Stérung, als Unterbrechung, als Einbruch
eines anderen erfahrbar machen kann. Sie unterbricht die austarierten
Differenzen, welche die Vernunft zwischen sich und dem Wahnsinn ge-
zogen hat, und bricht unzeitig in die scheinbar sichere Erfahrung einer
kontinuierlichen Geschichte ein. Von hier aus wird klar, dass es die Un-
vernunft ist, die es fiir Foucault vermag, jene »einfache Trennung von
Tag und Dunkelheit, zwischen Schatten und Licht, zwischen Traum und
Wachsein«® aufzuheben und einen erneuten Zugang zu jenem ebenso
asemantischen wie monotonen »Gemurmel<> zu verschaffen, das aller
Sprache vorausgeht.

Wie Schlegel den Wahnsinn der »antiken Poesie«, so denkt Foucault
die déraison wesentlich als ein Verhiltnis des Sprechenden zur Sprache:

53 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns
im Zeitalter der Vernunft [1961]. Ubers. von Ulrich Koppen. 12. Aufl.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft. 39), S. 370. Ubersetzung modifiziert. Vgl. zu dieser Passage, vor al-
lem zum Begriff contretemps, ausfiihrlicher Andreas Gelhard: Unvernunft,
Un-wabhrheit, Unzeit: Foucault, Blanchot und die Geschichte des Wahn-
sinns. In: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie (2000), H. 1, S. 48-62,
hier: S. 57f.

54 Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft (wie Anm. 53), S. 15.

55 Ebd, S. 12.

169

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Wer »murmelt«, ohne etwas Artikuliertes sagen zu wollen, der lésst
Sprache eher geschehen, als dass er sie spricht. Er ist nicht der Urheber
seiner Sprache; er kann weder zur Verantwortung fiir das Gesprochene
gezogen werden noch je glauben, dass Sprache seinen Intentionen ge-
horcht. Wer dagegen Sprache instrumentell nutzen will, muss jederzeit,
zu jeder Unzeit, damit rechnen, dass sie ihm nicht gehorcht, dass sie ihn
stort und aus der Kontinuitét seiner Erfahrung herauswirft. Die Erfahrung
der Unvernunft stort die vermeintlich sicheren Differenzen und verwan-
delt Sprache wieder in ein unterschiedsloses »Gemurmel«.

Foucault bezeichnet diese Erfahrung des unzeitigen Machtverlusts
iiber das scheinbar beherrschte Medium Sprache mit dem Ausdruck dés-
ceuvrement — >Entwerkung<, Abwesenheit eines Werkes — und also mit
einer Kategorie, die Blanchot auch in Auseinandersetzung mit Schlegels
Literaturtheorie entwickelt hat.”® Foucaults Gegeniibersetzung von Un-
vernunft, Wahnsinn und einer diskursiv reglementierenden Vernunft
bleibt jedoch hinter der Radikalitit zuriick, mit der Schlegel in der Rede
iiber die Mythologie davon ausgeht, dass das »verniinftige Denken der
Vernunft« gerade am Punkt ihrer hochsten Strenge in das »Verkehrte und
Verriickte« umschlagen miisse. Hier setzt auch Derridas Kritik an Fou-
caults Geschichte des Wahnsinns an und zeigt auf, inwiefern gerade in
der von Foucault als paradigmatisch fiir eine »ausgrenzende« Behand-
lung des Wahnsinns behandelten Philosophie Descartes’ notwendig ein
Bewusstsein des eigenen Wahnsinns am Werk sein muss.’’

Ill. 2 Die Ironie wahnsinniger Kunst
(»Der Einsiedler Serapion«)

Mit der Erzihlung iiber den »Einsiedler Serapion« erdffnet Hoffmann die
Erzdhlungssammlung Die Serapionsbriider. Programmatisch ist die Er-
zdhlung iiber den Wahnsinnigen >Serapion< nicht nur der Beginn und

56 Vgl. Michel Foucault: Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes [1964].
In: ders.: Schriften zur Literatur. Hrsg. von Daniel Defert und Francois
Ewald. Ubers. von Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek und Hermann
Kocyba. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003 (Suhrkamp Taschenbuch
Wissenschaft. 1675), S. 175-185, hier: S. 182; Foucault: Wahnsinn und Ge-
sellschaft (wie Anm. 53), S. 12; Gelhard: Unvernunft, Un-wahrheit, Unzeit
(wie Anm. 53), S. 51f.

57 Vgl. Jacques Derrida: Cogito und die Geschichte des Wahnsinns [1964].
In: ders.: Die Schrift und die Differenz. Ubers. von Rodolphe Gasché. 7.
Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997 (Suhrkamp Taschenbuch Wis-
senschaft. 177), S. 53-101, hier: S. 85f.

170

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Auftakt der Erzéhlungssammlung. Die von Cyprian erzihlte Geschichte
iiber seine Begegnung mit einem Anachoreten »aus der alten Zeit des
Christentums«,”® der sich fiir den antiken Mirtyrer Serapion hilt, inspi-
riert die versammelten Freunde sogleich, jene wunderliche Person nicht
nur zum »Namenspatron« der Versammlung, sondern auch seine Ver-
riicktheit zum Prinzip poetischer Produktion zu erkldaren. Hoffmanns Er-
zahlung Der Einsiedler Serapion ist damit als ein literarischer Akt ge-
kennzeichnet, der von der Bedingung der Moglichkeit literarischer Akte
handelt. Vor dem Hintergrund von Schlegels Forderung nach einer
»Transzendentalpoesie«, welche »in jeder ihrer Darstellungen sich selbst
mit darstellen, und iiberall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein<”
sollte, wird hier die Reflexion auf die Moglichkeit des Erzihlens erzéhlt.
Diese ist so jederzeit eine Reflexion auf sich selbst als Reflexion und
somit eine Reflexion auf die Moglichkeit der Reflexion iiberhaupt.

Das »serapiontische Prinzip« und
Kants Bestimmung der Zeit

Sowohl die Diskussion der Serapionsbriider als auch die Ausfiihrungen
Serapions zielen in diesem Sinn auf das allgemeine Verhiltnis des Ein-
siedlers zur Realitit. Zwar bezieht sich Lothar in seiner Bewunderung
von Serapions Geistesverwirrung ausdriicklich auf das literarische Talent
des eigenwilligen Einsiedlers. Serapions »Wahnsinn« bezeugt fiir den
Serapionsbruder Lothar etwa den »Geist« des »wahren Dichters«,%® aus
dem er entstammt. Sein Unvermdgen ist nur das Zeichen fiir ein eigentli-
ches Vermogen, und umgekehrt entstammen seine Vermogen einem Un-
vermogen.

»Jeder priife wohl, ob er auch wirklich das geschaut, was er zu verkiinden un-
ternommen, ehe er es wagt laut damit zu werden. Wenigstens strebe jeder recht
ernstlich darnach, das Bild, das ihm im Innern aufgegangen recht zu erfassen
mit allen seinen Gestalten, Farben, Lichtern und Schatten, und dann, wenn er
sich recht entziindet davon fiihlt, die Darstellung ins duflere Leben <zu> tra-

gen.<<<61

58 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden.
Hrsg. von Hartmut Steinecke und Wulf Segebrecht. Frankfurt a.M.: Deut-
scher Klassiker Verlag 1985-2004, Bd. 4, S. 24 (Der Einsiedler Serapion).

59 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
203 (Athendums-Fragmente, Nr. 238).

60 Hoffmann: Simtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 67.

61 Ebd., S. 69.

171

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Als die entscheidenden Begriffe des »serapiontischen Prinzips« kdnnen
die des »Schauens« und des »(im Innern) Aufgehens« genannt werden.
Serapion gilt als »poetisches« Vorbild, insofern er wirklich das geschaut
hat, was er verkiindet, und insofern er das Bild, das ihm im Innern aufge-
gangen, erfassen konnte und sich davon entziinden konnte. Serapions
Unvermogen, zwischen >realen< und >irrealen< Vorstellungen zu unter-
scheiden, leitet sich demnach aus dem >poetischen< Vermogen her, irrea-
le Bilder in allen »Gestalten, Farben, Lichtern und Schatten« hervorzu-
bringen. Seine Sprache verwandelt sich in ein Bild und wird dadurch be-
fahigt, mit der primir visuell gedachten >Realitét< verwechselt zu wer-
den. Serapions besondere Begabung liegt demnach, so formuliert es der
Serapionsbruder Lothar, in seiner >>Sehergabe«.62

Was ist aber mit Sehen und Schauen in diesem Zusammenhang ge-
meint? Offenbar geht es nicht um eine passive Aufnahme der empiri-
schen Wirklichkeit. Serapion wird vielmehr dafiir gerithmt, dass er gleich
einem antiken Seher einen Zugang zu einer Wirklichkeit finden kann, die
>gewohnlichen< Mitmenschen versperrt bleiben muss. Es geht den Sera-
pionsbriidern also nicht um ein Sehen im Sinne eines Gebrauchs der opti-
schen Sinnesorgane, sondern eher um die Formung des Gesehenen durch
die Macht der Einbildungskraft. An Kants Definition des »Verriickten«
als »Triumer im Wachen«® anschlieBend, ruft Lothar aus: »Dein Leben,
lieber Anachoret, war ein steter Traum«.**

Nicht ohne Berechtigung werden die Ausfiihrungen der Serapions-
bruderschaft gelegentlich als das Postulat »der absoluten Autonomie der
produktiven Einbildungskraft«®® beschrieben. Wenn die Serapionsbriider
fordern, der »Dichter« miisse wirklich schauen, was er darstellt (»Jeder
priife wohl, ob er auch wirklich das geschaut, was er zu verkiinden unter-
nommen), geht es darum, mit anderen Augen als den »>leiblichen< zu se-
hen.” In diesem Sinn bezieht sich auch Hoffmanns Serapionsbruder Lo-

62 Ebd.

63 Immanuel Kant: Werke in sechs Bénden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, Bd. 1, S. 894 (Ver-
such iiber die Krankheiten des Kopfes, A 22).

64 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 68.

65 Peter von Matt: Die Augen der Automaten. E.T.A. Hoffmanns Imagina-
tionslehre als Prinzip seiner Erzahlkunst. Tiibingen: Niemeyer 1971 (Stu-
dien zur deutschen Literatur. 24), S. 18; vgl. Norbert Miller: Ansichten
vom Wunderbaren. Uber deutsche und europiische Romantik. In: Kleist-
Jahrbuch 1 (1980), S. 107-148, hier: S. 130f.

66 So wird Theodors Erzihlung Die Fermate bescheinigt, sie sei »nicht im ei-
gentlichsten Sinn [...] serapiontisch zu nennen, da er Bild und Gestalten die

172

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

thar auf die Tradition des poeta vates, des Kraft einer Vision sehenden
Dichtertheologen: »gewiB ist es, dal man oft an der wirklichen Existenz
der Dichter eben so sehr zweifeln mochte als an der Existenz verziickter
Seher welche die Wunder eines hoheren Reichs verkiinden!«®’

Wie aber ist es moglich, dass die Einbildungskraft beginnt, statt der
»leiblichen« Augen mit »geistigen« zu schauen? In Der Einsiedler Sera-
pion belehrt der phantasierende Eremit Serapion den verbliifften Erzihler
Cyprian, dass dieser Vorgang alles andere als ungewdhnlich sei. Cyprian
meint, den Einsiedler von seinem Wahn, ein antiker Mértyrer zu sein,
kurieren zu miissen, und versorgt sich fiir dieses Unternehmen mit jedem
greifbaren psychiatrischem Wissen (»Ich las den Pinel — den Reil — alle
moglichen Biicher iiber den Wahnsinn«).®® Trotzdem Cyprian also mit
den neuesten Erkenntnissen der zeitgendssischen Psychiatrie geriistet
ist,” hat sein Angriff auf die »fixe Idee« Serapions wenig Erfolg. Dieser
erteilt ihm vielmehr eine Belehrung in Transzendentalphilosophie.

Serapion behauptet, jede Wahrnehmung sei ein Akt der produktiven
Einbildungskraft, weshalb es keine »objektive« Realitét geben konne, an-
hand der sich eine »fixe Idee« als solche bezeichnen ldsst. Gegen den
Einwand, er kénne unméglich der Mértyrer Serapion sein, denn dieser
sei »vor vielen hundert Jahren«” gestorben, fiihrt der Einsiedler aus, dass
die Zeit als ein Produkt der Einbildungskraft zu denken sei: »Fiirs erste
ist die Zeit ein eben so relativer Begriff wie die Zahl und ich konnte Ih-
nen sagen, dal, wie ich den Begriff der Zeit in mir trage, es kaum drei
Stunden oder wie Sie sonst den Lauf der Zeit bezeichnen wollen, her
sind, als mich der Kaiser Dezius hinrichten lieB.«’' Der Vorwurf, er »bil-
de« sich »nur ein«, die Ausgeburten seiner eigenen Phantasie »im duflern

er beschrieben, wohl auch mit leiblichen Augen geschaut« (Hoffmann:
Séamtliche Werke in sechs Bianden [wie Anm. 58], Bd. 4, S. 92).

67 Ebd, S. 67.

68 Ebd., S. 27 (Der Einsiedler Serapion).

69 Der Begriff der »fixen Idee« ist bei Reil entlehnt, der mit diesem Begriff
eine Fixierung der Assoziationskette auf ein Objekt beschreibt, welches
dann krankhaft in allen Zusammenhingen auftaucht. Vgl. Johann Christian
Reil: Rhapsodieen iiber die Anwendung der psychischen Curmethode auf
Geisteszerriittungen. Dem Herrn Prediger Wagnitz zugeeignet. Halle: In
der Curtschen Buchhandlung 1803, S. 316; Vgl. dazu Theodore Ziolkow-
ski: Das Amt der Poeten. Die deutsche Romantik und ihre Institutionen
[1990]. Ubers. von Lothar Miiller. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Ver-
lag 1994, S. 262-268.

70 Hoffmann: Simtliche Werke in sechs Bianden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 28
(Der Einsiedler Serapion).

71 Ebd., S.31.

173

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Leben wirklich« vor sich zu sehen, erscheint ihm demgeméf als »eine
der spitzfiindigsten Albernheiten die es geben kann.«”

Die Ausfiihrungen Serapions sind zwar viel zitiert worden, kaum je
aber in den philosophischen Kontext geriickt worden.”” Man kann das
mit dem Vorurteil erkldren, das Hoffmann als einen philosophisch desin-
teressierten Autoren ausweist.”* Nur so konnte iibersehen werden, dass
die Diskussion iiber Serapions Wahnsinn in nuce wesentliche zeitgenos-
sische Positionen der philosophischen Debatte iiber die erkenntnistheore-
tische Rolle der Einbildungskraft wiedergibt.

Dass die Wahrnehmungen nicht von den Sinnesorganen ausgehen, ist
eine wesentliche These der Kantschen Epistemologie. Kant zufolge ist
keine Wahrnehmung einer dufleren Realitdt moglich ohne die nicht ein-
fach passive (sondern notwendig zugleich aktive und passive) Leistung
der Einbildungskraft, welche die Zeit als eine »reine Form der sinnlichen
Anschauung«75 hervorbringt. Zeit ist, mit anderen Worten, nichts, was
ein Subjekt in der dufleren Realitdt vorfinden oder wahrnehmen konnte,
sondern sie ist umgekehrt die vom Erkenntnisvermdgen des Subjekts her-
vorgebrachte Bedingung der Moglichkeit aller Wahrnehmung {iber-
haupt.”®

Indem sie mehrere verschiedene Vorstellungen in eine Folge bringt —
sie ordnet, verkniipft oder allgemein »in Verhiltnisse« bringt —, bewirkt
die Einbildungskraft eine Affektion des Subjekts durch sich selbst, die
zuallererst eine Fremdaffektion ermijglicht.77 Durch die synthesis a priori
der Einbildungskraft werden die zunéchst zusammenhangslosen Eindrii-
cke in eine Sukzession und damit in die Ordnung der Erfahrbarkeit ge-

72 Ebd., S. 33.

73 Vgl. allenfalls den eher kursorischen Hinweis auf einen Zusammenhang
mit Kants Kategorienlehre bei Allen Thiher: Revels in Madness. Insanity in
Medicine and Literature. Ann Arbor: The University of Michigan Press
1999, S. 192.

74 »Hoffmann hat Kants Vorlesungen wahrscheinlich nie besucht. An den Ge-
schicken dieser Philosophie hat er kaum Anteil genommen« (Riidiger Sa-
franski: E.T.A. Hoffmann. Das Leben eines skeptischen Phantasten [1984].
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2000, S. 40). »H. war,
von der Begabung wie von der juristischen Schulung her, ein auferordent-
lich scharfsinniger Kopf, fachphilosophisch aber wenig interessiert. Wih-
rend seines Studiums in Konigsberg scheint er Kant [...] geradezu aus dem
Weg gegangen zu sein« (Gerhard R. Kaiser: E.T.A. Hoffmann. Stuttgart:
Metzler 1988 [Sammlung Metzler. 243], S. 119).

75 Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 79 (KrV 47, A 31).

76 Vgl ebd., S. 78 (KrV B 46, A 30).

77 Vgl ebd., S. 149 (KrV B 152f.).

174

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

bracht; erst dadurch werden komplexere Verstandesoperationen aller Art
moglich. Zeit — und mit ihr die gesamte sinnlich erfahrbare Realitéit — ist
somit nach Kant nicht ohne die Einwirkung der transzendentalen Einbil-
dungskraft denkbar.” Wenn sowohl Raum als auch Zeit als Produkte der
Einbildungskraft gedacht werden miissen, so folgt daraus (nach Kant) je-
doch keineswegs, dass sie nicht real sind und dass der Mensch notwendig
in einer irrealen Welt der >Einbildungen< und >Phantasmenc lebt. Im Ge-
genteil ist es die transzendentale Synthesis, die das menschliche Erken-
nen 6ffnet fiir eine sinnliche Affektion von »auBen<.”’

Der Entschluss des »Grafen P**«, fortan den Namen Serapion zu tra-
gen, ldsst sich im Kontext der epistemologischen Neubewertung der Ein-
bildungskraft in Kants erster Kritik als eine Unabhéngigkeitserkldarung
dieses Vermogens verstehen. Fiir Serapion ist die Unterscheidung zwi-
schen einer (>subjektiv<) eingebildeten und einer (>objektiv<) realen Welt
sinnlos, weil es in seiner Sicht allein der »Geist« — und sein Organ, die
»Phantasie« — ist, der die sinnlichen Eindriicke zu einer »Realitdt« ver-
bindet. Das Reale ist immer schon »phantastisch«, es ist immer schon
vom »Geist« geformt und »belebt«.

»Ja was hort was sieht, was fiihlt in uns? — vielleicht die toten Maschinen, die
wir Auge — Ohr — Hand etc. nennen und nicht der Geist? [...] Ist es nun also der
Geist allein, der die Begebenheiten vor uns erfafit, so hat sich das auch wirklich
begeben, was er dafiir anerkennt.«

Der »Geist« Serapions ist nicht nur der Sinn, in dem die anderen Sinne
zusammenkommen; er bestimmt sich emphatisch — geradezu als spiritus
creator im biblischen Sinn — als dasjenige Element, das den einzelnen
Sinnen tiberhaupt erst Leben zuweist und sie so erst zu Sinnen werden
lasst. Wahrnehmen und Erkennen im Sinne Serapions ist stets Schop-
fung, Erfindung und Kreation. Indem er es ist, der seine eigenen Sinne
belebt und der sie horen, sehen und fiihlen lédsst, ruht der »Geist« Se-
rapions gleichsam in sich und geniet den Kontakt zu seiner AuBenwelt
in dem Glauben, sie sei gleichsam sein eigenes Geschopf.

Der »Geist« Serapions ist autark und unabhingig von anderen Gei-
stern und ihrer Sicht auf die Dinge. Wenn jeder Geist also der Schopfer
seiner eigenen Welt ist, kann es in der Tat nur »eine der spitzfiindigsten

78 Vgl. ebd., Bd. 3, S. 315 (Ueber eine Entdeckung BA 33).

79 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik [1929].
Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 6. Aufl. Frankfurt am Main:
Klostermann 1998, S. 138f.

80 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bianden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 34
(Der Einsiedler Serapion).

175

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Albernheiten« sein, Serapion vorzuhalten, er verwechsle seine Einbildun-
gen mit der dufleren Realitit. Aus Serapions Konzept des sensorium com-
mune folgt die notwendige Nichtiibereinstimmung der >gemeinsamenc
Realitéiten je verschiedener »Geister«; er ist sozusagen ein sensus dis-
communis. Serapions Wahn entspricht exakt der Stdrung des sensus com-
munis, der Storung der Alteritdt, als welche Kant die »>Verriicktheit< und
die >Schwirmerei< beschreibt.®’

Gleich den >Schwirmern< Kants lebt Serapion in einer eingebildeten
und wahnhaften Gemeinschaft, die sich aus der Perspektive der »anderenc<
als eine radikale Isolierung darstellt. Die »tiefe Einsamkeit«,”> die Sera-
pion sich zuschreibt, griindet dementsprechend nicht einfach in seinem
>einsiedlerischem< Leben, sondern in dieser vermdgenstheoretischen
Konstellation. Entsprechend erwéhnt Serapion andere Menschen gleich-
sam nur als Requisiten seiner phantastischen Welt, in der Form anderer
antiker Personen etwa (»Mein Freund Ambrosius von Camaldoli«).®®

Serapions »Geist« herrscht — zumindest in seiner Vorstellung — sou-
verdn iiber die eigene Gestalt wie auch iiber die der ihm »erscheinenden«
Menschen (»Dann und wann erscheinen mir Leute«,®* formuliert Sera-
pion). Serapion lebt demnach vielleicht nicht in der gleichen Welt wie
die Bewohner der »Stadt B***«, aber dafiir lebt er in seiner Phantasie in
einer Gemeinschaft mit zahlreichen »Geistern«. So berichtet Serapion:

»Téglich erhalte ich Besuche von den merkwiirdigsten Ménnern der verschie-
densten Art. Gestern war Ariost bei mir, dem bald darauf Dante und Petrarch
folgten, heute Abends erwarte ich den wackern Kirchenlehrer Evagrus und
gedenke, so wie gestern iiber Poesie, heute iiber die neuesten Angelegenheiten
der Kirche zu sprechen. «®

Wenngleich die Argumentation Serapions auf den ersten Blick an trans-
zendentalphilosophische Uberlegungen anzuschlieBen scheint, so wei-
chen sie hier entschieden von ihnen ab. Aus Kants Formulierung einer
strikten >Subjektivitit« der Formen des inneren Sinns, Raum und Zeit,
folgt keine Legitimation einer >privaten¢, individual-subjektiven Welt-
sicht. Die verschiedenen im Verstand zusammenwirkenden Vermogen
werden fiir Kant bei einem Akt der Wahrnehmung durch den sensus

81 Vgl. Kap. II. 3.

82 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bianden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 34
(Der Einsiedler Serapion).

83 Ebd., S. 24.

84 Ebd., S. 30 (Hervorhebung von mir, O. K.).

85 Ebd., S. 33 (Der Einsiedler Serapion).

176

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

communis logicus®® zur Ubereinstimmung gezwungen.®” Insofern kann

Kant von einer »objektiven Vorstellung der Sinne« und von »objektiven
Empfindungen« (mit der »griinen Farbe der Wiese«* als Beispiel) spre-
chen, ohne die Moglichkeit einer Konkordanz der Vorstellungen mit den
noumenalen >Dingen< annehmen zu miissen.

Solcherart konnte man Serapion vielleicht als einen schlechten Leser
Kants beschreiben, weil er aus der Genese von Zeit und Raum aus der
produktiven Einbildungskraft und also aus ihrer Subjektivitdt zugleich
eine Unabhingigkeit von einer »objektiven< Auflenwelt ableitet.

Enthusiasmus als Vermogen der Darstellung
- Eine Poetik des Wahnsinns?

Serapion verkorpert in gewisser Weise die von Kant in verschiedenen
Zusammenhédngen beschriebene Doppelgesichtigkeit der Einbildungs-
kraft — sie ist einerseits das Vermdgen, das Zeit hervorbringt und das so
zwischen der Sinnlichkeit und dem Verstand vermittelt; andererseits ist
es aber auch das Vermogen, das sich strukturell der Kontrolle jeder Sub-
jektivitdt entzieht, das Unsinn, Irrsinn und Wahnsinn hervorbringt, indem
es ebenso zwanghaft wie sprunghaft Vorstellungen miteinander assozi-
iert.

Hoffmann beschreibt die Wirkung der Einbildungskraft auf das ein-
bildende Subjekt mit dem Vokabular eines alchemistischen Experiments.
Eine »feurige Fantasie«® entziinder das innere Bild, so dass es sich in ei-
ne Darstellung verwandelt, die »ins duflere Leben« getragen werden
kann. Hoffmann spricht von einer »magischen Gewalt«, die von der
Sprache Serapions ausgeht:

»Serapion erzihlte jetzt eine Novelle, angelegt, durchgefiihrt, wie sie nur der
geistreichste, mit der feurigsten Phantasie begabte Dichter anlegen, durchfiihren
kann. Alle Gestalten traten mit einer plastischen Rundung, mit einem gliihen-

86 Zur Unterscheidung zwischen sensus communis logicus und sensus com-
munis aestheticus vgl. Kant: Werke in sechs Bianden (wie Anm. 63), Bd. 5,
S. 391 (KdU § 40, B 160, A 158).

87 Vgl. Gilles Deleuze: Kants kritische Philosophie. Die Lehre von den Ver-
mogen [1963]. Ubers. von Mira Kéller. Berlin: Merve 1990, S. 55-60.

88 Alle Zitate entstammen § 3 der Kritik der Urteilskraft (Kant: Werke in
sechs Bianden [wie Anm. 63], Bd. 5, S. 282f. [KdU § 3, BA 9]; Hervorhe-
bungen von mir, O. K.).

89 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 25
(Der Einsiedler Serapion).

177

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

den Leben hervor, dal man, fortgerissen, bestrickt von magischer Gewalt wie
im Traum daran glauben mufite, da} Serapion alles selbst wirklich von seinem
Berge erschaut.«”

Cyprians Formulierung, er sei »fortgerissen« worden und habe »von ma-
gischer Gewalt bestrickt« etwas sehen konnen, was nicht mit sinnlicher
Wahrnehmung zu sehen war, lésst sich als eine Paraphrase von klassi-
schen Beschreibungen des Enthusiasmus verstehen.

Im Anschluss an Platons lon, in dem iiber den Rhapsoden gesagt
wird, seine »begeisterte Seele« sei »bei den Gegenstinden«, von denen
sie spricht, »sie mégen nun in Ithaka sein oder in Troja«,” beinhaltet das
Konzept des >Enthusiasmus< noch in der Diskussion des 18. Jahrhunderts
wesentlich eine Uberschreitung der Grenzen der sinnlichen Wahrneh-
mung durch eine ungeziigelte Einbildungskraft. Entsprechend beschreibt
Sulzers Allgemeine Theorie der schonen Kiinste die »Begeisterung« als
einen exaltierten Geisteszustand, in dem das Subjekt unfahig wird, »das
wiirklich vorhandene von dem blos eingebildeten<’® zu unterscheiden.
>Enthusiasmus« ist in diesem Sinn nicht erst fiir Hoffmann ein urspriing-
liches Vermogen der Darstellung. Sie bezeichnet einen Zustand, in dem
der >Begeisterte< seine Sprache mit einem Sinn erfiillt sieht, der ihr die
Evidenz des tatsdchlich Gesehenen verleiht. Im >Enthusiasmus«< als Ver-
mogen der Verwandlung eines Textes begegnen sich Kants Theorie der
Verriickung und Hoffmanns Bestimmung des idealen >Poeten<.”

90 Ebd., S. 34.

91 »Sokrates: Wenn du die Verse schon vortrigst und deine Zuschauer am
meisten hinreif3t [...]: bist du dann bei volligem BewuBtsein, oder geritst du
auBer dich und glaubt deine begeisterte Seele, bei den Gegenstinden zu
sein, von welchen du sprichst, sie mégen nun in Ithaka sein oder in Troja
oder wo sonst sich das Gedicht aufhilt? / Ion: Welchen deutlichen Beweis
hast du mir aufgestellt, Sokrates!« (Platon: Samtliche Werke. Ubers. von
Friedrich Schleiermacher. Auf der Grundlage der Bearbeitung von Walter
F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock neu hrsg. von Ursula Wolf. Bd.
1-4. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994, Bd. 1, S. 74 [lon 535b-c]).

92 Johann Georg Sulzer: Allgemeine Theorie der schonen Kiinste. 2., unver-
dnderter Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1792. Mit einer Einleitung von
Giorgio Tonelli. Bd. 1-4. Hildesheim, Ziirich, New York: Olms 1994, Bd.
1, S. 350.

93 Dass die Verwandlung von gelesenen Buchstaben in gesehene Bilder ein
zentrales Element der Poetologie Hoffmanns ist, hat vor allem Friedrich
Kittler dargelegt. Vgl. zu diesem Komplex insgesamt Friedrich A. Kittler:
Aufschreibesysteme 1800 — 1900. 3., vollst. iiberarb. Aufl. Miinchen: Fink
1995, S. 138-158, sowie Friedrich Kittler: Die Laterna magica der Litera-
tur: Schillers und Hoffmanns Medienstrategien. In: Athendum. Jahrbuch

178

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Es ist nun die Frage zu stellen, was diese Beobachtungen iiber den

Zusammenhang von Literatur und Wahnsinn fiir die Dichtungstheorie
der Serapionsbriider besagen, wie sie im Anschluss an Cyprians Erzih-
lung formuliert wird. Wenn es im »serapiontischen Prinzip« darum geht,
dem dichterischen Vermdgen eines Wahnsinnigen nachzueifern, dann
konnte man folgern, Hoffmanns Dichtungslehre sei nichts anderes als ei-
ne Poetik des Wahnsinns. Nicht wenige Kommentatoren sind zu diesem
Urteil gekommen. »Als poetisches Vermogen gilt der Wahnsinn den Se-
rapionsbriidern«,94 kann man lesen. Statuiert Lothar (und durch seinen
Mund: Hoffmann) den Wahnsinn als poetische Kraft und das »serapionti-
sche Prinzip« als eine Poetik des Wahnsinns?

94

fir Romantik 4 (1994), S. 219-237. Der Verdienst der Arbeiten Kittlers ist,
systematisch auf die Rolle des Medienwechsels zwischen Schrift und Bild
in Hoffmanns Texten hingewiesen zu haben. Meine Untersuchung versucht
demgegeniiber jedoch, die Probleme und Aporien dieses Medienwechsels
in den Blick zu bekommen, die bei Kittler weitgehend ausgespart bleiben.
Der Ubergang vom Wort zum »Bild« kann nicht einfach als gelingend vo-
rausgesetzt werden, denn in diesem Ubergang (der stets das Feld der Ein-
bildungskraft, der Einbildung, des Phantasmas ist), geschieht Wahnsinn
und Wahnwitz.

Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Li-
teratur, Philosophie und Politik 1750-1945. Bd. 1-2. 2., durchges. Aufl.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1988, Bd. 2, S. 9. Auf eine
vergleichbare Art beschreibt Eva Horn das »serapiontische Prinzip« als tex-
tuelles Prinzip, das auf eine (wahnsinnsnahe) Halluzination zielt. Vgl. Eva
Horn: Die Versuchung des heiligen Serapion. Wirklichkeitsbegriff und
Wahnsinn bei E.T.A. Hoffmann. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Geistesgeschichte 76 (2002), S. 214-228, hier: S.
221f. Andere Arbeiten leisten kaum mehr als eine paraphrasierende Lek-
tiire von Der Sandmann und Der Magnetiseur. Vgl. Karin Preul: The Que-
stion of Madness in the Works of E.T.A. Hoffmann and Mary Shelley.
With Particular Reference to Frankenstein and Der Sandmann. Frankfurt
am Main: Lang 2003, bes. S. 27-97. Wenig hilfreich erscheint auch der An-
satz Meike Hillens, die Thematik des Wahnsinns in einer Funktionsanalyse
gesellschaftlicher Systeme einzugliedern. Vgl. Meike Hillen: Die Patholo-
gie der Literatur. Zur wechselseitigen Beobachtung von Medizin und Lite-
ratur. Frankfurt am Main: Lang 2003 (Bochumer Schriften zur deutschen
Literatur. 61). Ein Missverstdndnis der Geschichte um den »Einsiedler Se-
rapion« liegt auch darin, das »serapiontische Prinzip« vom Wahnsinn Sera-
pions abldsen zu wollen und das Prinzip des >Schauens< als naiven Rea-
lismus zu deuten, wie Hartmut Steinecke es vorfiihrt. Vgl. Hartmut Stein-
ecke: Die Kunst der Fantasie. E.T.A. Hoffmanns Leben und Werk. Frank-
furt am Main, Leipzig: Insel 2004, S. 367.

179

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Wenn das >serapiontische Prinzip< als eine »Poetik des Enthusias-
mus«” zu begreifen wire, hieBe das, dass sie die Hervorbringung von Li-
teratur als das Ergebnis eines Prozesses beschriebe, der keiner Regel und
keiner Technik folgt. Dies ist der Vorwurf, den Sokrates in Platons Dia-
log Ion gegen den Rhapsoden erhebt: Wenn dieser nur iiber die Werke
Homers sprechen kann und nicht auch iiber die anderer Autoren, dann
deswegen, weil die Grundlage seines Sprechens die Begeisterung (der
Enthusiasmus) ist. Fir Sokrates ist damit »deutlich«, dass der Rhapsode
»durch Kunst und Wissenschaft iiber den Homeros zu reden unvermo-
gend«” ist. Wenn seine Fihigkeit aber auf dem entriickten Zustand des
Enthusiasmus beruht und nicht auf einer téchne, auf keiner Technik und
keinem Wissen, dann ist sie singuldr: nicht unter eine allgemeine Regel
zu subsumieren.”’ Die »Denk- und CombinationsKraft« des Enthusias-
mus ist derart beschaffen, »dafl gerade der, der sich keiner solchen Kraft
in sich bewult ist, iiber manches Werk des menschlichen Verstandes,
iiber die unerwartete[n] Verbindungen und Combinationen, die kiihne[n]
SchliiBe und Wendungen desselben staunt«”® — notiert Schelling 1792 in
seinen Aufzeichnungen Uber Dichter, Propheten, Dichterbegeisterung,
Enthusiasmus, Theopneustie, und gottliche Einwirkung auf Menschen
iiberhaupt. Die Ergebnisse der enthusiastischen »Combinationen« gelten
als jederzeit kiihn und iiberraschend fiir den Kombinierenden — und sind
deshalb methodisch unberechenbar und singulér.

Singularitit in diesem Sinn schlieBt jedoch notwendigerweise jede
Festschreibung praktischer Regeln aus. Wenn eine Poetik, wie zumindest
ein Handbuch literarischer Fachbegriffe es behauptet, die »Lehre von
der Dichtkunst im Sinne wissenschaftlicher Beschiftigung mit deren We-

95 Uwe Japp: Das serapiontische Prinzip. In: E.T.A. Hoffmann. Hrsg. von
Heinz Ludwig Arnold. Miinchen: edition text + kritik 1992 (Text + Kritik.
Sonderband), S. 63-75, hier: S. 63.

96 Platon: Samtliche Werke (wie Anm. 91), Bd. 1, S. 70 (lon 532c).

97 Vgl. Peter Fenves: The Scale of Enthusiasm. In: Huntington Library Quar-
terly 60 (1997), S. 117-152, hier: S. 117f.

98 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Uber Dichter, Propheten, Dichterbe-
geisterung, Enthusiasmus, Theopneustie, und gottliche Einwirkung auf
Menschen tiberhaupt — nach Platon [Studienheft Nr. 28, 1792]. In: Franz,
Michael: Schellings Tiibinger Platon-Studien. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1996 (Neue Studien zur Philosophie. 11), S. 283-305, hier: S.
288. Vgl. Orrin F. Summerell: Perspektiven der Schwérmerei um 1800.
Anmerkungen zu einer Selbstinterpretation Schellings. In: Platonismus im
Idealismus. Die platonische Tradition in der klassischen deutschen Philoso-
phie. Hrsg. von Burkhard Mojsisch und Orrin F. Summerell. Miinchen,
Leipzig: Saur 2003, S. 139-173, hier: S. 146f.

180

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1I. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

sen, Formen und Ausdrucksmitteln«’® sein soll, dann kann eine Poetik
des Wahnsinns kaum etwas anderes als sein als eine Poetik, die die voll-
stindige Unmoglichkeit jeder Poetik, jedes sicheren Wissens tiber die
Entstehung von Literatur also, behauptete. Eine »Poetik des Wahnsinns«
wire ein Oxymoron. Das jserapiontische Prinzip¢, so kann man folgern,
kann nur dann eine >Poetik des Wahnsinns< entfalten, wenn es sich bei
dieser nicht mehr um etwas handelt, das in irgendeiner Weise »Poetik¢« —
Lehre von der Produktion von Literatur — genannt werden kann.

Dieser Widerspruch ist nur einer von mehreren, die aus der zentralen
Paradoxie der Serapionsgeschichte — der strukturelle Umschlag eines Un-
vermdgens in ein Vermdgen — folgen. Nachdem Cyprian von seiner Be-
gegnung mit dem Einsiedler berichtet hat und Lothar festgestellt hat, dass
just an diesem Tag der Namenstag Serapions zu feiern sei (»Heute ist Se-
rapionstag!«'?), zogert er nicht, den eingebildeten Mirtyrer zum
»Schutzpatron«'”" der Versammlung der Freunde zu ernennen. Wenn die
Serapionsbriider ausgerechnet den scheinbar verriickten »Einsiedler Se-
rapion« zu ihrem »Schutzpatron« erkldren, dann griinden sie eine Ge-
meinschaft im Namen genau der Singularitit, die der Wahnsinn nach
Kant ist. Die Gemeinschaft der Serapionsbriider ist eine Gemeinschaft im
Namen der vollstindigen Vereinzelung und Singularisierung; eine Ge-
meinschaft im Geiste der Nichtgemeinschatft.

Zwei Perspektiven auf den Wahnsinn -
Die »enthusiastische« Theorie des Wahns

Es stellt sich die Frage, ob und wie der Zusammenhang zwischen Wahn-
sinn und Ironie, wie ihn bereits Schlegel andeutet, in Hoffmanns Texten
entwickelt wird. Es kann deshalb im Folgenden nicht darum gehen, sich
zu fragen, ob Hoffmann den Wahnsinn »idealisiert« oder »verklirt«'*
hat oder nicht. Vielmehr soll versucht werden, ein bestimmtes Bild des
Wahnsinns zu beschreiben, das Hoffmanns Texte zugleich suggerieren
und ironisch brechen. Es gibt in Hoffmanns Texten immer zwei Perspek-
tiven auf den Wahnsinn, welche in einer ironischen Widerspriichlichkeit
zueinander stehen.

99  Otto F. Best: Handbuch literarischer Grundbegriffe. Definitionen und
Beispiele. Uberarb. und erw. Ausgabe. Frankfurt am Main: Fischer Ta-
schenbuch Verlag 1994, S. 410.

100 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
67.

101 Ebd., S. 69.

102 Vgl. Hillen: Die Pathologie der Literatur (wie Anm. 94), S. 231f.

181

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Die erste Bedeutung des Wahnsinns bei Hoffmann ist das Bild des
Wahnsinns, wie es etwa der Selbstbeschreibung Serapions zu entnehmen
ist. Der Wahnsinnige ist demnach derjenige, der in einer anderen Welt
als die >gewohnlichen< Menschen lebt, weil ihm seine Phantasie Sphiren
erschlieft, die diesen fiir immer verschlossen bleiben miissen. Diese erste
Perspektive auf den Wahnsinn entspricht damit der emphatischen
>Kiinstler<-Thematik und dem Diskurs des Enthusiasmus in Hoffmanns
Erzihlungen.'”

Die Einsamkeit des enthusiastischen Kiinstlers ist diesem Diskurs zu-
folge das Ergebnis seiner Begabung, die >gewohnliche« Realitét zu trans-
zendieren, in die »tiefste Tiefe«'™ zu »schauen« — im Gegensatz zum
>gewohnlichen« Menschen, der oft genug »nicht weiter zu schauen ver-
mag, als eben seine Nase reicht«.'” Diese Einsamkeit folgt aus der Unfi-
higkeit des >normalen< Menschen, die >begeisterten< Einsichten des
Wahnsinnigen zu teilen.'” »Doch freilich, wie sollte ein Kind der Welt,

103 Vgl. Franz Loquai: Kiinstler und Melancholie in der Romantik. Frankfurt
am Main u.a.: Lang 1984 (Helicon. 4), S. 100: »Alle zentralen Kiinstler-
gestalten Hoffmanns sind entweder von Melancholie oder Wahnsinn be-
fallen. [...] Im Unterschied zu den Normalbiirgern ist bei allen diesen Fi-
guren, seien sie genuine Kiinstler oder Menschen mit Sinn fiir die Poesie
[...], ein gesellschaftlicher AuBenseiterstatus von entscheidender Bedeu-
tung. Die Kiinstler sehen sich auf Grund ihrer marginalen Stellung um
die Verbindlichkeit der Kunst gebracht, wohingegen die Philister mit ge-
kiinsteltem Verhalten den Verlust biirgerlicher Integration nicht riskie-
ren.« — Allerdings ist zu bedauern, dass diese Analyse der Beziehung des
»Kiinstlers« zur »Gesellschaft« (wie viele andere Analysen auch) ginz-
lich die Perspektive der Kiinstlerfiguren einnimmt und ignoriert, dass die-
se in Hoffmanns Erzéhlungen stets in ihrer ironischen Limitation darge-
stellt. Vgl. Karl Ludwig Schneider: Kiinstlerliebe und Philistertum im
Werk E.T.A. Hoffmanns [1967]. In: Die deutsche Romantik. Poetik, For-
men und Motive. Hrsg. von Hans Steffen. 4. Aufl. Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1989, S. 200-218; Altrud Dumont: Interimistisches
Provisorium — Methodischer Wahnsinn: Das Interessante. Theorie und
narrative Praxis bei Friedrich Schlegel und E.T.A. Hoffmann. Stuttgart:
Heinz 1995, S. 180.

104 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
25 (Der Einsiedler Serapion).

105 Ebd., S. 28 (Der Einsiedler Serapion).

106 So schreibt Jean Paul in der Vorrede zu Quintus Fixlein: Der Held, das
Genie und jeder Mensch »mit einem groen Entschlufl oder auch nur ei-
ner perennierenden Leidenschaft (und wir’ es die, den groBten Folianten
zu schreiben), alle diese bauen sich mit ihrer inneren Welt gegen die Kil-
te und Glut der duflern ein, wie der Wahnsinnige im schimmern Sinn: je-

182

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

trigt es auch den besten Willen dazu in sich, den Gott geweihten Ana-
choreten begreifen konnen in seinem Tun und Treiben!«,'"” erklirt Sera-
pion das Unverstindnis Cyprians.

Der sprechende Hund Berganza aus Hoffmanns Nachricht von den
neuesten Schicksalen des Hundes Berganza beschreibt den »Wahnsinni-
gen« in diesem Sinn als eine Person, die »gescholten« wird, weil sie »ei-
ne grofie heiligen Idee« verfolgt und durch diese das duflere und »tote«
Leben durch die Kraft seines Inneren »entziindet« und belebt:

»In gewissem Sinn ist jeder nur irgend exzentrische Kopf wahnsinnig und
scheint es desto mehr zu sein, je eifriger er sich bemiiht, das duflere matte tote
Leben durch seine inneren glithenden Erscheinungen zu entziinden. Jeden, der
einer grofen heiligen Idee, die nur der hoheren gottlichen Natur eigen, Gliick,
Wohlstand, ja selbst das Leben opfert, schilt gewil} der, dessen hochste Bemii-
hungen im Leben sich endlich dahin konzentrieren, besser zu essen und zu trin-
ken, und keine Schulden zu haben, wahnsinnig, und er erhebt ihn vielleicht, in-
dem er ihn zu schelten glaubt, da er als ein hochst verstéindiger Mensch jeder
Gemeinschaft mit ihm entsagt. — So sprach oft mein Herr und Freund Johannes

Kreisler.«'%

>Wahnsinn« in dieser ersten Perspektive ist das Gegenkonzept zu jeder
Okonomie der Vermdgen: Er steht ein fiir eine totale Verausgabung der
eigenen Krifte, aber ebenso auch fiir einen Abbruch »jeder Gemein-
schaft« und also der Befdhigung des kommunikativen Austauschs mit
>gewohnlichen<« Menschen. Der in diesem Sinn als >wahnsinnig< Be-
zeichnete ist derjenige, der von den »hdchst verstindigen Menschen«
verachtet wird, aber diese Verachtung »erhebt« ihn zugleich, denn die
»hochste Verstiandigkeit« der >normalen< Menschen ist >eigentlich< eine
vollstandige Verstandeslosigkeit und insofern der >eigentliche« Wahn-
sinn.

>Wahnsinnig< und >verstiandig< (mit Verstand ausgestattet: >gesund<)
konnen so zu austauschbaren Bezeichnungen werden: Der Wahnsinnige
wird so genannt, weil er als »exzentrischer Kopf« tiber zu viel Verstand

de fixe Idee, die jedes Genie und jeden Enthusiasten wenigstens perio-
disch regiert, scheidet den Menschen erhaben von Tisch und Bett der Er-
de« (Jean Paul: Samtliche Werke. Hrsg. von Norbert Miller. Abteilung I:
Bd. 1-6. Abteilung II: Bd. 1-4. Frankfurt am Main: Zweitausendeins
1996, Abt. I, Bd. 4, S. 10f.).

107 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
34 (Der Einsiedler Serapion).

108 Ebd., Bd. 2/1, S. 125 (Nachricht von den neuesten Schicksalen des Hun-
des Berganza).

183

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

verfiigt, um das »tote« Leben derjenigen zu leben, die ihn so nennen.'”
Der Wahnsinnige wird von der Gemeinschaft ausgegrenzt und stigmati-
siert, aber darin sieht er nichts anderes als den >Wahnsinn« der anderen.

Der erste Diskurs des >Wahnsinns< in Hoffmanns Texten entspricht
damit dem, was Susan Sontag als die >romantische< Metaphorisierung
des Wahnsinns bezeichnet hat. Sontag interpretiert die Figur des Wahn-
sinns in den Texten dieser Zeit als Metapher fiir »eine Art von Exil«,'?
fiir eine Ausgrenzung des Betroffenen aus der Masse, die dessen Exklusi-
vitét begriindet. In Hoffmanns Texten bezieht sich diese Herausgehoben-
heit vor allem auf eine besondere Befihigung zur Ausrichtung nach
»Ideen«, zu welcher der Mensch der >Masse« nicht fihig scheint.'"!

Wahnsinn erscheint in dieser Perspektive nicht als Gegensatz zum
>Verstands, sondern geradezu als ein Element desselben. »Die Basis des
Verstandes selbst also ist der Wahnsinn«, behauptet Schelling in seinen
Stuttgarter Privatvorlesungen biindig. Die weitere Ausfiihrung dieses Ge-
dankens zielt, in einer Uberbietung des Kantschen Diskurses iiber den
Enthusiasmus, auf den »gottlichen« Wahnsinn der »Begeisterung«, der
zuallererst eine Belebung des Verstandes verspricht:

»Daher der Wahnsinn ein nothwendiges Element, das aber nur nicht zum Vor-
schein kommen, nur nicht aktualisiert werden soll. Was wir Verstand nennen,
wenn es wirklicher, lebendiger, aktiver Verstand ist, ist eigentlich nichts als ein
geregelter Wahnsinn. [...] Die Menschen, die keinen Wahnsinn in sich haben,
sind die Menschen von leerem, unfruchtbarem Verstand. Daher der umgekehrte
Spruch: nullum magnum ingenium sine quadam dementia; daher der gottliche
Wahnsinn, von dem Plato, von dem die Dichter sprechen. Namlich, wenn die-
ser Wahnsinn durch Einflul der Seele beherrscht ist, dann ist er ein wahrhaft
gottlicher Wahnsinn, dann der Grund der Begeisterung, der Wirksamkeit iiber-
haupt.«''?

109 Vgl. Shoshana Felman: Writing and Madness (Literature, Philosophy,
Psychoanalysis). Ubers. von Martha Noel Evans und Shoshana Felman.
Ithaca, NY.: Cornell University Press 1987, S. 83.

110 Susan Sontag: Krankheit als Metapher [1977]. Ubers. von Karin Kersten
und Caroline Neubaur. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag
1981, S. 43.

111 Vgl. Georg Wellenberger: Der Unernst des Unendlichen. Die Poetologie
der Romantik und ihre Umsetzung durch E.T.A. Hoffmann. Marburg:
Hitzeroth 1986 (Marburger Studien zur Literatur. 3), S. 196.

112 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Stuttgarter Privatvorlesungen
[1810]. In: ders.: Schriften von 1806-1813. Unverind. reprograf. Nach-
druck d. Ausg. Stuttgart u. Augsburg, Cotta, 1861. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 1968, S. 361-428, hier: S. 410. Vgl. zu die-

184

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Die erste Bedeutung des Wahnsinns bei Hoffmann bezeichnet so eine
Gruppe von Figuren, die sich als anders begreifen, insofern sie die »>Din-
ge< nicht instrumentell nach Vor- und Nachteil abwigen, sondern sie —
vermittels ihrer »feurigen« Einbildungskraft — in Bezug auf »eine grofe
heilige Idee« setzen. »Die Phantasie ist das Vermdgen der Ideale, und da-
rum auch das einzig schaffende und zeugende im Menschen«,'"* heiBt es
entsprechend emphatisch in der Psychologie (1817) des Schelling-Schii-
lers Carl August Eschenmayer. Die Personen, die ihr Leben nach einem
Ideal ausrichten und sich von ihrer Phantasie leiten lassen, nennt Hoff-
mann, in Ubereinstimmung mit der philosophischen Tradition, Enthusia-
sten.

Im Vergleich mit Kant verschiebt sich bei Hoffmann die Quelle des
Enthusiasmus. Wiahrend es fiir Kant die »Idee des Guten« und also die
Moral war, welche die Einbildungskraft zur enthusiastischen Uberschrei-
tung ihrer Grenzen bewegen kann, ist es fiir Hoffmanns Figuren die
Kunst als dasjenige Medium, in dem sich das Individuum seine eigene
Welt serfinden< kann. Kunst wird damit zur »Schau einer hoéheren
Welt«,"'* und die Quelle der Begeisterung folglich: die Begeisterung. En-
thusiasmus wird fiir Hoffmann selbstbegriindend, indem es durch die
Aussicht auf eine Schopfung der gesamten Welt im Lichte »einer grofien
heiligen Idee« und also durch sich selbst ausgelost wird. Es kann unter
diesen Umsténden nicht verwundern, dass sich die Verstdndigungspro-
bleme zwischen den >Enthusiasten< und den Nicht-Enthusiasten in Hoff-
manns Figurengefiige verschirfen. Dem enthusiastischen Kiinstler wird
die »Grundspannung zwischen Ideal und Wirklichkeit [...] ganz beson-
ders akut.«''> So liest man in Don Juan: »Nur der Dichter versteht den
Dichter; nur ein romantisches Gemiit kann eingehen in das Romantische;
nur der poetisch exaltierte Geist [...] das verstehen, was der Geweihte in
der Begeisterung ausspricht.«''°

ser Passage Ldszl6 Foldényi: Melancholie [1984]. Ubers. von Nora Tahy.
2., erw. Aufl. Berlin: Matthes & Seitz 2004, S. 288f.

113 Carl August Eschenmayer: Psychologie [1817]. Hrsg. von Peter Krum-
me. Frankfurt am Main, Berlin, Wien: Ullstein 1982, S. 261. »Jedes Prin-
zip der Vernunft wire todt und ungebraucht, unsere ganze Kategorienta-
fel und unser Fundamentalwesen wire ein lebloses Fachwerk, wenn es
nicht durch den lebendigen Hauch der Phantasie begeistet, und das Prin-
zip zum Ideal der Konstruction erhoben wiirde« (ebd.).

114 Otto Nipperdey: Wahnsinnsfiguren bei E.T.A. Hoffmann. Diss. Koln
1957, S. 150.

115 Ebd, S. 149.

116 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bianden (wie Anm. 58), Bd. 2/1, S.
92 (Don Juan).

185

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Die »mesmeristische« Theorie des Wahns

Es zeigt sich freilich, dass bereits in der Diskussion der >Serapionsbrii-
der< wesentliche Transformationen an dem vorgenommen werden, was
>Wahnsinn< in Hoffmanns Texten heifit. Zwar scheint Cyprians Erzéh-
lung iiber Serapions »Dichtertalent« die Beféhigung von dessen Phan-
tasie anzuerkennen, aus sich heraus eine ganze Welt hervorzubringen.
Aber gerade die Erzdhlung des Vorgangs, dass die von Serapions Phanta-
sie hervorgebrachten und gedufBerten »Gestalten« in Cyprians Phantasie
»mit einem glithenden Leben« hervortreten, lidsst sich kaum mit den Aus-
sagen des Einsiedlers iiber die unabhingige und souverine Macht der
Einbildungskraft vereinen.

Aus der Erzéhlung folgt ein eklatanter Widerspruch zu Serapions ei-
genen Annahmen iiber die Natur seiner Einbildungskraft. Wenn Cyprian
bestitigt, dass er durch Serapions Erzéhlung »bestrickt von magischer
Gewalt« wurde und ihm die »Gestalten« aus dieser Rede »wie im
Traum« als real erschienen seien, dann fiihrt er zwar die Kraft der Einbil-
dungskraft vor, Dinge als sinnlich erfahrbar erscheinen zu lassen, die
nicht sinnlich anwesend sind. Im gleichen Zug jedoch negiert diese
Schilderung die von Serapion behauptete Unabhéngigkeit des schopfen-
den »Geistes« von anderen »Geistern«. Wenn Cyprian durch die Erzih-
lung Serapions Dinge und »Gestalten« zu sehen vermeint, die er mit
seinen Sinnesorganen nicht zu sehen vermocht hitte, dann steht seine
Einbildungskraft unter dem Bann der »feurigsten Phantasie« Serapions.
Cyprians Erzihlung dementiert folglich Serapions Aussagen, gerade
durch die persuasive Gewalt von Serapions Sprache.

Die Vorstellung einer »autonomen< Einbildungskraft erhélt in dem
Rahmengesprich der Serapionsbriider weitere Korrekturen. In dem Ge-
sprich, das der Verkiindung des >serapiontischen Prinzips< vorausgeht,
wird die Fremdbestimmtheit der Phantasmen Serapions festgestellt. Die
Rede des Serapionsbruders Lothar hebt die Rolle der »AuBlenwelt« als
initialisierende und beeinflussende Macht fiir die Einbildungskraft her-
vor:

»Armer Serapion, worin bestand dein Wahnsinn anders, als daf irgendein
feindlicher Stern dir die Erkenntnis der Duplizitdt geraubt hatte, von der ei-
gentlich allein unser irdisches Sein bedingt ist. Es gibt eine innere Welt, und die
geistige Kraft, sie in voller Klarheit [...] zu schauen, aber es ist unser irrdisches
Erbteil, da3 eben die AuBenwelt in der wir eingeschachtet, als der Hebel wirkt,
der jene Kraft in Bewegung setzt. Die innern Erscheinungen gehen auf in dem
Kreise, den die dufleren um uns bilden und den der Geist nur zu iiberfliegen
vermag in dunklen geheimnisvollen Ahnungen, die sich nie zum deutlichen Bil-
de gestalten. Aber du, o mein Einsiedler! statuiertest keine Auflenwelt, du sahst

186

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

den versteckten Hebel nicht, die auf dein Inneres einwirkende Kraft; und wenn
du mit grauenhaftem Scharfsinn behauptetest, dafl es nur der Geist sei, der sehe,
hore, fiihle, der Tat und Begebenheit fasse, und daf3 also auch sich wirklich das
begeben, was er dafiir anerkenne, so vergalest du, da} die Aulenwelt den in
den Korper gebannten Geist zu jenen Funktionen der Wahrnehmung zwingt
nach Willkiir.«'7

Ist Serapion wahnsinnig, weil er die Aulenwelt durch die Kreationen sei-
ner eigenen Phantasie ersetzt hat, oder liegt sein Wahnsinn gerade im
Gegenteil darin, dass er »vergaB«, wie die Auflenwelt noch in seine
scheinbar »innersten< Gedanken eingreift? Die Ausfiihrungen Lothars bil-
den ein Gegenmodell zu dem, was Serapion iiber die Unabhéngigkeit sei-
nes »Geistes« von der Materialitit der sinnlichen Wahrnehmung ausge-
sagt hat. Der »Geist« erscheint hier nicht mehr als der Souverén iiber ei-
ne ohne ihn vollstindig leblose Welt, sondern vielmehr als eine »Kraft«,
die nicht unabhéngig ist von einer anderen Kraft (des »Aufien«), die wie
ein »Hebel« aus sein »Inneres« einwirkt und ihn zu den »Funktionen der
Wahrnehmung« gar »nach Willkiir« zwingen kann. Die Metapher des
»Hebels« suggeriert, dass jene Kraft den »Geist« gleichsam zu einem
Teil einer Mechanik werden ldsst, die auf bestimmte Einwirkungen eben-
so willenlos wie wiederholbar bestimmte Reaktionen folgen lésst.

Man konnte vermuten, dass Lothars Replik auf Serapions Betonung
der »Phantasie« fiir die Beziehung des Geistes zu seiner Aulenwelt eine
dramatisierte Variante eines Kantischen Arguments darstellt, welches die
Bedeutung der Einbildungskraft fiir die Herstellung einer konsistenten
»Erfahrung« durchaus anerkennt, aber zugleich auf der notwendigen Rol-
le einer »AuBenwelt« beharrt, die jeden Prozess der Erfahrung >an-
stoBt<.''® Wenn Lothar dem »Geist« die Aufgabe zuweist, den durch die
»duBeren« Erscheinungen ausgelosten »Kreis« (in dem die »innern« Er-
scheinungen »aufgehen«) zu »iiberfliegen [...] in dunklen geheimnisvol-
len Ahnungen, die sich nie zum deutlichen Bilde gestalten«, erinnert die-
se Skizze an Kants Formulierung, die »Synthesis« als eine »Wirkung der
Einbildungskraft« sei eine »blinde, obgleich unentbehrliche Funktion der
Seele«.'”” Trotz dieser Analogien ergibt Lothars Beschreibung der Titig-

117 Ebd., Bd. 4, S. 68.

118 Vgl. Gotz Miiller: Die Einbildungskraft im Wechsel der Diskurse. Anno-
tationen zu Adam Bernd, Karl Philipp Moritz und Jean Paul. In: ders.:
Jean Paul im Kontext. Gesammelte Aufsitze. Hrsg. von Wolfgang Rie-
del. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1996, S. 140-164, hier: S. 164
(FuBnote 81).

119 Kant: Werke in sechs Bénden (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 117 (KrV A 78, B
103).

187

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

keit des »Geistes« letztendlich ein vollig anderes Bild als das der Trans-
zendentalen Synthesis bei Kant. Lothars Feststellung zielt nicht auf die
von Kant unter dem Begriff der >Endlichkeit< beschriebene Abhingigkeit
des menschlichen Erkennens von einer ihm vorgéngigen >Welt<, sondern
beschreibt vielmehr eine aktive Einwirkung der AuBlenwelt auf das In-
nere des »Geistes« (»den versteckten Hebel«).

Lothars Beschreibung ergibt damit ein Bild des Wahnsinns, das kon-
trir ist zu dem von Serapion gezeichneten: eine zweite Bedeutung des
Wahnsinns in Hoffmanns Texten. >Wahnsinn« ist hier nicht mehr die Be-
zeichnung fiir einen enthusiasmierten >Geist<, der unbeirrt »eine grofie
heilige Idee« verfolgt, sondern — gerade im Gegenteil — der Name fiir die
Abhingigkeit des Geistes von einem Auflen. Wihrend die erste Perspek-
tive auf den Wahnsinn in Hoffmanns Erzdhlungen einen Diskurs des En-
thusiasmus hervorbringt, zeigt sich die zweite Perspektive in einem Dis-
kurs des Mesmerismus.

Diese nach ihrem Vordenker Franz Anton Mesmer benannte medizi-
nisch-philosophische Lehre faszinierte gegen Ende des 18. und Beginn
des 19. Jahrhunderts vor allem durch zwei Elemente. Zum einen insze-
nierte der therapeutische >Rapport< ein neues Modell von Intersubjektivi-
tit, indem er eine Einwirkung einer Psyche auf eine andere ohne eine an-
dere Vermittlung als den Blick des Magnetiseurs zu ermdglichen schien.
Zum anderen gab es zahlreiche Spekulationen, inwiefern der >somnabu-
le<« Zustand des mesmerisierten Patienten einen Zugang zur sonst uner-
reichbaren noumenalen Realitit eréffnen konne.'” Beide Elemente kom-
men fiir den Naturphilosophen Johann Wilhelm Ritter darin zusammen,
dass der magnetisierte Mensch durch den Verlust seiner eigenen Willens-
kraft die Anwesenheit eines Willens der Natur erfahren kann. »Im
Schlaf«, schreibt Ritter, »sinkt der Mensch in den allgemeinen Organis-
mus zuriick. Hier ist sein Wille unmittelbar der der Natur, und umge-

120 Vgl. zur Entwicklung und zur Rezeptionsgeschichte des Mesmerismus
Robert Darnton: Der Mesmerismus und das Ende der Aufklirung in
Frankreich. Ubers. von Martin Blankenburg. Miinchen, Wien: Hanser
1983, bes. S. 51ff.; zur Rezeption insbesondere in Deutschland vgl. Ha-
rald Neumeyer: Magnetische Fille um 1800. Experimenten-Schriften-
Kultur zur Produktion eines Unbewufiten. In: Literarische Experimental-
kulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert. Hrsg. von
Marcus Krause und Nicolas Pethes. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann 2005 (Schriften zur Kulturpoetik. 4), S. 251-285; vgl. auch Uwe
Henrik Peters: Somnabulismus und andere Nachtseiten der menschlichen
Natur. In: Kleist-Jahrbuch (1990), S. 135-152, hier: S. 148.

188

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

kehrt. Beide sind jetzt eins.«'*' Entsprechend gilt auch der kiinstliche
Schlaf der Somnabulen als ein Mittel, eine Einheit mit der Natur herzu-
stellen, die bewusst nicht zu erreichen ist: »Im tierischen Magnetismus
kommt man aus dem Gebiete der Willkiir heraus, und ganz heriiber in
das der Unwillkiir, oder dem, wo der organische Korper sich wieder als
anorganischer verhilt, doch aber so beider Geheimnisse veroffenbart.«'*
Gegen diese Vorstellung eines Aufgehens des eigenen Willens in demje-
nigen der Natur beschreibt Hoffmann bereits in dem »Fantasiestiick« Der
Magnetiseur die Beziehung zwischen Magnetiseur und Magnetisiertem
wesentlich als eine Machtbeziehung. Der Magnetiseur erscheint hier als
der »Konig der Geister«.'”

In der Diskussion der Serapionsbriider iiber den Mesmerismus ver-
lagert sich dagegen der Schwerpunkt des Interesses von der Analyse von
Machtbeziehungen zu dem Zusammenhang von Mesmerismus und Spra-
che. Der Serapionsbruder Theodor erzihlt, »auf welche Weise« er »in
den Magnetismus hineingeriet.«'** Diese Erzihlung beschiftigt sich mit
der Frage, inwiefern die Magnetisierten im somnabulen Schlaf eine
»Hellsicht« erreichen kdnnen. Die kognitiven Féhigkeiten des Somnabu-

121 Johann Wilhelm Ritter: Fragmente aus dem Nachlasse eines jungen Phy-
sikers. Ein Taschenbuch fiir Freunde der Natur [1810]. Hrsg. von Steffen
und Birgit Dietzsch. Leipzig, Weimar: Kiepenheuer 1984, S. 205.

122 Ebd., S. 205f.

123 Hoffmann: Poetische Werke in sechs Bidnden (wie Anm. 58), Bd. 2/1, S.
213 (Der Magnetiseur). Vgl. Gotz Miiller: Modelle der Literarisierung
des Mesmerismus. Mesmers Versuche, das Unbekannte zu erklédren. In:
Franz Anton Mesmer und der Mesmerismus. Hrsg. von Gereon Wolters.
Konstanz: Universititsverlag Konstanz 1988 (Konstanzer Bibliothek.
12), S. 71-86, hier: S. 73-76; Margarete Kohlenbach: Ansichten von der
Nachtseite der Romantik. Zur Bedeutung des animalischen Magnetismus
bei E.T.A. Hoffmann. In: Die deutsche literarische Romantik und die
Wissenschaften. Hrsg. von Nicholas Saul. Miinchen: Tudicium 1991, S.
209-233; Jiurgen Barkhoff: Die Literarisierung des Mesmerismus bei
E.T.A. Hoffmann. Ein Heilkonzept zwischen Naturphilosophie, Technik
und Asthetik. In: Asthetik und Naturerfahrung. Hrsg. von Jorg Zimmer-
mann. Stuttgart-Bad Canstatt: frommann-holzboog 1996 (exempla
aesthetica. 1), S. 269-283; Ingrid Kollak: Literatur und Hypnose. Der
Mesmerismus und sein Einfluf auf die Literatur des 19. Jahrhunderts.
Frankfurt am Main, New York: Campus 1997, S. 148f.; Odila Triebel:
Staatsgespenster. Fiktionen des Politischen bei E.T.A. Hoffmann. Koln,
Weimar, Wien: Bohlau 2003 (Literatur und Leben. 60), S. 72-82; Neu-
meyer: Magnetische Fille um 1800 (wie Anm. 119), S. 276-281.

124 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
320.

189

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

len werden hier als eine auBerordentliche Fahigkeit zur intellektuellen
Selbstanschauung beschrieben: »Der Magnetiseur berichtete den willbe-
gierigen Anwesenden, dass die somnabule Dame in den fiinften Grad, in
den Zustand der von der duflern Sinnenwelt unabhingigen Selbstan-
schauung iibergehe.«'*

Die anschlielende Beschreibung der Magnetisierung macht klar, dass
Magnetismus fiir Hoffmann vor allem als eine Form des Redens von In-
teresse ist. Da die Sprache die einzige Moglichkeit des Somnabulen ist,
seinen Zustand zu vermitteln, ist Magnetismus wesentlich eine Alterisie-
rung der Rede. Der Willensverlust des Magnetisierten entspricht dem
Verlust der Moglichkeit, Rede intentional und bewusst zu gebrauchen:
Die Sprache des Somnabulen ist von vornherein ironisch. Insofern das
Sprechen der Somnabulen ein Sprechen ohne Intention und Inhalt, ohne
Ausdrucks oder Mitteilung ist, stellt es den experimentellen Versuch dar,
jenen »Anfang aller Poesie« zu erreichen, den Schlegel darin sah, »den
Gang und Gesetze der verniinftig denkenden Vernunft aufzuheben«.'*
Die Sprache der Somnabulen ist, wie Theodors Erzdhlung vortiihrt, eine
Sprache des Wahnsinns: Sie besteht aus »mystischen Worten und sonder-
baren Redensarten« und also aus leeren Signifikanten:

»Die somnabule Dame fing abermals an zu reden, aber mit ganz verédndertem
seltsam und wie ich gestehen muB, tiber die MaB3en wohlklingendem Organ. Sie
sprach indessen in solch’ mystischen Worten und sonderbaren Redensarten,
daB ich gar keinen Sinn herausfinden konnte, der Magnetiseur versicherte in-
dessen, sie sage die herrlichsten, tiefsten, lehrreichsten Dinge iiber ihren Ma-
gen. Das mufte ich nun freilich glauben. Von dem Magen abgekommen, wie
wiederum der Magnetiseur erklérte, nahm sie noch einen hohern Schwung. Zu-
weilen war es mir, als kimen ganze Sitze vor, die ich irgendwo gelesen. Etwa
in Novalis Fragmenten oder in Schellings Weltseele. ««'?’

Es entspricht den geschlechtsdifferenzierenden Koordinaten der Zeit,
dass es eine »somnabule Dame« ist, die hier mit einem »liber die Mallen
wohlklingendem Organ« den Unsinn ausspricht, als welchen der Mesme-
rismus Sprache tiberhaupt erkennbar werden lisst. Bereits Kant bemerkt
in seiner Anthropologie, dass der »Unsinnigkeit (amentia)« als dem »Un-
vermdgen, seine Vorstellungen auch nur in den zur Moglichkeit der Er-
fahrung nétigen Zusammenhang zu bringen, [...] in den Tollhdusern [...]

125 Ebd,, S. 323.

126 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 2, S.
311f. (Rede iiber die Mythologie).

127 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
323.

190

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

das weibliche Geschlecht, seiner Schwatzhaftigkeit halber, [...] am mei-
sten unterworfen«'?® sei.

Wenn der Weiblichkeit das sinnlose Aneinanderreihen leerer Signifi-
kanten zugeordnet wird, dann der Ménnlichkeit — in der Gestalt des »Ma-
gnetiseurs« — der hermeneutische Zugriff, der die »mystischen Worte«
nicht ohne eine gewisse Gewalt mit einem Sinn versieht und »erklirt,
was sie eigentlich sagen. Was in den Fallgeschichten des Mesmerismus
zumeist als die Machtbeziehung zwischen einer gefiihlsbetonten und re-
zeptiven Somnabulen einerseits und einem willensstarken und aktiven
Magnetiseur dargestellt wird,'” erscheint hier als eine sprachliche Rela-
tion. Das Konzept des Mesmerismus bei Hoffmann entwirft ein Modell
der Sprache, das der Beschreibung der Ironie bei Schlegel dhnelt: Hier
wie dort ist Sprechen etwas, das einem Sprechenden geschieht, ohne dass
er es kontrollierte.

Indem Lothar darauf verweist, dass »die AuBenwelt« Serapions »in
den Korper gebannten Geist« zu seinen Vorstellungen »nach Willkiir
Zwingt«, interpretiert er seinen Wahnsinn als das Ergebnis einer Mesme-
risierung. Das >enthusiastische< Genie wird erkannt als eine Parallelfigur
der »somnabulen Dame«, deren Sprache »gar keinen Sinn« ergeben mag.
Der Unterschied zwischen den beiden Modellen des Wahnsinns in Hoff-
manns Texten liegt vor allem in der verschiedenen Rolle, die sie dem
wahnsinnigen >Ich< zuschreiben. Ist der >Enthusiast< Hoffmanns buch-
stiblich ein Zauberer der Sprache, der es bewirken kann, dass seine Wor-
te wie Bilder erscheinen, verliert das Sprechen des Mesmerisierten jeden
Sinn und wird leeres Gestammel. Dadurch dndert sich auch die Stabilitéit
des Ich, welche doch in einem sprachlichen Akt erst hergestellt wird. Ist
das Ich im Modell des Enthusiasmus schlichtweg vorgegeben, wird es im
Modell des Mesmerismus erst als das Ergebnis eines Dramas erkennbar.

128 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 63), Bd. 6, S. 530 (Anthropolo-
gie, BA 144). George Steiner zufolge ist diese Assoziation von Schwatz-
haftigkeit, Wahnsinn und Weiblichkeit Bestandteil einer uralten Topik.
»In allen uns bekannten Kulturen behaupten Ménner, Frauen seien ge-
schwiitzig und verschwendeten Worter wie die Wahnsinnigen« (George
Steiner: Nach Babel. Aspekte der Sprache und des Ubersetzens. Zweite
Ausgabe [1992]. Ubers. von Monika Plessner. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2004, S. 39).

129  So heilit es in Eschenmayers Psychologie: »Der magnetische Rapport ist
am stiarksten zwischen dem ungleichen Geschlecht. Da es offenbar hier
von dem geistigen Verhiltnif3 des Willens zur Gefiihlseinheit und von
dem organischen Verhdltnil der Energie zur Receptivitit ausgeht, so
wird der Mann immer am stérksten auf das weibliche Geschlecht wirken«
(Eschenmayer: Psychologie [wie Anm. 113], S. 236).

191

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

In diesem Drama fungiert das Ich nicht als handelnde Figur (und auch
nicht als Autor), sondern ist allenfalls die Summe aller Handlungen.

Ironie und die Grundstruktur
der Hoffmannschen Erzahlung

Die zweite Perspektive auf den Wahnsinn ist im Unterschied zur ersteren
nicht mehr >psychologisch« zu nennen, denn sie fiihrt die »Phantasmen«
des Wahns nicht mehr »auf ein produzierendes Ich«'* zuriick, sondern
begreift das »Ich« allenfalls noch als eine leere Biihne, als bloes Me-
dium der Darstellung."*' Serapions >romantische< Hymne auf die Unab-
hingigkeit des »>schaffenden< Geistes ist in dieser Perspektive nichts an-
deres als das »Vergessen« einer volligen Abhédngigkeit desselben von
einer »Auflenwelt«, die »den in den Korper gebannten Geist zu jenen
Funktionen der Wahrnehmung zwingt nach Willkiir«.

Wihrend Serapion den »Geist« als eine reine aktive Kraft beschreibt,
ist er in Lothars Darstellung nur scheinbar aktiv — und eigentlich voll-
kommen passiv und gelenkt. Sein aktives Potential erschopft sich darin,
»dunkle geheimnisvolle Ahnungen« hervorzubringen, er ist weitaus eher
das Organ einer vollstindigen Rezeptivitit und Passivitit. Die Einbil-
dungskraft, die im Modell Serapions noch das oberste Vermdgen eines
sich selbst und seine Welt frei erschaffenden Geistes war, wird damit zu
einer Art von Doppelagent im Bewusstsein — zu einer Macht, die nicht
nur schwer zu kontrollieren und zu bindigen ist, sondern von der noch
nicht einmal gesagt werden kann, in wessen Dienst sie steht.

In Hoffmanns Texten werden demnach zwei verschiedene Diskurse
liber den Wahnsinn ausgetragen. Zum einen ist >Wahnsinn< die Bezeich-
nung fiir eine Uberschreitung der Erfahrung, die darauf zielt, »das duBere
matte, tote Leben durch [...] innere gliihende Erscheinungen zu entziin-
den« (Nachricht von den neuesten Schicksalen des Hundes Berganza).

130 Friedrich A. Kittler: »Das Phantom unseres Ichs« und die Literaturpsy-
chologie: E.T.A. Hoffmann — Freud — Lacan. In: Urszenen. Literaturwis-
senschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik. Hrsg. von Friedrich A.
Kittler und Horst Turk. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1977, S. 139-166,
hier: S. 143.

131 Insofern ist Friedrich Kittlers These zu widersprechen, »Hoffmanns gan-
zes Werk« stiitze die »psychologische« Perspektive auf den Wahnsinn,
die diesen ausschlieBlich als das Ergebnis einer unbewuf3ten Einwirkung
des Ich auf sich selbst deutet (Ebd., S. 142). Kittlers lacanesque Lektiire
von Der Sandmann zeigt bereits, dass diese Perspektive in Hoffmanns
Texten nicht die einzige ist.

192

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Wihrend die >Philister< die zu solcher Transzendenz befihigten Men-
schen als >wahnsinnig< bezeichnen, kann dieses Wort fiir jene zu einer
Auszeichnung werden, denn sie nehmen es als einen Beleg dafiir, dass
sich ihre Erfahrungswelt von der eines >gewohnlichen< Menschen unter-
scheidet, »dessen hochste Bemithungen im Leben sich endlich dahin
konzentrieren, besser zu essen und zu trinken und keine Schulden zu ha-
ben«. Zum anderen bezeichnet >Wahnsinn« die Anfilligkeit des >Geistes<
fiir einen abrupten Einbruch des »versteckten Hebels« der » Auflenwelt«
in die »innere« Welt, die umso grofer ist, je mehr dieser »Hebel« verges-
sen wird.

Wenn es nun zutrifft, dass sich in Hoffmanns Texten Ironie und
Wahnsinn verbiinden, dass Hoffmann sowohl eine strukturelle Identitit
von Ironie und Wahnsinn beschreibt als auch bestimmte Vorstellungen
dessen, was Wahnsinn ist, ironisiert, wenn dies zutrifft, dann wird es
kaum moglich sein, diese Verbindung mit einer rein thematischen Analy-
se nachvollziehen zu koénnen. Allein schon aufgrund ihrer temporalen
Struktur hat die Ironie eine Komplizitit mit der Narration. Die Erzih-
lung, die eine oder mehrere liberraschende Wendungen nehmen oder mit
einem offenen, mehrdeutigen Ende abbrechen kann, ermoglicht — bei-
spielsweise durch einen Widerspruch zwischen dem Wissen der
handelnden Figuren und dem des Erzihlers — eine strukturelle Ironie.

Wie aber wird Ironie in einer Narration strukturell wirksam? Eine
narrative Ironie ergibt sich in Hoffmanns Geschichten wesentlich da-
durch, dass die Protagonisten als Agenten eben der Reflexion und der
Synthese auftreten, deren Unerreichbarkeit und Unmoglichkeit Ironie
nach Schlegel insgesamt vorfiihrt. Entsprechend sind Hoffmanns Akteure
stets auf der Suche nach Aufkldrung, nach der Losung eines Geheimnis-
ses und nach der Kldrung der eigenen Identitit. Die Synthese wird dabei,
wie die Geschichte um den Einsiedler Serapion vorfiihrt, als ein Medien-
wechsel erzidhlbar: Die Vielzahl der Worte verwandeln sich in die Klar-
heit des »geschauten« Bildes. Das Bild ist jedoch, in der Geschichte Se-
rapions wie in weiteren Erzdhlungen Hoffmanns, von ambivalentem
Wert: Wihrend der »Enthusiast« glaubt, in ihm die Aufldsung und Auf-
kldarung aller Ritsel und seiner Identitéit gefunden zu haben, zeigt sich die
Ironie der Hoffmannschen Erzdhlungen darin, die Struktur der Tiu-
schung, Irrung und Selbsttduschung aufzuzeigen, die das Bild als Phan-
tasma und Wahn erkennbar machen. Die Sprache des Mesmerismus als
Negativfolie derjenigen des >Enthusiasmus< ist es, welche die erreichte
Synthese und das gewonnene Bild sogleich als eine Verstrickung in
Phantasmen erkennbar werden ldsst.

Die allgemeine Struktur der Erzdhlungen Hoffmanns ergibt sich
durch das Auftauchen eines Geheimnisses und dem folgenden Versuch

193

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

seiner Auflosung. Hoffmanns Figuren sammeln Informationen und beob-
achten Einzelheiten, um sich ein Bild der Dinge zu machen. Wie Sera-
pion darauf insistiert, dass es nur sein »Geist« ist, der seiner sinnlichen
Wahrnehmung einen Sinn gibt, so sind auch sie jederzeit damit beschif-
tigt, Daten in einen Sinn zu verwandeln.

In der Erzdhlung Doge und Dogaresse tritt in der »Akademie der
Kiinste zu Berlin« plotzlich ein »Fremder« in Erscheinung und belehrt
»zwel der edlen Malerkunst gar holde Freunde« iiber das Bild Kolbes,
vor dem sie gerade stehen, durch einen kunsttheoretischen Kommentar:

»Es ist ein eignes Geheimnis, daf} in dem Gemiit des Kiinstlers oft ein Bild auf-
geht, dessen Gestalten, zuvor unkennbare korperlose im leeren Luftraum trei-
bende Nebel, eben in dem Gemiite des Kiinstlers erst sich zum Leben zu for-
men und ihre Heimat zu finden scheinen. Und plétzlich verkniipft sich das Bild
mit der Vergangenheit oder auch wohl mit der Zukunft, und stellt nur dar, was
wirklich geschah oder geschehen wird.«'*

Der Kiinstler ist somit derjenige, dem »ein Bild aufgeht«. Die Wendung
des aufgehenden Bildes, die sich bei Hoffmann immer wieder findet, ver-
weist darauf, dass die Begabung des Kiinstlers darin liegt, dass sich ihm
»plotzlich« eine Verbindung zwischen »Vergangenheit« und »Zukunft«
darstellt, die er in einem Bild sichtbar werden lassen kann. Kunst ist nicht
ein feststehendes Werk, sondern stets ein Prozess, die Genese einer
Synthese.'”” Obgleich Doge und Dogaresse um ein tatsichliches Bild
kreist, spricht der »Fremde« hier von einem mentalen Bild, welches der
»Kiinstler« auch in einer anderen Form als im Medium der »edlen Mal-
kunst« darstellen kann. Wie bei Serapion ist diese Synthese belebend: so
wie die von Serapion erzihlten Figuren »mit einem glithenden Leben
hervor« treten, scheinen die im Bild erscheinenden Gestalten, »zuvor un-
kennbare korperlose, im leeren Luftraum treibende Nebel, eben in dem
Gemiite des Kiinstlers erst sich zum Leben zu formen.

Entscheidend ist, dass der Kiinstler in der Beschreibung des »Frem-
den« keineswegs der Souverin iiber den kiinstlerischen Prozess ist, der in
ihm ablduft. Wenn das »Gemiit« des Kiinstlers derjenige Ort ist, an dem
»zuvor unkennbare korperlose Nebel ihre Heimat zu finden scheinen,
dann ist in dieser Formulierung keine Aktivitit des Kiinstlers erkennen.
Sein Inneres wird zu dem Ort, an dem fremde Krdfte auftreten und sich

132 Hoffmann: Siamtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
430f. (Doge und Dogaresse).

133 Vgl. zum »aufgehenden Bild« Edgar Pankow: Medienwechsel. Zur Kon-
stellation von Literatur und Malerei in einigen Arbeiten E.T.A. Hoff-
manns. In: E.T.A. Hoffmann-Jahrbuch 10 (2002), S. 42-57, hier: S. 46f.

194

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

eine Heimat suchen. Das »Bild« geht »oft« in dem »Gemiit des Kiinst-
lers« auf, wobei der Kiinstler eher als das Medium dieses Geschehens er-
scheint denn als sein Gestalter. Hoffmann erzéhlt seine Kunsttheorie als
eine Schauergeschichte, in der der Kiinstler das Opfer eines magnetisie-
renden Eingriffs ist, der keinen jemals erkennbaren Urheber hat.

Wenn die Ausgangssituation vieler Erzéhlungen Hoffmanns darin
besteht, dass die jeweilige Hauptfigur nach der Auflosung eines Ritsels
suchen muss, dann befindet sie sich strukturell in der gleichen Lage wie
der Kiinstler, von dem der »Fremde« in Doge und Dogaresse spricht,
denn ihm wird aus »zuvor unkennbaren korperlosen Gestalten« ein »Bild
aufgehen«, er wird eine Synthese von einzelnen Daten zu einem vollstidn-
digen Bild vollbringen. Sodann eriibrigt sich, in Hoffmanns Texten ei-
gens >Kiinstlererzihlungen< ausmachen zu wollen, wie es immer noch oft
geschieht. Jede Erzihlung Hoffmanns ist eine >Kiinstlergeschichte«. Frei-
lich wire es schon falsch, zu behaupten, die Haupt- und Kiinstlerfigur
wiirde die Synthese vollbringen und er wiirde danach streben, sich ein
Bild aufgehen zu lassen. Wie das Zitat aus Doge und Dogaresse nahe-
legt, wird man nicht von einer aktiven und kontrollierten Suche nach der
Erkenntnis des Ganzen ausgehen konnen. Die Erzidhlungen Hoffmanns
fiihren immer wieder vor, dass ihre Hauptpersonen von einem iiberra-
schenden und iiberwiltigenden Sinn eher angezogen und verzaubert wer-
den, als dass sie ihn kontrollieren und konstruieren.

I11. 3 Das »fremde Gesicht« im Spiegel
(»Das ode Haus«)

Die Irritation: das Ratsel des »oden Hauses«

Die Grundstruktur einer Hoffmannschen >Schauergeschichte< und ihre
strukturelle Beziehung zum Wahnsinn ldsst sich nachvollziehen in der
Erzdhlung Das dde Haus, die bisher nur wenig Beachtung gefunden
hat.'** Die Geschichte beginnt damit, dass der Erzidhler Theodor von ei-

134 Es existieren nur wenige ausfiihrlichere Untersuchungen von Das dde
Haus. Die Studie Kanzogs (Klaus Kanzog: Berlin-Code, Kommunikation
und Erzdhlstruktur. Zu E.T.A. Hoffmanns >Das 6de Haus< und zum Ty-
pus »Berlinische Geschichte«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 95
[1976], Sonderheft: E.T.A. Hoffmann, S. 42-63) ist vor allem an den An-
spielungen auf den Handlungsort Berlin interessiert. Kursorisch geht Jan-
Ben (Brunhilde JanBen: Spuk und Wahnsinn. Zur Genese und Charakteri-
stik phantastischer Literatur in der Romantik, aufgezeigt an den »Nacht-
stiicken« von E.T.A. Hoffmann. Frankfurt am Main, Bern, New York:

195

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ner Unterbrechung seiner alltidglichen Erfahrung berichtet: »Schon oft
war ich die Allee durchwandelt, als mir eines Tages plotzlich ein Haus
ins Auge fiel, das auf ganz wunderliche seltsame Weise von allen iibri-
gen abstach.«'* Auffillig ist das »seltsame« und »wunderliche« Haus,
welches die Kontinuitiit der Erfahrung (»oft war ich«) irritiert und stort,
zundchst aufgrund seines schlechten Zustands: »Denkt euch, wie solch
ein Haus zwischen mit geschmackvollem Luxus ausstaffierten Privatge-
bauden sich ausnehmen muB. [...] Ein unbewohntes Haus in dieser Ge-
gend der Stadt!«'*® Immer wieder bleibt Theodor vor dem ritselhaften
Objekt stehen, das gerade deswegen seine Phantasie anregt, weil es
nichts zu sehen gibt. Er wird umso tiefer in den Bann des Hauses gezo-
gen, als er »eines Tages« schlieBlich eine Beobachtung macht, die noch
geheimnisvoller wirkt.

»So geschah es, daf ich eines Tages, als ich wie gewohnlich zur Mittagsstunde
in der Allee lustwandelte, meinen Blick auf die verhidngten Fenster des 6den
Hauses richtete. Da bemerkte ich, da}3 die Gardine an dem letzten Fenster dicht
neben dem Konditorladen sich zu bewegen begann. [...] Ich ri} meinen Opern-

Lang 1986, bes. S. 125-147) auf Das dde Haus ein, allerdings bleibt am
Ende ihrer Analyse kaum mehr als der Eindruck umfassender Ratlosig-
keit, welche der Erzédhlung selbst angerechnet wird (ebd., S. 146f.). Eine
dhnliche Ratlosigkeit beherrscht auch die Anmerkungen Auhubers zu
Das dde Haus (Friedhelm Auhuber: In einem fernen dunklen Spiegel.
E.T.A. Hoffmanns Poetisierung der Medizin. Opladen: Westdeutscher
Verlag 1986, S. 75-80, hier: S. 79). Max Milner analysiert nicht die ge-
samte Erzédhlung, zu einzelnen Sequenzen gelingen ihm aber interessante
Beobachtungen (Max Milner: Phantastik und Familienroman in Das dde
Haus. In: Dimensionen des Phantastischen. Studien zu E.T.A. Hoffmann.
Hrsg. von Jean-Marie Paul. St. Ingbert: Rohrig Universitétsverlag 1998
[Saarbriicker Beitrdge zur Literaturwissenschaft. 61], S. 213-225). Wenig
mehr als eine Handlungsparaphrase bietet Ricarda Schmidt: Der Dichter
als Fledermaus bei der Schau des Wunderbaren. Die Poetologie des rech-
ten dichterischen Sehens in Hoffmanns »Der Sandmann« und »Das 6de
Haus«. In: Mutual Exchanges. Sheffield-Miinster Colloquium I. Hrsg.
von R. J. Kavanagh. Frankfurt am Main u.a.: Lang 1999, S. 180-192.
Claudia Lieb unternimmt eine semiotische Lektiire des Textes, die aller-
dings fiir die Thematik des Wahnsinns und deren Zusammenhang zur
Textstruktur wenig ergiebig ist. Vgl. Claudia Lieb: Und hinter tausend
Glasern keine Welt. Raum, Korper und Schrift in E.T.A. Hoffmanns Das
ode Haus. In: E.T.A. Hoffmann-Jahrbuch 10 (2002), S. 58-75.

135 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
166 (Das ode Haus).

136 Ebd.

196

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

gucker heraus und gewahrte nun deutlich die blendend weifle, schon geformte
Hand eines Frauenzimmers, an deren kleinem Finger ein Brillant mit unge-
wohnlichem Feuer funkelte, ein reiches Band blitzte an dem in iippiger Schon-
heit geriindeten Arm. Die Hand setzte eine hohe seltsam geformte Krystallfla-
sche hin auf die Fensterbank und verschwand hinter dem Vorhange. Erstarrt
blieb ich stehen, ein sonderbar bénglich wonniges Gefiihl durchstromte mit
elektrischer Wirme mein Inneres, unverwandt blickte ich herauf nach dem ver-
hingnisvollen Fenster, und wohl mag ein sehnsuchtsvoller Seufzer meiner

.13
Brust entflohen sein.«!¥’

Mit dem Ubergang von einer aktiven Handlung (»lustwandeln«) zu der
eines Zustands der volligen Handlungsunfihigkeit (»Erstarrt blieb ich
stehen«) markiert Hoffmann diese Passage als Beschreibung eines Ein-
tritts in einen Zustand der Versenkung und Verzauberung, der Theodor
aus der sozialen Zeit herausreifit und in seine eigene Welt befordert. Wie
die Erscheinung des Hauses in seiner Umgebung, so wirkt die Erschei-
nung der Hand innerhalb dieses Hauses »wunderlich« oder »seltsam«.

In der Beobachtung durch das Fenster werden verschiedene Details
vermerkt, die scheinbar allein durch ihr unerwartetes Erscheinen in die-
sem Kontext die Aufmerksamkeit Theodors auf sich zu ziehen vermdgen
(eine »blendend weifie, schon geformte Hand«, »ein Brillant mit unge-
wohnlichem Feuer«, »ein reiches Band«, ein »in iippiger Schonheit ge-
riindeter Arm«, eine »seltsam geformte Krystallflasche«). Die Details
sprechen die Sprache konventioneller Symbolik: So verweist die »blen-
dend weifle, schon geformte Hand« auf Weiblichkeit und Reinheit, der
»Brillant mit ungewdohnlichem Feuer« auf Reichtum und hohe Abstam-
mung, als Metapher fiir das weibliche Auge moglicherweise auch auf
emotionale Intensitdt (»Der Diamant ist der Reflex innerer Glut!«,'®
wird Theodor spiter ausrufen). Die Faszination Theodors an dem »9den«
Haus begriindet sich offensichtlich dadurch, dass diese unzusammenhin-
genden Details ein erotisches Geheimnis zu verbergen scheinen.

Die Beobachtung des »6den Hauses« hilt fiir Theodor (und den Le-
ser) etwas bereit, was man — in der Terminologie Barthes’ — einen herme-
neutischen Code nennen konnte: die Einfiihrung eines Ritsels, das seine
Auflosung im weiteren Fortgang des Textes erwarten lisst."*” Hoffmanns

137 Ebd., S. 168f.

138 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
174 (Das ode Haus).

139 Vgl. Roland Barthes: S/Z [1970]. Ubers. von Jiirgen Hoch. 3. Aufl.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998 (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft. 687), S. 23. Ich verstehe »Code« hier und im Folgenden im Sinne
Barthes’ nicht als ein Element einer abgeschlossenen »Struktur« der Er-

197

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Akteur Theodor befindet sich zunéchst in der gleichen Situation wie der
Leser seiner Geschichte, wenn er versucht, hinter die »Geheimnisse« des
Hauses zu kommen und die Bedeutung der verborgenen Zusammenhin-
ge zu erkennen. Die hermeneutische Aktivitidt verdoppelt sich, denn
Hoffmann bietet dem Leser an, sich stets zu fragen, inwiefern die Per-
spektive Theodors von dessen Wiinschen gelenkt oder durch die Beein-
flussung duBerer Krifte gesteuert wird. Der Leser liest in Das dde Haus
die Geschichte eines Lesers — nicht ohne Grund wird Theodor zu Beginn
der Geschichte durch seine »alte Neigung« charakterisiert, sich »an je-
dem ausgehingten Kupferstich, an jedem Anschlagzettel zu ergétzen«.'*
Der Leser der Geschichte Hoffmanns wird so zu einem Leser in Potenz,
er liest etwas dartiber, was ein Leser tut. Ob ein Leser jedoch jemand ist,
der etwas tut, ob Lesen eine Aktivitit oder aber der Raum einer Beein-
flussung ist, kann allerdings in der Passage, in der Theodor das Haus be-
obachtet, fraglich erscheinen. Theodor wird gleichermaflen von dem Ge-
sehenen angezogen und bezaubert, wie er andererseits auch durch die
Aktivitét seiner eigenen Phantasie selbst erst dasjenige hervorbringt, was
ihn verzaubert. Unter diesem Gesichtspunkt konnen die verschiedenen
Beobachtungen durch das Fenster des »0den Hauses« auch als — wiede-
rum in der Terminologie Roland Barthes’ — Seme verstanden werden: als
Verweise auf ein >psychologisches« Signifikat.'*' Es geht demnach nicht
einfach darum, ein »Ritsel« zu 16sen und es dadurch in die Ordnung des
Sinns zu iiberfiihren. Der Leser von Das dde Haus sieht die sich als Riit-

zidhlung, sondern als ein Teil seiner »Strukturation, als eine bedeutungs-
stiftende Einheit, die sich niemals zur Vollstindigkeit einer Bedeutung
oder Struktur wird zusammenfiigen lassen. So schreibt Barthes: »Es soll
ganz bewult nicht versucht werden, den Code und die fiinf Codes unter-
einander zu strukturieren, damit die Multivalenz des Textes, seine partiel-
le Umkehrbarkeit Aufnahme findet. Es geht in der Tat nicht darum, eine
Struktur deutlich zu machen, sondern, so weit es geht, eine Strukturation
zu produzieren. [...] Was hier Code genannt wird, ist also keine Liste,
kein Paradigma, das es, gleich wie, zu rekonstruieren gilte. Der Code ist
eine Perspektive aus Zitaten, eine Luftspiegelung von Strukturen« (Ebd.,
S. 25).

140 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
165 (Das ode Haus).

141 Barthes: S/Z (wie Anm. 139), S. 22. Der Unterscheidung zwischen dem
>hermeneutischen Code« und den >Semenc« entspricht somit der friiheren
Unterscheidung Barthes’ zwischen >Funktionen< und »Indizien<. Vgl. Ro-
land Barthes: Einfiihrung in die strukturale Analyse von Erzdhlungen
[1966]. In: ders.: Das semiologische Abenteuer. Ubers. von Dieter Hor-
nig. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988 (edition suhrkamp. 1441), S.
102-143, hier: S. 111f.

198

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

sel darstellenden Phianomene aus der Perspektive der Hauptfigur Theodor
und kann an keiner Stelle sicher sein, eine >objektive« Realitiit vorgefiihrt
zu bekommen.

Hoffmanns Akteur als »Geisterseher«:
die Asynchronitat - der »Enthusiasmus«

Zwar kann auch Theodor sich eine »>verniinftige< Erklarung fiir den Zu-
stand des Hauses vorstellen, aber diese Erklidrung besitzt keine Anzie-
hung, keinen Reiz, und sie wiirde dem Objekt jede Attraktion nehmen.
Seine Einbildungskraft zieht es vor, trotz der Moglichkeit einer »einfa-
chen« Erkldrung nach einer Erkldrung zu suchen, die nicht so sehr »ver-
tieft« als vielmehr »verstrickt« genannt werden miisste.

»S0 dacht’ ich, und doch weif} ich selbst nicht wie es kam, da3 bei dem dden
Hause voriiberschreitend ich jedesmal wie festgebannt stehen bleiben und mich
in ganz verwunderliche Gedanken nicht sowohl vertiefen, als verstricken muf}-
te. — Ihr willt es ja alle, ihr wackern Kumpane meines frohlichen Jugendlebens,
ihr wilit es ja alle, wie ich mich von jeher als Geisterseher gebehrdete und wie
mir nur einer wunderbaren Welt seltsame Erscheinungen ins Leben treten
wollten, die ihr mit derbem Verstande wegzuleugnen wuBtet!«'**

Die bei der Suche nach dem >Grund« der exzeptionellen Erscheinung ent-
stehenden Assoziationsketten fiihren buchstiblich zu einem Festbannen
des assoziierenden Subjekts: Es bleibt stehen, gerit aus dem gemein-
samen Takt und Rhythmus, wihrend Menschen mit »derbem Verstand«
das »Wunderbare« schlicht »wegzuleugnen« wissen und so an dem Haus
voriibergehen konnen. Theodor geht nicht mehr im Rhythmus der »Mas-
se« und geht schlieBlich tiberhaupt nicht mehr, sondern bleibt »wie fest-
gebannt« stehen, um ohne Unterlass auf das Objekt der Faszination zu
starren. Indem Theodors Erfahrung — im Gegensatz zu dem eine konti-
nuierliche Erfahrung suggerierenden »Voriiberschreiten« der anderen
Menschen — nicht >fortschreitet<, deutet sich zugleich ein Macht- und
Kontrollverlust des betrachtenden Subjekts an: Es ist »wie festgebannt«
und »verstrickt« sich »in ganz wunderliche Gedanken«. Der Wahnsinn,
um den es hier von Anfang an geht, ist so eine Asynchronitdt, eine Sto-
rung in der Gemeinsamkeit der Zeit. Theodors Selbstbezeichnung als
»Geisterseher« versieht sein Aus-dem-Takt-fallen mit einem kulturellen

142 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
166f.

199

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Code, indem es zugleich auf Kants Trdume eines Geistersehers und auf
Schillers fragmentarischen Roman Der Geisterseher anspielt.

Theodors Modus der Erfahrung ist keine »wogende« Kontinuitit,
sondern eine betrachtende Versenkung ins Objekt, eine Versenkung, die
Hoffmann allerdings von Beginn an als pathologisch und obsessiv cha-
rakterisiert und damit deutlich von der Topik des philosophischen >Stau-
nens< absetzt. Theodor ist von dem »seltsamen« Objekt derart »gebanntx,
dass er buchstéblich nicht mehr an ihm voriibergehen kann, sondern es
fixieren muss:

»War es moglich in der auf- und abwogenden Masse stehen zu bleiben? — In
dem Augenblick fiel mir die Bank ins Auge, die fiir den Lustwandler in der
Allee in der Richtung des 6den Hauses [...] angebracht war. Schnell sprang ich
in die Allee, und mich iiber die Lehne der Bank wegbeugend, konnt’ ich nun
ungestort nach dem verhiingnisvollen Fenster schauen. «'

Hoffmann beschreibt die Erfahrung der Vereinzelung — und préziser: die
Singularisierung der Erfahrung —, die Theodor erfédhrt, buchstéblich als
dessen Stehenbleiben und Zuriickschauen. Die »Masse« wird dagegen
durch ihre »auf- und abwogende« Bewegung beschrieben und dadurch
mit der Bewegung des Meers assoziiert. Damit verbinden sich zwei Attri-
bute: Zum einen das einer schlechthin uniiberschaubaren Menschenmen-
ge, zum anderen das einer starken Kraft (der Stromung), die so gewaltig
ist, dass Theodor sich fragen muss, ob er ihr iiberhaupt widerstehen kann
(»War es moglich [...] stehenzubleiben?«). Die Handlung der Erzidhlung
wird dadurch vorangetrieben, dass der Erzéhler Theodor, der von der An-
nahme einer >wunderbaren< (oder >poetischen) Erklédrung fiir die Erschei-
nung des Hauses ausgeht, beginnt, Nachforschungen anzustellen, indem
er das Haus beobachtet und verschiedene Figuren (den »Grafen P.«, den
Konditor, den »Hausverwalter«) iiber das Haus und seine Geschichte be-
fragt. Je nach den sich ergebenden Informationen sieht sich Theodor hin-
und herbewegt zwischen seinem Wunsch, dem »Geheimnis« des Hauses
nédher zu kommen, und der Furcht, dass es kein Geheimnis zu entdecken
gibt. Als Theodor »eines Tages« wieder einmal vor dem Haus steht, be-
merkt er unvermutet einen Mann neben sich. Der »Graf P.« quittiert
Theodors Bericht iiber das Haus, indem er »ironisch« lichelnd erwidert,
dass das Haus »nichts anders enthalte, als die Zuckerbickerei des Kondi-
tors, dessen prachtvoll eingerichteter Laden dicht anstieB.«'** Nach die-
ser »prosaischen Aufklirung«'*, die vorliufig alle Geheimnisse um das

143 Ebd., S. 176 (Das éde Haus).
144 Ebd., S. 167f.
145 Ebd., S. 168.

200

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Haus zunichte macht, fragt sich Theodor zum ersten Mal, ob die von der
Erscheinung des Hauses hervorgerufenen Phantasien ihn moglicherweise
in die Nihe des Wahnsinns gebracht haben: »Dann dachte ich wieder:
>Bist du nicht ein recht wahnsinniger Tor [...], schelten deine Freunde
dich nicht mit Recht einen iiberspannten Geisterseher?<«'*°

Was also bedeutet >Wahnsinn< in Das dde Haus? >Wahnsinnc« tritt in
Hoffmanns Erzdhlung in seiner allgemeinsten Form als die Benennung
einer Sensibilitdt auf, einer Disposition fiir eine Erfahrung, welche die
>gewohnlichen< Grenzen der Erfahrung iiberschreitet. Wenn aber nur be-
stimmte Menschen zu dieser Belebung ihrer Wahrnehmung befihigt sind
und ihre Wahrnehmungen fiir die >Allgemeinheit< unzugénglich bleiben,
werden die >gewohnlichen< Biirger diesen Menschen unweigerlich mit
Misstrauen begegnen. »Euch wird nun«, sagt der »Enthusiast« in Das
Sanctus zum »Kapellmeister«, »alles einmal gleich zur Oper und daher
kommt es denn auch, daf} die verniinftigen Leute, die die Musik behan-
deln wie einen starken Schnaps, den man nur dann und wann in kleinen
Portionen genieBt zur Magenstirkung, Euch manchmal fiir toll halten.«'*’
Es ist demnach moglich, in der Thematisierung des Wahnsinns in diesen
Erzdhlungen das Modell des »Enthusiasmus« wiederzufinden.

Das dde Haus, so konnte man sagen, erzéihlt die Geschichte einer
Phantasie, die — ganz im Sinne des >serapiontischen Prinzips< — beginnt,
mit geistigen statt mit leiblichen Augen zu schauen. Zugleich ist es aber
auch die Geschichte eines sich steigernden Wahnsinns, denn Theodor be-
ginnt, die >Wirklichkeit« durch Produkte seiner Einbildungskraft zu er-
setzen. »Meine Fantasie war im Arbeiten«,'* sagt Theodor iiber seine
Bemiihungen, sich der ertriumten Frau anzundhern. »Der Kranke nimmt
entweder gar nichts von dem wahr, was um ihn herum vorgeht, oder er
nimmt die dusseren Gegenstinde falsch war, und unterscheidet sie nicht
genau von den Phantomen, die seine Phantasie ausheckt«,'® heiBt es in
Reils Rhapsodieen iiber die Anwendung der psychischen Curmethode auf
Geisteszerriittungen (1803), jenem Buch, in dem Theodor sich »selbst
wieder fand«:

»War es Absicht oder Zufall, da3 einer der Freunde, welcher Arzneikunde stu-
dierte, bei einem Besuch Reils Buch iiber Geisteszerriittungen zuriicklie3. Ich
fing an zu lesen, das Werk zog mich unwiderstehlich an, aber wie ward mir, als

146 Ebd.

147 Ebd., S. 148f. (Das Sanctus).

148 Ebd., S. 174 (Das 6de Haus).

149 Reil: Rhapsodieen iiber die Anwendung der psychischen Curmethode
(wie Anm. 69), S. 65.

201

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ich in allem, was iiber fixen Wahnsinn gesagt wird, mich selbst wieder
fand!«150

Der Verdacht, wahnsinnig zu sein, wird somit nicht einfach ausgespro-
chen, sondern gleichzeitig vorgefiihrt — indem Theodor sich in »Reils
Buch« wieder findet und damit in der Lektiire genau die Neigung zu fi-
xen Ideen vorfiihrt, die er an sich festzustellen meint. Ironischerweise
also ist Theodors Einsicht, wahnsinnig zu sein, selbst ein Produkt dieses
Wahnsinns.

Wahnsinn und Synthese: das Bild

Wenn man erkennt, dass die narrative Struktur der Erzéhlung nicht unab-
hingig ist von den Vorstellungen ihrer Hauptfigur; wenn mit anderen
Worten die Erzéhlung so entschieden die Perspektive ihrer Figur ein-
nimmt, dass >Phantasma< und >Realitét< fiir den Leser ununterscheidbar
werden miissen — und Freuds »Einsicht, dal es im Unbewuften ein Rea-
litatszeichen nicht gibt, so daB man die Wahrheit und die mit Affekt be-
setzte Fiktion nicht unterscheiden kann«,"" folglich auch fiir die Erzih-
lungen Hoffmanns gelten muss —, dann wird es mdglich und nétig, durch
die Beschreibung der textuellen Organisation die Art und Weise des
»Wahnsinns« Theodors néher zu erkennen. Es wird zu fragen sein, wie
Theodors Einbildungskraft die verschiedenen Vorstellungen zu einer
Realitét kombiniert.

»Ich kenne jemanden, dem jene Sehergabe, von der wir sprechen,
ganz vorziiglich eigen scheint, ' sagt Hoffmanns Protagonist Franz in
der >Rahmenhandlung« der Erzidhlung.

»Daher kommt es, dal er oft unbekannten Menschen, die irgend etwas ver-
wunderliches in Gang, Kleidung, Ton, Blick haben, Tagelang nachlduft, daf er
iiber eine Begebenheit, iiber eine Tat, leicht hin erzéhlt, keiner Beachtung wert
und von niemanden beachtet, tiefsinnig wird, daf er antipodische Dinge zusam-

150 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
181 (Das ode Haus).

151 Sigmund Freud: Aus den Anfingen der Psychoanalyse. Briefe an Will-
helm Flief, Abhandlungen und Notizen aus den Jahren 1887-1902.
Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag 1950, S. 187 (Brief an Wilhelm
FlieB3, 21. 09. 1897).

152 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
164 (Das ode Haus).

202

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

men stellt und Beziehungen heraus fantasiert, an die niemand denkt.< Lelio rief
laut: >Halt, halt, das ist ja unser Theodor [oo]o<!P

Wenn die Freunde Franz und Lelio dem Erzéhler von Das dde Haus,
Theodor, eine »Sehergabe« zuschreiben, dann aufgrund seiner spezifi-
schen Gabe zur Assoziation. Die derart >begabte< Person stellt »Bezie-
hungen« — zwischen Vorstellungen (»Dingen«) ebenso wie zwischen
»oft unbekannten Menschen« — her, die iiberraschend und unerwartbar
sind. Und tatsdchlich fiihrt die Erzéhlung immer wieder das Vermogen
Theodors vor, Dinge und Personen zu assoziieren. Die Wirkung des
»0den Hauses« mitten in der Stadt wird entsprechend als Genese einer
Assoziierung oder vielmehr einer ganzen Kette von Assoziationen darge-
stellt.

Diese Assoziationsketten werden dadurch in Gang gesetzt, dass
Theodor versucht, durch einzelne Beobachtungen vor dem Haus ein voll-
stindiges Bild von der ritselhaften Bewohnerin zu erhalten. Theodor be-
gibt sich zum Konditor, um dort weitere Indizien eines Geheimnisses zu
erfahren. Die Aussagen des Konditors dienen séamtlich als Indizien zur
Losung eines Ritsels: In dem »dden Gebdude« soll es der »allgemeinen
Sage« zufolge »hiBlich spuken«;'>* der Konditor habe von dort »oft selt-
same Klagelaute«'™ gehort und auch einen »sonderbaren Gesang, der
mit der Stimme eines »alten Weibes« fremdlidndische Tone (»Mir war so,
als wiirden franzosische Worte gesungen«'>®) angestimmt habe. Geheim-
nisumwittert wirkt zudem die »sonderbare Gestalt«'>’ des Hausverwal-
ters, der den Laden des Konditors in dem Augenblick betritt, in dem der
Konditor von seinen Beobachtungen berichtet.

Der gesamte Raum der Erzidhlung ist durchwoben von Geriichten, die
kaum ein stimmiges Bild von den Vorgéngen in dem Haus ergeben. In
den Vordergrund gerit so der Akt des Erzdhlens, dessen Objekt — das
Erzihlte — in dem Nebel desjenigen verschwindet, iiber das kein sicheres
Wissen verfiigbar ist. Es gibt nicht nur die Instanz des fiktiven Erzdhlers
Theodor und nicht nur das, was er von dem wiedergibt, was andere Fi-
guren berichten. »Mein Bruder«, sagt etwa der Konditor iiber den eigen-
artigen Hausverwalter, »ging ihm einmal zu Leibe wegen des wunderli-
chen Getons zur Nachtzeit, da sprach er aber sehr gelassen: »Ja! — die
Leute sagen alle, es spuke im Haus, glauben Sie es aber nicht, es tut nicht

153 Ebd.
154 Ebd., S. 170.
155 Ebd.
156 Ebd., S. 171.
157 Ebd.

203

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

wahr sein.«'*® Die Sprache des Geriichts stellt sich zwischen die Haupt-
figur und den Ort des Geheimnisses. Das Geriicht scheint ohne Ursprung
zu sein, ohne die Moglichkeit, seine Herkunft aufzufinden; es ist voller
Irritationen, Widerspriiche, neuer Ritsel. 159

Theodors Ziel ist es, aus diesen disparaten Sprachfetzen ein kohéren-
tes Bild von den Vorgéngen im Haus und den dort handelnden Figuren
zu formen; insofern ist er ebenso ein Schreibender wie ein Lesender (wie
jeder Lesende). Nachdem er den Laden des Konditors verlassen hat, be-
ginnt seine Phantasie, die gesammelten Daten zu verbinden, um eine
Vorstellung (ein Bild) des verborgenen Zusammenhangs zu erstellen.
Theodor verwandelt die sprachlichen Aussagen in den Zusammenhang
einer bildlichen Vision: Auf der Ebene des Phantasmatischen verschwin-
det das Zeichen zugunsten eines Sinns. Dieser ist ein Phantasma in genau
dem Sinn, wie Aristoteles das phantasma in seiner Untersuchung De me-
moria et reminiscentia definiert: als das »Vorstellungsbild«'®
gangenen Sinneseindrucks, der so lebhaft und kriftig wirken kann, dass
er mit einem gegenwdrtigen sinnlichen Eindruck verwechselt werden
kann.'®' Bei Hoffmann entwickelt das Phantasma schlieBlich eine Macht,
die das Konzept des Phantasmas im psychoanalytischen Diskurs antizi-
piert: Es wird zur stetigen Einwirkung einer nicht-gegenwiértigen, phan-
tastischen Kraft der Einbildung in die Wahrnehmung der Wirklichkeit.

Da die Anwesenheit des Sinns sich mit der Vorstellung erotischer Er-
fiillung verbindet, handelt es sich bei dem Phantasma notwendig um das
Bild einer attraktiven (buchstiblich: anziehenden) Frau.'®® Der Motor

eines ver-

158 Ebd, S. 173.

159 Vgl. zur Logik des Geriichts Avital Ronell: Street-Talk. In: dies.: Finitu-
de’s Score. Essays for the End of the Millennium. Lincoln, London: Uni-
versity of Nebraska Press 1994, S. 83-103, hier: S. 95.

160 So die Ubersetzung von Eugen Dént. Vgl. Aristoteles: Uber Gedichtnis
und Erinnerung. In: ders.: Kleine naturwissenschaftliche Schriften (Parva
naturalia). Ubers. und hrsg. von Eugen Dént. Stuttgart: Reclam 1997, S.
87-100, hier: S. 91 (450b).

161 Vgl. Renate Lachmann: Erzihlte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und
Semantik phantastischer Texte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002
(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 1578), S. 49f.

162 Die Bedeutung des Bildes der Geliebten fiir die Handlungsstruktur der
Hoffmannschen Erzdhlungen hat Peter von Matt herausgestellt (vgl.
Matt: Die Augen der Automaten [wie Anm. 65], bes. S. 38-75). Von Matt
beharrt darauf, die Grundstruktur der Hoffmannschen Texte mit einer
»Theorie von der Genese des Kunstwerks« und also einer Theorie der In-
spiration (vgl. ebd., S. 1-37) zu identifizieren. Man kann jedoch skeptisch
sein gegeniiber von Matts These, im Zentrum der Struktur der Hoffmann-
schen Narration stehe eine grundsitzlich gelingende Selbsterkenntnis des

204

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

und Antrieb der Einbildungskraft ist hier das Begehren, die erotische At-
traktion.'®®

»Mulite ich denn nicht die Erzihlung von dem seltsamen, schauerlichen
Gesange mit dem Erscheinen des schonen Arms am Fenster in Verbindung set-
zen? Der Arm sal} nicht, konnte nicht sitzen an dem Leibe eines alten ver-
schrumpften Weibes, der Gesang nach des Konditors Beschreibung nicht aus
der Kehle des jungen blithenden Miadchens kommen. Doch fiir das Merk-
zeichen des Arms entschieden, konnt’ ich leicht mich selbst iiberreden, daf3
vielleicht nur eine akustische Tduschung die Stimme alt und gellend klingen
lassen, und dal eben so vielleicht nur des, vom Graulichen befangenen,
Konditors triigliches Ohr die Téne so vernommen. «'*

Das »Aufgehen« eines »Bildes« geschieht durch eine ganze Reihe von
Assoziationen, die sich als metonymische Verschiebungen — die Zusam-
menstellung »antipodischer Dinge« — beschreiben lassen. Der Arm wird
zum »Merkzeichen«, das auf ein »junges bliihendes Mddchen« verweist,
woraus Theodor konsequent folgert, dass der Konditor die Stimme einer

Hauptprotagonisten (Ebd., S. 62), die nur als Devianz die Moglichkeit
des »Scheiterns« in einem »falschen Kiinstlertum« (Ebd., S. 69) kenne.
Diese beiden Punkte sind, wie sich zeigt, keineswegs unabhingig vonei-
nander. Erst von Matts Entscheidung, die hoffmannschen Erzéhlungen
als die Entwicklung einer »Imaginationslehre« zu lesen, erlaubt es, in den
Texten zwischen >richtigem< und »>falschem Kiinstlertum< zu unter-
scheiden. Diese Moglichkeit verliert sich jedoch dann, wenn man — wie
es in Kap. III. 2. versucht wurde — die transzendentalphilosophische Be-
deutung der hoffmannschen Rede von der Einbildungskraft herausarbeitet
und daraus ableitet, dass Hoffmanns Texte Einbildungskraft immer im
Zusammenhang mit dem Problemfeld Phantasma — Identifikation — Ich-
Genese — Intersubjektivitdt thematisieren und die »Kiinstler«-Thematik
hier nur insofern von gesteigertem Interesse ist, als die Kiinstlerfiguren
durch eine besonders >starke< Einbildungskraft charakterisiert sind. Es
geht, mit anderen Worten, in Hoffmanns Texten nicht um die Ent-
wicklung einer Kunsttheorie und nicht um die Unterscheidung zwischen
>echten< und >falschen< Kiinstlern, sondern um den allgemeinen Zusam-
menhang zwischen der Sphire des »Phantastischen« und der des »Ich«.

163  Vgl. zur Verkniipfung der Einbildungskraft mit dem erotischen Begehren
David E. Wellbery: Die Enden des Menschen. Anthropologie und Einbil-
dungskraft im Bildungsroman (Wieland, Goethe, Novalis). In: Das Ende.
Figuren einer Denkform. Hrsg. von Karlheinz Stierle und Rainer War-
ning. Miinchen: Fink 1996 (Poetik und Hermeneutik. 16), S. 600-639,
hier: S. 602f.

164 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
171f. (Das éde Haus).

205

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

alten Frau nur durch eine akustische Tduschung vernommen haben konn-
te. In einem weiterem Schritt beginnt Hoffmanns Protagonist, ein Bild zu
phantasieren, das aus zwei Personen besteht. Durch die metonymische
Zuordnung der disparaten Vorstellungen zu zwei Figuren ergibt sich die
Szene eines Dramas. Statt der unzusammenhéngenden Worte erhilt Hoff-
manns Hauptfigur die Deutlichkeit und Evidenz, die das 18. Jahrhundert
nur dem sichtbaren Bild zubilligt.

»Nun dacht’ ich an den Rauch, den seltsamen Geruch, an die wunderlich ge-
formte Krystallflasche, die ich sah, und bald stand das Bild eines herrlichen,
aber in verderblichen Zauberdingen befangenen Geschopfs mir lebendig vor
Augen. Der Alte wurde mir zum fatalen Hexenmeister, zum verdammten Zau-
berkerl, der vielleicht ganz unabhingig von der Griflich S—schen Familie ge-
worden, nun auf seine eigne Hand in dem verddeten Hause Unheilbringendes
Wesen trieb.«'®®

Indem er einerseits ein »herrliches, aber in verderblichen Zauberdingen
befangenes Geschopf«, andererseits einen »fatalen Hexenmeister« phan-
tasiert, kann er zugleich sich selbst die Rolle zuschreiben, die junge Frau
aus den Fingen der alten retten zu miissen.

Die temporale Struktur des Bildes: der Traum

Im Mittelpunkt der Obsession Theodors steht ein Bild: »das Bild eines
herrlichen, aber in verderblichen Zauberdingen befangenen Geschopfs«.
Der Begriff des Bildes — wenn man denn von einem Begriff reden mag —
ist mehrdeutig. Ein »Bild« kann hier sowohl ein Phidnomen sein, eine
wunderliche Einzelheit, wie auch Uberblick auf den Zusammenhang der
Dinge untereinander.

Wenn Theodor das »Bild« jener buchstiblich bezaubernden jungen
Frau vor Augen steht, handelt es sich dabei einerseits um ein Defail, eine
Einzelheit, die er im Fenster des Hauses sieht und die ihre Gestalt freilich
bereits seiner Phantasie verdankt. Andererseits handelt es sich dabei um
das von ihm ersehnte Bild, das alle Ritsel in einem zentralen Sinn auf-
16st: der jungen, schonen Frau, die im Haus gefangengehalten wird und
die auf den Retter (Theodor) wartet. Theodors Phantasie bringt einen Ro-
man hervor: ein Geschichte, die ihn selbst als Helden einer Befreiung
sieht. Hoffmanns Text formuliert eine Poetik der Lektiire, derzufolge das
Lesen eines Textes in die Ganzheit eines »geschauten« Bildes iiberfiihrt

165 Ebd., S.172.

206

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

werden soll, und ironisiert diese Poetik zugleich, indem er mit Theodor
die Verirrungen und den Wahn eines paradigmatischen Lesers vorfiihrt.

Im Prozess der Einbildungen und Phantasmen ist das »Bild« damit an
zwei Stellen wirksam. Zum einen ist es das Ergebnis einer Synthese, die
verschiedene Einzelvorstellung zu einer Ganzheit — der Ganzheit eines
temporédren Verlaufs oder derjenige einer imaginierten Person — verbin-
det, zum anderen ist es auch eine einzelne Vorstellung, die als Partikel
der >Realitét« (und nicht als Ergebnis einer Syntheseleistung) aufgenom-
men wird. Hoffmanns Protagonist Theodor ist so jederzeit potentiell zu-
gleich der Produzent und das Opfer seiner eigenen Phantasmen. Durch
die Einwirkung des phantasmatischen »Bildes« verfillt Theodor dem
Wahnsinn, aber die Notwendigkeit dieses Bildes entspringt der Struktur
von Erfahrung tiberhaupt. Wenn es die produktive Einbildungskraft ist,
welche die Kontinuitdt der Erfahrung herstellt — indem sie ein inneres
Bild »plétzlich [...] mit der Vergangenheit oder auch wohl mit der Zu-
kunft« verkniipft, dann ermoglicht sie zugleich einen wahnhaften Riss in
der Zeit durch »fixe Ideen« und das >Herausfallen< des einzelnen aus der
kollektiven Zeit.

Nicht nur fiir Serapion, sondern fiir alle Protagonisten der Erzédhlun-
gen Hoffmanns gilt, dass ihre Zeit immer ein Produkt ihrer Einbildungs-
kraft ist und insofern jederzeit eine Zeit des Traums, der Triumerei, des
Phantasmas und letztlich des Wahnsinns werden kann. Eine Verbindung
des Wahnsinns mit der durch die Einbildungskraft >gebildeten< Zeit deu-
tet Kant im Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes an, wenn er iiber
die Moglichkeit des »gestorten Erinnerungsvermogens« spricht. »Denn
dieses«, schreibt Kant hier, »tduschet den Elenden, der damit angefoch-
ten ist, durch eine chimirische Vorstellung wer weill was vor eines vor-
maligen Zustandes, der wirklich niemals gewesen ist.«'®® Wenn aber jede
Erinnerung als eine Reproduktion durch die Einbildungskraft nicht nur
ein eingebildetes Bild (ein Phantasma) darstellt, sondern notwendig po-
tentiell auch >phantastisch< ist (und also einen Zustand vorstellt, »der
wirklich niemals gewesen ist«), dann muss jeder Akt der Assoziation a
priori die Moglichkeit mit sich fiihren, irreguldr, irrefiihrend, verfil-
schend und wahnsinnig zu sein.'®’

Dadurch, dass sich eine assoziierte Vorstellung einer »aktuellen< Vor-
stellung >beigesellt<, wird die kontinuierlich verlaufende Zeit durch dis-
kontinuierliche Elemente — Erinnerungen, Vorahnungen, Phantasmen
und Wiederholungen aller Art — gestort. In dieser Storung der Zeit treffen
sich bei Hoffmann Narratologie und Wahnsinn. Immer wieder sucht ein

166 Kant: Werke in sechs Bédnden (wie Anm. 63), Bd. 1, S. 897 (Versuch
iiber die Krankheiten des Kopfes, A 26).
167 Vgl. Kapitel L. 5.

207

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

»Bild« die Protagonisten heim und verwandelt ihre Gegenwart in eine
Ahnung des Kommenden oder in ein Phantom des Vergangenen.

Die Erscheinung eines Bildes, und damit die temporale Struktur von
Das ode Haus und anderen Erzédhlungen Hoffmanns, folgt so nicht der
Chronologie einer kausalen Ordnung — und sei es die kausale Ordnung
einer Narration: erst A, dann folgt B —, sondern der Logik des Traums. In
diesem Sinne notiert Gotthilf Heinrich Schubert in der von Hoffmann in-
tensiv studierten Symbolik des Traums (1814), »jene Abbreviaturen- und
Hieroglyphensprache« des Traums sei nicht nur »unendlich viel aus-
drucksvoller« als »unsre gewohnliche Wortsprache«, sondern auch »der
Ausgedehntheit in die Zeit viel minder unterworfen«.'® Der Traum, so
Schubert, macht das Nacheinander der Zeit zu einer Gleichzeitigkeit des
Raumes. Wihrend im >realen< Erleben Dinge durch die Ordnung der An-
schauungsform Zeit zur sukzessiven Ordnung eines Nacheinander ge-
zwungen werden, kann der Traum die Wirkung vor der Ursache zeigen
oder beide zugleich. Indem er das Nacheinander des zeitlichen Verlaufs
in die Gleichzeitigkeit eines Bildes bringt, stellt er assoziative Beziige
und Verbindungen her, die sonst keine Sichtbarkeit gewinnen konnten.
Sobald sie nur die Sprache des Traums spricht, gelingt es der Seele Schu-
bert zufolge, »Combinationen in derselben zu machen, auf die wir im
Wachen freilich nicht kiimen; sie kniipft das Morgen geschickt ans Ge-
stern, das Schicksal ganzer Jahre an die Vergangenheit an«.'®’

Die temporale Sukzession wird in der Geschichte folglich vor allem
durch repetetive und unterbrechende Momente gestort. Charakteristisch
ist etwa der Satz, mit dem Theodor seine erste Begegnung mit dem
»0den Haus« schildert: »Schon oft war ich die Allee durchwandelt, als
mir eines Tages plitzlich ein Haus ins Auge fiel«.'”” Die Einschiebungen
des »plotzlich sah ich...« strukturieren den Texten und markieren den
Einbruch eines Phantasmas in die >gewohnliche< Welt (»Plotzlich bemer-

168  Gotthilf Heinrich Schubert: Die Symbolik des Traumes. Faksimiledruck
nach der Ausgabe von 1814. Mit einem Nachwort von Gerhard Sauder.
Heidelberg: Lambert Schneider 1968, S. 2. Siehe auch Ritter: Fragmente
aus dem Nachlasse eines jungen Physikers (wie Anm. 121), S. 204: »Das
Merkwiirdigste im tierischen Magnetismus ist die Anschauung der Zeit.
Folge ist hier Nebeneinander. Im Erwachen wird das Nebeneinander wie-
der Folge.« Vgl. Helmut Pfotenhauer: Bild, Bildung, Einbildung. Zur vi-
suellen Phantastik in E.T.A. Hoffmanns Kater Murr. In: E.T.A. Hoft-
mann-Jahrbuch 3 (1995), S. 48-69, hier: S. 61f.

169  Schubert: Die Symbolik des Traumes (wie Anm. 168), S. 3.

170 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
166 (Das ode Haus).

208

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

ke ich«'”"; »Jenes Grausen, das mich plotzlich ergriffen<'™; »wie plitz-
lich durch #uBere Beriihrung geweckt«'”; »Ja selbst wihrend der Arbeit
[...] durchfuhr mich oft plotzlich, ohne weitern AnlaB, jener Gedanke, wie
ein elektrischer Blitz<'™; »war es offt, als durchfiihren plétzlich mein In-
neres spitzige gliihende Dolche«'”)

Nachdem die Storung damit eingetreten ist und das »Bild« des be-
gehrten Midchens in Theodors Gemiit einmal eine »Heimat« gefunden
hat, wird es jederzeit moglich, dass die Kontinuitit der >sozialen< Zeit
(der »Masse«) unterbrochen wird durch den immer wieder wiederholten
Einbruch einer anderen Zeit. Dies zeigt die Kombination des unterbre-
chenden plotzlich mit dem iterativen oft zur paradoxen Formel »oft plotz-
lich«. Der Einbruch des phantasmatischen Bildes in die Kontinuitét des
inneres Sinns, »dies plotzliche Hineinspringen fremder Bilder in unsere
Ideenreihe,'™ geschieht immer wieder, aber nie so kontinuierlich, dass
es seine Plotzlichkeit verlieren wiirde, sondern stets unvorhersagbar und
unberechenbar. Die traumartige Temporalitit des Bildes — und mit ihm
die der Erzahlung Das dde Haus — 1dsst sich als »oft plotzlich« benennen.

Hoffmanns Erzdhlungen, wenngleich sie niemals das Vorhandensein
von etwas vorfilhren oder présentieren konnen, das auflerhalb der Zeit
stiinde, widersprechen so der »apodiktischen Gewiheit«, mit der Kant in
der Transzendentalen Asthetik feststellt, die Zeit habe »nur Eine Dimen-

sion: verschiedene Zeiten sind nicht zugleich, sondern nach einander (so
177

wie verschiedene Rdume nicht nach einander, sondern zugleich sind).«
In den Erzdhlungen Hoffmanns vollzieht sich entgegen dieser Gewissheit
ein Bruch und Riss in der vorgeblich sicheren Kontinuitét der einen Zeit.
Kein Moment einer Erzéhlung konnte je auerhalb der (narrativen) Zeit
sein; aber durch Gleichzeitigkeiten, Wiederholungen, Umkehrungen und
Briiche ergibt sich die Suggestion einer anderen, >verriickten< Zeit, die

neben und vor der >einens, kontinuierlichen Zeit existiert.'”® Dieser Ein-

171 Ebd, S. 167.

172 Ebd, S. 178.

173 Ebd,, S. 180.

174 Ebd.

175 Ebd,, S. 183.

176 Ebd., S. 184.

177 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 63), Bd. 2, S. 79 (KrV, B 47, A
31).

178 Es lasst sich allerdings die These vertreten, dass sich im Prozess der Zeit-
bestimmung und also der Konstitution der Zeit, wie er in der Kritik der
Urteilskraft beschrieben wird, ein Riss in der Struktur der Vorstellung
zeigt. Da das Vorstellungsvermogen Kant zufolge die Einheit der Vor-
stellung allein durch die Konstitution eines Zugleichseins herstellen kann,

209

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

bruch und Riss einer »anderen< Zeit in die kontinuierliche Zeit verbindet
sich in Hoffmanns Erzdhlungen immer wieder mit der Herstellung des
Bildes, der Synthese im »Gemiit« der Akteure. Der Riss, mit dem die
Synthese in die Kontinuitit der Erfahrung einbricht, ist zugleich ein Em-
blem dafiir, dass das synthetisierende »>Ich« iiber den Prozess der Synthe-
se keinerlei Kontrolle ausiiben kann. Im Gegenteil ist es dem >Riss< voll-
stindig ausgeliefert, insofern es seine Einheit und Ganzheit zuallererst
diesem prirationalen und disruptiven Akt verdankt.

»Ein damonisches Spiel«: das Verhaltnis der Figuren

Es bleibt die Frage, in welchem Verhiltnis das synthetische »Bild« zu
dem synthetisierenden Ich steht. Ist die »junge Frau« im Bild das Ge-
schopf der narzisstischen Phantasie Theodors oder das Element einer
Verzauberung durch eine andere Figur? (Diese Ambivalenz entspricht er-
neut der Spannung zwischen >Enthusiasmus< und >Mesmerismus<.) Im-
mer wieder geschieht ein »plotzlicher« Einbruch des Unerwarteten, und
Theodor beginnt sich zu fragen, ob ein mesmeristischer Eingriff gegen
ihn vorliegt. Ein »Bekannter« Theodors spricht den Verdacht aus:

»Wie wenn dies plotzliche Hineinspringen fremder Bilder in unsere Ideenreihe,
die uns gleich mit besonderer Kraft zu ergreifen pflegen, eben durch ein frem-
des psychisches Prinzip veranlaf3it wiirde? Wie wenn es dem fremden Geiste un-
ter gewissen Umstdnden moglich wire, den magnetischen Rapport auch ohne
Vorbereitung so herbei zu fiihren, da wir uns willenlos ihm fiigen miiten?«'”

Das eigentliche Ritsel der Geschichte liegt keineswegs im »6den Haus,
sondern in der Beziehung zwischen Theodor und den Bewohnern des
Hauses, besonders zu der »jungen Frau«, die er im Fenster sieht. Ist seine
augenblickliche Faszination fiir das Bild der jungen Frau, die Vision, die

ist es dazu gezwungen, sich in einen Regress der Vorstellung zu begeben
und sich durch die Quantitit der zu synthetisierenden Vorstellungen
selbst »Gewalt« anzutun (Ebd., Bd. 5, S. 346 [KdU § 27, B 100]). Im
Prozess der Zeitkonstitution ergibt sich damit ein konstitutiver Riss in der
Zeit und im Vorstellungsvermogen selbst. Vgl. Werner Hamacher: Ex
tempore. Zeit als Vorstellung bei Kant. In: Politik der Vorstellung. Thea-
ter und Theorie. Hrsg. von Joachim Gerstmeier und Nikolaus Miiller-
Scholl. [0.0.:] Theater der Zeit 2006 (Recherchen. 36), S. 68-94, hier: S.
82-84.

179 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
184 (Das ode Haus).

210

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

ihn verzaubert, blo Theodors Einbildung, oder handelt es sich um einen
magnetischen Eingriff in seine Psyche durch eine »fremde« Figur? In
Hoffmanns Erzéhlung stehen beide Erkldrungen nebeneinander; es bleibt
letztendlich dem Leser iiberlassen, sich fiir eine Losung zu entscheiden.

Hoffmanns Protagonist Theodor spricht am Ende der Erzéhlung aus,
dass die Beziehungen zwischen ihm und den anderen Figuren das eigent-
liche Riitsel der Geschichte ausmachen. Es handele sich, so Theodor, um
»geheime Verhiltnisse« und »mystische Wechselwirkungen«:

»Eben so, wie der Arzt glaubte, fiir mich nichts hinzufiigen zu diirfen, eben so
halte ich es fiir ganz unniitz, mich nun noch dariiber etwa zu verbreiten, in wel-
chem geheimen Verhiltnis Angelika, Edmonde, ich und der alte Kammerdiener
standen, und wie mystische Wechselwirkungen ein ddmonisches Spiel trie-
ben.«180

Von hier aus gesehen erscheint die gesamte Geschichte als eine Ver-
flechtung wechselseitiger Beeinflussungen und Manipulationen. Wie
Neil Hertz schreibt, ist »das Zusammenhandeln jedes beliebigen Figuren-
paares« bei Hoffmann »nicht so sehr als ein Ausdruck sinnvoller Zeichen
[...] dargestellt [...], sondern vielmehr als ein stets Hin- und Herfliefien
starker Energien«.'"® Dass Theodor das weitere Fragen nach der Art die-
ser Relationen fiir »unniitz« erachtet, dndert nichts daran, dass in ihnen
der Schliissel zur Erzihlung liegt.

In seinem Aufsatz iiber »Das Unheimliche« behandelt Freud auch die
energetischen Beziehungen zwischen den Akteuren Hoffmanns. Er be-
handelt diese Phdnomene — »das Auftreten von Personen, die wegen ihrer
gleichen Erscheinung fiir identisch gehalten werden miissen«, oder »die
Steigerung dieses Verhiltnisses durch Uberspringen seelischer Vorginge

180 Ebd., S. 198.

181 Neil Hertz: Freud und der Sandmann [1979]. In: ders.: Das Ende des We-
ges. Die Psychoanalyse und das Erhabene. Ubers. von Isabella Konig.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001 (edition suhrkamp. 1939), S. 127-
156, hier: S. 142 (Hervorhebung von mir, O. K.). Natiirlich ist dieses
»Hin- und HerflieBen starker Energien« auch innerhalb eines Charakters
wirksam: Als Verinnerlichung des anderen. In der Aufmerksamkeit auf
diese Energien und Krifte liegt auch die Affinitdt zwischen den Texten
Hoffmanns und Freuds. »Was friiher ein einziger Geist war«, schreibt
Davidson tiber Freud, »wird in ein Schlachtfeld verwandelt, auf dem geg-
nerische Kréfte miteinander wettstreiten, einander betriigen, Informatio-
nen zuriickhalten und Strategien entwerfen« (Donald Davidson: Parado-
xien der Irrationalitit [1982]. In: ders.: Probleme der Rationalitit. Ubers.
von Joachim Schulte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, S. 285-315,
hier: S. 289).

21

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

von einer dieser Person auf die andere«'®? — als Varianten des Doppel-
gingermotivs, und, auf der Ebene der psychologischen Systematik, als
Ich-Storungen. Als solche betrachtet, konnen diese Phinomene als »Ich-
Verdopplung, Ich-Teilung, Ich-Vertauschung«'® beschrieben werden.

Spiegel und Phantasma

Die Struktur der Ich-Verdopplung und Ich-Verkennung wird in Hoff-
manns Erzdhlung in aller Deutlichkeit thematisiert, und zwar durch die
wiederholte Aufnahme des Spiegelmotivs. Ist es in der ersten Szene noch
ein Operngucker, der Theodors Blick auf die »junge Frau« vermittelt, so
ist es ab der zweiten ausfiihrlicheren Szene vor dem Haus ein Spiegel.

Davon iiberzeugt, dass das Haus ein Geheimnis birgt, geht Theodor
immer wieder die Strae entlang und starrt auf das verodete Gebéude.
Wenig erstaunlich ist nun, dass er im Fenster des »dden Hauses« nichts
anderes erkennen kann als das Bild aus seiner »Vision«.

»Der Diamant funkelt mir entgegen. [...] Ja! Sie war es, das anmutige, holdse-
lige Médchen, Zug fiir Zug! — Nur schien ihr Blick ungewif}. — Nicht nach mir,
wie es vorhin schien, blickte sie, vielmehr hatten die Augen etwas todstarres,
und die Tduschung eines lebhaft gemalten Bildes wire moglich gewesen, hitten
sich nicht Arm und Hand zuweilen bewegt.«'*

Um nicht zu sehr aufzufallen, setzt sich Theodor auf eine Bank vor dem
Haus und kann, »iiber die Lehne der Bank hinwegbeugend, [...] ungestort
nach dem verhingnisvollen Fenster schauen.«'® Unvermutet wird ihm
der Kauf eines Spiegels angeboten, und dieses optische Instrument wird
seine Obsession noch deutlich steigern:

»Ganz versunken in den Anblick des verwunderlichen Wesens am Fenster, das
mein Innerstes so seltsam aufregte, hatte ich nicht die quékende Stimme des ita-
lienischen Tabuletkramers gehort [...]. [...] Mit den Worten >Auch hier hab’ ich
noch schone Sachen!< zog er den untern Schub seines Kastens heraus und hielt
mir einen kleinen runden Taschenspiegel [...] seitwirts vor. — Ich erblickte das

182 Sigmund Freud: Das Unheimliche [1919]. In: ders.: Gesammelte Werke.
Chronologisch geordnet. Hrsg. von Anna Freud u.a. Bd. 1-18. Frankfurt
am Main: S. Fischer 1940-1968, Bd. 12, S. 227-268, hier: S. 246.

183 Ebd.

184 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
176 (Das ode Haus).

185 Ebd.

212

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

0de Haus hinter mir, das Fenster und in den schérfsten deutlichsten Ziigen die
holde Engelsgestalt meiner Vision. — [...] Doch, indem ich nun linger und lin-
ger das Gesicht im Fenster anblickte, wurd’ ich von einem seltsamen, unbe-
schreiblichen Gefiihl, das ich beinahe waches Triumen nennen mochte, befan-
gen. Mir war es, als ldhme eine Art Starrsucht nicht sowohl mein ganzes Regen
und Bewegen als vielmehr nur meinen Blick, den ich nun niemals mehr wiirde
abwenden konnen von dem Spiegel.«'%

Die Szene beschreibt den Umsturz von einer eingangs beschriebenen
Aktivitdt — des Sehens — zur vollstindigen Passivitit des Gebanntseins
und des Gesehen-werdens.'®” Machtlos ist Hoffmanns Protagonist einer
Starrsucht im buchstiblichen Sinn verfallen, die ihn dazu zwingt, seine
Augen auf das Fenster gerichtet zu halten. In diesem Vorgang der Ver-
zauberung verdndern sich die Zuschreibungen von >tot< und >lebendig«:
Wihrend anfangs noch die Augen des »anmutigen, holdseligen Mid-
chens [...] etwas todstarres« hatten, ist es im weiteren Verlauf der Szene
der »Blick« Theodors, welcher »durch eine Art Starrsucht« geldhmt
wird.

Es bleibt freilich die von Theodor angedeutete Unsicherheit, ob sich
diese neuerliche Vision der begehrten Frau nicht bloff der »Tduschung ei-
nes lebhaft gemalten Bildes« verdankt. Ein neben Theodor auf der Bank
sitzender Mann zeigt sich jedenfalls wenig iiberrascht, dass der junge
Mann im Fenster eine lebende Frau zu erblicken vermeint: »Nun das ist
doch eine wunderliche Téuschung [...]. Ei, ei, mein Herr, wohl habe ich
mit unbewaffnetem Auge das hiibsche Gesicht dort im Fenster gesehen,
aber es war ja ein, wie es mir schien, recht gut und lebendig in Ol gemal-
tes Portrait. <«

Theodors >wilde« Einbildungskraft, so suggeriert der Text, ldsst ihn
das einmal phantasierte Bild nicht nur immer wieder erblicken, sondern
fiihrt auch zu dessen halluzinativer Belebung. Theodor schliefit sich die-
ser Deutung an und kommt »zu der Uberzeugung, daB der Alte Recht
hatte, und daB nur in mir selbst das tolle Gaukelspiel aufgegangen«.'’

Trotz dieser Einsicht ist die Macht und die Faszination des dden
Hauses im weiteren Fortgang der Handlung nicht nur ungebrochen, son-
dern im Gegenteil gesteigert. Theodor wird nunmehr auch dann von dem
Bild der jungen Frau iiberfallen, wenn er nicht rdumlich in der Nihe des
Hauses ist. Der Gedanke an sie sucht ihn heim wie die »unkennbaren Ne-

186 Ebd., S. 177.

187 Vgl. Lieb: Und hinter tausend Glisern keine Welt (wie Anm. 134), S. 70.

188 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
179 (Das ode Haus).

189 Ebd.

213

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

bel« das »Gemiit« des Kiinstlers in Doge und Dogaresse. Das Medium
dieser Heimsuchung ist dabei wiederum der Spiegel:

»Den kleinen Taschenspiegel, der mir so tduschend das anmutige Bildnis re-
flektiert, hatte ich zum prosaischen Hausbedarf bestimmt. Ich pflegte mir vor
demselben meine Halsbinde fest zu kniipfen. So geschah es, daf} er mir, als ich
einst dies wichtige Geschift abtun wollte, blind schien, und ich ihn nach be-
kannter Methode anhauchte, um ihn dann hell zu polieren. — Alle meine Pulse
stockten, mein Innerstes bebte vor wonnigem Grauen! — ja so muf} ich das
Gefiihl nennen, das mich iibermannte, als ich, sowie mein Hauch den Spiegel
iiberlief, im blaulichen Nebel das holde Antlitz sah, das mich mit jenem weh-
miitigen, das Herz durchbohrenden Blick anschaute!«'*’

Die geliebte Frau, so suggeriert die Passage, kann jederzeit das Geschopf
von Theodors Phantasie sein. Wie in einer Parodie auf den gottlichen
Schopfungsakt ist es der Hauch seines Geistes, der das Spiegelbild zum
Leben erweckt, so dass es beginnt, seinen Schopfer »mit jenem wehmiiti-
gen [...] Blick« anzuschauen. Wenn Theodor meint, vom anderen ange-
schaut zu werden, tatsdchlich aber nur die Reflexion seines eigenen
Blickes wahrnimmt, dann ist der andere moglicherweise nichts anderes
als eine Projektion, eine tduschende Spiegelung, ein Phantasma.

Jener wehmiitige, das Herz durchbohrende Blick der geliebten Frau
ist moglicherweise die in das Bild projizierte Wehmut Theodors, genihrt
von dem Wissen, nicht das Objekt, sondern nur ein Phantasma anzu-
schauen. »Der Spiegel«, kommentiert Max Milner, »unterstreicht in er-
schreckender Weise den narzifitischen Aspekt einer Liebe, welche den
Mangel, der jedem Begehren des Anderen anhaftet, nicht zu ertragen ver-
mag und die reale Welt ausloscht, um die Allmacht eines in iibertriebener
Weise Erfiillung gewihrenden Imaginiren an deren Stelle zu setzen.«'*!

Diese Analyse bleibt unbefriedigend, weil sie zu entschieden die ra-
tionalistische Perspektive jenes niichternen »Mannes« einnimmt, der ne-
ben Theodor auf der Bank sitzt und sich {iber dessen Phantastereien wun-
dert. In der Beziehung zwischen Theodor und dem Bild im Spiegel nichts
weiter sehen zu wollen als die Darstellung eines narzisstischen Phantas-
mas, hieBe, um es mit Freud zu formulieren, hinter den Wahngebilden
»in rationalistischer Uberlegenheit den niichternen Sachverhalt erken-
nen«'*? zu wollen.

190 Ebd., S. 180.

191 Milner: Phantastik und Familienroman in Das 6de Haus (wie Anm. 134),
S. 215.

192  Freud: Das Unheimliche (wie Anm. 182), S. 242.

214

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Die rationalistische Erkldrung, die Vision der jungen Frau als das
Phantasma eines »allméchtigen< Subjekts zu verstehen, setzt eine Identi-
tiat und Macht des Ich voraus, die in Hoffmanns Geschichte an keiner
Stelle behauptet wird. Das Ich wird in der Erzéhlung nicht als das Zen-
trum einer phantasierten Struktur gesetzt, sondern erweist sich vielmehr
selbst als das Ergebnis eines Phantasmas. Insofern Theodors Blick in den
Spiegel nicht das eigene Selbst sichtbar werden ldsst, sondern ein ande-
res, gehorcht er der Logik der sich verfehlenden Selbstreflexion, die
Schlegel als Struktur der Ironie beschrieben hat. Der Blick in den Spiegel
reflektiert nicht das eigene Selbst, sondern zeigt nur ein (fremdes) Ob-
jekt. Das reflektierte Gesicht tritt als das Gesicht des anderen hervor.
Hoffmann fiihrt, mit anderen Worten, in der Geschichte des »6den Hau-
ses« die Vorgingigkeit des Bildes vor dem bildenden Ich und die Vor-
gingigkeit des Prozesses der Reflexion vor dem reflektierenden Ich vor.
Insofern das reflektierende Ich seine eigene Identitét erst dem Ergebnis
eines reflexiven Aktes verdankt, den es weder antizipieren noch beherr-
schen kann, bleibt diese Identitéit unverstéindlich und fragil.

Indem er feststellt, dass das begehrte Médchen sein eigenes Spiegel-
bild ist, erkennt Theodor, dass sein eigenes Ich phantasmatischer Natur
ist. Das Ich ist eine phantastische Vorstellung eines Ich. Es entspringt da-
mit, wie das »Bild« des begehrten Midchens, einer projizierten Ver-
setzung, das von einer Zeit in die andere springt. Diese Erkenntnis ist im
Freudschen Sinne >unheimlich«, insofern sie eine Grenze zwischen dem
Ich und dem >anderen< innerhalb der Grenzen des Ich markiert. Das eige-
ne Ich wird alteriert, entfremdet.

Die junge Frau »ist< somit Theodor — sie ist ein Objekt seiner Phanta-
sie; ihr »Bild« existiert als sein Phantasma. Das Bild, von dem sich
Theodor die Erfahrung von Ganzheit, Zusammenhang und Sinn ver-
spricht, ist demnach eine Projektion des eigenen Ich. Eine solche ist sie
im doppelten Sinne des Genitivs, denn sie entstammt nicht nur dem Ich
Theodors, sondern sie wirkt zugleich, durch einen Akt der Identifikation,
auf dieses zuriick. Dadurch, dass er ein Bild der begehrten Frau phanta-
siert, findet Theodor zugleich seine eigene Identitit als derjenige, der be-
gehrt; als derjenige, der die gefangene Frau aus dem Haus rettet etc. Die
Phantasie entwickelt ein Drama, in dem sie dem Ich und der begehrten
Frau ihre Rollen und damit ihre Identitiit zuweist.

Der Spiegel ist damit in Hoffmanns Erzdhlung das Medium einer
narzisstischen Ich-Fiktion und Ich-Phantasmierung — und zugleich das
Medium des Zerbrechens und der Dekonstitution dieses Ich, indem es
das Ich als anderes vorfiihrt. Das zeigt sich deutlich in dem Moment, in
dem Theodor dem phantasierten Méddchen zum ersten Mal >real< begeg-
net. » Wissen Sie wohl, dal} sich die Geheimnisse unseres 6den Hauses

215

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

zu enthiillen anfangen?<«,193 wird er von dem Grafen P. auf einer Art
Ball (»in zahlreicher Gesellschaft«'®*) angesprochen. Und tatsichlich
wird Theodor wenige Augenblicke spiter der Frau aus seiner Vision be-
gegnen — und in ihr sein Spiegelbild wiedererkennen:

»Ganz vertieft in Gedanken an die Geheimnisse, die mir der Graf entwickeln
wollte, hatte ich einer jungen Dame den Arm geboten und war mechanisch der
in steifem Zeremoniell sehr langsam daherschreitenden Reihe gefolgt. Ich fiihre
meine Dame zu dem offnen Platz, der sich uns darbietet, schaue sie nun erst
recht an und — erblicke mein Spiegelbild in den getreusten Ziigen, so daf} gar
keine Tauschung moglich ist.«'**

»Ich erblicke mein Spiegelbild«: Die Sentenz ist doppelt lesbar; sie bein-
haltet eine Aguivokation."® Sie bedeutet einerseits (elliptisch), »ich er-
blicke das Bild der Frau, das ich in meinem Spiegel gesehen habe, die
Frau aus meinen Triaumen«, andererseits (literal), »ich erblicke mein
Spiegelbild«, das Bild, das ich sehe, wenn ich in den Spiegel schaue,
mich selbst. Eine Szene der Selbstaffektion: Zwar ist es klar, dass seine
Phantasie das »Bild« der jungen Frau geschaffen hat, doch erscheint
Theodor in der gesamten Szene vollkommen passiv. Hoffmann akzen-
tuiert diesen Umstand, indem er hervorhebt, Theodor sei der »sehr lang-
sam daherschreitenden Reihe [...] mechanisch [...] gefolgt«. Hoffmanns
Akteur verwandelt sich hier endgiiltig in eine jener Figurationen des Au-
tomatischen und Mechanischen, an denen sein Werk reich ist. Natiirlich
spielt Hoffmann hier, wie auch bereits in einer Phrase aus der Szene vor
dem Fenster (»ein sonderbar bianglich wonniges Gefiihl durchstromte mit
elektrischer Wirme mein Inneres«'®’) wiederum auf den Mesmerismus
an, des kulturellen Paradigmas fiir psychische Fernbeeinflussung.

Die Begegnung mit der begehrten Frau wird als die Geschichte einer
Identifikation erzihlt, in dem Sinne, in dem Lacan diese als »eine beim
Subjekt durch die Aufnahme eines Bildes ausgeloste Verwandlung«'®®

193 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
190 (Das ode Haus).

194 Ebd.

195 Ebd.

196 Vgl. Barthes: S/Z (wie Anm. 139), S. 145f.

197 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
169 (Das ode Haus).

198 Jacques Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion wie sie
uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint. Bericht fiir den 16.
Internationalen Kongref fiir Psychoanalyse in Ziirich am 17. Juli 1949.
In: ders.: Schriften I. Ausgewihlt und hrsg. von Norbert Haas. Ubers. von

216

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

bestimmt. Mehr als hundert Jahre, bevor Lacan seine Theorie des Spie-
gelstadiums formuliert, fithrt Hoffmanns Das dde Haus die Genese eines
imaginiren Ich in der Beziehung zwischen Theodor und seinem Spiegel-
bild vor."” Auch wenn es zunichst so wirken mag, als wiirde die Ge-
schichte von nichts anderem erzihlen als von einem jener hoffmannesken
>romantischen< Phantasten, der an einem Begehren nach einer ertrdumten
Frau scheitern und sich dann in einer Traumwelt verliert,?® zeigt sich in
der symbolischen Dramatik der Beziehungen zwischen den Figuren eine
Erkenntnis iiber das Phantasmatische und das Imaginére, das Theodors
>Ich< ausmacht.

Wenn man in diesem Sinne die Begegnung der Hoffmannschen
Hauptfigur mit ihrem Spiegelbild als die Geburt eines imaginédren Ich
versteht, kann dies zugleich helfen, die temporale (Un-)Struktur des
Plotzlichen, Briichigen, Zufilligen und also Unzeitigen in der Geschichte
zu erklaren. Die Geschichte des Balls (der »zahlreichen Gesellschaft«)
nimmt diese diskontinuierlichen Momente in nuce wieder auf: Theodor
sieht das Bild der jungen Edmonde von Z. in seiner traumartigen Vision
(die er im Fenster des »0den Hauses« wiedererkennt), bevor er ihr auf
dem Ball das erste Mal tatsdchlich begegnet. Die Verspitung der Be-
gegnung gegeniiber dem ersten Sehen wird hier dramaturgisch verstérkt,
indem Theodor Edmonde erst erkennt, nachdem er ihr bereits »den Arm
geboten« hat und scheinbar vollstindig willenlos gefolgt war. Diese Dis-
kontinuitdten konnen nunmehr auf den Vorgang zuriickgefiihrt werden,
in dem das Subjekt Theodor sein eigenes >Ich< erst in dem Umgang mit
seinem Spiegelbild »erfindet< und phantasiert.

Die Kohirenz des Ich ist demnach die Folge einer heterogenen Be-
ziehung — eines Subjekts zu seiner Vorstellung von dem anderen und
damit zugleich zu seiner Vorstellung von seinem Ich — wie auch die Fol-

Rodolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus Laermann und Peter Stehlin. OI-
ten, Freiburg i. Br.: Walter 1973, S. 61-70, hier: S. 64. Eine » triigerische
Selbstidentifikation< mit dem Ideal-Ich«, formuliert Friedrich Kittler, »er-
setzt das Subjekt durch denjenigen Anblick, den das Begehren des Ande-
ren zum Objekt hat. [...] Als Objekt des Begehrens der Anderen [...] ent-
steht also die imagindre Einheit Ich« (Kittler: »Das Phantom unseres
Ichs« und die Literaturpsychologie [wie Anm. 130], S. 152f.)

199 Vgl. dagegen Lieb: Und hinter tausend Gldsern keine Welt (wie Anm.
134), S. 69.

200 Vgl. James M. McGlathery: Madness in German Romanticism. In: The-
matics Reconsidered. Essays in Honor of Horst S. Daemmrich. Hrsg. von
Frank Trommler. Amsterdam, Atlanta: Rodopi 1995 (Internationale For-
schungen zur Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft. 9),
S. 187-199, hier: S. 196.

217

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ge einer Unzeitigkeit: Es stellt den Zusammenhang erst phantasmatisch
her, der sein eigenes Ich sein wird. Jede Kontinuitit des Ich beruht auf
einer urspriinglichen Diskontinuitt.

Wenn Hoffmanns Akteur Theodor wahnsinnig wird, dann deswegen,
weil sich ihm die Prozesse seiner Phantasierung eines Ich dramatisch
vergegenwirtigen, so dass er zugleich iiber das Phantasma eines >Ich<
verfiigt und die reale Dissoziation desselbigen beobachten muss. »Ich bin
das, was ich scheine, und scheine das nicht, was ich bin, mir selbst ein
unerklérlich Ritsel, bin ich entzweit mit meinem Ich!«,201 bringt der Er-
zdhler der Elixiere des Teufels diese Verwirrung der eigenen Identitit
zum Ausdruck.

Eine Auflosung des Phantasmas?

Die Begegnung Theodors mit seinem Spiegelbild spiegelt selbst die rest-
liche Handlung der Erzéhlung, insbesondere die Dynamik der Beziehun-
gen zwischen den Figuren. Die »Bilder«, die Theodor von der Figur der
Edmonde/Edwine wie auch von ihrer mutmaflichen Mutter, der »Gréfin
Angelika von Z.« entwickelt, konnen ebenso wie die daraus hervorge-
henden energetischen Einfliisse auf seine Psyche als Folgen jener ur-
spriinglichen Ich-Spaltung, Ich-Teilung und Ich-Verdopplung beschrie-
ben werden, die zuallererst die Genese eines Ich ermdglicht. Wenn man
die Handlung der Erzéhlung rekapituliert, mag man versucht sein, der Fi-
gur der Mutter (der im Haus gefangenen, wahnsinnigen alten Frau) die
Rolle jenes Anderen zuzuschreiben, dessen Begehren Theodor wirklich
begehrt und welche die »eigentliche< Figur >hinter< dem Phantasma der
jungen Frau ist. Der Text legt diese Perspektive insofern nahe, als er — in
der Szene des zweiten Eindringens Theodors in das Haus — vorfiihrt, wie
das Phantasma des Médchens in die Gestalt der alten, wahnsinnigen Frau
iibergeht.

»Rasend vor diirstendem Liebesverlangen stiirzte ich auf die Tiir; sie wich mei-
nem Druck [...]. Starkduftendes Raucherwerk wallte in blauen Nebelwolken auf
mich zu. >Willkommen — willkommen, siifler Briautigam — die Stunde ist da, die
Hochzeit nah!< — So rief laut und lauter die Stimme eines Weibes, und eben so
wenig, als ich weil}, wie ich plotzlich in den Saal kam, eben so wenig vermag
ich zu sagen, wie es sich begab, daB plotzlich aus dem Nebel eine hohe jugend-
liche Gestalt in reichen Kleidern hervorleuchtete. Mit dem wiederholten gellen-
den Ruf: >Willkommen, siifer Brautigams, trat sie mit ausgebreiteten Armen

201 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Banden (wie Anm. 58), Bd. 2/2, S.
73 (Elixiere des Teufels).

218

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

mir entgegen — und ein gelbes, von Alter und Wahnsinn griBlich verzerrtes
Antlitz starrte mir in die Augen. Von tiefem Entsetzen durchbebt wankte ich
zuriick; wie durch den gliihenden, durchbohrenden Blick der Klapperschlange
fest gezaubert, konnte ich mein Auge nicht abwenden von dem griulichen alten
Weibe [...].<*”

Wieder und wieder die gleichen Oppositionen: der Ubergang von einer
>ménnlich< codierten Aktivitit (Eindringen in das Haus, Durchbrechen
der Tiir in »diirstendem Liebesverlangen«) zu einer >weiblich« codierten
Passivitit (»festgezaubert« sein, angestarrt werden). Plotzlich, aulerhalb
jeder kontinuierlicher Kausalitét, befindet sich Theodor im Saal, und
ebenso plotzlich tritt ihm die Gestalt der begehrten »Gestalt« entgegen.
Wie in der Szene, in der Theodor die Hand der Frau im Fenster des Hau-
ses sieht, tritt die begehrte Gestalt aus einem undurchsichtigen Nebel her-
vor. Sowohl die »blauen Nebelwolken« als auch das »starkduftende Réu-
cherwerk« verweisen — indem sie die Néhe von Rauch und Rausch be-
merken lassen — auf das Halluzinatorische der Szene.”®

Kaum ist die begehrte Gestalt der jungen Frau erschienen, ver-
wandelt sie sich hier jedoch in die gefiirchtete Gestalt eines »griulichen
alten Weibes«, wie der Leser spiter erfahrt, die Grifin »Angelika von
Z.«. Einen Moment spiter geschieht die gleiche Verwandlung noch ein-
mal in die andere Richtung, und Theodor meint, hinter der »Maske« des
alten und hisslichen Gesichts die »Ziige« des begehrten Midchens er-
kennen zu konnen: »Sie trat niher auf mich zu, da war es mir, als sei das
scheuBliche Gesicht nur eine Maske von diinnem Flor, durch den die
Ziige jenes holden Spiegelbildes durchblickten.«*** Gleich einem Vexier-
bild scheinen sich beide Gesichter fiir einen Moment ineinander zu ver-
schrinken, und Theodor scheint, in der Gestalt vor ihm beide Gesichter
zugleich erkennen zu konnen. Spitestens in dieser Szene 16st sich also
die anfingliche Charakterisierung Theodors ein, nach welcher er »antipo-
dische Dinge zusammenstellt«.

Es mag naheliegend erscheinen, aus dieser Szene zu schlielen, die
Gestalt der alten Frau sei die Wahrheit der jungen, und der Ubergang von
der schonen Figur zur hisslichen sei das Auftauchen Theodors aus dem

202 Ebd., Bd. 3, S. 188f. (Das dde Haus).

203 Die Bedeutung des Rauschs in Hoffmanns (Euvre muss nicht betont wer-
den. Zu Hoffmanns moglichem Opiumkonsum und Alkoholismus vgl.
Alexander Kupfer: Gottliche Gifte. Kleine Kulturgeschichte des Rau-
sches seit dem Garten Eden. Stuttgart, Weimar: Metzler 1996, S. 136-
147.

204 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
189 (Das ode Haus).

219

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

phantasmatischen Nebel in die Realitit des Hauses. Diese Deutung kann
sich jedoch nur auf die Wahrnehmung Theodors berufen, nach welcher
das Gesicht der alten Frau die »Maske von diinnem Flor« sei, hinter der
das Gesicht der jungen hindurch »durchblicke«. Die Codierung von
>Maske<«/>wahrem Gesicht¢, >Oberfliche</>Tiefe< kann jedoch nicht ga-
rantieren, nicht ihrerseits nur einem Phantasma des beobachtenden Sub-
jekts entsprungen zu sein; ihre epistemologische Zuverlédssigkeit beruht
auf nichts anderem als der Logik des >Schon-Gelesenen, des Gemein-
platzes.”” Nicht eine Psychologie ist es, die Hoffmanns Texte bilden,
sondern eher eine allgemeine Phantasmologie, eine Lehre von der Macht
und der Funktion des Phantastischen.

Die Gestalt beider Figuren konnen dann als Theodors Phantasmen
des Anderen verstanden werden. Einzig im Falle der jungen Frau ergibt
sich (in der Szene der Begegnung auf dem Ball) ein Konflikt zwischen
dem Phantasma des Anderen und einem realen Anderen. Die erste >rea-
le< Begegnung mit der begehrten Frau wird fiir Theodor zu einer buch-
stiblichen Enttiuschung — und, umgekehrt, erst durch diese Enttiu-
schung als eine >reale< Begegnung markiert. Der Augenblick, in dem
Theodor Edmonde/Edwine als sein Spiegelbild erkennt, scheint derjenige
zu sein, in dem er die Differenz ihrer Erscheinung zu seinem Phantasma
wahrnehmen kann und sich folglich zumindest temporir aus dem Bann
seines Phantasmas 16sen kann. Die Abwesenheit der phantasmatischen
Liebesszene wird hier markiert, indem Theodor hervorhebt, es habe sich
»nicht der leiseste Anklang jener verderblichen wahnsinnigen Liebes-
wut«*” in ihm geregt.

Kein Wunder also, dass Theodor »etwas verbliifft« ist und beginnt,
die begehrte Frau anders wahrzunehmen:

»Ich verstummte. Nur der Engelsblick, den die holdseligen Augen des Méid-
chens mir zuwarfen, half mir wieder auf. Ihr willt, wie man bei derlei Gelegen-
heit die geistigen Fiihlhorner ausstrecken und leise, leise tasten muf, bis man
die Stelle findet, wo der angegebene Ton wieder klingt. So macht’ ich es und
fand bald, daf} ich ein zartes, holdes, aber in irgendeinem psychischen Uberreiz

verkriinkeltes Wesen neben mir hatte.«*’

Ist die unmittelbare Reaktion Theodors (»Ich verstumme«) buchstiblich
als Ausdruck einer Krise des Phantasmatischen und auch des Erzihlens

205 Vgl. Heiko Christians: Uber den Schmerz. Eine Untersuchung von Ge-
meinplitzen. Berlin: Akademie 1999, bes. S. 72-111.

206 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
190 (Das ode Haus).

207 Ebd., S. 191.

220

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

iiber das Phantasmatische lesbar, so wird diese Krise sogleich beendet,
indem ihm die »holdseligen Augen« der jungen Frau — eine Metonymie,
die das zentrale Element des gespiegelten Blicks aus dem Phantasma er-
neut aufnimmt — wieder »aufhelfen«. »Ein zartes, holdes, aber in irgend-
einem psychischen Uberreiz verkrinkeltes Wesen«: wiederum eine dop-
pelt lesbare, dquivoke Wendung. Einerseits kann sie so gelesen werden,
dass Theodor ein neues, nicht mehr phantasmatisches Bild der jungen
Frau entwirft und in ihr dabei eine neurotische, vielleicht sogar unheimli-
che Seite entdeckt. Andererseits bedienen gerade diese Elemente (»psy-
chischer Uberreiz«, »verkrinkelt<) den Code des Geheimnisvollen, der
psychischen Fernbeeinflussung etc., der Theodors Phantasma der jungen
Frau von Anfang an durchzogen hat. Der Leser kann demzufolge erstens
zu dem Schluss kommen, dass Theodor, trotzdem er nun der >realenc<
Frau begegnet ist, abermals beginnt, ein phantasmatisches Drama um sie
zu entwerfen. Zweitens kann die Situation so verstanden werden, dass
Theodor zumindest beginnt, die begehrte Frau nunmehr als etwas an-
deres als seine Andere wahrzunehmen. Diese Frage bleibt in Hoffmanns
Text offen, weil es sich bei diesem ersten >real< markierten Auftritt der
Figur der Edmonde/Edwine zugleich um ihren letzten handelt.

Identifikation und Wiederholungszwang

Man kann erkennen, dass die Darstellung von Theodors >Wahnsinn< in
Das ode Haus beide Modelle des Wahnsinns, wie sie zuvor fiir Hoff-
manns Texte insgesamt beschrieben wurden, vereinigt. Das Modell des
Enthusiasmus — in welchem Wahnsinn die Bezeichnung fiir ein Subjekt
ist, das sich seine Welt nach Maligabe einer Idee synthetisiert — und das
ironisierende Modell des Mesmerismus — nach dem Wahnsinn die pas-
sive Exaltation eines Subjekts benennt, dem die Briiche ebenso wie die
Zusammenhinge in seiner Erfahrung als Eingriffe eines Auflen erschei-
nen — kommen hier zusammen.

Das ode Haus, so konnte man sagen, ist eine Erzdhlung iiber die
Macht des Imaginiren. Indem sein Handeln immer ein Lesen und Schrei-
ben bleibt — er vollzieht den Versuch einer Synthese, entwickelt Phantas-
men etc. —, handelt Hoffmanns Akteur Theodor zugleich als ein Stellver-
treter des Lesers und auch als Stellvertreter und mogliches Objekt einer
Identifikation der Hoffmannschen Erzdhlung. Wenn die Zirkulation hyp-
notischer und halluzinogener Energien als ein Vorgang des Erzdhlens,
des Lesens und des Schreibens dargestellt wird, dann zirkulieren diese
Energien nicht nur zwischen Hoffmanns Protagonisten, sondern poten-
tiell auch zwischen dem Text und dem Leser.

221

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Hoffmanns Geschichte berichtet jedoch nicht nur iiber die Macht des
Imaginéren, sondern sie zeigt auch dessen Struktur auf — und also: seine
Zeit. Einerseits wird vorgefiihrt, inwiefern die Kontinuitét der Zeit — und
nach Kant ist das Subjekt nichts anderes als diese®® — imaginir, d.h. in
einem diskontinuierlichen Akt der Einbildung geschaffen ist. Anderer-
seits ist es die Bedingung der Mdglichkeit dieser imaginéren Zeitgebung,
dass das Phantasma, sobald es existiert, keiner Macht des Subjekts unter-
steht und jederzeit in seiner Erfahrung auftauchen und diese unterbrechen
kann.

Eine Warnung vor der Macht des Phantastischen spricht in aller
Deutlichkeit die Anekdote aus Theodors Jugend aus, die einzige Mit-
teilung, die der Text tiber die Vergangenheit seines Akteurs liefert.

»Mit Beschdmung muf ich euch bekennen, dal mir jenes Ammenmérchen ein-
fiel, womit mich in frilher Kindheit meine Wartfrau augenblicklich zu Bette
trieb, wenn ich mich etwa geliisten liel, Abends vor dem grofien Spiegel in
meines Vaters Zimmer stehen zu bleiben und hinein zu gucken. Sie sagte
nehmlich, wenn Kinder Nachts in den Spiegel blickten, gucke ein fremdes, gar-
stiges Gesicht heraus, und der Kinder Augen blieben dann erstarrt stehen. Mir
war das ganz entsetzlich graulich, aber in vollem Grausen konnt” ich doch oft
nicht unterlassen, wenigstens nach dem Spiegel hin zu blinzeln, weil ich neu-
gierig war auf das fremde Gesicht. Einmal glaubt’ ich ein paar griBliche glii-
hende Augen aus dem Spiegel fiirchterlich herausfunkeln zu sehen, ich schrie
auf und stiirzte dann ohnméchtig nieder. [...] noch jetzt ist es mir, als hétten
jene Augen mich wirklich angefunkelt.«**

Das Drama der Identifikation Theodors mit der in seinem Spiegel auftau-
chenden Gestalt erhilt hier ihre Urszene. Zunichst hat die Geschichte aus
Theodors Kindheit die Funktion, seine »Person« niher zu charakterisie-
ren, die Kohdrenz eines psychologischen Zusammenhangs zu suggerie-
ren: Theodor ist derjenige, der schon in seiner Jugend dazu geneigt war,
»ein Traumer im Wachen« zu sein, Gespenster zu sehen etc.

Insofern die Szene aus Theodors Kindheit freilich eine spezifische
Form des Phantasierens, die Identifikation, behandelt, stellt sie zugleich
ein Drama der Adoleszenz dar. Wenn der Spiegel, vor dem Theodor ger-
ne »stehenbleibt«, gerade der »grofle Spiegel« in »seines Vaters Zimmer«
ist, dann ist es die ddipale Identifikation mit seinem Vater, welche die
»Wartfrau« verbieten will. Das » Ammenmirchen« soll die Rdume des

208 Vgl. Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik (wie Anm. 79), S.
191f.

209 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
177f. (Das ode Haus).

222

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Imaginédren verschlieBen und die Kinder in einen traumlosen Schlaf
schicken. Indem das Kind nun aber erst recht »neugierig war auf das
Jfremde Gesicht« und dieses auch tatsidchlich anstatt seines Spiegelbilds
erscheinen sieht, wird das Phantastische hier gerade durch das Mirchen
der Amme erdffnet. Das » Ammenmirchen« von Theodors »Wartfrau«
gleicht den Gespenstergeschichten der »einféltigen Kindermidchen«, vor
denen Lockes Essay Concerning Human Understanding warnt, weil sie
in der Einbildungskraft des Kindes die Dunkelheit mit der Existenz von
Kobolden und Gespenstern assoziieren konnten.”'

Das Phantastische ist kontagios: Es befillt noch — und gerade — das-
jenige, was es limitieren oder abschaffen will. In dieser Paradoxie zeigt
sich, dass die Kindheitsanekdote nicht so sehr die ddipale Identifikation
des Heranwachsenden behandelt als vielmehr die Kraft des Imaginiren.
Indem Theodor in der Erinnerung an die Szene aus seiner Kindheit die
>Realitidt« des »fremden Gesichts« evident erscheint (»noch jetzt ist es
mir«), zeigt sich das Imaginire als souveridn gegeniiber der Zeit. Gleich
den Gespenstern, von denen es spricht, durchbricht es jede Kontinuitéit
durch die Wiederkehr des scheinbar Vergangenen und Toten.

Die Wahrnehmung dieses Effekts ist es, der fiir Freud das »Unheim-
liche« bezeichnet. »Im seelisch Unterbewuliten«, schreibt Freud,

»laBt sich namlich die Herrschaft eines von den Triebregungen ausgehenden
Wiederholungszwanges erkennen, der wahrscheinlich von der innersten Natur
der Triebe selbst abhéngt, stark genug ist, sich iiber das Lustprinzip hinauszu-
setzen [...]. Wir sind durch alle vorstehenden Erorterungen darauf vorbereitet,
daf} dasjenige als unheimlich verspiirt werden wird, was an diesen inneren Wie-
derholungszwang mahnen kann.«*'!

210 John Locke: An Essay Concerning Human Understanding [1690]. Edited
by Peter H. Nidditch. Oxford: Clarendon Press 1975, S. 398 (Book II,
Chapter XXXIII, § 10). Zum Topos des >Ammenmérchens<, welcher in
der Folge zahllose autobiographische Berichte wie piddagogische Entwiir-
fe bevolkert, vgl. Stefan Goldmann: Topos und Erinnerung. Rahmenbe-
dingungen der Autobiographie. In: Der ganze Mensch. Anthropologie
und Literatur im 18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992. Hrsg. von
Hans-Jiirgen Schings. Stuttgart, Weimar: Metzler 1994 (Germanistische
Symposien Berichtsbiande. 15), S. 660-675, hier: S. 667; Terry Castle:
Geisterhafte Politik. Der Glaube an Erscheinungen und die romantische
Imagination. In: Nach der Aufklidrung? Beitrige zum Diskurs der Kultur-
wissenschaften. Hrsg. von Wolfgang Klein und Waltraud Naumann-Be-
yer. Berlin: Akademie 1995, S. 67-93, hier: S. 82f.

211 Freud: Das Unheimliche (wie Anm. 182), S. 251.

223

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Insbesondere das Phdnomen des Doppelgéingertums kann, wie das »Mo-
ment der Wiederholung des Gleichartigen«,”'> auf einen im Unbewussten
wirksamen Wiederholungszwang zuriickgefiihrt werden. Freud be-
schreibt die Wirkung des Wiederholungszwangs ausfiihrlicher in dem ein
Jahr nach dem Aufsatz iiber das »Unheimliche« erschienenen »Jenseits
des Lustprinzips«. Er geht hier von dem Problem aus, dass bestimmte un-
bewusste Vorgédnge auch vom Psychoanalytiker nicht bewusst gemacht
werden konnen. Indem das Ich eine Situation »als gegenwirtiges Erleb-
nis« wiederholt, statt sie »als ein Stiick der Vergangenheit« zu erin-
nern,”" unterlduft ihm ein fundamentaler Zurechnungsfehler: Es erkennt
das Verdringte nicht als einen Teil seiner eigenen Geschichte und ist ge-
rade deshalb gezwungen, es immer wieder neu zu erleben.”"* Unheimlich
ist, wie Freud hervorhebt, dasjenige, das an diesen Wiederholungszwang
mahnt, also nicht der Zwang an sich, sondern erst »das Bewufitwerden
des Vorgangs«.?"

Eine derartig >unheimliche« Wahrnehmung des Wiederholungs-
zwangs stellt Das ¢de Haus dar. Diese Wiederholungsstruktur ist, nicht
nur in diesem Text, so ausgeprigt, dass schlieBlich auch der Leser sich
einer andauernden >Wiederkehr des Gleichen< ausgesetzt sieht.”'® Die
ausgeprigten strukturellen und motivischen Ahnlichkeiten und Gleichar-
tigkeiten nicht nur innerhalb einer Geschichte, sondern auch zwischen
mehreren verschiedenen Geschichten Hoffmanns, konnen somit dadurch
erklirt werden, dass hier die Wiederholung selbst zum Strukturelement
und Thema des Erzdhlens wird. Hoffmanns Akteur Theodor wird nicht
nur immer wieder auf die gleiche Art und Weise in den Bann seiner
Phantasmen gezogen; zudem erkennt er auch, dass die Struktur dieser
Phantasmen auch schon in seiner Kindheit vorzufinden war und dass die

212 Ebd., S. 249.

213 Sigmund Freud: Jenseits des Lustprinzips [1920]. In: ders.: Gesammelte
Werke (wie Anm. 182), Bd. 13, S. 1-69, hier: S. 16.

214 Vgl. Jean Laplanche und Jean-Bertrand Pontalis: Das Vokabular der Psy-
choanalyse. Ubers. von Emma Moersch. 14. Aufl. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1998 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 7), S. 627f.

215 Hertz: Freud und der Sandmann (wie Anm. 181), S. 132.

216 Dass die Wiederholung sowohl auf der strukturellen (Handlungs-)Ebene
wie auch auf der Ebene der sprachlichen Form in Hoffmanns Texten von
unermesslicher Bedeutung ist, ist bereits beobachtet worden. Dennoch
konnte diese Einsicht bisher kaum fiir die Lektiire der Erzdhlungen ge-
nutzt werden. Vgl. fiir einen Forschungsiiberblick Sabine Haupt: »Es
kehret alles wieder«. Zur Poetik literarischer Wiederholungen in der
deutschen Romantik und Restaurationszeit: Tieck, Hoffmann, Eichen-
dorff. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2002, S. 286-294.

224

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Warnung der »Wartfrau« zu einem Fluch fiir sein ganzes Leben gewor-
den ist.

Das >Ich< wird zur Wiederholung, zur Reprise eines immer schon ge-
traumten Phantasmas. Diesen Gedanken legt in Hoffmanns Geschichte
vor allem die erst am Schluss (durch den »Doktor K.«) mitgeteilte Vor-
geschichte zu den Ereignissen im Haus dar, welche vor allem die Bezie-
hung zwischen der im Haus wohnenden alten Frau und der von Theodor
begehrten jungen Frau und zu dem »Hausverwalter« thematisiert. Statt
einer Auflosung dieser Rétsel wird im Schlussabschnitt der Erzéhlung
eine weitere Geschichte innerhalb der Geschichte angeboten (eine Ein-
klammerung in zweiter Potenz, denn bereits die Hauptgeschichte ist eine
Binnengeschichte). Diese jeweils zumeist gegen Ende der eigentlichen
Handlung berichtete Vorgeschichte ist fiir Hoffmanns Erzéhlungen eben-
so charakteristisch (und in nahezu jeder Geschichte vorzufinden), wie sie
noch nie als Strukturmerkmal seiner Erzihltechnik bemerkt oder be-
schrieben wurde.

In einer furiosen Anlehnung an schauerromantische Erzihlungen bie-
tet Hoffmann auf wenigen Seiten eine Fiille von ebenso unwahrscheinli-
chen wie unmoglichen Vorgédngen. In atemloser Folge verliebt sich ein
»Graf von S.«, der Vater der jungen Frau, zuerst in eine »Angelika, Gri-
fin von Z.«, dann aber in deren jiingere Schwester Gabriele; die &ltere
Schwester wiederum heuert flugs eine topische Zigeunerin (»ein langes,
hageres, entsetzliches Weib«2'7) an, welche sich durch die ritselhafte An-
kiindigung eines Brédutigams empfiehlt (»hei hei blanker Briutigam
kommt«*'®) und den Besitz geheimnisvoller Getrinke (»eine Phiole [...],
in der ein kleiner Goldfisch in silberhellem Spiritus auf und ab zu gau-
keln schien«zlg). Unvermutet erkldrt nun der untreue Graf S., »dal} er sich
aus gewissen Ursachen genotigt gesehen [habe], den freilich seltsamen
Wiinschen Angelika’s nachzugeben, und ihr [...] das in ***n belegne
[sic] Haus in der Allee als Eigentum zu schenken«.??

Die dunkle Rede von den »gewissen Ursachen« suggeriert eine ma-
gische Einflussnahme auf die Psyche des untreuen Grafen S., welche
noch deutlicher wird, sobald die Hochzeit einmal vollzogen ist: »Dann
fing aber der Graf an auf ganz eigne Weise zu krinkeln. Es war, als wenn
ihm ein geheimer Schmerz alle Lebenslust, alle Lebenskraft raube«.”?! In
der Folge wird das Kind des Grafen und der jiingeren Schwester entfiihrt

217 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béinden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
194 (Das ode Haus).

218 Ebd.

219 Ebd.

220 Ebd., S. 195 (Hervorhebung von mir, O. K.).

221 Ebd.

225

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

und vom »Zigeunerweib« zuriickgebracht, welches allerdings augen-
blicklich verstirbt; der »Graf S.« wiederum ist derweil in das Haus nach
*#*n zur — inzwischen wahnsinnig gewordenen — ilteren Schwester sei-
ner Frau gezogen.

Als Gabriele, die jiingere Schwester, sich dorthin begibt, scheint An-
gelika »plétzlich [...] die Ziige des Zigeunerweibes anzunehmen«*** und
folglich auf eine dunkle Art und Weise von dieser Figur besessen zu sein.
Auf allen Ebenen wiederholt sich die Struktur des Ich-Verlusts und der
Ich-Verdopplung als Wiederholung eines Phantasmas. »In einem lichten
Zwischenraum« legt sie dann ein »Gestdndnis« nieder: »Sie bekennt, daf}
der Graf S. in ihre Arme zuriickgekehrt, und daf} das Kind, welches die
Zigeunerin ins Haus des Grafen von Z. brachte, die Frucht dieses Biind-
nisses sei.«*>

Die Identitdt der jungen Frau wird damit ebenso verdoppelt wie un-
klar: Sie konnte die Tochter des Grafen S. mit seiner Frau sein und folg-
lich Edmonde von S. heiflen; sie konnte gleichermallen aber auch die
Tochter des Grafen mit seiner Schwigerin Angelika von Z. sein und
folglich Edwine von S. heiflen. Der Text Hoffmanns gibt ihr an verschie-
denen Stellen beide Namen.”** Als wiirde diese wilde Geschichte irgend-
einen wirklichen Zusammenhang konstituieren oder irgendein Ritsel kla-
ren, wendet sich der »Doktor K.« nun wieder seinem Zuhorer Theodor
(und dem Leser Hoffmanns) zu: »Es wiirde wohl (so schlof3 der Arzt sei-
ne Erzihlung) ganz iiberfliissig sein, Sie, gerade Sie auf den tiefern Zu-
sammenhang aller dieser seltsamen Dinge aufmerksam zu machen.«**

Nun mag dieser an die Geschichte vom »0den Haus« angehéngte
>Familienroman« unbefriedigend wirken, bricht er doch mit einigen Ge-
setzen psychischer Kohirenz, innerer und duferer Wahrscheinlichkeit
etc.””® Die Vorgeschichte verdoppelt symbolisch die Handlung um das
»0de Haus«: Theodors wahnhaftes Begehren nach der jungen Edwi-
ne/Edmonde entspricht hier der Mesmerisierung des »Grafen S.« durch
die wahnsinnige »Angelika Z.«. Theodors Geschichte ist so als eine Wie-
derholung beschreibbar; er kann in dem Zustand des Grafen den seinigen
erkennen und in dieser Identifikation den Wiederholungszwang erken-

222 Ebd., S. 197.

223 Ebd.

224 Vgl. ebd., S. 192 (»Wissen Sie wohl, daf} IThre Nachbarin die Grifin Ed-
wine von S. war?<««) und 198 (»Dal} dies Bild Edmonde war, wissen wir
nun beide««).

225 Ebd., S. 197f.

226 Max Milner spricht von dem »enttduschenden Charakter« des Schlusses,
den er als »kolportagenhaft< (srocambolesque<)« bezeichnet (Milner:
Phantastik und Familienroman in Das dde Haus [wie Anm. 134], S. 213).

226

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

nen, der auch ihn selbst beherrscht. Dies wire eine Identifikation mit der
Identifikation, ebenso, wie die Geschichte des Grafen (und diejenige
Theodors) die Macht des Erzédhlens — das Imagindre und Phantastische —
behandelt.

So bemerkt »Doktor K.« gegen Ende der Erzéihlung: » Ubrigens mag
ich jetzt nicht verhehlen, dal ich mich nicht wenig entsetzte, als ich,
nachdem ich mich mit Thnen in magnetischen Rapport gesetzt, ebenfalls
das Bild im Spiegel sah. Dass dies Bild Edmonde war, wissen wir nun
beide.<««**” Das »Wissen«, um das es hier geht (dass die junge Frau Ed-
monde ist), beruht jedoch auf nichts anderem als der Evidenz einer Er-
zihlung — auf dem Medium des Phantastischen und Imaginiren — und
bleibt insofern strukturell eine Tduschung und Verblendung. Jeder Blick
in den Spiegel zeigt ein »fremdes Gesicht«, insofern er zuallererst ein
Gegeniiber inauguriert, anhand dessen {iberhaupt >Eigenheit< und
>Fremdheit< hervorgebracht werden koénnen. Der Blick in den Spiegel er-
moglicht es, »ich« zu sagen, aber diese Aussage ist zugleich die wahn-
hafte Folge einer triigerischen Identifikation mit einem »fremden Ge-
sicht«. Diese Macht des Imaginiren, ihre Kraft, im Spiegel ein »frem-
des« Gesicht erscheinen zu lassen, fiihrt Hoffmanns Geschichte vor.

I11. 4 Mechanisierte Traume
(»Die Automate«)

Die Irritation: der kiinstliche Mensch

Die Lektiire einer weiteren Erzidhlung Hoffmanns, Die Automate, kann
zeigen, welche Variationen und Wiederholungen das Modell des Wahn-
sinns in seinen narrativen Ausformulierungen erfahren kann. Die kurze
Erzdhlung, die zuerst in der Allgemeinen Musikalischen Zeitung (1814)
erschienen ist und dann in die Sammlung Die Serapionsbriider aufge-
nommen wurde, zéhlt bis heute zu den am wenigsten beachteten Texten
Hoffmanns.?®® Dieser Umstand erklirt sich vielleicht dadurch, dass die

227 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 3, S.
198 (Das dde Haus).

228 Den wenigen Studien zu der Erzéhlung gelingt es kaum, deren Struktur
erschopfend zu beschreiben. Der Aufsatz von Bernhild Boie konzentriert
sich ausschlieBlich auf das Motiv der mechanischen Figur (Bernhild
Boie: Die Sprache der Automaten. Zur Autonomie der Kunst. In: Collo-
quia Germanica 51 [1981], S. 284-297). Die Studie O’Briens zu Die Au-
tomate ist anregend (William Arctander O’Brien: E.T.A. Hoffmann’s cri-
tique of Idealism: Psychology, allegory and philosophy in Die Automate.

227

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Geschichte sich zu weigern scheint, ihre Geheimnisse und Ritsel befrie-
digend aufzuldsen. So bemerkt Peter von Matt:

»Es gibt wohl keinen einigermaflen geschulten Hoffmann-Leser, der von dieser
Arbeit nicht in ganz besonderer Weise enttiduscht wiirde; denn das echte An-
liegen des Dichters ist durchwegs spiirbar, und man erwartet fortwihrend einen
grundsitzlichen AufschluB, der dann eben doch nicht kommt.«**’

Die enttduschte Reaktion iiber eine versprochene, aber nicht eingeldste
Aufklarung findet sich jedoch bereits im Rahmengesprich der Serapions-
briider. Hier heiflit es, unmittelbar im Anschluss an den Text der Erzih-
lung: »Nun, sprach Ottmar, als Theodor pl6tzlich schwieg, nun ist das
alles? Wo bleibt die Aufkliarung [...]12«**® Wenn man sich nun der Erzih-
lung zuwendet, wird auffallen, dass die Protagonisten — insbesondere die
Freunde Ludwig und Ferdinand — ebenfalls schwanken zwischen der
Hoffnung auf eine vollstindige Aufkldrung und der Enttduschung iiber
das Ausbleiben derselben.

»[W]ie sind wir doch so bitter getduscht worden!«, ruft Ludwig nach dem
ersten Besuch beim »Professor X.« aus: »wo sind die Aufschliisse, nach denen
wir trachteten, wie blieb es mit der lehrreichen Unterhaltung, in der uns der
weise Professor erleuchten sollte, wie die Lehrlinge zu Sais?«*!

Es liegt nahe, die ausbleibende Enthiillung des Ritsels als einen Moment
der narrativen Struktur der Erzdhlung zu begreifen. Dieser Eindruck wird
dadurch verstérkt, dass es schwer féllt, nur zu benennen, worin eigentlich

In: Euphorion. Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 83 [1989], S. 369-406).
Die Lektiire Frank Haases iiberzeugt nicht, da sie kaum plausibel machen
kann, dass die Erzéhlung durch alle phantastischen Verwicklungen blof3
die medientheoretische Position seiner Epoche darstellt (Frank Haase:
Medien — Codes — Menschmaschinen. Medientheoretische Studien zum
19. und 20. Jahrhundert. Opladen, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag
1999, S. 53-66). Der Ansatz von Miickes, in dem Wirken des »Professors
X.« eine Exemplifizierung des foucaultschen Konzepts der »Bio-Macht«
erkennen zu wollen, weist Méngel sowohl im Verstindnis Foucaults als
auch in dem Hoffmanns auf und eriibrigt eine weitere Diskussion (Doro-
thea von Miicke: Bio-Macht und romantische Fantastik. In: Konzepte der
Moderne. Hrsg. von Gerhart von Graevenitz. Stuttgart, Weimar: Metzler
1999 [Germanistische-Symposien-Berichtsbinde. 20], S. 185-201).

229 Matt: Die Augen der Automaten (wie Anm. 65), S. 176.

230 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
427 (Die Automate).

231 Ebd., S. 418.

228

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

das zentrale Ritsel der Erzdhlung liegt. Der Beginn der Erzdhlung lésst
eine Geschichte erwarten, die um die Auflosung des Ritsels des »spre-
chenden Tiirken« zentriert ist: »Der redende Tiirke machte allgemeines
Aufsehen, ja er brachte die ganze Stadt in Bewegung, denn Jung und Alt,
Vornehm und Gering, strdmte vom Morgen bis in die Nacht hinzu, um
die Orakelspriiche zu vernehmen, die von den starren Lippen der wun-
derlichen lebendigtoten Figur den Neugierigen zugefliistert wurden. «*

Schon der erste Satz entfaltet ein Spiel verschiedener Oppositionen,
welche die Geschichte rasch komplexer gestalten. Zunichst einmal der
offensichtliche Skandal der »lebendigtoten Figur«, einer schieren Un-
moglichkeit, solange die Gegeniiberstellung von »lebendig« und »tot«
nicht zuldsst, dass ein Wesen beides zugleich ist oder einen dritten Zu-
stand zwischen beiden einnimmt. Die Kreuzung der Unterscheidung zwi-
schen »lebendig« und »tot« wird insbesondere dadurch markiert, dass
das mechanische Wesen spricht, indem es den neugierigen Beobachtern
iiber »starre Lippen« seine Orakelspriiche »zufliistert«. Der Besitz von
Sprache ist allerdings, ebenso wie das Verfiigen iiber eine Stimme, wel-
che Worte »zufliistern« kann, in der gesamten philosophischen Tradition
des Abendlands schlechthin dasjenige, das den Menschen im Unterschied
zum Tier und zur Maschine definiert.

Bereits der erste Satz der Erzéhlung kann bei seinen Lesern somit
durchaus jene »eklatanteste Konfusion«?** hervorrufen, welche Peter von
Matt in der Erzdhlung insgesamt am Werk sieht. Dieser Eindruck ver-
starkt sich noch, da es im Lauf der Erzéhlung zunehmend fragwiirdig
wird, ob das Riétsel um den »sprechenden Tiirken« wirklich deren Thema
ist. Nachdem Hoffmann eine ausfiihrliche Beschreibung und Prosopogra-
phie der mechanischen Figur (»eine wahrhaft orientalisch geistreiche
Physiognomie«***) gegeben hat, schildert er einige vergebliche Versuche,
die Mechanik der Figur zu verstehen. Wie das »6de Hauss, so ist die Fi-
gur des >sprechenden Tiirken«< von einem diskursiven Raum des Geriichts
und des Geschwitzes umgeben, in dem die Meinungen und Urteile iiber
die Natur des ritselhaften Dings umherschweifen: »Man erschopfte sich
in Vermutungen iiber das Medium der wunderbaren Mitteilung, man un-
tersuchte Winde, Nebenzimmer, Gerit, alles Verg;:bens.«235

In dieser Situation einer alles umgreifenden Fama betreten Hoff-
manns Hauptakteure, die beiden Freunde Ludwig und Ferdinand, die
Szene. Diese suchen nicht mehr nach der mechanischen Struktur des

232  Ebd.,, S. 396.

233 Matt: Die Augen der Automaten (wie Anm. 65), S. 176.

234 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
396 (Die Automate).

235 Ebd, S. 397.

229

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

>Tiirken<, sondern nach der Art und Weise, wie die mechanische Figur
eine Verbindung zwischen Personen herstellt. Die komplexe Konstruk-
tion des »sprechenden Tiirken« wird nun als ein Mandver der Ablenkung
von dem wahren Geheimnis gewertet (»Seine [...] Figur ist etwas ganz
Untergeordnetes<<236). Das wirkliche Geheimnis, so vermutet Ferdinand,
liegt in dem »menschlichen Wesen«, welches die Figur des »Tiirken« als
Medium gebraucht, und in der »geistigen Macht« dieses »unbekannten
menschlichen Wesens, vermdge dessen es in die Tiefe des Gemiits des
Fragenden zu dringen scheint«.”” Das Modell der Mechanik wird ersetzt
durch ein hermeneutisches Modell der Kommunikation, der Relation ver-
schiedener Individuen zueinander.

Wenn die mechanische Figur nur die Aufmerksamkeit des Betrach-
ters von einer Kontaktaufnahme durch ein menschliches Wesen ablenken
soll, dann gilt es, nach dem Wesen hinter dem Automaten und nach der
Art und Weise der Relation jener verborgenen Figur zu den Besuchern
des »sprechenden Tiirken« zu fragen. Diese Frage stellt sich umso eher,
als der Besuch Ferdinands und Ludwigs bei der mechanischen Figur of-
fenbart, dass diese um die Vorgeschichte Ferdinands — eine scheinbar
hoffnungslose Liebe zu einer Siangerin — weif. Ludwig kann sich dieses
Wissen nur durch das Potential des Wesens >hinter< der Maschinerie er-
kldren, »sich mit uns in einen solchen geistigen Rapport zu setzen, dass
es unsere Gemiitsstimmung, ja unser ganzes inneres Wesen auffaBt«.**®
Der Terminus »Rapport« zeigt, dass hier abermals, wie im gesamten
(Euvre Hoffmanns, der Mesmerismus das Modell fiir die Energiestrome
zwischen den Figuren liefert.

Durch die Suche nach dem Ursprung und der Identitit dieser Macht
hinter der Mechanik erhilt die Erzéhlung eine neue Wendung. Der von
einem »iltlichen Mann«** als Schopfer des Automaten in die Diskussion
gebrachte »Professor X.« fiihrt zwar bereitwillig seine musikproduzie-
renden Automaten vor, enttiuscht die Freunde aber durch seine »markt-
schreierische Art«,?*® was ihn eher als einen »dubiosen Scharlatan«®*!
und weniger als einen Meister mesmeristischer Kiinste erscheinen lisst.
Die beiden Freunde verlassen enttduscht das Anwesen des Professors und
fiihren im Gehen einen lidngeren Dialog iiber das Wesen der Musik und
die Bedeutung der Mechanik fiir diese. Dabei kommen sie, scheinbar oh-
ne Absicht, wieder zuriick zum Haus des »Professors X.« und glauben

236 Ebd., S. 400.
237 Ebd., S. 401.
238 Ebd., S. 414.
239 Ebd, S. 411.
240 Ebd, S. 417.
241 Matt: Die Augen der Automaten (wie Anm. 65), S. 179.

230

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

nunmehr, dort die Stimme der Séngerin aus Ferdinands Vorgeschichte zu
horen, was den Professor in einem ganz anderen Licht erscheinen ldsst.
Bevor jedoch ein weiterer Besuch bei diesem Aufklidrung bringen kann,
muss Ferdinand abreisen; die Geschichte endet mit einem ritselhaften
Brief Ferdinands an seinen Freund, der diesem seinen »zerriitteten See-
lenzustand«*** vorfiihrt. Ferdinand berichtet hier davon, wie er zufillig
der Hochzeit der Séngerin mit einem russischen Offizier beigewohnt ha-
be, bei der auch der Professor X. anwesend gewesen sei, was aber Lud-
wig zufolge nicht der Wahrheit entsprechen kann, da der Professor
»durchaus die Stadt nicht verlassen habe«.**®

Mit dem Verschwinden Ferdinands und der Ratlosigkeit Ludwigs
bricht die Geschichte ab. Es erscheint nicht als erstaunlich, wenn der Ein-
druck, den die Lektiire der Erzéhlung hinterldsst, oftmals von einer Ent-
tduschung iiber die mangelnde Aufkldrung der ritselhaften Zusammen-
hinge beherrscht wird. So kann man in einigen Kommentaren zu Die Au-
tomate nicht weniger als reine Ratlosigkeit am Werke sehen.”*

Das Fragmentarische - Synthese und Erotik

Dieser knappe Uberblick iiber die Handlung geniigt, um das AusmaB der
>Konfusion« in Die Automate zu begreifen. Doch es gilt, die im An-
schluss an die Erzdhlung im Kreis der Serapionsbriider geduf3erte Recht-
fertigung Theodors zu beachten, die Erzihlung sei »nur ein Fragment«.**
Die »merkwiirdige Historie vom redenden Tiirken« sei sogar »von Haus
aus fragmentarisch«, fahrt Theodor fort. »Ich meine, die Fantasie des
Lesers oder Horers soll nur ein paar etwas heftige Rucke erhalten und
dann sich selbst beliebig fortschwingen. «**°

242 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béinden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
427 (Die Automate).

243 Ebd.

244  Lothar Pikulik: E.T.A. Hoffmann als Erzédhler. Ein Kommentar zu den
»Serapions-Briidern«. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987, S.
121: »Ob auch im Falle Ferdinands eine Macht manipulierend in sein Le-
ben eingreift und ob zu seinem Heil oder Unheil; welcher Zusammen-
hang zwischen Professor X. und der Singerin und zwischen diesen und
dem Automaten besteht; was es mit dem russischen Offizier fiir eine Be-
wandtnis hat und in welchem Verhiltnis alle diese Personen zu Ferdinand
stehen, das bleibt ungeklirt.«

245 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
427.

246 Ebd., S. 427f.

231

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Inwiefern ist Erzéhlung »von Haus aus fragmentarisch«? Hier kann
man sicherlich an die Unabgeschlossenheit und Unaufgeldstheit des En-
des denken, aber auch an die abrupten >Schnitte< zwischen einzelnen
Szenen, die, dhnlich wie bereits in Das dde Haus, durch eine Rhetorik
des Plotzlichen markiert werden (»Plotzlich wehte ein seltsamer Klang
durch die Luft«247). Es 1dBt sich die These wagen, Die Automate strebe
eine Simulation dessen an, was Schlegel, mit einer hinterlistigen Formu-
lierung, als »fragmentarisches BewuBtsein«**® bezeichnet — und hierunter
kaum das Bewusstsein einer in seiner Ganzheit verlorenen, aber in Frag-
menten noch repréasentierbaren »>Totalitdt< versteht, wie gelegentlich be-
hauptet wird.**’ Zwar besitzt die >romantische Universalpoesie< im Sinne
Schlegels einen Bezug zu einer Ganzheit: »Die classischen Gedichtarten
haben nur Einheit; die progressiven allein Ganzheit«,” schreibt Schlegel
— aber die Ganzheit der Progression kann nur eine progressive Ganzheit
sein, eine nie erreichte und nie erreichbare. Entsprechend kann Schlegels
Formulierung des >fragmentarischen Bewusstseins< nicht die Forderung
nach einem Bewusstsein des Fragmentarischen umfassen, sondern um-
schreibt eher — da die Prisenz eines solchen Bewusstseins als gegenwir-
tig behaupten wiirde, was nur ein Projekt der Zukunft sein kann — die
Notwendigkeit, jedes Bewusstsein (auch das Bewusstsein des Bewusst-
seins) als fragmentarisch zu denken, als noch-nicht-bewusst-sein und
wohl auch nie-jemals-bewusst-gewesen-sein. >’

Deutet Hoffmanns Rhetorik der Unterbrechung und Zerstreuung, der
Storung und Digression, — seine konsequente Rhetorik der Inkonsequenz
gewissermalien —, auf die Moglichkeit eines ironisch gebrochenen Ver-
stehens hin, auf die Fihigkeit einer »fortschwebenden« Phantasie zu ei-
ner Re-Totalisierung des Fragments? Oder steht nicht gerade die Mog-
lichkeit einer >phantastischen< Ordnung, einer >Ganzheit< auf dem Spiel?
Statt allzu voreilig dem Rat Theodors zu folgen, und eine >phantastische«

247 Ebd., S. 424 (Die Automate; Hervorhebung von mir, O. K.).

248 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe (wie Anm. 1), Bd. 12, S.
393.

249 Vgl. Manfred Frank: Das »fragmentarische Universum« der Romantik.
In: Fragment und Totalitdt. Hrsg. von Lucien Dillenbach und Christiaan
L. Hart Nibbrig. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984 (edition suhrkamp.
1107), S. 212-224, hier: S. 218f.

250 Schlegel: Literarische Notizen (wie Anm. 21), S. 63 (Nr. 444).

251 Vgl. Werner Hamacher: Der ausgesetzte Satz. Friedrich Schlegels poeto-
logische Umsetzung von Fichtes absolutem Grundsatz. In: ders.: Entfern-
tes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998 (edition suhrkamp. 2026), S. 195-
234, bes. S. 215ft.

232

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Synthese der Erzéhlung anzustreben, sollte man die Moglichkeit erwi-
gen, dass genau dieser Mechanismus der Synthese das Thema der Erzih-
lung und das vorrangige Problem ihrer Protagonisten darstellen konnte.

Die allgemeine Struktur der Erzdhlung gliedert sich in drei Szenen
und Orte. Wenn man die Entwicklung Ferdinands als den Mittelpunkt der
Geschichte begreift, ldsst sich diese zwanglos in drei Zeitschichten unter-
teilen, deren Handlung zudem an verschiedenen Orten spielt.>> In chro-
nologischer Folge wird zuerst die >Vorgeschichte< Ferdinands (die Be-
gegnung mit der >Séngerin< in »D.«) berichtet, anschliefend die eigentli-
che Handlung der Erzidhlung (die Begegnung mit dem »sprechenden Tiir-
ken« und der Besuch bei dem >Professor X.< in »J.«), und schlieBlich —
gleichermaflen als >Coda< der Erzéhlung — die Szene der Hochzeit
zwischen der >Séngerin< und dem >russischen Offizier< im »Dorfe P.«
Allerdings wird nur die mittlere Episode, die Handlung um die beiden
Freunde Ludwig und Ferdinand, »erzihlt<, d.h., von einem nicht selbst als
handelnde Figur auftretenden >Erzéhler< berichtet. Die >Vorgeschichte,
die Begegnung mit der Séngerin, wird im Gesprich mit seinem Freund
Ludwig, von Ferdinand erzéhlt, und die >Nachgeschichte<, die Hochzeit
der Séngerin, ebenfalls von Ferdinand brieflich an Ludwig berichtet. Der
Akt des Erzihlens wird so exponiert: Es wird hervorgehoben, dass dem
Leser das gesamte Geschehen nicht nur imaginativ vermittelt ist (eine
Banalitit), sondern auch, dass es von vornherein die Logik des Imagina-
ren gleichermaBen befolgt und darstellt. Das Erzéhlen ist — im Gegensatz
zum Umbherschweifen des Geriichts und der Vermutung, welche den An-
fang der Geschichte bestimmen — von dem Wunsch nach einem Zusam-
menhang, einer Ganzheit angetrieben.

Dieser Wunsch bestimmt insbesondere das Verhiltnis Ferdinands zu
der von ihm begehrten Siangerin. Seine Erzdhlung iiber die erste Begeg-
nung mit der >Séngerin¢ fiihrt die Logik des Phantasmas vor, die sein
weiteres Handeln bestimmt. Die fiir Hoffmanns Erzéhlungen charakteri-
stische »Vorgeschichte« weist sich schon durch ihre narrative Exposition
(»Es sind nun schon mehrere Jahre her«**®) als eine Erzédhlung in der Er-
zihlung aus, die folglich immer auch iiber das Erzihlen als solches re-
flektiert. Dieses erweist sich hier abermals als der Ort einer seelischen
Programmierung.

Am Anfang der Szenerie steht der Rausch, wie immer bei Hoffmann
ein Zeichen und Medium der Unentscheidbarkeit zwischen >Realitéit< und
>Phantasma«: »Jeden Tag gab es lustige Partien; [...] als wir in den Gast-

252 Vgl. O’Brien: E.T.A. Hoffmann’s critique of Idealism (wie Anm. 228), S.
385.

253 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
403.

233

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

hof zuriickkehrten, erwartete uns schon der kostliche Punsch, [...] den wir
uns [...] wacker schmecken lieen, so daBl ohne eigentlich berauscht zu
sein, mir doch alle Pulse in den Adern himmerten und schlugen«.”* Es
folgt — mit einer nicht nur fiir Hoffmanns Erzéhlungen, sondern generell
fiir die >phantastische« Narration charakteristischen subtilen sprachlichen
Modalisierung®™’ — der Ubergang in eine Sphire, in der >real< Geschehe-
nes und >Eingebildetes« fiir den Akteur wie fiir den Leser nicht zu tren-
nen sind: »Es war mir, als wiirde in dem Nebenzimmer leise gespro-
chen«.”® Die folgende Szene fiihrt vollends in den Bereich des Phantasti-
schen. Ferdinand hort nun »einige leise Akkorde eines Fortepianos« und
die »herrliche gottliche Stimme eines Weibes«.””’ Die Reaktion Ferdi-
nands auf die nun erklingenden Tone ergibt sich aus dem Vokabular des
Enthusiasmus, der Ekstase:

»Wie soll ich es denn anfangen, dir das nie gekannte, nie geahnete Gefiihl nur
anzudeuten, welches die langen — bald anschwellenden — bald verhallenden T6-
ne in mir aufregten. Wenn die ganz eigentiimliche, nie gehorte Melodie — ach
es war ja die tiefe, wonnevolle Schwermut der inbriinstigen Liebe selbst — wenn
sie den Gesang in einfachen Melismen bald in die Hohe fiihrte, dal die Tone
wie helle Krystallglocken erklangen, bald in die Tiefe hinabsenkte, da8 er in
den dumpfen Seufzern einer hoffnungslosen Klage zu ersterben schien, dann
fiihlte ich, wie ein unnennbares Entziicken mein Innerstes durchbebte, wie der
Schmerz der unendlichen Sehnsucht meine Brust krampfhaft zusammenzog,
wie mein Atem stockte, wie mein Selbst unterging in namenloser, himmlischer
Wollust. Ich wagte nicht, mich zu regen, meine ganze Seele, mein ganzes Ge-
miit war nur Ohr. Schon ldngst hatten die Tone geschwiegen, als ein Trédnen-
strom endlich die Uberspannung brach, die mich zu vernichten drohte.«*®

Unschwer kann diese Passage, ausgehend von dem Schliisselwort
»Wollust«, als allegorische Beschreibung eines sexuellen Aktes gelesen
werden, der einem Rhythmus folgt (»bald anschwellend — bald verhal-

254 Ebd., S. 404.

255 Vgl. Tzvetan Todorov: Einfithrung in die fantastische Literatur [1970].
Ubers. von Karin Kersten, Senta Metz und Caroline Neubaur. Miinchen:
Hanser 1972, S. 37; Norbert Miller: E.T.A. Hoffmanns doppelte Wirk-
lichkeit. Zum Motiv der Schwelleniiberschreitung in seinen Méirchen
[1975]. In: ders.: Von Nachtstiicken und anderen erzéihlten Bildern. Hrsg.
von Markus Bernauer und Gesa Horstmann. Miinchen, Wien: Hanser
2002 (Dichtung und Sprache. 16), S. 72-89, hier: S. 85f.

256 Hoffmann: Simtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
404 (Die Automate; Hervorhebung von mir, O.K.).

257 Ebd., S. 404f.

258 Ebd.,, S. 405.

234

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

lend«) und iiber eine zwischenzeitliche Anspannung (»krampfhaft«) zu
einer schlieBlichen kathartischen Entspannung (»als ein Trdnenstrom
endlich die Uberspannung brach«) gelangt. Dieser Ubergang von An-
spannung zu Entspannung entfaltet aber zugleich — auf einer eher konno-
tativen Ebene — die Szenerie eines Selbstverlusts. Dieser steigert sich von
einfacher Affektion (»das Gefiihl [...], welches die [...] Tone in mir auf-
regten«) iber die Markierung eines Eingriffs (»wie ein unnennbares Ent-
ziicken mein Innerstes durchbebte«) bis zur Formulierung einer vollstin-
digen Unterwerfung: »meine ganze Seele, mein ganzes Gemiit war nun
Ohr.« Diese Passivitit, in der das Selbst schlie3lich génzlich verloren-
geht (»wie mein Selbst unterging«), kann nicht nur als Element eines se-
xuellen Akts, sondern auch als Zeichen einer mesmeristischen Beeinflus-
sung gelesen werden. Die beiden Codes — Sexualitit und Mesmerismus —
verschrinken sich ineinander und geben sich so gegenseitig die Plausibi-
litdt von >Realitit<.

Die Suggestion von >Realitét« ist damit eine dritte Ebene dieser Sze-
ne, eine dritte allegorische Erzdhlung. Auf dieser Ebene berichtet die
Szene vom Ubergang von einer zeichenhaften AuBerung (»Melodie«,
»Gesang«), einer Reihe von Signifikanten, zu einer vollen Bedeutung, ei-
nem Signifikat: »es war ja die tiefe, wonnevolle Schwermut der inbriin-
stigen Liebe selbst«. Diese semiotische Verwandlung ist allerdings nicht
einfach eine weitere allegorische Ebene, welche die anderen beiden Co-
des begleitete, sondern eher deren eigentliche Aussage, der eigentliche
Grund ihres Zusammenspiels.

Das Erscheinen der vollen Bedeutung wird einen Moment spéter in
die Sphire des Traums verwiesen. Ferdinand fihrt fort:

»Der Schlaf mochte mich doch zuletzt iibermannt haben, denn als ich von dem
gellenden Ton eines Posthorns geweckt auffuhr, schien die helle Morgensonne
in mein Zimmer, und ich wurde gewahr, daf} ich nur im Traume des hochsten
Gliicks, der hochsten Seligkeit, die fiir mich auf der Erde zu finden, teilhaftig
worden.«*’

Der Ubergang zwischen >realem« Erleben und >Traum< kann hier kaum
bestimmt werden. Bis wohin bezieht sich Ferdinands Schilderung auf die
>Realitét<, und ab wann auf einen >Traum<? Dass sich diese Frage nicht
beantworten ldsst, ist der narrativen Subtilitit dieser Passage zuzurech-
nen.

Diese Unentscheidbarkeit affiziert noch die Szene, die nach diesem
Einschub erzihlt wird. Erst nach der Feststellung Ferdinands, »nur im
Traum des hochsten Gliicks [...] teilhaftig« geworden zu sein, wird die

259 Ebd., S. 405f.

235

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Szenerie des ersten Gesprichs zwischen Ferdinand und der >Séngerin«
geschildert, wodurch unklar bleibt, ob es sich um einen Vorgang handelt,
der nach dem Erwachen stattfindet, oder um eine Erinnerung des Erwa-
chenden an seinen Traum. Unklar bleibt somit auch, ob der Augenblick
des »hochsten Gliicks« das Horen des Gesangs bezeichnet oder erst die
folgende Begegnung mit der Singerin.

»Ein herrliches bliihendes Middchen war in mein Zimmer getreten; es war die
Sdngerin und sie sprach zu mir mit gar lieblicher, holdseliger Stimme: >So
konntest du mich dann wieder erkennen, lieber, lieber Ferdinand! aber ich wuf3-
te ja wohl, daB ich nur singen durfte, um wieder ganz in dir zu leben; denn
jeder Ton ruhte ja in deiner Brust, und mufite in meinem Blick erklingen.< —
Welches unnennbare Entziicken durchstromte mich, als ich nun sah, daf es die
Geliebte meiner Seele war, die ich schon von frither Kindheit an im Herzen ge-
tragen, die mir ein feindliches Geschick nur so lange entrissen, und die ich
Hochbegliickter nun wieder gefunden. «*®

Obwohl hier ausdriicklich von einem Wiedererkennen die Rede ist, han-
delt es sich um die erste Begegnung Ferdinands mit der >Séngerin«. Dies
wird einige Sétze spiter eingestanden: »Nun ich erwacht war, mufite ich
mirs eingestehen, daf durchaus keine Erinnerung aus friither Zeit sich an
das holdselige Traumbild kniipfte — ich hatte das herrliche Midchen zum
ersten Male gesehen.«**' Dieser Satz wiederum wiederholt die enttiusch-
te Geste des Erwachens, die der Satz vor der Schilderung des Treffens
mit der Séngerin zum Ausdruck bringt.

Ist diese Wiederholung des Aufwachens ein Zeichen fiir einen nun
endgiiltigen Ubergang in die Sphire des Wachseins, nachdem eine
>Riickblende« nochmals den Augenblick des »hochsten Gliicks« memo-
riert hatte? Genauso gut wire es moglich, von einem zweiten Aufwachen
zu sprechen, welches allerdings das erste als eine Fortfithrung des
Traums bestimmt. Wenn allerdings die erste Szene des Erwachens unter
dem Verdacht steht, nur ein Element eines fortgesetzten Traums zu sein,
dann muss fortan jedes Erwachen unter diesem Verdacht stehen — auch
diese zweite Szene. Dieser Verdacht wird gestirkt durch Hoffmanns Hin-
weis, Ferdinand agiere wie »ein Triumender«.?®?

Genau in der Mitte der Geschichte Die Automate berichtet Ferdinand
somit, wie aus seinem Leben ein fortwihrender Traum und er ein >Tridu-
mer im Wachen« wurde. Die Logik dieses Traums lisst sich als die Kon-
stitution einer Synthese beschreiben. Diese Synthese geschieht sowohl

260 Ebd., S. 406.
261 Ebd.
262 Ebd., S. 407.

236

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

auf der semiotischen wie auf der temporalen Ebene: Das aus dem Traum
entstandene und ihn als solchen bestimmende Phantasma verbindet zu-
gleich verschiedene Zeichen zu einem Sinn (indem sie im »Gesang« die
»schwermiitige Inbrunst der Liebe selbst« erkennen will) und verschie-
dene Zeitpunkte zu dem Zusammenhang einer Geschichte. Wiederum ist
die Leistung der Synthese die Verwandlung von Wértern in ein Bild, von
textuellen Fragmenten in den Zusammenhang des »Geschauten.

Die Verbindung beider Ebenen zeigt sich in aller Deutlichkeit in der
Beschreibung der ersten Begegnung Ferdinands mit der »Séngerin<. Der
erste Satz der Szene verbindet die Erscheinung der jungen Frau (»Ein
herrliches bliihendes Mddchen«) mit dem zuvor gehorten Gesang und er-
kldrt sie dadurch zum Ursprung des Gehorten: »es war die Sdngerin«.
Die Macht der Metonymie assoziiert zu der (in der Szene davor geschil-
derten) » Wollust« Ferdinands deren Urheberin, die dann in der Gestalt ei-
nes begehrenswerten Objekts (»herrliches bliihendes Mddchen«) in Er-
scheinung tritt. Diese Assoziation bewirkt den Schein eines Wiederer-
kennens: der Synthese des gegenwirtigen Eindrucks mit einem vergan-
genen. Die Assoziation erscheint dann als eine Erinnerung (»die Geliebte
meiner Seele«), die sich erst spiter als ertrdumt herausstellen wird. Erst
in einem weiteren Schritt wird diese irrige Erinnerung zu einer drama-
tischen Handlung ausgeweitet (»die mir ein feindliches Geschick nur so
lange entrissen und die ich Hochbegliickter nun wieder gefunden«), wel-
che an den Verlauf eines hellenistischen Romans erinnert.

Wie die Einbildungskraft die Gegenwart, eine ertriumte Vergangen-
heit und eine als Wunsch herbeiphantasierte Zukunft miteinander ver-
bindet, hat Freud in seinem Aufsatz »Der Dichter und das Phantasieren«
beschrieben:

»Man darf sagen: eine Phantasie schwebt gleichsam zwischen drei Zeiten, den
drei Zeitmomenten unseres Vorstellens. Die seelische Arbeit kniipft an einen
aktuellen Eindruck, einen Anlal} in der Gegenwart an, der imstande war, einen
der groflen Wiinsche der Person zu wecken, greift von da aus auf die Erinne-
rung eines fritheren, meist infantilen, Erlebnisses zuriick, in dem jener Wunsch
erfiillt war, und schafft nun eine auf die Zukunft bezogene Situation, welche
sich als die Erfiillung jenes Wunsches darstellt, eben den Tagtraum oder die
Phantasie, die nun die Spuren ihrer Herkunft vom Anlasse und von der Erinne-
rung an sich trigt.«*®

Der »Tagtraum«, die phantastische Vorstellung eines erfiillten Wun-
sches, ist demnach die Projektion eines zu einem gegenwirtigen Ein-

263 Sigmund Freud: Der Dichter und das Phantasieren [1908]. In: ders.: Ge-
sammelte Werke (wie Anm. 182), Bd. 7, S. 211-223, hier: S. 217f.

237

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

druck assoziierten Vergangenen in das Zukiinftige. Ahnlich hatte bereits
Jean Paul in »Uber die natiirliche Magie der Einbildungskraft« die Logik
der Projektionen beschrieben.”®*

Trotzdem Freuds psychoanalytische Theorie des Tagtraums erkenn-
bar mit der romantischen Theorie der Einbildungskraft verwandt ist, ist
die Struktur der Phantasmen bei Hoffmann komplexer. Freuds Theorie
der assoziierenden Verkniipfung der Zeiten setzt die Einheit eines >Ich«
voraus, welches als der Schnittpunkt aus gegenwirtigen Eindriicken,
Erinnerungen aus der Kindheit, und den aus der Vermischung dieser
beiden Elemente geformten Wunschtraume fiir die Zukunft beschrieben
werden kann. Hoffmanns Geschichte fiihrt dagegen gerade die Erfindung
dieses >Ich< vor, indem das Phantasma des begehrten Objekts nicht nur
einen Zukunft und Gegenwart assoziierenden Wunschtraum, sondern zu-
gleich auch dessen Herkunft aus einer phantasierten Vergangenheit er-
schafft. Wihrend in Freuds Modell die phantasierte Zukunft aus der As-
soziation eines Eindruck der Gegenwart mit einer realen Vergangenheit
erklért wird, stellen sich bei Hoffmann Zukunft, Vergangenheit und Ge-
genwart als gleichermaflen phantastisch, als wechselseitig assoziierte und
assoziierende Phantasmen heraus. Die Phantasmen sind nicht, wie Freud
suggeriert, durch die Logik einer gegebenen Zeitordnung erklérbar,
sondern sie bringen den Zusammenhang einer zeitlichen Folge erst
hervor. Freuds Theorie des Tagtraums erhilt so eine Korrektur durch
Hoffmanns transzendentalpoetische Narration.

Das »>Bild« der begehrten Frau verwandelt das Leben des Hoffmann-
schen Akteurs in einen fortlaufenden Traum, d.h. in eine andauernde
Vermischung der >Realitit< mit den Phantasmen der Einbildungskraft.
>Wachwerden« ist unter diesen Umstinden nurmehr der Inhalt eines
Traums. Die ersten Eindriicke des >Wachzustands< Ferdinands wiederho-
len entsprechend die Geste der Anagnorisis, die schon seine als Traum
gekennzeichnete, erste Begegnung mit der >»Séngerin« charakterisiert hat:

»Als sie aus der Haustiire trat, wandte sie sich um und sah zu mir herauf. —
Ludwig! — es war die Séngerin! — es war das Traumbild — der Blick des himm-

264 »So zieht das Fernrohr der Phantasie«, schreibt Jean Paul, »einen bunten
Diffusionsraum um die gliicklichen Inseln der Vergangenheit, um das ge-
lobte Land der Zukunft. [...] Noch groBer ist die phantasierende Kraft,
wenn sie auswirts reicht und die Gegenwart selber zum Marmorblick
oder Teige ihrer Gebilde macht. [...] bei rauschenden Freudenfesten, auf
Billen, auf nichtlichen Freudengelagen schmiickt sich jeder Augenblick
mit dem Widerschein des nichsten kiinftigen; und solange dies dauert,
vermengen wir den siilen Durst des Herzens mit dem Trank« (Jean Paul:
Samtliche Werke [wie Anm. 106], Abt. I, Bd. 4, S. S. 197).

238

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

lischen Auges fiel auf mich, und es war mir, als tréfe der Strahl eines Krystall-
tons meine Brust wie ein gliihender Dolchstich, daB ich den Schmerz physisch
fiihlte, daB alle meine Fibern und Nerven erbebten und ich vor unnennbarer
Wonne erstarrte. — Schnell war sie im Wagen — der Postillion blies wie im ju-
belnden Hohn ein munteres Stiickchen. «*%

Diese zweite Sequenz des Wiedererkennens ist bis ins Detail eine Va-
riante der ersten. Mehr oder weniger wortlich werden bestimmte topische
Elemente der >romantischen< Liebe wiederholt (»Schmerz«, »unnennbare
Wonne«). Einige charakteristische Elemente aus der vorigen Traumse-
quenz werden exakt wiederholt, insbesondere der »Krystallton« als Mar-
kierung des Augenblicks des Wiedererkennens und der Klang des Post-
horns, welcher die jeweilige Sequenz beendet. Durch die nur geringfiigig
variierte Wiederholung einer ganzen Sequenz bietet nun sich auch dem
Leser der Geschichte der Effekt des Wiedererkennens an, der den Inhalt
der Szene ausmacht.

Der Zusammenhang zwischen dem Phantastischen und der Wieder-
holung zeigt sich hier deutlicher als in anderen Szenen der Erzdhlung.
Einerseits besteht dieser Zusammenhang darin, dass Hoffmann das Phan-
tastische stets als die Wiederholung einer unbewussten >Programmie-
rung< der Akteure darstellt, in der eine »Vorgeschichte« unerkannt aus-
agiert wird. Nichts anderes wird Freud als das >Unheimliche< bezeich-
nen.”*® Gleichzeitig erweist sich in Die Automate die >Vorgeschichtex,
das Wiederholte, als eine phantastische Projektion, die das Wiederholte
im Akt des Wiederholens >vor Augen stellt<. Tatsdchlich wiederholt wird
nur der (vermeintliche) Akt der Wiederholung, was dem Leser jede Mog-
lichkeit nimmt, zwischen >Traum< und >Realitit< zu unterscheiden. Zu-
gleich vermittelt diese Struktur den Eindruck einer umfassenden >Un-
heimlichkeit¢, in der jedes Element als unerkldrliche Wiederkehr des
langst Bekannten wirkt. Dieser Effekt des »>lidngst Bekannten< ist nicht
zuletzt das Ergebnis intertextueller Verweise: Der »Kristallton« verweist
auf andere Erzéhlungen Hoffmanns (Das dde Haus, Der goldne Topf),
das Signal des Posthorns ist ein Topos der romantischen Lyrik.

Innerhalb dieser grundsitzlichen Wiederholungsstruktur zeigen sich
allerdings auch Differenzen zwischen den beiden Szenen des Wiederer-
kennens. Das erste Zusammentreffen spielt in einem als Traum gekenn-
zeichneten Zustand, das zweite jedoch ldsst den Traum in die >Realitét<
eintreten und damit jede Realitit als potentiell traumartig erkennen.

265 Hoffmann: Siamtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
406f. (Die Automate).

266 Vgl. Kittler: »Das Phantom unseres Ichs« und die Literaturpsychologie
(wie Anm. 130), S. 149. Vgl. Kap. III. 3.

239

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Gleichzeitig 4dndert sich damit der Status der >Sdngerin«. Wird in dem
Traum der ersten Begegnung mit dem imaginativen Wiedererkennen der
>Singerin¢< eine gefundene Vergangenheit erfunden, so in der zweiten
Begegnung eine verlorene, die es wiederzufinden gilt. Ferdinand malt ein
Portrit der >Singerin¢, um es als Medaillon stets »auf bloBer Brust«*®’
bei sich zu tragen, und bestimmt das Bild der >Sdngerin« als sein >Inne-
res<, das auch bei vollstindiger Nichtiibereinstimmung mit dem realen
»>Auflen< seine Giiltigkeit bewahrt. »Getreulich wollte ich es [das >Ge-
heimnis meines Herzens<, O. K.] fortan in mir tragen und nie mehr lassen
von der, die nun die Ewiggeliebte meiner Seele worden, sollte ich sie
auch nimmer wieder schauen.«<*®

Die phantasmatische Geburt des begehrten Objekts und des eigenen
>Ich, die in so vielen Erzdhlungen Hoffmanns im Mittelpunkt der Hand-
lung steht, wird damit in Die Automate als der Prozess einer Dramatisie-
rung beschreibbar, welche temporale Zusammenhinge stiftet. Dass die
Phantasierung der >Séngerin« fiir Ferdinand in diesem Sinn zugleich die
Identitédt des eigenen >Ich< hervorbringt, zeigt der subtile Einsatz des
Spiegelmotivs im Zusammenhang mit der Figur. Nachdem Ferdinand
von der ersten Begegnung mit der >Singerin< berichtet hat, erzihlt er nun
von seinem Besuch bei dem >sprechenden Tiirkenc.

»Als ich zu dem Tiirken hintrat, fragte ich, der Geliebten meines Herzens den-
kend: Werde ich kiinftig noch einen Moment erleben, der dem gleicht, wo ich
am gliicklichsten war? Der Tiirke wollte, wie du bemerkt haben wirst, durchaus
nicht antworten; endlich, als ich nicht nachlieB3, sprach er: die Augen schauen in
deine Brust, aber das spiegelblanke Gold, das mir zugewendet, verwirrt meinen
Blick — wende das Bild um! [...] Das Bild lag wirklich so auf meiner Brust, wie
es der Tiirke angegeben; ich wandte es unbemerkt um, und wiederholte meine
Frage, da sprach die Figur im diistern Ton: Ungliicklicher! in dem Augenblick,

wenn du sie wieder siehst, hast du sie verloren!«*®

Das Umkehren des Bildes evoziert zwei Konnotationen. Erstens insze-
niert es eine Bestétigung des Geriichts, der »sprechende Tiirke< habe die
Befihigung, einen »mystischen Blick in die Zukunft« zu werfen, »der
aber nur von dem Standpunkt moglich war, wie ihn sich der Fragende
selbst tief im Gemiit gestellt hatte.«*”® Zweitens spricht der Text hier aus,
dass auch der Hauptprotagonist von Die Automate dazu bestimmt ist, in

267 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béinden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
407 (Die Automate).

268 Ebd.

269 Ebd., S. 407f. (Die Automate).

270 Ebd., S. 398.

240

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

einem Spiegel Phantasmen zu erblicken, die ihm sein begehrtes Objekt
und die Identitiit des eigenen >Ich< vortduschen. Nachdem er das Bild
umgedreht hat, weist das »spiegelblanke Gold« nicht mehr in die Rich-
tung des >Tiirken<, sondern in seine eigene. Folglich ist es nun sein Blick,
der von der Spiegelung auf sich selbst zuriickgeworfen und dadurch
»verwirrt« wird. Insofern die Beziehung zwischen Ferdinand und der
>Sdngerin< der Logik einer Spiegelung und Identifikation folgt, ist jede
Aussage des >Tiirken< nur im Moment der Selbstbespiegelung Ferdi-
nands moglich. Dadurch wird zugleich auch die Identitét des >Tiirken« als
das Ergebnis einer Spiegelung bestimmt. Die Prophezeiung des Automa-
ten (»in dem Augenblick, wenn du sie wieder siehst, hast du sie verlo-
ren!/«) hat schlieBlich, wie so viele Orakelspriiche, eine wortliche Wahr-
heit, die erst die Leser der Erzdhlung, nicht aber ihre Akteure, verstehen
konnen. Insofern die Figur der >Séngerin< Ferdinands Spiegelbild ist, ei-
ne phantasmatische Verdopplung seines Ich, ist es kaum vermeidlich,
dass sie in dem Moment »verloren« ist, in dem er sie — als eine nach >au-
Ben« geworfene Projektion — »sieht«.

Der Automat als »unheimliche« Nachahmung -
Die Struktur der Wiederholungen und Verdopplungen

Damit wird es moglich, sich der Figur des Automaten zuzuwenden und
seine Rolle im Spiel der Projektionen und Phantasmen, das Die Automate
durchzieht, zu beschreiben.

Was ist ein Automat? Zuallererst, so lautet die Antwort der Hoff-
mannschen Erzéhlung, ist er eine nachahmende Wiederholung ohne See-
le, eine mechanische Imitation des >Ich<«. Hoffmanns Akteur Ludwig ur-
teilt apodiktisch: »Mir sind [...] alle solche Figuren, die dem Menschen
nicht so wohl nachgebildet sind, als das Menschliche nachéffen, diese
wahren Standbilder eines lebendigen Todes oder eines toten Lebens, im
hdchsten Grade zuwider.<«*”' Der Automat ahmt nicht einfach nach, son-
dern er dfft nach; er parodiert und persifliert das Objekt seiner Nachah-
mung gerade durch dadurch, dass er seine Nachahmbarkeit beweist.
Wenn das »Menschliche« das Objekt eines Nachiffens werden kann, ist
es dem Verdacht ausgesetzt, seinerseits nicht original, sondern ein me-
chanisches Imitat (und also seinerseits ein Automat) zu sein. Dieser im-
plizite Vorwurf des Nachiffenden ist es, der Ludwig alles Mechanische
als unheimlich und grauenhaft erscheinen lisst.*’

271 Ebd., S. 399.
272 Vgl. ebd.

241

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Unheimlich ist der Automat, insofern er eine doppelgéngerhafte Ka-
rikatur des Menschen darstellt. Er sieht dem Menschen nicht nur zum
Verwechseln dhnlich, sondern er bewegt sich auch wie ein solcher — und
fiihrt dabei, als ein zwar selbstbewegtes, aber fremdgesteuertes Wesen
die Version eines menschlichen Lebens ohne Freiheit und Autonomie
vor. Die Provokation des Automaten — und sein Unheimliches — liegt da-
rin, dass er stets, sowohl in den historischen Schaubuden des 18. Jahr-
hunderts wie auch in der Erzéhlung Die Automate als ein Modell auftritt,
das jedes Wesen als Maschine vorfiihren will.?”?

Dass in diesem Sinne fiir Hoffmanns Protagonisten die unheimliche
Vorstellung des eigenen Ich als mechanisches und unfreies Wesen den
Schrecken des Automaten ausmacht, belegt nicht zuletzt ein verstecktes
Kantzitat. Dieses legt Hoffmann der skeptischen Figur Ludwig in den
Mund. Wihrend des ersten Besuchs bei dem >sprechenden Tiirken« er-
scheint das mechanische Wesen Ludwig »so abgeschmackt und ver-
braucht, dass er unwillkiirlich ausrief: >Ach, meine Herren! horen Sie
doch, wir haben hochstens Braten im Magen, aber die tiirkische Exzel-
lenz da einen ganzen Bratenwender dazu!<««*™ Die Verhdhnung des me-
chanischen Wesens als »Bratenwender« hat ihre Quelle in Kants Kritik
der praktischen Vernunft. In der Diskussion des Begriffs der >transzen-
dentalen Freiheit< fiihrt Kant aus, inwiefern das Unterworfensein eines
Wesens unter die »Naturgesetze der Kausalitit« als Mechanismus be-
zeichnet werden kann, ohne darum gleich behaupten zu miissen, ein sol-
ches Wesen sei buchstéblich eine materielle Maschine.

»Hier wird nur auf die Notwendigkeit der Verkniipfung der Begebenheiten in
einer Zeitreihe, so wie sie sich nach dem Naturgesetze entwickelt, gesehen,
man mag das Subjekt, in welchem dieser Ablauf geschieht, automaton materia-
le, da das Maschinenwesen durch Materie, oder mit Leibnizen spirituale, da es
durch Vorstellungen betrieben wird, nennen, und wenn die Freiheit unseres
Willens keine andere als die letztere (etwa die psychologische und komparati-
ve, nicht transzendentale, d.i. absolute zugleich) wire, so wiirde sie im Grunde
nichts besser, als die Freiheit eines Bratenwenders sein, der auch, wenn er ein-
mal aufgezogen worden, von selbst seine Bewegungen verrichtet.«*”

273 Vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Maschine und Teufel. Jean Pauls Ju-
gendsatiren nach ihrer Modellgeschichte. Freiburg, Miinchen: Alber 1975
(Symposium. 49), S. 98.

274 Hoffmann: Sdmtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
401 (Die Automate).

275 Kant: Werke in sechs Binden (wie Anm. 63), Bd. 4, S. 222 (KpV, A
173f).

242

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Der »Bratenwender« wird zum Symbol eines Wesens, das niemals frei
handelt, denn jede seiner Handlungen wird kausal durch ein vorherge-
hendes »Aufziehen« bestimmt. Ein solcher »Bratenwender« ist jedes
menschliche Wesen, das iiber keine »transzendentale Freiheit« verfiigt,
d.h. liber die Befidhigung zu einer Handlung, die nicht als die Wirkung ei-
ner vorhergehenden Handlung bestimmt werden kann und deren Verur-
sachung daher auBerhalb der Zeitfolge steht.”’® Da die Verursachung ei-
ner freien Handlung notwendigerweise auf einer blo noumenalen Ebene
geschieht, muss ein »Bratenwender« einem Wesen mit Vernunft auf der
phdnomenalen Ebene ebenso >unheimlich< wie >grauenhaft< gleichen.
Den Schrecken dieses mimetischen Unheimlichen spielt Hoffmanns Die
Automate durch.

Wie aber kann ein Automat seine >grauenhafte< Vortduschung des
Lebendigen erreichen? Diese Frage macht das eigentliche Geheimnis der
Geschichte tiber Die Automate aus. Die Erzidhlung fiihrt mehrere vergeb-
liche Versuche vor, die mechanische Konstruktion des >sprechenden Tiir-
ken< zu durchschauen. Die technische Konstruktion des Automaten ver-
rit sein Geheimnis jedoch nicht, und somit betreten die beiden Freunde
Ludwig und Ferdinand die Szenerie. Sie entwickeln, wie bereits referiert,
ihre Theorie einer mesmeristischen Suggestion der Lebendigkeit durch
eine dritte, verborgene Person. Diese Theorie ist es, die sie dazu antreibt,
im »Professor X.« eine machtvolle Figur des Magnetiseurs und Strip-
penziehers sehen zu wollen. Ob er diese Rolle tatsdchlich einnimmt, 1dsst
die Geschichte offen. Wihrend der Professor in seinem ersten Auftreten
eher als ein marktschreierischer Scharlatan denn als ein machtvoller Ma-
nipulator erscheint, tritt er in seinem zweiten Erscheinen — nachdem die
beiden Freunde in seinem Garten die Stimme der >Séngerin< gehort zu
haben meinen — durchaus als eine Figur auf, die nicht nur iiber ein iiber-
legenes Wissen, sondern auch iiber magische Krifte zu verfiigen scheint:

»Aber welch ein Erstaunen, ja welch ein inneres Grausen durchdrang sie, als
sie den Professor X. erblickten, der mitten im Garten unter einer hohen Esche
stand. Statt des zuriickschreckenden ironischen Lichelns, mit dem er die Freun-
de in seinem Hause empfing, ruhte ein tiefer melancholischer Ernst auf seinem
Gesicht, und sein himmelwirts gerichteter Blick schien wie in seliger Verkld-
rung das geahnete Jenseits zu schauen, was hinter den Wolken verborgen, und
von dem die wunderbaren Klinge Kunde gaben, welche wie ein Hauch des
Windes durch die Luft bebten. Er schritt langsam und abgemessen den Mittel-
gang auf und nieder, aber in seiner Bewegung wurde alles um ihn her rege und

276 Vgl. die Anmerkungen zu Kants Diskussion der Freiheit bei Giovanni B.
Sala: Kants »Kritik der praktischen Vernunft«. Ein Kommentar. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 211-221.

243

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

lebendig, und iiberall flimmerten krystallne Klinge aus den dunklen Biischen
und Biumen empor und stromten vereinigt im wundervollen Konzert wie Feu-
erflammen durch die Luft ins Innerste des Gemiits eindringend, und es zur
héchsten Wonne himmlischer Ahndungen entziindend.«*”’

Der vermeintliche Scharlatan erfihrt hier nichts geringeres als seine Apo-
theose. Ebenso wie der Professor hier gottliche Ziige eines iibermenschli-
chen Wesens (»wie in seliger Verkldrung«) annimmt, ist sein Garten
nunmehr eine allegorische Wiederholung der biblischen Gérten Eden und
Gethsemane.””® Gleichzeitig bedient die Szene das Register des Magi-
schen, indem durch die Bewegung des Professors »alles um ihn her rege
und lebendig«, also buchstiblich beseelt wird. Nicht nur die beiden Beo-
bachter, aus deren Perspektive die Szene geschildert wird, scheinen von
dem Auftreten des Professors geradewegs verzaubert; auch die Sprache
bildet den Akt der Verzauberung mimetisch ab, indem sie >poetisch< wird
und Alliterationen aneinanderreiht (»kristallne Klinge«, »Biischen und
Bdumen«, »Feuerflammen«).

Zugleich wiederholt sich hier der Effekt der >Musikalitét<, der in den
Begegnungen Ferdinands mit der >Séngerin«< das Bild der geliebten Frau
geformt hatte: die metonymische Assoziation von Toénen zum phantasti-
schen Bild ihres >Urhebers<. Dieser Effekt wird in den sprachlichen As-
soziationen sozusagen performativ nachgebildet: Die mesmeristische
Kraft des »Professors< (oder der »Séngerin<) wiederholt sich im betont
>poetischen< Ausdruck — weswegen man, streng genommen, sagen kann,
dass sich hier die Wiederholung wiederholt. Indem mit den »kristallnen
Kldngen« explizit der »Kristallton« aus der ersten Begegnung mit der
>Sdngerin«< zitiert wird, wird iiberdies eine Verbindung zwischen dem
Professor und der >Séngerin< suggeriert, deren genaue Art und Weise
freilich unklar bleibt. Auch zu der Figur des Automaten ergibt sich eine
Korrespondenz, denn die Formel, um den Professor werde »alles [...] re-
ge und lebendig«, variiert den ersten Satz der Erzéhlung, demzufolge der
>sprechende Tiirke« »die ganze Stadt in Bewegung« brachte.

Es ergibt sich demnach ein nahezu unauflosbares Geflecht aus Wie-
derholungen, Korrespondenzen und Parallelismen. Viele Zusammenhén-
ge werden suggeriert, aber die genaue Art der Verbindung wird nicht zu-
letzt durch diese Vielheit der Verweisungen unmoglich zu bestimmen.
Was bedeutet die Assoziation der Figuren der >Singerin< und des >spre-
chenden Tiirken< zu der des >Professors X.<? Ubt er — als Magnetiseur

277 Hoffmann: Simtliche Werke in sechs Binden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
424f.

278 Vgl. O’Brien: E. T. A. Hoffmann’s critique of Idealism (wie Anm. 228),
S. 383.

244

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

oder Magier — Macht iiber sie aus, oder ist sie gar auch eines seiner >Ge-
schopfe<, ein Automat? Oder verweisen diese Verbindungen darauf, dass
auch der Professor ein mechanisches Wesen ist? Wer hier eine eindeutige
Losung erkennen will, beginnt zu phantasieren. Die Passage beschreibt
somit nicht nur den Vorgang des Phantasierens, des >Trdumens im Wa-
cheng; sie 14dt den Leser dazu ein, eine Fiille von Korrespondenzen und
Parallelen zu >sehen< und diese als Sprungbrett fiir eine Aktivitét der as-
soziierenden Einbildungskraft zu gebrauchen.

Indem jedes Zeichen ein anderes Zeichen wiederholt, verweist es im-
mer auch auf dieses und zeigt auf diese ihm vorausgehende Spur. Die
Zeichen, die den Protagonisten in Hoffmanns Texten begegnen, sind da-
mit allegorisch. Als allegorische Zeichen verweisen sie nicht einfach auf
einen Referenten, sondern immer auch auf etwas anderes: Auf das erste
Erscheinen eines analogen Zeichens und auch auf die Wiederholbarkeit
der Zeichen. Die Autoreflexivitit der Hoffmannschen Texte entspricht in
diesem Sinne der Struktur der Allegorie.

Daraus folgt, dass es keine Erstlektiire der Texte Hoffmanns geben
kann. Der Eindruck, der Hoffmanns Erzéhlungen als so repetetiv und for-
melhaft erscheinen lésst, wird dadurch bewirkt, dass sie Wiederholungen
von Wiederholungen vorfiihren und so jede Lektiire zu einer bereits wie-
derholten Lektiire machen. Indem jedes Zeichen immer auch auf etrwas
anderes, einen verborgenen Zusammenhang, zu verweisen scheint, sieht
sich der Leser dazu bewegt, diese Aktivitit (oder Passivitit) der Figuren
zu wiederholen und seinerseits die Enthiillung eines Geheimnisses zu er-
warten. Freilich fiihrt Die Automate auch vor, wie diese Betitigung der
Assoziierung und Analogisierung im Falle des Protagonisten Ferdinand,
der wiederum ein paradigmatischer Leser ist, zur Ausbildung einer regel-
rechten Wahnwelt und also in einen »zerriitteten Seelenzustand«*”
fiihrt.

Es bleibt damit unmoglich zu entscheiden, ob der erste Auftritt des
Professors, der ihn als einen unangenehmen Scharlatan vorfiihrt, oder der
zweite, der ihn als ein magisch wie magnetisch bewandertes Wesen
zeigt, die >Wahrheit«< zeigt. Moglich ist es allerdings, die Logik zu be-
schreiben, die zur Apotheose des Professors in seinem zweiten Auftritt
fiihrt. Die beiden Protagonisten Ferdinand und Ludwig >sehen< unver-
mittelt den Zusammenhang zwischen den Figuren der >Séngerin< und des
Professors und entwickeln daraufhin das Phantasma des méchtigen Pro-
fessors. Das Phantasma stellt so eine Szenerie seines eigenen Ursprungs
vor: Indem der Professor als ein Magier und Magnetiseur vorgestellt

279 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
427 (Die Automate).

245

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

wird, erscheint er als diejenige Figur, die Zusammenhinge und Synthe-
sen aller Art herstellen und hervorbringen kann. Mit anderen Worten pro-
jiziert die Einbildungskraft der beiden Akteure ihre eigene Titigkeit in
die Person des Professors und phantasiert so — Ursache und Wirkung ver-
tauschend — einen Ursprung der Phantasmen. Insofern das Erreichen
einer umfassenden Synthese zwischen den disparaten Ereignissen und
Beobachtungen als der Wunsch Ferdinands angesehen werden kann, ist
es nur konsequent dass er nicht nur diesen Zusammenhang, sondern
gleichzeitig auch die Verursachung desselbigen phantasiert. Schon vor
dem Besuch bei >Professor X.< sind beide Freunde »fest iiberzeugt, dass
dem das Geheimste durchdringenden Blick jener Macht auch wohl der
mysteriose Zusammenhang, vermdge dessen sich das Zukiinftige dem
Gegenwirtigen anreiht, offenbar sein konne.«** Dass diese » Anreihung«
und Kontinuierung das Ergebnis einer selbst sprunghaften und disso-
ziativen Zeitlichkeit ist, kann nicht nur bei den Ursache und Wirkung
vertauschenden Phantasmen der zweiten Begegnung mit dem Professor
X., sondern bereits in Ferdinands Begegnung mit der »>Séngerin< beo-
bachtet werden.

Wenn die Macht des Professors dergestalt als eine Projektion be-
schrieben werden kann, liegt es nahe, auch die Wirkung der Automaten
insgesamt durch diesen Mechanismus zu beschreiben. Dass eine Logik
der Identifikation und Projektion die Wirkung der Automaten hervor-
bringt, wird von Ludwig im Gesprich mit seinem Freund deutlich ausge-
sprochen.

»Ich muB gestehen, fuhr Ludwig fort, dafl die Figur gleich beim Eintreten mich
lebhaft an einen iiberaus zierlichen kiinstlichen NuB3knacker erinnerte, den mir
einst, als ich noch ein kleiner Knabe war, ein Vetter zum Weihnachten verehrte.
Der kleine Mann [...] verdrehte jedesmal mittelst einer innern Vorrichtung die
grofien aus dem Kopfe herausstehenden Augen, wenn er eine harte Nufl knack-
te, was denn so etwas possierlich Lebendiges in die ganze Figur brachte, daf}
ich stundenlang damit spielen konnte, und der Zwerg mir unter den Hénden

zum wahren Alriunchen wurde.<«*®!

Wiederum ist es eine »Vorgeschichte< aus der Kindheit eines Protagoni-
sten, die eher beildufig eine Programmierung durchschaubar macht, wel-
che das gesamte Handeln der Figur in der erzéhlten Gegenwart bestimmt.
Die Identifikation des »kleinen Knaben« mit dem »kleinen Mann« ist es,
die die Projektion der Lebendigkeit in die Figur des Nuflknackers be-

280 Ebd., S. 409.
281 Ebd.

246

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

wirkt.?®? Es ist nur eine etwas komplexere Variation dieses Mechanis-
mus, der es Ferdinand ermdglicht, aus Klangassoziationen das Bild der
>Sdngerin«< zu entwerfen.

Wenn aber gesagt werden kann, dass die >Belebung< des Automaten
und die identifikatorische Phantasmierung der Gestalt der >Singerin¢
nach ein und derselben Logik — der Logik der Einbildungskraft in Hoff-
manns Texten iiberhaupt — verlaufen, dann muss daraus gefolgert wer-
den, dass auch die >Singerin< ihrem Wesen nach eine Automate, eine
mechanische Figur ist.

Mindestens drei Parallelismen in Hoffmanns Text deuten auf die
Identitét der Figur des »>sprechenden Tiirken< mit derjenigen der >Singe-
rin< hin. Erstens wire hier der Gesang der >Sédngerin«< zu nennen, der ein
Uberkreuzen der Unterscheidung zwischen >lebendig< und >tot< ver-
spricht:

»Mio ben ricordati / s’avvien ch’io mora, / quanto quest’ anima / fedel t’amo. /
. £ 1..283
Lo se pur amano / le fredde ceneri / nel urna ancora / t’aderd!«?®

Das Zitat aus der Oper Alessandro nell’Indie ist auf zwei Ebenen lesbar.
Auf den ersten Blick scheint es sich um ein wenig originelles Exempel
einer Topik der dramatischen Liebe zu handeln. Wenngleich diese Zeilen
im Kontext der Oper, aus der sie entnommen sind, einen ausschlieflich
metaphorischen Sinn gehabt haben mogen, erhalten sie im neuen Kontext
der Geschichte Die Automate eine >unheimliche« Wortlichkeit. In dieser
Wortlichkeit erscheint die >Singerin« als ein weiteres jener »Standbilder
eines lebendigen Todes oder eines toten Lebens«.”* Ferdinand liest die
Worte der >Sédngerin< nicht als Aussage iiber ewige Liebe<, sondern als
ein Versprechen. Als solches verspricht der Gesang der >Séngerin«< einen
umfassenden Einblick in den »mysteriosen Zusammenhang, vermoge
dessen sich das Zukiinftige dem Gegenwirtigen anreiht«: Es ist das Ver-
sprechen einer umfassenden Synthese, eines Sinns, der gleichzeitig den
zeitlichen Zusammenhang der disparaten Momente und die Referenz sei-
ner semiotischen Komponenten auf ein >reales< Signifikat verspricht. In-
sofern verkiindet die Arie der »Sdngerin< nicht nur ein Leben nach dem
Tod, sondern ebenso eine Priasenz (des Sinns) in seiner vollstdndigen Ab-
wesenheit und die Verheifung von >Realitit« fiir das Phantasma. Dieses
Versprechen der >Sidngerin< ist es, welches Ferdinand daran glauben

282 Vgl. O’Brien: E.T.A. Hoffmann’s critique of Idealism (wie Anm. 228), S.
377.

283 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
405 (Die Automate).

284 Ebd., S. 399.

247

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

lasst, sie in seinem >Inneren< tragen und so nie »verlieren« zu konnen:
»Kann ich sie denn verlieren, sagte er: sie, die ewig in meinem Innern
waltet, und so eine intensive Existenz behauptet, die nur mit meinem
Sein untergeht?«***

Die Figur der »Singerin< wird zweitens in die Nidhe der mechanischen
Figur des »>sprechenden Tiirken< geriickt, indem Ferdinand seinem
Freund berichtet, er habe auch bei dem Automaten den Gesang der >Sin-
gerin« gehort: »Als der Tiirke die verhiingnisvollen Worte sprach, war es
mir, als horte ich die tiefklagende Melodie: Mio ben ricordati s’avvien
ch’io mora in einzeln abgebrochenen Lauten — und dann war es wieder
als schwebe nur ein langgehaltener Ton der gottlichen Stimme, die ich in
jener Nacht horte, an mir voriiber.«**® Ludwig wiederum zégert nicht,
dem beizustimmen, und bemerkt, dass es auch ihm bei dem >Tiirken< so
schien, »als gleite ein musikalischer Ton, Gesang kann ich es nicht
nennen, durchs Zimmer.«*®” Die Wiederholung des Versprechens eines
Lebens im Tod durch den Mund des »sprechenden Tiirken«< legt es nahe,
davon auszugehen, dass beide Figuren, wenn auch nicht identisch, so
doch gleich sind: Die Wirkung beider Figuren auf die Freunde Ludwig
und Ferdinand geschieht auf die gleiche Weise.

Die Gleichartigkeit wird drittens durch einen weiteren Parallelismus
suggeriert: durch die Fremdsprachigkeit beider Figuren. Der italienische
Gesang der »Sédngerin< konnotiert einerseits die Aura einer bestimmten
sItalianitit« (Barthes?®); er korrespondiert andererseits auch mit einer
Beobachtung, die zu Beginn des Textes iiber die mechanische Figur des
>sprechenden Tiirken< gemacht wird: »Hierzu kam, da der Tiirke oft,
deutsch gefragt, doch in einer fremden Sprache antwortete, die aber eben
dem Fragenden ganz geliufig war«.”*” Die Fremdsprachigkeit des Tiirken
und der Séngerin verweist zudem beide Figuren erneut in die Sphire des
Mesmerismus, denn die plétzliche Befdhigung zum Sprechen in fremden
Sprachen ist ein fopos der magnetischen Fallgeschichten.””

285 Ebd., S. 416.

286 Ebd., S. 415f.

287 Ebd., S. 416.

288 Vgl. Barthes: S/Z (wie Anm. 139), S. 137.

289 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
398 (Die Automate).

290 Eschenmayer zéhlt zur magnetischen »Stufe des Hellsehens« unter ande-
rem die »Phidnomene fremder Sprachen, in welchen solche Personen
manchmal reden, ohne darinn geiibt geiibt zu seyn. Der Knabe, den Dr.
Tritschler beobachtete, sprach, wie er es voraussagte, drey Tage lang auf
die fertigste Weise franzosisch, und verlangte auch von den andern, dafl
sie nichts als franzosisch mit ihm sprechen sollten. Im gewohnlichen Zu-

248

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Was aber folgt aus dieser Moglichkeit, die >Séngerin< mit dem Auto-
maten zu identifizieren? Wie bereits festgestellt wurde, sind beide Figu-
ren als Ich-Verdopplungen der Protagonisten zu begreifen. Beide sind
mechanisch, insofern sie bloe Projektionen des Lebendigen auf einer
leeren >Leinwand« des Nicht-Lebendigen sind. Wie nachéffende Wieder-
ginger agieren sie nur scheinbar als autonome Figuren, sind aber tatsich-
lich abhéngig von einem Mechanismus der Projektion und Identifikation,
der ihnen >Lebendigkeit< zukommen ldsst. Hoffmanns Geschichte lédsst
keinen Zweifel daran, dass dieser Prozess des Zusammenspiels von Pro-
jektion, Identifikation und Verlebendigung nicht einfach ein vermeid-
barer Irrtum, sondern der basale Mechanismus ist, aufgrund dessen die
Protagonisten temporale Synthesen und damit die phantasmatische Iden-
titét eines »>Ich< hervorbringen kénnen.

Wenn aber das imagindre >Ich< das Ergebnis einer automatischen
Produktion und das produzierende Ich ein Automat ist, dann sind nicht
nur die Figuren der >Sédngerin< und des »>sprechenden Tiirken< als Auto-
maten zu bestimmen. Insofern er sich selbst durch die Identifikation mit
einem seelenlosen Doppelginger bestimmt, erleidet auch Ferdinand eine
>Automation<. Konsequent ironisch fiihrt Hoffmanns Erzéhlung vor, wie
Ferdinand in den Momenten, in denen er eine Synthese der fragmen-
tierten Eindriicke zu einer Ganzheit zu erreichen meint, sich in den Finge
der Selbsttduschung verstrickt. Die Erinnerung an die vermeintlich
»schon von friiher Kindheit an« geliebte >Séngerin« ist ebenso das Ergeb-
nis einer Projektion wie die vermeintliche Weisheit des Professors, von
dem sich die beiden Freunde eine Auflosung aller Geheimnisse erwarten.
Insofern er unter einem umfassenden Wiederholungs- und Verdopp-
lungszwang agiert, wird er in diesen Momenten selbst zu einem mecha-
nischen Wesen. In diesem Sinn wird an zwei Schliisselstellen der Hand-
lung eher beildufig auf Ferdinands mechanische Art der Fortbewegung
hingewiesen: »mechanisch raffte ich mich auf und eilte ans Fenster«;*"’
»Mechanisch gehe ich in die Kirche und trete ein«.””* Automatisiert wird
Ferdinands Handeln von Vorstellungen und Zusammenhéngen gelenkt,
die seinem Bewusstsein a priori unerreichbar sind. Die Struktur des Wie-
derholungszwangs wird damit auf der Ebene der Narration als die Bedro-
hung der Mechanisierung und Automatisierung angesprochen.

Die Automate erzéhlt damit nicht einfach vom Scheitern der Versu-
che der Protagonisten, eine Losung aller Rétsel zu finden. Die Erzéhlung

stand verstand er diese Sprache nur sehr wenig und am wenigsten konnte
er sie reden« (Eschenmayer: Psychologie [wie Anm. 113], S. 240).

291 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
406 (Die Automate), Hervorhebung von mir, O.K.

292 Ebd.,, S. 426, Hervorhebung von mir, O.K.

249

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

fiihrt vielmehr vor, wie endliche Wesen, die in ihre eigene Zeitlichkeit
eingebunden bleiben, bei dem Versuch, eine abschlieBende Synthese al-
ler Zusammenhénge ihres Lebens zu erstellen, notwendigerweise schei-
tern miissen. Hoffmanns Geschichte ist insofern zugleich »von Haus aus
fragmentarisch« und unabschlieBbar: sie kennt kein Ende und leitet, wie
die Ironie fiir Schlegel, zur Vorstellung von Unendlichkeit.

Die Automate fiihrt vor, wie seine Protagonisten auf der Suche nach
einem Zusammenhang ihrer Erfahrung in die Macht derjenigen Phantas-
men geraten, die genau diesen Zusammenhang immer wieder zerstdren.
Der Akteur von Die Automate handelt mechanisch, als ein Nachtwandler
am hellichten Tag. In diesem Sinn hat Reil in seinen Rhapsodieen iiber
die Anwendung der psychischen Curmethode auf Geisteszerriittungen,
die Hoffmann in Das dde Haus erwihnt, den Nachtwandler als einen
»Automat« beschrieben, dessen Handlungen von ungewussten und unbe-
wussten Vorstellungen ferngesteuert werden.*”?

Das Unheimliche in der »romantischen« Musikasthetik

Die eigentliche Pointe der Geschichte besteht freilich darin, dass sie nicht
nur einen Hauptakteur hat, sondern auch diese Rolle verdoppelt priasen-
tiert. Ferdinands Freund Ludwig zeigt sich immer wieder skeptisch ge-
geniiber den in der Handlung auftretenden mechanischen Figuren, und
ihm ist es vorbehalten, der mechanischen Kunst des >Professor X.< eine
dezidiert >romantische< Asthetik entgegenzustellen, die nicht selten als
Hoffmanns eigentliche Meinung verstanden wurde. »Schon die Verbin-
dung des Menschen mit toten das Menschliche in Bildung und Bewe-
gung nachiffenden Figuren zu gleichem Tun und Treiben hat fiir mich
etwas driickendes, unheimliches, ja entsetzliches«,?** stellt Ludwig fest.
Die falsche Kunst des Professors dfft das Menschliche nach, sie ist es
nicht. Ludwig assoziiert das Mechanische mit der Vorstellung von Nach-
ahmung und Reprisentation und setzt dem eine nicht-mechanische Kunst
entgegen, die auf die Intensitit des Gefiihls statt auf Darstellung setzt.
Die nicht-mechanische Musik ermégliche, so Ludwig, im »vollkommen-

293 Vgl. Reil: Rhapsodieen iiber die Anwendung der psychischen Curmetho-
de (wie Anm. 69), S. 10. Vgl. Manfred Schneider: Das Grauen der Beo-
bachter: Schriften und Bilder des Wahnsinns. In: Bild und Schrift in der
Romantik. Hrsg. von Gerhard Neumann und Giinter Oesterle. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 1999 (Stiftung fiir Romantikforschung. 6), S.
237-253, hier: S. 242.

294 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
418 (Die Automate).

250

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

5 . . .
sten Ton«®” einen Zugang zu einer sonst verborgenen »Urzeit des
menschlichen Geschlechts«,”® zu einer Zeit der »ersten heiligen Harmo-

27 yon Mensch und Natur, »als der Geist des Menschen nicht die
298

nie«
Natur, sondern diese den Geist des Menschen erfal$te«.

Den Gedanke, dass in den >Urklidngen«< der Natur der Rest einer Har-
monie von Mensch und Natur vernommen werden konne, hat Hoffmann
(oder sein Protagonist Ludwig) aus Schuberts Ansichten von der Nacht-
seite der Naturwissenschaft (1808) entnommen, auf die Ludwig explizit
Bezug nimmt. Ludwigs enthusiastische Ausfiihrungen iiber die »Luftmu-
sik oder Teufelsstimme auf Ceylon«®” sind ein Zitat aus Schuberts
Buch.*”

Wie aber kann die nicht-mechanische Musik einen Zugang zur Har-
monie der »Urzeit« wiederherstellen? Indem sie die Fragmente und Re-
ste dieser Harmonie, die in der Gegenwart noch anzutreffen sind, als
Vorbild nimmt. Diese sind als »Nachhall«®®' in den »geheimnisvollen
Lauten der Natur« zu entdecken, »die noch nicht ganz von der Erde ge-
wichen«*®® und »in der Natur wie ein tiefes, nur dem héhern Sinn er-
forschliches Geheimnis verborgen«*” sind. Indem die Tone der Natur als
Fragmente einer verlorenen Vergangenheit aufgefasst werden, fiigt der
Musikrezipient sie in den Zusammenhang einer Kontinuitit und Ganzheit

295 Ebd, S. 421.

296 Ebd.

297 Ebd.

298 Ebd.

299 Ebd., S. 422.

300 In der dritten Vorlesung notiert Schubert, dass die »Naturstimme« der
Aolsharfe »unter dem Nahmen Luftmusic, oder Teufelstimme auf Ceylon
und in den benachbarten Lindern wahrgenommen ist« (G[otthilf] H[ein-
rich] Schubert: Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft. Un-
verdnderter reprografischer Nachdruck der Ausgabe Dresden 1808.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1967, S. 64). Auch vor
Schubert war die Aolsharfe ein beliebtes Beispiel, um die Moglichkeit
>natiirlicher<« Kunst zu belegen. Athanasius Kircher behauptet, die Aols-
harfe 1650 erfunden zu haben. In der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
wurde sie schlieBlich geradezu zu einem Topos, der die Moglichkeit >na-
tiirlicher< Kunst vorfiihren sollte. Abrams nennt sie »das Lieblingsspiel-
zeug der Romantiker« (M. H. Abrams: Spiegel und Lampe. Romantische
Theorie und die Tradition der Kritik [1953]. Ubers. von Lore Iser. Miin-
chen: Fink 1978, S. 72).

301 Hoffmann: Simtliche Werke in sechs Bianden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
421 (Die Automate).

302 Ebd.

303 Ebd., S. 423.

251

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ein, die auf diesem Weg zuallererst phinomenal wahrnehmbar werden
kann.

Ludwigs Musiktheorie kann unschwer als eine Variation der in der
gesamten Erzdhlung immer wieder vorgefiihrten Praxis der Projektion
und Identifikation begriffen werden. Wenn Musik es dem Subjekt fiir
Ludwig ermoglicht, eine sonst unzugingliche Erfahrung der Ganzheit
(mit der Natur) und des Sinns zu machen, indem sie ein Phdnomen als
Fragment einer >vergangenen< hoheren Einheit auffassbar macht und eine
Analogie zwischen dem >Innen< des Subjekts und dem >Aufen< der Natur
konstituiert (»Kann denng, erwiderte Ludwig, >die Musik, die in unserm
Innern wohnt, eine andere sein als die, welche in der Natur [...] verbor-
gen<«304), dann wiederholt diese Theorie exakt die Phantasmen, denen
Ferdinand in der Begegnung mit der ertrdumten >Séngerin< erlegen ist.
Die Theorie der nicht-reprisentativen, intensiven und daher nicht wieder-
holenden Musik wird so als die Wiederholung einer wiederholenden Pra-
xis, eines unendlichen Wiederholungszwangs, vorgefiihrt. Ludwigs Glau-
be, in den Klidngen der Musik eine anfingliche »Harmonie« zwischen
Mensch und Natur erneut erleben zu konnen, erliegt den gleichen Phan-
tasmen, in die sich sein Freund Ferdinand verstrickt. In dieser Struktur
der unendlichen Spiegelung, Verdopplung und Wiederholung liegt die
Ironie des Wahnsinns bei Hoffmann.

Ill. 5 Die doppelte Supposition
(»Doge und Dogaresse«)

»Doge und Dogaresse« als historische Novelle und als
Liebesgeschichte - der Traum der geliebten Frau

Insofern Das ode Haus und Die Automate sich schon auf den ersten
Blick #@hneln und demselben Genre zuzurechnen sind (der >unheimli-
chen< Geschichte), konnte man versucht sein zu denken, die bisher ge-
troffenen Aussagen iiber die Verbindung von Erzahlstruktur, Wiederho-
lungstechnik und der Darstellung des »Wahnsinns« seien nur fiir diese
Art Erzéhlung im (Buvre Hoffmanns zutreffend. Einige Ausfiihrungen zu
Doge und Dogaresse, einer auf den ersten Blick eher >novellistischen<
Erzéhlung, die in der Forschung ebenfalls nur geringe Beachtung gefun-
den hat,” sollen das Gegenteil beweisen.

304 Ebd.
305 Es existieren nur sehr wenige Studien zu Doge und Dogaresse. Zu nen-
nen ist zuerst die Arbeit von Johannes Wiele (Johannes Wiele: Vergan-

252

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Bereits in der Rahmenhandlung der Erzéhlung wird die Genese von
Zeit als deren eigentliches Thema ausgewiesen. In einer bereits zitierten
Passage tritt ein »Fremder« in Erscheinung und nennt das »Gemiit« des
Kiinstlers als den Ort, an dem Bilder »aufgehen«, »Gestalten« ihre Hei-
mat finden und sich »plétzlich« eine Verbindung des Bildes mit Vergan-
genheit und Zukunft ergibt:

»Es ist ein eignes Geheimnis, daf} in dem Gemiit des Kiinstlers oft ein Bild auf-
geht, dessen Gestalten, zuvor unkennbare korperlose, im leeren Luftraum trei-
bende Nebel, eben in dem Gemiite des Kiinstlers erst sich zum Leben zu for-
men und ihre Heimat zu finden scheinen. Und plétzlich verkniipft sich das Bild
mit der Vergangenheit oder auch wohl mit der Zukunft, und stellt nur dar, was
wirklich geschah oder geschehen wird.«*%°

Wie bereits ausgefiihrt wurde, umschreiben diese Sétze nicht nur die
Konstitution der Hoffmannschen »Kiinstler«-Akteure, sondern ebenso
die Grundstruktur seiner Erzihlungen.””” Wie aber verhilt es mit der Er-
zihlung Doge und Dogaresse, die iiber keine »Kiinstler«-Figur verfiigt
und deren Struktur auf den ersten Blick von dem bisher beschriebenen
Schema abzuweichen scheint?

Die Handlung der Geschichte weist diese auf den ersten Blick als ein
Beispiel historischer Novellistik aus. Mit wenigen Sétzen fasst Lothar Pi-

genheit als innere Welt. Historisches Erzédhlen bei E.T.A. Hoffmann.
Frankfurt am Main u.a.: Lang 1996, S. 219-380). Allerdings beschiftigt
sich Wiele vor allem mit der Fragestellung, was Hoffmanns Erzéhlung
tiber die Moglichkeit >objektiver< Geschichtsschreibung sagt. Seither sind
drei weitere Studien zu Doge und Dogaresse erschienen, die sich vor al-
lem dem Verhiltnis des Textes zur pikturalen Vorlage — dem Bild Doge
und Dogaresse von Karl Wilhelm Kolbe — widmen. Vgl. Melanie Klier:
Kunstsehen. E.T.A. Hoffmanns literarisches Gemélde Doge und Doga-
resse. In: E.T.A. Hoffmann-Jahrbuch 7 (1999), S. 29-49; Petra Liedke
Konow: Inszenierung der serapiontischen Genese eines Kunstwerks.
E.T.A. Hoffmanns Rahmengeschichte »Doge und Dogaresse« im Rah-
men der Serapions-Briider. In: Germanic Notes and Reviews 30 (1999),
H. 1, S. 134-142; Gerhard Neumann: Narration und Bildlichkeit. Zur In-
szenierung eines romantischen Schicksalsmusters in E.T.A. Hoffmanns
Doge und Dogaresse. In: Bild und Schrift in der Romantik. Hrsg. von
Gerhard Neumann und Giinter Oesterle. Wiirzburg: Koénigshausen &
Neumann 1999 (Stiftung fiir Romantikforschung. 6), S. 107-142.

306 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Bénden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
430f. (Doge und Dogaresse).

307 Vgl. Kap. III. 2.

253

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

kulik nicht nur die Handlung der Erzidhlung zusammen, sondern skizziert
zugleich die beiden geldufigsten Lektiiren derselben:

»Man kann die Geschichte auf zweierlei Art lesen. Erstens als historische Er-
zihlung [...]. Da geht es auf der einen Seite um Politik: um die Verteidigung
Venedigs gegen seine Feinde, die Wahl des Dogen, um Verschworung und die
Wiederherstellung der alten Ordnung. In diese Staatsaktionen ist das private
Gliick und Ungliick dreier Personen verflochten: Annunziatas, die Bodoeri sei-
nem Machtehrgeiz zuliebe dem alten Falieri verkuppelt; Antonios, der in An-
nunziata die Jugendgeliebte wiedererkennt, sich als Pflegesohn des an den Ma-
chenschaften Bodoeris beteiligten Nenolo entpuppt und in die Verschworung
gegen die Signorie verwickelt wird; Margarethes, der durch die Folter entstell-
ten Amme Antonios, die die Verbindung zwischen den beiden Liebenden her-
stellt. [...] Damit wird bereits deutlich, dal man die Erzéhlung auch auf eine
zweite Art lesen kann: als symbolische Erzidhlung, in der das Historische nicht
um seiner selbst willen dargestellt ist, sondern als Medium eines tieferen Sinns,
auch einer tiefen Gemiitsbewegung. «**®

Tatsdchlich lassen sich diese Ebenen jedoch kaum so sorgfiltig auseinan-
derhalten, wie Pikulik suggeriert. Sowohl die Figuren der >offiziellen«
Handlungen um die Intrigen am Hofe Venedigs als auch die Akteure der
>privaten< Handlung um die Liebesbeziehung zwischen Antonio und An-
nunziata sind stets auch Interpreten der sie umgebenden >Symbole«. Die-
ses Bemiihen zeigt sich wiederum — vor allem im Kontext von Antonios
Suche nach seiner eigenen Herkunft — als die Anstrengung der Akteure,
die Beziehungen und Verhiltnisse der Figuren zueinander zu verstehen.

Wie bereits angedeutet, gestaltet sich dieses Bemiihen auch in Doge
und Dogaresse als den Versuch, die Ereignisse im Zusammenhang einer
kontinuierlichen Zeit zu sehen. Bereits darin zeigt sich, dass Doge und
Dogaresse, obwohl die Geschichte auf den ersten Blick einen génzlich
anderen Charakter zu haben scheint, strukturell an die in der Sammlung
Die Serapions-Briider unmittelbar vorausgehende Erzéhlung Die Auto-
mate ankniipft. Zu Beginn der Handlung zeigt sich der Hauptakteur von
Doge und Dogaresse, der junge Antonio, als ein »armer ungliicklicher
Mensch«,”® dem eine Krankheit die Erinnerung an die eigene Identitit
und Vergangenheit geraubt hat.

»Wie vermag ich dir denn, Alte, diesen Augenblick des Erwachens zu be-
schreiben! Die Wut der Krankheit hatte mir alle Erinnerung des Vergangenen
ginzlich geraubt. Gleich als wire in die todstarre Bildsdule plotzlich der

308 Pikulik: E.T.A. Hoffmann als Erzédhler (wie Anm. 244), S. 126-128.
309 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
434 (Doge und Dogaresse).

254

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Lebensfunke gefahren, gab es fiir mich nur augenblickliches Dasein, das sich
an nichts kniipfte. [...] Nach und nach sammelten sich zwar meine Gedanken
und ich besann mich auf mein friiheres Leben, aber was ich dir erzihlte Alte,
das ist Alles, was ich davon weil}, und das sind doch nur einzelne Bilder ohne
Zusammenhang. Ach! dieses trostlose Alleinstehen in der Welt, das 146t mich
zu keiner Frohlichkeit kommen, so gut es mir nun auch gehen mag. <"

Wie Ferdinand in Die Automate befindet sich Antonio auf der Suche
nach einem Zusammenhang, einer Synthese, welche die »einzelnen Bil-
der« zur Kontinuitét einer Geschichte verbinden kann. Insofern, der Lo-
gik der Phantasmen in Hoffmanns Texten entsprechend, nur durch diese
Assoziationen auch Verbindungen zwischen den handelnden Figuren er-
geben konnen, ist die Zusammenhangslosigkeit der Zeit fiir Antonio not-
wendig auch ein »trostloses Alleinstehen in der Welt«.

Analog zu der bereits in anderen Erzéhlungen Hoffmanns beschrie-
benen Logik der Synthesen ist es auch in Doge und Dogaresse jedoch
keineswegs so, dass sie von dem synthetisierenden Subjekt bewusst und
kontrolliert vollzogen werden. Der Zusammenhang stellt sich her, und
die Akteure sehen sich dazu gezwungen, ihn auszusprechen.

»Wie in einem fernen dunklen Spiegel erschaue ich oft kiinftige Er-
eignisse und beinahe ohne eignen Willen, in mir oft selbst unverstéind-
lichen Redensarten das, was ich erschaut, auszusprechen, zwingt mich
dann die unbekannte Macht, der ich nicht zu widerstehen vermag.«’'' So
spricht die alte Margareta, die sich damit einerseits (im Rahmen des kul-
turellen Codes) als eine clairvoyante ausweist, als eine zur somnabulen
Hellsicht begabte Person. Andererseits weist sie sich (im Rahmen der
narrativen Ordnung) als eine Vermittlungsfigur aus, welche Zusammen-
hinge nicht nur schaut, sondern auch ausspricht, und die damit Figuren
in Verbindung bringen kann.

In einer fiir Hoffmann eher seltenen Variante der Ironie wird diese
Behauptung, Zusammenhénge erschauen zu konnen, durch eine intertex-
tuelle Relation relativiert. Die Formulierung »Wie in einem fernen dunk-
len Spiegel erschaue ich« ist eine Anspielung auf den 1. Korintherbrief
des Paulus: »Wir sehen jtzt durch einen Spiegel in einem tunckeln wort /
Denn aber von angesicht zu angesichte. Jtzt erkenne ichs stiickweise /
Denn aber werde ich erkennen gleich wie ich erkennet bin« (1. Kor.
13,12). Wihrend Paulus also das Sehen durch einen Spiegel in einem
dunklen Wort als ein stiickweises Sehen beschreibt, welches durch ein
Sehen von Angesicht zu Angesichte ersetzt werden muss, wird das Schau-

310 Ebd., S. 449 (Doge und Dogaresse).
311 Ebd., S. 454 (Doge und Dogaresse).

255

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

en wie in einem fernen dunklen Spiegel durch die alte Frau geradezu
umgekehrt als die Methode zum Erreichen eines ganzen Sehens bewertet.

Indem sie sich als eine Schauerin bezeichnet, kann die Figur der
Margareta in der Ordnung der Erzéhlung als eine Vermittlerfigur be-
schrieben werden. Sie vermittelt Antonio einen Zugang zu seiner Ver-
gangenheit, indem sie sich als seine Amme ausweist. »Tonino, lispelte
nun die Alte ganz leise, Tonino, wenn du so in mein verschrumpftes Ant-
litz schaust, dimmert denn gar keine leise Ahnung in deinem Innern auf,
daB du mich wohl in friiher, friiher Zeit gekannt haben konntest!«’'?
Nachdem die alte Margareta Antonio derart eine Erinnerung an eine frii-
here Zeit suggeriert hat, beginnt nun auch seine Einbildungskraft, Bilder
von dieser Zeit hervorzubringen. In einer Variante der wiederholten
Struktur der Hervorbringung des Bildes des Anderen erkennt Antonio in
der ihm gegeniibertretenden »Alten« nicht die verlorene Geliebte, son-
dern die ehemalige Amme: »Ja du bist die Margareta, die mich nihrte,
die mich hegte und pflegte, ich wuBlte es ja schon immer, aber der bose
Geist verwirrte mir die Gedanken.<<*"?

Aber welcher »dunkle Zauber« ist es, der Antonios >Selbst< be-
herrscht? Entsprechend der Logik der narzisstischen Selbsterfindung in
Hoffmanns Texten handelt es sich hierbei um nichts anderes als das
Phantasma des >Ich<«. Antonio ist nicht v6llig ohne Erinnerung, er trigt
den »unverstindlichen Nachklang« einer gliicklichen Vergangenheit >in
sich¢, der nun, in der Begegnung mit der »Alten, die sich ihm als seine
frithere Amme ausweist, eine ganze Geschichte hinzuassoziiert werden
kann. Wie sein Pendant Ferdinand aus Die Automate ist Antonio auf der
Suche nach einer Ganzheit, welche Kontinuitit und Zusammenhang nicht
nur in seine Erinnerung, sondern auch in die Identitéit seiner Person zu
bringen verspricht.

»Schweig, Alte, unterbrach sie Antonio, schweig, noch etwas ist es, was mir
mein Leben verkiimmert, mich rastlos verfolgt, was mich tiber kurz oder lang
rettungslos verderben wird. Ein unaussprechliches Verlangen, eine mein Inner-
stes verzehrende Sehnsucht nach einem Etwas, das ich nicht zu nennen, nicht
zu denken vermag, hat, seitdem ich im Spital zum Leben erwachte, mein gan-
zes Wesen erfalit. Wenn ich als ein Armer, Elender, ermiidet, zerschlagen von
der miihseligen Arbeit Nachts auf dem harten Lager ruhte, dann kam der Traum
und goB, mir in lindem Siduseln die heile Stirn fichelnd, alle Seligkeit irgend
eines gliicklichen Moments, in dem mir die ewige Macht die Wonne des Him-
mels ahnen lieB und dessen BewuBtsein tief in meiner Seele ruht, in mein Inne-
res. [...] Alles Sinnen, alles Forschen ist vergebens, ich kann es nicht ergriinden,

312 Ebd, S. 452 (Doge und Dogaresse).
313 Ebd., S. 462 (Doge und Dogaresse).

256

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

was mir frither im Leben so Hochherrliches geschah, dessen dunkler, ach mir
unverstindlicher Nachklang mich mit solcher Seligkeit erfiillt, aber wird diese
Seligkeit nicht zum brennendsten Schmerz, [...] wenn ich erkennen muf3, dafl
alle Hoffnung verloren ist, jenes unbekannte Eden wieder zu finden, ja es nur

zu suchen?«™

Sind gemiB der Logik der Phantasmen in Hoffmanns Texten die asso-
ziierten Zusammenhénge nicht nur die Verbindungen von Ereignissen,
sondern immer auch die zwischen Figuren, so ist es nicht verwunderlich,
dass Antonios Erinnerung, durch das Auftauchen der »Amme« angesto-
Ben, nunmehr beginnt, sich zugleich an das Objekt jenes »unaussprech-
lichen Verlangens nach einem Etwas« und an das eigene Ich zu erinnern.
Die >Erinnerung< an die Amme bringt die Vorstellung des eigenen >Ich«<
und das Bild der schon in der Kindheit geliebten Frau hervor, die sich als
die Dogaresse Annunziata herausstellt:

»Da streckte ich miide vom Springen und Laufen an einem Abend, als schon
die Sonne zu sinken begann, mich hin unter einen groSen Baum und starrte hi-
nauf in den blauen Himmel. Mag es sein, daf3 der wiirzige Geruch der blithen-
den Kriuter, in denen ich lag, mich betdubte, genug meine Augen schlossen
sich unwillkiirlich und ich versank in trdumerisches Hinbriiten, aus dem mich
ein Rauschen, gleich als fiele ein Schlag dicht neben mir in das Gras, erweckte.
Ich fuhr auf in die Hohe; ein Engelskind mit himmlischem Antlitz stand neben
mir, schaute in holder Anmut ldchelnd auf mich herab und sprach mit siiler
Stimme: >Ei, mein lieber Knabe, wie schliefst du so schon, so ruhig, und doch
war dir der Tod so nahe, der bose Tod.< Dicht neben meiner Brust erblickte ich
eine kleine schwarze Schlange mit geborstenem Haupt, das Kind hatte das gifti-
ge Tier mit dem Zweige eines NuBbaums erschlagen, in dem Augenblick, als es
zu meinem Verderben sich heranringeln wollte. Da erbebte ich in siilem
Schauer — [...] ich sank nieder auf die Knie, ich erhob die gefalteten Hénde.
>Ach, du bist ja ein Engel des Lichts, den der Herr sandte, mich zu retten vom
Tode.< So rief ich, das holde Wesen streckte aber beide Arme nach mir aus und
lispelte, indem hoheres Rot auf seinen Wangen leuchtete: Ach du lieber Knabe,
ich bin ja kein Engel, ein Médchen, ein Kind wie du! Da vergingen die Schau-
der in namenloses Entziicken, das mich mit sanfter Glut durchstromte — ich
stand auf — wir schlossen uns in die Arme [...]. Nun rief eine silberhelle Stimme
durch den Wald: Annunziata — Annunziata! — >Ich muf3 nun fort, du herzlieber
Knabe, die Mutter ruft<, so lispelte das Méadchen, ein unséglicher Schmerz
durchfuhr meine Brust. [...] >Annunziata!< rief es aufs neue, und das Méadchen
verschwand im Gebiisch! [...] Wenige Tage nachher wurde ich hinausgestoBen
aus dem Hause. Vater Blaunas’ sagte mir, als ich es nicht lassen konnte, von
dem Engelskinde zu reden, das mir erschienen und dessen siifle Stimme ich zu

314 Ebd.,, S. 449f. (Doge und Dogaresse).

257

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

vernehmen glaubte in dem Rauschen der Bdume, in dem Gelispel der Quellen,
in dem ahnungsvollen Sausen des Meers — ja, da sagte mir Vater Blaunas’, das
Midchen konnte niemand anders gewesen sein, als Nenolo’s Tochter Annun-
ziata [...]. — O Mutter — Margareta. — Hilf Himmel! — Diese Annunziata — es ist
die Dogaressal«*'?

Die Szene erscheint geradezu als eine Wiederholung der Begegnung Fer-
dinands mit der >Singerin< aus Die Automate. Hier wie dort wird die Se-
quenz eingeleitet mit der Erzéhlung des Einschlafens, dem ein Aufwa-
chen folgt. Dieses wird allerdings als eine mogliche Fortsetzung des
Traums bestimmt, indem die Begegnung mit dem »jungen Midchen,
die auf das »trdumerische Hinbriiten« folgt, sich als »traumartig« erweist.
Markiert wird dies durch eine alliterierende und also >poetische< und
mirchenhafte Sprache, die an die Szenerie im Garten des >Professor X.<
erinnert (»siifler Stimme«, »so schon, so ruhig«, »der Tod, der bose
Tod«). Die junge Annunziata kann so als eine Figur aus einem Traum
verstanden werden, als eine Wiedergéngerin der >Singerin< aus Die Au-
tomate.

Die zeitliche Struktur dieses Traums ist hier allerdings, im Gegensatz
zur komplexen Strukturierung der Begegnung mit der »Séngerin< in der
vorhergehenden Geschichte, vereinfacht. Eine srealistische« Lektiire, wo-
nach Antonio sich einfach an eine tatséchliche Begebenheit aus seiner
Kindheit erinnert, nachdem er der nunmehrigen Dogaresse begegnet ist,
wird keineswegs ausgeschlossen. Im Gegenteil: Ausdriicklich streut
Hoffmann Informationen und Datierungen ein, welche eine Begegnung
von Antonio und Annunziata in ihrer Kindheit moglich erscheinen las-
sen. Bertuccio Nenolo war der »Pﬂegevater«316 Antonios, der ihn auf sei-
nem Landhause bei Treviso aufgezogen hat. Zugleich aber ist Nenolo,
wie der Leser einem Gesprich zwischen Marino Falieri und dem Intri-
ganten Marino Bodoeri entnehmen kann, der Vater Annunziatas. Bodoeri
berichtet Falieri, dass er Annunziata, nachdem »den wilden barschen Ne-
nolo der Krieg ins Meer verlockte«, »in tiefer Einsamkeit auf meiner Vil-
la in Treviso«’' erziehen lieB. Die Vertreibung Antonios aus dem Hause
Nenolos nach dessen vermeintlichen Tod kann dann zeitlich koinzidieren
mit dem Erscheinen Annunziatas in Treviso. Die beiden Passagen, die
Erinnerung Antonios und das Gesprich zwischen Bodoeri und Falieri,
bestitigen sich gegenseitig und versichern sich wechselseitig einer Uber-
einstimmung mit der >Realitét«. Der >realistische< Code ist in Doge und
Dogaresse derjenige der Genealogie und der Chronologie: Es werden

315 Ebd., S. 462-464 (Doge und Dogaresse).
316 Ebd., S. 462 (Doge und Dogaresse).
317 Ebd.,, S. 442f. (Doge und Dogaresse).

258

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Spuren dariiber verstreut, wer mit wem verwandt ist und wann sich wel-
ches Geschehen ereignet hat. Die Spuren dieser Codes aufsammelnd, teilt
der Leser die Anstrengungen Antonios, seine »Vorgeschichte< herauszu-
finden: » Gibt es denn Spuren des spurlos Verschwundenen?<««’'®

Neben diesem >realistischen< Netz von sich gegenseitig bestitigen-
den Korrespondenzen und Ubereinstimmungen gibt es allerdings auch,
wie bereits in dem Zitat aus dem Buch Pikuliks angedeutet wurde, ein
>symbolisches< Netz. Im Unterschied zu den »realistischen< Codes der
Genealogie und Chronologie kann der >symbolische< Code nicht auf die
Einheit und Kohérenz einer >Geschichte« gebracht werden. Die >symboli-
schen< Konnotationen treten jedoch nicht einfach zu den »>realistischen<
hinzu, als wiren sie etwas, was der Leser ignorieren konnte. Thre Logik
ist nicht nur fragmentarisch, sondern ebenso fragmentierend: Die disso-
ziativen Spuren der Symbolik stéren und verstreuen zuletzt auch die
scheinbar bruchlos zusammenhédngenden Indizien des >realistischen< Co-
des.

Gibt es einen systematischen Unterschied zwischen den >realisti-
schen< und den >symbolischen< Codes? Diese Frage muss, im Blick auf
Doge und Dogaresse wie auch auf andere Texte Hoffmanns, entschieden
verneint werden. Beide Arten der Codierung entwerfen ein Netz von
Konnotationen und Zusammenhéngen, und beide Arten von Codierung
bestimmen das, was in Hoffmanns Texten >Realitit< genannt werden
kann. Hoffmanns Erzdhlungen stellen, wie bereits anhand von Das dde
Haus und Die Automate gezeigt wurde, niemals nur eine (wie auch im-
mer ritselhafte) Version der »Realitét< dar — sie fiihren ihre Protagonisten
immer als Leser der Realitidt vor und verwischen dabei die Unterscheid-
barkeit zwischen >tatsichlichen< Vorkommnissen und ihrer Reprisenta-
tion in der Vorstellung der Protagonisten. Auf diese Weise gelingt es, die
Macht der Fiktion und des Fiktionalen, das die Akteure in einen gefahrli-
chen Wahn zu ziehen droht, nicht nur zu erzihlen, sondern zugleich auch
vorzufiihren, fiir den Leser des Textes erfahrbar zu machen. Die Ver-
dopplung dieser Ebene ergibt einen umfassenden Effekt des >Unheimli-
chen« Korrespondenzen, Analogien und unwahrscheinliche Zusammen-
hidnge erscheinen nun nicht mehr blof den >enthusiastischen< Akteuren
Hoffmanns, sondern auch einem noch so auf Niichternheit erpichten Le-
ser Hoffmanns.

318 Ebd., S. 450 (Doge und Dogaresse).

259

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Die Supposition -
Die Azirkularitat des Sinns als Wahnsinn

Dass eine >realistische< Lektiire der »Vorgeschichte< um die Kindheits-
begegnung von Antonio und Annunziata nicht ausreichen kann, wird be-
reits in der zitierten Passage deutlich. In einer Parenthese, einem schein-
bar unbedeutenden Einschub, erinnert sich Antonio daran, dass Annun-
ziata ihm »erschienen« sei und dass er ihre siiffe Stimme an vielfiltigen
Orten der Natur zu horen glaubte: »als ich es nicht lassen konnte, von
dem Engelskinde zu reden, das mir erschienen und dessen siifle Stimme
ich zu vernehmen glaubte in dem Rauschen der Bdume, in dem Gelispel
der Quellen, in dem ahnungsvollen Sausen des Meers — [...].« Der Satz
spricht von dem Erscheinen Annunziatas und von der Moglichkeit dieses
Erscheinens in verschiedenen Naturphdnomenen. Offenkundig handelt es
sich hier um ein »Erscheinen« weniger im phdnomenalen als vielmehr im
spirituellen Sinn des Wortes. Die »Erscheinung« Annunziatas wird hier
als eine Projektion bestimmt, und niherhin als das Ergebnis einer Suppo-
sition — einer Unterlegung und Unterschiebung. In den seit 1822 und also
nur wenige Jahre nach Erscheinen der Serapions-Briider gehaltenen Vor-
lesungen iiber die Philosophie der Geschichte beschreibt Hegel, wie die
»Griechen« begannen, in dem »Gemurmel der Quellen« eine Anregung
fiir ihr Denken und Dichten zu finden.

»Ebenso horchten die Griechen auf das Gemurmel der Quellen und fragten,
was das zu bedeuten habe; die Bedeutung aber ist nicht die objektive Sinnigkeit
der Quelle, sondern die subjektive des Subjekts selbst, welches dann weiter die
Najade zur Muse erhebt. Die Najaden oder Quellen sind der duflerliche Anfang
der Musen. Doch der Musen unsterbliche Gesénge sind nicht das, was man
hort, wenn man die Quellen murmeln hort, sondern sie sind die Produktionen
des sinnig horchenden Geistes, der [sie] in seinem Hinauslauschen in sich
selbst produziert.«*"®

Wenn die »Bedeutung« des Gemurmels fiir Hegel nicht in der »objekti-
ven Sinnigkeit« der Quelle liegt, sondern in der »subjektiven« Sinnigkeit
»des Subjekts selbst«, dann wird die Beziehung des »Griechen« zu den

319 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Auf der Grundlage der Werke
von 1832-1845 neu ed. Ausgabe. Hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl
Markus Michel. Bd. 1-20. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, Bd. 12,
S. 289 (Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte). Vgl. Werner
Hamacher: Pramissen. Zur Einleitung. In: ders.: Entferntes Verstehen.
Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1998 (edition suhrkamp. 2026), S. 7-48, hier: S. 13f.

260

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Musen und Najaden als eine umwegige Beziehung zu sich selbst dekla-
riert. Der Gesang der Musen ist fiir Hegel ein »Hinauslauschen in sich
selbst«, in welchem der griechische Geist seinen eigenen Sinn in das
»Gemurmel« supponiert und es — in einem zweiten Schritt — wieder he-
raushort als die »Sinnigkeit« der Quelle. In dieser zirkuldren Bewegung
des Sinns, »der ihn von seiner Voraussetzung in einem absolut andern
zum andern seiner selbst und weiter zu sich fiihrt«,>? stellt das Horchen
der Griechen auf das »Gemurmel« der Quellen eine Urszene Hegelscher
Subjektivitit dar. Sie wiederholt das dialektische Drama des Aus-sich-
heraus-Gehens und Zu-sich-Zuriickkommens, das, wie Hegel in seiner
Enzyklopddie ausfiihrt, die Intelligenz ausmacht.””' Das voraussetzende
Hineinlegen des Sinns und das anschlieBende »Hinauslauschen« des-
selben aus dem »Gemurmel« der Quellen entspricht der generellen Struk-
tur des Zeichens bei Hegel, in der, wie Derrida meint, »das Aussichhi-
nausgehen [...] der obligate Weg einer Riickkehr zu sich selbst«’* ist.

Trotzdem Hoffmann die Erscheinung Annunziatas an das Horchen
Antonios auf das »Rauschen der Bdume«, das »Gelispel der Quellenx,
sowie auf das »ahnungsvolle Sausen des Meers« bindet, folgt die Er-
scheinungsweise der begehrten Frau in Hoffmanns Geschichte nicht dem
Hegelschen Schema von voraussetzender Supposition und vermittelter
Riickkehr des Sinns zum sinnstiftenden Subjekt. Die Bewegung des
Sinns ist in Hoffmanns Texten nicht auf die Ordnung eines Aus-sich-he-
raus und Zu-sich-zuriick zu bringen. Die Erscheinungen des Sinns sind
nicht auf ein produzierendes Subjekt und nicht auf eine produzierende
Subjektivitdt zuriickzufiihren — dies suggeriert zwar die Topik des Enthu-
siasmus in Hoffmanns Texten, aber diese wird stets ironisch gebrochen
und durchkreuzt. In ihrer >Unheimlichkeit< durchkreuzen diese Sinnpar-
tikel die Unterscheidung zwischen »innen< und >auBlen< und zwischen
>selbst< und >fremdc; sie sind nicht in die Bewegung von einem Subjekt
zu sich zuriick einzuordnen.

Die >Selbstheit< des Selbst, die Hegel fiir die »hinauslauschenden«
Griechen durch die Supposition, die Voraussetzung eines Sinns in das
Sinnlose garantiert sieht, ist in Hoffmanns Texten eine leere Einbildung,
der Effekt eines narzisstischen Phantasmas. Zwar organisiert sich das
>Ich< auch in Hoffmanns Texten, wie dasjenige der Griechen Hegels, in

320 Hamacher: Pramissen (wie Anm. 319), S. 13.

321 Vgl. Hegel: Werke (wie Anm. 319), Bd. 10, S. 271f. (Enzyklopddie der
philosophischen Wissenschaften, § 459).

322 Jacques Derrida: Der Schacht und die Pyramide. Einfiihrung in die He-
gelsche Semiologie [1971]. In: ders.: Randgiinge der Philosophie. Ubers.
von Gerhard Ahrens u. a. Hrsg. von Peter Engelmann. 2., iiberarb. Aufl.
Wien: Passagen 1999, S. 93-132, hier: S. 98.

261

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

der Struktur einer Spiegelung und also in einem narzisstischen Drama,
aber dieses Drama ist nie einfach ein Ausichhinausgehen mit einer an-
schlieBenden Riickkehr.

Die ubiquitidre Bezugnahme auf das Modell des Mesmerismus in al-
len Kontexten, die mit der >Ich<«Produktion und dem Erscheinen des An-
deren zusammenhéngt, verweist auf eine Einmischung einer dufleren In-
stanz in die Konstitution des >Ich¢, die in Hegels zirkuldrer Bewegung
nicht vorgesehen ist. Diese Einmischung zeigt sich in Hoffmanns Ge-
schichten als die Mitwirkung eines Anderen (einer Vermittlerfigur), vor
allem aber als die Einmischung eines eigenmichtigen Mediums der re-
flektierenden Spiegelung: der Sprache. Hoffmanns Figuren des >Ich« be-
gegnen immer wieder Doppelgéingern, Ich-Teilungen und Ich-Abspaltun-
gen, die weder einfach als >Produkt« des Ich noch als ein Moment seiner
riickwirts zu sich selbst verlaufenden Ich-Erkenntnis zu verstehen sind.
In der Beziehung zu dem anderen entwirft sich das »>Selbst< in Hoffmanns
Texten, aber zu dieser Beziehung tritt immer etwas dazwischen. Hierbei
kann es sich um eine >storende« dritte Figur handeln, die zwischen den
verschiedenen >Ichs< vermittelt, indem sie Phantasmen entwirft — wie
Margareta aus Doge und Dogaresse — oder indem sie sich ihrerseits fiir
Projektionen der Vermittlung anbietet — wie der >Professor X.< aus Die
Automate.

Wihrend Hegel das Subjekt auf die Zirkularitit des Sinns festlegt,
entgeht dieses bei Hoffmann dem Wahnsinn nicht, welcher der Zirkula-
tion notwendig vorausgeht.’” Hoffmanns Subjekte sind notwendig wahn-
sinnig, insofern die Geschichten stets die Bedingungen der Kreation des
>Ich< vorfiihren, die nicht von einer zirkuldren Bewegung des Sinns er-
fasst werden, weil sie ihr vorausliegen oder stérend in sie einbrechen. In-
sofern die zirkuldre Selbstsicherheit des Selbst sich dadurch in eine zer-
rissene und haltlose Bewegung ohne felos aufldst, ist es nicht verwunder-
lich, dass die Hoffmannschen Texte in der Bewertung Hegels nicht mit
Gnade rechnen durften. »Vorziiglich jedoch«, notiert Hegel in seinen
Vorlesungen iiber die Asthetik,

»ist in neuester Zeit die innere haltlose Zerrissenheit, welche alle widrigsten
Dissonanzen durchgeht, Mode geworden und hat einen Humor der Abscheu-
lichkeit und eine Fratzenhaftigkeit der Ironie zuwege gebracht, in der sich
[Ernst] Theodor [Amadeus] Hoffmann z. B. Wohlgefiel.«324

323 Vgl. Hamacher: Primissen (wie Anm. 319), S. 15.
324 Hegel: Werke (wie Anm. 319), Bd. 13, S. 289 (Vorlesungen iiber die
Asthetik).

262

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

Die doppelte Supposition: der Weg in den Abgrund

Es ist moglich, Doge und Dogaresse nur als eine historische Novelle und
Liebesgeschichte zu lesen, aber diese Lektiire verweigert sich dem kom-
plexen Spiel der Phantasmen und Bezauberungen, welches die Geschich-
te inszeniert. Den Phantasmen der Figuren korrespondieren die auf ein
phantasmatisches Signifikat verweisenden >symbolischen< Codes der Er-
zdhlung. »Willst du mich betoren, entsetzliches Weib, daf} irgend ein
wahnsinniges Streben mich in den Abgrund schleudert?«,** fragt Anto-
nio die alte Margareta und fasst mit dieser nur scheinbar >rhetorischenc«
Frage seine ganze Geschichte zusammen, denn tatsédchlich handelt Doge
und Dogaresse von einer Betorung (und Selbstbetorung), die den Figuren
ein »wahnsinniges Streben« eingibt und sie in den Abgrund schleudert.
Dieser Abgrund betritt im letzten Satz der Erzdhlung buchstéblich die
Szene (»Da streckte das Meer, die eifersiichtige Witwe des enthaupteten
Falieri, die schiumenden Wellen wie Riesenarme empor, erfafSite die Lie-
benden und ri} sie samt der Alten hinab in den bodenlosen Ab-
grund!«326).

Der Abgrund, das telos der Geschichte, ist wiederum mehrfach co-
diert: Man kann ihn als eine >moralische< Allegorie verstehen, der die
>Untreue< Annunziatas und Antonios bestraft. Gleichermaflen konnte
man ihn als Element einer >romantischen«< Liebestopik verstehen, in der
nur ein gemeinsamer Tod die Liebe der beiden Protagonisten verwirk-
licht. Als dritte Moglichkeit bietet es sich allerdings an, den Abgrund, in
den die Figuren am Schluss hineingerissen werden, als die Verwirkli-
chung des Abgrundes zu verstehen, in den Antonio befiirchtet, durch ein
»wahnsinniges Streben« hineingezogen zu werden. Der Abgrund stellt,
als die allegorische Prisentation des Phantasmatischen iiberhaupt, den
Wahnsinn des wahnsinnigen Strebens dar, dem nicht nur Antonio, son-
dern mit ihm sdmtliche Figuren der Erzahlung verfallen. Er ist dann das
Phantasma des Phantasmas, die phantastische Darstellung des Phantasti-
schen: buchstéblich eine mise-en-abyme.

Alle Figuren der Erzéhlung lassen sich durch die Phantasmen charak-
terisieren, die sie von sich selbst und den anderen entwickeln und die ihr
Handeln in einen schlussendlichen Abgrund lenken. Ein phantasmati-
sches Objekt (fiir Antonio) ist insbesondere Annunziata, deren Stimme
Antonio aus dem »Gelispel der Quellen« und dem »ahnungsvollen Sau-
sen des Meeres« herauszuhoren meint. Die Figur der Annunziata wird
durch eine Vielzahl verschiedener Codierungen gestaltet, die sie abwech-

325 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
451f. (Doge und Dogaresse).
326 Ebd., S. 482 (Hervorhebung von mir, O. K.).

263

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

selnd als eine Art Jungfrau nach christlichem Modell erscheinen ldsst
(»Annunziata«, die >Verkiindigte<), als Engel (»Engel des Lichts«) oder
aber als Naturwesen (das Horen ihrer Stimme im »Sausen des Meeres«),
das Antonio in das biblische Paradies (»jenes unbekannte Eden<®")
versetzen kann. Ein ebenso phantasmatisches Objekt ist Annunziata aber
auch fiir Marino Falieri. Wihrend in der Beziehung zwischen Antonio
und Annunziata die Figur der Margareta vermittelt, tritt zwischen Falieri
und Annunziata der Intrigant Marino Bodoeri als die dritte Figur, die das
Begehren iiberhaupt erweckt. Die Vermittlung ist nicht ohne Eigennutz
und zeigt, dass in Hoffmanns venezianischer Erzahlung nicht nur die Lie-
besgeschichte, sondern auch die politische Handlung von der Struktur
der Phantasmen und Einfliisterungen bestimmt wird. Annunziata ist die
Tochter von Franzeska, der Nichte Bodoeris, und da dieser »mancherlei
Ursache haben mochte seine Nichte als Dogaressa an Falieris Seite zu se-
hen«,*®® stellt er Falieri gegeniiber seine Enkelin als das »schonste Erden-
kind« dar, »das nur zu finden.«*%
»Bodoeri fing nun an, heifit es weiter,

»das Bild eines Weibes zu entwerfen und wuflite die Farben so geschickt zu
mischen und so lebendig aufzutragen, daf} des alten Falieri Augen blitzten, dafl
er im ganzen Gesicht roter und réter wurde, dal die Lippen sich spitzten und
schmatzten als gendsse er ein Glislein feurigen Syrakuser nach dem andern.«**

Der Vergleich des erfolgreichen, die Einbildungskraft seiner Leser (oder
Zuhorer) anfeuernden Dichters mit dem Maler ist in Hoffmanns Texten
konventionell. Die Nihe der Einbildungskraft zur Sphire des Visuellen —
sie entwirft stets ein »Bild« — macht es notwendig, dass der Dichter wie
ein Maler arbeitet und versucht, ein Bild direkt in die Vorstellung der
Leser zu malen. Dieses Verfahren wird hier plastisch vorgefiihrt durch
die Korrespondenz zwischen der Tatigkeit des Malens und Ausmalens
durch Bodoeri (er »wufite die Farben so geschickt zu mischen und so le-
bendig aufzutragen«) und der zunehmenden Farbigkeit des bezauberten
Falieri (der »im ganzen Gesicht roter und roter wurde«). Da die durch
Bodoeris Schilderungen dargebotenen Freuden freilich nicht allein vi-
sueller Natur sind, werden sogleich aber auch die taktilen Sinnesorgane
von dem Phantasma der jungen Annunziata angesprochen. Indem die
Lippen des Greises »sich spitzten und schmatzten, als gendsse er ein
Glislein feurigen Syrakuser nach dem andern«, vollzieht seine Einbil-

327 Ebd., S. 450 (Doge und Dogaresse).
328 Ebd., S. 443 (Doge und Dogaresse).
329 Ebd, S. 441 (Doge und Dogaresse).
330 Ebd., S. 442 (Doge und Dogaresse).

264

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

dung bereits den sinnlichen Genuss, den der Intrigant Bodoeri ihm gera-
de erst versprochen hat. Die Unterredung zwischen Bodoeri und Falieri
beschreibt also, parallel zu derjenigen zwischen Antonio und Margareta,
einen Eintritt in die Welt des Phantastischen und des Phantasmatischen.
Die Intrige gelingt, der Doge ist begeistert: »Ich will sie sehen, ich will
sie sehens, rief der Doge«.™

Als ein Bild, das den Ménnern lebhaft und leibhaftig vor Augen steht,
wird Annunziata zum Inbegriff des begehrten Objekts. Die Vorstellung
der begehrenswerten Frau ldsst die mediale Distanz zwischen Sprache
und Bild im Phantasma verschwinden: Das gesprochene Wort wird un-
mittelbar in ein Bild umgesetzt. In dieser Energie der Darstellung kann
der Kern des Phantastischen bei Hoffmann gesehen.”** Das Begehren der
Protagonisten Hoffmanns, die Identitédt des eigenen Ich zu erlangen und
das begehrte Objekt zu erreichen, wird durch das Bestreben des Erzihlers
verdoppelt, dem Leser gleichfalls eine Vorstellung vom Erzdhlten zu ver-
mitteln und so auch ihn in den Austausch der phantastischen Energien
einzubeziehen. Eine solche Einmischung des Erzéhlers, wie sie nicht sel-
ten ist bei Hoffmann, findet sich in Doge und Dogaresse in einer Be-
schreibung Annunziatas.

»Es war in der Tat ein wunderlich Schauspiel, den alten Dogen Marino Falieri
zu sehen mit seiner blutjungen Gattin. Er, zwar stark und robust genug, aber
mit greisem Bart, tausend Runzeln im braunroten Gesicht, mit mithsam zuriick-
gebogenem Nacken, pathetisch daher schreitend; Sie, die Anmut selbst, from-
me Engelsmilde im himmlisch schénen Antlitz, unwiderstehlichen Zauber im
sehnsiichtigen Blick, Hoheit und Wiirde auf der offnen lilienweilen von dunk-
len Locken umschatteten Stirne, siies Léicheln auf Wang’ und Lippen, — das
Kopfchen geneigt in holder Demut, den schlanken Leib leicht tragend — daher
schwebend — ein herrliches Frauenbild, heimatlich in anderer hoherer Welt. —
Nun, ihr kennt wohl solche Engelsgestalten, wie sie die alten Maler zu erfassen

. 33
und darzustellen wuBiten. — So war Annunziata.«>>>

Der Erzéhler behauptet die Schonheit Annunziatas nicht einfach, er will
sie vorfiihren, indem er Detail fiir Detail auflistet und die Perfektion je-
des Korperteils versichert. Selbstverstindlich ist auch diese Auflistung
wiederum ein Klischee, das um nichts mehr >plastisch« ist als die pure
Versicherung, es handele sich um eine >schone< Frau. »So ist es mit der

331 Ebd., S. 443 (Doge und Dogaresse).

332 Vgl. Hertz: Freud und der Sandmann (wie Anm. 181), S. 143, sowie Kap.
1L 4.

333 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béanden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
455f. (Doge und Dogaresse).

265

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Schonheit«, schreibt Barthes: »sie kann nur tautologisch sein (affirmiert
unter dem Namen der Schonheit) oder analytisch (wenn man ihre Pridi-
kate durchlduft), doch niemals synthetisch.«334 Der Erzihler, um diese
Schwiche seiner Darstellung wissend, wechselt das Register, indem er
das Bild Annunziatas kurzerhand mit einem als jederzeit présent voraus-
gesetzten Idealbild der Schonheit aus der Kunst identifiziert: »Nun, ihr
kennt wohl solche Engelsgestalten, wie sie die alten Maler zu erfassen
und darzustellen wufiten. — So war Annunziata.« So wird Annunziatas
Schénheit letztlich, wenn schon nicht durch eine Auflistung ihrer Kor-
perteile, durch die Identitéit ihrer Erscheinung mit den Bildern der »alten
Maler« bezeugt. »Erzihlung« und »Bild« scheinen sich hier nahezukom-
men, insofern Hoffmann in der Beschreibung Annunziatas — ersichtlich
vor allem in der Beschreibung der Kopthaltung — explizit auf das Bild
Kolbes referiert, welches in der Rahmenhandlung als >Anstof< des Tex-
tes ausgegeben wird. Die Erzéhlung fiihrt nicht nur vor, dass ihre Prota-
gonisten durch ein »Bild« Annunziatas verzaubert sind; sie ladt aus-
driicklich auch ihre Leser dazu ein, sich ebenfalls ein Bild von ihrer
Schonheit zu machen. Insofern die Gleichsetzung von Bild und Wirklich-
keit die Vorbedingung des »wahnsinnigen Strebens« ist, 1adt der Erzdhler
zum Wahnsinn ein.

Neben dem Phantasma der Schonheit (fiir die >Liebesgeschichte«)
besteht das Phantasma der Macht (fiir die >historische< Geschichte). Der
Handlungsstrang um die >Intrige< Marino Bodoeris kulminiert gegen En-
de der Erzihlung in einer »Verschworung wider die Signorie«,™ welche
die aristokratische Ordnung Venedigs beseitigen und bei deren Gelingen
der »alte Marino Falieri als souverainer Herzog von Venedig ausgerufen
werden solle.«’*® Gleich einem Taschenspieler zaubert Hoffmanns Er-
zdhler nun den Pflegevater Antonios hervor, Bertuccio Nenolo, der bis-
her »in dem Meeresgrund begraben«™’ geglaubt wurde. Die von dem
Streben nach Macht angetriebene Verschworung (»Beide, Nenolo und
Bodoeri, wiinschten dem alten Falieri den Fiirstenmantel, um selbst mit
ihm zu steigen«’®) erweist sich alsbald als kliglich scheiternder Operet-
tenstaatsstreich, den die aristokratischen Kréfte »im ersten Aufglimmen
ersticken«™* konnen. Dem gesamten Personal der >politischen< Handlung
wird kurzer Prozess gemacht, und mit wenigen Worten werden der Intri-

334 Barthes: S/Z (wie Anm. 139), S. 117.

335 Hoffmann: Samtliche Werke in sechs Béinden (wie Anm. 58), Bd. 4, S.
477 (Doge und Dogaresse).

336 Ebd.

337 Ebd.

338 Ebd., S. 478f. (Doge und Dogaresse).

339 Ebd, S. 479.

266

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[1l. ZWISCHEN >ENTHUSIASMUS< UND >MESMERISMUS< (E.T.A. HOFFMANN)

gant Bodoeri, der alte Falieri und auch der gerade erst wiederauferstan-
dene Nenolo hingerichtet:

»Am andern Morgen erblickte der von Todesschrecken zermalmte Pobel das
entsetzliche Schauspiel, das jedes Blut in den Adern gerinnen machte. Der Rat
der Zehen hatte noch in derselben Nacht das Todesurteil iiber die Hiupter der
Verschwornen, die ergriffen worden, gefillt. Erdrosselt wurden sie auf dem
kleinen Platze zur Seite des Palastes von der Galerie herabgelassen [...] Unter
den Leichnamen befanden sich Marino Bodoeri und Bertuccio Nenolo. Zwei
Tage nachher wurde der alte Marino Falieri von dem Rate der Zehen verurteilt
und auf der sogenannten Riesentreppe des Pallastes hingerichtet.«**

Die Formulierung, der Anblick der Leichen sei ein »Schauspiel« gewe-
sen, fallt auf. Tatséchlich wird der Begriff in der Erzéhlung wiederholt
verwendet und markiert jeweils eine hervorgehobene Szene (»das aller-
herrlichste Schauspiel«,**' »ein wunderlich Schauspiel«,*** »ein wunder-
lich seltsames Schauspiel«***). Indem ihr Scheitern zum Schauspiel wird,
zeigt sich die unfreiwillige Komik des Handelns der Verschworer und In-
triganten. Thr Streben nach Macht war, mit den Worten Antonios, ein
»wahnsinniges Streben, insofern es eigenen Einfliisterungen und Sug-
gestionen folgte, welche von der Wirklichkeit schnell widerlegt wurden.

Da alle Figuren durch das Phantasma bestimmt werden, das ihnen
vor Augen steht, wird auch die Dogaresse nicht nur als Objekt der Phan-
tasmen beschrieben. Glaubt man dem Bericht der alten »Amme« Marga-
reta, so »erinnert« auch sie sich an die Begegnung mit Antonio in ihrer
Kindheit. Die Vermittlung, die sie zwischen Antonio und Annunziata
iibernimmt, verlduft also in beide Richtungen: Sie bewirkt nicht nur die
Erinnerung des jungen Mannes, sondern auch die der jungen Frau. So be-
richtet Margareta:

»Nachdem ich den neuen Verband gemacht, blickte sie mich an mit vor Freude
leuchtenden Augen. Da sprach ich: Ei gniddige Frau Dogaressa, Ihr habt ja auch
schon einmal einen Knaben gerettet, da Ihr die kleine Schlange totetet, die ihn
stechen wollte zum Tode als er schlief. — Tonino! da hittest du sehen sollen
wie, als leuchte ein Strahl des Abendrots hinein, das blasse Antlitz sich schnell
farbte — wie die Augen funkelndes Feuer blitzten. — >Ach ja, Alte, sprach sie,
ach ja — ich war noch ein Kind — auf meines Vaters Landhause. — Ach es war

340 Ebd., S. 480 (Doge und Dogaresse).
341 Ebd., S. 438 (Doge und Dogaresse).
342 Ebd., S. 455 (Doge und Dogaresse).
343 Ebd., S. 461 (Doge und Dogaresse).

267

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ein holder lieber Knabe — o wie gedenk ich noch seiner — es ist mir, als sei seit
der Zeit mir gar nichts Gliickliches mehr begegnet.«***

Die Szene der Supposition verdoppelt sich: Sowohl Antonio als auch An-
nunziata versuchen, ihr Leben nach dem Muster eines Traums zu gestal-
ten. Gegen Ende der Erzdhlung scheinen Traum und Wirklichkeit tat-
sdchlich iibereinzukommen: »Antonio stiirzte hin zu ihr; er bedeckte ihre
Hénde mit gliihenden Kiissen, er rief die Geliebte mit den siiflesten, zért-
lichsten Namen. Da schlug sie die holden Himmelsaugen langsam auf,
sie sah Antonio [...], driickte ihn an ihre Brust — benetzte ihn mit heiffen
Trinen — kiite seine Wangen — seine Lippen.«’*’ Die Bedingung der
Moglichkeit dieser wechselseitigen Anagnorisis liegt freilich darin, dass
beide Figuren durch dasselbe »wahnsinnige Streben« bestimmt werden.

Nichts anderes als ein gemeinsam geteiltes »wahnsinniges Streben«
ist es, das Antonio und Annunziata zu ihrem vermeintlichen Gliick fin-
den ldsst. Damit niemand diese vermeintliche Szene des Gliicks fiir das
letzte Wort der Erzdhlung halten kann und auf die Idee kommen mag,
dass die durchgingige Ironie Hoffmanns hier durch die Realisierung ei-
ner Ubereinstimmung und Harmonie zwischen >Traum< und >Realititc,
zwischen >Bild«< und »Wirklichkeit< abgelost wiirde, reif3t Hoffmann die
beiden Liebenden nur eine Seite spiter in exakt den Abgrund, in den An-
tonio sich schon im Gesprich mit Margareta durch ein »wahnsinniges
Streben« hineingerissen gesehen hat. »O mein Antonio! — o meine An-
nunziata!< So riefen sie des Sturms nicht achtend, der immer entsetz-
licher tobte und brauste. Da streckte das Meer [...] die schiumenden
Wellen wie Riesenarme empor, erfafite die Liebenden und riff sie samt
der Alten hinab in den bodenlosen Abgrund!«**® Als Abgrund ist der
Wahnsinn die Ironie, welche eine Vereinbarkeit von >Traum< und »Wirk-
lichkeit< suggeriert und zugleich von der Unvereinbarkeit beider weil3.
Was sich im allgemeinen Diskurs Hoffmanns als enthusiastisches bzw.
mesmeristisches Sprechen iiber den Wahnsinn differenzieren ldsst, wird
in seinen Erzdhlungen durch eine ironische Erzdhlstruktur zusammenge-
fiihrt.

344 Ebd., S. 471 (Doge und Dogaresse).
345 Ebd., S. 481 (Doge und Dogaresse).
346 Ebd., S. 482 (Doge und Dogaresse).

268

httpe://dol.org/0.14361/9783839407387-002 - am 14.02.2026, 1:52:1. /de/s Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407387-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

