
2. Die grundlegende Intuition der Vertragstheorie

Der Utilitarismus kann durch ein einfaches Kriterium politischer Legi­
timität bestechen und hat deshalb die angelsächsische Diskussion in der 
politischen Philosophie und in den Wirtschaftswissenschaften seit Je­
remy Bentham und John Stuart Mill relativ unangefochten dominiert. 
Legitim ist ihm gemäß die Ordnung einer Gesellschaft dann und nur 
dann, wenn diese Ordnung den Gesamtnutzen maximiert. Der Staat, das 
Rechtssystem, alle politischen und gesellschaftlichen Institutionen wer­
den als eine Maschine verstanden, die möglichst viel von einem be­
stimmten Guten produzieren soll. Wenn diese Maschine ihren Zweck 
nur unzureichend erfüllt, muß sie repariert oder durch eine neue, effizi­
entere Maschine ersetzt werden. Wozu sonst sollte es Einschränkungen 
unserer Handlungsfreiheit geben - und jede politische Institution be­
schränkt auf die eine oder andere Weise unsere Handlungsfreiheit - 
wenn nicht für einen bestimmten Nutzen? Auch als Individuum erschei­
nen uns Opfer nur dann begründet, wenn wir uns zu einem späteren 
Zeitpunkt einen Vorteil davon versprechen dürfen. Warum sollte das für 
eine Gesellschaft anders sein?

Rawls will in A Theory of Justice eine Alternative zu diesem Vor­
schlag anbieten. Er bezieht sich dabei auf die Idee eines Gesellschafts­
vertrags, nach welcher die Ordnung einer Gesellschaft nur dann gerecht 
genannt werden kann, wenn ihr alle Mitglieder ihre freie Zustimmung 
erteilen können. Nicht mehr soll das Kriterium jedoch, wie in der älte­
ren Tradition des Gesellschaftsvertrags, von einem faktischen Vertrag 
aller Mitglieder abhängig sein, der in einem vor aller Vergesellschaf­
tung liegenden Naturzustand abgeschlossen wird; in der Tradition des 
vertragstheoretischen Denkens war die Erklärung der Entstehung einer 
Gesellschaftsordnung noch mit dem Ausweis ihrer Legitimität ver­
quickt. Das Zustandekommen der Gesellschaft ist für Rawls nicht un­
mittelbar erklärungsbedürftig, wir werden in eine bestimmte Gesell­
schaft hineingeboren, und wir verbringen dort in der Regel auch unser 
ganzes Leben. Doch auf welche Kriterien berufen wir uns, wenn wir 
diese Institutionen, besondere gesellschaftliche Einrichtungen oder Re­
geln als reformbedürftig ansehen? Auf welche Grundlage stellen wir 

66

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unsere moralischen Urteile über die politischen Verhältnisse, die wir in 
unserer Gesellschaft antreffen? Rawls antwortet darauf mit der Idee 
eines hypothetischen Gesellschaftsvertrags, der den moralischen Stand­
punkt gegenüber den bestehenden politischen Institutionen bildet.19

Zunächst möchte ich hier die verschiedenen Aspekte und Schlußfol­
gerungen der von Rawls gegen den Utilitarismus vorgebrachten Intui­
tion näher beleuchten. Dabei möchte ich in diesem zweiten Kapitel 
gleichzeitig die drei wesentlichen Dimensionen einftihren, die den 
Rahmen der Diskussion der beiden uns vorliegenden Legitimations­
kriterien bilden. Nach einer Übersicht über die verschiedenen Einzelar­
gumente, die von Rawls gegen den Utilitarismus vorgebracht und in der 
Intuition einer Verschiedenheit der Personen auf einen handlichen 
Nenner gebracht werden (2. 1), will ich hier nacheinander drei Fragen 
beantworten: Zuerst möchte ich eine Interpretation des Sinngehalts 
dieser Intuition vorschlagen, die uns mit der für die spätere Diskussion 
unverzichtbaren Terminologie vertraut machen soll: Wie sollen wir die 
metaphorische Redeweise einer Verschiedenheit der Personen verstehen 
(2. 2.)? Dann will ich mich dem Status dieser Intuition zuwenden und 
ihre Quelle aufsuchen. Welchen Ursprung hat dieser Ausgangspunkt, 
welches philosophische Gewicht trägt diese Intuition? Welche Funktion 
kommt dabei dem kontraktualistischen Argument zu (2. 3. 1.)? Und 
welche Rolle spielt das Überlegungsgleichgewicht, in welches dieses 
eingebettet ist (2. 3. 2.)?

Zuletzt thematisiere ich die von Rawls in verschiedener Hinsicht li­
mitierte Reichweite der Intuition: Einerseits bildet sie den Ausgangs­
punkt zur Bestimmung von Gerechtigkeitsprinzipien für die Grund­
struktur unserer eigenen Gesellschaft. Von Anfang an beinhaltet Rawls1 
Vorgehensweise den Bezug zu einem bestimmten Kontext; sie steht 
damit in einem Spannungsverhältnis zur Erwartung an eine Gerechtig­
keitstheorie, ein universell gültiges Moralprinzip zu formulieren (2. 4. 
1). Dann soll die von Rawls selbst auf ideale Umstände und Verhält­
nisse begrenzte Reichweite der Intuition erörtert werden. Welche prakti­
sche Relevanz hat sie für die politische Wirklichkeit (2. 4. 2.)? Die Be­
antwortung dieser Fragen wird mir Gelegenheit geben, das Feld für die 

19 Der moralische Standpunkt gegenüber den wichtigsten gesellschaftlichen Einrichtungen 
kann nicht einfach durch ein Demokratie-Prinzip ersetzt werden, denn die institutionelle 
Ausgestaltung der Demokratie kann ja ihrerseits zum Gegenstand einer moralischen Beurtei­
lung gemacht werden. Habermas sagt ganz richtig: „Deshalb liegt das Demokratieprinzip auf 
einer anderen Ebene als das Moralprinzip.“ (FG, 141) Faktisch stellt er es jedoch auf die 
gleiche Ebene neben das Moralprinzip, das ebenso wie das Demokratieprinzip aus dem über­
geordneten Diskursprinzip abgeleitet wird, und scheint damit die institutionelle Ausgestaltung 
der Demokratie einer moralischen Beurteilung zu entziehen.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drei Einwände abzustecken, die von Autoren utilitaristischer Provenienz 
gegen die Idee des Gesellschaftsvertrags vorgetragen werden.

2. 7. Kritik des Utilitarismus

Wenn der Utilitarismus mit Hilfe von in unseren moralischen Intuitio­
nen verwurzelten Urteilen kritisiert wird, so darf dabei nicht vergessen 
werden, daß der Utilitarismus selbst eine genuine moralische Theorie 
anzubieten beansprucht. Dieser Anspruch verdient es, ernst genommen 
zu werden. Zwar verficht der Utilitarismus eine Art Kollektivegoismus, 
aber dennoch verfugt er über ein moralisches Kriterium, das eine 
Schlichtung individueller und gesellschaftlicher Konflikte auf einer 
unparteiischen Grundlage erlauben soll. Er bietet uns einen Maßstab an, 
mit dem wir gesellschaftlichen Institutionen aus einer moralischen Per­
spektive beurteilen können. Insofern beansprucht der Utilitarismus 
durchaus auch eine Begründung einer Konzeption der politischen Ge­
rechtigkeit vorzunehmen; schon Hume hat etwa behauptet, daß „public 
utility is the sole origin of justice“ (1957, 14). Der Utilitarismus darf 
daher nicht einfach durch eine enge Definition des Begriffs der Moral­
theorie aus der Debatte um das adäquate Kriterium politischer Legitimi­
tät verbannt werden; die von ihm aufgeworfenen Fragen würden sich 
dann nur auf einer anderen Ebene von Neuem stellen.

Auch Rawls erkennt an, daß der Utilitarismus eine Theorie, einen 
Begriff und eine Begründung der politischen Moralität anzubieten hat. 
Maßstab dessen, was wirklich gerecht und ungerecht ist, müssen nicht 
unsere diesbezüglichen Gerechtigkeitsgefühle darstellen; letztere könn­
ten sich als durchaus revisionsbedürftig erweisen, und so ließe sich dann 
die Institution der Sklaverei, wenn sie denn zur Vermehrung des Ge­
samtnutzens beiträgt, von einem utilitaristischen Standpunkt aus als 
durchaus gerecht bezeichnen. Deshalb gebrauche ich den Begriff der 
Gerechtigkeit in dieser Untersuchung in einem rein formalen Sinn; mit 
dem Begriff der Gerechtigkeit sollen nicht schon bestimmte substanti­
elle Inhalte oder Überzeugungen präjudiziert werden (vgl. Hare MT, 
157; Brandt GR, 307/8). Feinberg bezweifelt zwar diese Möglichkeit 
einer vollkommen inhaltsneutralen Auffassung von Gerechtigkeit, 
räumt aber gleichzeitig ein, daß die Bestimmung des Gerechtigkeitsbe­
griffs als einer direkt anti-utilitaristischen Konzeption politischer Mora­
lität uns nicht schon von der Notwendigkeit befreit, gegen die immer 
noch offenstehende Möglichkeit zu argumentieren, daß dem größten 
Gesamtnutzens gleichwohl die Priorität gegenüber der Gerechtigkeit 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zukommt (1989, 109). Bei Rawls vermißt Feinberg denn auch ein trifti­
ges Argument gegen den Utilitarismus.

Wenn Habermas den Utilitarismus unter dem pragmatischen Ge­
brauch der praktischen Vernunft einordnet (1991, 100) und diesen ne­
ben einen moralischen Gebrauch der praktischen Vernunft stellt, so 
übergeht er dabei stillschweigend, daß ein bestimmter sozialpragmati­
scher Gebrauch der praktischen Vernunft beanspruchen kann, einen 
genuin moralischen Gebrauch der Vernunft darzustellen. Weiterhin 
übergeht Habermas mit seiner Gegenüberstellung von ethischem (eine 
bestimmte Identität, ein Selbstverständnis artikulierenden) und morali­
schem Vemunftgebrauch die Möglichkeit, daß der moralische Ver­
nunftgebrauch durchaus in einem bestimmten Selbstverständnis, einer 
moralischen Identität etwa von freien und gleichen Personen, wurzeln 
kann. Moralisches Handeln wäre dann authentischer Ausdruck eines 
ethischen Selbstverständnisses (vgl. Abschnitt 6. 3. 1), es müßte diesem 
nicht beziehungslos gegenüberstehen oder ihm gar widersprechen.

Rawls selbst fuhrt den Utilitarismus als eine der Konzeptionen der 
Gerechtigkeit in der Liste von Gerechtigkeitskonzeptionen auf, zwi­
schen denen die Parteien im Urzustand zu wählen haben. Er spricht 
sogar davon, daß es leicht fallt anzunehmen, daß der Utilitarismus ”the 
most rational conception of justice” (TJ § 5, 23) darstelle. Fraglich ist 
dabei, was mit dem Begriff rational an dieser Stelle gemeint sein soll; 
den Parteien im Urzustand wird der Utilitarismus sicherlich nicht ratio­
nal erscheinen, auch Einzelpersonen werden schwerlich die angebliche 
Rationalität des Utilitarismus als mit ihrer eigenen Konzeption einer 
prudentiellen Rationalität übereinstimmend ansehen können. Rawls4 
Terminologie ist nicht immer ganz klar, und er scheint an manchen 
Stellen seiner Theorie den Utilitarismus als in einem unüberwindlichen 
Gegensatz zu jeder Konzeption von Gerechtigkeit zu sehen. Hier muß 
man eine unglückliche Ambiguität in der Verwendung des Begriffs der 
Gerechtigkeit in Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit konstatieren. Manch­
mal versteht Rawls unter Gerechtigkeit nämlich nichts anderes als seine 
eigene Theorie der Gerechtigkeit als Fairneß, die sowohl das vertrags­
theoretisch inspirierte Entscheidungsverfahren im Urzustand als auch 
die dort ausgewählten beiden Gerechtigkeitsprinzipien umfaßt. Und 
dieser Begriff der Gerechtigkeit schließt den Utilitarismus natürlich von 
vornherein als eine Theorie der Gerechtigkeit aus.

An anderen Stellen jedoch scheint Rawls wiederum bereit, auch die 
Möglichkeit einer utilitaristischen Konzeption der Gerechtigkeit einzu­
räumen (TJ § 6, 22f und 26) Für eine terminologische Toleranz gegen­
über inhaltlich verschiedenen Konzeptionen der Moralität plädiert des­
halb auch Tugendhat (1993, 27). Wir werden sehen, daß sich diese Am­

69

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


biguität sogar noch im für den Politischen Liberalismus entscheidenden 
Begriff des übergreifenden Konsenses findet, in welchem inhaltliche 
Gerechtigkeitsfragen von dort auch zugelassenen utilitaristischen Legi­
timationsstrategien abgekoppelt werden sollen (vgl. Abschnitt 7. 3.). Ist 
der Utilitarismus also vielleicht lediglich rational und widerspricht 
gleichzeitig jeder möglichen Auffassung der Moral? Die Moral müßte 
sich dann aber den Vorwurf der möglichen Irrationalität von Seiten des 
Utilitarismus gefallen lassen!

Aber gehen wir den inhaltlichen Differenzen nach, die Rawls’ Theo­
rie der Gerechtigkeit (und diese verfolgt den Anspruch, unsere Alltags­
intuitionen in ein kohärentes und begründetes Gesamtgebäude zusam­
menzuführen) vom Utilitarismus trennen. Diese Differenzen ziehen sich 
durch die gesamte Rawlssche Theorie, implizit sind sie stets präsent, 
explizit angesprochen werden sie in den Paragraphen 5, 6 und 30 von A 
Theory of Justice. Man kann hier vier verschiedene, wenn auch aufein­
ander bezogene Gesichtspunkte voneinander unterscheiden, in denen 
Rawls’ Bedenken gegen eine utilitaristische Moraltheorie ihren Ur­
sprung haben: Freiheitsrechte, die soziale Gerechtigkeit, die Stabilität 
und die Öffentlichkeit bzw. die demokratische Mitbestimmung. Sie 
geben unseren intuitiven Bedenken und Widerständen gegen den Utili­
tarismus Ausdruck, und sie prägen dann auch wesentlich die Formulie­
rung der beiden Rawlsschen Gerechtigkeitsprinzipien.

2. 1. 1. Freiheitsrechte

Der erste und wohl wichtigste Punkt, an dem unsere intuitiven Wider­
stände gegen den Utilitarismus gewöhnlicherweise ihren Ausgang neh­
men, ist die angebliche Inkompatibilität von Utilitarismus und liberalen 
wie auch partizipatorischen Freiheitsrechten. Die Maximierung des 
Gesamtnutzens widerspreche sowohl unseren individualistischen, nega­
tiven wie auch etwaigen republikanischen, positiven Freiheitsvorstellun­
gen. Der Utilitarismus erlaube und erfordere manchmal, daß individu­
elle und auch kollektive Freiheitsrechte eingeschränkt und verletzt wer­
den, wenn dies der Förderung des Gesamtnutzens zweckdienlich ist. 
Wir erinnern uns, dem Utilitaristen dient eine Rechtsordnung als bloße 
Maschinerie zur Produktion des größtmöglichen Gesamtnutzens. Die in 
jeder wohlgeordneten Gesellschaft notwendigen Einschränkungen der 
Willkürfreiheit eines Individuums werden im Utilitarismus nicht mit 
den Rechten anderer Mitglieder einer Gesellschaft begründet; sie stehen 
allein im Dienst der kollektiven Nutzensumme.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So ist die Institution der Sklaverei natürlich dann moralisch gerecht­
fertigt, wenn sie für die Maximierung des wie auch immer zu definie­
renden Gesamtnutzens einer Gesellschaft einen Beitrag leistet. Der 
Utilitarismus läßt nur eine instrumentelle, nicht aber eine intrinsische 
Begründung vom Recht auf Leib, Leben und weitestgehender Hand­
lungsfreiheit zu. Damit sind wir auch beim klassischen Beispiel ange­
kommen, das oft gegen den Utilitarismus angeführt wird: Ein Mensch 
kann, so jedenfalls ein konsequenter Handlungs-Utilitarist, ohne weite­
res gefoltert werden, wenn dies für die Beförderung bestimmter gesell­
schaftlicher Ziele notwendig erscheint und der Gesamtnutzen die si­
cherlich großen Kosten übersteigt. Für den Utilitaristen mögen Gla­
diatorenkämpfe dann ihre Berechtigung haben, wenn sie für eine Belu­
stigung des Publikums sorgen, die in ihrer Quantität größer ist als das 
Unglück deijenigen, die dafür sterben müssen. Rawls wendet dagegen 
ein, daß es die Gerechtigkeit nicht zuläßt, Rechtsverletzungen selbst 
durch einen noch so großen Zugewinn an einem bestimmten Guten zu 
kompensieren oder damit zu legitimieren.
“Each member of society is thought to have an inviolability founded on justice 
or, as some say, on natural right, which even the welfare of every one eise can- 
not override. Justice denies that the loss of freedom for some is made right by a 
greater good shared by others. The reasomng which balances the gains and 
losses of different persons as if they were one person is excluded.” (TJ § 6,28).

Hier wird übrigens deutlich, daß Rawls keine strikt deontologische Mo­
raltheorie vertritt; er wendet sich nur gegen die mit Rechtsverletzungen 
einhergehenden Freiheitseinschränkungen zugunsten eines größeren 
Gesamtnutzens. Nicht jedoch wendet er sich - wie etwa der strikte 
Deontologe Nozick (ASU, 28) - gegen einen Konsequentialismus der 
Rechte, der etwa die Verletzung der Rechte einer Person zum besseren 
Schutz der Rechte aller anderen Personen zulassen würde (vgl. Ab­
schnitt 5. 3. 3 ). Rawls geht es bei seiner Kritik des Utilitarismus zu­
nächst nur um die bedenkliche Nivellierung der Inkommensurabilität 
zwischen den individuellen Rechten und einem gemeinsamen Guten in 
der speziellen Form eines aggregierten, kollektiven Nutzens. Folgerich­
tig erscheint sein erster Gerechtigkeitsgrundsatz als mit Freiheitsein­
schränkungen zum Zwecke des Schutzes anderer Personen kompatibel:
“Each person is to have an equal right to the most extensive total System of 
equal basic liberties compatible with a similar System of liberty for all.” (TJ § 
46, 302)20

20 Eine Kritik Harts (1989) hat Rawls dazu veranlaßt, eine gegenüber A Theory of Justice 
wichtige Veränderung am ersten Gerechtigkeitsprinzip anzubringoi; es lautet nun: "Each 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Frage, ob die Verletzung von Rechten zum Zwecke eines größeren 
Rechtsschutzes, und auch zur Frage, ob ein Opfer der Wohlfahrt eines 
Individuums zum Zwecke des größeren Nutzens für andere gerechtfer­
tigt sind, äußert sich Rawls hier noch nicht direkt. Der erste Kritikpunkt 
betrifft also lediglich die vom Utilitarismus nicht anerkannte Inkom- 
mensurabilität von Rechten und Gesamtnutzen und die damit verbun­
dene Priorität von Rechten gegenüber Wohlfahrtsüberlegungen.

2. 1.2. Distributive Gerechtigkeit

Ein weiterer wichtiger Punkt betrifft die Wohlfahrt der einzelnen Indivi­
duen, die nicht mit der Wohlfahrt der Allgemeinheit verrechnet werden 
darf. Der bekannte Vorwurf an den Utilitarismus lautet, daß er über kein 
vom Gesichtspunkt des Gesamtnutzens unabhängiges Kriterium für 
Fragen der Verteilungsgerechtigkeit verfuge. Für den Utilitaristen wird 
die Frage der distributiven Gerechtigkeit immer der Beförderung des 
Gesamtnutzens untergeordnet. Er wird also krasse wirtschaftliche und 
soziale Ungleichheiten dann in Kauf nehmen und sogar für moralisch 
gerechtfertigt ansehen, wenn diese im Dienste eines quantitativ höheren 
Gesamtnutzens stehen. Tugendhat spricht deshalb vom Utilitarismus 
auch als einer „Ideologie des Kapitalismus, denn er erlaubt es, das 
Wachstum der Ökonomie als solches ohne Rücksicht auf Verteilungsfra­
gen moralisch zu rechtfertigen.“ (1993, 327) Genauso wie ein einzelner, 
kluger Mensch vielleicht auf die Befriedigung manch gegenwärtigen 
Wunsches zum Zwecke seines gesamten individuellen Nutzens inner­
halb seines Lebens verzichten wird, mutet der Utilitarist manchen Men­
schen den Verzicht auf die Erfüllung ihrer Lebensziele und -pläne zu, 
wenn das für den Gesamtnutzen notwendig erscheint. Der Utilitarist 
gewinnt die moralische Perspektive aus der Übertragung der Klugheits­
wahl eines einzelnen Menschen auf die ganze Gesellschaft. Rawls wen­
det dagegen ein, daß die soziale Gerechtigkeit eines vom Gesamtnut­
zenmaximum unabhängigen Fundaments bedürfte.

Doch ist bei Rawls kein Argument gegen Wohlfahrtsopfer von man­
chen Individuen zugunsten anderer zu finden. Rawls spricht sich nur 
gegen Opfer zugunsten des größten Gesamtnutzens aus; das Unter­
schiedsprinzip beispielsweise hat demnach durchaus einen konsequen- 
tialistischen Kemgehalt, denn es erfordert Opfer von den bessergestell­

person has an equal right to a fully adequate scheme of equal basic liberties which is 
compatible with a similar scheme of liberties for all.“ (PL, 291) Die Abschwächung der 
Formulierung des ersten Prinzips ist aber für unsere Debatte nicht weiter von Bedeutung.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Individuen zugunsten der schlechtergestellten Individuen. Das Un­
terschiedsprinzip postuliert wie der Utilitarismus die moralische 
Wünschbarkeit eines bestimmten Endzustands, nur nimmt es im Gegen­
satz zu diesem ein vom bloß erstrebenswerten Guten unabhängig defi­
niertes Kriterium einer bestimmten Verteilung von Gütern in die Defi­
nition dieses Endzustands mit auf. Im Unterschied zum Utilitarismus ist 
das vom Unterschiedsprinzip verfolgte Ziel nicht bloß ein zu maximie­
rendes Gutes, sondern ein bestimmter Endzustand, der wesentlich auf 
distributive Aspekte der Gerechtigkeit bezogen bleibt:
„Social and economic inequalities are to be arranged so that they are both: (a) to 
the greatest benefit of the least advantaged, consistent with the just savings 
principle, and (b) attached to Offices and positions open to all under conditions 
of fair equality of opportunity.“ (TJ § 46, 302)

Das Unterschiedsprinzip ist eines der bekanntesten Bestandteile der 
Rawlsschen Theorie der Gerechtigkeit. Es verknüpft den Gesichtspunkt 
der Effizienz, der bei der Produktion der Güter zu beachten ist, mit ei­
nem Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, der bei der Verteilung dieser 
Güter relevant wird. Es erkennt damit den Zusammenhang an, der zwi­
schen dem Umfang der Produktion von Gütern, der Verteilung von 
Verantwortlichkeiten und Rekompensationen für Verdienste bei dieser 
Produktion, und der Verteilung von Gütern je nach Bedürfnissen einzel­
ner Personen besteht. Das Unterschiedsprinzip fordert eine Verteilung 
von Gütern, die sich letztlich zum Vorteil deijenigen auswirken wird, 
die den kleinsten Anteil der zur Verteilung anstehenden Güter erhalten. 
Dabei sind nicht alle Güter gemeint, die zur Verteilung anstehen, son­
dern nur die sogenannten Primärgüter (primary goods), die von allen 
Teilnehmern an einem System der sozialen Kooperation produziert und 
von den wesentlichen politischen, sozialen und wirtschaftlichen Institu­
tionen einer Gesellschaft verteilt werden (vgl. Rawls TJ § 15; Rawls 
1982). Das Unterschiedsprinzip fordert deshalb auch keine strikte 
Gleichheit, insofern man nämlich Gleichheit als die Zuweisung einer 
gleichen Menge an Gütern an alle Mitglieder einer Gesellschaft verste­
hen will. Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind vielmehr dann 
gerechtfertigt, wenn sie jedem einzelnen zum Vorteil erwachsen. Auch 
hat dieser distributive Vorteil kein egalitärer Vorteil zu sein, denn die 
Implementierung des Unterschiedsprinzip kann für verschiedene Perso­
nen durchaus auch einen unterschiedlich großen Vorteil zur Folge ha­
ben, für manche Personen kann die Gestaltung einer Gesellschaft gemäß 
des Unterschiedsprinzips - im Vergleich zu einem ungerechten Aus­
gangszustand - vielmehr sogar einen individuellen Nachteil bedeuten.

73

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun wird mit diesem Grundsatz sicherlich der Intuition einer Ver­
schiedenheit von Personen Rechnung getragen, insofern nämlich die 
Ansprüche der am wenigsten Begünstigten hier einer bloßen Maximie­
rung des Gesamtnutzens vorangestellt werden. Wie ein utilitaristischer 
Maximierungsgrundsatz, so erlaubt auch das Unterschiedsprinzip die 
Möglichkeit einer ungleichen Verteilung. Doch tut er dies aus einem 
anderen Grund, der letztlich auf die angenommene allgemeine Akzep­
tanz dieses Kriteriums zurückzufuhren ist. Das Differenzprinzip nimmt 
zwar die utilitaristische Idee mit in die Idee der Gerechtigkeit auf; doch 
es fugt ihr eine unabhängige moralische Komponente hinzu: Eine Ver­
ringerung des Nutzens ist nur dann legitim, wenn dieser Verlust durch 
einen Gewinn an einer anderen Stelle ausgeglichen wird. Ein größerer 
Verlust kann sogar durch einen kleineren Vorteil ausgeglichen werden, 
wenn der Vorteil einer benachteiligten Person zugute kommt. Wenn 
jeder einzelne von einem Wohlfahrtszuwachs profitieren kann, sollte 
diese Möglichkeit eines dann auch insgesamt größeren Gesamtnutzens 
nicht auf dem Altar eines bloßen Gleichheitsfetischismus geopfert wer­
den. Die Idee einer Gleichverteilung von Gütern wird also auf die Idee 
eines Vorteils für jeden einzelnen hin begrenzt und qualifiziert.

Dennoch taucht unabhängig von der gleichzeitigen Qualifizierung 
und Kombination eines utilitaristischen Effizienzgedanken und eines 
egalitaristischen Verteilungsgedankens die Frage auf, ob dieses Prinzip 
auch von denen akzeptiert werden kann und akzeptiert werden wird, die 
nicht zu den am wenigsten Begünstigten zählen und die deshalb unter 
Umständen ihrerseits Opfer für die Besserstellung dieser Gruppe in der 
Gesellschaft bringen müssen? Schließlich kann man diese Akzeptanz 
gerade dann nicht für ausgemacht halten, wenn man von einer Intuition 
der Verschiedenheit von Personen ausgeht. Daß einige Personen die 
Güter, die sie selbst erwirtschaftet haben, zum Vorteil der am wenigsten 
Begünstigten einer Gesellschaft abgeben sollten, erscheint mit der Intui­
tion einer Verschiedenheit von Personen nicht unmittelbar vereinbar.

Genauso wie die weniger Begünstigten in einem utilitaristischen Ge­
sellschaftssystem könnten nun die Begünstigten oder die Bessergestell­
ten innerhalb einer Gesellschaft gegen das Unterschiedsprinzip geltend 
machen, daß es ihnen Opfer abverlangt, und zwar für Zwecke, die sie 
sich selbst nicht gesetzt haben und denen sie ihre Zustimmung vernünf­
tigerweise auch versagen könnten. Schließlich werde - und sie rücken 
hier das Differenzprinzip in die Nähe der Umverteilungsmaßnahmen 
des Utilitarismus zum Zwecke der Gesamtnutzenmaximierung - die 
distributive Konzeption der Moralität dabei einer Auffassung von 
Zweckrationalität unterworfen, die im Gegensatz zur utilitaristischen 
Vermehrung des Gesamtnutzens eben nur den Vorteil der am wenigsten 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begünstigten zum Zwecke habe. Damit sei aber nur eine willkürliche 
Festsetzung des Zwecks der Rationalität (also der Vorteil der am wenig­
sten Begünstigten) an die Stelle der ursprünglichen utilitaristischen 
Zwecksetzung einer Gesamtnutzenmaximierung getreten. Von der Sa­
che her ergebe sich damit kein wirklich grundlegender Unterschied zwi­
schen zwei gleichermaßen konsequentialistischen Vorgehensweisen. Mit 
dieser Argumentation wird die innere Konsistenz der Rawlsschen Theo­
rie der Gerechtigkeit fragwürdig, die ihren eigenen Standard der Ver­
schiedenheit von Personen zu verfehlen scheint. So wendet zum Beispiel 
Nozick gegen Rawls4 distributive Konzeption der Gerechtigkeit ein:
"Rawls has not shown that the more favoured man A has no grounds for com- 
plaints at being required to have less in order that another might have more than 
he otherwise would. And he can't show this, since A does have grounds for 
complaints." (ASU, 197; vgl. Dworkin 1989, 20; Griffin WB, 170; Gauthier 
MA, 254; Dupuy 1992. IV. John Rawls, l’utilitarism et la question du sacrifice, 
107- 160)

Mit drei verschiedenen Argumentationsstrategien läßt sich auf diesen 
Vorwurf einer immanenten Inkonsistenz der Rawlsschen Theorie ant­
worten. Entweder man verwirft mit Michael Sandel die Annahme einer 
Verschiedenheit der Personen. Vom Gesichtspunkt einer dem Indivi­
duum übergeordneten Gemeinschaft kann es keine Kritik einzelner 
Personen mehr gegen diese Art der Umverteilung gemäß dem Unter­
schiedsprinzip geben.
"The difference principle commits Rawls to an intersubjective conception he 
otherwise rejects. ... If the difference principle is to avoid using some as means 
to others’ end, it can only be possible under circumstances where the subject of 
possession is a ‘we’ rather than an T, which circumstances imply in tum the 
existence of a community in the constitutive sense." (Sandel 1982, 80)

Will man diese kommunitaristische Substitution der Intuition einer 
Verschiedenheit der Personen durch eine für die Rechtsansprüche des 
einzelnen vorgängige und konstitutive Form der Gemeinschaft nicht 
akzeptieren, so könnte man zweitens wie Nozick einfach jede Form 
einer Verteilungsgerechtigkeit als mit einer kantischen Konzeption der 
personalen Autonomie jedes einzelnen unvereinbar ansehen:
“Rawls’ view seems to be that everyone has some entitlement or claim on the 
totality of natural assets (viewed as a pool), with no one having differential 
Claims. ... People will differ in how they view regardmg natural talents as a 
common asset. Some will complain, echoing Rawls against utilitarianism, that 
this ‘does not take seriously the distinction between persons’; and they will 
wonder whether any reconstruction of Kant that treats people’s abilities and 
talents as resources for others can be adequate.” (ASU, 228)

75

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine dritte Argumentationsstrategie bestünde angesichts dieses Dilem­
mas darin, nach Möglichkeiten der Vereinbarkeit der Intuition einer 
Verschiedenheit von Personen und der letztlich auch auf einer Intuition 
begründeten moralischen Forderung nach einer Form der Verteilungsge­
rechtigkeit zu suchen. Denn sonst besteht die Gefahr, daß diese Intuition 
dafür mißbraucht wird, alle Versuche zu diskreditieren, die auf die Re­
duzierung von gesellschaftlichen Ungleichheiten abzielen.
„AU these are discredited as if all necessarily committed the Cardinal sin com- 
mitted by maximizing utilitarianism of ignoring the separateness of individu- 
als.“ (Hart 1983,202)

Diesen Weg einer Rechtfertigung von Umverteilungsmaßnahmen, wel­
che der Intuition einer Verschiedenheit von Personen nicht zuwider 
laufen, schlägt neben Pogge (1989, § 5 und §6) auch Nagel (EP, 78) ein, 
der eine fundamentale Asymmetrie im Verhältnis zwischen den mehr 
und den weniger Begünstigten einer Gesellschaft feststellt: Danach 
kommt den Opfern der weniger Begünstigten zum Zwecke der Vermeh­
rung des Nutzens der mehr Begünstigten oder der Gemeinschaft insge­
samt von einem moralischen Standpunkt eine weitaus größere Bedeu­
tung zu als Opfern der mehr Begünstigten zum Vorteil der weniger 
Begünstigten, die moralisch gesehen unbedenklich erscheinen. Schließ­
lich sollte es jedem leichter fallen, Opfer für diejenigen zu bringen, 
denen es schlechter geht, als für diejenigen, denen es besser geht als 
einem selbst.21 Die These einer Kompatibilität unserer moralischen 
Intuition mit einer Idee der Umverteilung würde es dann ermöglichen, 
der ausweglos scheinenden Alternative zu entgehen, entweder wie San­
del auf die Idee der personalen Autonomie oder aber wie Nozick auf die 
Idee der Verteilungsgerechtigkeit zu verzichten.

2. 1. 3. Soziale Stabilität

Sowohl die Rechte einzelner Personen als auch deren Wohlfahrt im 
Vergleich zu anderen Personen sind als konkrete Anwendungsfälle der 
Intuition der Verschiedenheit von Personen zu verstehen. Diese Intuiti­
on besagt zunächst ganz einfach, daß die Moral, die politische Gerech­

21 Rawls hält zwar seinerseits am Unterschiedsprinzip in Political Liberalism fest, doch weist 
er ihm nun nicht mehr den Status eines Gerechtigkeitsprinzips zu, nach welchem eine Gesell­
schaftsordnung kritisiert und legitimiert werden kann. Es kommt ihm nun nur noch ein Geset­
zesrang zu, und dieser mache eine entsprechende politische Willensbildung in einer liberalen 
Demokratie erforderlich (PL, 228f.). Das Unterschiedsprinzip war bereits in A Theory of 
Justice dem ersten Gerechtigkeitsprinzip lexikographisch nachgeordnet (TJ § 17, 103; vgl. 
auch TJ§31, 199).

76

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit nicht einfach als eine auf das Kollektiv ausgedehnte Konzeption 
der Zweckrationalität zu verstehen ist. Dagegen melden unsere Intuitio­
nen kräftigen Widerstand an. Darüber hinaus finden sich bei Rawls 
weitere Überlegungen, die er gegen den Utilitarismus anfuhrt, ohne 
unmittelbar mit seiner moralischen Grundintuition verknüpft zu sein. 
Sie weisen auf den Horizont einer Struktur der politischen Vernunft hin, 
innerhalb dessen sich unsere Untersuchung bewegt. Es geht dabei um 
die Frage, wie die verschiedenen Bereiche des menschlichen Vernunft­
gebrauchs, wie also der moralisch-praktische Gebrauch der Vernunft 
mit anderen Anwendungsgebieten der Vernunft in einer kohärenten 
Struktur verknüpft zu denken sind.

Nach Rawls kann beispielsweise eine nach utilitaristischen Gesichts­
punkten geordnete Gesellschaft nicht stabil sein, denn sie wird unwei­
gerlich - und jetzt ist das Verhältnis des moralisch-praktischen Ver­
nunftgebrauchs zum außermoralisch-praktischen, Fragen des guten 
Lebens betreffenden Vemunftgebrauch angesprochen - zu einer morali­
schen Überforderung ihrer eigenen Mitglieder fuhren (Nida-Rümelin 
1993, 137)22. Wir stehen hier vor dem allgemeinen Problem des Ver­
hältnisses zwischen moralischen Ansprüchen und Glücksstreben des 
Menschen oder, mit anderen Worten, dem Spannungsverhältnis zwi­
schen dem Rechten und dem Guten. Mit Kant erstreben wir notwendig 
die Glückseligkeit als das vollendete Gute, doch erst wenn wir dieses 
Streben vom obersten Guten, der Bedingung der Tugendhaftigkeit ab­
hängig machen, werden wir uns der Glückseligkeit auch als würdig 
erweisen und des ganzen Gutes teilhaftig werden (Kant 1977, Bd. VII: 
Kritik der praktischen Vernunft, 238; kritisch zur Verwendung des 
Begriffs des Guten bei Kant vgl. dagegen Tugendhat 1993, 106). Es sind 
dann die Postulate der Existenz Gottes wie der Unsterblichkeit der See­
le, welche die Denkbarkeit der Realisierung des höchsten Gutes, der 
Vereinbarkeit von moralischem Gesetz und Glückseligkeit gewährlei­
sten sollen. Rawls verzichtet auf diese metaphysischen Postulate - auch 
wenn sie bei Kant nur aus der Sorge um die Objektivität praktischer 
Urteile abgeleitet sind und keine theoretischen Erkenntnisse darstellen - 
und setzt den Begriff einer stabilen und d. h. für alle vorteilhaften Ko­
operation in einer wohlgeordneten Gesellschaft an deren Stelle.

Die Konvergenz von Rechtem und Gutem, die bei Kant wie auch bei 
Rawls ein Zusammenspiel von theoretischem und praktischem Ver­
nunftgebrauch erfordern, ist bei Rawls aber nicht mehr auf die Sphäre 

22 Absehen wollen wir hier davon, daß dieses Argument einer mangelnden sozialen Stabilität 
der utilitaristischen Moraltheorie im Widerspruch zu Rawls‘ Behauptung steht, daß „ a utilita- 
rian society may also be well-ordered. “ (TJ § 41, 263)

77

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der privaten Moral und der Religion beschränkt. Auch Kant hat in sei­
ner Geschichtsphilosophie einen Platz für die Konvergenz von Rechtem 
und Gutem in der Sphäre von Gesellschaft und Politik geschaffen, doch 
für Rawls stellt die gelingende soziale Kooperation von Anbeginn den 
Ort dar, an welchem das moralischen Ansprüchen genügende Mitglied 
einer Gesellschaft auch hoffen darf, in Zusammenarbeit mit anderen 
seine vernünftigen Lebenspläne zu realisieren. Kants transzendente 
Dimension wird bei Rawls letztlich zum Objekt eines Politikums, der 
Errichtung einer wohlgeordneten Gesellschaft. Konsequenterweise wird 
damit eine Philosophie der Geschichte für Rawls überflüssig, wenn er 
sich - neben einer idealen Theorie der Gerechtigkeit - dann auch über 
die sozialen und kulturellen Bedingungen der Realisierbarkeit seines 
Ideals Gedanken macht (vgl. Abschnitt 7. 3 ). Die utilitaristische Dok­
trin mutet dagegen den Mitgliedern einer Gesellschaft zu, nicht nur die 
Befriedigung ihrer eigenen Lebensziele bei der Maximierung des Ge­
samtnutzens hintan zu stellen, sollten erstere der letzteren widerspre­
chen. Wie nun utilitaristisch begründete Handlungsanweisungen in die 
Triebfedern des menschlichen Handelns eingehen sollen, ist für den 
Utilitarismus umso schwerer zu erklären, als die klassische Doktrin des 
Utilitarismus etwa von Bentham eine bloß eigeninteressierte Motivation 
der Menschen postulierte:
,Jf it is a psychological law that individuals pursue only interests in themselves, 
it is impossible for them to have an effective sense of justice (as defined by the 
principle of Utility).“ (Rawls TJ § 69, 455; vgl. TJ § 76, 500f.)

Ihre Mitglieder müßten aber darüber hinaus bereit sein, diese Lebens­
ziele inhaltlich zu revidieren, wenn bestimmte Ziele nicht mit dem Ge­
samtnutzen in Einklang gebracht werden können (vgl. Rawls 1982, 
178). Der Motiv-Utilitarismus beispielsweise erfordert die Motivierung 
unseres Handelns durch die Sorge um den maximalen Gesamtnutzen 
(Adams 1976). Nicht nur die Handlungsfreiheit der Mitglieder einer 
utilitaristischen Gesellschaft wird dadurch eingeschränkt; zuletzt wird 
selbst die Autonomie, die Möglichkeit in Frage gestellt, eigene Lebens­
ziele zu bestimmen. Die Doktrin des Gesellschaftsvertrags stellt dagegen 
eine unmittelbare Verknüpfüng von Handlungsmotivation und Prin­
zipien der Gerechtigkeit her und kann daher eine vergleichsweise grö­
ßere gesellschaftliche Stabilität realisieren: Sie nimmt sich den Wunsch 
nach einer Gerechtigkeitskonzeption zu handeln (TJ § 72, 476) zu Hilfe, 
um die Stabilität einer wohlgeordneten Gesellschaft zu erklären:
„When institutions are just ... those taking part in these arrangements acquire 
the corresponding sense of justice and desire to do their part in maintaining 
them“. (TJ § 69, 455)

78

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das utilitaristische Nutzenprinzip kann keine derartige motivationale 
Stütze der Stabilität einer wohlgeordneten Gesellschaft zu Hilfe neh­
men. Der Utilitarismus ist nach Rawls geradezu auf die Bereitschaft zur 
totalen Selbstaufopferung für höhere Ziele und damit auch auf die Preis­
gabe der eigenen Selbstachtung angewiesen, um die allgemeine Befol­
gung des Utilitätsprinzips zu gewährleisten:
, Jt is characteristic of the morality of authority when conceived as a morality for 
the social Order as a whole to demand self-sacrifice for the sake of a higher good 
and to deprecate the worth of the individual and lesser associations. The empti- 
ness of the seif is to be overcome in the Service of larger end.“ (TJ § 76, 500).

Zur Handlungsmotivation findet also die Moraldoktrin des Utilitaris­
mus, wenn er sich nicht etwa auf das spontane, aber begrenzte Mitge­
fühl berufen oder auf die Verhängung von institutionellen Sanktionen 
vertrauen will, keinen unmittelbaren Zugang. Dabei stellt diese potenti­
elle Lücke zwischen moralischer Legitimation und Handlungsmotivati­
on nicht notwendig ein entscheidendes Argument gegen den Utilitaris­
mus dar. Es könnte auch ein Grund zur Enttäuschung des Moraltheore­
tikers über die eigeninteressierten Menschen darstellen, welche viel­
leicht gerade noch zur moralischen Einsicht fähig sind, ihr Handeln 
aber leider nicht an dieser Einsicht orientieren werden.

Nicht nur der Verzicht auf die Verwirklichung der eigenen Lebens­
ziele wird also den Mitgliedern einer utilitaristischen Gesellschaft zuge­
mutet; und bereits dieser hohe Anspruch stellt eine potentielle Quelle 
von politischer Instabilität dar. Da sie auf motivationale Schwierigkeiten 
trifft und zuletzt sogar noch die Autonomie ihrer Mitglieder bedroht, 
wird eine auf utilitaristischen Prinzipien gegründete Gesellschaft 
Schwierigkeiten damit haben, die in bestimmten außermoralischen 
Quellen des Vemunftgebrauchs (beispielsweise der Klugheit im Sinne 
eines guten, erfüllten Lebens) gegründeten Bedingungen des Erhalts 
ihrer eigenen Stabilität zu erfüllen. Ihre Mitglieder können sich nicht 
mehr als Wesen verstehen, die sich eigenständig über ihre Lebenspläne 
Gedanken machen und diese in Eigenverantwortlichkeit festlegen und 
revidieren könnten.

Die Frage nach der Stabilität einer wohlgeordneten Gesellschaft be­
trifft also auch die Frage nach der Beziehung zwischen zwei verschie­
denen Elementen der Struktur der politischen Vernunft. Wir werden 
diese beiden Elemente später unter den Bezeichnungen des empirischen 
Gebrauchs der praktischen Vernunft und des reinen bzw. moralischen 
Gebrauchs der praktischen Vernunft kennenlemen. Für die Struktur der 
politischen Vernunft ist es von entscheidender Bedeutung, daß diese 
beiden heterogenen Elemente zwar nicht voneinander abgeleitet, aber 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dennoch auf eine kohärente Art und Weise in einer einheitlichen 
Struktur integriert werden können, die sich aus einer Pluralität von 
verschiedenen Quellen und Anwendungsgebieten des Vemunftge- 
brauchs zusammensetzt. Die monolithische Vorgehensweise des Utilita­
rismus versagt hier gleich in mehrfacher Hinsicht: Nicht nur verneint 
sie die Irreduzibilität des moralischen Gebrauchs der Vernunft, dieser 
wird aus dem empirischen Gebrauch der Vernunft eines Kollektivsub­
jekts abgeleitet. Darüber hinaus stellt sie auch die Irreduzibilität des 
theoretischen Vemunftgebrauchs in Frage und kann die autonome Be­
stimmung und Verfolgung von Lebensplänen der Individuen nicht als 
vernünftig anerkennen.

2. 1.4. Öffentlichkeit

Bei der Frage nach dem Publizitätskriterium stehen wir vor einem ähn­
lichen Problem. Denn in einer nach utilitaristischen Prinzipien geord­
neten Gesellschaft ist es nicht weiter von Belang, ob die Mitglieder 
dieser Gesellschaft auch tatsächlich wissen, daß ihre Gesellschaft nach 
utilitaristischen Prinzipien geordnet ist. Unter ungünstigen Umständen 
kann dieses Wissen der Maximierung des Gesamtnutzens im Wege 
stehen. Die Öffentlichkeit der Prinzipien einer gerechten Gesellschafts­
ordnung ist für den Utilitaristen nur von relativer, weil instrumentaler 
Bedeutung. Der Utilitarist kann auf die Zustimmung der Menschen zu 
seiner Moraltheorie gerne verzichten: mögen die Mitglieder der Gesell­
schaft ruhig glauben, ihre Gesellschaft sei etwa nach vertragstheoretisch 
legitimierten Gerechtigkeitsgrundsätzen geordnet.23 Der theoretische 
Gebrauch der Vernunft, der Inhalt der Meinungen und Überzeugungen 

23 Bemard Williams merkt hier wohl zurecht an, daß dann aber der Versuch eines utilita­
ristischen Autors, seine Leser zu überzeugen, völlig unverständlich wird. Denn was wir zu 
wissen meinen, müßte aus der Sicht des Utilitaristen völlig irrelevant sein - außer natürlich er 
betrachtete die Öffentlichkeit der Gerechtigkeitsgrundsätze als für der Steigerung des Gesamt­
nutzens zweckdienlich. Zu weit geht Williams aber mit seiner Schlußfolgerung daß allein 
deshalb schon die utilitaristische Moraltheorie falsch sein müsse. Wenn sie nämlich falsch ist, 
dann gibt es auch keinen guten Grund, an diese zu glauben; doch selbst wenn sie richtig wäre, 
gäbe es nicht unbedingt gute Gründe, an sie zu glauben; das käme dann auf ihren Beitrag zum 
Gesamtnutzen an: „It is reasonable to suppose that maximal total Utility actually requires 
that few, if any, accept utilitarianism. If that is right... then I leave it for discussion whether 
that shows that utilitarianism is unacceptable, or merely that no one ought to accept it. “ 
(1973b, 135). Doch die zweite Möglichkeit stellt keinen Nachweis dar, daß der Utilitarismus 
wirklich falsch ist. Das Argument kann sich höchstens darauf beziehen, daß die Frage danach, 
ob wir eine utilitaristische Moraltheorie annehmen oder verwerfen sollen, bis zu einem gewis­
sen Grade unabhängig davon ist, ob eine utilitaristische Moraltheorie nun begründet werden 
kann oder nicht.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mitglieder einer Gesellschaft wäre dann also dem utilitaristischen 
Legitimationskriterium untergeordnet. Und wieder stellt sich hier die 
Frage, wie der zwar außer-, wenn auch nicht amoralische, theoretische 
Gebrauch der Vernunft hinsichtlich unserer verschiedenen Meinungen 
und Überzeugungen bezüglich der Gesellschaftsordnung, in der wir 
leben, mit der Legitimation dieser Ordnung selbst durch den praktischen 
und hier näherhin moralischen Gebrauch der Vernunft vermittelt zu 
denken ist. Rawls dagegen zählt die Öffentlichkeit einer Gerechtigkeits­
konzeption zu den formalen Kriterien des moralischen Standpunkts, 
wenn er die Öffentlichkeit auch nicht zum Bedeutungsgehalt des Be­
griffs der Moral zählt (TJ § 23, 133). Die formalen Kriterien des Stand­
punkts der Moral lassen sich nicht allein aus einer Analyse des Begriffs 
der Moral ableiten; sie haben also durchaus einen synthetischen Kem- 
gehalt, der sich allerdings auch nicht auf bloß empirische Erfahrungs­
werte oder Präferenzen der Beteiligten zurückfiihren ließe. Rawls läßt 
dem Vertragsargument einfach bestimmte vernünftige Annahmen vor­
ausgehen, und dazu zählt auch das Öffentlichkeitskriterium:
„The parties ... suppose that everyone will know about these principles all that 
he would know if their acceptance were the result of an agreement.Thus the 
general awareness of their universal acceptance should have desirable effects 
and support the stability of social Cooperation.“ (Rawls TJ § 23, 133)

Damit ist auch die Möglichkeit gegeben, daß eine wohlgeordnete Gesell­
schaft die Bedingungen ihrer Stabilität selbst hervorbringen und bei 
leichteren Abweichungen des Ideals auch von selbst die Motivation ihrer 
Mitglieder generieren kann, den Ausgangszustand des Gleichgewichts 
wieder herbeizufuhren. Die Kompatibilität mit den wichtigsten Grund­
sätzen der menschlichen Handlungsmotivation und der Moralpsycholo­
gie gewährleistet damit, daß eine wohlgeordnete Gesellschaft die not­
wendigen Ressourcen ihrer Stabilität selbst produzieren kann (Rawls TJ 
§ 69, 456). Die Balance der Motive schlägt also deutlich zugunsten der 
Idee des Gesellschaftsvertrags und gegen die utilitaristische Doktrin aus.

Diese vier Einwände gegen den Utilitarismus haben nun die Eigenart - 
denn sie spiegeln nicht mehr als bloß unsere mehr oder weniger tief 
verwurzelten intuitiven Bedenken gegen den Utilitarismus wider -, daß 
der Utilitarist jeweils auf sie antworten könnte. So what? Warum sollten 
wir die Freiheitsrechte ernst nehmen, selbst wenn sie der Förderung des 
Gesamtnutzens im Wege stehen? Und warum kommt distributiven 
Rücksichten ein vom Gesamtnutzen unabhängiges Gewicht zu? Warum 
sollte auf die Stabilität der Gesellschaft besondere Rücksicht genommen 
und Konzessionen an zugegebenermaßen moralfremde Elemente ge­

81

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht werden? Wird sich dieses Problem zuletzt nicht durch eine ent­
sprechende Diskretion, durch die Geheimhaltung der wirklichen Ver­
hältnisse in unserer Gesellschaft lösen lassen? Der Publizität einer Ge­
rechtigkeitskonzeption kommt in ihren Augen ja kein gegenüber dem 
Gesamtnutzen unabhängiges Gewicht zu; sie ist nur Mittel zu einem 
außer ihr liegenden Zweck. Diesen berechtigten Fragen gilt es sich zu 
stellen, denn schließlich entspringen die ersten beiden Einwände der 
moralischen Intuition einer Verschiedenheit von Personen, und die 
letzten beiden Einwände bringen weitere, für die Erfordernisse der poli­
tischen Legitimität einer Gesellschaft, so könnte man sagen, irrelevante 
Gesichtspunkte mit ins Spiel. Wieder sind wir an dem Punkt angelangt, 
an dem wir bereits zu Anfang standen. Wir haben uns im Kreis bewegt: 
bisher steht nur Intuition gegen Intuition. Der Utilitarismus weitet das 
Modell der rationalen Entscheidungswahl auf die ganze Gesellschaft 
aus, und deshalb treten bestimmte Konsequenzen ein: Freiheitsrechte 
und distributive Fragen werden ausschließlich nach Nützlichkeitserwä­
gungen beurteilt, und sowohl die Stabilität als auch die Publizität der 
Prinzipien einer Gesellschaftsordnung müssen nicht weiter von Interesse 
für den Utilitaristen sein. Daß dem zuletzt nicht so sein wird, ergibt sich 
in der vorliegenden Untersuchung erst durch die Bestimmung der 
Struktur der politischen Vernunft; ein wichtiger Schritt in diese Rich­
tung wird mm eine Auslegung der grundlegenden Intuition der Rawls- 
schen Vertragstheorie sein.

2. 2. Die Interpretation ihres Sinngehalts

Rawls fangt unsere anti-utilitaristischen Intuitionen mit der Abkürzung 
einer Verschiedenheit der Personen ein, und damit wird die inhaltliche 
Auseinandersetzung mit dem Utilitarismus auf eine andere, grundlegen­
dere Ebene geführt. So will ich mich im folgenden den drei Dimensio­
nen unserer Untersuchung zuwenden und die Fragen nach dem Inhalt 
der moralischen Intuition einer Verschiedenheit der Personen, nach 
ihrem philosophischen Status und zuletzt nach ihrer Reichweite und 
praktischen Relevanz thematisieren. Beginnen wir mit einer Interpreta­
tion ihres Sinngehalts. Was ist mit der Verschiedenheit von Personen 
genau gemeint? Meine These lautet: Die Intuition einer Verschiedenheit 
von Personen kann als Bestimmung der Begriffe von Rationalität und 
Moralität sowie als Bestimmung deren wechselseitigen Verhältnisses 
interpretiert werden. Rationalität wird dem Inhalt nach als Klugheit und 
der Form nach als instrumentell und konsequentialistisch aufgefaßt; sie 

82

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezieht sich auf die effektivsten Mittel zur Realisierung des größtmögli­
chen Individualnutzens.
„The concept of rationality must be interpreted as far as possible in the narrow 
sense, Standard in economic theory, of taking the most effective means to given 
ends. I shall modify this concept to some extent, ... but one must try to avoid 
introducing into it any controversial ethical elements “ (Rawls TJ § 3,14)

Und Moralität wird bei Rawls als eine dem Ursprung nach im morali­
schen Gemeinsinn verwurzelte und dem Inhalt nach distributive Kon­
zeption der Gerechtigkeit verstanden. Was dann die Bestimmung ihres 
wechselseitigen Verhältnisses angeht, so wird der Moralität eine Priori­
tät über die Rationalität zugewiesen, gleichzeitig jedoch die gegenseitige 
Irreduzibilität von Moralität und Rationalität und ihr wechselseitiges 
Aufeinander-Bezogensein postuliert. Die drei utilitaristischen Kritik­
punkte richten sich auf die ein oder andere Weise auf einen Aspekt des 
Verhältnisses eines bestimmten Begriffs der Rationalität zu einem be­
stimmten Begriff der Moralität.

Die Behauptung, daß Personen verschieden oder voneinander ge­
trennt sind, soll zum Ausdruck bringen, daß die Methode der rationalen 
Entscheidungswahl zwar innerhalb des Lebens ein und derselben Person 
die richtige Entscheidungsstrategie sein kann, doch nicht, wie das im 
Utilitarismus geschieht, von einer Person auf die Gesellschaft insgesamt 
übertragen und ausgeweitet werden darf. Eine Gesellschaft läßt sich 
eben nicht mit dem Leben einer Person vergleichen; sie besteht aus 
vielen verschiedenen Personen, die sich nicht wie verschiedene Zeit­
punkte oder Abschnitte innerhalb des Lebens einer Person zueinander 
verhalten. Zwar ist es rational und innerhalb bestimmter moralischer 
Grenzen auch erlaubt, den Nutzen innerhalb unseres eigenen Lebens zu 
maximieren; doch es würde unseren moralischen Intuitionen widerspre­
chen, diese Methode auf eine Gesellschaft insgesamt zu übertragen. Für 
den Utilitaristen besteht das Moralprinzip in eben dieser Übertragung 
des Prinzips der rationalen Klugheitswahl auf eine aggregative Konzep­
tion des Kollektivnutzens einer Gesellschaft.

Wenn das Individuum bereit ist, hinsichtlich seiner gegenwärtigen 
Wohlfahrt zum Zwecke seiner zukünftigen Wohlfahrt (oder besser: 
seiner Wohlfahrt im Leben insgesamt) Opfer zu bringen, so ist das im 
Sinne der Klugheit durchaus rational. Doch darf man aus dieser Tatsa­
che allein nicht schon den Analogieschluß ziehen, daß deshalb eine 
Gesellschaft insgesamt die Rechte und die Wohlfahrt einiger ihrer Mit­
glieder zum Zwecke der Maximierung des Gesamtnutzens opfern dürfte. 
Intrapersonal oder mtertemporal, zu verschiedenen sukzessiven Zeit­
punkten innerhalb des Lebens einer einzelnen Person also, ist es ratio­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nal, zu einem bestimmten Zeitpunkt Opfer zu bringen, die das Gesamt­
wohl innerhalb eines Lebens befördern. Mit anderen Worten: Die Klug­
heit unseres Handelns besteht in einer intertemporalen Neutralität von 
Gründen unseres Handelns; ihr ist es gleich, ob der größere Vorteil jetzt 
sofort oder eventuell erst später eintritt:
„The mere difference of location in time, of something’s being earlier or later, is 
not in itself a rational ground for having more or less regard for it.“ (Rawls TJ § 
45,293)

Man kann auch von einer intertemporalen Neutralität der prudentiellen 
Konzeption der Rationalität sprechen. Auf der anderen Seite ist es mo­
ralisch nicht erlaubt - das ist der zweite Aspekt der Intuition einer Ver­
schiedenheit von Personen - diese Methode auch auf die interpersonalen 
Beziehungen zwischen den Mitgliedern einer ganzen Gesellschaft aus­
zuweiten. Wenn unsere Handlungsgründe zwar intertemporal neutral 
sind, so sind sie doch nicht interpersonal neutral, sondern vielmehr 
interpersonal relativ. Neben der Klugheitskonzeption der Rationalität 
verweist die Intuition der Verschiedenheit von Personen damit gleich­
zeitig auf eine distributive Konzeption von Moralität und auf die inter­
personale Relativität von Handlungsgründen. Die utilitaristische Kon­
zeption der Moralität steht in einem unversöhnlichen Spannungsver­
hältnis zu dieser interpersonalen Relativität der Handlungsrationalität.

Diese Asymmetrie des Entscheidungsverfahrens in bezug auf das ei­
gene Leben und in bezug auf die Gesellschaft als ganze bildet einen der 
Hauptpunkte der vorliegenden Untersuchung. Bisher sind wir über eine 
dogmatische Postulierung dieser Asymmetrie nicht hinausgekommen. 
Jon Elster hat - nachdem er die grundsätzliche Parallele zwischen der 
Willensschwäche und dem Problem des kollektiven Handelns, den kau­
salen und konzeptionellen Abhängigkeiten der intra- und der interperso­
nalen Kooperation aufgezeigt hat (1985b, 155; vgl. Ainslie 1986 und 
Abschnitt 5. 2. 1.) - versucht, sich diese Asymmetrie mit zwei grund­
sätzlichen Unterschieden von intra- und interpersonalen Entscheidungs­
situationen zu erklären: Da die Zeit irreversibel sei, so lautet sein erster 
Erklärungsversuch, sei es auch unmöglich, eine vollständige Analogie 
zwischen der intra- und der interpersonalen Entscheidungsfindung an­
zunehmen Zweitens spricht er von der spezifischen Eigenschaft einer 
fundamentalen Unteilbarkeit von Personen in bezug auf deren prakti­
schen Fähigkeiten, welche Gemeinschaften nicht auf die gleiche Art und 
Weise zukomme (1985a, 234).

Auch Susan Hurley spricht, dem zweiten Argument Eisters nicht un­
ähnlich, von einem Vermögen zur Selbstbestimmung, das der Differenz 
zwischen intra- und interpersonalen Entscheidungsstrategien zugrunde 

84

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liege (1989, 156f). Doch kann man sich hier fragen, warum sollte nicht 
auch einer Gemeinschaft die Fähigkeit zur politischen Meinungs- und 
Willensbildung und zur Selbstbestimmung zugesprochen werden? Wenn 
es eine Parallele zwischen personaler und politischer Autonomie gibt, 
dann ist nicht ohne weiteres klar, weshalb eine Gemeinschaft als Kollek­
tivsubjekt verstanden nicht ihr moralisches Interesse auf die Maximie­
rung ihres Gesamtnutzens richten sollte? Schließlich sind auch politisch 
organisierte Gemeinschaften etwa in einem internationalen Kontext 
nicht ohne weiteres teilbar. Und die Tatsache einer Irreversibilität der 
Zeit scheint der Absicht von Elster gerade zuwiderzulaufen und eher, so 
mag es scheinen, für die Ausweitung der Klugheits-Konzeption der 
Rationalität auf Gesellschaften und ihre Begrenzung innerhalb des Le­
bens einzelner Personen zu sprechen als umgekehrt. Es scheint also, daß 
die Argumente von Elster die Probleme bezüglich der Asymmetrie zwi­
schen einer rationalen, intertemporalen und einer moralischen, interper­
sonalen Entscheidungsprozedur nicht haben ausräumen können.

Nach diesen Ausführungen zur respektiven Bestimmung der Begriffe 
von Rationalität und Moralität deshalb noch ein Wort zu deren Verhält­
nis. Man kann von einem doppelten Verhältnis von Rationalität und 
Moralität sprechen. Zunächst stehen sie im Verhältnis einer irreduzib­
len und dennoch interdependenten Differenz. Moralität ist wesensmäßig 
von einer instrumentalistischen, bloß nutzenmaximierenden Form der 
Rationalität verschieden. Sie sind aber auch nicht aufeinander reduzier­
bar, weder läßt sich die Moralität also aus der Rationalität ableiten, noch 
kann umgekehrt die Rationalität als bloße Instanz der Moralität begrif­
fen werden. Dennoch bleiben sie aufeinander bezogen. Ohne interperso­
nale Konflikte, die letztlich in divergierenden rationalen Handlungsvor­
stellungen verschiedener Personen ihren Ursprung haben, wäre Mo­
ralität nicht notwendig. Und ohne eine Gesellschaftsordnung, die nach 
dem Vorbild moralisch begründeter Prinzipien gestaltet ist, wäre es 
wohl nur schwer vorstellbar, daß man einen rationalen Lebensplan ver­
folgen und realisieren kann. Der zweite Aspekt ihres Verhältnisses be­
trifft die Priorität der Moralität gegenüber der Rationalität. Wenn sie 
zwar wechselseitig aufeinander verwiesen sind, so weist doch die distri­
butiv verstandene Moralität einer bloß instrumentalistisch verstandenen 
Rationalität ihre Grenzen zu. Mit anderen Worten. Niemand darf seinen 
Nutzen auf Kosten der Rechte anderer maximieren.

Setzt sich nun diese Verhältnisbestimmung von Rationalität und Mo­
ralität, die wir als eine hierarchische Differenzierung dieser beiden 
Standpunkte bezeichnen können, nicht einem offensichtlichen Einwand 
aus? Wenn die Rationalität von der Moralität zu unterscheiden und ihr 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


untergeordnet ist, auf welche Gründe kann man sich bei dieser Subordi­
nation berufen? Muß diese Subordination nicht selbst als irgendwie 
begründet, also letztlich auch als rational ausgewiesen werden? Welcher 
Begriff von Rationalität könnte dafür noch zur Verfügung stehen, wenn 
der Begriff von Rationalität als Klugheit bereits der Moralität unterge­
ordnet ist? Die hierarchische Differenzierung von Rationalität und Mo­
ralität scheint sich nämlich in ein Paradox zu verstricken: Denn entwe­
der ist die Überordnung der Moralität gegenüber der Rationalität selbst 
nicht mehr als begründet bzw. als rational auszuweisen - doch damit 
können und mögen wir uns nicht zufrieden geben, die Moralität er­
schiene so geradezu als etwas Irrationales. Oder aber es gibt tatsächlich 
gute Gründe, die für diese hierarchische Differenzierung sprechen - 
dann aber kann die Begriffsbestimmung der Rationalität als bloß in- 
strumentalistische Klugheit nicht schon das Ende unserer Suche nach 
guten Gründen in der Legitimationsdebatte darstellen.

In den beiden letzten Kapiteln werden wir sehen, wie Rawls mit dem 
in seinen jüngeren Werken neu eingeführten Begriff des Vernünftigen 
(reasonable) versucht hat, dieses Paradox einer Auflösung zuzuführen. 
Sonst liefe die Subordination der Rationalität gegenüber der Moralität 
Gefahr, die Moralität als etwas Irrationales oder wenigstens als etwas A- 
rationales erscheinen zu lassen. Eine solche Moralität, die nicht durch 
gute Gründe gestützt wäre, hätte natürlich keinen leichten Stand gegen­
über den Angriffen des Utilitarismus, welcher der Einfachheit halber die 
Moralität mit einer instrumentalistischen und nutzenorientierten, auf die 
Gesellschaft insgesamt ausgeweiteten Form der Klugheits-Rationalität 
identifiziert. Nicht zu Unrecht wird sich der Utilitarist sonst fragen, 
warum die Rationalität der Moralität untergeordnet werden soll.

2. 3. Ihr deskriptiver Status

Nach der Klärung des Sinngehalts der Intuition der Verschiedenheit von 
Personen als Verhältnisbestimmung eines bestimmten Rationalitäts- zu 
einem bestimmten Moralitätsbegriff wenden wir uns nun der Frage nach 
dem Status dieser Intuition zu. Aus welcher Quelle entnimmt Rawls die 
Intuition, daß Personen getrennt oder verschieden sind? Weder gründet 
diese Intuition nämlich in einem höheren oder neutralen Verständnis 
der Rationalität noch überläßt sie Rawls einfach der Domäne einer will­
kürlichen Festsetzung. Sie leitet sich bei Rawls vielmehr aus einer Be­
schreibung unseres Gerechtigkeitssinnes her; damit kommt für die Un­
tersuchung des Status unserer Intuition eine Art Moralpsychologie mit 

86

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ins Spiel. Die Theorie der Gerechtigkeit, deren drei Hauptelemente der 
Urzustand, die beiden Gerechtigkeitsprinzipien und die Idee einer wohl­
geordneten Gesellschaft sind, hat eine deskriptive Aufgabe. Weit davon 
entfernt, bestimmte Gerechtigkeitsprinzipien zu begründen, soll sie viel­
mehr - und die Methode des Überlegungsgleichgewichts hält die ver­
schiedenen Elemente der Theorie zusammen - dazu fuhren, daß wir uns 
selbst ein klares und begründetes Bild unserer mit unserem eigenen 
Selbstverständnis eng verknüpften Auffassung der politischen Gerech­
tigkeit machen können.

2. 3. 1. Zur Funktion des Vertragsarguments

Rawls beantwortet die Frage nach dem moralischen Standpunkt, der uns 
zur Beurteilung einer Gesellschaftsordnung dient, mit einem hypotheti­
schen Gedankenexperiment (TJ § 3, 12): Nehmen wir an, daß ich nicht 
weiß, welchen Platz oder welche Stellung ich in einer Gesellschaft ein­
nehme, ja daß ich nicht einmal weiß, welche persönlichen Ziele und 
Lebenspläne ich in meiner Gesellschaft verwirklichen will. Welche 
Prinzipien zur Beurteilung einer Gesellschaft würde ich dann auswäh­
len, wenn ich mich dergestalt aus meiner persönlichen Situation hinaus­
denke, mich von meiner eigenen gesellschaftlichen Situation distan­
ziere? In dieser hypothetischen Situation kann ich nicht mehr an mich 
selbst denken, wenn ich die Gerechtigkeitsprinzipien auswählen soll, die 
eine gemeinsame Grundlage zur Kritik und Legitimation politischer 
Institutionen bilden sollen. Die Ausübung der individuellen Entschei­
dungsfreiheit die Frage nach den Gerechtigkeitsprinzipien betreffend ist 
durch eine identische Situation charakterisiert, in der ich mich hinter 
einen Schleier der Unwissenheit in kognitiver Unsicherheit in bezug auf 
mein partikulares Interesse befinde. Und wir können mit guten Grün­
den annehmen, daß alle anderen Personen in dieser Situation zu einer 
identischen Entscheidung kommen werden. Fragwürdig wird in der 
Folge natürlich die Beschreibung dieser Situation als entscheidend für 
die Auswahl der Gerechtigkeitsprinzipien erscheinen. Zumindest ist in 
dieser Situation die persönliche Entscheidung soweit von allen partiku­
laren Interessen befreit, daß sie nicht mehr sinnvoll von einer gemein­
samen Entscheidung aller Mitglieder einer Gesellschaft unterschieden 
werden kann.

Hiermit ist ein Kriterium gefunden, das sich klar vom Utilitarismus 
abhebt, eine echte Alternative anbietet und sich trotzdem nicht dogma­
tisch der Legitimationsdebatte entzieht. Eine Gesellschaftsordnung wird 
nicht mehr bloß als eine Maschine gesehen, die möglichst viel von ei­

87

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nem bestimmten Gut herstellen soll. Es wird darauf geachtet, daß jede 
einzelne Person - wenn sie auch in der Entscheidungssituation nicht 
sehr viel von ihren Interessen und ihrer gesellschaftlichen Stellung weiß 
- von den in dieser Gesellschaft zur Verteilung anstehenden Gütern eine 
bestimmte Mindestmenge erhält. Rawls hat den Akzent vom Kollektiv 
zum Individuum hin verschoben, bleibt aber ansonsten zunächst der 
Grundidee des Utilitarismus treu: die politischen und gesellschaftlichen 
Institutionen sollen ein bestimmtes Gut maximieren. Kantisch gespro­
chen hat sich damit der Akzent von einem sozialpragmatisch-hypo- 
thetischen Imperativ zu einem hinter dem Schleier der Unwissenheit 
verallgemeineibaren individualpragmatisch-hypothetischen Imperativ 
verschoben.

Rawls' eigenes Verständnis seiner Vorgehensweise ist jedoch nicht 
falsch, wenn er sie als eine Rekonstruktion der kantischen Idee der Au­
tonomie deutet (TJ § 40, 251). Jedenfalls gab es nie den Versuch, so sagt 
Rawls im Rückblick auf sein eigenes Vorgehen, die Prinzipien der poli­
tischen Gerechtigkeit allein von einem Begriff der Rationalität als einzi­
gem normativen Konzept abzuleiten (PL, 53 FN. 7) Erstens sind die 
Bedingungen des Urzustands selbst nicht Gegenstand eines Vertrags 
sondern werden den Parteien von außen auferlegt. Zweitens geht es 
Rawls nicht nur um die personale Autonomie, sondern gleichzeitig um 
die politische Autonomie; und hier ist die Redeweise von einem katego­
rischen Imperativ auf dem Gebiet des kollektiven Handelns durchaus 
wieder angebracht.

Die Parteien im Urzustand verfolgen bestimmte Interessen, wenn sie 
sich für eine Gerechtigkeitskonzeption entscheiden; doch wissen diese 
Parteien gar nicht so genau über ihre wirklichen Interessen Bescheid; 
sie stellen sich als besondere Individuen, quasi als Männer oder Frauen 
ohne Eigenschaften dar, da sie jedes Wissens über sich selbst als parti­
kulare, von anderen verschiedene Personen verlustig gegangen ist. Das 
Postulat einer Verschiedenheit von Personen fuhrt also im Urzustand 
paradoxerweise dazu, daß von der konkret-biographischen Verschieden­
heit der Personen, die in ihren unterschiedlichen Biographien, ihren 
spezifischen Interessen, ihrer gesellschaftlichen Position begründet ist, 
abstrahiert wird. Die Verschiedenheit von Personen besteht eben allein 
in der hierarchischen Differenz und wechselseitigen Interdependenz 
eines individualistischen Rationalitäts- und eines gesellschaftlichen 
Moralitätsbegriffs. Dieses Verhältnis liegt den spezifischen Bedingun­
gen des Urzustandes zugrunde; und was sich für ein Individuum in 
dieser Situation als gut erweist, gilt Rawls nun als Kriterium der politi­
schen Gerechtigkeit. Das ist die spezifische Variante der Doktrin des 

88

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaftsvertrags, die Rawls mit Hilfe der Konstruktion dieses Ge­
dankenexperiments eines Urzustandes formuliert.

Rawls’ Altematiworschlag basiert auf einer einfachen, aber umstrit­
tenen Grundintuition: Die einzelnen Personen sind voneinander ver­
schieden, und Verschiedenheit ist hier nicht als ein Gegensatz zur 
Gleichheit, nicht als eine Verschiedenheit von Personen in einer etwa 
auf natürlichen Unterschieden zwischen den Menschen beruhenden 
hierarchischen Gesellschaftsordnung zu verstehen. Im Gegenteil: die 
Verschiedenheit soll gerade die Gleichheit von Personen zum Ausdruck 
bringen; sie ist hier im Sinne einer Getrenntheit zu verstehen; die ein­
zelnen Personen fuhren ihr eigenes Leben; deshalb, so jedenfalls Rawls, 
dürfe man die Staatsmaschinerie nicht mit dem moralischen Anspruch 
konfrontieren, möglichst viel von einem bestimmten Gut zu produzie­
ren. Die einzelnen Personen und deren Wohlfahrt dürfen nicht wie beim 
Utilitarismus einfach alle in den gleichen Topf geworfen werden, und 
ihre jeweiligen Nutzenniveaus dürfen nicht einfach zu einem Gesamt­
nutzen summiert werden. Wichtige Differenzen der Einzelniveaus des 
Individualnutzens müssen im Gesamtnutzen zwar nicht verschwinden, 
aber sie werden doch als für die Legitimation einer Gesellschaftsord­
nung unerheblich angesehen.

Diese Verschiedenheit der Personen, so lautet nun der Vorwurf von 
Rawls an den Utilitarismus, dürfe von einem Kriterium der politischen 
Legitimität einer Gesellschaftsordnung nicht übergangen werden. Wäh­
rend nach Rawls der Utilitarismus diese Verschiedenheit der Personen 
nicht genügend ernst nehme (TJ § 5, 27), soll es das hypothetische Ge­
dankenexperiment, das eine von historischen Grundannahmen der Ex­
plikation der Entstehung einer Gesellschaft bereinigte Wiederaufnahme 
der Idee des Gesellschaftsvertrags darstellt, ermöglichen, eine Form der 
Unparteilichkeit zwischen verschiedenen, aber gleichen Personen zu 
erzielen. Im Utilitarismus werden die Personen einer Gesellschaft dage­
gen zu einem Kollektivsubjekt fusioniert, und das einzige moralische 
Interesse dieses Kollektivsubjekts gilt der Nutzenmaximierung:
“The nature of the decision made by the ideal legislator is not, therefore, mate- 
rially different from that of an entrepreneur deciding how to maximize his profit 
by producing this or that commodity, or that of a consumer deciding how to 
maximize his satisfaction by the purchase of this or that collection of goods. ... 
This view of social Cooperation is the consequence of extending to society the 
principle of choice for one man, and then, to make this extension work, conflat- 
ing all persons into one through the imaginative acts of the impartial sympa- 
thetic spectator. Utilitarianism does not take seriously the distinction between 
persons.” (Rawls TJ § 5, 27; vgl. auch TJ § 87, 587; Nagel 1970, 138; Nozick 
ASU, 33; Gauthier MA, 245)

89

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun kann man sich jedoch zurecht die Frage stellen, was mit diesem 
Vorgehen des gegenwärtig bedeutendsten Protagonisten der Idee des 
Gesellschaftsvertrags gewonnen ist? Rawls hat uns eine zutreffende Be­
schreibung des utilitaristischen Legitimationskriteriums gegeben: Der 
Utilitarist weitet die Methode der rationalen Entscheidungswahl, die auf 
die Maximierung des jeweiligen Nutzens eines Individuums hin ausge­
richtet ist, von einer einzigen Person auf die Gesellschaft als ganzes aus. 
Der Utilitarist gewinnt also seine moralische Perspektive aus einer Kol­
lektivierung des individuellen Egoismus. Doch, und das wird die Frage 
sein, mit der wir uns hier beschäftigen wollen, was ist daran falsch? 
Sicher, Rawls bietet neben einer korrekten Beschreibung des klassischen 
Utilitarismus eine durchaus plausible Alternative an, die Ordnung einer 
Gesellschaft aus einer moralischen Perspektive heraus zu beurteilen.

Weder eine bloße Beschreibung des Utilitarismus als einer Form der 
kollektiv ausgeweiteten rationalen Entscheidungswahl noch das bloße 
Angebot einer Alternative in Form einer Kombination dieser auf der 
individuellen Ebene belassenen rationalen Entscheidungswahl mit eini­
gen moralischen Elementen, die diese Entscheidungssituation wiederum 
als eine der Unwissenheit bestimmen, sind schon hinreichend für eine 
Kritik des Utilitarismus. Der Fairneß halber sei hier hinzugefugt, daß 
Rawls auch gar nicht beansprucht, eine Kritik des Utilitarismus im ei­
gentlichen Sinne durchgeführt zu haben; er selbst spricht nur vom An­
gebot einer Alternative. Der klassische Utilitarismus wird von Rawls 
nur ”for purposes of contrast und clarification” (TJ § 5, 22), „as an 
expository device“ (TJ § 9, 52) eingeführt. Andererseits, und hierin 
liegt eine charakteristische Ambivalenz seines Ansatzes, beansprucht 
Rawls an anderen Stellen doch, eine Kritik des Utilitarismus unter­
nommen zu haben; denn die Parteien im Urzustand wählen die beiden 
Gerechtigkeitsprinzipien und nicht die auch zur Auswahl stehenden 
Varianten verschiedener utilitaristischer Gerechtigkeitskonzeptionen.

Nur stellt sich hierbei die Frage, warum der Urzustand denn für diese 
Frage überhaupt das richtige Entscheidungsverfahren angeben sollte? Es 
kann ja wohl nicht richtig sein, wie Rawls meint (TJ § 29, 182), daß der 
einzige Grund, der für eine utilitaristischen Konzeption der Gerechtig­
keit sprechen könnte, in deren Annahme durch die Parteien im Urzu­
stand bestehen würde. So steht bisher allein ein Kriterium gegen ein 
anderes Kriterium, maximaler Gesamtnutzen gegen allgemeine Zu- 
stimmbarkeit, aber ein Argument für die eine oder andere Seite ist noch 
nicht gefallen. Schon die Antwort auf die Frage, was überhaupt als ein 
triftiges philosophisches Argument in dieser Debatte um das Legiti­
mationskriterium einer gerechten politischen Ordnung zählen kann, ist 
dabei umstritten.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. 3. 2. Die Rolle des Überlegungsgleichgewichts

Das Überlegungsgleichgewicht stellt eine Prozedur zur Festlegung des 
moralischen Standpunkts dar, der bei Rawls in Form des Urzustands 
artikuliert wird. Die Bedingungen, welche den Urzustand charakterisie­
ren, sind nicht selbst Gegenstand eines Vertragsabschlusses sie werden 
vielmehr mit Hilfe einer kritisch-hermeneutischen Selbstverständigung 
gewonnen; ob daraus schon die folgt, daß deshalb die Reichweite des 
kontraktualistischen Begründungsarguments „also prinzipiell begrenzt" 
und der Vertrag „rechtfertigungstheoretisch sekundär" ist (Kersting 
1994, 46), sei im Augenblick noch dahingestellt. Jedenfalls wird im 
Überlegungsgleichgewicht von bestimmten wohlüberlegten moralischen 
Urteilen ausgegangen und dabei auf bestimmte Prinzipien zurückgefol­
gert, welche diese Urteile tragen könnten. Dieser Prozeß eines Abwä­
gens zwischen bestimmten Urteilen und allgemeinen Prinzipien bettet 
das Vertragsargument von vornherein in einen historischen und gesell­
schaftlichen Kontext ein, denn die Ergebnisse des Überlegungsgleich­
gewichts hängen natürlich von den Ausgangsdaten ab, mit denen wir 
beginnen.
“Justice as faimess is a theory of our moral sentiments as manifested by our 
considered judgments in reflective equilibrium.” (Rawls TJ § 20, 120)

Und nichts anderes ist gemeint, wenn Rawls in seinen neueren Arbeiten 
den Urzustand als ein Mittel der Repräsentation unseres eigenen Ge­
rechtigkeitssinnes zum Zwecke der öffentlichen Auseinandersetzung 
und Selbstverständigung bezeichnet:
“As a device of representation the idea of the original position serves as a means 
of public reflection and self-clarification. It helps us work out what we now 
think. ... The original position serves as a mediating idea by which all our con­
sidered convictions ... can be brougth to bear on one another. This enables us to 
establish greater coherence among all our judgments; and with this deeper self- 
understanding we can attain wider agreement among one another.” (PL, 26)

Näherhin gilt es zwischen einem weiten und einem engen Überlegungs­
gleichgewicht zu unterscheiden (vgl. implizit TJ § 9, 49; explizit Rawls 
1975b, 8; Daniels 1996: 2. Wide reflective equilibrium and theory ac- 
ceptance in ethics, 21 - 46). Das enge Überlegungsgleichgewicht umfaßt 
allein die wohlüberlegten moralischen Urteile und die allgemeinen 
Prinzipien, die diesen zugrunde liegen. Das weite Überlegungsgleich­
gewicht enthält darüber hinaus alle möglichen philosophischen Doktri­
nen (wie auch die philosophy of mindf die sich als für die Beurteilung 
der moralischen Urteile und Prinzipien relevant erweisen könnten. Au­

91

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßerdem werden in das weite Überlegungsgleichgewicht Erkenntnisse aus 
der Gesellschaftstheorie, der politischen Soziologie, der politischen 
Ökonomie, der politischen Psychologie etc. mit einbezogen, denn auch 
die Anwendbarkeit auf konkrete Verhältnisse ist beim Prozess der wech­
selseitigen Überprüfung von moralischen Urteilen und moralischen 
Prinzipien zu berücksichtigen. Wenn man will, kann man also sagen, 
daß das weite Überlegungsgleichgewicht die Moral in metaphysische 
Doktrinen einerseits und in den sozialwissenschaftlichen Erkenntnis­
stand andererseits einbettet. Daher ist bei Rawls die Frage nach der 
möglichen Anwendbarkeit von Gerechtigkeitsprinzipien von Anfang an 
in der Diskussion über deren Begründungbarkeit mit berücksichtigt. Die 
Anwendung von Gerechtigkeitsprinzipien ist (im Gegensatz zu Günther 
1988 oder Apel 1988) keine von deren Begründung streng zu unter­
scheidende Aufgabe. Zu unterscheiden ist jedoch eine Anwendung der 
Gerechtigkeitsprinzipien unter nicht-idealen Umständen von deren An­
wendung unter idealen Umständen.

Die Theorie der Gerechtigkeit erschöpft sich aber nicht in der Be­
schreibung unseres Gerechtigkeitssinnes oder unseres Selbstverständnis­
ses; manchmal geht sie auch kritisch vor, und ihre Aufgabe ist dann 
auch als revisionäres Geschäft zu betrachten (zur Methode des Überle­
gungsgleichgewichts vgl. bereits Goodman 1955). Deswegen kann man 
den Kritikern Rawls’ nicht zustimmen, die in der Methode des Überle­
gungsgleichgewichts gleichsam nur eine empirisch verfahrende Psy­
chologie ohne kritisches Potential ausmachen wollen. Dem Überle­
gungsgleichgewicht wird man nicht schon gerecht, vermutet man in ihm 
bloß eine Kohärenztheorie der Gerechtigkeit, welche die Aufgabe einer 
Rechtfertigung der normativen Ansprüche der Gerechtigkeitsprinzipien 
nicht erfüllen könne (Brandt GR, 19f.; Höffe PG, 47). Denn abgesehen 
davon, daß es nicht von vornherein als ausgemacht gelten kann, ob 
Rawls eine Begründung der Moral oder eine systematische Theorie von 
objektiven moralischen Wahrheiten anstrebt, ist es auch fraglich, ob das 
Überlegungsgleichgewicht tatsächlich als Kohärenztheorie der Begrün­
dung moralischer Wahrheiten ausgelegt werden kann. Schließlich geht 
es um eine adäquate Wiedergabe unseres Gerechtigkeitssinnes; man 
könnte deshalb ebenso gut von einer Korrespondenztheorie moralischer 
Wahrheiten in einem empirischen, moralpsychologischen Sinne spre­
chen. Außerdem würde sich eine Kohärenz in unserem moralischen 
Denken mit viel einfacheren Mitteln erzielen lassen als durch die recht 
umständliche Beschreibung unseres hochkomplexen und oftmals wider­
sprüchlichen Gerechtigkeitssinnes. Sicher sagt Rawls beispielsweise, 
daß es rational sei, sich auch um eine Konvergenz oder eine größere 
Kohärenz unserer allgemeinen Gerechtigkeitsüberzeugungen zu bemü­

92

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen (TJ § 8, 45). Er spricht deshalb vom Moraltheoretiker auch als von 
einer Art Beobachter, der, einem Psychologen ähnlich, beschreibt, was 
wir als gerecht und ungerecht ansehen:
„One thinks of the moral theorist as an observer, so to speak, who seeks to set 
out the structure of other people’s moral conceptions and attitudes.“ (1975b, 7)

Doch ist es mit einer bloßen Kohärenz auf diesem Gebiet allein nicht 
getan. Die Gerechtigkeitstheorie hat ja immer die moralischen Einstel­
lungen, die Strukturen des moralischen Denkens und Empfindens ande­
rer Personen zu ihrem Prüfstein. Auch eine philosophische Letztbegrün­
dung bestimmter moralischer Urteile könnte dieser speziellen Aufgaben­
stellung und Vorgehensweise des Moraltheoretikers nicht gerecht wer­
den. Rawls begrenzt seine Arbeit auf das Gebiet der Moraltheorie, die 
sich von der Moralphilosophie dadurch unterscheidet, daß erstere sich 
im Gegensatz zu letzterer von Antworten auf die Begründungsfragen 
enthält:
”By ‘moral theory’ I mean the systematic and comparative Investigation of 
moral conceptions, starting with those which historically and by current estima- 
tion seem to be the most important. Moral philosophy includes moral theory, but 
takes as its main question justification and how it is to be conceived and re- 
solved.” (KC, 554)

Deshalb ist auch die Moraltheorie als von jeder Art von Epistemologie 
unabhängig zu sehen (1975b, 9), denn es geht ihr nur um die Untersu­
chung unserer eigenen moralischen Meinungen und Überzeugungen. Im 
Dialog mit anderen kulturellen oder historischen Kontexten könnte 
diese Vorgehensweise natürlich zu ganz anderen Resultaten fuhren. 
Dabei läßt sich weder von einer universalistischen noch von einer kon- 
textualistischen Vorgehensweise sprechen, da die Reichweite des Über­
legungsgleichgewichts jeweils ihrem Gegenstand, dem Problem, das sie 
zu lösen hat, angepaßt wird und deshalb variabel ist. Sicher kann diese 
Interpretation in einem Spannungsverhältnis zu Rawls4 eigener Cha­
rakterisierung seiner Theorie als eines Standpunktes sub specie aeter- 
nitatis gesehen werden, der es dann ermögliche, „ to regard the human 
Situation not only from all social but also from all temporal points of 
view“ (TJ § 87, 587). Aber Rawls fugt an dieser Stelle sogleich hinzu, 
daß diese Perspektive nicht jenseits dieser Welt liege und auch nicht 
diejenige eines transzendenten Wesens sei; vielmehr, „it is a certain 
form of thought and feeling that rational persons can adopt within the 
world. “ (ibid.) Und es gibt keinen Grund, weshalb rationale Personen 
vor den historischen oder kulturellen Eigenheiten verschiedener Gesell­
schaften die Augen verschließen sollten.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. 4. Die Grenzen ihrer Reichweite

In doppelter Hinsicht kann man nun aber trotzdem von einer Begren­
zung der Reichweite der grundlegenden Intuition der Vertragstheorie 
sprechen. Einmal stellt sich die Frage nach ihrer transkulturellen Gül­
tigkeit. Können wir davon ausgehen, daß die Intuition der Verschieden­
heit von Personen auch in anderen Kulturen als ein für die Bestimmung 
der Prinzipien der politischen Gerechtigkeit grundlegendes Postulat 
gelten kann (2. 4. 1.)? Außerdem stellt sich die Frage, was wir mit die­
ser Intuition angesichts von konkreten politischen Umständen anfangen 
können, innerhalb derer eine Rationalisierung des Opfers der Rechte 
einiger Personen zum Zwecke entweder des Gesamtnutzens (vom Utili­
tarismus aus gesehen also in moralischer Absicht) oder aber einfach im 
Interesse der Förderung partikularer Interessen in einer Gesellschaft 
(was weder dem Utilitarismus noch dem Kontraktualismus moralisch 
legitim erscheint) vorgenommen und in denen somit auch das Postulat 
einer Verschiedenheit von Personen mißachtet wird? Wie steht es also 
um das Verhältnis von philosophischem Ideal und politischer Wirklich­
keit? Wie kann sich Rawls2 * 4 Theorie der Gerechtigkeit dem Vorwurf 
einer „Ohnmacht des Sollens“ (Habermas FG, 79) entziehen (2. 4. 2.)? 

2. 4. 1. Universalismus versus Kontextualismus

Ausgehend von den im vorigen Abschnitt angestellten Überlegungen 
fallt es schwer, in den allgemeinen Tenor der Interpreten von Rawls mit 
einzustimmen, die eine grundlegende Diskontinuität und Neuorientie­
rung hinsichtlich des Status’ von Rawls Gerechtigkeitskonzeption glau­
ben ausmachen zu können. Habermas spricht beispielsweise davon, daß 
„Rawls im Laufe der 70er Jahre den starken universalistischen Begrün­
dungsanspruch seiner Gerechtigkeitstheorie abgeschwächt hat“ (FG, 
82). Doch an welcher Stelle diese Abschwächung vorgenommen worden 
sein soll, bleibt unklar. Zuerst stellt sich nämlich die Frage, in welchem 
Sinne Rawls überhaupt jemals einen starken universalistischen oder 
fundamentalistischen Begründungsanspruch vertreten haben soll? Viel­
mehr erscheint es mir notwendig, entweder die These aufzugeben, daß 
Rawls neuerdings auf eine universalistische Begründung einer Konzep­
tion der politischen Gerechtigkeit verzichten und nur noch am Projekt 
einer Selbstverständigung innerhalb des Kontextes der liberal-demokra­
tischen Staaten des Westens teilnehmen will, oder aber eine relativisti­
sche oder kontextualistische Lesart auf sein ganzes Werk auszudehnen

94

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und anzuerkennen, daß Rawls noch nie an einer im universalistischen 
Sinne starken Begründung seiner Konzeption der Gerechtigkeit interes­
siert war.

Welche der beiden möglichen Interpretationen man bevorzugt, ist 
letztlich unerheblich; die Dichotomie, die beispielsweise Kersting zwi­
schen einem fundamentalistischen und einem kontextualistischen Be­
gründungsanspruch der politischen Philosophie des Gesellschaftsver­
trags auszumachen glaubt (1994, 56), greift beim Ansatz von Rawls 
nicht recht (vgl. auch Abschnitt 6. 1). Denn je nach der Auslegung von 
Begriffen wie universalistisch oder fundamentalistisch bzw. kontextuali- 
stisch oder relativistisch laufen sie letztlich auf eine grundlegende und 
häufig übersehene Kontinuität in der politischen Philosophie von Rawls 
hinaus. Diese besteht darin, zwei im Gedankenexperiment des Urzu­
stands akzeptierte Gerechtigkeitsprinzipien zu formulieren, die gleich­
zeitig auch die Bedingungen des Erhalts der Stabilität einer wohlgeord­
neten Gesellschaft garantieren können. Rawls’ Unternehmen war von 
Anfang an auf die von manchen als ungenügend kritisierte deskriptive 
Explikation unseres Gerechtigkeitssinnes beschränkt. Und warum sollte 
man daraus unnötige Schlußfolgerungen bezüglich des Status4 dieses 
Vorgehens ziehen? Die Annahme objektiver moralischer Wahrheiten ist 
dazu weder nötig, noch ist sie prinzipiell ausgeschlossen; zudem ist die 
Objektivität einer moralischen Wahrheit nicht notwendig mit deren 
Universalität identisch. In verschiedenen kulturellen Kontexten könnte 
man es einfach mit verschiedenen moralischen Tatsachen zu tim haben. 
Wir werden in der Folge sehen, weshalb die Orientierung einer Gerech­
tigkeitstheorie an objektiven Wahrheiten die Ausübung unseres Vermö­
gens zur Autonomie als freier und gleicher Staatsbürger bzw. Parteien 
in einem Gesellschaftsvertrag beeinträchtigen würde. Und wir werden 
außerdem sehen, in welchem Sinne Rawls eine universelle Reichweite 
seines Ideals des Gesellschaftsvertrags sichern kann, die unterschiedli­
chen kulturellen Kontexten durchaus gerecht zu werden erlaubt.

Der kontextualistischen Interpretation des Überlegungsgleichge­
wichts liegt ein doppeltes Mißverständnis zugrunde. Einerseits ist der 
Gerechtigkeitssinn bei Rawls ein wesentlich flexibles Vermögen; er ist 
nicht statisch zu begreifen, denn es sind nicht bestimmte Inhalte in 
Form von unerschütterlichen moralischen Überzeugungen allein, die ihn 
charakterisieren. Es ist eine prozedurale Dimension in ihn eingelassen, 
die ihn davor bewahrt, in ein dogmatisches Beharren auf bestimmten 
Grundsätzen zu verfallen. Rawls betont, daß bestimmte Überlegungen 
ihn dazu fuhren können, seine wohlüberlegten moralischen Urteile einer 
Revision zu unterziehen (TJ § 4, 20; TJ § 9, 48; vgl. Daniels 1996, 33). 
Andererseits darf die Berücksichtigung der moralischen Motivation als 

95

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines der zentralen Momente auch für die Begründung einer Gerechtig­
keitskonzeption nicht zu dem Fehlschluß verfuhren, daß damit einem 
moralischen Relativismus das Wort geredet wird. Gründe haben sich 
auch als Motive moralischen Handelns zu bewähren, ohne daß sie dabei 
auf die Motivation allein reduziert werden können; denn umgekehrt hat 
sich die moralische Motivation als begründet zu erweisen, wenn sie 
denn als echte moralische Motivation gelten will (vgl. Abschnitt 7. 1).

Die Gefahr eines Relativismus durch die Berücksichtigung der moti­
vationalen Struktur des Menschen ist nicht ausgeschlossen; in sie gerät 
nach Daniels etwa Michael Walzer, der die Beschäftigung des Moral­
theoretikers allein mit moralischen Gründen als für konkrete Gesell­
schaften relativ unerheblich ansieht, wenn er damit keinen Zugang zu 
den Motiven ihrer Mitglieder findet. So schreibt Daniels über Walzer: 
,, The roots ofhis relativism reach back to a very strong form of interna- 
lism. Walzer - without argument, I might add - has rejected any form of 
externahsm.“ (1996, 112) Ein Extemalist macht moralische Gründe 
nicht davon abhängig, ob sie mögliche Motive moralischen Handelns 
werden können. Habermas interpretiert Rawls4 Gerechtigkeitstheorie 
ähnlich, wenn er sie einer eigentümlichen Abhängigkeit von der „moti­
vationalen Schubkraft einer entgegenkommenden politischen Kultur“ 
bezichtigt: „Wenn man das wörtlich versteht, ist damit allerdings die 
politische Überzeugungskraft der Theorie auf einige wenige resonanzfä­
hige Kontexte eingeschränkt.“ (FG, 86). Er übersieht dabei, daß die 
unparteiliche Beurteilung praktischer Fragen im Urzustand nicht durch 
eine so große Kluft von den Bedingungen der moralischen Motivation 
getrennt ist, wie das vielleicht für Habermas4 eigene Diskurstheorie des 
Rechts charakteristisch ist (Ibid). Rawls ist ein rationalistischer Inter- 
nalist, der an eine Verknüpfüng von Motivation und Legitimation glaubt 
(vgl. Abschnitt 7. 1), Habermas muß man dagegen wohl als Extemali­
sten bezeichnen, wenn er sagt .
"Moralische Gebote sind gültig unabhängig davon, ob der Adressat die Kraft 
aufbringt, das Für-Richtig-Gehaltene auch zu tun. Die Autonomie seines Wil­
lens bemißt sich gewiß daran, ob er aus moralischer Einsicht zu handeln ver­
mag, aber moralische Einsichten bewirken nicht schon autonomes Handeln.“ 
(1991, 114)

Die Moral verfügt daher nach Habermas nur über eine schwache Moti­
vationskraft; Schuldgefühle und ein schlechtes Gewissen melden sich 
dann, wenn gültige Urteile nicht Eingang in unser Handeln gefunden 
haben; sie zeigen dann „eine Spaltung des Willens an.“ (Ibid., 115) Er 
behauptet auch, daß „das Fehlen einer entgegenkommenden politischen 
Kultur (die es inzwischen auch in der Bundesrepublik gibt) ... nicht als 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Falsifizierung von Gerechtigkeitsprinzipien zählen“ darf (FG, 86). 
Was soll man sich unter dem Entgegenkommen einer Hintergrundskul­
tur bei Habermas vorstellen? Wörtlich ist das wohl nicht zu nehmen, 
schließlich sind es immer die Personen, die ihr Tun und Lassen an der 
Moral oder anderen Gesichtspunkten ausrichten und deren Handeln 
unter dem Einfluß bestimmter Motive steht.

Sicherlich gibt es eine psychologische Dynamik der politischen Ver­
nunft, jedoch ist diese im Überlegungsgleichgewicht immer auch an das 
Urteilsvermögen und die Einsichtsfähigkeit der beteiligten Personen 
zurückgebunden. Wenn jedoch Habermas Rawls vorwirft, die Grenzen 
zwischen der Begründung einer Theorie und der politischen Werbung 
für sie in nicht-idealen Kontexten zu verwischen (FG, 82), übersieht er, 
daß die Frage nach der potentiellen Selbststabilisierung einer Konzep­
tion der politischen Gerechtigkeit bei Rawls strikt von der Frage nach 
deren Realisierung unter nicht-idealen Umständen getrennt ist, wie 
dann übrigens auch die Frage nach der Begründbarkeit von der Frage 
nach der potentiellen Selbststabilisierung getrennt ist. Dem Zusammen­
spiel von Urzustand und Überlegungsgleichgewicht kommt die Aufgabe 
einer Rechtfertigung der Gerechtigkeitsprinzipien zu; die Konvergenz 
von Rechtem und Gutem gab Antwort auf das Stabilitätsproblem in A 
Theory of Justice, der übergreifende Konsens tut es in Political Libera­
lem (vgl. Abschnitt 7. 2. 2 ). Mit der Verfassungstradition oder der 
politischen Kultur der Vereinigten Staaten hat diese Lösung zunächst 
überhaupt nichts zu tun. Sicherlich überschneiden sich jedoch Fragen 
nach der Stabilität und der Realisierbarkeit insofern, als letztere wesent­
lich auf erstere angewiesen ist. Ohne die mögliche Stabilität einer ge­
rechten Gesellschaftsordnung, ohne bestimmte Mechanismen zur 
Selbststabilisierung, zur Hervorbringung und Sicherung der gesell­
schaftlichen Bedingungen ihres Fortbestehens käme der Versuch der 
Verwirklichung einer gerechten Gesellschaft den vergeblichen Bemü­
hungen des Sisyphos gleich. Kaum am Ziele angekommen, müßte mit 
der Arbeit schon wieder von Neuem begonnen werden.

2. 4. 2. Ideale Theorie und nicht-ideale Umstände

Ein zweiter Aspekt der möglicherweise begrenzten Reichweite der Intui­
tion einer Verschiedenheit von Personen betrifft ihre Anwendungsbedin­
gungen in der gegebenen politischen Realität. Sollte die Reichweite 
unserer alltäglichen moralischen Intuitionen zu eng begrenzt sein, um 
diesen irgendeine praktische Relevanz bei echten moralischen Konflik­
ten in der Politik zu verleihen, so könnte man ihre Bedeutung für ver­

97

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antwortliches politisches Handeln insgesamt in Frage stellen. Rawls’ 
Theorie, die sich auf unseren Gerechtigkeitssinn stützt, wäre so zwar ein 
interessantes Gedankengebäude, für die Praxis würde sie allerdings 
dann nicht taugen, wenn sie nicht ihrerseits noch eine Anstrengung 
hinsichtlich ihrer spezifischen Anwendungsbedingungen in einer ihr 
nicht unbedingt entgegenkommenden politischen Wirklichkeit unter­
nimmt.

Der Altematiworschlag des Utilitaristen könnte sich demnach auf 
dem Gebiet der politischen Praxis vielleicht besser behaupten. Denn 
schon die Kritik des klassischen Utilitarismus an der klassischen Ver­
tragstheorie war von ähnlichen Gesichtspunkten motiviert (Hume 1971). 
Die Fiktion des Naturzustands oder die Annahme von bestimmten Na­
turrechten, so die klassischen Utilitaristen, tauge nicht als Legitimati­
onskriterium einer Gesellschaft, denn sie sei eben eine bloße Fiktion, die 
man nicht als Meßlatte an die politische Wirklichkeit anlegen könne. 
Was kann schon ein unter fiktiven Bedingungen abgeschlossener Ge­
sellschaftsvertrag über die Legitimität einer Gesellschaft aussagen? 
Weder lasse sich durch diese Fiktion der wirkliche geschichtliche Ur­
sprung einer Gesellschaft wiedergeben, noch sei damit gar ein Grund 
gegeben, die gesellschaftlichen Verhältnisse nach diesem Ideal umzuge­
stalten. Und so komme dieser Fiktion letztlich keine praktische Rele­
vanz für die Beurteilung der bestehenden politischen und rechtlichen 
Verhältnisse zu.24

Zwar wird manchmal (Hampton 1989; Kymlicka 1991) zu Recht dar­
auf verwiesen, daß schon die klassische Vertragstheorie nicht den An­
spruch erhob, Auskunft über den geschichtlichen Ursprung einer Gesell­
schaft zu geben. Doch Rawls ersetzt konsequenterweise die Argumenta­
tionsfigur des Naturzustands gleich durch ein hypothetisches Gedan­
kenexperiment und befreit es damit auch von allen historischen Erklä­
rungsansprüchen. Natürlich bleibt damit die Frage nach der praktischen 
Relevanz dieses Gedankenexperiments immer noch unbeantwortet. Der 
Utilitarismus hat mit diesem Einwand insofern kein Problem, als er 
keinen fiktiven Maßstab an die Gesellschaft anlegen muß. Unabhängig 
davon, in welcher Situation wir uns befinden, besteht die einzige Hand­
lungsanweisung des Utilitaristen in der Maximierung des Gesamtnut­

24 Dworkin (1989) hat diese utilitaristische Argumentationslinie bei seiner Kritik an Rawls’ 
Modell des Urzustands wieder aufgegriffen, dies allerdings nicht mit einem utilitaristischen 
Argumentationsziel. Nach Dworkin können fiktiv abgeschlossene Verträge uns nichts über die 
politische Wirklichkeit lehren; nur eine unmittelbar einsichtige Intuition des gleichen Respekts 
und der gleichen Rücksichtnahme könne also als Fundament einer Konzeption der politischen 
Gerechtigkeit taugen (vgl. auch Kersting 1994, 33).

98

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zens - ohne Rücksicht auf ideale oder nicht-ideale Umstände (vgl. Ab­
schnitt 5. 3.).

Rawls selbst gibt denn auch zu, daß seine Theorie der Gerechtigkeit - 
über die spezifische, die Geltungsdimension betreffende Limitation 
durch den Ausgangspunkt im Überlegungsgleichgewicht - auch in der 
Reichweite ihrer Anwendung beschränkt ist. Zuerst findet sie Anwen­
dung nur auf die sogenannte Grundstruktur (basic structure\ TJ § 2) 
einer Gesellschaft, das heißt auf ihre wichtigsten sozialen, politischen 
und wirtschaftlichen Institutionen. Nur am Rande erwähnt Rawls auch 
mögliche weitere Anwendungsgebiete seiner Theorie, etwa auf die Mo­
raltheorie insgesamt oder auf die Beziehungen zwischen verschiedenen 
Staaten (TJ § 2, 8; TJ § 69, 457). Doch für unsere Zwecke - wir interes­
sieren uns ausschließlich für den Bereich der Politik - ist diese Begren­
zung zunächst nicht weiter von Bedeutung. Sicher, der Utilitarismus 
findet Anwendung nicht nur auf die Grundstruktur sondern auf alle 
anderen Gebiete gleichermaßen. Doch diese erste Einschränkung der 
Vertragstheorie allein kann uns nicht als Einwand gelten; sie wird uns 
später im Gegenteil sogar zu einem Argument för die Vertragstheorie 
und gegen den Utilitarismus werden (vgl. Abschnitt 7. 2. 2 ).

Eine andere Einschränkung der Reichweite der Theorie der Gerech­
tigkeit stößt auf größere Bedenken. Sie betrifft die Tatsache, daß Rawls 
seine Theorie nicht ohne weitere Qualifikation für nicht-ideale Um­
stände anwendbar hält. Hierzu bedarf es der gesonderten Ausarbeitung 
einer nicht-idealen Theorie. Die nicht-ideale Theorie der Gerechtigkeit 
hat sich im Gegensatz zur idealen Theorie der Gerechtigkeit auch mit 
den Anwendungsbedingungen der beispielsweise durch den Urzustand 
legitimierten Gerechtigkeitsprinzipien unter ungünstigen wirtschaftli­
chen, historischen oder kulturellen Umständen auf der einen Seite und 
Umständen einer bloß partiellen Befolgung der Theorie der Gerech­
tigkeit auf der anderen Seite zu beschäftigen (TJ § 39, 246). Von eini­
gen Ausnahmen abgesehen (ziviler Ungehorsam, gerechter Krieg, Theo­
rie der Strafe, vgl. TJ § 53, 351) - und auch bei diesen Ausnahmen ist er 
weit davon entfernt vollständige Theorieentwürfe anzubieten - be­
schränkt Rawls sich zunächst auf die ideale Theorie:
„I consider primarily what I call strict compliance as opposed to partial com- 
pliance theory.“ (TJ § 2, 8; vgl. TJ § 59, 391).

Sicher schließt er die Ausweitung der Vertragstheorie auf nicht-ideale 
Verhältnisse nicht grundsätzlich aus, doch führt er diese Ausweitung 
zunächst nicht durch. So gibt Rawls zu, daß die lexikographische Prio­
rität seines ersten Gerechtigkeitsprinzips gegenüber dem zweiten Prin­
zip nicht unter allen möglichen wirtschaftlichen Umständen aufrechtzu­

99

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhalten ist. Selbst der Grundsatz der gleichen Freiheiten muß unter 
Umständen dem Ziel einer allgemeinen Verbesserung des Zivilisations­
niveaus geopfert werden, auf dem dann erst diese gleichen Freiheiten 
genossen werden können (TJ § 26, 152).

Der Utilitarist hat keine grundsätzlichen Schwierigkeiten mit ungün­
stigen Voraussetzungen, denn innerhalb seiner Theorie ist schon für die 
Unterscheidung zwischen idealer und nicht-idealer Theorie kein Platz. 
Unter allen Umständen soll nur der Gesamtnutzen maximiert werden, 
und das ist in jeder Situation gleichermaßen möglich, sieht man einmal 
- und hier kann auch der Utilitarist ein Problem mit der praktischen 
Relevanz seiner Theorie bekommen - von den Beschränkungen des 
Wissens um die Handlungsfolgen ab. Sich dagegen der allgemeinen 
Zustimmung aller zu versichern, wenn es um bestimmte Zusatzprinzi­
pien gehen soll, die den Transitionsprozeß von nicht-idealen hin zu 
idealen Verhältnissen regeln sollen, scheint ein wesentlich schwierige­
res Unterfangen. Solange vor allem auch nur eine partielle Befolgung 
der Ansprüche der Gerechtigkeit eine praktisch unvermeidliche Eigen­
art der konkreten Politik zu sein scheint, ist es auch höchst zweifelhaft, 
ob man einen Konsens - in der Form eines Gesellschaftsvertrags - über 
besondere Prinzipien innerhalb dieser Umstände finden kann, welche 
den Transitionsprozeß von einer partiellen hin zu einer vollständigen 
Befolgung einer Gerechtigkeitskonzeption in die Wege leiten könnten. 
Sicher gibt es einige Ansätze in Rawls’ Theorie, die etwa eine na­
türliche Pflicht beschreiben, gerechte politische Institutionen zu errich­
ten und zu erhalten (TJ § 53). Doch kann diese natürliche Pflicht in 
einer ungerechten Gesellschaft sehr leicht mit anderen Pflichten kolli­
dieren, und dann fragt es sich, wie dieser Konflikt divergierender 
Pflichten zu schlichten ist (Feinberg 1989, 122 und Feinberg 1973, 
267f).

Fassen wir die wichtigsten Punkte dieses zweiten Kapitels zusammen: 
Die grundlegende Intuition einer Verschiedenheit der Personen, die 
sowohl Rawls’ Kritik am Utilitarismus wie auch seinem eigenen ver­
tragstheoretischen Ansatz zugrunde liegt, bringt eine doppelte Bezie­
hung zwischen der Rationalität und der Moralität zum Ausdruck. Ratio­
nalität ist von der Moralität zu unterscheiden; und letztere, als eine 
distributive Konzeption der politischen Gerechtigkeit verstanden, ist der 
ersteren, als einer instrumentalistisehen Theorie der Klugheit verstan­
den, vorgeordnet. Die Priorität der Moralität gegenüber der Rationalität 
wird nun aber gerade dann zum Problem, wenn man sich die mögliche 
Begründbarkeit dieser Priorität zur Aufgabe macht.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Intuition besitzt einen deskriptiven Status besonderer Art, denn 
es wird sich zeigen, daß er sowohl die Möglichkeit einer Kritik wie auch 
die der Revision unserer bestehenden moralischen Überzeugungen zu­
läßt. Ohne besonderer objektiver moralischer Wahrheiten zu bedürfen, 
ohne einen wie auch immer gearteten universalistischen oder kontextu- 
alistischen Begründungsanspruch aufzustellen, ist die Theorie der Ge­
rechtigkeit mit Hilfe ihrer spezifischen Methode des Überlegungsgleich­
gewichts bloß an der Beschreibung und Vereinheitlichung unseres Ge­
rechtigkeitssinnes interessiert. Der Utilitarist kann sich natürlich fragen, 
ob dieses deskriptive Geschäft für die Kritik und Legitimation der politi­
schen Ordnung einer Gesellschaft ausreicht?

Die Reichweite dieser Intuition ist in verschiedener Hinsicht be­
grenzt. Die Begrenzung auf die Grundstruktur einer Gesellschaft ist 
nicht von unmittelbarer Bedeutung in der Auseinandersetzung der 
Rawlsschen Vertragstheorie mit ihrem utilitaristischen Gegenspieler. 
Doch die Abhängigkeit von idealen Umständen, also die Abhängigkeit 
von günstigen wirtschaftlichen und kulturellen Voraussetzungen sowie 
auch die Abhängigkeit von Bedingungen der strikten Befolgung der 
Gerechtigkeitsprinzipien als Bedingung des Erfolgs der Anwendung der 
Theorie der Gerechtigkeit in der politischen Realität bedeutet zunächst 
eine erhebliche Schwäche für sie. Sicher läßt sich die Vertragstheorie 
auf nicht-ideale Umstände ausweiten, doch solange diese Ausweitung 
nicht durchgeführt ist, kann man nur von einer stark eingeschränkten 
praktischen Relevanz der Idee des Gesellschaftsvertrags für verantwort­
liches politisches Handeln sprechen. Der Utilitarist kann als verantwor­
tungsbewußter Moraltheoretiker auftreten und die widrige politische 
Realität gegen die vergleichsweise wirklichkeitsfremden Ideale des 
Kontraktualisten ausspielen.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66 - am 17.01.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1. Kritik des Utilitarismus
	2.1.1. Freiheitsrechte
	2.1.2. Distributive Gerechtigkeit
	2.1.3. Soziale Stabilität
	2.1.4. Öffentlichkeit

	2.2. Die Interpretation ihres Sinngehalts
	2.3. Ihr deskriptiver Status
	2.3.1. Zur Funktion des Vertragsarguments
	2.3.2. Die Rolle des Überlegungsgleichgewichts

	2.4. Die Grenzen ihrer Reichweite
	2.4.1. Universalismus versus Kontextualismus
	2.4.2. Ideale Theorie und nicht-ideale Umstände


