6 Fazit

6.1 Riickblick

Die vorliegende Studie hat hinduistische Tempelpraktiken in Ziirich
und Wien rekonstruiert. Hindutempel sind in dieser Perspektive Orte
alltdglichen Tuns und routinisierten Handelns - ihre empirische Er-
schlieBung und Rekonstruktion als lose Kopplung von Praktiken des
Ordnens, des Feierns und der Zeit ist der entscheidende Beitrag die-
ser Forschungsarbeit.

In den ersten drei Kapiteln wurden die Grundlagen der Analyse
erarbeitet: In der Einleitung wird die Fragestellung im Hinblick auf
aktuelle Forschungsliicken formuliert. Das theoretische Riistzeug in
Kapitel 2 setzt sich aus einer Darlegung der wichtigsten Grundlagen
im Anschluss an aktuelle praxistheoretische Arbeiten in der deut-
schen Soziologie sowie aus der Diskussion der Konzepte Migration,
Religion und Hinduismus zusammen, die das analytische Profil der
Untersuchung weiter akzentuierten. Damit verortet sich die Studie
zwischen Religionswissenschaft und Religionssoziologie und positi-
oniert sich im Hinblick auf das Verstindnis von Migration, Hindu-
ismus und Religion in der Nihe kritischer kulturwissenschaftlicher
Perspektiven.

Kapitel 3 fachert das methodische Vorgehen und seine methodo-
logischen Grundlagen auf und zeigt, wie praxeologische Forschung
im Anschluss an die Ethnomethodologie als situationale Rekonst-
ruktion sozialer Ordnung umgesetzt werden kann. Nebst dem kon-
kreten methodischen Vorgehen - anhand von teilnehmender Beob-
achtung, Gesprichen, halbstandardisierten, episodischen Interviews
und Experteninterviews — werden Fragen der Forschungsethik und

18.01.2026, 12:14:24,

285


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

286

die Rolle der Forscherin sowie Kriterien der Validitdt qualitativer
Forschung behandelt.

In Kapitel 4 erfolgt eine Beschreibung des Forschungsfeldes,
aus dem Tempelpraktiken rekonstruiert werden konnten. Da sozia-
le Praktiken fundamental relational zu verstehen sind und nie vom
Kontext abstrahiert analysiert werden konnen, wurde dieser erweiter-
te Kontext in der Form von Migrationsgeschichten sowie staatlicher
Regulative im Bereich Migration, Integration und Religion rekon-
struiert. Die Regulierung von Migration spielt dabei eine zentrale
Rolle, wie insbesondere in vergleichender Perspektive deutlich wird.
Der Umstand, dass Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lanka ab den
1980er-Jahren, zum Zeitpunkt des Inkrafttretens des ersten Schwei-
zer Asylgesetzes, als Fliichtlinge Asyl beantragen konnten, prigt die
Zusammensetzung und Grofe der siidasiatischen, hinduistischen
Community in der Schweiz bis heute. Wohingegen die Migration
sidasiatischer Menschen nach Osterreich bereits in den 1960er-Jah-
ren einsetzte und nicht anhand eines einzelnen Ereignisses erklar-
bar ist. Das so beschriebene Forschungsfeld zeichnet sich folglich
durch die unterschiedliche Zusammensetzung seiner hinduistischen
Communities aus. Und wihrend mit der staatlichen Anerkennung
als religiose Bekenntnisgemeinschaft bereits Ende der 1990er-Jahre
in Osterreich tempeliibergreifende Institutionalisierungsformen (in
der Form der Hinduistischen Religionsgesellschaft Osterreich HRO)
begiinstigt wurden, zeigt die Griindung des Schweizerischen Dach-
verbands fiir Hinduismus im Jahr 2017, dass die Institutionalisierung
hinduistischer Traditionen in der Schweiz dhnliche Wege beschrei-
tet. Dass in beiden Vereinigungen lingst nicht alle hinduistischen
Organisationen, Orte und Individuen vertreten sind, weist darauf
hin, dass das Bediirfnis nach Vertretung in Dachorganisationen vor
allem eines ist, das von engagierten Einzelpersonen propagiert wird
und von welchem potenzielle Ansprechpartner, allen voran staatli-
che Strukturen, profitieren, weil sich ihnen dadurch eine einzelne
Anlaufstelle bietet.

Vor diesem Hintergrund sind in Kapitel 5 konkrete Tempelprak-
tiken rekonstruiert worden. Nebst Praktiken des Ordnens werden re-
ligiose Praktiken und Zeitpraktiken als Ordnungsaspekte des doing
mandir aufgezeigt. Besondere Beriicksichtigung findet dabei die Ma-

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

terialitit und Korperlichkeit von Praktiken im Rahmen eines eige-
nen Kapitels.

Die Ergebnisse dieser Analyse sollen nun im Folgenden Teil-
kapitel ausfithrlicher diskutiert werden. Erst werde ich dazu die Er-
gebnisse der Auswertung Revue passieren lassen und anschlieflend
grundlegende, praxistheoretische Fragestellungen nach der Entste-
hung, dem Erhalt und der Verinderung von Praktiken diskutieren.
Anschlielend wird die Frage erortert, welche Vorziige eine praxis-
theoretische Perspektive fiir die Religionswissenschaft ergibt. Und
schliefflich zeige ich, wie die religionswissenschaftliche Erforschung
hinduistischer und anderer Traditionen an diese Forschungsarbeit
anschlielen kann.

6.2 Diskussion der Ergebnisse

6.2.1 Sitzen, arbeiten, putzen, beten: doing mandir, doing kovil

Die vorliegende Studie konzentrierte sich darauf, zu analysieren, was
in Hindutempeln ,einfach so“ geschieht, um damit aufzuzeigen, wie
Tempel als zentrale Orte gemeinschaftlichen hinduistischen Lebens in
und durch unterschiedliche Praktiken entstehen. Das empirische Vor-
haben der Rekonstruktion wurde mit einer praxistheoretischen Ana-
lyseeinstellung verbunden. Die anfinglich gestellte Forschungsfrage
»Wie entstehen Hindutempel in der Schweiz und in Osterreich im praktischen
Vollzug?“ wurde mit qualitativen Methoden bearbeitet und kann nach
der Analyse der so gesammelten Daten in Kapitel 5 folgenderma-
fen beantwortet werden: Hindutempel entstehen als ,lose gekoppel-
ter Komplex® (Reckwitz 2003) von Praktiken des Ordnens, religiosen
Praktiken sowie Zeitpraktiken, deren Materialitit und Korperlichkeit
zentraler Aspekt ihrer Entstehung ist. Im Folgenden sollen die wich-
tigsten Erkenntnisse dieser Analyse rekapituliert werden.

Die Analyse hat gezeigt, dass doing mandir nicht nur in und
durch religigse Praktiken entsteht. Tempel sind also trotz ihrer ur-
spriinglichen Bestimmung als sakrale Orte nicht Lokalitdten, an de-
nen sich ausschliefflich Ritualhandeln vollzieht. Im Gegenteil, fir
den Vollzug religioser Praktiken im Tempel sind Prakiiken der Ord-

287

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

288

nung eine wichtige Voraussetzung, die den Tempel als besonderen
Raum gegentiber dem ihn umgebenden, urbanen Raum abgrenzen.
In dieser Perspektive sind die Praktiken der (An-)Ordnung den religi-
Osen Praktiken vorgelagert. Der Tempelraum muss erst als geeigneter
Raum und in ,richtiger* Ordnung entstehen, damit daran anschlie-
Bende religiose Praktiken einen Unterschied machen kénnen. Wie
gezeigt wurde, entsteht der Tempelraum in und durch Praktiken des
Betretens, des Riumens, des Putzens, des Kochens und Essen. Das
Essen ist zwar religiosen Praktiken in der Regel nachgelagert, trigt
aber auf seine eigene Art dazu bei, den Tempel als geordneten Raum
zu erhalten, wie gezeigt wurde.

Damit wird das in der Forschung dominierende Bild von Hin-
dutempeln in der Migration weiter differenziert. Indem gezeigt wer-
den kann, dass es konkreter, materieller Ordnungspraktiken bedarf,
damit der Hindutempel als Raum entsteht, iiber den in der Folge
etwa als ,Heimat in der Fremde“ (Amend und Yetgin 2006) gespro-
chen werden kann, wird diese symbolische Ebene an die Ebene des
Vollzugs riickgebunden. Mit Heimat, so konnte man formulieren,
ist dann ein Raum gemeint, dessen Ordnung man so gut kennt, dass
man ganz selbstverstindlich an ihrer Hervorbringung beteiligt ist.
Erst im Zuge der Ordnungspraktiken wird nimlich der konkrete, ar-
chitektonische Raum aus seiner Unbestimmtheit einer dinglichen
Koexistenzbeziehung (Certeau 2006) herausgehoben und zu einem
Tempelraum, der den Besucherinnen und Besuchern sowohl als sak-
raler Raum als auch als sozialer Treffpunkt entgegentreten kann. Die
Rekonstruktion dieser verschiedenen Ordnungspraktiken ist auch
deshalb so wichtig, weil sie die Kontextualtiit von religidsen Prakti-
ken zu zeigen vermag. Religidse Praktiken entstehen demnach eben
nicht im luftleeren Raum, sondern miissen immer als Folgepraktiken
anderer Praktiken gedacht werden, mit denen sie, wie bereits verdeut-
licht, um Material und Teilnehmende konkurrieren.

Religiose Prakitiken, so vielfiltig sie sind, miissen also als Folge-
praktiken zu diesen Ordnungspraktiken gedacht werden. Verstanden
als abgetrennt vom Alltagshandeln und ausgestattet mit dem inhi-
renten Verweis auf eine Erfahrung der Transzendenz, die accounta-
ble gemacht wird, treten religiose Praktiken an, einen Unterschied
fur die Ritualteilnehmenden zu generieren. Erst wenn in und durch
Praktiken eine Tempelordnung entsteht, konnen also religiose Prak-

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

tiken so durchgefithrt werden, dass sie einen Unterschied machen.
Dieser Aspekt ist in den von mir erforschten hinduistischen Tradi-
tionen besonders entlang von Materialitit gut rekonstruierbar, da
die Verwendung zahlreicher Materialien, wie beispielsweise Bliiten,
Kerzen und Riuchermaterialien, den rituellen Vollzug ,bevolkern®.
Erst wenn der Tempel in und durch Ordnungspraktiken entsteht,
wenn also die Routine seiner riumlichen Hervorbringung gesichert
ist, konnen religiose Rituale anschliefen. Sie finden erst statt, wenn
Praktiken des Ordnens eine Ausgangslage geschaffen haben, in der religi-
dse Praktiken einen Unterschied machen kionnen. Sie involvieren, wie ge-
zeigt wurde, Kérper und Dinge auf verschiedene Arten. Korper und
Dinge und die sie verwendenden Praktiken sind dann kokonstitutiv,
das heifdt, sie bedingen sich gegenseitig in ihrer Entstehung. So wer-
den erst in und durch Praktiken der rituellen Verehrung Steinstatu-
ten zu Martis und zum Zentrum religiosen Interesses im Tempel.
Interessant an religidsen Praktiken ist aber nicht nur ihr Verhiltnis
zu Materialitit und Korperlichkeit, sondern auch der rekonstruier-
te Transzendenzbezug. In der vorliegenden Forschungsarbeit wird
diese Transzendenzerfahrung qua Rekonstruktion eines spezifischen
sensuellen Engagements analysiert. Religiose Praktiken, in denen im
Luckmann’schen Sinne eine religiose Praktik als Transzendenzerfah-
rung accountable gemacht wird, zeichnen sich durch die umfassende
sensuelle Einbindung der an ihr teilnehmenden Korper aus. Religi-
Ose Praktiken zeichnen sich also durch die eingeforderte, konzent-
rierte korperliche Ausrichtung auf die Martis aus, die auch den Blick
der Tempelbesucherinnen und -besucher anleitet und sie fiir andere
Praktiken weitgehend unempfinglich macht.

Nicht nur die Erfahrung der Transzendenz wird im routinierten
Vollzug verortet, auch die Entstehung von religioser Gemeinschaft
wird situativ und in der Praxis lokalisiert. Religiose Gemeinschaft
entsteht hier als gleichzeitige und gleichartige, aneinander koordinier-
te Involvierung mehrerer Praxisteilnehmender im spezifischen Kon-
text einer religiosen Praktik. Die so entstehende religidse Gemein-
schaft ist eine temporire, die sich durch eine momenthafte Einheit
der Praxis auszeichnet. Das Gemeinschaftliche entsteht dann nicht
als phinomenologisches Gefiihl der Zugehorigkeit im Moment (ob-
wohl die Moglichkeit dieses Empfindes nicht negiert wird), sondern
sie ist durch die Gleichzeitigkeit und Gleichartigkeit der Praktiken

289

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

290

bis hin zu konkreten Korperhaltungen, die durch die umfassende
Einbindung der Praxisteilnehmenden bei gleichzeitigem Ausschluss
anderer Betitigungsmoglichkeiten entstehen, rekonstruierbar. Ge-
meinschaft in und durch Praxis unterscheidet sich dann auch von
Gemeinschaft in der Form der Reproduktion symbolischer Gren-
zen entlang von Abstammung, Ort oder Religion (Liddeckens und
Walthert 2018, S. 473).! Ein wichtiger Aspekt ist schliefilich auch die
Aftektstruktur religioser Praktiken, also die Motivation, die in den
Praktiken liegt, sie auszufithren respektive an ihnen teilzunehmen.
Wie in Kapitel 5.2.4 fur die Praktiken rund um die P#ja ausgefithrt
wurde, ist es diese affektive Orientierung, die ebenso an Artefakten
haftet wie an Einzelpersonen oder Praktiken selbst, die die Praxisteil-
nehmenden fiir die Teilnahme an ihnen und dadurch mitunter zur
Uberschreitung von Grenzen motiviert.

Schliellich bilden Zeitpraktiken ein Set an Praktiken, das dem
doing mandir einen spezifischen Horizont gibt. Wie gezeigt wurde,
handelt es sich dabei einerseits um die Schaffung einer Version der
Vergangenheit, indem unterschiedliche Archivalien produziert oder
Tempelgeschichten erzdhlt werden. Mit den Praktiken der Zukunft
wird eine spezifische Version der Zukunft aus ihrem kontingenten
Horizont gehoben. Folglich sind diese Praktiken der Zukunft und
der Vergangenheit alles andere als abstrakt. Sie sind, im Gegenteil,
unmissverstindlich lokalisierbar und tragen dazu bei, die Tempel-
praxis in einem spezifisch zeitlichen und geografischen Kontext zu
verorten.

Die Relevanz von Materialitiit und Korperlichkeit, die sich in der ge-
samten Analyse zeigt, wurde durch ein eigenes Teilkapitel beleuch-
tet, in dem spezifische Praktiken untersucht wurden, deren Ein-
ordnung vom Blick auf Materialitit und Korperlichkeit profitiert.
Dadurch wird deutlich, wie sich etwa Totenrituale im Kontext der
Migration verindern und niher an den Tempel heranriicken. Und
auch fiir die Analyse der Rolle religioser Experten liefert der praxeo-
logische Blick interessante Einsichten. Mithilfe des Fokus auf Kor-
perlichkeit wird deutlich, wie verschiedene Arten religitser Expertise

1 Obwohl diese Formen tberlappender und konkurrierender Grenzziehun-
gen in anderer analytischer Einstellung durchaus in den von mir untersuch-
ten Tempeln rekonstruierbar wéren.

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

ausgemacht werden konnen, ohne sich ausschliefflich auf feldimma-
nente Kriterien zu ihrer Bestimmung verlassen zu miissen.

6.2.2 Schaffung, Erhalt, Zerstorung: doing mandir im Zeichen der
Trimarti

In hinduistischen Traditionen, und besonders in ihrer neohinduisti-
schen Interpretation, findet sich mit der T7imirti > ein anschauliches
Konzept der drei kosmologischen Grundfunktionen Schaffung, Er-
halt und Zerstérung, die das Universum zusammenhalten. Sie sind
passende Anhaltspunkte, um die Schlussdiskussion um doing man-
dir zu strukturieren. So wie die Trimirtz, manifestiert in den Got-
tern Brahma, Visnu und Siva, vor allem im westlichen Kontext als
Vergleichspunkt mit der christlichen Trinitit faszinierte (Rigopou-
los 2015, S. 86ft.), soll sie auch hier ihres Kontextes enthoben und
als analytische Leitlinie verwendet werden. Entlang der Funktionen
Schaffung, Erhalt und Zerstorung sollen zum Schluss drei zentrale
praxistheoretische Fragen reflektiert werden:

1. Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande und was sind
ihre kennzeichnenden Merkmale?

2. Wie erhilt sich Tempelpraxis iber Zeit und Raum? Was trigt
dazu bel, sie dauerhaft zu machen?

3. Wie verandert sie sich, bricht ab oder hort auf?

Diese drei Fragen sind nicht zufillig gewihlt, sondern sie prigen pra-
xistheoretische Theoriedebatten ebenso wie die empirische Arbeit in

2 Die Trimirti, bestehend aus Brahma, Visnu und Siva, ist eng verbunden mit
der Entstehung der Bhakti-Bewegung und der in ihr propagierten innigen
Beziehung zwischen einem Individuum und seinem personlich gewihlten
und damit héchsten Gott: ,Irimarti (lit. having three forms) is a concepti-
on that posits a supreme deity manifesting itself in three particular shapes
in order to perform the basic cosmological functions: as Brahma he emits
the world, as Visn u he preserves it, and as Siva he annihilates it“ (Rigopou-
los 2015, S. 81).

291

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

292

dieser spezifischen, analytischen Einstellung (Schifer 2013). Frage 1
zielt dabei darauf ab, herauszuarbeiten, wie Tempelpraxis als Teil so-
zialer Ordnung entsteht, wie sie also als Resultat fortlaufender Prakti-
ken, als doing mandir rekonstruiert werden kann. Die 2. und 3. Frage
greift das ,Spannungsfeld zwischen den Grundannahmen der Re-
petitivitit und der kulturellen Innovativitit von sozialen Praktiken®
(Reckwitz 2003, S. 297) auf und erinnert an das Grundproblem des
Sozialen (und Religitsen): Wie kann erkldrt werden, dass aus der Si-
tuationalitit alltiglichen Tuns und Sprechens, Denkens und Fiihlens
die Kontinuitit der sozialen Welt hervorgeht? Wie kommt es, anders
gefragt, dazu, dass sich doing mandir immer und immer wieder ereig-
net, Tempelpraktiken entsprechend Spuren der Institutionalisierung
in sich tragen und uns in Hindutempeln als dauerhafte soziale Phi-
nomene entgegentreten? Und wie verindern sie sich oder brechen ab?
Reckwitz (2004, S. 52) ist der Ansicht, dass diese Fragen mit
Blick auf den spezifischen Typus der Praktiken beantwortet werden
missen, von dem die Rede ist. Entsprechend sollen im Folgenden
nicht verallgemeinernde Theoriereflexionen zum Zug kommen, son-
dern es wird nach konkreten Antworten in der Empirie gesucht.

6.2.2.1 Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande?

Wiirde man diese Frage einer beliebigen Person stellen, bekime man
mit hoher Wahrscheinlichkeit folgende oder eine dhnliche Antwort:
»Hindutempel entstehen, weil es sie schon immer gegeben hat®. Das
ist erstmal so trivial wie korrekt. Das Zustandekommen einer hindu-
istischen Tempelpraxis in Ziirich und Wien hingt eng damit zusam-
men, dass es sie anderswo auf der Welt bereits gab, bevor sie sich in
der Schweiz und in Osterreich etabliert hat. Hier sei auf Schifers Bei-
spiel der Ehe verwiesen (2016a, S. 12), in dem er betont, dass die
Praktik des Heiratens unabhingig von konkreten Menschen und Zei-
ten bestehen muss, bevor sie in einem bestimmten Kontext von be-
stimmten Menschen ausgefithrt werden kann, bevor also jemand den
Wunsch entwickeln kann, zu heiraten. Ahnlich lisst sich folgern, dass
ohne bereits bestehende Formen der Tempelpraxis niemand auf die
Idee kommt, Arati oder Pia anderswo zu feiern als zuhause - umso
mehr, da gerade der Besuch von Tempelritualen in hinduistischen Tra-

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

ditionen, im Gegensatz zu den hiuslichen Ritualen, nicht zwingend
ist (Slaczka 2010, S. 342). Auf Grundlage der Analyse lisst sich, wie
bereits ausgefiihrt, sagen, dass Tempelpraxis als Vollzugsgeschehen
lose gekoppelter Ordnungspraktiken, religidser Praktiken und Zeit-
praktiken entsteht. Diese Praktikentypen stehen in einem konstitu-
tiven Verhiltnis zueinander, da alle drei dafiir notwendig sind, dass
Hindutempel den Besucherinnen und Besuchern erkennbar als sol-
che entgegentreten.

6.2.2.2 Wie erhilt sich Tempelpraxis iiber Zeit und Raum?

Auch der Themenkomplex auf den die Beantwortung der zweiten
Frage abzielt, ist Gegenstand zentraler Debatten. Die Frage nach der
gleichférmigen Reproduktion sozialer Praktiken iiber Raum und Zeit
- und in der Konsequenz auch nach ihrer Transformation im folgen-
den Teilkapitel - ist besonders relevant, da der Begriff der Routine in
vielen Definitionen sozialer Praktiken eine wichtige Position inne hat.
Reckwitz selbst, an dessen theoretischer Darstellung sich die vorlie-
gende Untersuchung iiber weite Strecken orientiert hat, bestimmt so-
ziale Praktiken als ,,know-how abhingige und von einem praktischen
,Verstehen‘ zusammengehaltene Verhaltensroutinen® (Reckwitz 2003,
S. 289). Wie Schifer (2013, S. 38ff.) ausarbeitet, kann das Thema der
Routine auf zwei unterschiedliche Arten behandelt werden: Entwe-
der werden unterschiedliche praxistheoretische Ansitze darauf hin
untersucht, ob sie insgesamt eher dazu tendieren, die Stabilitit oder
die Instabilitit sozialer Praktiken zu betonen, oder es werden diejeni-
gen Kategorien oder Mechanismen betrachtet, denen in einer spezi-
fischen theoretischen Perspektive die Funktion zukommt, die Dauer-
haftigkeit sozialer Praktiken zu garantieren. Da die vorliegende Studie
die empirische Rekonstruktion von Tempelpraktiken fokussiert, soll
im Folgenden die zweite empirienahe Perspektive favorisiert werden.
Der Blick wird also auf diejenigen theoretischen Kategorien gerich-
tet, denen in der Perspektive von Reckwitz die Funktion zukommt,
die Stabilitdt von Praxis tiber Zeit zu erkldren. Diese Kategorien wer-
den durch die Ergebnisse der Analyse erginzt und den Daten dabei
konkrete Mechanismen zugeordnet, durch die die Tempelpraxis Dau-
erhaftigkeit tiber Zeit erreicht (Nicolini 2013, S. 227). Reckwitz skiz-

293

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

294

ziert die implizite Logik und die Materialitit von Praktiken als wichtigste
Grundpositionen praxistheoretischen Arbeitens und verortet folglich
auch in diesen beiden Aspekten ihre Repetitivitit. Sie sollen daher im
Folgenden in Bezug auf die hinduistische Tempelpraxis diskutiert wer-
den. Zusitzlich bespreche ich die Wichtigkeit von Zeitpraktiken.

Implizite Logik

Die implizite Logik der Praktiken meint hierbei, dass Praktiken als
wissensbasierte Tatigkeiten begriffen werden missen, in denen ,ein
Koénnen im Sinne eines ,know how* und eines praktischen Verstehens
zum Einsatz kommt“ (Reckwitz 2003, S. 292), das bei den Praxisteil-
nehmenden vorausgesetzt werden kann. Dieses Wissen ist es nun, das
die Repetitivitdt von Praktiken iiber Zeit und Raum hinweg ermog-
licht. Dadurch, dass das Wissen in dieser Einstellung als inkorporier-
tes Wissen verstanden wird, attestiert Reckwitz thm die Tendenz, im-
mer wieder eingesetzt zu werden (ebd., S.294). In der Analyse der
Tempelpraxis traten unterschiedliche Formen von implizitem, prak-
tischem Wissen zutage, die dazu beitragen, die Dauerhaftigkeit von
doing mandir respektive die bestindige Wiederholung zu sichern. Um
dieses Wissen zu rekonstruieren, muss gefragt werden, welche For-
men impliziten Verstehens die Praktiken des Betretens, des Ordnens,
des Putzens sowie das Spektrum religidser Praktiken erst ermoglichen.
Oder anders formuliert: Was miussen die Tempelbesucherinnen und
-besucher praktisch konnen, iiber welches Know-how miissen sie ver-
fugen, um den Besuch eines hinduistischen Tempels absolvieren zu
konnen? Die Antwort lautet: Sie miissen erstmal iiber ein praktisches
Verstindnis des Tempelraumes verfigen, damit sie auch einen Kel-
lerraum als Tempel betreten kénnen. Sie missen also implizit wis-
sen, dass ein Tempelraum nicht dem ihn umgebenden urbanen Raum
gleichgesetzt ist und dass die in ihm geforderten Bewegungen be-
stimmten Vorgaben folgen. Das wird etwa durch die Art und Weise,
wie sich die Gliubigen bereits beim Betreten auf die Mzt ausrich-
ten, klar, auch wenn das die architektonische Anlage, wie beispielswei-
se beim Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Adliswil, nicht unbedingt
nahelegt.

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

Hieran schliefit eine weitere Form von Wissen an, das fiir den
Bestand von Tempelpraktiken tiber Zeit relevant ist. Es handelt sich
dabei um das Wissen der Beteiligungsmoglichkeiten und Beteili-
gungsanforderungen. Die identifizierten Jubelrufe sind ein Beispiel
fir Wissensformen getibter Besucherinnen und Besucher, die dazu
beitragen, dass Tempelgeschehen im Vollzug zu beglaubigen, ergo
seinen Erhalt zu sichern.

Ein letztes Beispiel impliziten Verstehens zeigt sich in Bezug
auf die Dauer eines durchschnittlichen Tempelbesuchs. Zwar wer-
den die Offnungszeiten, manchmal auch die Ritualzeiten, aller Tem-
pel online kommuniziert, das bedeutet aber noch lange nicht, dass
der Grofiteil der Besucherinnen und Besucher auch tatsichlich zu
den angegebenen Zeiten vor Ort ist. Im Gegenteil, das Eintreffen
ist scheinbar zu jeder Zeit moglich. Was sich anhand der Tempelbe-
suche jedoch deutlich rekonstruieren ldsst, ist das implizite Wissen
darum, wann spitestens im Tempel angekommen werden muss und
wann frithestens wieder gegangen werden darf, welche Zeitspanne
also ein Tempelbesuch mindestens umfassen muss. Diese Zeitspanne
erstreckt sich von dem Moment kurz vor den rituellen Héhepunk-
ten von Pija oder Arati bis zum Moment, in dem prasada verteilt
wird (ohne dass dabei unbedingt das gemeinsame Essen, sattfvika,
abgewartet werden muss, falls dies von prasada getrennt ausgegeben
wird). Die Teilnahme an rituellen Hohepunkten trigt also dazu bei,
die Dauerhaftigkeit von Tempelpraxis zu garantieren.

Materialitit

Der zweite Punkt, den Reckwitz als Argument fur die Erklirung von
Routinisiertheit heranzieht, ist die materiale Verankerung von Prakti-
ken, also ihre Konzeption als Bewegungen von Korpern im Umgang
mit Dingen. Dieser Punkt tauchte bereits in der Analyse wiederholt
auf und wird daher hier nicht mit derselben Ausfihrlichkeit disku-
tiert. Wichtig ist, dass die Materialitdt sowohl der Korper als auch der
Dinge, den regelmifligen Vollzug von Praktiken stiitzt, indem sie, im
Falle der Korper, erméglicht, Praktiken als gekonnte Darstellungen
immer und immer wieder zu vollziehen. Repetitivitit oder Routine
entstehen dann daraus, dass die Praxis sich im Vollzug auf spezifisches

295

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

296

korperliches Wissen der Praxisteilnehmenden stiitzen kann.? Eine ge-
tibte Tempelbesucherin wird nicht plotzlich anfangen, sich im Tempel
hinzulegen, sondern sich im Sitzen auf eine bestimmte Art und Wei-
se ausrichten oder zu einem gegebenen Zeitpunkt aufstehen, sich ver-
neigen, ihre Hinde falten etc. Ebenso wichtig ist die Materialitdt der
Dinge, Artefakte und Objekte, die Teil von Praktiken sind. Artefakte
sind dabei sowohl die Voraussetzung dafiir, dass bestimmte Praktiken
Uberhaupt stattfinden - man denke etwa an die diversen Varianten
via Smartphone zu kommunizieren -, limitieren bzw. beschrinken
aber auch die Moglichkeiten ihrer Verwendung — das gleiche Smart-
phone mit leerem Akku kann uns in einem ungiinstigen Moment
in Bedringnis bringen. In Tempelpraktiken sind, wie gezeigt wurde,
zahlreiche Dinge und Artefakte involviert. Von Garderoberdumlich-
keiten, iiber Teppiche, zu Schreinen oder Altiren, den Mirtis, den
Pija-Materialien sowie den Textkopien des Bhajan fiir die Arati - sie
alle tragen dazu bei, dass doing mandir auf ein materielles Setting ver-
trauen kann. Die Materialitit fordert ihre angezeigte Verwendung je-
des Mal aufs Neue ein.

Zeit

Wie in Kapitel 5.3 gezeigt wurde, existieren mit den identifizierten
Zeitpraktiken spezifische Praktiken, die dem Tempel iiber den kon-
kreten Moment hinaus einen Horizont geben. Nun kénnen solche
Zeitpraktiken auch in anderen Feldern beobachtet werden, insbeson-
dere im Kontext formaler Organisationen. Praktiken des Erinnerns
etwa findet man genauso bei Firmen wie in Tempeln. Wie in Tem-
peln an die Konsekration erinnert wird, kniipfen beispielsweise Un-
ternehmen mit der Feier von Jubilden oder der Erstellung von Filmen
an vergangene Ereignisse an (Jochen Koch u. a. 2016, S. 174). Und so

3 Das ist selbst dann so, wenn sich, wie im Beispiel des Totenrituals, unter-
schiedliche Konnotationen von Materialitit vermischen. So ist das rium-
liche Setting in der Feuerhalle zum einen mit dafiir verantwortlich, dass
das Ritual nicht im Kreis der Familie stattfindet. Zum anderen kdnnen im
raumlichen Setting der Halle aber auch Ordnungspraktiken der Geschlech-
tertrennung, wie sie im Tempel tblich sind, aufrechterhalten werden, in-
dem sie auch hier an die riumliche Ordnung delegiert werden.

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

wie Sportclubs mit Trainingsplinen in praxistheoretischer Perspektive
die Zukunft bearbeiten, entwerfen Hindutempel mit Ritualkalendern
oder dem Projekt eines Tempelneubaus eine spezifische Version einer
Zukunft, der gegeniiber sich die Tempelbesucherinnen und -besucher
in der Gegenwart positionieren, indem sie beispielsweise ihren All-
tag entlang spezifischer Anforderungen, wie dem Fasten, organisieren
oder Geld spenden respektive sich dafiir (oder dagegen) einsetzen, wie
ein allfilliger Tempelneubau auszusehen hat. Mit dem Blick auf Zeit-
praktiken gelingt auch die Uberleitung zur dritten und letzten Fra-
ge, denn es ist der Umgang mit der Zukunft, der iiber den Untergang
oder den Fortbestand von Praktikenkomplexen entscheidet (ebd.). Im
Folgenden soll daher sowohl tiber die Verinderung von Tempelprak-
tiken als auch ihren Abbruch nachgedacht werden.

6.2.2.3 Wie verindert sich Tempelpraxis, bricht ab oder hort
auf?

Die dritte Frage, angelehnt an die kosmologische Kraft der Verin-
derung und Zerstorung, die in der Trimirti Siva zugeordnet wird,
schlieft unmittelbar an die zweite Frage an und zielt auf die Dis-
kussion unterschiedlicher Formen von Verinderung bzw. Beendi-
gung oder Abbruch von Tempelpraxis. Die Verinderung von Prakti-
ken ist ein wichtiges Thema praxistheoretischer Analysen, weil die
soziale Welt in dieser theoretischen Anlage ja gerade als im Span-
nungsfeld zwischen Routine #nd Verinderung stehend bestimmt ist.
Gemif} praxeologischer Eigenart wird auch das Potenzial fiir Verdnde-
rung in den Praktiken selbst verortet. Reckwitz (2003, S. 294ff.) iden-
tifiziert vier Quellen der Verinderung bzw. Unberechenbarkeit von
Praktiken. Die erste Form bezeichnet er als Uberraschungen des Kon-
textes. So verindern sich beispielsweise Totenrituale, wenn die recht-
lichen Regelungen rund um Kremation und Beisetzung der Asche
die Beisetzung im Sinne hinduistischer Traditionen verhindern oder
wenn das Geld fehlt, die Urne mit der Asche nach Indien zu uber-
fuhren und im Ganges beizusetzen. In der Form der Zeitlichkeit ortet
Reckwitz ein zweites Strukturmerkmal der prinzipiellen Offenheit fiir
Praktiken. Da Praktiken in den seltensten Fillen eine identische Wie-
derholung ihrer letzten Durchfithrung sind, bildet sich in der Wie-

297

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

298

derholung gleicher (aber nicht identischer) Praktiken die Moglichkeit,
dass sich hier schleichend Verschiebungen im Bedeutungsgehalt der
Praktik ereignen. Ghosh (2000) macht das in ihrer historischen Re-
konstruktion etwa an der verinderten Bedeutung und Durchfithrung
der Durgapija in der Zeit wihrend des British Empire deutlich. Wih-
rend also die expliziten Zeitpraktiken als praxisstabilisierend herausge-
arbeitet wurden, wird die implizite Zeitlichkeit von Praktiken zum Ein-
fallstor ihrer Verdnderung. Die dritte Form der Verinderungsoffenheit
von Praktiken identifiziert Reckwitz in der losen Kopplung von Komple-
xen von Praktiken (2003, S. 295), denn auch wenn Praktiken in einem
sozialen Feld als Konglomerat miteinander verkniipft sind, so unter-
scheiden sie sich doch deutlich in ihren Anforderungen an das dafiir
notwendige praktische Wissen. Das Konglomerat der Tempelprakti-
ken ist dafiir ein gutes Beispiel. Praktiken des Betretens, des Ordnens,
Aufriumens und Kochens sind hier, wie gezeigt wurde, der Rahmen
fur religiose Praktiken. Und wie mit Bezug auf die Praktiken des Ord-
nens oder auch des Filmens herausgearbeitet wurde, treten diese un-
terschiedlichen Praktiken durchaus in Konkurrenz um Materialitit,
Koérper und Aufmerksamkeit zueinander. Eine Verdnderung, die sich
im Anschluss an diese dritte Bestimmung der Verinderungsoffenheit
beobachten lisst, ist dann beispielsweise die Begrenzung religioser
Praktiken, die mit dem Verweis darauf eingefordert wird, dass das Es-
sen fertig zubereitet ist. Die Tatsache, dass sich — anstatt dass eine klei-
ne prasada-Gabe im Anschluss an P#ja oder Arati mitgenommen wird
- die Verpflegung in Form einer vollen Mahlzeit etabliert hat, kann
dieser Version der Verinderung zugeordnet werden. Gesungen wird
dann eben nicht mehr, bis sich die religiose Praktik erschopft, son-
dern bis das Essen fertig ist. Das vierte und letzte Merkmal der Unbe-
rechenbarkeit der Praxis liegt fiir Reckwitz in der Uberschneidung un-
terschiedlicher Wissensformen im Subjekt (ebd., S. 295f.). Subjekte,
auch wenn sie in der Praxistheorie immer als Produkte historisch-kul-
tureller Praktiken verstanden werden, kdnnen Verinderungen der Pra-
xis erwirken, weil sie firr ihre Lebensfithrung sehr viele unterschied-
liche praktische Wissensformen vereinen. So ist eine Person nicht
nur Tempelbesuchende, sondern in der Regel auch Mitarbeiterin ei-
ner Organisation, engagierte Freiwillige oder Familienfrau und vieles
mehr. Diese inkorporierten Wissensformen konnen durchaus wider-
spriichlich oder inkompatibel sein. Bezogen auf die Tempelpraktiken

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

entsteht Verdnderung dann, wenn eine Einzelperson wie beispielswei-
se Herr Ranga im Kontext der eigenen Bildungsbiographie lernt, dass
man sich religioses Expertenwissen und die korrekte Anwendung des-
selben erarbeiten kann und diese Sichtweise auf die Ausbildung religi-
oser Experten tibertrigt. So kann die konventionelle Befihigung zum
religiosen Experten qua sozialem Stand herausgefordert werden. Die-
se Beispiele zeigen, wie Verinderungen, nebst der Routiniertheit, zen-
traler Bestandteil von Tempelpraktiken ist.*

In Kapitel 4 erwihne ich in einer Fufinote das Ende des Tempels
im Afroasiatischen Institut. Gleich mehrere Aspekte kamen hier zu-
sammen: das Alter und die Gesundheit des leitenden Ehepaars Ran-
ga, die Umstrukturierung und Schlieung von Teilen des Afroasia-
tischen Institutes selbst, das den Tempelraum vormals beheimatete
sowie die wenig institutionalisierte Form des Tempels. Zusammen
gaben sie fiir das Ehepaar Ranga den Ausschlag, den Tempelraum
aufzuldsen. Hier stellen also Praxisteilnehmende ihre Mitwirkung an
Praktiken ein. Damit ist in der Systematisierung von Richter (2015)
eine von drei Formen® des Abbruchs von Praktiken respektive des
Aufhorens identifiziert, nimlich diejenige, bei der Praxisteilnehmen-
de mit einer Praxis aufhoren. Vor dem Hintergrund einer Subjekt-
konstitution, die in Praktiken emergiert, ,kann das einzelne Sub-
jekt nur deshalb und nur dann mit einer Praxis aufhdren, wenn zwei
Praktiken konfligieren und dabei subjektiviertes Kérpermaterial aus-
tauschen” (ebd., S. 244). Auf die konkrete Situation iibersetzt bedeu-
tet das, dass die Priorisierung der eigenen Gesundheit mit dem Ver-
zicht auf das Engagement im Tempel einhergeht. Das bedeutet nun

4 Eine Einschrinkung gilt es bei der Rekonstruktion um Verinderung von
Tempelpraktiken allerdings zu beachten. Sie betrifft die empirischen Mog-
lichkeiten ihrer Rekonstruktion. Empirisch gesehen ist die Verinderung Re-
sultat eines Vergleichs zwischen zwei Zustinden, die zu unterschiedlichen
Zeitpunkten erhoben wurden. Genau dies ist aber im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit nur beschrinkt moglich. An den gewihlten Beispielen wird
deutlich, dass eher die Beschreibung ,kleiner” Verinderungen wiederge-
ben bzw. auf historisch aufgearbeitete Bedeutungsverinderungen verwiesen
wird.

5 Die dritte Form des Aufhérens benennt Richter als kompletten Untergang
der sozialen Welt, bei dem ,jede reflexive Kontinuitit abgebrochen, jede
genealogische Interferenz unterbunden [wird]“ (Richter 2015, S. 248). Das
wird hier aber nicht als realistische Option diskutiert.

299

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

300

nicht, dass doing mandir insgesamt aufhort zu existieren, sondern
blof3, dass sich die Tempelpraxis vorerst nicht mehr als Tempelpraxis
des Hindu-Tempels im Afroasiatischen Institut ereignet.

Die zweite Form des Aufhorens, die Richter identifiziert, ist die-
jenige des Aussetzens einer Praxis (ebd., S. 245f), ohne dass sie als
Option komplett verschwindet. Von einem derartigen Aufhoren
wiirde man beispielsweise sprechen, wenn Hindus in Wien keine
Totenrituale mehr durchfithren, sondern die sterblichen Uberreste
von Verstorbenen stattdessen einfach kremiert und entsorgt wiirden.
Oder wenn Tempelriume aufgelost und Feste nur mehr als soziale
Treffen ohne religiose Anteile in Mehrzweckhallen stattfinden wiir-
den. Ein Blick auf diese Art des Aufhorens ist daher wichtig, um
zu zeigen, dass Praktiken zwar durchaus, wie Richter (ebd., S. 245)
schreibt, darauf angelegt sind, nur befristet ausgefithrt zu werden,
dass aber gerade religiose Praktiken sich in dieser Hinsicht durch
eine starke Konventionalisierung auszeichnen und somit eher robust
sind. Restimierend lésst sich sagen, dass ihr kompletter Abbruch un-
wahrscheinlich, ihre Verdnderung dagegen normal ist. Der Blick auf
Praktiken im Sinne der dritten Kraft der Trimirti vermag zu zeigen,
dass die rekonstruierten Tempelpraktiken offen fiir Verinderung
und Wandel sind, dass aber gerade die lose Koppelung von Praktiken
des Ordnens an religiése und daher stark konventionalisierte Prakti-
ken sowie Zeitpraktiken einerseits und die Konstellation der Tempel-
praxis als ein Ensemble unterschiedlicher Praktiken, die jeweils die
Voraussetzung fiir die Durchfithrung anderer Praktiken bilden ande-
rerseits, ihre Stabilitit fordert (vgl. Nicolini 2013, S. 228).

6.2.2.4 Grenzen praxistheoretischer Analyse

Wihrend die Vorziige einer praxistheoretischen Heuristik und der mit
ihr einhergehenden Perspektivenwechsel in den vorhergehenden Aus-
fuhrungen betont wurden, sollen hier auch Uneindeutigkeiten und
Probleme thematisiert werden. Dabei soll nicht primir auf Verein-
nahmungsversuche praxistheoretischer Zuginge durch andere Theo-
rieangebote der Soziologie (Bongaerts 2007, Schulz-Schaeffer 2010)
oder Determinismusvorwiirfe, die vor allem an einzelne Exponentin-

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

nen und Exponenten der Praxistheorie® geiibt werden, eingegangen
werden. Vielmehr sollen zwei lose miteinander verkniipfte Aspekte in
Bezug auf die Rekonstruktion von Tempelpraktiken besprochen wer-
den: erstens das Problem der Verhaftung auf Routinen und zweitens
die Gefahr der situativen Verkiirzung. Das Problem der Verhaftung
auf Routinen ist ein Umstand, der sowohl in der Theoriebildung als
auch in den empirischen Analysen offenbar wird. Wihrend praxisthe-
oretische Heuristiken einen Fokus auf Routine und Vollzug betonen,
der in handlungstheoretischen Zugingen weniger gut abgebildet wer-
den kann, bildet sich in den rekonstruierten Regelmifligkeiten erst-
mal eine starke Beobachterperspektive ab. Was sich einer teilnehmen-
den Forscherin als routinisierte Tempelpraxis prisentiert, mag sich
den Teilnehmenden viel stirker als Situation prisentieren, die durch
Kontingenzen geprigt ist und deren Ausgang sich folglich viel weni-
ger eindeutig prisentiert, als dies die Ex-post-Darstellung der Forsche-
rin zu erfassen vermag. Die Routine, die der Ankerpunkt fir die Be-
obachtung der Forscherin ist, ist damit immer auch eine Form der
Komplexititsreduktion, durch die den vielfiltigen Aspekten des Ge-
schehens eine Regelmifiigkeit abgerungen wird. Dass eine Titigkeit
im Vollzug gerade auf der Basis des impliziten Wissens der Teilneh-
menden, aber auch Potenzial fiir kreative Verinderung desselben be-
reithdlt, ldsst sich weniger leicht herausarbeiten. Hieran wird klar, dass
ein wesentlicher Vorteil der gewihlten analytischen Perspektive gleich-
zeitig auch ihre Schwichen mitfihrt: Der Fokus auf Routinen ldsst
die Frage nach Machtverhiltnissen in den Hintergrund treten. Selbst
wenn Fragen nach (korperlichen) Mechanismen der Stabilisierung so-
zialer Verhiltnisse per se Machtfragen sind, weil die Reproduktion he-
terogener Relationen als Anerkennung der herrschenden Verhiltnis-
se verstanden werden muss, wie Schifer schreibt (2016b, S. 150), ist
ihre Analyse im Kontext von routinisierten Tempelpraktiken ein kom-
plexes Unterfangen. Ist es also beispielsweise schon eine subversive
Aneignung, wenn ein Kellerraum durch Wiederholung von Tempel-
praktiken als Hindutempel hervorgebracht wird? Oder werden hier
Ungleichheiten bspw. zwischen den Moglichkeiten christlicher Prakti-

6 Ein prominentes Beispiel ist Bourdieus Praxiskonzeption und die damit
verbundenen, kritisierten Strukturannahmen (Schatzki 2002, S. 78f.; Walt-
hert 2020, S. 45).

301

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

302

ken in Kirchen und hinduistischen Praktiken in riumlichen Proviso-
rien durch ihre Wiederholung verfestigt? Antworten auf diese Fragen
mogen zwar mit Blick auf den Kontext, in dem Tempelpraktiken statt-
finden, leicht gefunden werden, ihrer Rekonstruktion muss es aber ge-
lingen (Tempel-)Praxis eben nicht ausgehend von Macht zu analysie-
ren, sondern Macht von der Praxis aus zu erfassen (vgl. Schifer 2013,
S. 364).

Der zweite Aspekt, der einer kritischen Reflexion bedarf, ist der
Fokus auf Situativitdt — sowohl praxistheoretischer Zuginge als auch
der Ethnomethodologie — und die Konsequenzen, die sich daraus
fur die Thematisierung von ibersituativen Sachverhalten, besonders
etwa der Migration, ergeben. Gerade in der Verbindung von Praxis-
theorie und Ethnomethodologie erfihrt der Fokus auf Situationen
des praktischen Vollzugs eine zusitzliche Akzentuierung, denn die
Ethnomethodologie interessiert sich primir fir diejenigen Aktiviti-
ten, durch die uns die soziale Welt als sinnhafte, objektive Wirklich-
keit entgegentritt. Wihrend die Kritik der situativen Verkiirzung der
Ethnomethodologie hinlinglich bekannt ist (vgl. Kapitel 3), zeigt ein
Blick auf die vorgelegte Analyse, wie sich daraus — nebst offensichtli-
chen Vorziigen wie der Moglichkeit kleinteiliger Rekonstruktionen -
auch fiir die Analyse von Tempelpraktiken Fragen ergeben konnen.
Insbesondere soll hier der Blick auf den Aspekt der Migration ge-
lenkt werden. Wihrend das Konzept der Migrationsgesellschaft eine
gesellschaftliche Normalitit unterschiedlicher Formen von Grenz-
Uberschreitung postuliert, ist deren Rekonstruktion durch zwei Ten-
denzen geprigt: Einerseits wird Migration tatsichlich nur situativ
relevant, beispielsweise dann, wenn im Zuge von Tempelpraktiken
Anpassungen vorgenommen werden missen, etwa weil bestimmte
Materialien nicht zuginglich sind oder im Zuge des Transportes ka-
puttgehen. Oder auch, wenn Tempelbesucherinnen und -besucher
bestimmte Praktiken selbst bspw. durch eine Kontrastierung zwi-
schen unterschiedlichen nationalstaatlichen Kontexten deuten. Dar-
an wird deutlich, dass die Grenziiberschreitung sowohl von Dingen,
von Personen oder eben Interpretationen, die praktische Ausbildung
unterschiedlicher Sinnschemata und in der Folge die Wahrschein-
lichkeit, dass unterschiedliche dieser Schemata zusammentreffen, er-
hoht, was dann beispielsweise in einer Kontrastierung oder einem
Vergleich Ausdruck findet.

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft

Andererseits macht die vorliegende Analyse doch Zugestindnis-
se an Ubersituative Konzepte von Migration, wenn sie hinduistische
Tempelpraktiken mehrheitlich migrierter Menschen in den Fokus
nimmt. Selbst wenn also Migration analytisch und methodologisch
situativ ,,gebindigt® wird, erhilt sie in der Themenwahl tbersituati-
ve, essenzialisierende Relevanz, deren Behandlung dem Phinomen
und seiner Verortung nicht gerecht wird.

6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft

In Kapitel 2 wurde bereits angedeutet, was ein praxistheoretischer Zu-
gang fur die Religionswissenschaft leisten konnte, wobei ein erster
Anhaltspunkt skizziert wurde: die kulturwissenschaftliche Wende der
Religionswissenschaft mithilfe praxistheoretischer Konzepte nachzu-
vollziehen. Dariiber soll im Folgenden nochmals nachgedacht wer-
den. Reckwitz, dessen Auslegung einer Theorie sozialer Praktiken hier
iiber weite Strecken gefolgt wurde, positioniert sich kritisch gegentiber
Ansitzen, die die Kultur in Texten, Symbolen oder Diskursen veror-
ten und ist gleichermaflen skeptisch gegeniiber Kulturtheorien, die
Kultur lediglich als ideelle Phinomene des Geistes fassen. Trotz die-
ser Distanzierung versteht sich die Praxistheorie als Kulturtheorie, da
in ihrer Sicht die soziale Welt ihre Gleichférmigkeit iber kollektive
Wissensordnungen erhilt. Dabei lokalisiert sie diese Wissensordnun-
gen nicht in Texten und Diskursen oder als kognitive Schemata der
Beobachtung (Reckwitz 2003, S. 289). Die Praxistheorie lokalisiert die
kollektive Wissensordnung der Kultur im praktischen Verstehen und
Konnen und dabei eben nicht als bewusstes, theoretisches, sondern
als implizites Wissen, wie etwas zu tun ist. Die Gesamtheit dieses all-
tiglichen Know-hows, das fir andere nachvollziehbar in den jeweili-
gen Praktiken wie etwa dem Busfahren, dem Einkaufen, dem Arbei-
ten oder eben dem Tempelbesuch zum Ausdruck kommt, bildet hier
diejenige Wissensordnung, die den Kulturbegriff aus praxistheoreti-
scher Perspektive befillt. Wenn wir also den Bus benutzen, einkaufen
gehen, zur Arbeit fahren und dort titig sind oder den Tempel besu-
chen, praktizieren wir Kultur (Hérning und Reuter 2004, S. 10). Dies
kann nun auch fur die Religionswissenschaft ein interessanter Ansatz
sein. Die Verortung von Kultur und entsprechend auch Religion in

303

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

304

Praktiken erlaubt es zum einen, religitse Phinomene wie Hindutem-
pel differenziert zu rekonstruieren und zu zeigen, wie sie sich konsti-
tuieren. Dadurch, dass ihre Konstituierung in Praktiken verortet wird,
wird zum anderen der Umgang mit Religion ,flexibilisiert”. Damit
schlie8e ich an einen Aufsatz von Nye (2000a) an, der in der Ausein-
andersetzung mit unterschiedlichen ethnologischen Forschungsarbei-
ten zu Religion zum Schluss gelangt, dass die Verwendung gramma-
tikalisch unterschiedlicher Begriffe — religion, religious, religioning — das
generelle Problem im Umgang mit Religion als starrer Kategorie zwar
nicht zu l6sen vermdge, dass damit aber reevaluiert werden konne,
was im Zentrum des Interesses steht und wie Religion als aktive Kate-
gorie — etwa im Sinne von religioning — konzeptualisiert werden kann
(ebd., S. 226, 230). Ich wiirde an dieser Stelle behaupten, dass die Pra-
xistheorie dieses Problem der mangelnden Flexibilitit — so es einen
denn beschiftigt — nicht nur grammatikalisch zu 16sen vermag, son-
dern mit ihrer Verortung von Kultur im doing fur die Religionswis-
senschaft auch eine konzeptuelle Alternative anbietet. Die Forscherin
kann religiose Praktiken also in ihrer Vollzugswirklichkeit rekonstruie-
ren, in historischer Perspektive kontextualisieren und die in der Feld-
forschung implizit und explizit zum Ausdruck kommenden religiosen
Rationalisierungen der Praktikerinnen und Praktiker in die Analyse
miteinbeziehen. Dass damit zudem Materialitit und Korperlichkeit
ernst genommen wird, diirfte vor allem all diejenigen freuen, die Re-
ligion qua Materialitit und Korperlichkeit analysieren, die sich dazu
aber von religionsphinomenologischen Ansitzen distanzieren wollen
und denen gleichzeitig ein new materialism zu weit geht. Fir sie eroff-
net sich mit der Praxistheorie eine Perspektive, in der religiose Phino-
mene und ihre Materialitit, wie gezeigt, im Vollzug analysiert wer-
den kénnen.

6.4 Ausblick

Die vorliegende Studie zeigt, wie Hindutempel in Ziirich und Wien
in und durch Praktiken entstehen. Damit setzt sie einerseits einen Ak-
zent als Detailstudie tiber spezifische Praktiken von Hindus in Euro-
pa, von denen es nach wie vor, insbesondere zu Hindus au8erhalb
Grof3britanniens, eher wenige gibt. Andererseits leistet sie mit ihrer

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Ausblick

analytischen Verortung im Bereich soziologischer Praxistheorien ei-
nen Beitrag zur Erweiterung des religionswissenschaftlichen Analy-
sevokabulars, das gerade im Bereich ethnografischer Forschung gro-
Bes Potenzial hat. Angeschlossen werden kann daran mit weiteren
Detailstudien, die sich den unterschiedlichen Aspekten von gemein-
schaftlicher, aber auch privater religioser Praxis von Hindus in Euro-
pa annehmen. Damit kann dazu beigetragen werden, das Projekt der
Erforschung europdischer Hinduismen, und anderer Religionen, im
Kontext einer Migrationsgesellschaft voranzutreiben. In analytischer
Perspektive bedarf es weiterer Forschungsarbeiten, die praxistheoreti-
sche Konzepte, auch anderer Autorinnen und Autoren, in religions-
wissenschaftlicher Perspektive rezipieren und dabei aufzeigen, wo der
analytische Blick auf das alltigliche Tun der Religionswissenschaft zu
neuen Erkenntnissen verhelfen kann, aber auch wo das praxistheo-
retische Potenzial an Grenzen stofit. Dass die Religionswissenschaft
vom Reflexionsraum profitieren kann, der sich in aktuellen praxisthe-
oretischen Methodendiskussionen 6ffnet, kann ein zusitzlicher Vor-
teil sein.

305

19.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:14:24,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	6.1 Rückblick
	6.2 Diskussion der Ergebnisse
	6.2.1 Sitzen, arbeiten, putzen, beten: doing mandir, doing kōvil
	6.2.2 Schaffung, Erhalt, Zerstörung: doing mandir im Zeichen der Trimūrti
	6.2.2.1 Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande?
	6.2.2.2 Wie erhält sich Tempelpraxis über Zeit und Raum?
	6.2.2.3 Wie verändert sich Tempelpraxis, bricht ab oder hört auf?
	6.2.2.4 Grenzen praxistheoretischer Analyse


	6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft
	6.4 Ausblick

