Ethnopluralismus als strategische Option

Daniel-Pascal Zorn

Der Mensch, ein Tier

Seit der Antike gibt es ein Argument, das zu den wohl wirkungsmichtigs-
ten Ideen der Geschichte gezihlt werden kann. Die Athener beriefen sich
auf dieses Argument, um das erste grofle Kriegsverbrechen der Antike zu
rechtfertigen, die Vernichtung der Stadt Melos und die Versklavung seiner
Bewohner. Auch die Sophisten, die manchmal als Redelehrer der jungen ad-
ligen Elite, manchmal aber auch als das auftraten, was wir heute im Netz-
jargon »Trolle« nennen, kannten dieses Argument. Es diente dem Sophisten
Protagoras zur Begriindung seiner skeptizistischen Haltung ebenso, wie es
dem Sophisten Kallikles zur Begriindung seines Amoralismus diente. Nach
dem Zusammenbruch des Romischen Reiches wurde es zum Grundstein der
feudalistischen Weltordnungen, im Sinne einer gottgegebenen Herrschaft
des Adels tiber seine Untertanen. Erst nach iiber fiinfhundert Jahren konnte
dieser Herrschaft etwas entgegengesetzt werden: Humanismus, Freiheit, Ver-
nunft, Demokratie.

Dieses fiir die abendlindische Ideengeschichte so wirkmichtige Argu-
ment lautet: »Der Mensch ist auch nur ein Tier — also muss der letzte Grund,
auf den wir uns berufen konnen, die animalische Natur des Menschen sein.«
Das Argument ist nicht schwer zu verstehen: einige Bereiche der Biologie,
Psychologie, Soziologie und Kognitionswissenschaften erkliren uns stindig,
dass unter der nur scheinbar rationalen Fassade das Tierische, Nichtmensch-
liche, zugleich aber auch das authentischere oder das urspriinglichere Wesen
des Menschen lauert. Es gibt zahllose populidrwissenschaftliche Biicher, die
dieses Thema in ebenso zahllosen Variationen wiederholen. Und wie oft be-
obachten wir an uns selbst, dass wir uns in emotionalen Situationen ziigellos
verhalten?

Wer auf diesem Argument eine politische Theorie aufbaut, sieht sich mit
extremen Konsequenzen konfrontiert: Wenn der Mensch fiir sich selbst im
tiefsten Grunde seines Wesens ein Tier ist, dann stellt dieses Wesen immer
eine Bedrohung dar — fiir ihn persénlich wie fiir jede politische Kultur. Der

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Daniel-Pascal Zorn

Philosoph Thomas Hobbes fasste diese Drohkulisse in den Begriff des »Krie-
ges aller gegen alle« (bellum omnia contra omnes): Bleibt der Mensch sich
selbst iiberlassen, wird ihm die Freiheit gewihrt, sein innerstes Wesen zu ver-
wirklichen, dann endet die politische Kultur im Biirgerkrieg.

Warum das so ist, ist ganz einfach zu verstehen: Stellen Sie sich vor,
jeder kénnte in jeder Hinsicht und ungebunden von irgendwelchen Geset-
zen alles tun, wozu er Lust hitte. Wirklich alles. Sie kénnten ungestraft
das Auto Thres Nachbarn klauen oder Thre Schwiegermutter erschlagen. Sie
konnten jederzeit jedem alles wegnehmen oder ihn umbringen. Ihr anima-
lisches Wesen, gepaart mit der schrecklich naiven Vorstellung, man kénne
Thnen die Freiheit zugestehen, sich selbst zu verwirklichen, endet in der
Katastrophe.

Das genannte Argument fithrt also in ein Dilemma: Entweder Sie akzeptie-
ren diesen dogmatischen Relativismus absolut freier Individuen, der direkt in
die, eine Gesellschaft zersetzende, Gewalt fithrt. Oder aber — das ist die zweite
Alternative des Dilemmas — Sie installieren einen starken Staat, in der Hand ei-
nes starken Mannes, der seine animalischen Anteile ziigeln kann oder der sie
vor allem gegen die gemeinsamen Feinde einsetzt. Ein solcher Mann mdiisste,
nach Hobbes, zu den edelsten eines Volkes gehoren, zu einem Adel also, der
sich durch rigorose Einhaltung dieser unverinderlichen Ordnung auszeich-
net. Eine Ordnung, um die gefihrliche Freiheit der Menschen einzuhegen und
die Triebe der weniger Edlen von ihnen in passende Bahnen zu lenken. Darin
lige die einzige Chance der Menschen — gegen ihre Natur kénnen sie nichts
machen, also sorgen sie wenigstens dafiir, dass diese Natur, die sie in ihrer
Existenz bedroht, zu einer normativen Ordnung fiihrt.

Bei diesem Argument, das uns in das Dilemma gewalttitiger Beliebigkeit
oder autoritirer Gewalt fithrt, gibt es allerdings einen Haken. Denn dieses Ar-
gument ist kein giiltiger Schluss. Es ist ein Fehlschluss. Das Argument ver-
wechselt Genesis mit Geltung, die Angabe eines Ursprungs mit der Angabe
eines Grundes. Wer einen Grund nennt und fiir ihn Geltung beansprucht,
der muss sich auf etwas beziehen, was alle anderen nicht nur teilen kénnen,
sondern auch teilen miissen und er muss diesen Bezug — eben — begriinden
kénnen. Wer aber einen Ursprung zum Grund machen will, der setzt bereits
voraus, dass alle anderen diesen Ursprung auch als ihren eigenen Ursprung
teilen miissen. Er nennt keinen Grund, sondern einen unverfiigbaren Aus-
gangspunkt und setzt sich durch diese Nennung von vornherein in ein ebenso
unverfiigbares Recht.

Das Argument ist also ein Trick. Es tduscht uns, indem es etwas als unver-
fugbaren metaphysischen Ursprung auszeichnet, was wir als eine empirische
Beschreibung unter anderen jederzeit akzeptieren wiirden. Denn natiirlich
kann man am und im Menschen auch Triebhaftes, Irrationales, Gefiihliges
entdecken. Man kann es beschreiben und Theorien dafiir aufstellen. Eine

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

solche Beschreibung macht das Beschriebene aber nicht zu einem alles be-
stimmenden Schicksal. Zugleich mit der Inanspruchnahme einer solchen Be-
schreibung verrit das Argument also diese empirische Beschreibung als eine
empirische, d.h. als eine innerhalb bestimmter, zu rechtfertigender Grenzen
formulierte Beschreibung. Es macht sie von einer moglichen zur einzig maogli-
chen Beschreibung, der sich alle anderen von vornherein unterzuordnen haben.
Es verkauft uns unter dem Titel der Empirie genau die Metaphysik, die wir
glauben, durch die Aufklirung tiberwunden zu haben.

Der Grund dafiir liegt darin, dass der Anwender dieses Arguments sich
selbst in die Geltung seines Arguments hineintiuscht. Denn wer von einer
urspriinglichen Natur ausgeht, fiir den gilt sie ja auch selbst. Eine urspriingli-
che Natur scheint ja auf seltsame Weise vor jedem Argument zu liegen. Sie be-
zeichnet das, was immer schon Ausgangspunkt jeder moglichen Feststellung
ist. Und wenn eine solche Feststellung dann eben diese urspriingliche Natur
feststellt, dann stimmt man, aus Sicht dieser Feststellung, einfach mit dem
iiberein, wovon man immer schon ausgeht.

Ich habe recht, weil ich recht habe

In seiner logischen Grundform sagt das Argument also: »Ich habe recht, weil
ich recht habe.« Es setzt einen Ausgangspunkt dogmatisch fest. Aber wen soll
das tiberzeugen? Niemand sagt die Wahrheit, weil er etwas sagt. Wer sagt »Ich
habe recht, weil ich recht habe«, der trigt offensichtlich kein besonders gutes
Argument vor. Jeder kann sehen, dass man sich eine Autoritit anmafit, die
man eigentlich gar nicht besitzt. Also greifen die Anwender dieses Arguments
zu einem Trick: Sie machen es ein bisschen komplizierter. Sie sagen nicht »Ich
habe recht, weil ich recht habe.« Sie sagen: »Derjenige hat recht, der den Wil-
len besitzt, festzulegen, was richtig ist.« Und damit legen sie mit genau diesem
Satz fest, was richtig ist. Jedes Mal, wenn sie ihren Satz ansehen, kénnen sie
ihn nur fir wahr halten. Denn alles, was sie sagen, ist fiir sie ein Beweis dafiir,
dass richtig ist, was sie sagen. Weist man sie darauf hin, dass das, was sie sa-
gen, ein Zirkelschluss ist, sie also voraussetzen miissen, was sie zu beweisen
versuchen, licheln sie nur und sagen: »Und genau das ist der Beweis dafiir,
dass ich richtig liege.« Wiederholt man den Vorwurf und fiigt hinzu, dass das
aber nicht richtig sein kann, licheln sie wieder und sagen: »Und das ist wie-
der der Beweis dafiir, dass ich richtig liege. Denn Du machst ja auch nichts
anderes.«

Ist man auf diese Weise erst einmal abgesichert, dann erscheint einem das
Dilemma, das aus dem Argument tiber den Ursprung des Menschen entsteht,
wie ein Naturgesetz. Denn die Tatsache, dass man festlegen kann, was Tatsa-
che ist, ist aus dieser Perspektive blof§ ein Ausdruck der urspriinglichen Natur
des Menschen. Wenn man festgelegt hat, dass die Natur des Menschen darin

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

23


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Daniel-Pascal Zorn

besteht, etwas fiir alle anderen festzulegen oder sich gegen alle anderen ohne
Riicksicht auf Verluste durchzusetzen, dann ist jede autoritire Handlung und
jede diskursive Setzung ein Beweis dafiir, dass man sich gemif} der eigenen,
urspriinglichen menschlichen Natur verhilt. Jede Infragestellung dieses Na-
turgesetzes kann dann nur eine Tiuschung, muss eine Selbsttduschung des-
jenigen sein, der es in Frage stellt. Diese Tduschung ist dann eigentlich nur
Ausdruck eines blof sekundiren Verstandes, der sich ein Wolkenkuckucks-
heim erbaut. Der Verstand, die Moral, die Vernunft maflen sich an, sich tiber
die Natur zu erheben. Aber sie werden diese Anmaflung teuer bezahlen, denn
die Wirklichkeit kann man nicht iiberlisten. Und die Wirklichkeit, das ist das
unabinderliche Naturgesetz der animalischen Natur des Menschen. Warum?
Ist einfach so, weil es so ist. Wer das in Frage stellt, liegt falsch.

Das Dilemma einer Gesellschaft, die auf einer solchen Natur des Men-
schen basieren soll, ist freilich so gebaut, dass es sich selbst erhilt. Es bein-
haltet einen scheinbar unaufloslichen Widerspruch: Entweder eine festgefiigte
dogmatische Ordnung, die nur durch Zwang aufrechterhalten werden kann —
oder ein heilloser Relativismus, der im Biirgerkrieg endet.

Aber die dogmatische Ordnung 16st die Natur des Menschen ja nicht auf,
sie wendet sie nur auf den Staat an. Sie iibertrigt das relativistische Prinzip —
dass jeder Mensch dogmatisch ist — auf eine Gesellschaftsordnung vieler
Menschen. So entspricht der Staat einerseits der Natur der Menschen. Ande-
rerseits muss er mit strenger Hand dafiir sorgen, dass diese Menschen nicht
von der Ordnung abweichen. Denn jede Abweichung kénnte Ausgangspunkt
fur eine gefihrliche Spaltung sein. Die dogmatische Ordnung muss also to-
talitdr herrschen. Doch ein Rest Zweifel bleibt bestehen. Wenn die mensch-
liche Natur relativistisch ist, dann kann eine dogmatische >zweite Natur« sie
immer nur einhegen, nie ganz aufheben. Die Natur wird eingesetzt, um die
Natur zu bindigen, die sich jederzeit gegen die Natur wenden konnte. Ein
Widerspruch in einem Zirkel — darin kreist das Dilemma und erzeugt seine
eigene Evidenz.

Alte und neue Ordnung

Die alte Ordnung wurde allerdings von der Geschichte tiberholt und von einer
neuen Ordnung abgeldst. Die politischen Revolutionen in den USA und in
Frankreich haben das Vorbild gegeben — neben die Verlegenheitslésung der
absolutistischen Herrschaft tritt die republikanisch eingehegte Demokratie
als neues Modell gesellschaftlicher Organisation. Fiir sie liegt die mensch-
liche Natur nicht mehr im alles andere ausschlieffenden Setzen, in der dog-
matischen Durchsetzung der eigenen Anspriiche. Die republikanische De-
mokratie bedenkt zugleich, dass der Mensch nicht nur in der Natur wurzelt,
sondern sich zugleich zu diesem Wurzeln in der Natur frei verhalten kann.

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

Das Sein des Menschen griindet in der Natur. Aber er kann dieses Griin-
den wie auch seinen Bezug auf die Natur und auf sich selbst nur im freien
Denken begriinden. Der Ausgangspunkt der republikanisch-demokratischen
Gesellschaft ist nicht mehr der Dogmatismus der Vielen, der Relativismus
der dogmatischen Positionen. Er liegt auch und vor allem in den Vorausset-
zungen, die nétig sind, um tiberhaupt Menschen, Natur, Urspriinge, Gesell-
schaft beschreiben und gestalten zu konnen: in der gemeinsam geteilten Rede
und in einem Freiheitsbegriff, der ethisch auf die Freiheit anderer Menschen
verpflichtet.

Diesem Modell gehért die Zukunft. Im 19. Jahrhundert wendet sich die
alte Gottesordnung des Adels in eine von Liberalismus geprigte sikulare Ord-
nung. Die Vertreter der alten Weltordnung sind schon im Jahrhundert zuvor,
das wir heute die Aufklirung nennen, in die Defensive geraten. Nun verlieren
sie den Kampf um die Kopfe der Menschen. Die Industrialisierung, der wirt-
schaftliche Aufschwung, aus dem sich die Notwendigkeit einer Friedensord-
nung ergibt, ist stirker. Der Liberalismus setzt sich durch. Der Kampf ums
Dasein kann ab jetzt nur noch tiber die Kriicke des Nationalismus und nur
noch zwischenzeitlich als naturhafte Losung erscheinen.

Das konservative, naturalistische, absolutistische Denken gerit in die De-
fensive. Doch mit jeder Generation gibt es neue Kopfe, die nach Sinn und
Zusammenhang in der Welt suchen. Und so wird jeder Schritt, den die mo-
derne Gesellschaft — auf Gedeih und Verderb — in Richtung Liberalisierung
und globaler Okonomie macht, von den Argumenten derer begleitet, die, statt
nach vorne, zu einer vorgegebenen Ordnung zurtiick streben. Natiirlich ist das
keine einheitliche Bewegung. Weil der Liberalismus im 19. Jahrhundert die
prigende Ideologie des Biirgertums wird, miissen sich die Vertreter der alten
Ordnung anpassen. So wird die alte Ideologie des Landadels, der sich gegen die
kapitalistische Konkurrenz gewehrt hatte, aufgegeben und werden mit dem
Privateigentum und der Trennung von Staat und Gesellschaft altliberale Ideen
aufgenommen (vgl. Kondylis, 1986).

So bilden sich ideologisch verschiedene Formen spitkonservativer Positi-
onen aus, unter verschiedenen Vorzeichen. Sie reichen von religits geprigten
Gottesordnungen (mit metaphysischem Vorzeichen) tiber rassistische Vorstel-
lungen (mit biologistischem Vorzeichen) bis hin zu Formen des autoritiren
Liberalismus (mit dem Vorzeichen der uneingeschrinkten Freiheit) und des
autoritiren Sozialismus (mit dem Vorzeichen der Geschichte). Das ist die Si-
tuation schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts — und die autoritiren Regime
weltweit berufen sich auch heute noch stets auf Ideologien aus diesem Spekt-
rum. Selbst bleiben diese Ideologien machtlos, aber sie geben Stichworte, die
die Nationalsozialisten fiir ihre Propaganda nutzen werden.

Nach dem Scheitern der nationalsozialistischen Revolution in Deutsch-
land geraten auch diese Ideologien wieder in die Defensive. Die direkte

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

25


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Daniel-Pascal Zorn

Durchsetzung einer autoritiren Ideologie erscheint nicht nur immer un-
wahrscheinlicher, sondern vor dem Hintergrund der NS-Zeit auch als stra-
tegisch verbrannt. Unter ihren Vertretern entbrennt ein Streit, der sich
entlang der Konfliktlinien des gerade skizzierten Dilemmas entwickelt:
Zwischen den Konservativen, die eine positive, universale Weltordnung an-
streben, und den Revolutioniren, die auf die Aktion und die Tat setzen und
sich taktisch im Gelinde der feindlichen liberalen Weltordnung bewegen
wollen.

Einer ihrer wichtigsten Strategen ist der Schweizer Armin Mohler. Zuerst
den Kommunisten zugeneigt, wechselt er die Seiten und versucht, sich in
Deutschland der Waffen-SS anzuschlieffen. Nach dem Scheitern dieses Vor-
habens verlegt sich Mohler auf intellektuelle Arbeit. Er promoviert 1949 bei
Karl Jaspers mit einer Arbeit iiber die »Konservative Revolution«, einen Teil
derjenigen Ideologien also, aus denen sich die Nationalsozialisten bedienten.
Mohler kennt das Dilemma seiner ideologischen Freunde genau. Er sieht, dass
die offene Durchsetzung einer autoritiren Weltsicht gegen die moderne und
liberale Demokratie keine Chance hat. Das Angebot ist zu unattraktiv. Hinzu
kommt, dass eine solche dogmatische oder autoritire Ordnung auf Konsistenz
verpflichtet. Wer eine solche und keine andere Ordnung fordert, ist nur dann
uiberzeugend, wenn er sich selbst daran hilt. Der Wille zur Durchsetzung ei-
ner autoritiren Ordnung, er bleibt gefesselt an seine eigenen Voraussetzun-
gen. Fiir eine solche konsequente Haltung braucht man jedoch eine positive
Vision. Das stindige Scheitern der eigenen Weltsicht lisst ihre Vertreter aber
extrem pessimistisch und nihilistisch werden. Sie richten sich in eine passive
Kulturkritik von der Seitenlinie aus ein, die immer die gleiche Riickwirtsbewe-
gung fordert. Selber bewegen konnen sie nichts.

»Die nominalistische Wende«

In seinem Aufsatz Die nominalistische Wende von 1978 macht Mohler seinen
Kollegen ein Strategieangebot. Er méchte den »Versuch« machen, »die Axiome
zu nennen, von denen [...] rechtes Denken allein ausgehen kann.« (Mohler,
1981, S. 55) Um »den >Konflikt der Konflikte< im konservativen Lager« durch
eine, wie er sagt, »Flurbereinigung« (Mohler, 1981, S. 66) zu lésen, skizziert
er die alte konservative Auffassung unter dem Begriff »Universalismus«: Die-
ser Universalismus, so Mohler, »[kann] der Versuchung nicht widerstehen [...],
sich bei seinem Handeln auf jenes Zusammenfallen von Denken und Wirk-
lichkeit zu berufen.« (Mohler, 1981, S. 62) Das ist aber — mit Nietzsche gespro-
chen — eine viel zu extreme Hypothese. Sie fithrt zuverlissig dazu, alle anderen
als potenzielle Anhdnger oder Feinde der geforderten Ordnung zu betrachten:
»Der andere ist fiir den Universalisten [...] der, der das Falsche tut.« (Mohler,
1981, S. 62)

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

Natiirlich will Mohler seine Kollegen nicht verschrecken. Er anerkennt
deswegen, dass »der Universalismus als Prinzip« seinem eigenen Vorschlag
»liberlegen ist« (Mohler, 1981, S. 62). Er ist »iiberlegen« — aber »nur in der
Theorie [...] — in Wirklichkeit hat es ihn bisher nie gegeben.« (Mohler, 1981,
S. 63) Die Geschichte, so Mohler, ist »gesdumt« von den »Ruinen jener [...]
Denksysteme, welche in Anspruch nehmen, auf jede Frage die einzige,
richtige und umfassende Antwort zu haben.« (Mohler, 1981, S. 63) In der
Situation einer liberalen Demokratie bleibt dem konservativen Universalis-
ten so nur »ein recht privates Wiiten der Verkiindigung tibrig.« (Mohler,
1981, S. 64) Mohlers Gegenvorschlag ist ein radikaler Relativismus, den er
im Aufsatz »Nominalismus« nennt. Er besteht in einer strategischen »Be-
schrinkung« (Mohler, 1981, S. 65) der Geltungsanspriiche. Anstatt sich auf
eine immer schon vorgegebene Ordnung zu beziehen, orientiert sich der
Nominalist am Besonderen und Einzelnen. Natiirlich schligt Mohler hier
keinen selbstkritischen Empirismus vor. Die Sichtweise bleibt dogmatisch —
sie orientiert sich nur nicht mehr an einer totalen Ordnung. Stattdessen
dreht sie das Prinzip um: Alle Nominalisten sind dadurch miteinander ei-
nig, dass sie alle ihre eigene, beschrinkte Wirklichkeit gleichwohl dogma-
tisch setzen.

Aber droht bei einem Relativismus nicht der »Krieg aller gegen alle«, von
dem Hobbes sprach? Mohler ist sich bewusst, dass seine Option nur eine stra-
tegische sein kann. »Zur Lehrmeinung [...] 143t sich der Nominalismus nur
schwer machen« (Mohler, 1981, S. 74), das weifl auch Mohler. Es ist aber gerade
die Pointe seines Vorschlags, nicht von einer absoluten Lehrmeinung auszu-
gehen. Das »Kritische¢, Abbauende am Nominalismus [ist] [...] nicht Selbst-
zweck«, sondern »Marscherleichterung, um schneller voranzukommen.«
(Mohler, 1981, S. 67)

Damit ein Relativismus vereinzelter dogmatischer Positionen nicht in den
»Krieg aller gegen alle« fithrt, braucht es ein gemeinsames Feindbild. Und
Mohlers Nominalismus eignet sich nicht nur dazu, den Universalismus in
den eigenen Reihen zu attackieren: »[D]ie nominalistische Wende setzt dem
Liberalismus [!], der uns krank macht, ein Ende.« (Mohler, 1981, S. 70) An-
ders als die Durchsetzungsstrategie kann Mohler hier das Feindbild der alten
konservativen Ideologien unverindert tibernehmen. Seit der Gegenaufklirung
im 18. Jahrhundert versuchen diese, den Liberalismus als eine dogmatische
Gegenordnung aufzubauen und die liberalen Werte licherlich zu machen: Aus
»Gleichberechtigung« wird die absurde Forderung, alle Menschen seien abso-
lut gleich zu machen. Aus »Freiheit« wird die Atomisierung und Zerstérung
der Gesellschaft.

Hier wird es kurz brenzlig. Denn Mohlers Strategieangebot besteht ja
gerade darin, einen Relativismus dogmatischer Positionen aufzubauen. Ge-
nau das aber beschreibt der Begriff der »Atomisierung«. Also beeilt er sich,

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

27


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Daniel-Pascal Zorn

aufzuzeigen, dass der Relativismus auch noch fiir die eigene Position gilt. In
einer rhetorischen Frage wirft er das Problem auf, »warum es nicht bloRe Will-
kiir oder Laune ist, wenn ich als Nominalist etwas Bestimmtes tue oder nicht
tue.« (Mohler, 1981, S. 66) Aber er beantwortet es nicht.

Stattdessen weist er darauf hin, dass ein Relativismus es erlaubt, auf ganz
verschiedenen Ebenen relativistisch zu denken. Er weist darauf hin, »dafs der
Nominalismus zwar vom Allgemeinen weg und hin zum Besonderen, Einzel-
nen fithrt, dieses Einzelne aber nicht das isolierte Individuum zu sein braucht.
Dieses Einzelne kann vielmehr eine Gruppe sein, ja ein Volk, das anders ist als
das Volk daneben.« (Mohler, 1981, S. 68) Der Relativismus der Einzelnen, er
kann auch ein Relativismus der einzelnen Gruppen oder Vélker sein. Solange
es ein gemeinsames Feindbild gibt, kénnen sich die einzelnen Vertreter dieses
Relativismus gegen diesen Feind verbiinden. Und weil es sich um eine stra-
tegische Option handelt, lisst sich der Dogmatismus des Einzelnen auch auf
Gruppen und ganze Volker tibertragen.

Wie nah Mohler damit den konkreten Gruppierungen und ihren Uberzeu-
gungen kommt, kann man in den Interviews nachlesen, die der Philosoph und
Soziologe Theodor W. Adorno gefiihrt hat. In Gesprichen mit Mitgliedern des
rechtsextremen Bunds deutscher Jugend' in den Jahren 1950/51 stellt Adorno
»subtille] Mechanismen der Anpassung der Rassentheorie an die verinderte
politische Lage« (Adorno, 2003, S. 276) fest. »Anstelle der >weiflen Rasse«, so
Adorno weiter, »setzt der Sprecher [...] die »abendlindische Kultur«. [...] Das vor-
nehme Wort Kultur tritt anstelle des verpénten Ausdrucks Rasse, bleibt aber
ein bloRes Deckbild fiir den brutalen Herrschaftsanspruch.« (Adorno, 2003,
S. 276)

Vorlaufer

Was Mohler 19778 vorschligt, das ist seit Beginn der 19770er Jahre bereits eine
ausformulierte strategische Option. Den Gedanken, an die Stelle eines dog-
matischen Rassismus einen ebenso dogmatischen, aber weicheren Kulturalis-
mus zu setzen, hat Mohler nicht erfunden. Er findet sich bei Oswald Spengler

1 | Vordenker des BdJ war Paul Liith (1921-1986). Gegriindet wurde der BdJ als Wider-
standsbewegung gegen die Unterwanderung der BRD durch den Stalinismus (vgl. die
Gerlichte um eine stay-behind-organisation der CIA). Einer seiner Rekrutierer war der
ehemalige SS-Mann und Kriegsverbrecher Klaus Barbie, der Schldchter von Lyon, der
diesen Namen tragt, weil er fiir grausame Folterungen und Ermordungen einer unbe-
kannten Zahl von Menschen im besetzten Frankreich verantwortlich ist.

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

ebenso wie in Carl Schmitts Konzept eines »Pluriversums« von abgeschlosse-
nen politischen Kulturen.?

Aber nicht nur die Schriften der »Konservativen Revolution« sind Vorbild
fur diese Strategie. Auch in der Kulturanthropologie findet seit den 1940er Jah-
ren eine »nominalistische Wende« statt. Sie geht aus von Schiilern des Ethno-
logen Franz Boas und richtet sich gegen die eurozentrische Beschreibung und
Bewertung indigener Kulturen in der Forschung. Gegen diese dogmatische
Voraussetzung wendet sich der sogenannte »Kulturrelativismus«. Er vertritt
die These, dass Kulturen mehr oder weniger abgeschlossene Gebilde sind, die
einen Vergleich dieser Kulturen miteinander erschweren oder sogar unmaog-
lich machen. Dieser Kulturrelativismus wird, als kritische Theorie, eine der
Grundlagen des Postkolonialismus, also einer dezidiert linken und emanzipa-
torischen Theorierichtung.

Die Primisse des Kulturrelativismus ist freilich, dass Kulturen immer
schon auf eine bestimmte Weise festgelegt sind. Einige seiner Theoretiker
neigen dazu, beschreibbare Aspekte wie etwa Sprache, Geschichte oder For-
men der Vergesellschaftung als feste Denkstrukturen zu betrachten, die den
Menschen von vornherein »eingeschrieben« sind. Damit erscheinen Kulturen
sozusagen >von Natur aus< verschieden — und jeder Versuch, zwischen ihnen
zu vermitteln, als blofl ideologische Konstruktion. Damit hat das eingangs
skizzierte Argument einen neuen Wirkungsbereich erschlossen.

Weiterentwicklungen

Auf diesen Kulturrelativismus werden nimlich auch zwei Autoren aufmerk-
sam, die die kritische Theorie der Linken mit der von Mohler beschriebenen
Strategie der Rechten verbinden. Der eine ist der franzgsische Publizist Alain
de Benoist. Unter Berufung auf Mohler nimmt er dessen Strategieangebot auf
und verwandelt es in eine Weltanschauung. Sie basiert auf dem »Postulat [...],
daR die Unterschiede zwischen den Dingen, den Lebewesen und den Men-
schen nicht zu vereinheitlichen sind« (Benoist, 1981, S. 77).

Auch der zugrunde liegende Voluntarismus wird von Benoist ausbuchsta-
biert, am Beispiel der Geschichte. Sie hat, so Benoist, »keinen anderen Sinn
und keine andere Richtung, als diejenigen sie ihr geben, die sie schaffen.
Sie determiniert den Menschen nur insoweit, als er selbst sie vorher determiniert
hat.« (Benoist, 1981, S. 86) Das ist eben der Trick, von dem oben die Rede war.

2 | Auch das »Pluriversum« driickt eine Abwehr universalistischer Anspriiche aus. Der
Begriff »pluriverse« ist eine Weiterentwicklung der Abwehr des Universalismus, die der
pragmatische Philosoph William James (1909) in A Pluralistic Universe formuliert, vgl.
von Benjamin P. Blood (1920) Pluriverse. An Essay In The Philosophy Of Pluralism.

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

29


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Daniel-Pascal Zorn

Benoist sagt nicht etwa nur »Ich habe recht, weil ich recht habe«. Er formuliert
es komplizierter. Er sagt: »Wer sich selbst so bestimmt, dass er durch etwas
bestimmt wird, der ist dadurch notwendigerweise bestimmt.«

Das ist immer noch die Logik des Dogmatikers. »Ich betrachte mich als
bestimmt durch X, also bin ich notwendigerweise durch X bestimmt.« Aber
anders als in universalistischen Ordnungen ist derjenige, der mich bestimmt,
nicht die Natur oder Gott. Ich bin es selbst. »Ein Gott«, so sagt es Benoist, »der
sich nicht so benimmt, wie man das Recht hat, es von ihm zu erwarten, ver-
dient es, verstoflen zu werden.« (Benoist, 1981, S. 99)

Auch Benoist entwickelt schlieflich diesen Relativismus als einen Relati-
vismus der von vornherein festgelegten Kulturen: »Es gibt keine Menschen an
sich, es gibt nur Kulturen, die alle ihre eigenen Merkmale und ihre eigenen
Gesetze haben.« (Benoist, 1981, S. 87) Diesen Kulturrelativismus bezeichnet
Benoist als eine »positive Auffassung der Toleranz« (Benoist, 1981, S. 87) — er
kopiert den Stil der linken emanzipatorischen Bewegungen nahezu perfekt:
»Vielfalt ist etwas Gutes, denn jeder wahre Reichtum beruht auf ihr. Die Viel-
falt der Welt liegt in der Tatsache, dafl jedes Volk, jede Kultur eigene Normen
hat — wobei jede Kultur eine sich selbst gentigende Struktur darstellt« (Benoist,
1981, S. 87).

Nachdem das konservative Argument im 19. Jahrhundert gelernt hatte,
sich der liberalen Weltanschauung anzupassen, lernt es nun, die Sprache der
linken Emanzipationsbewegungen zu sprechen. Wer nicht genau aufpasst,
dem entgeht die Verabsolutierung des Eigenen, die hier gefordert wird. Er
wird nur die Forderung einer Emanzipation erkennen. Und da es mit dem
Liberalismus ein gut befestigtes Feindbild der Gleichmacherei und Unter-
schiedslosigkeit gibt, erscheint Benoits Vorschlag selbst wie eine Form der
kritischen Theorie.

Weil sich aber die linke Gesellschaftskritik auch auf tatsichlich stattfin-
dende Tendenzen der globalen Okonomisierung anwenden lisst, helfen diese
Entwicklungen mit, den Kulturrelativismus als handfeste politische Option
erscheinen zu lassen. Die kritische Macht der Linken ist zu einem Steigbii-
gelhalter ihrer politischen Gegner geworden. Diese Gegner sind, wie die letzte
US-Wahl gezeigt hat, aber auch und gerade dort zu finden, wo die globale Oko-
nomisierung ideologisch angeschoben wird. Und so etabliert sich, aufbauend
auf der strategischen Option des Relativismus, eine Art selbstverstirkende Be-
wegung.

Den Namen bekommt der von Mohler angedeutete und von Benoist ausfor-
mulierte Kulturrelativismus von Henning Eichberg. In den 1970er Jahren ge-
hort Eichberg zu den wichtigsten Strategen der Neuen Rechten. Spiter wendet
er sich — zumindest teilweise — von der Bewegung ab. In einem Interview mit
dem Portal Endstation Rechts skizziert er selber sehr anschaulich, wie es zum
Begrift »Ethnopluralismus« kam:

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

»Der eigentliche Perspektivenwechsel [...] machte sich an der Bedeutung unterdriickter
Vélker und ethnischer Minderheiten fest. [...] Das berlihrte sich mit dem positiven Bezug
auf die antikolonialen Bewegungen in der Dritten Welt [...]. Das Thema hie nun [...]
revolutionérer Nationalismus der kleinen Vaélker [...] und Selbstbestimmung. Das nann-
te ich in den frihen siebziger Jahren »Ethnopluralismus« [...]. Als Nationalrevolution&r
verfolgte ich damals eine Position »jenseits von links und rechts« (Eichberg, 2010).

Der Ethnopluralismus ist also das Ergebnis eine Strategieoption »jenseits von
links und rechts«, genauer: die linke und rechte Strategien miteinander ver-
bindet.? Sie behilt den alten Dogmatismus in verinderter Form bei und ver-
wandelt ihn in einen dogmatischen Relativismus. Dieser Relativismus reicht
von einem radikalen Voluntarismus bis zu gemifigt skeptischen Haltungen.
Insbesondere findet er aber seinen Ausdruck in einem Relativismus der Grup-
pen und Volker, deren Unterschied prinzipiell nicht tiberbriickbar ist. Als Aus-
weichstrategie steht ihm der Hinweis auf die Komplexitit der Bestimmung
von >Kultur« zur Verfiigung. Das verschiebt aber nur den Torpfosten, denn wo
Unklarheit herrscht, kénnen harte Entscheidungen gefordert werden.

Zugleich ist der Ethnopluralismus aber eingebettet in ein weiter reichendes
Strategiemodell. Dieses Strategiemodell umfasst alle Arten des Skeptizismus —
nicht umsonst arbeitet Mohler mit Begriffen wie »Axiom« und »Prinzip«.

So beruft sich die Identitdre Bewegung auf die Weltanschauung des Eth-
nopluralismus. Sie verbindet aber zugleich Kapitalismus- und Globalisie-
rungskritik mit der Warnung davor, die eigene (deutsche, sterreichische,

3 | Vgl. zur Gesamteinschétzung aus Sicht der Rechtsextremismusforschung den Po-
litikwissenschaftler Hajo Funke (2009, S. 24): »Die neue Rechte hatte ihren Ursprung
im Frankreich des Jahres 1968 [...] in einer Gruppe von Rechtsintellektuellen, der es
zundchst darum ging, das Theoriedefizit der Rechten zu beheben. Denn, so [...] Alain
de Benoist, ohne prézise Theorie kein wirksames Handeln«. Der Erfolg einer Revolution
sei [...] abhéngig von ihrem metapolitischen Umfeld, [...] die revolutiondre Idee miis-
se eine »kulturelle Hegemonie« innerhalb einer Gesellschaft errungen haben, bevor sie
politische Wirklichkeit werden kann. Hierzu haben [Alain de] Benoist und Armin Moh-
ler ihre Strategien [...] aufeinander abgestimmt - um so die konservativ-revolutionére
Tradition der zwanziger Jahre mit der Neuformulierung einer gegenaufklarerischen und
antiliberalen Machtstrategie [...] zu verbinden. [...] Eine der Innovationen ist der Aus-
tausch des Begriffs der Rasse [...] durch den der Kultur. Die Substanzialisierung von
Kultur (Geschichte, Sprache...) gehort zu einem Wesensmerkmal der neuen Rechten.
[...] Kultur wird verstanden als eine autoritdre Setzung totalisierender Sinnentwiirfe, die
das kollektive Schicksal eines Volkes darstellen. Kultur ist»ethnisch und homogens, der
Einzelne partizipiert an ihr dadurch, dass er an den »Mythen der Abstammung, Sprache,
Geschichte [...]cdes Volkes teil hat, in das er hineingeboren wurde.«

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

31


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Daniel-Pascal Zorn

franzésische) Kultur werde durch die Einwanderung kulturfremder Menschen
am Ende demographisch ausgetauscht. Was in den 199oer Jahren noch Vor-
tragsthema in einzelnen, nationalistisch gesinnten Burschenschaften war, ver-
steht sich heute als eine Jugendbewegung im Stil der aktionistischen Gruppen
der Linken in den 1960er Jahren.

In den USA tiberwiegt dagegen der voluntaristische Aspekt. Die Alt-right,
wie sie von den Protagonisten selbst genannt wird, setzt sich aus inhaltlich du-
Rerst verschiedenen Gruppen zusammen: Rassisten der white-supremacy-Be-
wegung gehoren ebenso dazu wie marktkonservative libertire Anhinger von
Friedrich von Hayek und Ayn Rand; Wissenschaftstheoretiker, die sich am new
atheism und am kritischen Rationalismus orientieren ebenso, wie die Kultur der
»Internettrolle«, wie sie sich auf Webseiten wie 4chan oder 8chan entwickelt hat.

Sie alle verbindet ein Minimalkonsens, der durch die Etiketten des Gegners
nur noch stirker wird. »Ich bin im Recht« und »Ich bin dagegen« verbinden
verabsolutierte Vorstellungen von Natur, Freiheit, Rationalitit. Sie manifestie-
ren sich in der Provokation und Ironisierung um ihrer selbst willen, wie sie die
sogenannte »Trollkultur« zelebriert. Thr erklirtes Ziel ist nicht vorrangig das
Durchsetzen einer eigenen Ordnung, sondern die Zerstérung der etablierten
Ordnung. »Ich bin im Recht« und »Ich bin dagegen« verbinden sich mit »Es ist
mir egal, ob ich mir widerspreche«.

Genau an dieser Stelle wird das, was wir als Populismus oder Ideologie be-
schreiben, selbst zum Mittel fiir einen nihilistischen Zweck. »Der Nominalist,
so Mohler, »sieht nicht ein, weshalb er die Ideologie verketzern sollte; da er von
ihr keine Wunder erwartet, kann er sie unbefangen verwenden.« (Mohler, 1981,
S. 67) Die Strategieoption setzt jede Form der Beschreibung dieser Option ge-
gen diese Beschreibung ein. Sie unterstellt ihr Gewalt und legitimiert dadurch
Gegengewalt. Als Voluntarismus kann sie jede beliebige Form annehmen. Als
Relativismus kann und muss sie mit dem Selbstwiderspruch leben.

Vor diesem Hintergrund konnte man die provokante These formulieren,
dass es eine Neue Rechte oder einen Rechtspopulismus gar nicht gibt. Sie ist
provokant, weil sie unsere Angewohnheit, alles mit einfachen Begriffen zu
belegen, durchkreuzt. Manch einer konnte sie fiir einen Versuch halten, die
Abwehr zu schwichen. Solange wir die Dinge beim Namen nennen, kann man
sie auch bekimpfen. Das stimmt. Aber es stimmt nur so lange, wie dieses
>Beim-Namen-Nennenc« nicht selbst Gegenstand einer Strategie geworden ist.

LITERATUR
Adorno, Th. W. (2003). Schuld und Abwehr [1954]. In ders., Gesammelte Schrif-

ten (Bd. 9.2.). Soziologische Schriften I1.2 (S. 121-324). Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopluralismus als strategische Option

Benoist, A. de (1981). Gleichheitslehre, Weltanschauung und Moral; die Ausei-
nandersetzung von Nominalismus und Universalismus. In P. Krebs (Hg.),
Das unvergdngliche Erbe. Alternativen zum Prinzip der Gleichheit (S. 75-105).
Tiibingen: Grabert.

Blood, B. P. (1920). Pluriverse. An Essay In The Philosophy Of Pluralism. Boston:
Marshall Jones Company.

Fichberg, H. (2010). Uber Habitus, Ideologie und Praxis. Im Gesprich mit
Henning Eichberg (Teil 1). ENDSTATION RECHTS., os. Juni 2010, Zu-
griff am 22.11.2016 unter www.endstation-rechts.de/news/ueber-habitus-
ideologie-und-praxis-im-gespraech-mit-henning-eichberg-teil-1.html

Funke, H. (2009). Rechtsextreme Ideologien, strategische Orientierungen und
Gewalt. In S. Braun, Stephan, A. Geisler & M. Gerster (Hg.), Strategien der
extremen Rechten. Hintergriinde — Analysen — Antworten (S. 21-44). Wiesba-
den: Springer VS.

James, W. (2008). A Pluralistic Universe [1909]. Cambridge: Cambridge Scho-
lars Publishing.

Kondylis, P. (1986). Konservativismus. Geschichtlicher Gehalt und Untergang.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Mohler, A. (1981). Die nominalistische Wende. Ein Credo. In P. Krebs (Hg.),
Das unvergingliche Erbe. Alternativen zum Prinzip der Gleichheit (S. 53-74).
Tiibingen: Grabert.

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838441100-003 - am 13.02.2026, 14:04:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441190-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

