Ino Augsberg
Zur Kritik der Kritik

An einer bestimmten Stelle in den von ihm im Sommer 1843 niedergeschriebenen, zu sei-
nen Lebzeiten unveroffentlichten Aufzeichnungen ,Aus der Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie®, im Rahmen seiner Auseinandersetzungen mit Hegels Erliuterungen
zum stindischen Element®,! fiigt Marx in seinen Argumentationsgang eine Uberlegung
ein, die einerseits, da die entsprechenden Ausfiihrungen von ithrem Autor in Klammern
gesetzt sind, offenbar eine blofle Parenthese zum Haupttext bilden soll, andererseits aber
der Sache nach unzweideutig den zentralen Punkt des gesamten Vorhabens betrifft. Denn
Marx erklirt — im Doppelsinn einer Deklaration ebenso wie einer Explikation — an dieser
Stelle, worin aus seiner Sicht das fundamentale Defizit des Hegel’schen Verfahrens liegt.
»Hegels Hauptfehler®, so setzt die entsprechende Passage alliterierend an, ,besteht darin,
dafl er den Widerspruch der Erscheinung als Einbeit im Wesen, in der Idee faflt, wihrend
er allerdings ein Tieferes zu seinem Wesen hat, nimlich einen wesentlicheren Wider-
spruch“?. Die Passage gibt damit zu verstehen, dass der Widerspruch in seiner He-
gel’schen Fassung noch nicht widerspriichlich genug ist. Hegel bricht demnach die Aus-
einandersetzung mit dem Widerspruch zu rasch ab. Statt die darin liegende Spannung
auszuhalten und genauer zu analysieren, versucht er, den Widerspruch auf ein ihm zu-
grundeliegendes Wesen zurtickzufiihren, und 16st ihn dadurch in einer behaupteten ur-
spriinglicheren Einheit auf. Er reduziert so den zunichst festgestellten Widerspruch der
Erscheinung zum bloflen Schein eines Widerspruchs.

Diesem Hegel’schen Hauptfehler stellt Marx eine zweite, aus seiner Sicht ebenso feh-
lerhafte Betrachtungsweise gegentiber. Den Fehler dieses zweiten Ansatzes prisentiert er
dabei als bloffe Umkehrung des zuvor bestimmten Defizits. Was zunichst zu wenig ge-
schah, die Insistenz auf dem Widerspruch, wird nun zu sehr betrieben. Wihrend Hegel
von der Setzung des Widerspruchs zu schnell zu dessen Aufthebung voranschritt, verharrt
und erstarrt das andere Verfahren in dieser Setzung selbst. Es sucht und findet die Wider-
spriiche, bleibt dann aber bei ihnen stehen, ohne niher auf sie einzugehen und sie zu er-
kliren. Es vermeidet auf diese Weise zwar, in Affirmation umzuschlagen, erreicht dies je-
doch nur um den Preis, in der abstrakten Negation gefangen zu bleiben. Fiir Marx ,,ver-
fallt“ das entsprechende Vorgehen damit ,in einen entgegengesetzten dogmatischen Irr-

1 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, v.a. §§300-315, in:
ders., Samtliche Werke. Jubiliumsausgabe in zwanzig Banden, hrsgg. v. Hermann Glockner, Sieben-
ter Band, Stuttgart, 3. Aufl. 1952, 407-424.

2 Karl Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des Hegelschen Staatsrechts
(§§ 261-313), in: ders./Friedrich Engels, Werke, Bd. 1, Berlin/Ost 1976, 201-333 (295 1.).

DOI: 10.5771/0023-4834-2021-2-139

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
I mit, for oder In y

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

140 K] 54 (2021) Heft 2

tum“®. Es ,findet iiberall Widerspriiche“#, meint aber, diese schon dadurch zu bekimp-
fen, dass es deren Widerspruchlichkeit als solche bezeichnet, ,so wie man friher das
Dogma der heiligen Dreieinigkeit durch den Widerspruch von drei und eins beseitigte*®
— genauer: glaubte, es beseitigt zu haben. Denn diese Form der Kritik an der Trinitdtsleh-
re Ubersieht, dass gerade jene Widerspriichlichkeit respektive die Fahigkeit zu ihrer
Uberwindung den entscheidenden Aspekt des zugrundeliegenden theologischen Verfah-
rens ausmacht (sei es etwa als coincidentia oppositorum bei Cusanus oder als eines von
vielen Beispielen eines sic et non bei Abaelard, mit besonderem Akzent auf dem ez)® und
somit ihr blofler Aufweis nur dem einen Dogma mit einem anderen, vielleicht sogar noch
schlichteren begegnet, ohne die Dogmatizitit beiderlei Vorgehensweisen in Zweifel zu
ziehen.

Dieses aus der weitgehend symmetrischen Entgegensetzung zu Hegels Fehler be-
stimmte dogmatische Vorgehen bezeichnet Marx als ,vulgire Kritik“’. Er wahlt damit
einen zusammengesetzten Begriff, bei dem offenbar das aus dem Griechischen stammen-
de Substantiv den allgemeinen Vorgang der Trennung oder Spaltung und Entgegenset-
zung aufruft (Kritik stammt bekanntlich von krinein, was so viel wie trennen oder schei-
den, aber auch schon, im spezifisch juristischen Sinn, urteilen heiffen konnte), wihrend
das Adjektiv eine differentia specifica zum Ausdruck bringt, also eine bestimmte Unter-
art von Kritik auf den Begriff bringt. Diese Unterart benennt dabei, dem gewahlten Pra-
dikat in seinem normalen Verstindnis nach zu urteilen, nicht allein die besonders tibliche
oder gewohnliche Form der Kritik. Die Gewohnlichkeit erscheint vielmehr mindestens
ebenso sehr zugleich pejorativ konnotiert: Die vulgire meint danach vor allem die allzu
gewohnliche, allzu schlichte Kritik.

Genauer betrachtet liegt in dem von Marx an dieser Stelle eingesetzten Adjektiv aber
noch mehr als dieses gewohnliche (um nicht zu sagen: vulgire) Verstindnis von ,,vulgar®.
In eigentimlich verkapselter Form hallen darin auch Hegels in den ,,Grundlinien der
Philosophie des Rechts“ notierte Beobachtungen zum Pébel nach. Diesen Pobel hatte
Hegel gerade in dem Abschnitt, der der ,Bestimmung“ des ,stindischen Elements® ge-
widmet ist und daher eine der Hauptreferenzen fiir Marx” diesbeziigliche Erorterungen
bilden musste,® ausdriicklich noch einmal genannt und als ,den Standpunkt des Negati-
ven iiberhaupt“? bestimmt. Er konnte sich dabei auf die eigenen fritheren Analysen zu
diesem Phinomen beziehen, die vor allem in den §§ 244, 245 und 272 seiner ,,Grundlini-
en® erfolgt waren.!® Nicht ausdriicklich genannt wird dabei zwar in der ,Rechtsphiloso-
phie® der lateinische Begriff, unter dem das Phinomen von der Tradition verhandelt wur-
de. Dieser findet sich jedoch als direkte Gleichsetzung noch bei Kant und liegt als leicht
ersichtliche Referenz auch bei Hegel selbst, an einer anderen Stelle seines Werks, offen zu

Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.

Ebd.

Ebd.

Vgl. dazu nur jeweils Kurt Flasch (unter Mitarbeit von Fiorella Retucci und Olaf Pluta), Das phi-
losophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machiavelli, Stuttgart, 3. Aufl. 2013, 238-253
(v.a. 246 f£.) und 626-633 (v.a. 629 1£.).

Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.

Vgl. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (Fn. 1), § 301, 408-411.

Ebd., 410.

Vgl. zum Ganzen die detaillierte Analyse von Frank Ruda, Hegels Pobel. Eine Untersuchung der
»Grundlinien der Philosophie des Rechts“, Konstanz 2011.

N Ul W

O O o

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, s ‘mit, for oder In L



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

Ino Augsberg - Zur Kritik der Kritik 141

Tage. ,Pobel bildet danach den deutschen Begriff fiir das, was im Lateinischen vulgus
heif3t.!!

Wenn Marx ohne expliziten, unmittelbaren Bezug zu diesen einschlidgigen Ausfithrun-
gen, aber doch in ihrer unverkennbaren Nihe, das dogmatische als das dem Hegel’schen
Irrtum entgegengesetzte und thm zugleich doch auf seine Weise entsprechende Verfahren
die ,vulgire Kritik“ nennt, dann nimmt er mit diesem Ausdruck noch einmal eine weite-
re, spezifische, sogar verdoppelte Form der Spaltung oder Teilung in den Blick. Denn der
Pobel, vulgus, bildet bei Hegel jenen Teil der burgerlichen Gesellschaft, der an dieser kei-
nen Anteil hat, genauer, dem diese Gesellschaft nicht zugesteht, ein wirklicher teilhabe-
rechtigter Teil von ihr zu sein: also ein Teil, dem noch seine Qualitit als Teil abgespro-
chen oder abgeschnitten wird.

Dieser Hegel entgegengesetzten ersten Form der Kritik setzt Marx in einem dritten
Schritt schliefilich eine weitere Kritik entgegen, die er im Unterschied zur vulgiren als
die ,wahrhaft philosophische Kritik“!? bezeichnet. Sie soll ganz anders als die vulgire
(oder auch: ,,dogmatische®) Kritik verfahren, namlich nicht linger mit ihrem Gegenstand
kimpfen.!® ,Die wahre Kritik“!* ist demzufolge keine blofle Opposition; sie geht subtiler
vor: Sie weist ,,nicht nur Widerspriiche als bestehend auf, sie erklirt sie, sie begreift ihre
Genesis, ihre Notwendigkeit. Sie faflt sie in ihrer eigentiimlichen Bedeutung.“!> Als eine
Art deskriptive Maieutik, also eine besondere Form der Hebammenkunst, lenkt sie den
Blick von den unmittelbar sichtbaren Phinomenen auf deren Urspriinge zurtck: ,,Sie be-
schreibt ihren Geburtsakt.“1

2

Nicht zu verkennen ist bei diesem Verfahren, dass die von Marx vorgenommene Entge-
gensetzung zweler klar unterschiedener Weisen der Kritik, die er dabei, den jeweils ver-
wendeten Epitheta nach zu urteilen, offenkundig auch unterschiedlich bewertet, selbst
bereits eine bestimmte Form der Kritik (also des krinein als Teilen und Unterscheiden)
bildet. Der unter dem ausdriicklichen Titel einer ,Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie“ vorgelegte Text bildet also eine Kritik der Kritik(en).

Das legt die Anschlussfrage nahe, inwiefern diese Kritik der Kritik sich ihrerseits der
in ihr entwickelten Dichotomie zuordnen lisst, also ob sie selbst eher ,vulgir® oder
,wahrhaft philosophisch® genannt werden sollte. Das zu l6sende Ratsel lautet demnach,
noch einmal etwas anders akzentuiert: Handelt es sich bei der Marx’schen Metakritik um
eine Version jener asymmetrischen Unterscheidungen, die — heimlich, ganz offen oder
cher unbewusst, nolens volens — mit einer der beiden von ihnen unterschiedenen Seiten

11 Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 295 {. (zitiert nach ders., Werke
in sechs Banden, hrsgg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichts-
philosophie, Politik und Pidagogik, Frankfurt a.M. 1964, 395-690 [6581.]); Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel, System der Philosophie. Dritter Teil. Die Philosophie des Geistes, §544, in: ders.,
Samtliche Werke. Jubiliumsausgabe in zwanzig Binden, hrsgg. v. Hermann Glockner, Zehnter
Band, Stuttgart 1929, 421.

12 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.

13 Vgl. ebd.

14 Ebd.

15 Ebd.

16 Ebd.

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
I mit, for oder In y

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

142 K] 54 (2021) Heft 2

paktieren, etwa in dem Sinne, in dem die Unterscheidung zwischen ,Recht’ und ,Un-
recht’ vom Rechtssystem mit weitgehender Selbstverstindlichkeit als zu Recht erfolgend
wahrgenommen wird oder in dem die moralische Differenz von ,gut‘ und ,bose’ selbst als
gut und richtig gilt?!”

Dieses Ritsel scheint sich leicht zu 16sen. Auf den ersten Blick liegt es nahe, die ge-
nannte Metakritik mit der wahren Kritik ineins zu setzen. Denn mit ihr erklimmt die
Analyse offensichtlich eine weitere, nichsthohere Reflexionsstufe, von der aus das Ge-
samtgeschehen noch einmal wber sich selbst aufgeklart, also auch hinsichtlich der eigenen
Voraussetzungen verstanden werden soll.

Ein zweiter Blick unterlduft diese erste Sicherheit jedoch wieder. Denn bei genauerem
Hinsehen ist festzustellen, dass die genannte Unterscheidung von Marx eher unvermittelt
eingefihrt und hinsichtlich ihrer spezifischen Genese kaum niher erldutert wird. Das
konnte dazu verfihren, das entsprechende Verfahren nun umgekehrt doch als weitge-
hend thetisch oder dogmatisch zu charakterisieren. Die schroffe Abgrenzung von ,, wahr®
und ,vulgir® entspriche demnach einem Kritikkonzept, das, statt sich fiir das Teilungs-
geschehen als solches und dessen Genese zu interessieren, lediglich das diesem Prozess
entspringende, scheinbar feststehende Resultat fixiert und in ein ebenso starres like/dis-
like-Schema spannt. Statt die Widerspriiche immer weiter aufzuspalten und damit zu-
gleich immer stirker zu verkomplizieren, wird danach in dieser Form offenbar eine klare
Priferenzhierarchie etabliert, die sauber das lobens- und erstrebenswerte Vorgehen von
dem zu bekimpfenden Irrtum trennt.

3.

Eine derartige Sicht reproduziert aber ihrerseits nur noch einmal, was sie beschreiben
will; sie entkommt dem Teufelskreis nicht, Kritik der Kritik nur negativ zu verstehen und
vor allem dadurch zu prozedieren, dass der jeweils anderen Seite ihre Fehler vorgerech-
net werden. Wie aber liefSe sich dieser Zirkel aufbrechen? Wie konnte eine etwaige Alter-
native zu einem allgemeinen, auch dem skizzierten Marx’schen Verfahren offenbar zu-
grundeliegenden Denken in Alternativen aussehen, einem Denken, dessen formativer
Kraft offenbar kaum zu entkommen ist (wie sich etwa auch im Rahmen der Debatten
uber sex und gender zeigt, wenn mit der Forderung nach der den klassischen Geschlech-
terdualismus sprengenden Option ,non-binary* mit dem Negator ,non‘ doch zugleich
wieder das stirkste aller biniren Muster, der Satz der Identitit und die darauf beruhende
formale Logik, reproduziert wird)? Was besagt es fiir die Kritik der Kritik, wenn diese
nicht als Potenzierung, also blofle Selbstverdoppelung verstanden werden darf, sondern
als noch zum eigenen Verfahren buchstiblich querstehende (und das heifft moglicherwei-
se auch: nur ironisch vorzustellende) Bewegung zu denken ist?

Vielleicht wére mit der Suche nach einem solchen Verstindnis dadurch zumindest zu
beginnen, dass man der Subtilitit der Marx’schen Formulierungen einen grofleren Kredit
einriumt und den Auflerungen demgemif nicht von vornherein in einer allzu selbstge-
wiss kritischen Einstellung gegentibertritt. In dieser Sicht liefle sich eventuell zeigen, dass

17 Vgl. etwa Niklas Luhmann, Die neuzeitlichen Wissenschaften und die Phinomenologie, Wien,
2. Aufl. 1997, 21. Zum Problem auch Frank Ruda, For Badiou. Idealism without Idealism, Evans-
ton/Ill. 2015, 701.

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
I mit, for oder In y

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

Ino Augsberg - Zur Kritik der Kritik 143

und warum sowohl die ,vulgire® als auch die ,wahre“ Kritik den Widerspruch nicht nur
duflerlich bezeichnen, sondern zugleich in sich austragen und ihn eben deshalb in ihrer
Gegentiberstellung — die dergestalt ihrerseits nicht linger reduziert auf ein allzu simpli-
zistisches ,wahr vs. vulgir® zu verstehen ist — noch einmal in anderer Form zur Sprache
bringen.

Besonders deutlich tritt der entsprechende Zusammenhang (das heifit ein Zusammen-
hang, der aus einem Gegensatz oder Widerspruch besteht) bei der so genannten wahren
Kritik hervor. Denn eine Kritik im wahrsten, eigentlichen, nicht bloff dogmatischen Sinn
kann kein Verfahren bezeichnen, das sich in einem bestimmten Ergebnis beruhigt. Sie
muss sich vielmehr fortlaufend fortsetzen und damit gegen jede von ihr selbst einmal ge-
troffene Unterscheidung erneut in Stellung gebracht werden. Die wahre Kritik #sz nie-
mals; sie wird erst. Sie geschieht, oder genauer gesagt, sie passiert, weil alles, was in einem
kiirzesten Moment des Ubergangs als Kritik aufblitzt, sogleich wieder von ihr selbst dis-
kreditiert werden muss. Sie ist nur als — sit venia verbo — permanente Revolution.

Gerade die ,,wahre“ Kritik muss demnach eine solche sein, die sich selbst niemals zur
Ginze (er-)fassen und schon gar nicht in ihrer ,eigentiimlichen Bedeutung® begreifen
lasst. Wenn Marx davon spricht (und mit diesem Satz zugleich seine in Klammern gesetz-
te Analyse von ,Hegels Hauptfehler beschlief§t), das ,,Begreifen” der wahrhaft philoso-
phischen Kritik bestehe ,nicht, wie Hegel meint, darin, die Bestimmungen des logischen
Begriffs tiberall wiederzuerkennen, sondern die eigentiimliche Logik des eigentiimlichen
Gegenstandes zu fassen“!$; dann darf weder das genannte Fassen noch die Eigentiimlich-
keit als ein proprietirer, auf das Verstehen als Aneignung des Fremden bezogener Gestus
verstanden werden. Wie bereits der Gegenhalt zum Kriterium ,Wiedererkennbarkeit* und
der darin liegenden Repetitionslogik — also, genauer gesagt: der Logik als Repetition —
deutlich macht und die Verdoppelung zum eigentiimlich Eigentiimlichen noch einmal
unterstreicht, verweist das Eigentimliche vielmehr auf ein jeweils singulires Ereignis,
dem als solchen, das heifdt gerade in seiner allem auf Allgemeinheit abzielenden Begreifen
sich entziehenden Unfasslichkeit, Rechnung zu tragen ist.

Entsprechendes gilt, nur weniger manifest, fir die vulgare Kritik. Schon Hegels Rede
vom vulgus als dem ,Standpunkte des Negativen tiberhaupt® bringt die innere Wider-
sprichlichkeit dieses Konzepts prazise auf den Punkt, namlich in die Gestalt eines Oxy-
morons: Das ,Negative tiberhaupt® kann keinen Standpunkt mehr bilden und besetzen.
Es kann noch nicht einmal mehr als eine Leerstelle bezeichnet werden, die als solche an-
deren, inhaltlich ausgefiillten Positionen entgegenzuhalten wire. Es steht vielmehr nur
noch fiir die Entleerung der Stellen ,,iberhaupt®, das heifit die absolute, von keinem spe-
ziellen Hauptwort — etwa Arbeit, Wohnung oder Vermogen, aber auch Grund, Orientie-
rung oder Bedeutung, etc. — mehr abhingige und durch dieses zugleich eingegrenzte und
relativierte, vielmehr nackte oder blofle ,-losigkeit‘: nicht Leerstelle, sondern Stellenlee-
re.!” Auch und gerade die vulgir genannte Kritik kann demzufolge, streng genommen,
nicht zur bloff dogmatischen, ideologietreuen Haltung reduziert werden. Der Uber-
schuss des Negativen in ihr kehrt sich gegen sie selbst und das heifft wiederum: gegen
ithre Verhirtung zu einer spezifischen Position.

18 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.

19 Vgl. Werner Hamacher, 95 Thesen zur Philologie, Nr. 54, in: ders., Was zu sagen bleibt. Fiir — die
Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart 2019, 51-77 (65); ders., Was zu sagen bleibt. On
twelve and more ways on looking at philology, ebd., 79-202 (105 1.).

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, s ‘mit, for oder In L



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

144 K] 54 (2021) Heft 2

In dieser Perspektive lasst sich die in der ,,Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie®
vorgeschlagene Entgegensetzung von vulgarer und wahrhaft philosophischer Kritik noch
einmal anders lesen, nimlich als eine chiastische Verflechtung, also als eine bestimmte,
aus der Tradition bekannte rhetorische Figur, die einen doppelten, dabei gewissermafien
iber Kreuz gelegten, also noch einmal in sich selbst gespiegelten Gegensatz benennt:
LJewgreek is greekjew®, zum Beispiel.?° Diese Figur fungiert nunmehr allerdings, anders
als vor allem in der antiken Tradition, nicht linger als Ganzheitssymbol, das heifit als
weine Form, als die Form des Denkens®, die es ,ermoglicht, Gegensitze zu einer Einheit
zu verbinden [...], Unterschiede in bezug auf eine zugrundeliegende Totalitit zu bestim-
men.“?! Der Chiasmus ist vielmehr nur noch als Chiffre fiir die in ihn eingetragenen, sei-
ne eigene Form ausmachenden und in diesem Sinn fiir ihn selbst konstitutiven und un-
auflgslichen Spannungen zu lesen, also als eine Bewegung, die sich nicht mehr zur Totali-
tat schliefft, sondern derartige Schliefungstendenzen, die Verhirtung zu einer dogmati-
schen Position, immer wieder aufbricht.?? Es geht bei der Frage nach der Kritik der Kri-
tik demnach nicht um die Frage, ob die Verbindung von Scheiden und Verbinden oder
die Unterscheidung von Scheiden und Verbinden im Vordergrund steht.?? Es geht um
eine Bewegung, bei der sich das Geschiedene allein durch Scheidung miteinander verbin-
den lasst.?*

20 Vgl. James Joyce, Ulysses, London 1992, 622, und dazu, diese Stelle zitierend und in Gestalt einer
Frage kommentierend, den letzten Satz von Jacques Derrida, Gewalt und Metaphysik. Essay tiber
das Denken Emmanuel Levinas’, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972,
121-235 (235): ,,Welches ist die Berechtigung, welches ist der Sinn der Kopula in diesem Satz des
vielleicht hegelischsten aller modernen Romanciers: ,Jewgreek is greekjew. Extremes meet ?“.

21 So mit Bezug auf das traditionelle Verstindnis Rodolphe Gasché, Uber chiastische Umkehrbarkeit,
in: Anselm Haverkamp (Hrsg.), Die paradoxe Metapher, Frankfurt a.M. 1998, 437-455 (440).

22 Vgl. Gasché, Uber chiastische Umkehrbarkeit (Fn. 21), 441.

23 Vgl. zu dieser Form der Problemstellung — der Differenz von Identitit und Differenz statt der
Identitit von Differenz und Identitit — etwa Jean Clam, Was heifit, sich an Differenz statt an Iden-
titit orientieren? Zur De-Ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft, Konstanz 2002.

24 Vgl. Hamacher, 95 Thesen zur Philologie, Nr. 23 (Fn. 19), 57.

73216143, 222813, geschlizter Inhalt. Ohne gesonderte
I mit, for oder In y

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

