
Ino Augsberg

Zur Kritik der Kritik

1.

An einer bestimmten Stelle in den von ihm im Sommer 1843 niedergeschriebenen, zu sei-
nen Lebzeiten unveröffentlichten Aufzeichnungen „Aus der Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie“, im Rahmen seiner Auseinandersetzungen mit Hegels Erläuterungen
zum „ständischen Element“,1 fügt Marx in seinen Argumentationsgang eine Überlegung
ein, die einerseits, da die entsprechenden Ausführungen von ihrem Autor in Klammern
gesetzt sind, offenbar eine bloße Parenthese zum Haupttext bilden soll, andererseits aber
der Sache nach unzweideutig den zentralen Punkt des gesamten Vorhabens betrifft. Denn
Marx erklärt – im Doppelsinn einer Deklaration ebenso wie einer Explikation – an dieser
Stelle, worin aus seiner Sicht das fundamentale Defizit des Hegel’schen Verfahrens liegt.
„Hegels Hauptfehler“, so setzt die entsprechende Passage alliterierend an, „besteht darin,
daß er den Widerspruch der Erscheinung als Einheit im Wesen, in der Idee faßt, während
er allerdings ein Tieferes zu seinem Wesen hat, nämlich einen wesentlicheren Wider-
spruch“2. Die Passage gibt damit zu verstehen, dass der Widerspruch in seiner He-
gel’schen Fassung noch nicht widersprüchlich genug ist. Hegel bricht demnach die Aus-
einandersetzung mit dem Widerspruch zu rasch ab. Statt die darin liegende Spannung
auszuhalten und genauer zu analysieren, versucht er, den Widerspruch auf ein ihm zu-
grundeliegendes Wesen zurückzuführen, und löst ihn dadurch in einer behaupteten ur-
sprünglicheren Einheit auf. Er reduziert so den zunächst festgestellten Widerspruch der
Erscheinung zum bloßen Schein eines Widerspruchs.

Diesem Hegel’schen Hauptfehler stellt Marx eine zweite, aus seiner Sicht ebenso feh-
lerhafte Betrachtungsweise gegenüber. Den Fehler dieses zweiten Ansatzes präsentiert er
dabei als bloße Umkehrung des zuvor bestimmten Defizits. Was zunächst zu wenig ge-
schah, die Insistenz auf dem Widerspruch, wird nun zu sehr betrieben. Während Hegel
von der Setzung des Widerspruchs zu schnell zu dessen Aufhebung voranschritt, verharrt
und erstarrt das andere Verfahren in dieser Setzung selbst. Es sucht und findet die Wider-
sprüche, bleibt dann aber bei ihnen stehen, ohne näher auf sie einzugehen und sie zu er-
klären. Es vermeidet auf diese Weise zwar, in Affirmation umzuschlagen, erreicht dies je-
doch nur um den Preis, in der abstrakten Negation gefangen zu bleiben. Für Marx „ver-
fällt“ das entsprechende Vorgehen damit „in einen entgegengesetzten dogmatischen Irr-

1 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, v.a. §§ 300-315, in:
ders., Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, hrsgg. v. Hermann Glockner, Sieben-
ter Band, Stuttgart, 3. Aufl. 1952, 407-424.

2 Karl Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des Hegelschen Staatsrechts
(§§ 261-313), in: ders./Friedrich Engels, Werke, Bd. 1, Berlin/Ost 1976, 201-333 (295 f.).

DOI: 10.5771/0023-4834-2021-2-139

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139


tum“3. Es „findet überall Widersprüche“4, meint aber, diese schon dadurch zu bekämp-
fen, dass es deren Widersprüchlichkeit als solche bezeichnet, „so wie man früher das
Dogma der heiligen Dreieinigkeit durch den Widerspruch von drei und eins beseitigte“5

– genauer: glaubte, es beseitigt zu haben. Denn diese Form der Kritik an der Trinitätsleh-
re übersieht, dass gerade jene Widersprüchlichkeit respektive die Fähigkeit zu ihrer
Überwindung den entscheidenden Aspekt des zugrundeliegenden theologischen Verfah-
rens ausmacht (sei es etwa als coincidentia oppositorum bei Cusanus oder als eines von
vielen Beispielen eines sic et non bei Abaelard, mit besonderem Akzent auf dem et)6 und
somit ihr bloßer Aufweis nur dem einen Dogma mit einem anderen, vielleicht sogar noch
schlichteren begegnet, ohne die Dogmatizität beiderlei Vorgehensweisen in Zweifel zu
ziehen.

Dieses aus der weitgehend symmetrischen Entgegensetzung zu Hegels Fehler be-
stimmte dogmatische Vorgehen bezeichnet Marx als „vulgäre Kritik“7. Er wählt damit
einen zusammengesetzten Begriff, bei dem offenbar das aus dem Griechischen stammen-
de Substantiv den allgemeinen Vorgang der Trennung oder Spaltung und Entgegenset-
zung aufruft (Kritik stammt bekanntlich von krínein, was so viel wie trennen oder schei-
den, aber auch schon, im spezifisch juristischen Sinn, urteilen heißen konnte), während
das Adjektiv eine differentia specifica zum Ausdruck bringt, also eine bestimmte Unter-
art von Kritik auf den Begriff bringt. Diese Unterart benennt dabei, dem gewählten Prä-
dikat in seinem normalen Verständnis nach zu urteilen, nicht allein die besonders übliche
oder gewöhnliche Form der Kritik. Die Gewöhnlichkeit erscheint vielmehr mindestens
ebenso sehr zugleich pejorativ konnotiert: Die vulgäre meint danach vor allem die allzu
gewöhnliche, allzu schlichte Kritik.

Genauer betrachtet liegt in dem von Marx an dieser Stelle eingesetzten Adjektiv aber
noch mehr als dieses gewöhnliche (um nicht zu sagen: vulgäre) Verständnis von „vulgär“.
In eigentümlich verkapselter Form hallen darin auch Hegels in den „Grundlinien der
Philosophie des Rechts“ notierte Beobachtungen zum Pöbel nach. Diesen Pöbel hatte
Hegel gerade in dem Abschnitt, der der „Bestimmung“ des ‚ständischen Elements‘ ge-
widmet ist und daher eine der Hauptreferenzen für Marx’ diesbezügliche Erörterungen
bilden musste,8 ausdrücklich noch einmal genannt und als „den Standpunkt des Negati-
ven überhaupt“9 bestimmt. Er konnte sich dabei auf die eigenen früheren Analysen zu
diesem Phänomen beziehen, die vor allem in den §§ 244, 245 und 272 seiner „Grundlini-
en“ erfolgt waren.10 Nicht ausdrücklich genannt wird dabei zwar in der „Rechtsphiloso-
phie“ der lateinische Begriff, unter dem das Phänomen von der Tradition verhandelt wur-
de. Dieser findet sich jedoch als direkte Gleichsetzung noch bei Kant und liegt als leicht
ersichtliche Referenz auch bei Hegel selbst, an einer anderen Stelle seines Werks, offen zu

3 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.
4 Ebd.
5 Ebd.
6 Vgl. dazu nur jeweils Kurt Flasch (unter Mitarbeit von Fiorella Retucci und Olaf Pluta), Das phi-

losophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machiavelli, Stuttgart, 3. Aufl. 2013, 238-253
(v.a. 246 ff.) und 626-633 (v.a. 629 ff.).

7 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.
8 Vgl. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (Fn. 1), § 301, 408-411.
9 Ebd., 410.

10 Vgl. zum Ganzen die detaillierte Analyse von Frank Ruda, Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der
„Grundlinien der Philosophie des Rechts“, Konstanz 2011.

140 KJ 54 (2021) Heft 2 140

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139


Tage. ‚Pöbel‘ bildet danach den deutschen Begriff für das, was im Lateinischen vulgus
heißt.11

Wenn Marx ohne expliziten, unmittelbaren Bezug zu diesen einschlägigen Ausführun-
gen, aber doch in ihrer unverkennbaren Nähe, das dogmatische als das dem Hegel’schen
Irrtum entgegengesetzte und ihm zugleich doch auf seine Weise entsprechende Verfahren
die „vulgäre Kritik“ nennt, dann nimmt er mit diesem Ausdruck noch einmal eine weite-
re, spezifische, sogar verdoppelte Form der Spaltung oder Teilung in den Blick. Denn der
Pöbel, vulgus, bildet bei Hegel jenen Teil der bürgerlichen Gesellschaft, der an dieser kei-
nen Anteil hat, genauer, dem diese Gesellschaft nicht zugesteht, ein wirklicher teilhabe-
rechtigter Teil von ihr zu sein: also ein Teil, dem noch seine Qualität als Teil abgespro-
chen oder abgeschnitten wird.

Dieser Hegel entgegengesetzten ersten Form der Kritik setzt Marx in einem dritten
Schritt schließlich eine weitere Kritik entgegen, die er im Unterschied zur vulgären als
die „wahrhaft philosophische Kritik“12 bezeichnet. Sie soll ganz anders als die vulgäre
(oder auch: „dogmatische“) Kritik verfahren, nämlich nicht länger mit ihrem Gegenstand
kämpfen.13 „Die wahre Kritik“14 ist demzufolge keine bloße Opposition; sie geht subtiler
vor: Sie weist „nicht nur Widersprüche als bestehend auf, sie erklärt sie, sie begreift ihre
Genesis, ihre Notwendigkeit. Sie faßt sie in ihrer eigentümlichen Bedeutung.“15 Als eine
Art deskriptive Maieutik, also eine besondere Form der Hebammenkunst, lenkt sie den
Blick von den unmittelbar sichtbaren Phänomenen auf deren Ursprünge zurück: „Sie be-
schreibt ihren Geburtsakt.“16

2.

Nicht zu verkennen ist bei diesem Verfahren, dass die von Marx vorgenommene Entge-
gensetzung zweier klar unterschiedener Weisen der Kritik, die er dabei, den jeweils ver-
wendeten Epitheta nach zu urteilen, offenkundig auch unterschiedlich bewertet, selbst
bereits eine bestimmte Form der Kritik (also des krínein als Teilen und Unterscheiden)
bildet. Der unter dem ausdrücklichen Titel einer „Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie“ vorgelegte Text bildet also eine Kritik der Kritik(en).

Das legt die Anschlussfrage nahe, inwiefern diese Kritik der Kritik sich ihrerseits der
in ihr entwickelten Dichotomie zuordnen lässt, also ob sie selbst eher „vulgär“ oder
„wahrhaft philosophisch“ genannt werden sollte. Das zu lösende Rätsel lautet demnach,
noch einmal etwas anders akzentuiert: Handelt es sich bei der Marx’schen Metakritik um
eine Version jener asymmetrischen Unterscheidungen, die – heimlich, ganz offen oder
eher unbewusst, nolens volens – mit einer der beiden von ihnen unterschiedenen Seiten

11 Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 295 f. (zitiert nach ders., Werke
in sechs Bänden, hrsgg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. VI: Schriften zur Anthropologie, Geschichts-
philosophie, Politik und Pädagogik, Frankfurt a.M. 1964, 395–690 [658 f.]); Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel, System der Philosophie. Dritter Teil. Die Philosophie des Geistes, § 544, in: ders.,
Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, hrsgg. v. Hermann Glockner, Zehnter
Band, Stuttgart 1929, 421.

12 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.
13 Vgl. ebd.
14 Ebd.
15 Ebd.
16 Ebd.

141 Ino Augsberg · Zur Kritik der Kritik 141

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139


paktieren, etwa in dem Sinne, in dem die Unterscheidung zwischen ‚Recht‘ und ‚Un-
recht‘ vom Rechtssystem mit weitgehender Selbstverständlichkeit als zu Recht erfolgend
wahrgenommen wird oder in dem die moralische Differenz von ‚gut‘ und ‚böse‘ selbst als
gut und richtig gilt?17

Dieses Rätsel scheint sich leicht zu lösen. Auf den ersten Blick liegt es nahe, die ge-
nannte Metakritik mit der wahren Kritik ineins zu setzen. Denn mit ihr erklimmt die
Analyse offensichtlich eine weitere, nächsthöhere Reflexionsstufe, von der aus das Ge-
samtgeschehen noch einmal über sich selbst aufgeklärt, also auch hinsichtlich der eigenen
Voraussetzungen verstanden werden soll.

Ein zweiter Blick unterläuft diese erste Sicherheit jedoch wieder. Denn bei genauerem
Hinsehen ist festzustellen, dass die genannte Unterscheidung von Marx eher unvermittelt
eingeführt und hinsichtlich ihrer spezifischen Genese kaum näher erläutert wird. Das
könnte dazu verführen, das entsprechende Verfahren nun umgekehrt doch als weitge-
hend thetisch oder dogmatisch zu charakterisieren. Die schroffe Abgrenzung von „wahr“
und „vulgär“ entspräche demnach einem Kritikkonzept, das, statt sich für das Teilungs-
geschehen als solches und dessen Genese zu interessieren, lediglich das diesem Prozess
entspringende, scheinbar feststehende Resultat fixiert und in ein ebenso starres like/dis-
like-Schema spannt. Statt die Widersprüche immer weiter aufzuspalten und damit zu-
gleich immer stärker zu verkomplizieren, wird danach in dieser Form offenbar eine klare
Präferenzhierarchie etabliert, die sauber das lobens- und erstrebenswerte Vorgehen von
dem zu bekämpfenden Irrtum trennt.

3.

Eine derartige Sicht reproduziert aber ihrerseits nur noch einmal, was sie beschreiben
will; sie entkommt dem Teufelskreis nicht, Kritik der Kritik nur negativ zu verstehen und
vor allem dadurch zu prozedieren, dass der jeweils anderen Seite ihre Fehler vorgerech-
net werden. Wie aber ließe sich dieser Zirkel aufbrechen? Wie könnte eine etwaige Alter-
native zu einem allgemeinen, auch dem skizzierten Marx’schen Verfahren offenbar zu-
grundeliegenden Denken in Alternativen aussehen, einem Denken, dessen formativer
Kraft offenbar kaum zu entkommen ist (wie sich etwa auch im Rahmen der Debatten
über sex und gender zeigt, wenn mit der Forderung nach der den klassischen Geschlech-
terdualismus sprengenden Option ‚non-binary‘ mit dem Negator ‚non‘ doch zugleich
wieder das stärkste aller binären Muster, der Satz der Identität und die darauf beruhende
formale Logik, reproduziert wird)? Was besagt es für die Kritik der Kritik, wenn diese
nicht als Potenzierung, also bloße Selbstverdoppelung verstanden werden darf, sondern
als noch zum eigenen Verfahren buchstäblich querstehende (und das heißt möglicherwei-
se auch: nur ironisch vorzustellende) Bewegung zu denken ist?

Vielleicht wäre mit der Suche nach einem solchen Verständnis dadurch zumindest zu
beginnen, dass man der Subtilität der Marx’schen Formulierungen einen größeren Kredit
einräumt und den Äußerungen demgemäß nicht von vornherein in einer allzu selbstge-
wiss kritischen Einstellung gegenübertritt. In dieser Sicht ließe sich eventuell zeigen, dass

17 Vgl. etwa Niklas Luhmann, Die neuzeitlichen Wissenschaften und die Phänomenologie, Wien,
2. Aufl. 1997, 21. Zum Problem auch Frank Ruda, For Badiou. Idealism without Idealism, Evans-
ton/Ill. 2015, 70 f.

142 KJ 54 (2021) Heft 2 142

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139


und warum sowohl die „vulgäre“ als auch die „wahre“ Kritik den Widerspruch nicht nur
äußerlich bezeichnen, sondern zugleich in sich austragen und ihn eben deshalb in ihrer
Gegenüberstellung – die dergestalt ihrerseits nicht länger reduziert auf ein allzu simpli-
zistisches ‚wahr vs. vulgär‘ zu verstehen ist – noch einmal in anderer Form zur Sprache
bringen.

Besonders deutlich tritt der entsprechende Zusammenhang (das heißt ein Zusammen-
hang, der aus einem Gegensatz oder Widerspruch besteht) bei der so genannten wahren
Kritik hervor. Denn eine Kritik im wahrsten, eigentlichen, nicht bloß dogmatischen Sinn
kann kein Verfahren bezeichnen, das sich in einem bestimmten Ergebnis beruhigt. Sie
muss sich vielmehr fortlaufend fortsetzen und damit gegen jede von ihr selbst einmal ge-
troffene Unterscheidung erneut in Stellung gebracht werden. Die wahre Kritik ist nie-
mals; sie wird erst. Sie geschieht, oder genauer gesagt, sie passiert, weil alles, was in einem
kürzesten Moment des Übergangs als Kritik aufblitzt, sogleich wieder von ihr selbst dis-
kreditiert werden muss. Sie ist nur als – sit venia verbo – permanente Revolution.

Gerade die „wahre“ Kritik muss demnach eine solche sein, die sich selbst niemals zur
Gänze (er-)fassen und schon gar nicht in ihrer „eigentümlichen Bedeutung“ begreifen
lässt. Wenn Marx davon spricht (und mit diesem Satz zugleich seine in Klammern gesetz-
te Analyse von „Hegels Hauptfehler“ beschließt), das „Begreifen“ der wahrhaft philoso-
phischen Kritik bestehe „nicht, wie Hegel meint, darin, die Bestimmungen des logischen
Begriffs überall wiederzuerkennen, sondern die eigentümliche Logik des eigentümlichen
Gegenstandes zu fassen“18, dann darf weder das genannte Fassen noch die Eigentümlich-
keit als ein proprietärer, auf das Verstehen als Aneignung des Fremden bezogener Gestus
verstanden werden. Wie bereits der Gegenhalt zum Kriterium ‚Wiedererkennbarkeit‘ und
der darin liegenden Repetitionslogik – also, genauer gesagt: der Logik als Repetition –
deutlich macht und die Verdoppelung zum eigentümlich Eigentümlichen noch einmal
unterstreicht, verweist das Eigentümliche vielmehr auf ein jeweils singuläres Ereignis,
dem als solchen, das heißt gerade in seiner allem auf Allgemeinheit abzielenden Begreifen
sich entziehenden Unfasslichkeit, Rechnung zu tragen ist.

Entsprechendes gilt, nur weniger manifest, für die vulgäre Kritik. Schon Hegels Rede
vom vulgus als dem „Standpunkte des Negativen überhaupt“ bringt die innere Wider-
sprüchlichkeit dieses Konzepts präzise auf den Punkt, nämlich in die Gestalt eines Oxy-
morons: Das „Negative überhaupt“ kann keinen Standpunkt mehr bilden und besetzen.
Es kann noch nicht einmal mehr als eine Leerstelle bezeichnet werden, die als solche an-
deren, inhaltlich ausgefüllten Positionen entgegenzuhalten wäre. Es steht vielmehr nur
noch für die Entleerung der Stellen „überhaupt“, das heißt die absolute, von keinem spe-
ziellen Hauptwort – etwa Arbeit, Wohnung oder Vermögen, aber auch Grund, Orientie-
rung oder Bedeutung, etc. – mehr abhängige und durch dieses zugleich eingegrenzte und
relativierte, vielmehr nackte oder bloße ‚-losigkeit‘: nicht Leerstelle, sondern Stellenlee-
re.19 Auch und gerade die vulgär genannte Kritik kann demzufolge, streng genommen,
nicht zur bloß dogmatischen, ideologietreuen Haltung reduziert werden. Der Über-
schuss des Negativen in ihr kehrt sich gegen sie selbst und das heißt wiederum: gegen
ihre Verhärtung zu einer spezifischen Position.

18 Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Fn. 2), 296.
19 Vgl. Werner Hamacher, 95 Thesen zur Philologie, Nr. 54, in: ders., Was zu sagen bleibt. Für – die

Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart 2019, 51-77 (65); ders., Was zu sagen bleibt. On
twelve and more ways on looking at philology, ebd., 79-202 (105 f.).

143 Ino Augsberg · Zur Kritik der Kritik 143

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139


In dieser Perspektive lässt sich die in der „Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie“
vorgeschlagene Entgegensetzung von vulgärer und wahrhaft philosophischer Kritik noch
einmal anders lesen, nämlich als eine chiastische Verflechtung, also als eine bestimmte,
aus der Tradition bekannte rhetorische Figur, die einen doppelten, dabei gewissermaßen
über Kreuz gelegten, also noch einmal in sich selbst gespiegelten Gegensatz benennt:
„Jewgreek is greekjew“, zum Beispiel.20 Diese Figur fungiert nunmehr allerdings, anders
als vor allem in der antiken Tradition, nicht länger als Ganzheitssymbol, das heißt als
„eine Form, als die Form des Denkens“, die es „ermöglicht, Gegensätze zu einer Einheit
zu verbinden […], Unterschiede in bezug auf eine zugrundeliegende Totalität zu bestim-
men.“21 Der Chiasmus ist vielmehr nur noch als Chiffre für die in ihn eingetragenen, sei-
ne eigene Form ausmachenden und in diesem Sinn für ihn selbst konstitutiven und un-
auflöslichen Spannungen zu lesen, also als eine Bewegung, die sich nicht mehr zur Totali-
tät schließt, sondern derartige Schließungstendenzen, die Verhärtung zu einer dogmati-
schen Position, immer wieder aufbricht.22 Es geht bei der Frage nach der Kritik der Kri-
tik demnach nicht um die Frage, ob die Verbindung von Scheiden und Verbinden oder
die Unterscheidung von Scheiden und Verbinden im Vordergrund steht.23 Es geht um
eine Bewegung, bei der sich das Geschiedene allein durch Scheidung miteinander verbin-
den lässt.24

20 Vgl. James Joyce, Ulysses, London 1992, 622, und dazu, diese Stelle zitierend und in Gestalt einer
Frage kommentierend, den letzten Satz von Jacques Derrida, Gewalt und Metaphysik. Essay über
das Denken Emmanuel Levinas’, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972,
121-235 (235): „Welches ist die Berechtigung, welches ist der Sinn der Kopula in diesem Satz des
vielleicht hegelischsten aller modernen Romanciers: ‚Jewgreek is greekjew. Extremes meet‘?“.

21 So mit Bezug auf das traditionelle Verständnis Rodolphe Gasché, Über chiastische Umkehrbarkeit,
in: Anselm Haverkamp (Hrsg.), Die paradoxe Metapher, Frankfurt a.M. 1998, 437-455 (440).

22 Vgl. Gasché, Über chiastische Umkehrbarkeit (Fn. 21), 441.
23 Vgl. zu dieser Form der Problemstellung – der Differenz von Identität und Differenz statt der

Identität von Differenz und Identität – etwa Jean Clam, Was heißt, sich an Differenz statt an Iden-
tität orientieren? Zur De-Ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft, Konstanz 2002.

24 Vgl. Hamacher, 95 Thesen zur Philologie, Nr. 23 (Fn. 19), 57.

144 KJ 54 (2021) Heft 2 144

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 22:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-2-139

