
2. Emotionale Phänomene und Weltbezug

In der Sekundärliteratur ist die Annahme weit verbreitet, dass Arendt sich

dezidiert gegen emotionale Phänomene im politischen Raum positionierte.1

Diese These wird durch zwei Stellen begründet: Die erste Passage befindet

sich im abschließenden Teil vonThe Human Condition, in der Arendt behaup-

tet, dass Liebe nicht nur ein unpolitisches, sondern sogar ein anti-politisches

Gefühl sei.2 Die zweite prominente Quelle findet man in ihrem Buch OnRevo-

lution, in dem sie das Scheitern der französischen Revolution darauf zurück-

führt, dass sich die Revolutionäre vomGefühl desMitleids (im englischen Text

»pity« in Abgrenzung zu »compassion«) für die mittellose Masse verleiten lie-

ßen und aus dieser Mitgefühlskultur heraus eine Terrorherrschaft etablierten

– aus den Augen verlierend, dass das Ziel der Revolution nicht allgemeiner

Wohlstand, sondern gemeinschaftliche Freiheit sei.

In meiner Argumentation möchte ich eine andere Lesart vorschlagen. So-

wohl im Fall der genannten Stellen als auch überall dort, wo Arendt über

Emotionen und Affekte spricht, geht es hauptsächlich nicht um das partiku-

lare Gefühl, sondern umVerbindungsversuche und -möglichkeiten, um einen

Welt- und Gemeinschaftsbezug bzw. darum, wie beide durch aufkommende

Passionen geprägt und geformt werden. Laut Arendt ist das Politische ein Be-

zugsraum und eineWeise der Beziehung zurWelt bzw. zu denMitmenschen.

So ergibt sich die Frage, welche Rolle emotionale Phänomene in der Gestal-

tung dieses Bezugsgewebes spielen. Wie werden sie zerstörerisch und wann

geben sie erfahrungsgebundene Inspiration zur Etablierung gemeinschaftli-

cher Werte?

In ihren Werken Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus

der Romantik undOnRevolution entwarf Arendt die Grundzüge einer Affektleh-

re.3 Diese hat sie zwar nie systematisch ausgearbeitet, aber das ihr zugrun-

deliegende Spannungsverhältnis zwischen dem griechischen Pathosbegriff4

und der Rousseau’schen Sentimentalität durchzieht Arendts politisches Den-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Berührbarkeit als conditio humana

ken. Durch die Analyse dieser zwei Werke möchte ich zeigen, dass Arendt

emotionale Phänomene aufgrund ihrer welteröffnenden oder weltverschlie-

ßenden Wirkung bewertet und nicht im Allgemeinen als antipolitisch abtut.

Wie Arendt Gefühle, Leidenschaften und Sentiments in Bezug zum Politi-

schen setzt, hängt nach meiner Interpretation davon ab, wie diese die onto-

logische Berührbarkeit des Menschen beeinflussen bzw. ihn zur Etablierung

und zur Bewahrung des politischen Raumes befähigen.

Um die Frage beantworten zu können, welche Rolle emotionalen Phä-

nomenen im Politischen zukommt, muss die Grundcharakteristik des po-

litischen Bereiches bestimmt werden. Ich interpretiere ihn anhand Arendt

als einen spezifischen Raum flüchtiger Freiheit im pluralen Miteinander. Aus

dieser Charakteristik ergibt sich eine scheinbar prinzipielle Unvereinbarkeit

zwischen emotionalen Phänomenen und dem Politischen. Erstere sind indi-

viduell empfunden, wobei das Politische im Modus der Pluralität stattfindet.

In meiner Lesart ist jedoch diese Kontradiktion durch zwei ergänzende Ein-

sichten aufzulösen. Erstens sind emotionale Phänomene, ebenso wie andere

subjektive Erfahrungen, in eine dem Politischen angemessene Form trans-

formierbar und somit öffentlich mitteilbar. Zweitens können sie durch ihre

welteröffnendeWirkung, durch die Bewahrung einer Berührbarkeit, immens

zur Aufrechterhaltung des politischen Bereiches beitragen. In ihrer öffent-

lich vernehmbaren und Verbindung ermöglichenden Form sind sie nicht nur

nicht apolitisch, sondern sogar Grundsteine des Politischen.

2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Berührbarkeit
und der Herstellung von Gefühlen

Es ist eine interessante werkhistorische Tatsache, dass Arendts ursprünglich

deutschsprachige Schriften zu ihren Lebzeiten entweder gar nicht oder erst

recht spät, als sie schon mit den englischsprachigen Werken weltberühmt

war, veröffentlicht wurden. Ihre Dissertation,Der Liebesbegriff bei Augustin, die

sie 1928 einreichte und die noch in Deutschland 1929 als solche publiziert

wurde, hatte sie Mitte der 1960er Jahre für eine englische Veröffentlichung

überarbeitet. Zu der Publikation kam es aber schließlich erst 1996, zu einer

deutschen Wiederveröffentlichung noch später, erst 2003. Ihr als Habilitati-

onsschrift angedachtes zweites Buch, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer

deutschen Jüdin aus der Romantik, hat Arendt bis auf die letzten zwei Kapitel vor

ihrer Flucht nach Paris, d.h. bis 1933, fertiggestellt.5 Das Buch wurde erst-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 25

malig 1957 auf Englisch veröffentlicht (in London), die deutsche Publikation

erfolgte zwei Jahre später, im Jahr 1959.

Dadurch, dass sowohl die Dissertation als auch die Habilitationsschrift

der Öffentlichkeit einerseits spät zugänglich wurden, andererseits keine de-

zidiert politischen Schriften sind, wurden sie von der politiktheoretischen

Arendt-Rezeption kaum in Betracht bezogen. Dabei bergen sie jene Grundzü-

ge und -motive Arendt’schen Denkens, die Arendt später politisierte und die

sich mit erstaunlicher Konsequenz durch das ganze Lebenswerk ziehen.6 Um

einige zu nennen: Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung, Geschichtlich-

keit, Isolation des Menschen und die Illusion der Souveränität, Beziehungen

im menschlichen Miteinander, Weltverlust, das Böse, der Wille, Freiheit bzw.

Freisein, Weltbezug, Judentum bzw. die Annahme der eigenen Identität, In-

trospektion und Liebe.7

2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus

der Romantik

Die Figur der Varnhagen entwirft Arendt als Prototyp der Berührbarkeit.

»Worauf es ihr ankam, war, sich dem Leben so zu exponieren, daß es sie

treffen konnte ›wie Wetter ohne Schirm‹.«8 In Arendts Deutung verkörpert

Rahel Varnhagen eine prinzipiell offene Haltung der Welt gegenüber. Sie

ist in Arendts Auffassung jemand, der sich in keiner Weise zu schützen

versucht, der sich weder durch Eigenschaften oder Talente noch durch Sitten

oder sozialen Stand9 auf eine bestimmte stabilisierende Identität festlegt.

Berührbarkeit, als ontologische Offenheit, bedeutet unter anderem den

Verzicht auf die vorsätzliche Gestaltung der eigenen Lebensumstände. Durch

Berührbarkeit setzt man sich dem unvorhersehbaren Außen aus, man besitzt

keine souveräne Kontrolle über die Ereignisse. Arendt stellt der leidens-

bereiten Berührbarkeit als einziges Widerstandsmoment die Aktivität des

Geschichtenerzählens gegenüber. Indem »das Geschehene in ein Gesagtes«10

umgewandelt wird, wird das, was einem zugestoßen ist, angeeignet und

»zum Schicksal«11. Erst in diesem nachträglich akzeptierenden Prozess wird

das Leben tatsächlich zum eigenen, ohne nur ein Konglomerat von identifi-

zierbaren Eigenschaften zu sein. Ein eigenes Schicksal zu haben, bedeutet

schlicht, dass man sein Leben erzählen kann. Dieses Schicksal zu besitzen,

setzt als einziges »eine nie nachlassende Wachheit und Schmerzfähigkeit,

um treffbar und bewußt zu bleiben«12 voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Berührbarkeit als conditio humana

Dieser Berührbarkeit stellt Arendt die romantische Wendung der aufklä-

rerischen Figur des Selbstdenkens13 entgegen. Arendt definiert die Idee des

Selbstdenkens als Autorität der Vernunft, als eine Verschiebung, durch die

der Bezugspunkt in den Menschen selbst, in sein Denken, verlagert wurde.

Nach Arendts Kritik wurde ein solches Selbstdenken in der Romantik total

und führte zu einer Unabhängigkeit von der Gegenständlichkeit derWelt und

der faktischen Realität: »Das Selbstdenken befreit von den Gegenständen und

ihrer Realität, schafft einen Raum des nur Denkbaren und eine Welt, die oh-

neWissen und ohne Erfahrung jedemVernünftigen zugänglich ist. Sie befreit

vom Gegenstand […]«14.

Rahel Varnhagens prinzipielles Problem war ihr Judentum, das sie nicht

annehmen wollte.15 Arendts Biografie der Varnhagen zeichnet nach, wie sie

sich schließlich – nach wiederholtem Liebesunglück – in die Lage versetzte,

ihre jüdische Zugehörigkeit zu akzeptieren. Ihr Lebenslauf ist jedoch von Ver-

suchen geprägt, aus diesem Judentum »herauszukommen«16: einerseits durch

Heirat und andererseits, nach dem Scheitern ihrer Liebesbeziehungen, psy-

chisch, durch die gedankliche Abschaffung dieser tiefst enttäuschenden, »un-

vernünftigen Wirklichkeit«17. Die Beseitigung der Tatsachen wird durch eine

Reflexion vollzogen, die Arendt als die romantisierte Version des Selbstden-

kens bezeichnet.

»Schlägt das Denken in sich selbst zurück und findet an der eigenen Seele

seinen einzigen Gegenstand, wird es zur Reflexion, so erzwingt es allerdings,

sofern es vernünftig bleibt, einen Schein unbegrenzter Macht, indem es sich

eben von derWelt isoliert, an ihr sich desinteressiert, sich schützend vor den

einzigen »interessanten« Gegenstand stellt: das eigene Innere. In der durch

Reflexion geleisteten Isoliertheit wird es unbegrenzt, weil kein Außen es

mehr behelligt; weil kein Handeln mehr verlangt wird, dessen Konsequen-

zen auch den Freiesten einschränken. Die Autonomie desMenschenwird zur

Übermacht der Möglichkeiten, an der jede Wirklichkeit abprallt.«18

Das Denken, das sich an sich selbst zurückwendendet, bezeichnet Arendt als

Reflexion. Im hier besprochenen Kontext bezieht sich diese Zurückwendung

jedoch ausschließlich auf die eigene Innerlichkeit. Durch die Introspektion

gewinnt der Mensch Freiheit von den unbeliebten Fakten und eine Souverä-

nität, da er in seiner Isolation den verletzenden und verunsichernden Kräften

der Welt entkommt. So gewinnt er eine unbegrenzte Potenz, weil er von den

unberechenbaren Konsequenzen seines Handelns nicht mehr eingeschränkt

ist. Durch seine reflexive Haltung, die gleichzeitig eine Isolation und ein Des-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 27

interesse an der Welt ist, wird der Mensch gänzlich autonom. Nicht mehr

ausgesetzt, daher unverletzlich und geschützt. Die Außenwelt hat den Platz

für die Innenwelt geräumt. Das Individuum hat sich mit diesem Trick in die

Sicherheit gerettet – jedoch verlor er dabei die Verbindung zum Außen. Jetzt

ist er unverletzlich, aber auch unberührbar.

Obwohl auf den ersten Seiten ihres Buches Rahel Varnhagen als Prototyp

der Berührbarkeit vorgestellt wird, rekonstruiert Arendt, wie sich Varnhagen

nach ihren unglücklichen Liebesgeschichten in die isolierende Introspektion

flüchtete. Durch das Nacherzählen dieser Phase in Varnhagens Leben erar-

beitet Arendt ihre Kritik an Rousseau, den sie als ideengeschichtlichen Vater

der isolierenden Gefühlshaltung bzw. Gefühlskultur vorstellt und scharf kri-

tisiert.

Arendt schreibt: »Rousseau ist das größte Beispiel aller Reflexionssucht

[…]«19. Er soll es geschafft haben, auch »mit der Erinnerung noch fertig zu

werden«20, die als »störende[r] Realitätsindex«21 der Autonomie des Selbst-

denkens einzig noch Halt bieten konnte. Rousseau – in Les Confessions – wan-

dele Ereignisse und Geschehnisse seines Lebens nicht ins Gesagte um, son-

dern nur noch in verblasste, konturlose »Sentiments, die bei ihnen empfun-

den worden sind«22. Solche »wehmütige Erinnerung«23 verunmögliche es laut

Arendt, dass man sich seines eigenen Schicksals bewusst werde, denn es gä-

be nichts zu erinnern, nichts anzueignen, außer einer immerwährenden Ver-

gangenheit des je Gefühlten. Dadurch, dass die eigene Lebensgeschichte zur

Summe von Emotionen wird, geschieht anstelle der Annahme der eigenen

Identität und der Einnahme eines Platzes in dieser Welt das Gegenteil, d.h.

Selbstvergessenheit. Zwar ist die Seele in ihrer Emotionalität unbegrenzt und

autonom, doch sei der bezahlte Preis dafür die Wahrheit. »Macht und Auto-

nomie der Seele sind gesichert. Allerdings um den Preis der Wahrheit, die

ohne Wirklichkeit, mit anderen Menschen geteilte Wirklichkeit, jeden Sinn

verliert.«24

Wahrheit gibt es laut Arendt nur, wenn es eine Wirklichkeit gibt, an der

mehrere Menschen teilnehmen. Weder Wahrheit noch Wirklichkeit sind da-

her für den Einzelnen zugänglich. Durch die Introspektion wird das Perspek-

tivische – genau das, was Arendt später in ihren politischen Schriften als Plu-

ralität bezeichnet – abgeschafft und so, nämlich ohne Realitätsindex, wird

derWeg für die willkürliche Lüge frei. »Jedes Faktum ist ungeschehen zu ma-

chen, durch Lüge auszulöschen. Die Lüge kann das Außen dementieren, das

die Reflexion in eine seelische Eigenschaft verwandelte.«25

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Berührbarkeit als conditio humana

Lüge heißt, so Arendt, dass die Fakten als geteilteWirklichkeit nicht mehr

existieren, dass sie zu bloßen subjektiven Meinungen wurden, die miteinan-

der nicht mehr kommunizieren. Sobald die Fakten nicht von mehreren Men-

schen bezeugt werden,26 sobald die Anerkennung dieser Fakten zurückge-

nommenwird, ist es nichtmehr eindeutig,was Lüge ist undwasWirklichkeit,

denn alles wird zur Meinungssache und zu einer Frage der Zustimmung:

»Wirklichkeit besteht vielleicht nur in der Zustimmung aller Menschen, ist

vielleicht nur ein soziales Phänomen, stürzt vielleicht zusammen, sobald ei-

ner denMut hat, wirklich und konsequent ihr Vorhandensein zu leugnen. […]

Arme Wirklichkeit, die abhängig ist von Menschen, die an sie glauben und

sie bezeugen.«27

Arendt meint, in Rousseaus Reflexionssucht die Quelle der wirklichkeitsleug-

nenden Lüge gefunden zu haben. Sie geht jedoch noch einen Schritt weiter.

Die Wahrheit gehe ihr zufolge nicht nur deshalb verloren, weil es keine ge-

teilte Wirklichkeit der faktischen Ereignisse mehr gebe, sondern, weil es im

Grunde genommen gar keine faktischen Ereignisse mehr gibt. »Rousseau er-

zählt weder seine Lebensgeschichte noch seine Erfahrungen. Er bekennt nur,

was er in seinem Leben je fühlte, begehrte,wünschte, empfand.«28 Durch eine

solche Emotionalität wird die Welt, die der Raum von Pluralität und Ereig-

nishaftigkeit ist, vernichtet.

Arendt nennt Rousseau »ein seltsames Beichtkind«29, ohne Beichtvater,

der ihn von seinen Gefühlsregungen freisprechen oder über diese urteilen

würde. Ohne die Aussicht auf Absolution und somit zu einer zirkulären Wie-

derholung gezwungen, beschreibt er in vollkommener Isolation die Gemüts-

bewegungen seiner Seele. Da es in diesem Modus keine Wirklichkeit gibt, ist

auch kein öffentliches Lebenmöglich. Auch das private Leben wird ungesche-

hen gemacht, indem nur die Sentiments erinnert werden. Nicht nur dieWelt,

auch die Mitmenschen verblassen. Es bleibt kein Platz für das Miteinander

übrig.

Die Rousseau’sche Selbstbekenntnis prägte die Salonkultur der Romantik.

Salons bildeten eine Schnittstelle zwischen der politischen Öffentlichkeit und

dem Privaten, das der Intimität frönte. In den Salons wurde, so Arendt, die

»wirkliche, vorhandene Situation«30 in Stimmung umgewandelt. Eine solche

Transformation

»[…] umgibt alles Subjektive mit der Weihe der Objektivität, Öffentlichkeit,

höchster Interessantheit. In der Stimmung verwischen sich die Grenzen von

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 29

intim und öffentlich; das Intime wird veröffentlicht, das Öffentliche nur im

Intimen, schließlich im Klatsch erfahrbar und aussprechbar.«31

Die durch die (Selbst-)Reflexion erzeugte Stimmung verwischt die Grenzen

zwischen Innen und Außen bzw. vertauscht auch die Inhalte, die in die je-

weiligen Räume gehören. Öffentlich geschieht nun die Entblößung des See-

lenlebens, wobei einzigartig am Menschen nur noch seine diffusen Gefühle,

nicht aber sein Handeln, sind. »In der Gehaltlosigkeit einer Gesellschaft, die

gleichsam nur noch im Dämmerschein Bestand hat, interessiert Mitteilung

nur noch um den Preis der Demaskierung.«32 Die Indiskretion, die Rousse-

au33 auf dem Papier ausübte, wird zum verbreiteten Phänomen in der Ge-

sellschaft. Dabei gehen die Realität als gemeinsamer Bezugspunkt und ei-

ne tatsächliche Öffentlichkeit, die sich um die Wirklichkeit kümmern würde,

verloren.34

Durch die Lebensgeschichte Rahel Varnhagens, die von der Salonkultur

geprägt war, zeigt Arendt, wie die Leidenschaften der gescheiterten Liebes-

geschichten Varnhagen sowohl im Salon als auch im Privatleben zu dieser

Unbestimmtheit der Gefühlswelt drängten. Arendt kommentiert, dass in den

Leidenschaften nicht nur das Außen, sondern auch die Zeitlichkeit ihre Struk-

tur verlieren. Die Vergangenheit existiert nur als Gemütszustand, die Gegen-

wart wird – um über sie Herr zu werden – blitzschnell ins Gefühlte verwan-

delt. Sie wird schon im Augenblick, in dem sie sich ereignet, zum Sentiment.

In einem System, das von vergangenen Emotionen dominiert ist, gibt es kei-

nen Platz mehr für das Neue. »Der Absolutheitsanspruch der Passion läßt

Organe für Neues verkümmern.«35 Gewinnt eine sentimentale Emotionali-

tät überhand, wird die Wirklichkeit durch die Introspektion vernichtet. Es

kann keine Unterbrechung mehr stattfinden, nichts kann die Mauer der Sen-

timentalität durchbrechen.Das nicht berührbare Subjekt schützt sich vor den

Tatsachen, indem es sie in Gemütszustände umwandelt. Es beugt auch un-

gewollten Ereignissen mit vorgefertigten Emotionen vor. »In der erträumten

Stimmung baut der Mensch dem direkten Getroffensein vor. Alle Möglichkei-

ten, auch die äußersten, werden in eine zukünftige Vergangenheit versetzt,

um die gegenwärtige Angst vor ihnen zu neutralisieren.«36

Die Melancholie dieser Lage ist einerseits etwas selbst Gewolltes, erzeugt

durch die Isolation und den Wirklichkeitsverlust. Gleichzeitig, so meint

Arendt, zeigt sich in der Schwermut ein letzter Rest Wirklichkeit, zu dessen

Überwindung die Rousseauʼsche Introspektion entwickelt wurde, nämlich

die Tatsache, »daß wir uns nicht selbst das Leben gegeben und es nicht frei

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Berührbarkeit als conditio humana

gewählt haben.«37 In der Unberechenbarkeit einer nichtgewählten Gegeben-

heit, d.h. im Widerfahrnischarakter des eigenen Lebens, liegt der Grund

für eine Gefühlskultur, die den Kontrollverlust über die Ereignisse sowie

die grundsätzliche Verletzbarkeit des Menschen durch eine Abwendung der

Berührbarkeit vermeiden will. Zu diesem Zweck wird nicht stoische Gleich-

gültigkeit oder aufklärerische Rationalität, sondern eine künstlich erzeugte

und perpetuierte Emotionalität gewählt.

An Varnhagens Beispiel zeigt Arendt die einzige Alternative zu dieser Hal-

tung. Eine, in der die Welt nicht ausgelöscht und das eigene Leben erfahren

werden kann: Die Akzeptanz der eigenen Identität, in Varnhagens Fall die des

Paria-Seins. Indem Rahel Varnhagen das Faktum ihres Lebens annahm, fand

sie einen Platz in der Welt, von dem aus sie »die gewählte Unsicherheit eines

sich exponierenden Lebens«38 erleiden, akzeptieren und darin sogar Zufrie-

denheit39 finden konnte. Die Autonomie und die Macht, die durch die Isola-

tion entstehen, können zwar in diesem Zustand nicht mehr aufrechterhalten

werden. Berührbar zu sein, bedeutet Schutzlosigkeit. Jedoch entsteht erst im

Zustand dieser Betreffbarkeit eine innerweltlicheWirklichkeit.Widerfahrnis-

se werden akzeptiert und als Teil des eigenen Schicksals bewahrt. Das Leben

wird in der Exponiertheit gelebt und im nachträglichen Erzählen zum festen

Bestandteil der Wirklichkeit transformiert.

»Denn für und in der Welt hat nur das Bestand, was mitteilbar ist. Das

Nichtmitgeteilte, das Nichtmittelbare, das, was niemandem erzählt wurde

und auf niemanden Eindruck machte, das, was nirgends eingeht in das

Bewußtsein der Zeiten und ohne Bedeutung in dem dumpfen Chaos des

unbestimmten Vergessens versinkt, ist verdammt zur Wiederholung; es

wiederholt sich, weil es, obwohl wirklich geschehen, in der Wirklichkeit

keine Bleibe gefunden hat.«40

In Rahel Varnhagen… entwirft Arendt die Grundzüge einer politischen Affekt-

lehre. Sie beschreibt zwei Pole der Emotionalität. Auf der einen Seite ihre

Ereignishaftigkeit und ihren Widerfahrnischarakter in dem Begriff der Be-

rührbarkeit als ein sich exponierendes Leben. Dieses Ausgesetzt-Sein ist eine

Schutzlosigkeit, ein Mangel anMacht und Autonomie. Gleichzeitig ist es aber

auch eine Verbundenheit mit dem Leben, ein Präsent-Sein, das auch die Zeit-

lichkeit gliedert – in die Vergangenheit des Geschehenen, in die Gegenwart

der augenblicklichen Offenheit und in die Zukunft, in der sich das Neue, da

ihm nichts vorbeugt, ereignen kann. Auf der anderen Seite beschreibt Arendt

eine künstliche Gefühlskultur, die mit Wirklichkeitsverlust einhergeht. Um

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 31

sich vor dem Unkontrollierbaren des Lebens zu schützen, entsteht ein durch

Introspektion erzeugtes Seelenleben, das so verschlossen und selbstbezogen

ist, dass keine Realität es mehr zu berühren vermag. Während ein exponier-

tes, erleiden-fähiges Leben ein Miteinander und eine im Plural konstituier-

te Welt ermöglicht, zerstört ein Gefühlskult die Wirklichkeit als gemeinsa-

men, unhinterfragbaren Bezugspunkt. Dieses Rousseauʼsche Erbe ist dasje-

nige, was Arendt in On Revolution für die Zerstörungswut der Französischen

Revolution verantwortlich macht und dabei die explizit politischen Folgen ei-

ner Nicht-Berührbarkeit ausbuchstabiert. In ihrer Analyse zeigt sie, dass die

Revolution, obwohl sie sich auf das Gefühl des Mitleids berief, in Wirklichkeit

gar nicht empfindsam war.41

Die Kritik der Introspektion bezieht sich im Varnhagen-Buch auf eine Ge-

fühlswelt, die durch minutiöse Selbstbeobachtung erzeugt und perpetuiert

wird und mit der Wirklichkeit – die es nur als Geteiltes geben kann – nicht

mehr korrespondiert. In OnRevolution behauptet Arendt, dass die Selbstbeob-

achtung der Gefühlsregungen auch ein anderes Objekt als die eigene Psyche

haben kann: die körperlichen Empfindungen als »overwhelming urgency«42,

als »the most powerful necessity«43. Der Hunger der verarmten Massen rück-

te ins Zentrum der Französischen Revolution und führte laut Arendt zu ihrem

Scheitern, weil das revolutionäre Ziel die Befriedigung der biologischen Be-

dürfnisse und nicht das Erreichen eines freien, pluralen Miteinanders war.

2.1.2 On Revolution

Wie die in der Isolation verharrende Selbstbeobachtung der eigenen emo-

tionalen Regungen den Bezug zur Wirklichkeit erodiert, besprach Arendt in

Rahel Varnhagen…. Im politischen Kontext hat die Nivellierung der Perspekti-

vität, durch die Vergrößerung eines einzigen Aspekts, die Konsequenz, dass

die Grundlage des gemeinsamen Handelns eine Einheitsvorstellung wird: der

imaginierte politische Körper, der von einem homogenen Willen geleitet ist.

Volonté Générale, »the nation as a body driven by one will, like an individual«44

ist die politische Folge der Bemühung, Berührbarkeit und Unberechenbarkeit

auszuschließen. Ein sicherer Hafen der Macht soll etabliert werden, auch um

den Preis des Wirklichkeitsverlusts oder der Auslöschung der Pluralität. Dies

geschah im Fall der Französischen Revolution in Arendts Verständnis aber

nicht durch kühle Rationalität oder die Ablehnung der menschlichen Emo-

tionalität, sondern durch Vergrößerung und Isolierung eines einzigen emo-

tionalen Moments, des Mitleids.45 Die politische Konstitution der Nation als

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Berührbarkeit als conditio humana

ein Körper vermengt sich laut Arendt mit Rousseaus Auffassung des Natur-

zustandes, der von der Güte des Menschen bestimmt ist und sich in erster

Linie durch die authentische und zutiefst menschliche Fähigkeit des Mitlei-

dens auszeichnet.46 »It was this capacity for suffering that Rousseau had pit-

ted against the selfishness of society on one side, against the undisturbed

solitude of the mind […] on the other.«47

In Anlehnung an Rousseau etablierten Robespierre und seine Mitstrei-

ter eine politische Kultur des Mitleids, die im Mitgefühl mit der hungernden

Masse bestand. Der Bezugsrahmen hierfür war aus Arendts Sicht, dass sich

die Revolutionäre im Kampf »between reason and the passions«48 für die Lei-

denschaften entschieden,wobei sie zu diesen Beschluss durch eine Verwechs-

lung kamen. Laut Arendt war ihnen der Unterschied zwischen Verstand und

Denken nicht bewusst. Während der Verstand seiner Struktur nach eher mo-

nologisch ist, ist das Denken ein Gespräch mit sich selbst, welches die Per-

spektivität der Welt bewahrt. Da die Revolutionäre den Prozess des Denkens

mit der Unbeweglichkeit des Verstandes gleichsetzten, nahmen sie die dialo-

gische Potenzialität des Denkens nicht wahr und verwarfen sowohl Denken

als auch Verstand auf der Grundlage, dass sie den Menschen egoistisch und

unempfänglich für das fremde Leid machten. Dadurch, dass die kommuni-

kative Seite des Denkens ignoriert wurde, wurde das Gefühl zum Vermittler

zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und den anderen. »[…] these early pleas

for passion, for the heart, for the soul, and especially for the soul torn into two

[…] had put a soul […] into the place of the two-in-one that manifests itself in

the silent dialogue of the mind with itself which we call thinking«49.

Arendt gibt Rousseaus Proklamierung der gesellschaftsstiftenden Wir-

kung von Mitleid die Schuld dafür, dass die Französische Revolution von die-

sem Sentiment ergriffen wurde.

Laut Arendt kann Mitleid auf zwei Weisen erlebt werden – als Wider-

fahrnis (»compassion«, in der deutschen Version »Mitleiden«) oder als Ergeb-

nis einer Introspektion (»pity«, »Mitleid«). In der Beschreibung dieser zwei

nicht-identischen emotionalen Phänomene vertieft Arendt ihre implizite Af-

fektlehre, die im Spannungsverhältnis zwischen pathos und sentiment besteht.

Interessant ist dabei, dass – obwohl Arendts Konzept des Mitleidens eindeu-

tig mit dem griechischen Begriff des Pathos korrespondiert (im Sinne von

Leidenschaft und Erleiden, als Widerfahrnis und pathische Erfahrung50) –

ihr Bezugspunkt kein antiker Autor, sondern eine Figur aus Fjodor Dosto-

jewskijs Roman Brüder Karamasow ist, namentlich Jesus in der Abhandlung

Der Großinquisitor.51 In der Erzählung Dostojewskijs treffen der auf die Erde

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 33

wiedergekehrte Jesus von Nazareth und der spanische Großinquisitor auf-

einander. An der Szene ihres Gesprächs im Gefängnis – wohin die kirchliche

Figur den unerwünschten Jesus einsperren ließ – arbeitet Arendt den Unter-

schied zwischen Mitleiden und Mitleid aus. Sie schreibt: »For compassion, to

be stricken with the suffering of someone else as though it were contagious,

and pity, to be sorry without being touched in the flesh, are not only not the

same, they may not even be related.«52

Mitleiden (»compassion«) ist die wahrhafte Ergriffenheit vom Leiden des

anderen, es ist »co-suffering«53. Als solches kann es sich nicht auf eine Mas-

se beziehen, nur immer auf das individuelle Leiden, auf das Partikulare und

Einmalige. Es kann nicht verallgemeinern. Jesus verkörpert in Arendts Au-

gen diese Mit-leidens-Fähigkeit, »to have compassion with all men in their

singularity«54. In Kontrast zu Jesus steht der Großinquisitor, der – ebenso

wie Robespierre und seine Mitstreiter – das Mitleid (»pity«) zum Erzeugen

und Erhalten von politischer Macht nutzt.Mitleid ist generalisierend, es sieht

nicht mehr das einzelne (Er-)Leiden, sondern »depersonalize[s] the sufferers,

lump[s] them together into an aggregate«55, erzeugt die Masse der Leiden-

den, die toujours malheureux. Während der Großinquisitor eloquent spricht

und sein Mitleid für die Massen bekräftigt (da sie unter ihrer Freiheit leide

und als Abhilfe der kirchlichen Vorschriften bedürfe), schweigt Jesus.

In der Rede des Mitleids (»pity«) drückt sich eine Distanz zwischen dem

Leidenden und dem Mitleidenden aus. Das verallgemeinernde Mitleid, das

sich vom partikularen Leiden nicht ergreifen lässt, ist sprachfähig und be-

eindruckt sogar auf rhetorische Weise.56 Demgegenüber verschlägt es dem

leidenschaftlich Mit-Leidenden die Sprache. Die Ergriffenheit des Mitleidens

(»compassion«), die auf eine Mit-Betroffenheit zurückzuführen ist, ist, eben-

so wie auch jede andere Ergriffenheit, sprachlos. Sie ist zwar nicht gänzlich

ohne Artikulation, »but their language consists in gestures and expressions

of countenance rather than in words«57. Jesus, so Arendt, schweigt in der An-

wesenheit des Priesters nicht deshalb, weil er keine Gegenargumente hätte,

sondern weil er mit seinem eloquenten Gesprächspartner ebenso mitleidet,

wie er dies mit jedem einzelnen Leidenden tat. Er ist ergriffen von dem Leid,

das sich hinter den Worten des Inquisitors verbirgt. Durch Jesus’ Schweigen,

welches eine absolute Zuwendung und Hinwendung ist, die die Distanz zwi-

schen dem Redner und dem Zuhörer auslöscht, entsteht in der monologi-

schen Situation doch ein Dialog,58 der in der abschließenden Geste des Kus-

ses Ausdruck findet.59

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt zeigt durch Dostojewskijs Erzählung, dass Rousseaus Gefühlskul-

tur und Proklamierung desMitleids kein wahrhaftes »co-suffering« sind, son-

dern ein Selbstbezug. Keine Betroffenheit, keine Ergriffenheit, sondern ei-

ne Beschäftigung mit dem eigenen Herzen und dessen Moralität. Aus dem

Pathos des Mitleidens (»compassion«) wird bei Rousseau »as stimulus for the

vitality of the newly discovered range of emotions«60 ein Gefühl. Mitleid ist

somit symptomatisch für eine Nicht-Berührbarkeit. Es drückt keine Verbin-

dung mit den vielen aus, sondern ist Instrument für ihre Beherrschung.

Neben der Szene zwischen dem Großinquisitor und Jesus zitiert Arendt

ein zweites literarisches Beispiel in diesem Kontext, Hermann Melvilles Ro-

man Billy Budd.61 Arendt interpretiert diesen Roman als Gedankenspiel dar-

über, was mit einem engelhaft guten Wesen geschehen würde, wenn es sich

in die Welt der Menschen begäbe. »[…] its topic is goodness beyond virtue

and evil beyond vice, and the plot of the story consists in confronting these

two.«62 Der Konflikt zwischen »absolute good« (Billy Budd) und »absolute

evil«63 (Claggart) mündet im Gewaltausbruch des Guten. Es kann das Böse

nicht ertragen und schlägt es tot, womit es selbst zum Mörder wird. Die Un-

gerechtigkeit, die in der Figur von Claggart verkörpert ist, und das durch ihn

verursachte Leiden sind für Billy Budd so unerträglich, dass er das Böse ver-

nichtenmuss.Worauf Arendt durch den Roman verweist, ist Folgendes:Wenn

sich das Pathos auf das Beheben des Leidens richtet, dann verhandelt es nicht,

sondern agiert. Indem es, vom Mitleiden getrieben, die Quelle des Schmer-

zes sofort beseitigen will, übergeht es die politischen Prozesse des Miteinan-

ders, wie das Diskutieren, Überzeugen und Besprechen.64 Dadurch wird es

als Handlung zwar nicht unbedingt (moralisch) verwerflich, aber apolitisch

in seiner Art, weil die pathische Ergriffenheit in diesem Fall zu einer Ver-

engung der Welt, zur Ausblendung des gemeinsamen öffentlichen Raumes

und schließlich zur Gewalt führt. Arendts Kritik richtet sich damit nicht auf

Leidenschaftlichkeit an sich, sondern auf ihre potenzielle welt- und plurali-

tätsvernichtendeWirkung.Womit aber nicht behauptet ist, dass jedes Pathos

solche Konsequenzen hätte, dass es keine emotionalen Phänomene gäbe, die

den Raumdes Politischen eröffnen, stabilisieren und die Verbindung zurWelt

und zum Mitmenschen (mit-)etablieren würden.

2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefühle

Während Leidenschaft im Sinne von Ergriffenheit und Widerfahrnis eine

zeitliche und ebenso räumliche Begrenzung hat, sind laut Arendt Gefühle und

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 35

Sentiments, als Ausdrucksformen einer selbsterzeugten Selbstreferenziali-

tät, grenzenlos und repetitiv.65 Wie sie durch Introspektion unbeschränkt,

wirklichkeits- und pluralitätsvernichtend werden, illustriert Arendt mit

der Lebensgeschichte der Rahel Varnhagen. Dass eine solche Gefühlskultur

politisch verheerende Konsequenzen hat, führt sie in On Revolution aus.

Die Verabsolutierung eines Gefühls, in diesem Fall des Mitleids, erschafft

eine gesellschaftliche Struktur, die keine Pluralität mehr zulässt. Ebenso

wie Gefühle die unwiderstehliche Eindeutigkeit einer Situation nahelegen,

verlangen sie im politischen Kontext Einheit. Einen (Volks-)Körper und einen

(Volks-)Willen, der sich wie eine einzige Wahrnehmungsmaschine bewegt.

Die einheitliche Wahrnehmung, festgelegt und kanalisiert im Gefühl des

Mitleids, legitimierte laut Arendt während der Französischen Revolution den

Terror und die Gewalt gegen alle, die sich diesem einen politischen Willen

nicht fügen wollten.

Mitleid als Gefühl bzw. als Emotion ist somit kein Erleiden, sondern eine

Aktivität, eine Bemühung, Situationen zu bewältigen oder sogar politische

Macht zu ergreifen. Dass die Fähigkeit zur Berührbarkeit kardinal ist für die

eigene Identität, argumentiert Arendt in ihrer Habilitationsschrift.Wie wich-

tig das Pathische für das Politische ist, wird in ihrer Kritik der Französischen

Revolution deutlich – diejenigen, die nicht in der Lage sind, das Leid zu ertra-

gen, instrumentalisieren die Leidenden und bleiben gleichzeitig in der siche-

ren Distanz vom existenziellen Leid entfernt. Sie erzeugen politische Macht

durch die heuchlerische Berufung auf ein gelogenes Mitgefühl.

Weder die Pervertierbarkeit des Mitleidens66 (als Mitleid) noch ihr poten-

zielles unpolitisches Agieren sind für Arendt prinzipielle Argumente gegen

die Bedeutsamkeit emotionaler Erfahrungen im politischen Raum. Revolu-

tion ist ihrer Auffassung nach ohne Pathos nicht denkbar. »Only where this

pathos of novelty is present and where novelty is connected with the idea of

freedom are we entitled to speak of revolution.«67 Die grundsätzliche Frage ist

nicht, ob Leidenschaften generell in politischen Ereignissen erwünscht oder

zu vermeiden sind. Der ausschlaggebende Punkt ist, worauf sich emotionale

Phänomene beziehen und wie sie den Welt- und Mitmenschenbezug beein-

flussen. Die pathische Ergriffenheit, wenn sie sich mit der Idee der Freiheit

verbindet, ist für die Entstehung einer neuen politischen Ordnung unent-

behrlich.

Der geschichtlich verbreitete Umgang der Politik mit Gefühlen ist ent-

weder deren Instrumentalisierung oder ihr Ausschluss. Letzterer wird damit

begründet, dass emotionale Phänomene spontan, unberechenbar, unvorher-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Berührbarkeit als conditio humana

sehbar, störend und irrational sind, unbrauchbar für Politik und Herrschaft,

die langfristige Stabilität und Berechenbarkeit anstreben. In Hannah Arendts

Denken ist aber all das, was die Politik in den Emotionen verkörpert sieht

und befürchtet, das eigentlich Politische. Arendts Konzeption des Politischen

– als Unterbrechung, Spontaneität und flüchtige Konstellation – wirft daher

die Frage auf: Wie verortet man emotionale Phänomene im Politischen, wenn

das Politische nicht als das Rationale, als das Planbare und als die souveräne

Herrschaft konzipiert ist?

Um sich der Antwort auf diese Frage zu nähern, werde ich im Folgenden

sechs Eigenschaften des Arendt’schen Politischen vorstellen. Die Grundcha-

rakteristik des politischen Bereichs wirkt auf Arendts Beschreibung emotio-

naler Phänomene zurück und verdeutlicht das Spannungsverhältnis zwischen

einer abgeschirmten Selbstbezogenheit der Gefühle und einer weltbezogenen

Berührbarkeit.

2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt

Zwar ist Arendt die Denkerin der kategorialen Gegenüberstellungen (was sich

an den berühmten Dreiheiten von »Arbeiten-Herstellen-Handeln«, »Denken-

Wollen-Urteilen« und »Privat-Gesellschaftlich-Politisch« beispielhaft zeigen

lässt), doch ist das Verhältnis dieser Bereiche zueinander oft eindeutiger als

die exakten Definitionen der jeweiligen Kategorien. Dies gilt insbesondere,

wennmanArendts Begriff des Politischen untersucht. Als eigenständiger lässt

er sich nur unscharf bestimmen und verhält sich zu anderen Arendt’schen

Konzepten, wie zu dem Öffentlichen und zu dem Handeln, von Fall zu Fall

sogar synonym. Aber auch wenn es keinen Zweizeiler für die Definition des

Politischen gibt, werden die Konturen dieses Bereiches inTheHumanCondition

deutlich sichtbar. Arendt versteht unter dem Politischen einen Bereich, der

erstens nur unter Erfüllung gewisser Konditionen existieren kann, zweitens

dem Menschen eine spezifische Seins- und Beziehungsform ermöglicht und

drittens von Herrschaftsformen bzw. Staatsmacht unterschieden ist.

In der Forschungsliteratur über Arendt wurden ihre Kategorien überwie-

gend als voneinander abgegrenzte, nicht zu überbrückende Bereiche betrach-

tet. Neuere Sekundärliteratur stellt aber in Arendts Denken eine dynamische

Politisierbarkeit fest.68 Demnach ist nicht der Gegenstand selbst ausschlag-

gebend, um zu entscheiden, in welchen der Arendt’schen Bereiche er gehört,

sondern der Modus seiner Thematisierung. Wenn es in der Auseinanderset-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 37

zung mit einem Thema um die Frage von Unterdrückung vs. Freiheit geht

(und nicht in erster Linie um die pragmatische Lösung eines Problems), dann

ist es politisierbar. D.h., dass die Problematik so thematisiert werden kann,

dass sie sich dadurch im Bereich des Politischen verortet, sich als politisches

Problem artikuliert.

Um Inhalte politisch verhandeln zu können, muss man den Modus Ope-

randi des Politischen verstehen. Im Folgenden stelle ich Aspekte vor, die nach

meiner Lesart das Politische bei Arendt bestimmen: Öffentliches Erscheinen,

Artikulation, Pluralität, Miteinandersein, Freiheit und Temporalität. Diese

Eigenschaften, die bei Arendt den politischen Raum bestimmen, verdeutli-

chen, dass das Politische beweglich, veränderbar, offen und vielstimmig ist.

Ich argumentiere dafür, diese Eigenschaften als Beweis dafür zu interpretie-

ren, dass Arendt das politische Miteinander als grundsätzlich berührbar kon-

zipiert. Als einen Raum, der die Entfaltung der anthropologischen Berühr-

barkeit ermöglicht und langfristig sichert. Gleichzeitig zeichnet es sich auch

ab, dass Berührbarkeit ein unverzichtbarer Ermöglichungsgrund des politi-

schen Modus Operandi ist. Die folgende Analyse der Eigenschaften des Poli-

tischen impliziert die gegenseitige Bedingtheit von Berührbarkeit und dem

Politischen.

2.2.1 Öffentliches Erscheinen

Das Politische ereignet sich bei Arendt immer in einem öffentlichen Raum.

Öffentlichkeit gab es in Arendts ursprünglichem Modell der griechischen Po-

lis nur auf demMarktplatz, als politische Schaubühne der Bürger, im Gegen-

satz zum privaten RaumdesHaushalts. Arendt zeichnet eine gesellschaftliche

Entwicklung nach, durch die sich eine Quasi-Öffentlichkeit, der Bereich des

Gesellschaftlichen (im englischen Original »the social«), ausbildete. Dieser re-

guliert staatlich die Abläufe und Angelegenheiten, die ursprünglich für das

Private vorgesehen waren, d.h. die Aufrechterhaltung des Lebens, die Befrie-

digung der täglichen Nöte, Fragen der Behausung, der Gesundheit, der Öko-

nomie und vieles mehr. Die gesellschaftliche Öffentlichkeit, die sich durch

die staatliche Zuständigkeit etablierte, ist aber kein politischer Raum. Dem

Gesellschaftlichen fehlen, obwohl es außerhalb der eigenen vier Wände statt-

findet, die prinzipiellen Eigenschaften, die das Politische ausmachen. Für das

Gesellschaftliche ist dieselbe Struktur bezeichnend, die auch den Bereich des

Haushalts bestimmt. Es ist von hierarchischen Beziehungen, Befehlen und

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Berührbarkeit als conditio humana

deren Ausführung bestimmt, wie sich das am Beispiel der Bürokratie am of-

fensichtlichsten zeigen lässt.69

Politische Öffentlichkeit meint aber Gleichheit und Mitbestimmungs-

recht. Arendt definiert diese Öffentlichkeit in zweifacher Hinsicht. Einerseits

meint sie damit Wahrnehmbarkeit für alle. »[…] everything that appears in

public can be seen and heard by everybody and has the widest possible pub-

licity.«70 Diese öffentliche Sicht- und Hörbarkeit ist in Arendts Auffassung

essenziell dafür, dass der Mensch Realität als solche überhaupt konstruieren

kann. »The presence of others who see what we see and hear what we hear

assures us of the reality of the world and ourselves […].«71 Fehlt einem diese

bestätigende Erfahrungsdimension – wie sie in der Antike Frauen und

Sklaven fehlte, da sie ihr Leben ausschließlich in der Privatheit der eigenen

vier Wände verbrachten –, ist es, als gäbe es weder den Menschen, noch sein

Leben. »To be deprived of it means to be deprived of reality […] whatever

lacks this appearance comes and passes away like a dream, intimately and

exclusively our own but without reality.«72

Das Öffentliche bezeichnet nicht nur den Erscheinungsmodus, der

existenz- und realitätsversichernd ist, sondern umfasst auch den Raum,

in dem diese Sicht- und Hörbarkeit entsteht. Die gegenseitige Sicht- und

Hörbarkeit etabliert die Wirklichkeit als geteilten Bezugspunkt und als ge-

meinsamen Lebensraum. Der öffentliche Raum ist somit die Voraussetzung

für die Existenz der Welt. Mit Welt meint Arendt nicht die Natur oder die

Erde, sondern eine von Menschenhand erschaffene Welt – die Gegenstände,

die Verhältnisse, welche den Umgangmiteinander bestimmen73 – auf die sich

die Beteiligten als gemeinsamen Bezugspunkt beziehen. Arendts Metapher

für die Welt ist der Tisch, um den sich Menschen versammeln und an den sie

sich (hin-)setzen. Dabei steht der Tisch zwischen ihnen als trennendes, aber

auch als verbindendes Moment. »[…] a table is located between those who sit

around it; the world like every in-between, relates and separates men at the

same time.«74 Weltbezug zu haben, ist die Voraussetzung dafür, miteinander

in Verbindung zu treten.

Das Öffentliche ist bei Arendt so konzipiert, dass es vernehmbares Er-

scheinen ermöglicht, dabei aber weder isolierte Auftritte noch massenförmi-

ge Verschmelzung meint, sondern ein Sich-Versammeln um die – alle An-

wesenden betreffende –Wirklichkeit. In einem so verstandenen öffentlichen

Bereich erscheint der Mensch in einem bestimmten Modus. Nicht seine pri-

vaten Lebensereignisse sind relevant, auch nicht sein sozialer Stand oder sei-

ne alltäglichen Geschäfte. Er erscheint hier als einzigartiges und einmaliges

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 39

Wesen. Wie so oft, greift Arendt auch an dieser Stelle auf die griechische

Polis zurück, wenn sie schreibt: »The public realm […] was reserved for in-

dividuality; it was the only place where men could show who they really and

inexchangeably were.«75

Diese Einmaligkeit beginnt mit dem mutigen Schritt,76 aus der sicheren

Privatheit des Lebens heraus und vor die Augen und Ohren anderer, unbe-

kannter Menschen zu treten. Indem der Mensch öffentlich erscheint, wird

seine absolute Differenz zu den anderen vernehmbar. Was das Einmalige des

Auftretenden ist, wird nur für die Zuschauer und Zuhörer eindeutig, nicht

für den Träger dieser Einzigartigkeit.77

Öffentliches Erscheinen ist der Akt, der demMenschen seine Realität und

die Richtigkeit seinerWahrnehmung versichert.Die öffentlich Erscheinenden

beziehen sich auf eine miteinander geteilte Welt, um die sie sich sorgen, über

die sie sprechen und die sie durch Handeln zu bewahren bzw. zu verändern

versuchen. Auch wird erst durch dieses öffentliche Erscheinen möglich, dass

die prinzipielle Individualität und die Einmaligkeit der Person überhaupt er-

fahrbar und vernehmbar werden.

Da das Politische immer öffentlich ist, d.h. sichtbar für alle, die sich um

die gemeinsame Welt sorgen, ist der öffentliche Raum eine Bedingung des

Politischen, öffentliche Wahrnehmbarkeit eine Voraussetzung für politische

Wirksamkeit.

2.2.2 Artikulation

»[…] nothing can appear without a shape of its own.«78 Im öffentlichen Raum

erscheinen sterbliche Lebewesen, deren Sprechen und Handeln flüchtig ist.

Damit es eine generationsübergreifende Stabilität gibt, muss sich all das, was

in dieser Öffentlichkeit erscheint, manifestieren und für späteren Zugriff er-

reichbar sein. Das Flüchtige muss sich in potenzielle Ewigkeit transformie-

ren.79 Hierfür muss sich zuerst das sich im Privaten ereignende Unsichtbare

in eine sichtbare Form gießen. D.h. alles, was sich ereignet, muss in eine für

andere wahrnehmbare Form übersetzt und transformiert werden. Vernehm-

barkeit ist nicht nur eine formale Bedingung des öffentlichen Raumes. Sie ist

die existentielle Voraussetzung dafür, dass der Mensch sich in Beziehung zu

dieser Welt setzen kann, dass er sich und seine Wahrnehmung als Realität

erlebt.80 Es ist daher eine Notwendigkeit, sich artikulieren zu können. Ist die

Artikulation nicht möglich oder wird sie einem verweigert, so kann sich der

Mensch nicht als wahrnehmbare Erscheinung etablieren. Seine Realität wird

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Berührbarkeit als conditio humana

ihm abgesprochen. Die anderen, die seineWahrnehmung bestätigen oder be-

kräftigen, sind existentiell notwendig.

Der Drang zur Realität steht in Arendts Auffassung über allem. »[…] even

the greatest forces of intimate life […] lead an uncertain, shadowy kind of

existence unless and until they are transformed, deprivatized and deindivid-

ualized, as it were, into a shape to fit them for public appearance.«81 Damit

das im Privaten Erfahrene in den geteilten Wahrnehmungsraum eingefügt

werden kann, braucht es einen verständlichen Ausdruck. Diesen gibt es aber

nicht umsonst. Der Preis der Artikulation ist, dass die ursprüngliche Erfah-

rung de-individualisiert und de-privatisiert wird. Ihre originale Subjektivität

muss in etwas Allgemeineres transformiert werden, damit sie auch für andere

nachvollziehbar und anschlussfähig ist.

Die Transformation ist eine Übersetzungsarbeit, die den Verlust der sub-

jektiven Intensität, gleichzeitig aber Realitätsgewinn bedeutet. Eine solche

Realität ist tragfähiger und stärker als die verlorene Wucht. Gefühle oder Ge-

danken, die ihrem Wesen nach stumm sind, transzendieren sich durch die

Artikulation in etwas Dinghaftes. Dadurch befreien sie sich »from [their] im-

prisonment within the self«82 und übertragen gleichzeitig ihre »passionate

intensity«83 als vernehmbare Form in die gemeinsame Welt. Für Arendt ma-

nifestiert sich diese Transformation unmittelbar im alltäglichen Geschichten-

erzählen, wenn man über die Ereignisse berichtet, die man erlebte.84

Erzählen ist die prinzipielle und ursprünglich transformierende Form der

Artikulation. »[…] whatever men do or know or experience can make sense

only to the extent that it can be spoken about.«85 Sinn kann nach Arendt aus-

schließlich durchs Miteinandersprechen entstehen, durch die Mitteilung und

den Austausch, durch die dem Menschen seine Realität bestätigt und versi-

chert wird. Da Sprechen das Mittel ist, durch das die gemeinsame Welt ge-

formt, in Frage gestellt, herausgefordert oder zur Veränderung aufgerufen

wird, ist »speech […] what makes man a political being.«86 Gewalt hingegen

ist stumm. Sie wird ohne Argumente ausgeübt und sie lässt auch keine Arti-

kulation, keine Wortmeldung zu.87 Sprechen ist in einem prinzipiellen Sinne

nicht nur Gerede, sondern selbst Handeln. »[…] finding the right words at the

right moment, quite apart from the information or communication they may

convey, is action.«88 Das richtige Wort zum richtigen Zeitpunkt greift in den

Verlauf der Dinge ein, unterbricht sie, verändert ihre Richtung und hat einen

Einfluss darauf, was wir als Realität anerkennen. Darüber hinaus bezieht der

Mensch erst durch seine hörbaren Worte einen Standpunkt in der Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 41

Ebenso wie die Flüchtigkeit von Gedanken und Gefühlen durch die ma-

nifestierende Kraft der Artikulation in die Realität eingreift, kann im Öffent-

lichen stattgefundenes Handeln durch Verdinglichung der Flüchtigkeit ent-

kommen und für spätere Generationen bewahrt werden. Um beispielswei-

se die Revolution in Erinnerung zu halten, reichen neue Gesetze oder eine

freiere Staatsform nicht aus. Diese verändern zwar die Ordnung, zeugen aber

nicht vom revolutionären Geist oder vom Akt der Befreiung an sich. Genauso

wie das subjektiv Geschehene einen mitteilbaren Ausdruck braucht, benötigt

das, was im Öffentlichen erscheint bzw. sich ereignet, auch eine Artikulation.

Durch die geht zwar die ursprüngliche Intensität verloren, aber die Erfahrung

selbst bleibt in der geteilten Welt bewahrt.

»[…] acting and speaking men need the help of homo faber in his highest ca-

pacity, that is, the help of the artists, of poets and historiographers, of mon-

ument-builders or writers, because without them the only product of their

activity, the story they enact and tell, would not survive at all.«89

Artikulation bedeutet gleichzeitig Entsinnlichung und Verdinglichung, welt-

liches Dasein bzw. Relevanz für die Umwelt. Nur durch den vernehmbaren

Ausdruck kann das Politische stattfinden und eine Bleibe in der geteiltenWelt

finden. Einerseits ist das öffentlich Artikulierte das,worauf sich das Politische

beziehen kann. Erst, was artikuliert wurde, kann im Öffentlichen besprochen

und politisiert werden. Andererseits benötigt das politische Handeln, nach-

dem es stattfand, die Artikulation, damit es als Geschichte in der Welt bleibt

und nicht vergessen wird.

2.2.3 Pluralität

Eine gemeinsam gestaltete Welt bedeutet nicht die Homogenität der sie Ge-

staltenden. Die gemeinsame Welt – als geteilte Wirklichkeit – wird nicht

durch die Vereinheitlichung oder Verschmelzung der Anwesenden etabliert.

Bei Arendt ist eine weitere Eigenschaft des Politischen, dass es unter der Be-

dingung der Pluralität stattfindet. »[…] plurality is specifically the condition

[…] of all political life.«90

Die Realität derWelt entsteht nicht dadurch, dass alle einer Meinung sind

und die Richtigkeit der subjektiven Wahrnehmung versichern, sondern da-

durch, dass sich alle über den Gegenstand des Gesprächs einig sind. Die Per-

spektiven auf das Besprochene sind zwar unzählbar vielfältig, aber dass man

über ein und dieselbe Sache spricht, dass man einen gemeinsamen Referenz-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Berührbarkeit als conditio humana

raumhat, ermöglicht es, dassman sich umden Tisch versammelt. Jeder in der

geteiltenWelt hat einen anderen Standpunkt und einen anderen Blickwinkel,

aus dem er den Gegenstand betrachtet. Die Unterschiedlichkeit der Betrach-

tungen des Gleichen und die Vielstimmigkeit der Diskussion garantieren erst

die Pluralität.

»Under the conditions of a common world, reality is not guaranteed primar-

ily by the ›common nature‹ of all men who constitute is, but rather by the

fact that, differences of position and the resulting variety of perspectives

notwithstanding, everybody is always concerned with the same object.«91

Pluralität entsteht weder durch eine gewisse Staatsform noch durch Belie-

bigkeit im Handeln und Sprechen der Beteiligten. Pluralität entsteht durch

die Vielstimmigkeit einer Diskussion, dessen Objekt festgelegt und identifi-

ziert ist.Wenn Pluralität verschwindet, bedeutet das ein Ende des Politischen.

Laut Arendt bahnt sich der Verfall der gemeinsamen Welt an, wenn entwe-

der die Eindeutigkeit des besprochenen Bezugspunktes nichtmehr garantiert

ist (z.B., weil über Fakten gelogen wird), oder wenn der gemeinsame Gegen-

stand nur noch aus einer Perspektive aus betrachtet wird. Für Letzteres be-

nennt sie zwei mögliche Szenarien. Erstens die Isoliertheit des Individuums

in Tyranneien. Die verunmöglicht es, dass man sich über Perspektiven aus-

tauscht und führt zur Ausschließlichkeit des eigenen Blickwinkels. Zweitens

die Verschmelzung der Vielfältigkeit zu einer Ansicht, gar zu einem (politis-

chen) Körper. »In both instances, men have become entirely private, that is,

they have been deprived of seeing and hearing others, of being seen and being

heard by them.«92

Dass es ein Miteinander im Modus der Pluralität gibt, ist die Voraussetzung

für das Politische. Pluralität hat jedoch als Konsequenz, dass es unvereinba-

re Meinungen, Handlungsvorschläge und jederzeit unvorhersehbare Wen-

dungen im gemeinsamen Handeln geben wird. Denn Handeln entsteht im

öffentlichen Raum zwischen Menschen, die sich – ihre Standpunkte artiku-

lierend – um die gemeinsameWelt sorgen.

Das Politische darf kein Unisono sein.Dass es eine distinguierte Vielstimmig-

keit93 im öffentlichen Raum gibt, ermöglicht erst, über die Gegenstände der

geteilten Welt zu verhandeln und eine Realität zu stiften, in der Handeln im

Arendt’schen Sinnemöglich ist. Die aus dieser Pluralität resultierendeMisere

des Handelns ist etwas, das ohne Zerstörung des Politischen nicht behoben,

nur erlitten werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 43

2.2.4 Miteinandersein

Pluralität heißt nicht nur die Artikulation unterschiedlichster Standpunkte,

sondern ist auch eine besondere Form des Miteinanders. In der Arendt’schen

Aufteilung ist der Bereich des Arbeitens von der Notwendigkeit bestimmt,

dass der Körper erhalten werden muss. Die physischen Bedürfnisse sind un-

umgänglich und ihre Befriedigung ist ein Zwang, dem derMensch nachgeben

muss. Diese Zwang-Struktur bestimmt den privaten Bereich, der primär für

die Versorgung des Körpers durch Arbeit vorbehalten ist.

Im Modus des Herstellens, eine von der Arbeit geschiedene Tätigkeits-

form, ist die Zweck-Mittel-Logik bestimmend. Man tut etwas, um damit ein

erwünschtes Ergebnis zu erreichen. Diese Unfreiheit des eigenen Tuns wird

oft von einer Einsamkeit begleitet, von der Isolation des beschäftigten Tä-

tigseins selbst.94 Nur Handeln verträgt Isoliertheit gar nicht (alleine kann

man nicht handeln), nur hier geschieht die Interaktion der Beteiligten in Frei-

heit, d.h. ohne Not oder ohne konkret vorgegebene Ziele. Miteinandersein

im Modus der Pluralität bedeutet »people are with others and neither for nor

against them – that is, in sheer human togetherness«.95 Erst in einem sol-

chen Zusammensein kann sich das Politische ereignen, können Handeln und

Sprechen stattfinden.

Im pluralitätsbestimmten Miteinander geht es um die geteilte Welt. Um

ein gemeinsames Interesse im wörtlichen Sinne, wie Arendt darauf aufmerk-

sammacht. »These interests constitute, in the word’smost literal significance,

something which inter-est, which lies between people and therefore can relate

and bind them together.«96 Während aber Inhalte besprochen werden, macht

sich als ein weiteres »inter-est« das Beziehungsnetz bemerkbar, in dem Spre-

chen und Handeln stattfinden.

»This second, subjective in-between is not tangible, since there are no tangi-

ble objects into which it could solidify […] But for all its intangibility, this in-

between is no less real than the world of things we visibly have in common.

We call this reality the ›web‹ of human relationships […].«97

In der deutschen Fassung vonTheHumanCondition verwendet Arendt den Aus-

druck »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«98. Damit gemeint ist

ein schon immer bestehender und immer weiter gewebter Zusammenhang,

in den der Einzelne hineinspricht und -handelt. Das Miteinandersein ist also

nicht nur durch denGegenstand bestimmt, auf das sich die Beteiligten von ih-

ren unterschiedlichen Standpunkten aus beziehen, sondern auch durch ihre

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Berührbarkeit als conditio humana

Beziehungsvorgeschichte.99 Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-

ten beeinflusst sowohl den Platz, den der Mensch im Politischen einnehmen

kann, als auch den Verlauf und die Wirkung seines Sprechens und Handelns.

»[…] the stories, the results of action and speech, reveal an agent, but this

agent is not an author or producer. Somebody began it and is its subject in

the twofold sense of the word, namely, its actor and sufferer«100.

Politisches Handeln und Sprechen sind somit nicht selbstbestimmt. Sie

finden im öffentlichen Miteinander statt, ihr Verlauf und ihre Wirkung wer-

den von den anderen Anwesenden mitbestimmt. »[…] action, though it may

proceed from nowhere, so to speak, acts into a medium where every reac-

tion becomes a chain reaction and where every process is the cause of new

processes.«101 Das Miteinander ist eine Vernetzung. Der Einzelne ist zwar

nicht determiniert durch die anderen, doch ist er durch sie prinzipiell mitbe-

stimmt und bedingt. Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten im-

pliziert Unberechenbarkeit und fehlende Souveränität. Aus diesemBezugsge-

webe kann sowohl der radikal antipolitische Terror wie auch der revolutionäre

Neubeginn entwachsen. Bleibt dieses bedingte Miteinander frei von Willkür

undUnterdrückung, ist der so bestimmte politische Bereich die höchste Form

menschlicher Freiheit.

2.2.5 Freiheit

Nach Aristoteles,102 der für Arendts politisches Denken als wichtiger Refe-

renzpunkt dient, gibt es nur zwei menschliche Aktivitäten, die tatsächlich

politisch sind: Sprechen und Handeln, lexis und praxis.103 Sie sind als poli-

tisch zu betrachten, weil sie weder der Notwendigkeit noch der Nützlichkeit

unterworfen, d.h. gänzlich frei von Herrschafts- oder Kausalitätslogik sind.

Im Sprechen und Handeln drückt der Mensch aus, wer er ist. Er positioniert

sich in der Welt, artikuliert seinen Standpunkt und ist für andere im Raum

des Miteinanderseins vernehmbar.

Eine solche Freiheit war in der Antike – genauso wie auch noch heute –

sehr voraussetzungsreich. Nur derjenige konnte in diesem Sinne frei sein,

für dessen Lebensnotwendigkeiten schon gesorgt wurde, dessen Kapazitäten

nicht durch den Überlebenskampf erschöpft wurden. »[…] to be a free person

[means to be] free to transcend his own life and enter the world all have in

common.«104 Freiheit kann daher nicht ohne Notwendigkeit gedacht warden.

Kennt jemand die Not nicht, kann er auch nicht als frei bezeichnet werden,

denn Freisein entsteht erst dadurch, dassman sich von Zwängen freikämpfte.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 45

»Man cannot be free if he does not know that he is subject to necessity, because

his freedom is always won in his never wholly successful attempts to liberate

himself from necessity.«105

So einmalig auch die Freiheit des Politischen sein mag, zeugt sie parado-

xerweise von einer spezifischenUnterworfenheit.Diese besteht nicht inHerr-

schaftsverhältnissen, sondern darin, dass sich die Konsequenzen des eigenen

Handelns und Sprechens der Intention und der Kontrolle des Sprechenden

bzw. des Handelnden entziehen.Währendman durch Arbeit die biologischen

Bedürfnisse vorsehbar befriedigen kann und am Ende von Herstellungspro-

zessen die geplanten Gegenstände stehen, sind die Konsequenzen von Spre-

chen und Handeln sowohl unberechenbar als auch unwiderruflich,106 weil sie

im Miteinander stattfinden und sich auf alle anderen auswirken. Im Bezugs-

gewebe menschlicher Angelegenheiten entgleiten sie der Kontrolle des Spre-

chenden bzw. des Handelnden, verursachen Nicht-Intendiertes, lösen Unge-

wolltes aus. Sie machen den Handelnden für solche Folgeentwicklungen ver-

antwortlich, die er nie beabsichtigte. »[…] the human capacity of freedom,

which, by producing the web of human relationships, seems to entangle its

producer to such an extent, that he appears much more the victim and the

sufferer than the author and doer of what he has done.«107

Arendt argumentiert, dass die westliche Philosophiegeschichte diese un-

berechenbare Freiheit des Politischen überwiegend als etwas zu Verbannen-

des bzw. Einzudämmendes bewertete. Die Unvorhersehbarkeit der Konse-

quenzen freien politischenHandelns wurde nämlich als zwingende Kausalität

und als Rückfall in die Notwendigkeit interpretiert. Als Alternative entwickel-

te sich einerseits ein politisches Denken, das für starke Führung plädierte,

andererseits ein Aufruf zum gänzlichen Rückzug von der Welt, so dass per-

sönliche Integrität gewahrt werden kann.108

Der Fehler der philosophiegeschichtlichen Denktradition liegt laut Arendt

jedoch darin, dass sie Freiheit und Souveränität miteinander gleichsetzte.

Souveränität kann es nur um den Preis der Unterdrückung anderer geben,

denn nur so kann erreicht werden, dass einem keiner mehr bei der Ausübung

der eigenen Freiheit im Wege steht. Dies wiederum heißt aber, dass es keine

Freiheit für alle gibt. »If it were true that sovereignty and freedom are the

same, then indeed no man could be free, because sovereignty, the ideal of

uncompromising self-sufficiency and mastership, is contradictory to the very

condition of plurality.«109

In einerWelt, die vonMenschen und nicht ausschließlich von einemMen-

schen bewohnt ist, kann es bei Bewahrung der Pluralität nicht gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Berührbarkeit als conditio humana

Freiheit und Souveränität geben. Pluralität im Miteinander, als Bedingung

des Politischen, schließt Freiheit ein und Souveränität aus. Nur der absolut

herrschende Tyrann und der sich in seine Gefühlswelt zurückgezogene Iso-

lierte können souverän sein. Die Unvorhersehbarkeit des eigenen freien Han-

delns und Sprechens soll daher nicht als Rückfall in eine kausale Notwendig-

keit oder als Herrschaft der Konsequenzen gedeutet werden. Unberechenbar-

keit und Unwiderruflichkeit sind vielmehr Ausdruck einer tatsächlichen Frei-

heit, deren Ausübung Mut erfordert. Freiheit schließt Unvorhersehbarkeit als

Kondition des Politischen mit ein.

2.2.6 Temporalität

Dass politisches Handeln im Öffentlichen nicht vorhersehbar und planbar

ist, verhindert, dass historische Ereignisse als Fortsetzung einer schon im-

mer vorhandenen Kausalkette bzw. als Akkumulation des Vorausgehenden

betrachtet werden. Natalität steht nicht nur aus anthropologischer Sicht im

Zentrum von Arendts Menschenbild. Der Gebürtigkeit eigener Neuanfang

ist die immerwährende politische Alternative zum Bestehenden. Handeln ist

eine Initiative, der Beginn einer neuen Zeitrechnung. »To act, in its most gen-

eral sense,means to take an initiative, to begin […], to set something into mo-

tion […].«110 Natalität ist pure Temporalität. Sie ist sowohl der Augenblick des

Neuen als auch die Unterbrechung des Kontinuierlichen.

Jede Tätigkeit besitzt eine Zeitstruktur bei Arendt. Arbeit bedeutet Wie-

derholung und Verschwinden. Das biologische Leben verzehrt seine Ressour-

cen und muss täglich neu genährt werden. Gegenüber der Flüchtigkeit des

individuellen Lebens erzeugt die herstellende Tätigkeit Beständigkeit. Gegen-

stände überdauern Generationen und wirken in einer sich permanent verän-

dernden Welt stabilisierend. Handeln ist zwar das Neue schlechthin, doch

ist es flüchtig. Es ereignet sich in einer kurzen Zeitspanne und verschwindet

danach.

Der Anfang ist ein erst rückblickend definierbarer Zeitpunkt, mit dem

keiner rechnete und der wie ein Wunder geschah. »[…] the new therefore

always appears in the guise of a miracle«111. Wunder sind die Manifestati-

on davon, was Arendt als »infinite improbability«112 bezeichnet: Ereignisse,

die trotz aller Unwahrscheinlichkeit stattfanden. Mit Verweis auf die Entste-

hung des Universums argumentiert Arendt, dass menschliche Existenz der

ultimative Beweis für die Innerweltlichkeit unendlicher Unwahrscheinlich-

keit ist. Politisches Handeln, als eine Variante solcher Wunder, ist im Men-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 47

schen durch seine Natalität, durch die »infinite improbability« seines eigenen

Lebens, angelegt.Wann es sich ereignet, ist nicht vorhersagbar –wenn es sich

aber ereignet, ist es wie ein Wunder und verflüchtigt sich auch ebenso.

Handeln stößt eine Ereigniskette an. Wie die durch dieses Handeln los-

gelöste Geschichte ausgeht, können nur jene sagen, die den Anfang rückbli-

ckend, vom Ende her betrachten.113 Geschichtsschreibung ist unentbehrlich,

weil das Handeln ohne sie keinerlei Abdrücke in derWelt hinterlassen würde.

An sich ist es flüchtig und existiert nur für »a fleeting moment«114. Erinne-

rung, Geschichtsschreibung und andere Artefakte der herstellenden Tätigkeit

verdinglichen das Handeln in der Welt. »[… action itself is] of an entirely un-

wordly nature and therefore need[s] the help of an altogether different nature;

[it] depend[s] for [its] reality and materialization upon the same workman-

ship that builds other things in the human artifice.«115

Ebenso wie Menschen den pluralen Raum des Öffentlichen brauchen, um

sich ihrer eigenen Realität zu versichern, braucht das Politische aufgrund sei-

ner fehlenden Dinghaftigkeit und seiner Flüchtigkeit den öffentlichen Raum

bzw. die Wahrnehmung der Anwesenden, damit es in der Welt bleiben kann.

Es muss sich materialisieren, damit es aus dem Augenblick des Wunder-

samen in die Beständigkeit der kulturellen Erinnerung übertragen werden

kann. Nur als Verdinglichtes kann es langfristig als gemeinsamer Bezugs-

punkt in der geteilten Welt anwesend sein. Nicht mehr als Handeln an sich,

aber als Beispiel dafür, was es heißt, zu handeln.

2.2.7 Fragiler Schutz

Das Politische ist in Arendts Beschreibung ein besonders fragiler Raum des

menschlichen Miteinanders. Ihn durch Einzelmacht zu stabilisieren, ist das

verführerische Versprechen der Politik. Eine durch souveräne Herrschaft

erzeugte Sicherheit zerstört das Politische, denn sie lässt die Freiheit und

die Artikulation der Vielstimmigkeit im öffentlichen Miteinander nicht zu.

Arendt konzipiert das Politische nicht nur als einen fragilen Raum, sondern

auch als den Ort, der Fragilität ermöglicht und genügend Schutz bietet, um

die Berührbarkeit menschlichen Seins anzunehmen. Das Politische wirkt öff-

nend auf das Miteinander. Es ermöglicht das Neue und hält Veränderungen

aus. Das Politische bewahrt die ontologische Berührbarkeit des Menschen,

weil es Raum dafür bietet, die Konsequenzen von Betroffenheitserfahrungen

zu artikulieren und auszudiskutieren bzw. diese wiederum ins Miteinander

einzugliedern. Das Politische ist durch seine Fragilität flexibel genug, um

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Berührbarkeit als conditio humana

Wunder zuzulassen, um die Chancen und Gefahren auszuhalten, die der

Natalität inhärent sind.

Vor diesem Hintergrund kann nun die Frage beantwortet werden, wie bei

Arendt das Verhältnis zwischen emotionalen Phänomenen und dem politi-

schen Raum gedacht ist. Gefühle versteht Arendt in Rousseau’scher Tradition

als isolierende und weltverschließende emotionale Phänomene und sieht in

ihnen schon im Varnhagen-Buch eine weltvernichtende Kraft, die die Nei-

gung zur Isolation und zur Massenstimmung, die Vorbereitung von Lügen,

die Auslöschung der Fakten und einen ideologischen Zwang enthalten. Daher

sind sie für das Politische grundsätzlich ungeeignet.

Umpathische Erfahrungen, die einenWiderfahrnischarakter haben, steht

es anders.Diese betrachtet Arendt als authentische und elementare Erfahrun-

gen, für deren Empfängnis der Mensch seine Berührbarkeit bewahren und

bereit sein muss, sich ihnen auszusetzen. Sowohl im Fall Rahel Varnhagens

wie auch am literarischen Beispiel Jesu zeigt Arendt, dass die pathische Er-

fahrung demMenschen grundsätzlicheWahrheiten über sein Sein in derWelt

und im Miteinander mitteilt. Die leidenschaftlich erlittenen Widerfahrnisse

klären einen über die Wirklichkeit der eigenen Identität (Rahel Varnhagen),

die Grenzen des (moralisch) Erträglichen (Billy Budd) und über das Gewicht

wirklichen Leidens in der Welt (Jesus) auf. Diese Erfahrungen sind realitäts-

stiftend. Das Politische ist der Bereich, in dem die Wirklichkeit der Welt kon-

stituiert, bestätigt und in ihrer ganzen Schönheit und Hässlichkeit akzeptiert

und besprochen wird.

Den Leidenschaften mangelt es allerdings an einigen Eigenschaften, um

sich für den politischen Raum zu eignen. Sie sind intensive Erfahrungen der

privaten Betroffenheit und dem daraus resultierenden Aufgewühltsein. Sie

sind prinzipiell weder klare Artikulation noch öffentliches Erscheinen im frei-

en, pluralen Miteinander. Betroffenheit, wie Arendt es am Beispiel des Mit-

leidens zeigt, löscht die Distanz zwischen dem Leidenden und dem Mitlei-

denden aus,116 ihr Verhältnis wird weltlos. In der Verschmelzung ist keine

Berührbarkeit mehr möglich. Zwar drückt die pathische Ergriffenheit aus,

dass der Mensch berührbar ist und in Verbindung mit der Welt und mit dem

anderen steht, doch ist die Leidenschaft an sich eine Erfahrung, die aufgrund

ihrer Intensität ausschließlich erlitten wird und dabei das Außen vor dem Er-

leidenden verschließt.

In ihrem Kern beweist die Tatsache der Ergriffenheit, dass es eine Offen-

heit der Welt und dem Anderen gegenüber gibt. Daher sind Leidenschaften

anders als Gefühle nicht prinzipiell antipolitisch. Jedoch sind im Bereich des

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 49

Politischen Prozesse der Artikulation und der Verdinglichung von grundle-

gender Bedeutung. Diese Transformation muss immer wieder stattfinden,

damit das Politische überhaupt erst entstehen bzw. erinnert werden kann.

Damit die Welt nicht verschwindet, muss immer wieder diskutiert werden,

was das »inter-est« tatsächlich ist. Artikulation bzw. Ausdruck zu verschaf-

fen, ist ein Übersetzungsprozess, eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit in

die Sichtbarkeit, aus der Flüchtigkeit in eine Permanenz.

Wieso sollten aus dem Sich-transzendieren-Können pathische Erfahrun-

gen ausgeschlossen sein? Nachdem ihre Intensität abgeklungen ist, können

sie genauso veröffentlicht und artikuliert werden wie andere Erfahrungen,

Erkenntnisse, Ereignisse. Sie verlieren zwar ihre ursprüngliche Wucht, errei-

chen aber eine andere Wirklichkeit, nämlich eine auch für andere sichtbare.

Als Elemente eines Miteinanders formen sie die Wahrnehmung und stoßen

Diskussionen an, die ohne die erlittene Betroffenheit nicht entstanden wä-

ren.117

In On Revolution deutet Arendt eine so verstandene Transformation von

Leidenschaften in politische Werte an. »Pity may be the perversion of com-

passion, but its alternative is solidarity. For solidarity, because it partakes of

reason, and hence of generality, is able to comprehend amultitude […] though

it may be aroused by suffering, is not guided by it […].«118 Die Transforma-

tion des Mitleidens in eine die Pluralität bewahrende, innerweltliche Form

ist Solidarität. Eine pathische Erfahrung, die an die Berührbarkeit des Men-

schen anschließt, wird durch Verallgemeinerung und Artikulation in einen

gemeinschaftsstiftenden Wert transformiert.119 Als Solidarität entspricht sie

den Regeln des politischen Raumes, vermittelt aber auch eine Erkenntnis, die

erst durch die pathische Betroffenheit artikulierbar wurde. Schmerz muss

behoben werden, auch, wenn ihn andere erleiden. Erzeugt durch pathisches

Mitleiden, aber nicht mehr von ihm getrieben, kann Solidarität als gemein-

samer politischer Wert etabliert werden.

Solidarität leitet Arendt nicht aus moralischen Überlegungen ab. Sie

wird nicht als religiöser oder als ethischer Imperativ eingeführt, sondern

entspringt der Transformation einer pathischen Erfahrung. Ohne die Be-

troffenheitserfahrung, die durch Berührbarkeit ermöglicht wird, könnte sich

Solidarität als politisches Prinzip nicht durchsetzen. Als Kontrastfolie dazu

übt Arendt eine überraschende Kritik an den von ihr so verehrten amerikani-

schen Gründungsvätern aus. Diese waren in einer ganz anderen Situation als

die französischen Revolutionäre. Durch eine andere ökonomische Lage und

durch das Ignorieren der Situation der Sklaven war massenhaftes Hungern

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Berührbarkeit als conditio humana

und das dadurch verursachte Leid keine Kernfrage der Revolution. Leiden-

schaften verstanden die amerikanischen Freiheitskämpfer nur im Sinne von

Lusterfahrung und nicht als »to suffer and to endure«120. Diese fehlende

Erfahrung des Erleidens führte laut Arendt zu einer gewissen Gewichtlosig-

keit ihrer staatsgründerischen Prinzipien.121 Politische Werte können nur

dann den Bestand der Gemeinschaft garantieren, wenn sie die ganze Breite

menschlicher Erfahrungen widerspiegeln bzw. in den politischen Raum

integrieren. Ohne Berührbarkeit und Betroffenheit fehlt dem politischen

Raum ein Eckstein. Widerfahrnis und Erleiden bzw. ihre Transformation

in politische Werte sind für den Erhalt des Politischen unverzichtbar. »For,

humanly speaking, it is endurance which enables man to create durability

and continuity.«122

Das Erlittene gibt nicht nur der politischen Konstitution eine Tiefe. In On

Revolution und in einem späteren Essay,OnViolence schreibt Arendt über Zorn,

den sie als Antwort auf Ungerechtigkeit interpretiert. Das Leiden, das den

Punkt des Unerträglichen überschritten hat, »explodes into rage«123. Dieser

Wutausbruch ist nicht die hilflose Reaktion eines trotzigen Kindes, im Ge-

genteil. Er ist die erste aktive Antwort auf die wahrgenommeneWirklichkeit.

»For rage is […] the mode in which impotence becomes active in its last stage

of despair. The enrages […] were those who refused to bear and endure their

suffering any longer […].«124 In der Zurückweisung des Weiterhin-erleiden-

Müssens drückt sich die Verbindung zur Welt aus. Sie wird erlebt, erlitten,

man ist ihr ausgesetzt und aus dieser Berührbarkeit heraus entspringt die

protestierende Wut. Die Vorstufe der von Arendt konzipierten »rage« ist das

ungerecht erlittene Leiden. Dieses muss erlebt werden, damit transformie-

rende Kräfte freigesetzt werden können. »[…] it is true that suffering, once it

is transformed into rage, can release overwhelming forces.«125

Die freigesetzte Antriebskraft kann zu Gewalt führen. Arendt argumen-

tiert jedoch dafür, dass weder eine so verursachte Gewalt noch die ihr zugrun-

de liegende Wut per se animalisch oder irrational wären. Der Affekt an sich

impliziert keine Irrationalität, im Gegenteil sogar. Er ist Ausdruck mensch-

licher Lebendigkeit und der Antwortfähigkeit darauf, was einen in der Welt

umgibt und einem zustößt. »Only where there is reason to suspect that condi-

tions could be changed and are not does rage arise.«126 Animalisch oder dehu-

manisierend sind nicht Gewalt oderWut,meint Arendt, sondern die Umstän-

de, die den Menschen so verunstalten, dass er keine Zeichen von Betroffen-

heit mehr zeigt. »[…] not rage and violence, but their conspicous absence is

the clearest sign of dehumanization.«127

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 51

Antipolitisch sind zwar sowohl Gewalt als auch Wut, weil sie nicht mit

»deliberate speed«128, sondern im Augenblick der Ergriffenheit agieren und

für politische Debatten nicht offen sind. Dass sie nicht verhandlungsbereit

sind, bedeutet aber für Arendt nicht, dass sie irrational oder gar politisch

zu vermeiden wären. »[…] there are situations, in which [they are] the only

appropriate remedy«129. Da in der Wut zum Ausdruck kommt, dass die Zu-

stände in der Welt erlitten, bewertet und als unerträglich beurteilt wurden,

würde eben das Ausbleiben dieser Emotion mit Entmenschlichung gleichbe-

deutend sein.130 Von einer politischen Warte aus betrachtet ist Wut mehr als

»merely emotional«131. Indem sie die erpresserischen Zustände benennt, sich

gegen sie aufbäumt und sie zu transformieren bereit ist, trägt sie zurWieder-

herstellung des politischen Raumes bei. »Rage« ist wirklichkeitsstiftend – sie

artikuliert den Ist-Zustand und macht ihn damit zum Teil des Miteinanders.

Erst, wenn die Ungerechtigkeit wahrgenommen wird, kann eine gerechtere

Welt entstehen.

Emotionale Phänomene, die aus der Berührbarkeit des Menschen resul-

tieren, sind für das Politische in zweifacher Hinsicht unentbehrlich. Erstens

als menschliche Grunderfahrungen, die durch ihre Transformation belastba-

re Prinzipien einer politischen Gemeinschaft etablieren. Zweitens als sensi-

bilisierende Momente des politischen Raumes, die den Einbruch des Neuen

ermöglichen und somit vorbeugen, dass das Politische seine Fragilität, Offen-

heit und Berührbarkeit verliert. Gleichzeitig bietet der politische Raum einen

sicheren Ort für die Thematisierung und für die politische Integration von

Betroffenheitserfahrungen.

Arendt unterscheidet Gefühle (Rousseau) und Leidenschaften (pathos). Die

kategorische Unterscheidung legt sie darin fest, inwiefern diese emotiona-

len Phänomene dialogisch sind, ob sie auf ein Außen verweisen bzw. mit

ihm in Verbindung treten. Vor diesem Hintergrund übt Arendt an der Rous-

seau’schen Emotionalität Kritik aus. Sie sei eine künstliche, durch Isolati-

on und Repetition erzeugte Konstruktion eines Subjekts, das sich von der

Welt zurückzieht, sich von ihrer Unberechenbarkeit und vor seiner eigenen

Berührbarkeit schützen will. Im Gegensatz dazu versteht Arendt pathos als

grundsätzliche Interaktionsformmit derWelt, die immens zumErkennen der

Wirklichkeit und der gesellschaftlichen Tatsachen beiträgt. Ich interpretiere

Arendts implizite Affekttheorie im Hinblick auf das Politische so, dass emo-

tionale Phänomene durch Transformation (d.h. durch Verdinglichung und

Verallgemeinerung als Artikulation bzw. Pluralisierung) zum Initiationsmo-

ment politischer Werte werden. Dafür lege ich eine Lesart des Politischen

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Berührbarkeit als conditio humana

vor, in der das Politische ein prinzipiell offener, veränderbarer und berühr-

barer Raum des menschlichen Miteinanders ist, mit dem Ziel der »Weltwah-

rung«132.

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass Arendt nicht nur zwischen Gefühl

und Leidenschaft unterscheidet, sondern auch diverse emotionale Phänome-

ne in ihrem Werk bespricht. Dabei ist die Analyseoptik nicht dadurch be-

stimmt, ob bestimmte Gefühle ›gut‹ (z.B. Liebe) oder ›schlecht‹ (z.B. Hass)

sind, sondern ob sie die Welt für den Menschen öffnen oder sie vor ihm ver-

schließen. Da die Grundcharakteristik des Politischen diesen Bereich als ei-

nen weltoffenen und wirklichkeitsstiftenden bestimmt, müssen emotionale

Phänomene ähnlich wirken, um für das Politische von Bedeutung zu sein.

2.3 Erlösung aus der Isolation durch Liebe

Dass Arendts Denken eine Affinität zu emotionalen Phänomenen hatte, verrät

schon ihre Dissertation. In dieser widmete die junge Studentin ihre Aufmerk-

samkeit dem Liebeskonzept des Kirchenvaters Augustin. In der folgenden

Analyse von Arendts Frühwerk decke ich erstens die Ursprünge ihrer späteren

politischen Fragestellungen auf. Zweitens vertiefe ich die oben aufgestellte

These, wonach emotionale Phänomene in unterschiedlichen Modi funktio-

nieren können und dieser Modus für ihre politische Relevanz entscheidend

ist, durch ihre systematische Untersuchung. Indem ich die Funktionsweise

und Wirkung von emotionalen Phänomenen in Arendts Schriften (u.a. Lie-

be als cupiditas, caritas und als amor mundi, Angst, Schmerz, Vergeben u.v.m.)

herausarbeite, wird deutlich, dass ihnen sowohl weltvernichtende als auch

weltkonstituierende Potenziale inhärent sind.

2.3.1 Entstehungsgeschichte

Hannah Arendt reichte ihre Dissertation mit dem Titel Der Liebesbegriff bei Au-

gustin. Versuch einer philosophischen Interpretation an der Universität Heidelberg

1928 ein. Die Arbeit erschien als Buch 1929 und blieb auf Deutsch bis 2003

ohne weitere Veröffentlichung. Erst im November 2018 erschien die erste kri-

tische Ausgabe des Werkes, unter der Edition von Frauke A. Kurbacher.133

Jedoch existiert Arendts Dissertation auch in einer englischen Fassung, die

deutlich früher als die deutsche Neuauflage, schon 1996, erschien. Diese als

Interpretationsgrundlage für meine Analyse zu verwenden, ist nicht nur dar-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 53

in begründet, dass editorische Entscheidungen die Lesbarkeit des Textes im-

mens erleichtern, sondern auch darin, dass die englische Fassung die letzte,

von Arendt bearbeitete Version ihrer Dissertation ist.

Arendt widmete sich ihrer frühen Schrift in den 1960er Jahren als Vorbe-

reitung einer englischsprachigen Veröffentlichung.134 Im Laufe der 1962 an-

gefangenen, aber schließlich nie erfolgten Publikation überarbeitete sie den

Originaltext. Maßgeblich für Arendts editorische Arbeit war die Erweiterung

der ursprünglichen Dissertation, ohne ihre These grundsätzlich zu verän-

dern.135 Die erste Fassung wurde nicht von Arendt, sondern von E. B. Ashton

(Ernst Basch) übersetzt.Später revidierte Arendt Ashtons Übersetzung und

tippte sie auf Englisch selbst ab. Schließlich fügte sie der so entstandenen

Version handschriftlich weitere Anmerkungen hinzu. Dass der Text als Buch

letztendlich doch nicht erschien, ist der Tatsache geschuldet, dass die Jahre

nach dem Eichmann-Buch136 Arendt sehr beanspruchten und keine Zeit für

die Fertigstellung des begonnenen Projekts blieb. Doch ist die englische Fas-

sung jene, die Arendts Gedanken bezüglich des Dissertationsthemas in jüngs-

ter Form wiedergibt. Deshalb werde ich mich als Zitationsgrundlage auf Love

and Saint Augustine beziehen.

2.3.2 Thematik der Dissertation

In Ihrer Dissertation sucht Arendt die Antwort auf die Frage, was Augustin

unter Nächstenliebe verstanden und, wie er diese konzipiert habe. Da die Lie-

be zum Mitmenschen in diesem Kontext stark mit der Liebe zu Gott und der

aus dieser Verbindung resultierenden neuen Form der Selbstliebe verbunden

ist, untersucht Arendt jede dieser unterschiedlichen Liebesformen. Augustin

bezeichnet sie mit drei Begriffen. »Augustine generally, but not consistently,

uses amor to designate desire and craving (that is, for love in its largest, least

specific sense); dilectio to designate the love of self and neighbor; and caritas

to designate the love of God and the ›highest good‹.«137

Im Laufe ihrer Ausführungen arbeitet Arendt heraus, wie die Nächsten-

liebe (dilectio) der Liebe zu Gott (caritas) entspringt und von dieser bestimmt

wird. Der Weg zu caritas führt aber durch die selbstverleugnende Liebe des

Ichs, wodurch Arendt zu Recht die Frage stellt: Wie kann jemand, der sich

selbst negiert, seinen Nächsten lieben?138 Wo ist die Verbindung zwischen

dem Ich und dem Du, wenn die Stelle des Ichs durch die rechte Gottesliebe

ausgehöhlt wurde?

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Berührbarkeit als conditio humana

Gerahmt werden die Arendt’schen Überlegungen zur Interpersonali-

tät von den Augustin’schen Gedanken über die Genealogie des Menschen.

»[…] the being of man is understood as derived from a twofold source«139,

interpretiert Arendt Augustin. Einerseits wird der Mensch als Individuum

verstanden, als Einzelner, der durch Geburt in die Welt kommt, in die er

aus Gottes Willen, als seine Kreatur, gesetzt wurde.140 Gebürtigkeit und

Kreatürlichkeit werden gleichgesetzt. Andererseits gehört der Mensch durch

Generationsabfolge zur Menschheit,141 ist intrinsisch von dieser Zugehörig-

keit bestimmt. Die Abstammung von Adam determiniert die Generationen

als sündhaft, d.h. diese ursprüngliche Zugehörigkeit ist per se problematisch.

Gleichzeitig ist diese gemeinsame Zugehörigkeit diejenige, die es überhaupt

erst ermöglicht, dass Menschen miteinander in Kontakt kommen,142 dass

das Ich auf einen Nächsten trifft.

Da aber die Erlösung aus der Sündhaftigkeit – verstanden als die immer

scheiternde Bemühung, Glückseligkeit in dieser Welt zu finden – nur in der

individuellen und isolierten Begegnung mit Gott stattfinden kann und kein

Kollektivakt ist, verändert sich die Verbindung zum Mitmenschen. Wie ein

zwischenmenschliches Verhältnis doch noch stattfinden kann, ist die Frage,

der Arendt in ihrer Dissertation nachgeht.

Die Rezeption von Arendts Dissertation bemängelte,was auch später Ziel-

scheibe permanenter Kritik war: Arendts sehr eigenwilliger Umgang mit ih-

ren Quellen, ihre unorthodoxe, teilweise nicht wirklich nachvollziehbare In-

terpretation,143 die Tatsache, dass sie relevante Aspekte (z.B. den theologi-

schen Kontext) der Augustin’schen Überlegungen ignorierte. DesWeiteren ist

es beinahe unmöglich zu unterscheiden,was Arendt selbst behauptet undwas

sie von Augustin übernahm, weil sie keinen Konjunktiv benutzt und nur in

Ausnahmefällen ganze Sätze als Zitate markiert. Diese zeit ihres Lebens kon-

sequent verwendete Argumentationsweise legt aber nahe, dass es ihr eben

nicht um den Ursprung der Gedanken und deren philosophiegeschichtlichen

Kontext ging, sondern um den Prozess des denkenden Verstehens selbst.144

Verbindungen, Zusammenhänge und Bedeutungen tun sich auf, die nicht ex-

plizit in der Quelle zu finden sind. »As such, the dissertation is far more rev-

elatory about Arendt herself and the early directions in her thinking than it

is as a piece of scholarship on Augustine of Hippo.«145

Da Arendts Dissertation bereits wichtige Grundmotive ihres später ent-

wickelten politischen Denkens beinhaltet, untersuche ich diese Frühschrift

weder aus philologischer Perspektive noch bewerte ich Arendts Augustin-

Interpretation. Love and Saint Augustine lese und interpretiere ich in Hinblick

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 55

auf Arendts politische Schriften. Meine Leitfrage lautet: Welche Aussagen

trifft ihre Dissertation über die Rolle der Berührbarkeit im menschlichen

Zusammenleben? Diese Fragestellung bietet erhellende Einsichten darüber,

warum Arendt Weltverlust als Ursprung aller gesellschaftlichen Probleme

betrachtet und wieso sie zwischenmenschliche Interdependenz als anthro-

pologische und politische Ausgangssituation setzt.

2.3.3 Isolation – Begehren – Glückseligkeit und Verlustangst

Arendt übernimmt Augustins ontologische Bestimmung des Menschen ohne

Vorbehalte und setzt diese auch in ihren späteren, explizit politischen Schrif-

ten voraus. Der Mensch ist ein isoliertes Wesen, getrennt von anderen Lebe-

wesen und von der Welt.146 Diese Isoliertheit wird dadurch verursacht, dass

der Mensch der Welt nicht selbstverständlich zugehörig ist. »Originally, he is

not part of the world«147. Als von außen Kommender lebt er in der Welt in

»fundamental isolation«148. Dieses ontologische Isoliertsein ist für den Men-

schen unerträglich149 und dessen Aufhebung ist die Voraussetzung dafür, dass

er Glück erfahren kann. »[…] happiness […] is the reversal of isolation«150. Das

Getrenntsein kann nur durch den Besitz eines externen Gegenstandes auf-

gehoben werden, den der Mensch als sein bonum, d.h. als das für ihn Gute

erkennt.151 Das Nicht-Mehr-Getrenntsein ist daher keine bloße Weltzugehö-

rigkeit, sondern das Besitzen des bonum. »Happiness is only achieved when

the beloved becomes a permanently inherent element of one’s own being.«152

Durch Begehren (appetitus) versucht der Mensch der Isolation ein Ende

zu setzen. Das Begehren soll die ontologische Trennung zwischen dem Be-

gehrenden und dem Begehrten überbrücken. Das Begehren erfüllt mehrere

Funktionen. Erstens ist es die treibende Kraft der Suche nach dem bonum,

zweitens ist es die Verbindung zwischen dem begehrenden Menschen und

dem Objekt seines Begehrens, drittens ist das Begehren die transformieren-

de Kraft, die das begehrte Objekt ins Geliebte und den begehrenden Men-

schen in den Liebenden verwandelt und so eine Zusammengehörigkeit stiftet.

»Desire mediates between subject and object, and it annihilates the distance

between them by transforming the subject into a lover and the object into the

beloved.«153 Liebe wird somit zur Ausdrucksform der Bemühung, das eigene

bonum zu erreichen. »[…] love is a kind of craving […] Craving, or love, is a

human being’s possibility of gaining possession of the good that will make

him happy […].«154

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Berührbarkeit als conditio humana

Dauerhaftes und gesichertes Glück wird ausschließlich dann erlebt, wenn

die Kluft zwischen Begehrender und Begehrtem endgültig geschlossen wur-

de.155 Das aber ist aus zwei Gründen nicht möglich. Erstens kann der Mensch

das Objekt bzw. die Objekte seiner Liebe nicht in einer Weise einverleiben,

die das Getrenntsein für immer aufheben würde. Denn erst eine solche Un-

verlierbarkeit würde die absolute Sicherheit des Besitzes, »being sure of not

losing it«156 garantieren und immerwährende Glückseligkeit bewirken. Wäh-

rend das Besitzen des Objekts der Liebe Glück bedeutet, ist der ständig dro-

hende Verlust desgleichen das, was Traurigkeit verursacht. Allerdings – rezi-

piert Arendt Augustin – steht der Glückseligkeit des Habens nicht die Trau-

rigkeit über das Verloren-Haben gegenüber, sondern die andauernde Angst,

dass dieser Verlust eintreten könnte. »It is not the lack of possessing but the

safety of possession that is at stake.«157 Begehren und Liebe werden immer

von der Verlustangst begleitet. Das ist eine der Ursachen, welche die endgül-

tige Überwindung der Trennung zwischen dem Menschen und dem Außen

verunmöglicht.

Zweitens liegt die Unmöglichkeit der absoluten Sicherheit in der Seins-

weise des Menschen, nämlich in der Tatsache seiner Mortalität. Nicht die Un-

beständigkeit der begehrten Objekte verursacht die Sehnsucht nach dem un-

verlierbaren Besitz, sondern das sterbliche und flüchtige menschliche Wesen

selbst. »This enormous importance of security […] is due to the condition of

man and not the objects he desires.«158 Ein sterbliches Wesen kann nichts

für immer behalten. In jedem Begehren, in jeder Liebe drückt sich daher

der Wunsch danach aus, die Mortalität zu überwinden und damit die Ver-

lustangst mit »the calm quietude«159 des sicheren Habens zu ersetzen. »Thus,

the good love craves is life, and the evil fear shuns is death. The happy life is

the life we cannot lose. Life on earth is a living death.«160

Die Kluft zwischen dem Liebenden und demGeliebten kann aufgrund des

Todes nie endgültig geschlossenwerden.DerMensch bemüht sich aber unun-

terbrochen um die Aufhebung seiner Isoliertheit. Sein Begehren ist zwar zum

Scheitern verurteilt, doch kennt er keinen anderenWeg aus demGetrenntsein

heraus. Er ist durch sein alternativloses Begehren um einen unverlierbaren

Besitz bemüht und in letzter Konsequenz von dieser Suche versklavt.161 We-

der kann er die Objekte seines Begehrens besitzen, noch kann er sich von der

Außenwelt und somit von der begehrenden Liebe unabhängig machen und

nicht mehr begehren. »For the extent that we are alive and active (and desire

is a form of action), we necessarily are involved in things outside ourselves

and cannot be free.«162

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 57

Freiheit wäre in diesem Kontext eine Unabhängigkeit vom Außen.163 Eine

solche Unabhängigkeit würde auch Angstlosigkeit mit sich ziehen. Ohne Ab-

hängigkeit vom Begehrten hat man auch keine Angst vor seinem Verlust. Ein

sterbliches Wesen aber, das prinzipiell vom Leben – als von einem nicht in

seiner Macht liegenden äußeren bonum – abhängig ist,164 kann diese Freiheit

nie erreichen. Der Mensch besitzt sein eigenes Leben nicht165 und aus diesem

prinzipiellen Mangel folgen alle weiteren Abhängigkeiten. Der Augustin’sche-

Arendt’sche Mensch ist daher nicht nur als isoliert konzipiert, sondern auch

als nicht selbstgenügsam, bedürftig und auf das Außen angewiesen. »[…]man

is not independent and self-sufficient. His original isolation from his own

good testifies to his dependence.«166 Diese ursprüngliche, aus der Isolation

resultierende Abhängigkeit wird im Begehren weiter verstärkt, da das begeh-

rende Lieben bedeutet, dass man zusätzlich zur ontologischen Abhängigkeit

auch noch von einem bestimmten Liebesobjekt abhängig ist.167 Das Begeh-

ren des Liebesobjektes bedeutet eine Zunahme an Abhängigkeit und an Ver-

lustangst, schließlich an Unfreiheit. »[…] freedom is essentially freedom from

fear. No one who depends upon what is outside himself can be fearless.«168

Zusätzlich zu der Abhängigkeit von der Außenwelt verstärken die Unbe-

rechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit des Kommenden noch mehr die Un-

freiheit des Menschen. Sowohl Begehren als auch Verlustangst überschreiten

denHorizont der Gegenwart und beziehen sich auf eine unbekannte Zukunft.

»Thus, the future in which man lives is always the expected future, fully de-

termined by his present longings or fears.«169

Sicherheit des Besitzes und die damit eintretende Freiheit könnte es nur

geben, wenn auf die Gegenwart keine Zukunft mehr folgen würde, wenn sich

die Gegenwart unendlich ausdehnen und zur Ewigkeit werden würde, in der

es keine Veränderung mehr gäbe. »This present without a future […] is eterni-

ty […] is freedom from fear. Such fearlessness exists only in the complete calm

that can no longer be shaken by events expected of the future.«170 Solange es

aber eine unbekannte Zukunft gibt, ist die Gegenwart von einer Selbstverges-

senheit bestimmt – der Mensch verliert sich an eine verlangte oder befürch-

tete Zukunft.171 Das Begehren findet zwar im Jetzt statt, aber es richtet sich

auf die Zukunft. So zerstört es die Gegenwart. »Constantly bound by craving

and fear to a future full of uncertainties, we strip each present moment of

its calm, its intrinsic import, which we are unable to enjoy. And so the future

destroys the present.«172

Weder die Objekte des Begehrens noch die Zukunft bieten eine mögli-

che Aufhebung der prinzipiellen Isoliertheit und Abhängigkeit desMenschen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Berührbarkeit als conditio humana

Den einzigen Ausweg aus der Versklavung bietet die alternativeWahl des Lie-

besobjekts: eines, das nicht den Konditionen des menschlichen Seins unter-

liegt. »The right love consists in the right object. […] Hence, Augustine warns,

›Love, but be careful what you love‹.«173

2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas

Das Begehren, d.h. die liebende Bindung an ein Außen, ist der natürliche

Versuch des Menschen, seine Isolation aufzuheben. Seine Abhängigkeit und

fehlende Selbstgenügsamkeit wird er auf diesem Wege zwar nur verstärken,

aber das ist ihm nicht von Anfang an bewusst. Die Liebe birgt das Verspre-

chen, beim begehrten Objekt das Ende der Isolation und damit einhergehend

Glückseligkeit zu finden. »[Man] is driven to break out of his isolation by me-

ans of love«174.

Liebe, die sich auf Gegenstände dieser Welt richtet, kann das Getrennt-

sein unmöglich überwinden, weil die menschliche Mortalität das letzte Wort

hat und Isolation und Verlust endgültig macht. »This love has the wrong ob-

ject, one that continually disappoints its craving.«175 Im Gegensatz zu dieser

falschen Liebe führt Augustin die Möglichkeit einer richtigen, zielführenden

Liebe ein. Dieses richtet sich auf das summum bonum, d.h. das höchste Gut,

auf die Ewigkeit.176

»The right love consists in the right object. […] Augustine’s term for this

wrong, mundane love that clings to, and thus at the same time constitutes,

the world is cupiditas. In contrast, the right love seeks eternity and the

absolute future. Augustine calls this right love caritas; the ›root of all evil is

cupiditas, the root of all good is caritas‹.«177

Zwar sind sowohl cupiditas als auch caritas ihrer Struktur nach gleich, nämlich

Liebesmodi des Begehrens, doch bieten sie dem menschlichen Sein unter-

schiedliche Perspektiven an. In caritasbezieht sich derMensch auf ein zukünf-

tiges ewiges Sein undwill dieses durch die Transformation seines Selbst errei-

chen.178 Indem er sich durch caritas in einen ewig Seienden umwandelt, über-

windet er den Verlust, der mit dem Tod unumgänglich einherginge. Durch cu-

piditas aber verliert sich der Mensch an seine Vergänglichkeit, an die Objekte

seiner Liebe, von denen er spätestens durch seinen Tod wieder getrennt wird.

Cupiditas ist von einem »deep dissatisfaction«179 begleitet, weil sein Ziel – das

stabile Glücklichsein durch den Besitz des geliebten Objekts – unerreichbar

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 59

ist. »Love that desires a wordly object, be it a thing or a person, is constantly

frustrated in its very quest for happiness.«180

Da der Mensch weder selbstgenügsam noch allmächtig ist, sind die ge-

liebten Dinge schon zu seinen Lebzeiten außerhalb seiner Kontrolle.181 Die

immerwährende Verlustangst dominiert ihn und macht ihn unfrei. Deshalb

ist es laut Arendt nicht caritas, was Augustin der cupiditas entgegensetzt, son-

dern die Freiheit.182 Die grundlegende Verbindung zur Welt ist also in der

cupiditas-Liebe die unfreie Angst. Angst davor, das nicht zu bekommen, was

die eigene Isolation aufheben könnte bzw. Angst davor, das geliebte Objekt

wieder zu verlieren. »The tie to the world, which is actualized in cupiditas,

must be cut because it is governed by fear.«183

Cupiditas führt zur Zerstreuung des Selbst. Das Ich, das sich, um aus der

Isolation seiner Mortalität gerettet zu werden, an diverse Dinge bindet, ver-

gisst sich selbst in der Spirale von Angst und Begehren. »I lose the unity that

holds me together by virtue of which I can say ›I am‹.«184 Der Vorteil dieser

Zerstreuung ist allerdings, dass sie mit der Selbstvergessenheit einhergehend

auch von der Angst befreit. »Since dispersion brings about loss of self, it has

the great advantage of distracting from fear, except that this loss of fear is

identical with loss of self.«185 Das grundlegende Problem mit cupiditas ist in

dieser Hinsicht keinMoralisches (z.B. dieWahl der Objekte, der fehlende Got-

tesbezug), sondern dass der Mensch sich selbst vergisst und schließlich in der

Zerstreuung gänzlich verlorengeht. Arendt zitiert Augustin: »[man] does not

stay in himself but […] has gone out of himself as well.«186

Worin liegt aber der Unterschied zu caritas, wenn caritas auch nur eine

Form des Begehrens ist? Das summum bonum ist ein Gutes, das außerhalb des

Menschen liegt und für seine Glückseligkeit notwendig ist. »In this conceptu-

al context, caritas, like any love, must be understood as craving and is distin-

guished from cupiditas by its object alone.«187 Der gegenwärtige Zustand des

Menschen wird ebenso wie im Fall von cupiditas abgewertet – das Gute, was

glücklich macht, liegt außerhalb und ist zukünftig zu erreichen. Demnach

gibt es den erwünschten Zustand des Menschen nur im Kommenden, nicht

aber in der Gegenwart.

Allerdings verändert sich die Zeitlichkeit im Fall von caritas. Da die Er-

füllung, die Aufhebung der Isolation, in einer absoluten Zukunft stattfindet,

die als Realität des Gläubigen im Jetzt antizipiert wird, wandelt sich die Ge-

genwart schon hier auf Erden in die erhoffte Ewigkeit um. »If the present

is altogether filled with desire for the future, man can anticipate a timeless

present […]«188. Zwischen dieser Ewigkeit, die Gott selbst ist, und dem ge-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Berührbarkeit als conditio humana

genwärtigen Menschen vermittelt caritas ebenso, wie cupiditas zwischen dem

Menschen und der Welt vermittelt. Das Begehren ist der Vermittler zwischen

Begehrendem und Begehrten, da der Mensch in seinem ursprünglichen Zu-

stand weder mit Gott noch mit dieser Welt in Verbindung steht. »All [caritas]

does ismediate. It is nomanifestation of an original interconnectedness of ei-

ther man and God or man and world.«189 Die Vermittlung richtet sich immer

auf ein Außerhalb, um das sich der Mensch bemüht. Durch seine Bewegung

auf das begehrte Objekt zu – ob Gott oder Welt – überschreitet und vergisst

er sich selbst.190 Gott und das ewige Leben liegen in dieser Struktur genau-

so außerhalb des Menschen wie ein weltliches Objekt. Der ausschlaggebende

Unterschied ist aber, dass das in »caritas« Begehrte selbst ewig ist, d.h. nicht

zu verlieren oder zu verfehlen. Die Verlustangst wird folglich obsolet, »a pro-

visional sort of eternity comes about to manifest itself in this life as absolute

fearlessness.«191

Caritas behebt somit zwei prinzipielle Probleme. Einerseits überwindet

das Konzept des ewigen Lebens (zu erreichen durch caritas) den eigenen Tod.

»Death has died.«192 Wenn es aber keinen Tod mehr gibt, gibt es auch kei-

nen Verlust mehr. Gibt es keinen Verlust mehr, hört die Angst endgültig auf,

weil es nichts mehr gibt, um dessen Verlust man Angst haben müsste. Durch

caritas bleibt das Leben dem Menschen erhalten. Arendt setzt dem ständigen

Begehren die Freiheit entgegen, die in der Angstlosigkeit besteht. Frei zu sein

bedeutet, keine Angst vor dem Verlust zu haben. Caritas, die durch die Aus-

löschung des Todes auch die Verlustangst vernichtet, lässt den Menschen an

dieser Freiheit schon im Diesseits teilhaben. Auch wenn das ewige Leben ein

erst kommendes Leben ist, ist es ein Nicht-Verlierbares. »The sign of caritas

on earth is fearlessness, whereas the curse of cupiditas is fear – fear of not

obtaining what is desired and fear of losing it once it is obtained.«193

Das zweite Problem, für das caritas die Lösung bietet, ist die fehlende

Selbstgenügsamkeit und die enorme Abhängigkeit des Menschen. In der Lie-

be zu Gott erlangt derMensch sein ewiges Sein,welches sein eigentliches Sein

ist. Dieses ewige Leben ist weder bedürftig noch verletzbar noch von vergäng-

lichen Dingen abhängig. Es ist frei und autark. Indem der Mensch sich durch

caritas auf dieses ewige Leben bezieht und die ewige Version seines selbst be-

gehrt,194 hat er die Unabhängigkeit und Selbstgenügsamkeit erreicht. Indem

er im Jetzt sein ewiges Sein antizipiert, ist er von der Gegenwart unabhängig

geworden.

Caritasmacht den Menschen frei, während ihn cupiditas an die Welt und

an ihre angsteinflößende Vergänglichkeit ausliefert. Allerdings wird in der

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 61

Weise des Begehrens und des Liebens ein markanter Unterschied deutlich.

Während cupiditas die Dinge dieser Welt selbst, in ihrer Originalität und Ein-

maligkeit, begehrt,195 unterwandert caritas durch ihre Zukunftsgerichtetheit

das gegenwärtige Verhältnis zu dieser Welt. Dadurch verändern sich alle in-

nerweltlichen Beziehungen des Ichs: zu sich selbst, zu Gott, zum Nächsten

und zurWelt. Die Grundstruktur der neuen Beziehungen besteht laut Augus-

tin nicht im Genuss oder in der Freude (frui), sondern in ihrer Nützlichkeit

(uti)196 für das summum bonum.

2.3.5 Ich-Selbst

Alles Begehren resultiert aus Selbstliebe. Denn diese Liebe des eigenen Selbst

ist dieMotivation für die Suche nach dem eigenen bonum.DerMenschwill aus

Selbstliebe das haben, was ihn glücklich macht, er begehrt das für ihn selbst

Gute.197Wie oben dargestellt, führt dieses Begehren entweder als cupiditas zur

Bemühung umweltlicheDinge oder als caritas zuGott und demewigen Leben.

Cupiditas hängt sich an immer neue Liebesobjekte, die demMenschen nie die

erhoffte Ruhe und Sicherheit geben können. So zerstreut sich der Mensch

in seinem Begehren. »I thereby become dispersed in the manifoldness of the

world and lost in the unending multiplicity of mundane data.«198

Das eigentliche Problem dieser Zerstreuung ist nicht, dass sie vergäng-

liche Genüsse und augenblickliche Befriedigung jagt. Arendts Bewertung –

in Anlehnung an Augustin – entspringt der Tatsache, dass das Ich durch die

Zerstreuung sich selbst vergisst. Die Selbstvergessenheit ist jedem Begehren

inne. Der Unterschied zwischen cupiditas und caritas liegt aber darin, dass

sich der Mensch durch cupiditas nicht nur vergisst, sondern auch verliert. »In

this search man must ›forget‹ his self over the good he desires, and he runs

the risk of losing himself altogether if he forgets himself over the goods of

the world.«199 Cupiditas führt durch Zerstreuung und Selbstvergessenheit bis

in den Selbstverlust, während caritas den Menschen durch das Begehren des

summum bonum zu seinem unsterblichen Sein verhilft.

Der Weg zum summum bonum beginnt mit dem Rückzug aus der Zer-

streuung »into some inner region«200. Da aber der Augustin’sche-Arendt’sche

Mensch nicht selbstgenügsam und unabhängig ist, findet er in seinem Inne-

ren nicht die ersehnte Ruhe. Je mehr er sich zurückzieht, desto größer wird

das Rätsel seines Seins, »he first discovers that he is doomed to die and that he

is changeable«201. Arendt zitiert Augustins Erkenntnis: »I have become a ques-

tion tomyself« undmacht damit deutlich, dass die Erlösung aus der Zerstreu-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Berührbarkeit als conditio humana

ung und aus der Selbstvergessenheit nicht in der simplen Absage zur Welt zu

finden ist. Als Augustin für sich selbst zur Frage wurde, die er nicht beant-

worten konnte, wandte er sich an Gott und erwartete die Antwort von ihm.

Dieses biografische Datum des Kirchenvaters wird in Arendts Interpretati-

on generalisierend als die Zusammenführung von Ich-Suche und Gott-Suche

artikuliert: »Self-discovery and discovery of God coincide«202.

Begehren verwandelt immer den Begehrenden. Einerseits wird er zum

Liebenden und das Objekt seines Begehrens zum Geliebten. Andererseits

überschreitet er sich selbst, geht aus sich heraus und vergisst sich. Er liebt

und wünscht bei dem begehrten Objekt zu sein. »This ›transit‹ indicates the

moment when the lover no longer loves with reference to himself, when his

whole existence has become ›loving‹. In a similar way, caritas, the craving

love of God, achieves the ›transit‹ to the future eternity.«203 Der Übergang

von sich zu dem Geliebten bewirkt eine Transformation der menschlichen

Natur.204 »This love [caritas] does not seek to depend on its object but really

transforms the lover.«205

Wie geht diese Transformation vonstatten? Die Logik, die Arendt rekon-

struiert, ist folgende: Im Begehren will der Mensch das für ihn absolut Gute

erreichen, nämlich den Tod überwinden und ein Leben erlangen, das vom

Verlust nicht mehr bedroht ist. Das Liebesobjekt von caritas, d.h. Gott selbst,

»is nothing but themanifestation of this ›good‹.«206 Caritas verändert die Zeit-

lichkeit des menschlichen Seins radikal. Der Fokus verlegt sich in die Ewig-

keit. Das Gute ist in der Zukunft zu finden, das eigentliche Sein desMenschen

wird sich erst dort verwirklichen. ImHinblick darauf wird alles Gegenwärtige

radikal abgewertet. »By anticipating eternity (the absolute future) man de-

sires his own future self and denies the I-myself he finds in earthly reality.«207

Durch caritas erlangt der Mensch die Einsicht, dass ihm das gegenwärtige Le-

ben unmöglich das Glück geben kann, nach dem er sich sehnt. Somit verliert

das Leben im Diesseits an »meaningfulness and weight«208.

Der Rückzug ins Innere wird durch caritas zur Ewigkeit hin geöffnet. Der

Mensch wendet der Welt den Rücken zu, findet in seinem Inneren keine Ant-

worten auf seine Fragen und kehrt deshalb zu Gott zurück. Es ist ein Zu-

rückkehren, weil er sich durch caritas als Gottes Kreatur erkennt, als von ihm

kommend. Sein gegenwärtiges Sein wird dadurch zu einer unbedeutenden

Zwischenstation in der Geschichte seines ewigen Seins bei Gott. »The concre-

te course of life is no longer important.«209

Diese Erkenntnis und die Transformation des gegenwärtigen Menschen

gehen mit einer Selbstverleugnung einher. Das aktuelle Selbst muss als unei-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 63

gentliches Selbst zurückgewiesen werden, damit das wahre, ewige Ich gefun-

den und schon im Hier und Jetzt antizipiert werden kann. »This self-denial

can only be achieved in caritas, because nothing else provides a reason for the

sacrifice. Only through love can man renounce his own will«210.

Selbstverleugnung für die antizipierte Verwirklichung des ewigen Selbst

bedeutet aber den totalen Rückzug aus dieserWelt.Das Ichwirdmit all seinen

Verbindungen, Vorlieben und individuellen Eigenschaften negiert.211 Durch

die Liebe zu Gott wird die Individualisation rückgängig gemacht. DerMensch

ist nun »an explicit assimilation to God«212. »Now he loves and hates as God

does.«213

Caritas verändert also das Verhältnis vom Ich zu sich selbst in folgen-

der Weise: Sie ist genauso ein Begehren, wie cupiditas es ist, und aus diesem

Grund führt sie auch in die Selbstvergessenheit. Das Begehren konkretisiert

sich im Wunsch, bei Gott und in der Ewigkeit zu sein. In dieser Ewigkeit

meint caritas das eigentliche, weil ewige und unsterbliche, Sein des Menschen

gefunden zu haben. Somit mündet caritas nicht im Selbstverlust, sondern

führt zum Finden des eigentlichen Ichs. Dieses ist Gottes Kreatur, ein ewiges

Wesen. Um sich in dieses unsterbliche Ich zu transformieren, muss das irdi-

sche Ich ausgelöscht werden,weil alles,was es imDiesseits ist (Eigenschaften,

Vorlieben, seine Individualität), der Sterblichkeit unterliegt. Selbstverleug-

nung und Selbstauslöschung sind die Opfer, die die Liebe zu Gott verlangt,

um ein Leben ohne Tod zu besitzen. Was auf diesem Wege verleugnet und

ausgemerzt wird, ist die weltliche Individualität des Menschen. Durch caritas

wird er nicht einfach zum ›besserenMenschen‹, zu jemandem, der weltlichen

Freuden den Rücken kehrt. Indem er liebt und hasst wie Gott, wird er wie

Gott. Er betrachtet sich selbst aus Gottes Perspektive und als seine Kreatur.

In cupiditas flieht das Ich vor sich selbst, weil es permanent unter Ver-

lustangst leidet. Das Ich vergisst sich im Begehren. In den Augenblicken des

Habens erlebt es sich als eins mit der Welt, wodurch seine Isolation für den

Moment aufgehobenwird.Da aber sein Besitz nicht sicher ist, kehrt die Angst

wieder und treibt das Ich im Modus der Selbstvergessenheit zu weiteren Ob-

jekten des Begehrens, bis es sich gänzlich an die Welt verliert. Er lebt nun

in der Zerstreuung bis hin zur Selbstvergessenheit und ist nicht mehr fähig,

Ich zu sagen. In Arendts Augustin-Lektüre ist dieses das natürliche Verhältnis

des Ichs zu sich selbst.

Caritas verändert dieses Verhältnis radikal. Indem der Mensch seine Zer-

streuung reflektiert und sich durch den Rückzug zu finden versucht, trifft er

auf Gott. In Gott findet er jenes summum bonum, wonach er schon immer auf

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Berührbarkeit als conditio humana

der Suche war, die furchtlose, sichere Ewigkeit als Überwindung des Todes.

Da er in dieser Perspektivenverschiebung vom Diesseits zum Jenseits seine

Mangelhaftigkeit erkennt, verwirft das Ich sein diesseitiges Sein, seine In-

dividualität. Wenn cupiditas den Menschen bestimmt, liebt er sich selbst in

seinem gegenwärtigen Zustand nicht mehr, weil er das Selbst begehrt, das

ewig ist und als Gottes Kreatur lebt. Das, was er bisher geliebt hat – das welt-

liche Selbst, aber auch die diesseitigen Bindungen – verwirft er, weil es sich

als wertlos entlarvt. Das Ich verleugnet das Selbst, das es auf der Erde ist, und

liebt das Selbst, das es in der Ewigkeit sein wird. »Since man is both ›from

God‹ and ›to God‹, he grasps his own being in God’s presence.«214

2.3.6 Ich-Gott

Gott zu finden und zu lieben heißt, sich aus dieser Welt zurückzuziehen und

dem Diesseits nicht mehr zugehörig zu sein. Aber wieso bedeutet, Gott zu

finden, gleichzeitig auch, dass das Selbst gefunden wird?215

Das menschliche Leben wird vom Begehren nach etwas Unveränderli-

chem und somit Sicherem und Verlässlichem bestimmt. Diese Unveränder-

barkeit findet der Mensch weder in der Welt noch in sich selbst. Er ist der

Veränderung unterworfen (mutabilis) und verändert sich mit jeder Sekunde

seines Lebens bis hin zum Tod.216 Ihmmangelt es an Sein, an einem Sein das

ewig ist, d.h. an der Essenz des Seins. Da Gott eben diese Essenz ist, findet

der Mensch bei ihm genau das, was ihm fehlt, was er selbst nicht besitzt und

vergebens sucht. »Man loves God because God belongs to him as the essence

belongs to existence, but precisely for this reason man is not. In finding God

he finds what he lacks, the very thing he is not: an eternal essence.«217

Indem der Mensch Gott findet, findet er seine eigene Essenz und wird

frei von cupiditas, d.h. von dieser an der Unbeständigkeit der menschlichen

Existenz scheiternden Liebe. Gott zu lieben heißt auch, dass der Mensch ist.

Nicht als ein vom Tod bestimmter Vergänglicher, sondern als eine von Gott

erschöpfte, ewige Kreatur. Gott ist die Garantie für das essenzielle Sein des

Menschen, »he cannot find his self except in the craving for God«218.

Der Mensch liebt Gott im Modus von caritas und erst so findet er sich

selbst, erst so kann er das Sein erlangen, welches Gott besitzt. Die Abhängig-

keit des Menschen wird also nicht gänzlich aufgehoben, aber in etwas Ewiges

und Beständiges, nämlich in Gott hinaus verlagert. »[…] if man withdraws

from God, man is nothing«219. Diese Bemühung um das eigene essenzielle

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 65

Sein durch die Liebe zu Gott ist es, was den Menschen transformiert, was

sein Verhältnis zu seinem Selbst, zum Mitmenschen und zur Welt verändert.

Während cupiditas die unerträgliche Isolation des Menschen in der

Welt aufzulösen versucht, kehrt der seiner Zerstreuung bewusst gewordene

Mensch in die Einsamkeit im Inneren zurück. Caritas hebt einerseits diese

Isolation wieder auf, indem der Mensch sich an Gott sicher und verlässlich

binden kann. Gleichzeitig aber – kommentiert Arendt – ist der Mensch in

»absolute isolation in God’s presence«220. Er bezieht sich als ein Ich auf Gott

und kann sich nicht mehr aus diesem Gottesbezug lösen, ohne dabei seine

Essenz, das ewige Sein, zu verlieren.

2.3.7 Ich-Nächster

Caritas verändert alle Verhältnisse radikal. Indem der Mensch Gott liebt, wird

er transformiert, sogar an Gott assimiliert. »Now he loves and hates as God

does.«221 Die Selbstliebe wird zum Lieben der eigenen Kreatürlichkeit bzw.

der eigenen Essenz. Das Kreatur-Sein wird auch in jedem anderen Menschen

geliebt. Der Mitmensch ist als Freund oder Feind nicht länger relevant, die

weltlichen Bindungen zählen nicht mehr. Der andere wird allein in seinem

wahren Sein – d.h. als Kreatur222 – geliebt, wie Gott ihn auch liebt.

Dieses essenzielle und ewige Sein besitzt der Mensch an sich nicht.Der

andere wird für etwas geliebt, das er selbst gar nicht ist, das grundsätzlich

nur Gott ist. Somit bedeutet die Nächstenliebe letztendlich nichts anderes,

als Gott im anderen zu lieben, d.h. »every beloved is only an occasion to

love God.«223 Die konkrete Existenz des Mitmenschen verliert seine Bedeut-

samkeit.224 »And just as I do not love the self I made in belonging to the world,

I also do not love my neighbor in the concrete and worldly encounter with

him.«225

Der andere wird nicht in seiner weltlichen Konkretheit,mit Eigenschaften

und einer individuellen Geschichte geliebt, die Verbindung zu ihm etabliert

sich nicht durch selbständige Gefühle des Liebenden. Der Mitmensch ist eine

bloße Gelegenheit, in allem, was vorhanden ist, Gott und seine Schöpfung zu

lieben. »I never love my neighbor for his own sake, only for the sake of divi-

ne grace.«226 Diese Liebe transformiert zwar jeden, dem derMensch begegnet

(ob Verbrecher oderWohltäter) in einenNächsten, aber verunmöglicht gleich-

zeitig eine innerweltliche Begegnung mit ihm oder eine Relation zu ihm. Der

andere ist nur als Nächster relevant, in ihm wird nur Gott geliebt. Er an sich,

als Individuum und in seiner Unterscheidbarkeit von anderen Menschen,227

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Berührbarkeit als conditio humana

bleibt ungreifbar. »Love of neighbor leaves the lover himself in absolute iso-

lation«228, schreibt Arendt.

Ebenso wie caritas die Liebe zu sich selbst verändert und eine Selbstver-

gessenheit und Selbstnegierung verlangt, um das wahre Sein des Selbst zu

erlangen, löscht caritas auch das uneigentliche aber konkrete Sein des Mit-

menschen aus. »In self-denying love I deny the other person as well as myself,

but I do not forget him.«229 Der Nächste wird ausschließlich indirekt geliebt.

Unmittelbar wird nur Gott geliebt.

Aus dieser caritas leitet sich die Nächstenliebe (dilectio) ab. Arendt betont

nicht nur, dass die Nächstenliebe den Einzelnen in seiner Isolation gefangen

hält, sondern auch, dass sie schon bestehende Verbindungen zerstört. »[T]his

indirectness breaks up social relations.«230 Das selbstverständliche Zusam-

menleben, das der Mensch durch seine Zugehörigkeit zur Menschheit von

Geburt an erfährt, wird durch die Mittelbarkeit der Nächstenliebe zerstört.

Zwar ist das ursprüngliche Miteinander auch von Isolation begleitet, von ei-

nem Getrenntsein vom bonum, aber es ist doch ein »self-evident living tog-

ether«231, aus dem der Mensch durch caritas herausgerissen wird und das er

sogar – in Hinblick auf sein wahres Selbst und das ewige Leben – verleugnen

muss. Caritas instrumentalisiert die innerweltlichen Beziehungen. Sie sind

als gegebene, innerweltliche Verbindungen nicht mehr Quellen von Freude

(frui), sondern nur noch Mittel (uti), um in der Absage an sie noch mehr wie

Gott zu werden.

2.3.8 Ich-Welt

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhältnis des Menschen

bzw. seine Verbindung zu Gott und dem Mitmenschen, sondern auch sein

Verhältnis zu seinem weiteren Umfeld, zu der Welt, in der er von Geburt an

lebt.

Welt versteht Arendt in Anlehnung an Augustin in zweifacher Weise. Ers-

tens ist die Welt Himmel und Erde, Gottes Schöpfung. In diese vorgegebene

Materialität wird derMensch durch Geburt gesetzt. Zweitens bedeutet »Welt«

die menschliche Welt,232 d.h. Ereignisse, Interaktionen, Tätigkeiten, die von

Menschen ausgeübt werden, kurz das, was Arendt viel später als »Bezugsge-

webe menschlicher Angelegenheiten«233 bezeichnen wird.

Die Ausgangsposition – d.h. das materielle Vorhandensein einerWelt, die

Gottes Schöpfung ist – lässt offen, ob der Mensch in der Welt sein Zuhause

findet oder nicht. Die Tatsache seiner physischen Präsenz durch Geburt be-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 67

deutet noch nicht, dass er sich in der Welt heimisch fühlt. In der zweiten

Bedeutung, als menschliches Zuhause, wird die Welt erst durch Liebe erfahr-

bar. »[…] the love of the world […] turns the world, the divine fabric, into the

self-evident home ofman.When livingman finds his place in the pre-existing

creation he is born into, he turns the fabric of creation into the world.«234

Der Mensch macht sich in der göttlichen Schöpfung ein Zuhause. Er rich-

tet sich ein, er transformiert das materiell Vorhandene in etwas Humanes.

Dies geschieht aber nicht durch das Herstellen von Gegenständen, Gebäu-

den oder sozialen Strukturen – diese sind schon Ergebnisse davon, dass der

Mensch dieWelt als sein Zuhause anerkannt hat. Die bewegende Kraft, in der

Welt sein Zuhause zu finden bzw. zu etablieren, ist seine Liebe zur Welt. »[…]

it is through love of the world that man explicitly makes himself at home in

the world […].«235 Durch Herstellen allein würde die Welt nicht zum Zuhau-

se werden. Sie würde dem Menschen äußerlich bleiben, etwas Fremdes,236 in

dem zwar das von Menschenhand Erschaffene auffindbar, aber ohne wirkli-

che Verbindung zu seinem Hersteller ist. Erst die Liebe zur Welt wandelt ihr

äußerliches Vorhandensein in eine intrinsische Verbindung um. Diese Liebe

etabliert die Welt im zweiten Sinne, als menschliche Welt.237

Liebe zur Welt leitet Arendt aus cupiditas ab. Der Mensch, der immer be-

gehrt, wovon er getrennt ist, verhält sich zur Welt – bevor sie zu seinem Zu-

hause wird – genauso, wie zu anderen Objekten seines Begehrens. Er ist zwar

physisch in dieser Welt, aber nicht von dieser Welt. »Originally he is not part

of the world, for if he were of the world, he would not desire it.«238 Sein Be-

gehren, ebenso wie cupiditas im Allgemeinen, will das Getrenntsein aufheben

und das zu seinem Inneren werden lassen, was sich außerhalb von ihm befin-

det. Die spezifische, auf die Welt gerichtete Form von cupiditas ist notwendig,

um die Erde in ein Zuhause zu verwandeln. Diese Liebe zur Welt, d.h. amor

mundi, ist zwar nicht selbstverständlich, aber doch naturgegeben, der Antrieb

qua Geburt.239 In der Welt nicht Zuhause sein zu wollen, sie nicht zu lieben,

sie als Zuhause zu verleugnen, ist dagegen eine Entscheidung, die caritas dem

Menschen abverlangt.240

Die naturgegebene Liebe zur Welt etabliert eine selbstverständliche Form

des menschlichen Zusammenlebens als »civitas terrena«241. Sie ist die irdische

Stadt, d.h. die Gemeinschaft der Menschheit unter der Bedingung der Sterb-

lichkeit. Dieses Miteinandersein löst die originale Isolation des Menschen

nicht auf und befreit ihn nicht vom Begehren des bonum. Doch etabliert sich

in der civitas terrena eine Gemeinschaft. »The individual is not alone in this

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Berührbarkeit als conditio humana

world. […] [In mortality] lies the kinship of all people and at the same time

their fellowship.«242

Genauso wenig, wie die ontologische Isolation behoben wird, verringert

sich auch die Abhängigkeit in der civitas terrena nicht. Jedoch wird aus ei-

ner unbestimmten, an allem haftenden Abhängigkeit gegenseitige Interde-

pendenz und Angewiesensein aufeinander. Arendt macht es in ihren Ausfüh-

rungen deutlich, dass die Interdependenz keine Garantie für gegenseitiges

Wohlwollen bedeutet. Es gibt keine Sicherheit dafür, dass man nicht aus-

genutzt oder verletzt wird, denn die Veränderbarkeit und die Sterblichkeit

des menschlichen Wesens werden nicht überwunden. Doch etabliert sich in

der civitas terrena ein gegenseitiger Glaube in Form vom Vertrauen. Vertrauen

darauf, dass der andere sich der Gemeinschaft würdig erweisen wird und das

Miteinander nicht zerstört. Der Glaube daran, dass ein irdisches Zusammen-

sein möglich ist, ist die positive Wendung der Interdependenz. Ein Anerken-

nen und Akzeptieren der gegenseitigen Abhängigkeit. Ohne Glauben daran

und Vertrauen darin ist die Etablierung jeglichen politischen Miteinanders

unmöglich.

»This interdependence shows in the mutual give and take in which people

live together. The attitude of individuals toward each other is characterized

here by belief (credere), as distinguished from all real or potential knowl-

edge. We comprehend all history, that is, all human and temporal acts, by

believing – which means by trusting, but never understanding. The belief in

the other is the belief that he will prove himself in our common future. Every

earthly city depends upon this proof. Yet this belief that arises from our mu-

tual interdependence precedes any possible proof. The continued existence

of humankinddoes not rest on the proof. Rather, it rests onnecessarily belief,

without which social life would become impossible.«243

Wenn sich aber der Mensch für caritas entscheidet, strukturieren sich alle sei-

ne natürlichen Verhältnisse und Verbindungen um.Caritas ist die absolute Be-

zogenheit auf Gott und auf das ewige Sein des Menschen. In Hinblick darauf

löst er sich von allem, was für sein irdisches, individuelles Wesen von Bedeu-

tung war.244 Alles auf der Welt wird nur noch in der Liebe zu Gott relevant.

»[it] annihilates all bonds between man and the world […] [and] tolerates no

affinity and no belonging.«245 Ist die Zugehörigkeit zu dieser Welt für den

Gläubigen, d.h. den im Modus der caritas Liebenden, versagt, wird die Welt

ebenso wie der Nächste zum Mittel, um auch durch sie Gott und das ewi-

ge Sein zu lieben. Die Welt geriet somit in einer Zweck-Mittel-Relation zum

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 69

Menschen. Sie wird sinnvoll als »for Your sake«246, »only insofar as the world

is of some use for attaining the ultimate goal«247. Das bedeutet aber, dass die

Welt ihr Spezifikum verliert. Sie ist nicht das Zuhause des Menschen, son-

dern wird für ihn zur Wüste248, durch die er gezwungenermaßen wandern

muss, um bei Gott und in der Ewigkeit anzukommen. Weder zur Welt noch

zum Nächsten hat der Liebende eine Beziehung. Seine einzige Verbindung

ist jene zu Gott als seinen Schöpfer und sein summum bonum.249

Genauso wie cupiditas und amor mundi eine Form des menschlichen Zu-

sammenlebens in der civitas terrena stiften, etabliert caritas auch ein Mitein-

ander als »civitas Dei«250. Sie ist zwar materiell nicht existent, sondern nur als

Versprechung antizipiert,251 bestimmt aber das diesseitige Leben des Gläubi-

gen. Gottes Reich entspringt der Abwehr dieser Welt gegenüber, er ist »de-

fense against the world.«252 Die Liebe zu Gott verändert auch die Verbindung

unter den Gläubigen. Die natürliche Interdependenz wird mit gegenseitiger

Nächstenliebe (dilectio) ersetzt.253 Diese Liebe ist weder naturgegeben (wie cu-

piditas oder amor mundi) noch bezieht sie sich auf die individuelle Existenz

des Mitmenschen. Sie nimmt den Nächsten als jemanden wahr, in dem Got-

tes erlösende Gnade und das ewige Sein geliebt werden können und sollen.

Eine »specific indirectedness of this love«254 ist bezeichnend für diese, die

Interdependenz ersetzende Verbindung unter den Gläubigen.

Die Menschen sind füreinander in der civitas Dei als Individuen nicht

greifbar. »The community of Christ is understood as a body containing all

individual members within itself. […] The individual is completely forgotten

over this community.«255 Verbindung zwischen den einzelnen Mitgliedern

dieses imaginären Körpers gibt es nur durch die Vermittlung via Gott. Indem

sich alle auf Gott beziehen, etablieren sie ein spezifisches Verhältnis zueinan-

der, das aber tatsächlich keines ist und den Gläubigen in seiner diesseitigen

Isolation belässt.

Arendt weist auf zwei prinzipielle Merkmale der civitas Dei hin, die in

anderen Formen irdischer Vergemeinschaftung nicht auffindbar sind. Ers-

tens basiert jedemenschliche Vereinigung auf bestimmten Eigenschaften, die

die Zugehörigkeit zur Gruppe beweisen bzw. legitimieren. Nationalität, Ge-

schlecht, Ethnizität, Sprachzugehörigkeit oder Augenfarbe – das alles sind

partikulare Eigenschaften, die den Menschen in eine Gruppe einfügen, ohne

seine weiteren Eigenschaften anzutasten oder sogar bestimmen zu wollen.

Der Gottesstaat ergreift aber den Menschen als Ganzes. »[…] the community

of faith demands a total response from each person. […] [it] demands the

whole man, as God also demands him.«256 Indem der Mensch sich für caritas

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Berührbarkeit als conditio humana

entscheidet, muss er sich als Ganzes einer Veränderung unterziehen. Keine

Eigenschaften und kein Bereich seines Lebens bleiben von dieser Transforma-

tion unangetastet, sie ist ein totaler Anspruch auf den irdischen Menschen.

Zweitens beziehen sich diesseitige (politische) Gemeinschaftskonzeptio-

nen auf die Zukunft der Mitglieder als Einheit. Im Modus der caritas geht es

aber ausschließlich umdie Zukunft des Individuums.257 Da derMensch durch

caritas als Einzelner in Verbindung zu Gott tritt und in der göttlichen Präsenz

alleine steht, ist auch seine Erlösung eine individuelle Gelegenheit. Zwar kön-

nen die anderen auch erlöst werden, aber nicht auf einem kollektiven Weg,

sondern indem sie sich einzeln für caritas entscheiden und als Einzelne Gott

lieben bzw. sich von dieser Liebe gänzlich transformieren lassen. Die Isola-

tion des Menschen unter seinen Mitmenschen, sogar seinen Nächsten, wird

somit auch total.

2.3.9 Die Relevanz der Liebe für das menschliche Zusammenleben

In Ihrer Dissertation entwickelt Arendt ausgehend von Augustins Überlegun-

gen ein komplexes Modell menschlicher Verbindungen im Modus des Begeh-

rens. Dabei wird der Mensch ontologisch als ein Sterblicher und anthropo-

logisch als ein Isolierter gesetzt. Aus dem Zusammenkommen dieser zwei

Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz der Liebe.

Sie soll es dem Menschen ermöglichen, dass er Herr über Verlust und Ein-

samkeit wird.

Arendt geht die unterschiedlichen, die von Augustin vorgegebenen Lie-

besmöglichkeiten durch und zeigt sowohl bei cupiditas als auch bei caritas,

wie diese für das grundlegende Problem keine Lösung bieten können. Cupidi-

tas wechselt ihre Objekte permanent in der Hoffnung, dass sie bei einem die

Erfüllung findenwird, die Sicherheit des Besitzes.Da dies aber unmöglich ist,

mündet ihre Suche in der Zerstreuung, in Selbstvergessenheit und schließ-

lich auch im Selbstverlust. Caritasmeint zwar das unveränderbare Objekt des

Begehrens gefunden zu haben, nämlich das ewige Leben bei Gott, doch muss

sie dafür die Welt als natürliches Umfeld des Menschen aufgeben. Indem sie

vom Menschen verlangt, dass er sich von allem löst, wird der Mensch als In-

dividuum gänzlich ausgehöhlt und isoliert – er ist nicht mehr in der Lage,

reale Verbindungen auszubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt

ist. Somit tauscht er die Isolation in dieser Welt für die Isolation in Gottes

Präsenz ein.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 71

Die Ergebnisse von Arendts Arbeit wären wenig zufriedenstellend, wür-

de sie nicht amor mundi als Alternative zu den interpersonalen Formen von

cupiditas und caritas einführen. Sowohl caritas als auch cupiditas operieren auf

der individuellen Ebene, versuchen durch persönliche Liebesbeziehungen die

ontologische und anthropologische Misere des Menschen zu beenden – nach

Arendt ohne Erfolg.

Amor mundi, die Liebe zur Welt, fügt jedoch den Menschen in ein tatsäch-

lich existierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundiwird in erster Linie

nicht ein anderer Mensch oder Gott geliebt – sondern dieWelt als natürliches

Zuhause des Menschen, das er mit anderen Menschen gemeinsam bewohnt.

Indem sich der Mensch durch die Liebe zur Welt in dieser niederlässt, eta-

bliert er Beziehungen zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird

somit die Voraussetzung dafür, dass man wirkliche Verbindung und Zugehö-

rigkeit erleben kann. Zwar können die ontologische Abhängigkeit und Sterb-

lichkeit nicht behoben werden, aber sie werden sozial und somit tragbar. Die

bedrückende Abhängigkeit von einemunbestimmten Außenwird zu einer ge-

genseitigen, anerkannten und mitgetragenen Interdependenz. Eine absolute

Sicherheit kann auch amor mundi nicht bieten, aber sie ermöglicht durch die

Etablierung der civitas terrena gegenseitige Versprechen darauf und Vertrau-

en darin, dass es eine Verlässlichkeit im sterblichen Sein gibt. Die Liebe zur

Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Menschen zum Teil einer

menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht allein ist. Durch amor mundi fin-

det der Mensch Ruhe in der Gegenwart und Verbindung zu dem Gegebenen,

ohne es besitzen zu müssen, ohne von der Verlustangst getrieben zu sein und

ohne sich aus der Welt zurücknehmen zu müssen.

Die Liebe zur Welt, die Arendt in ihrer Dissertation einführt, ist die Form

von Liebe, die politisch relevant und sogar unverzichtbar ist, um ein mensch-

liches Zusammenleben zu ermöglichen. Denn erst durch diese Liebe wird der

Mensch Mitglied der Menschheit und erkennt, dass es gemeinsame Angele-

genheiten und eine gemeinsame Welt gibt. Erst durch amor mundi wird es

für den Menschen möglich, seine prinzipielle Abhängigkeit anzunehmen und

darunter nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz von anderen

mitgetragen wird.

Amor mundi– über die Hannah Arendt Jahrzehnte nach ihrer Dissertation

behauptete »[i]t is amor mundi which makes us political minded«258 und die

sie als ursprünglichen Titel fürThe Human Condition/Vita Activa bedachte259 –

begleitete Arendts Denken und Schreiben durchgehend. Cupiditasmündet in

Selbstverlust, caritas verlangt Selbstverleugnung. Sowohl cupiditas als auch ca-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Berührbarkeit als conditio humana

ritas zerstören die fragile Struktur der civitas terrena, die durch amor mundi

gewonnen wird.

So findet man in Arendts Dissertation ein grundlegendes Modell für die

Wirkung emotionaler Phänomene: Liebe, die die Welt zerstört und Liebe, die

das Miteinander etabliert.

2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache

Isolation und Weltverlust sind Arendt’sche Themen, die für die breite akade-

mische Öffentlichkeit aus ihrem 1951 veröffentlichen WerkThe Origins of Tota-

litarianism bekannt sind. Arendts Dissertation ist jedoch Beweis dafür, dass

Weltverlust und Isolation für sie nicht erst durch die Erfahrung von totali-

tärem Terror zu Forschungsthemen wurden. Arendts Dissertation bespricht

abstrakt, als philosophische Fragestellung, das lebensgeschichtliche Dilemma

der Rahel Varnhagen: die Spannung zwischen Hingabe und Isolation bzw. die

Unmöglichkeit eines glücklichen Lebens in diesen Modi. Durch Liebe als Be-

gehren – ob cupiditas oder caritas – gehen sowohl Welt als auch der Nächste

verloren. Selbstvergessenheit, Selbstverlust und Selbstverleugnung erodieren

die Gemeinschaft und verunmöglichen echte Verbindungen zwischen dem

Menschen und der Welt bzw. dem Menschen und seinen Mitmenschen.

Liest man Arendts Dissertations- und Habilitationsschriften zusammen,

ergibt sich eine Überschneidung zwischen Rahel Varnhagens Akzeptanz ihres

Paria-Seins und zwischen amor mundi, die Anerkennung der Welt als Zuhau-

se. Sowohl die Bejahung der eigenen Identität als auch die Liebe zur Welt

sind wirklichkeitsstiftend. Durch sie nimmt der Mensch seine Existenz mit

all seinen Aporien an und versucht nicht mehr, sich in eine Innerlichkeit oder

in ein Jenseits zu retten. Er wird sich seines Selbst als Wesen bewusst, das

von der Ereignishaftigkeit der Welt angesprochen und berührt werden kann.

Durch diese radikale Bejahung der eigenen Innerweltlichkeit bzw. der da-

mit einhergehenden Bedürftigkeit (nach Schutz und Stabilität, nach Liebe

und Interdependenz) eröffnen sich neue Handlungsspielräume und tragen-

de Verbindungsmöglichkeiten. Die weltverschließende Isolation wird erst im

Erleiden-Können der Bedingtheit behoben.

Anschließend an die Isolationsproblematik in Arendts frühen Schriften

möchte ich Vereinzelung in The Origins of Totalitarianism untersuchen. Meine

Analyseoptik fokussiert nicht auf die gesellschaftliche Umstrukturierung, die

zu der totalen Verlassenheit im Konzentrationslager führte, sondern auf die

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 73

emotionalen Begleitphänomene und auf ihre weltverschließende Wirkung.

Zwar scheinen Entsetzen, Schmerz undRache auf der Gefühlsebene eine Kon-

trastfolie zur Liebe zu sein, doch, so meine Interpretation, sind sie in ihrer

Wirkung cupiditas und caritas gleich. Sie halten den Menschen in seiner onto-

logisch gesetzten Isolation gefangen und verschließen vor ihm die Möglich-

keit der sicheren und freien Bindung zurWelt und zu den anderen. Durch die

systematische Auflistung von emotionalen Phänomenen in The Origins of To-

talitarianism und im späteren Textverlauf in The Human Conditionmöchte ich

meine These vertiefen, das Arendt Gefühle, Emotionen und Leidenschaften

als welteröffnende bzw. weltverschließende Phänomene versteht und sie mit

dem politischen Bereich aus diesem Verständnis heraus verbindet.

2.4.1 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein

Isolation versteht Arendt als die ontologische Ausgangssituation des Men-

schen. In ihrer Dissertation befragt sie unterschiedliche Formen der begeh-

renden Liebe nach einem Ausweg aus dem Getrenntsein. Doch können cupidi-

tas und caritas nur eine vorübergehende Aufhebung der Isolation bieten, diese

auch nur begleitet von Weltvergessenheit und Selbstverlust. Erst indem der

Mensch durch amor mundi, d.h. durch die Liebe zur Welt, die Welt samt ihren

Fallstricken und Beschränkungen als sein Zuhause annimmt, wird er fähig,

Beziehungen zu anderenMenschen aufzubauen und aus seiner Isolation her-

auszutreten. In der civitas terrena gehen die Bewohner dieser anerkannten und

gemeinsam etablierten Welt ein Bündnis miteinander ein. Das gegenseitige

Vertrauen ineinander transformiert die unerträgliche Isolation und Abhän-

gigkeit in eine erträgliche Interdependenz.

Totale Herrschaft ist im Gegensatz dazu »organized loneliness«260. Sie

vertieft die ontologische Isolation des Menschen durch die Umstrukturie-

rung der Gesellschaft. Als Endergebnis wird jeglicher Kontakt zwischen Men-

schen und Welt bzw. Menschen untereinander unmöglich. In The Origins of

Totalitarianism definiert Arendt Isolation nicht aus ontologischer Perspekti-

ve, sondern als politisches Phänomen der ohnmächtigen Vereinzelung. Be-

zeichnend für diese Isolation ist eine prinzipielle Machtlosigkeit. Macht – in

Arendts Verständnis – entsteht nämlich nur dort, wo Menschen sich zusam-

mentun und gemeinsamhandeln.261 Ist dieses »acting in concert«262 aufgrund

physischer Isolation nicht möglich, entsteht automatisch politische Impo-

tenz.263 Dass bürgerliche Aktivitäten verhindert werden und sogar verboten

sind, kennt die politische Geschichte aus Diktaturen. Während aber priva-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Berührbarkeit als conditio humana

te Welterfahrung und soziale Kontakte auch in einer Diktatur möglich sind,

zerstört »the iron band of total terror«264 alle Formen von Verbindung.

Isolation als Getrenntsein von der Welt ist nach Arendt als vorüberge-

hender Zustand für die herstellende Tätigkeit unentbehrlich. Der Prozess des

Herstellens – ob es auf ein Gemälde oder auf ein von eigenen Händen ange-

fertigtes Möbelstück abzielt – findet abseits von den politischen Ereignissen

dieser Welt statt. Jedoch hört die Isolation der Herstellenden mit der Fer-

tigstellung ihres Gegenstandes auf. Durch das Einfügen des Produktes in

die Welt werden sowohl Herstellende als auch das Produkt wieder Teil des

menschlichen Bezugsgewebes. »In isolation,man remains in contact with the

world as the human artifice; only when the most elementary form of human

creativity, which is the capacity to add something of one’s own to the common

world, is destroyed, isolation becomes altogether unbearable.«265

Die totale Herrschaft ermöglicht es nicht mehr, sich in das gemeinsame

Netz einzufügen, weil dieses Gemeinsame vollkommen definiert und fest-

gelegt ist, daher keinen Raum für die Ergebnisse der eigenen herstellenden

Tätigkeit bietet. Ein totales System definiert seine Bürger als Unterworfene

in jeglicher Hinsicht und spricht sie als Individuen nicht an. Individualität,

als gefährlichste Destabilisierungsquelle, wird sogar konsequent vernichtet.

Von der politischen Isolation unterscheidet Arendt die soziale Einsamkeit

des Menschen.

»What we call isolation in the political sphere, is called loneliness in the

sphere of social intercourse. […] loneliness concerns human life as a whole

[…] [it is] the experience of not belonging to the world at all, which is among

the most radical and desperate experiences of man.«266

Während Isolation die politische Überflüssigkeit des Menschen bedeutet,

manifestiert sich in der rapiden Zunahme der Einsamkeit die gesellschaftli-

che, das Individuum betreffende Vereinzelung. Einsamkeit ist ein modernes

Phänomen und ihre Verbreitung verbindet Arendt mit der Auflösung von

Klassengesellschaften, die die prinzipielle Zugehörigkeit des Menschen

fixierten.267 In dieser Hinsicht bedeutet Einsamkeit nicht, dass man keine

politische Handlungsspielräume hat, sondern dass man für sich kein Zuhau-

se in dieser Welt findet und dass man sich in der Gesellschaft als heimatlos

und überflüssig erlebt.268 Diese Erfahrung, die historisch gesehen für lange

Zeit ausschließlich bestimmte Gruppen – wie ältere Menschen oder Min-

derheiten – betraf, »has become an everyday experience of the evergrowing

masses of our century.«269 Auf diese existenzielle und überall verbreitete

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 75

Erfahrung der Einsamkeit, so Arendt, schien der Totalitarismus in seinen

Anfängen eine Antwort zu bieten. Er stiftete Massenidentität und bat den

zerstreuten Individuen Gefühle der Zugehörigkeit und des Miteinanders an.

Arendt bezeichnet totalitäre Tendenzen als »destroying all space between

men and pressing men against each other«270 und als »suicidal escape«271 der

Individuen aus der ängstigenden Realität ihrer Einsamkeit.

Während Isolation als selbstgewählter Rückzug für den Herstellungspro-

zess fruchtbar ist, ist die Transformation der Einsamkeit ins Alleinsein272 eine

Möglichkeit, der Verlassenheit vorübergehend zu entkommen. Alleinsein de-

finiert Arendt als ein »two-in-one«, als dialogisches Zusammensein mit sich

selbst. In diesem internen Gespräch ist die Außenwelt repräsentiert.273 »All

thinking […] is done in solitude […]«274 und als solches ist Alleinsein die unent-

behrliche Voraussetzung des Denkens. In späteren Schriften entfaltet Arendt

die Argumentation, dass ein fehlendes Selbstgespräch zur Banalität des Bö-

sen führt, zu einer gewissenlosen und zerstörerischen Gedankenlosigkeit.

Alleinsein ist aber, ähnlich wie Isolation, nur dann ertragbar, wenn es

ein vorübergehender Zustand ist. Alleinsein ist laut Arendt eine Spaltung des

Ichs, eine innere Teilung in ein Ich und ein Du. Damit man aber in der Welt

sein kann, muss man eine Entität sein bzw. eine Identität haben. Identität,

d.h. die Einheit des im Alleinsein gespaltenen Ichs, kommt nur dann zustan-

de, wenn man von außen als Du adressiert, wenn man als Individuum an-

gesprochen und anerkannt wird. Alleinsein ist nur unter der Bedingung der

immer wieder eintretenden Anrede konstruktiv. Ohne das konstitutive Außen

zerfällt der Mensch im Alleinsein in seine zersplitterten Teile und kann sich

selbst als ›Jemand‹ gar nicht begreifen. »[…] this two-in-one needs the others

in order to become one again […] For the confirmation of my identity I depend

entirely upon other people«275.

Die im Totalitarismus strukturell angelegte Einsamkeit verunmöglicht

aber sowohl den Ertrag der Isolation als auch den des Alleinseins. Herstellen

verliert seinen Sinn, weil man der totalitär gewordenen Welt keine eigenen

Produkte mehr hinzufügen kann, sondern zur Akzeptanz und zum Konsum

des Vorgegebenen gezwungen ist. Auch das Denken im Alleinsein ist nutzlos

in einer Welt, die nur die Ideologie duldet und eigenen moralischen Prinzi-

pien keinen Raum bietet. Wenn die Öffentlichkeit als Raum des Erscheinens

und der freien Artikulation verschwindet, wird auch die Möglichkeit ver-

nichtet, von anderen wahrgenommen zu werden und eine gemeinsame Welt

zu stiften. Totalitäre Isolation als politische Ohnmacht vernichtet sowohl

jegliche Verbindungsmöglichkeit zur Welt und zum Mitmenschen als auch

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Berührbarkeit als conditio humana

die Erfahrbarkeit der Welt als gemeinsames Zuhause.276 So wird die ontolo-

gische Isolation des Menschen in der gesellschaftlichen Ordnung verankert

und vertieft.

2.4.2 Schock-Grauen-Angst

Die strukturelle Veränderung der Gesellschaft unter totaler Herrschaft wäre

nicht so erfolgreich gewesen, hätte die Macht den Menschen nicht ganzheit-

lich, d.h. samt seiner Berührbarkeit, Empfindungen und Affekte, ergriffen.

Schock, Grauen und Angst sind nicht nur Wörter, die in The Origins of Tota-

litarianism sehr häufig vorkommen, sondern auch emotionale und affektive

Phänomene, die zu der Etablierung und zum vollständigen Ausbauen der to-

talen Herrschaft immens beitrugen.

Arendt verweist auf solche emotionalen Zustände in den Ereignissen des

20. Jahrhunderts immer wieder. Sie bestimmten nicht nur den Verlauf his-

torischer Prozesse, sondern wirkten sich auch auf Arendts Schreibweise im-

mens aus. Auf dem Buchcover der 1962er Ausgabe von The Origins of Totalita-

rianismwird E.H. Carr, ein Rezensent derThe New York Times zitiert, der über

das Werk behauptet: »[…] it is written throughout under the stress of deep

emotion«277. In der Einleitung der ersten Ausgabe von The Origins of Totalita-

rianism schreibt selbst Arendt, dass die Motivation für dieses Buch darin be-

stand, einenMittelweg zwischen »desperate hope and desperate fear«278 –die

sich nach Auschwitz als einzige affektive Antwortmöglichkeiten dargeboten

haben279 – zu finden.

Während ArendtmitTheOrigins of Totalitarianism ein politisches Urteil eta-

bliert und ihre eigenwillig zusammengestellte Geschichte über totalen Terror

schreibt, versucht sie gleichzeitig, das Ungeheuerliche zu verstehen. Dabei

ist es ihr bewusst, dass ein Begreifenkönnen unter anderem emotionale In-

volviertheit voraussetzt. »Comprehension does not mean denying the outra-

geous, deducing the unprecedented from precedents, or explaining phenom-

ena by such analogies and generalities that the impact of reality and the shock

of experience are no longer felt.«280

Der Schock der Erfahrung ist nicht nur für die Autorin ausschlaggebend,

die verstehen will. Er ist auch thematisch ein wichtiges Motiv, das in Arendts

Werk als einer der Entstehungsgründe des totalen Staates angebracht wird.

Schock, genauso wie Grauen und Angst, waren laut Arendt prinzipielle emo-

tionale Erfahrungen ab dem 19. Jahrhundert.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 77

Im Zusammenhang mit den Konzentrationslagern ist es selbstredend,

Schock zu thematisieren. In diesem Kontext beschreibt Arendt unter ande-

rem den Schock der nicht-kriminellen Häftlinge darüber, dass sie gleich wie

Verbrecher behandelt wurden und sich somit unbeachtet ihres früheren ge-

sellschaftlichen Standes auf einmal auf der untersten sozialen Stufe befan-

den.281 Die Erfahrung der im KZ neu Eingetroffenen bezeichnet Arendt als

»the well-organized shock of the first hours«282.

Aber The Origins of Totalitarianism thematisiert Schock nicht nur bezogen

auf die Extremsituation im KZ, sondern auch als Grunderfahrung des mo-

dernen Menschen, als »[…] the never-ending shocks which real life and real

experiences deal to human beings and their expectations«283. Zu diesen scho-

ckierenden Erfahrungen rechnet Arendt das Aufeinandertreffen von weißen

Kolonisierenden und schwarzen Einwohnern in Afrika,284 des Weiteren »the

second great shock«285, als sich Europa im Vorfeld des Zweiten Weltkrieges

damit konfrontieren musste, dass der Status der Geflüchteten nicht mehr in

den alten Strukturen des Nationalstaates zu lösen ist. Als Schock bezeichnet

Arendt auch die Erkenntnis, dass der totalitäre Staat nicht einmal aus utilita-

ristischer Perspektive sinnvoll ist. »This introduced into contemporary politics

an element of unheard-of unpredictability.«286

Die endlosen Schockerfahrungen des modernen Menschen und seine un-

erträgliche, belastende Einsamkeit in einer zerfallenden Gesellschaft sollen in

ihm eine Sehnsucht nach Sicherheit und Stabilität erweckt haben.287 Sehn-

süchte, die im Menschen ontologisch angelegt sind und daher politisch in-

strumentalisiert, manipuliert und missbraucht werden können. Schock löst

Verwirrung und prinzipielle Verunsicherung aus. Daher begünstigen Scho-

ckerfahrungen ein konsistentes Lügen als Heilsversprechen bzw. als Orien-

tierungshilfe. »[…] totalitarian movements conjure up a lying world of consis-

tency which is more adequate to the needs of the human mind than reality

itself«288. Die totalitäre Propaganda bietet für die nicht von Anfang an ausge-

grenzten Gruppen eine »shock-proof«289 Ersatzwelt. Diese ist zwar »a fool’s

paradise of normalcy«, aber diejenigen, die in dieses Paradies hereingelassen

werden, genießen vorerst Sicherheit und Stabilität, ökonomische Vorteile290

und Schutz vor den schockierenden Entwicklungen ›da draußen‹.

Eng mit den Schockerfahrungen verbunden sind die Empfindungen des

Grauens, »horror« in der englischen Originalfassung. An den Stellen, an de-

nen Arendt Schock feststellt, erscheint in ihrer Beschreibung auch das Grau-

en. Das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Einwohnern Afrikas

schockierte erstere aufgrund »a horrifying experience of something alien bey-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Berührbarkeit als conditio humana

ond imagination or comprehension«291. Der absolut fehlende ökonomische

Sinn der totalen Gewalt ging Hand in Hand mit »the incredibility of the hor-

rors«292, die unter anderem in der vollkommen sinnlosen Zerstörungmensch-

licher Arbeitskraft bestand. Terror, der als letzte Etappe des totalitären Staa-

tes etabliert wurde, bestand im »real horror«293 der absoluten Unterwerfung.

Das Grauen, das die Minderheiten, die Ausgegrenzten und Verfolgten schon

in den anfänglichen Stadien zu spüren bekamen, wurde (wenn auch in abge-

schwächter Form) zur allgemeinen gesellschaftlichen Erfahrung im zweiten

Weltkrieg, zum unveränderbaren Ausgeliefertsein an die tyrannische Macht.

»[…] the individual caught in the horror machine and his utter inability to

change his fate.«294

Totaler Terror in seiner vollkommen entfalteten Form, nämlich in den

Konzentrationslagern, beraubte die Häftlinge sogar ihrer Persönlichkeit.

Grauen erweckt das Wissen darüber, dass die Häftlinge noch lebende Men-

schen waren, aber ohne Individualität,295 nur noch »Reaktionsbündel«296.

»The real horror of the concentration and extermination camps lies in the

fact that the inmates, even if they happen to keep alive, are more effectively

cut off from the world of the living than if they had died«297.

Schockerfahrungen und Entsetzen stiften eine Grundstimmung der

Angst. Zwar ist Angst ebenso wie Schock und Grauen durchgängig präsent

in Arendts Erzählung von Imperialismus und Antisemitismus, doch wurde

sie erst im Totalitarismus absolut, da sie sogar ihre Funktion als Warn-

und Schutzmechanismus verlor. »Under conditions of total terror not even

fear can any longer serve as an advisor of how to behave, because terror

chooses its victims without reference to individual actions or thoughts«298.

Diejenigen, die sich der totalitären Bewegung ursprünglich wegen ihrer

Berechenbarkeit und der Abschirmung von der schockierenden Erfahrung

des Lebens angeschlossen haben, unterlagen schließlich selbst der zügellosen

und unvermeidbaren Angst. Die Angst war nicht mehr abzulegen oder durch

die Wahl der Zugehörigkeit zu beheben. Der Bürger des totalitären Staates

»fears leaving the movement more than he fears the consequences of his

complicity in illegal actions.«299

Arendts Rekonstruktion der emotionalen Phänomene, die den Weg bis

hin zum Totalitarismus begleiteten und bestimmten, zeigt, wie politische

Isolation, gesellschaftliche und soziale Einsamkeit und Empfindungen von

Schock, Grauen und Angst hergestellt und befestigt werden. Diese emotiona-

len Erfahrungen führen schließlich zur Weltverlust und zum Zurückgewor-

fensein des Ichs auf sich selbst. Sie sind nämlich pathische Erfahrungen, die

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 79

den Menschen mental einengen, ihm keine freie Handlung ermöglichen, sein

ontologisches Getrenntsein in eine politisch eingeforderte Verschließung vor

der Welt und vor demMitmenschen umwandeln. Die Vernichtung der Offen-

heit durch vereinsamende Gefühle und durch die das Individuum auflösende

Massenbewegung bereitet den Weg für die Etablierung einer Ersatzwelt, die

durch Lügen und Propaganda seinen isolierten Mitgliedern Stabilität und Si-

cherheit verspricht. Indem der totalitäre Staat an prinzipiellen emotionalen

Erfahrungen anschließt, spricht er den Menschen genau dort an, wo er am

verletzlichsten und am berührbarsten ist: in seiner ontologisch gegebenen

Angewiesenheit. Ebenso wie es cupiditas und caritas dem Menschen nahele-

gen, die Isolation durch den gut gewählten Gegenstand des Begehrens end-

gültig aufzuheben, verspricht die totalitäre Bewegung Sicherheit, Gemein-

schaft und das Ende vom schockierenden, entsetzlichen und ängstigenden

Dasein.300

Arendt zeichnet genau nach, wie jene Empfindungen, die den Erfolg der

totalitären Bewegung ermöglichen, politisch erzeugt, aufrechterhalten und

schließlich ins Absolute vergrößert werden, so dass der Mensch die Wirk-

lichkeit und auch sich selbst verliert. Seine Isolation ist nicht nur politische

Unterwerfung und das Ausgeliefertsein an eine willkürliche Terrorherrschaft.

Isolation im totalitären Staat ist die politisch erzeugte Rückkehr zum on-

tologischen Ausgangspunkt. Durch die dauerhafte Angst bewirkt der Terror

Selbstverlust und als letzte, ohnmächtige Selbstschutzreaktion sogar den Ver-

lust der Berührbarkeit. So wird der Status quo des totalitären Staates weitge-

hend bekräftigt.

2.4.3 Schmerz

Eine nennenswerte Leerstelle in Arendts Ausführungen über Schock, Entset-

zen und Angst im Totalitarismus-Buch ist, dass Schmerz als physischer Kon-

terpart dieser psychischen Empfindungen weder besprochen noch erwähnt

wird. Schmerz zu thematisieren, wäre naheliegend, weil Folter und grauen-

hafte Gewalt gegen den menschlichen Körper allgegenwärtige Mittel totaler

Machtausübung sind. Die merkwürdige Körperlosigkeit der Empfindungen

entspricht aber dem Umgang, den Arendt (auch) in diesem Werk mit soge-

nannten ›hard facts‹ pflegt. Obwohl es um historische Ereignisse geht, um-

gibt ihre Analyse eine atmosphärische Ungreifbarkeit, eine Materielosigkeit.

Der Wechsel der Schauplätze, die grobspurigen Kausalitätsketten, die stei-

len Übergänge zwischen Szenen aus Romanen und historischen Daten, zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Berührbarkeit als conditio humana

schen ideengeschichtlichen Konstellationen und Berichten von Überlebenden

– vermischt mit der spürbaren Involviertheit der Verfasserin – verwandeln

das Werk in einen Fiebertraum. Der Text wirkt wie Spuren einer Betroffen-

heit, die so ungeheuerlich war, dass sie sich nicht erzählen lässt.TheOrigins of

Totalitarianism wiederholt den gespaltenen Geisteszustand des Zeugen, über

den Arendt folgendes schreibt:

»There are numerous reports by survivors. The more authentic they are, the

less they attempt to communicate things that evade human understanding

and human experience – sufferings, that is, that transformmen into uncom-

plaining animals. […] if the speaker has resolutely returned to the world of

the living, he himself is often assailed bydoubtswith regard to his own truth-

fulness, as though he had mistaken a nightmare for reality.«301

Die Wirkung des Schmerzes ist jedoch in Arendts aufTheOrigins of Totalitaria-

nism folgenden Buch,TheHuman Condition (1958), eine grundlegende mensch-

liche Erfahrung und führt sowohl räumlich als auch zeitlich zur Isolation.

»Painful« ist das Epitheton der Arbeit, »painful labor«302. Der tägliche Kampf,

schreibt Arendt, zu dem der menschliche Körper in der Tätigkeit des Ar-

beitens (»labor«) gezwungen ist, ist deshalb eine so schmerzhafte Anstren-

gung, weil es davon kein Entkommen gibt. Solange der Mensch lebt, enden

die durch die zwingende Befriedigung seiner biologischen Bedürfnisse verur-

sachten Bemühungen nicht. »[…] what makes the effort painful is not danger

but its relentless repetition.«303 Im Arbeiten sorgt der Mensch für den Er-

halt des biologischen Lebens. Solange er auf dieser Welt ist, muss er seine

täglichen Nöte immer aufs Neue befriedigen. Zwar gehört die Freude über

die Befriedigung der Bedürfnisse auch zum Arbeitsprozess dazu, doch ist sie

nur vorübergehend und nicht von der schmerzhaften und erschöpfenden An-

strengung des Arbeitens zu trennen. »There is no lasting happiness outside

the prescribed cycle of painful exhaustion and pleasurable regeneration«304.

In der Unterwerfung und Versklavung von Menschen sieht Arendt den

Versuch der Herrschenden, sich von eben dieser schmerzhaften Anstrengung

der Lebenserhaltung zu befreien. Diese Unternehmung verurteilt Arendt

nicht nur deshalb, weil sie mit der »violent injustice of forcing one part of

humanity into the darkness of pain and necessity«305 einhergeht. Sie ist auch

als Ansatz falsch,306 weil sie die Tatsache verkennt, dass für menschliche

Vitalität die Erfahrung von Anstrengung unentbehrlich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 81

»The human condition is such that pain and effort are not just symptoms

which can be removedwithout changing life itself; they are rather themodes

in which life itself, together with the necessity to which it is bound, makes

itself felt. For mortals, the »easy life of the gods« would be a lifeless life.«307

Schmerz, im Zusammenhang mit Arbeit, ist dadurch verursacht, dass Ar-

beit repetitiv und zyklisch ist wie das biologische Leben selbst. Sie ist die

ewige Wiederkehr des Gleichen,308 zwischen Not und Befriedigung, Anstren-

gung und Entspannung. Diese Bewegung beschreibt Arendt als Gefangen-

schaft des Menschen in seinemMetabolismus, »without ever transcending or

freeing itself from the recurring cycle of its own functioning«309. Das biologi-

scheWiederkehren des immer Gleichen beraubt denMenschen von der freien

und spontanen Welterfahrung. Im schmerzhaften und anstrengenden Arbei-

ten ist der Körper mit sich selbst und mit seiner eigenen Aufrechterhaltung

beschäftigt. Dieser Fokus macht ihn weltlos und isoliert.310

Das schmerzvolle Arbeiten ist eine weitere Quelle des Weltverlustes, weil

es alles andere außer dem eigenen Körper aus dem Blick verliert. »Nothing

[…] ejects more radically from the world than exclusive concentration upon

the body’s life, a concentration forced upon man in slavery or in the extremi-

ty of unbearable pain.«311 Genauso wie der arbeitende Körper allein mit sich

selbst beschäftigt ist, ist auch der vom Schmerz gequälte Körper nach Innen

gewandt und weltverloren. Im Schmerz hören die Sinnesorgane, welche die

Weltwahrnehmung ermöglichen, auf, zu funktionieren,312 »who is in pain re-

ally senses nothing but himself.«313

Der schmerzende Körper ist der Realität beraubt.Dies geschieht nicht nur

dadurch, dass seine Wahrnehmung blockiert ist, sondern auch dadurch, dass

er im Augenblick des Schmerzes sein Empfinden nicht verständlich artiku-

lieren oder mitteilen kann. Er ist mit seiner Betroffenheit allein und isoliert

dadurch, was er erlebt. »Pain […] is so subjective and removed from the world

of things and men that it cannot assume an appearance at all.«314 Was aber

unartikuliert bleibt und im menschlichen Zusammensein nicht vernehmbar

erscheinen kann, ist nicht dafür qualifiziert, sich als gemeinsame Realität

zu etablieren. Neben der alptraumähnlichen Unglaubwürdigkeit der Folter-

erfahrung kann diese fehlende Mitteilbarkeit ein weiterer Grund dafür sein,

warum Schmerz in The Origins of Totalitarianism nicht besprochen wird. Der

Schmerz, den die KZ-Häftlinge erdulden mussten, war und ist nicht artiku-

lierbar. Er kann nicht innerweltlich werden. Er isoliert die Überlebenden auch

noch nach der Befreiung aus dem Horror.315

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Berührbarkeit als conditio humana

2.4.4 Repetition und Rache

Zeitlichkeit verläuft in Arendts Werken auf mehreren Ebenen. Es gibt einer-

seits die Zeit des biologischen Lebens, die in jedem lebendigen Organismus

eine zyklische ist. Solange er lebt, verbraucht jeder Körper Ressourcen, um

sich im Wechsel von Regeneration und Anstrengung am Leben zu erhalten.

In diesem Prozess verzehrt er nicht nur die nährenden Quellen seiner Um-

welt, sondern schließlich auch sich selbst.

»Life is a process that everywhere uses up durability, wears it down, makes

it disappear, until eventually deadmatter, the result of small, single, cyclical

life processes, return into the over-all gigantic circle of nature herself, where

no beginning and no end exist andwhere all natural things swing in change-

less, deathless repetition.«316

Vor dem Hintergrund dieser Indifferenz des biologischen Lebens, die in der

zyklischen Repetition besteht, etabliert sich das menschliche Leben. In ihrem

Essay The Concept of History. Ancient and Modern317 definiert Arendt Mortalität

als eine geradlinige Bewegung, die durch den Kreis des Zyklischen schnei-

det (ohne es zu unterbrechen).318 Diese Linie des menschlichen Lebens hat

einen definierbaren Anfang und ein (rückblickend) definierbares Ende, die

zwei Punkte, wo die Gerade den Kreis durchschneidet. Zwar beinhaltet das

menschliche Leben auch zyklische, d.h. biologische Abläufe, für die im Pro-

zess des Arbeitens Sorge getragen wird. Jedoch darf das Leben, um wirklich

menschlich zu sein, nicht in der repetitiven Bewegung der Natur aufgehen.

Genauso wie sich das menschliche Leben vom rein Biologischen unter-

scheidet, verhält sich Handeln (»action«) zum Arbeiten. Während Arbeiten

die kreisförmige repetitive Bewegung abbildet, entspricht Handeln der Ge-

rade. Handeln ist das Unberechenbare, Unvorhersehbare und Einmalige, all

das, was der Mensch im Kontrast zur Indifferenz der Natur ist. »These single

instances, deeds or events, interrupt the circular movement of daily life in the

same sense that the rectilinear βιος interrupts the circular movement of bio-

logical life.«319 Ähnlich wie Schmerz den Körper von der Außenwelt isoliert,

ist auch der repetitive biologische Lebenserhalt selbstbezogen und rekurriert

auf das Außen nur insofern, dass er seine Ressourcen verzehrt.320 Das Ver-

hältnis zwischen diesem Innen und Außen ist im Modus der Not und in der

Zeitlichkeit des zyklisch Wiederkehrenden festgelegt und darin eingeschlos-

sen.321 Könnte der geschlossene Kreis nicht stabil aufrechterhalten bleiben,

könnte das Leben nicht versorgt werden. So ist die Repetition lebensnotwen-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 83

dig, drückt aber eine Geschlossenheit aus, die keine Öffnung erlaubt. Das

Öffnende würde die Destabilisierung des Zyklischen bedeuten. Die Öffnung

ist das Abweichende, das Unterbrechende und Einmalige, d.h. das Handeln.

Mortalität ist zwar eine gradlinige Bewegung im Kontrast zum Zykli-

schen, jedoch läuft sie auf den Tod zu, da dieser auch Teil des biologischen

Lebens ist. Obwohl das Ende des Lebens eine unausweichliche Tatsache ist,

setzt Arendt den Endpunkt nicht mit der Essenz des menschlichen Seins

gleich. Im Gegenteil, der Mensch muss zwar sterben, aber er lebt nicht »zum

Tode«322, sondern um zu beginnen und um in der Gegebenheit des Zyklischen

die Unterbrechung zu verkörpern. »[…] though [men] must die, [they] are

not born in order to die but in order to begin.«323 Handeln ist laut Arendt die

menschliche Fähigkeit, diesen zyklischen und im Todmündenden Zeitverlauf

zu unterbrechen und den Ereignissen eine neue Richtung zu geben. Auch

wenn der Mensch immer vom biologischen Leben abhängig bleibt, verwirk-

licht er qua Gebürtigkeit das Prinzip, das der Logik des Wiederkehrens, der

Berechenbarkeit und des Ruins widerspricht. Innerweltlich sichtbar wird

dieses im Menschen inkarnierte Prinzip des Anfangen-Könnens im Handeln.

Handeln ist die Öffnung des geschlossenen Kreises. Es ist das Wundersame,

das durch den Menschen in die Welt kommt.

»Yet […] from the standpoint of nature, the rectilinear movement of man’s

life-span between birth and death looks like a peculiar deviation from the

commonnatural rule of cyclicalmovement, thus action, seem from the view-

point of the automatic processes which seem to determine the course of the

world, looks like a miracle. In the language of natural science, it is the »infi-

nite improbability which occurs regularly«. Action is, in fact, the onemiracle-

working faculty of man […].«324

Handeln unterbricht das Gegebene und dessen automatischen, vorhersagba-

ren Verlauf.Handeln ist daher demRepetitiven zuwiderlaufend und einWun-

der, da im Handeln gerade das geschieht, womit keiner gerechnet hat. Han-

deln ist eine Öffnung, das Wiederkehrende dagegen ist die Verschließung,

die keine neuen Erfahrungen, keine Berührbarkeit zulässt. Da Handeln die

Essenz des Politischen ist, ist das Politische der Raum der Öffnung, welcher

der Geschlossenheit der Repetition entgegengesetzt ist.

Repetitiv ist auch die Rache, die von Arendt als ein weiteres emotionsge-

bundenes Phänomen besprochen wird. Rache ist nicht nur die Vergeltungs-

tat, sondern auch eine Logik des Antwortens bzw. eine emotionale Reaktion

auf eine Übeltat. Indem Rache reagiert, gibt sie eine vorhersehbare Antwort

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Berührbarkeit als conditio humana

auf das Geschehene, ähnlich wie auf Anstrengung zwangsweise Entspannung

folgt. Rache vergeltet die Übertretung mit einem Akt der Bestrafung oder der

Zurückzahlung und bleibt dadurch fest an die erste Tat gebunden. »[…] ev-

erybody remains bound to the process, permitting the chain reaction […] re-

venge, which is the natural, automatic reaction to transgression […] can be

expected and even calculated«325. Indem Rachegelüste handlungsleitend wer-

den, nimmt das repetitiv Zyklische auch im Bereich des Handelns überhand.

DasWunderpotenzial des menschlichen Handelns wird in die Notwendigkeit

der biologischen Prozesse zurückverwandelt.Die Zukunft wird zumVerhäng-

nis,326 zu einer repetitiven Zeitspanne der Vergeltung und der Gegenvergel-

tung, bis hin zum Tod.

Arendt thematisiert Rache nicht aus ethisch-moralischer Perspektive,

auch nicht als Mittel der Machtdemonstration oder als Gewaltausübung.

Rache ist für sie als verschließendes, das Handeln verunmöglichendes und

somit auch als das Wunder vernichtendes Phänomen relevant. In der Rache

sieht Arendt die gleichen Zwangsmechanismen wirksam, die auch die repe-

titive Natur des Biologischen bestimmen. Rache ist genauso unfrei wie die

Tatsache, dass auf Hunger das Gefühl der Sättigung folgt, welches wiederum

vom Hunger abgelöst wird. Rache versklavt den Menschen genauso wie die

ausschließliche Fokussierung auf körperliche Befindlichkeiten. Beide sind in

der repetitiven Logik gefangen, kennen keine Öffnung, Unterbrechung oder

Abweichung vom Zyklischen.

In der ewigen Wiederkehr des Gleichen verkrümmt die menschliche Fä-

higkeit fürs Handeln.Durch die Repetition geht auch derWeltbezug verloren.

Rache reagiert auf das Vergangene sowohl in der Gegenwart als auch in der

Zukunft. Rache verewigt das einmal Stattgefundene, setzt dem kein Ende und

versperrt somit den Weg fürs Neue. In der Reaktion auf das Vergangene ver-

engt sich die Wahrnehmung. Der Kontakt zur Welt und zu den Mitmenschen

verschwindet.

2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut

Im Kontrast zur Repetition, Wiederkehr und Vorhersagbarkeit steht

Arendts zentraler Begriff der Natalität, »the central category of political

[…] thought«327. Natalität, d.h. die Gebürtigkeit des Menschen, verbindet

Arendt mit Beginnen und Handeln. Der Grund für diese Verbindung ist

zweifach. Erstens kommt jeder Mensch durch Geburt in diese Welt. Durch

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 85

die Tatsache seines physischen Seins verkörpert er das absolut Neue. Zwei-

tens trägt auch jeder Geborene, als Anfang schlechthin, die Fähigkeit des

Beginnens in sich. Zu beginnen bzw. zu initiieren ist bei Arendt die Essenz

des Handelns. Handeln ist nicht durch den Inhalt der konkreten Tat ausge-

zeichnet, sondern dadurch, dass es sich ereignet, dass es die Potenzialität

des Anfangens aktualisiert und in die Tat umsetzt. Handeln ist somit par

excellence das, was der Repetition entgegengesetzt ist. Im Handeln wird das

Potenzial der Natalität durch die Manifestation des Neuen verwirklicht.

»To act […] means to take an initiative, to begin […] to set something into

motion.«328

Seine Geburt geschieht dem Menschen, dadurch ist er selbst initium, ein

Anfang. Das dieser Gegebenheit inhärente Potenzial muss er aber durch die

Bestätigung seines Daseins aktualisieren. Diese Bestätigung, die Arendt als

zweite Geburt329 bezeichnet, bedeutet zu handeln, d.h. die Initiative zu er-

greifen und zu beginnen.Durch die Tatsache, dass derMensch etwas initiiert,

tritt er selbst in seinem ganzen Potenzial in Erscheinung, er wird sichtbar und

vernehmbar. Nicht seine Tat an sich zählt, sondern dass der Geborene durch

das Handeln zur Person wird. »[…] it is not the beginning of something but

of somebody, who is a beginner himself.«330

Zu beginnen bedeutet, einen Anfang zu machen inmitten von automa-

tisch ablaufenden, bekannten und vorhersagbaren Prozessen. Das Neue, das

durch das Anfangen initiiert wird, hebt sich von dem Bestehenden ab, ver-

körpert das, womit man nicht gerechnet hatte, was aus den Umständen und

den Bedingungen nicht abzuleiten war. »The new always happens against the

overwhelming odds of statistical laws and their probability […] the new the-

refore always appears in the guise of a miracle.«331

Dieses Wunder, das nicht von göttlichen Mächten, sondern vom Men-

schen ausgeführt wird, ist ein Befreiungsakt. Es ereignet sich im Modus des

Trotzdem. Es befreit sich von den Bedingungen und Umständen des Gegebe-

nen.Daher sieht Arendt in demMenschen, der dasWunder vollbringt, sowohl

das Prinzip der Natalität als auch das der Freiheit verkörpert. »With the cre-

ation of man, the principle of beginning came into the world itself, which, of

course, is only another way of saying that the principle of freedomwas created

when man was created but not before.«332

Das Neue ist laut Arendt die stattgefundene »infinite inprobability«333, die

in dem bzw. durch denMenschen in dieWelt kommt.Durch die eingetroffene

»unendliche Unwahrscheinlichkeit«334 wird das Bestehende herausgefordert

und umgeworfen. Somit entsteht eine Öffnung im repetitiven Zirkel des zu

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Berührbarkeit als conditio humana

Erwartenden. Durch die Öffnung verlässt der Mensch den Bereich des Be-

rechenbaren, Vorhersagbaren und Stabilen. Er lässt die Schutzmechanismen

von biologischem und gesellschaftlichem Sein hinter sich und setzt sich un-

bekannten Konsequenzen aus. Natalität ist in Arendts Denken nicht nur das

anthropologische Konzept der Gebürtigkeit und das politische Kernmodell

der Freiheit. Natalität drückt die existentielle Einsicht aus, dass tatsächliche

Verbindung zur Welt und zumMitmenschen nur in der Abweichung vom Ge-

gebenen möglich ist. Repetition verschließt und verharrt im Modus der Re-

aktion. Aktion, also Handeln als etwas Neues, ist nur durch Unterbrechung

möglich. Unterbrechung heißt aber Orientierungsverlust, Verunsicherung,

Unberechenbarkeit und Schutzlosigkeit. In diesem Zustand ist der Mensch

absolut ausgesetzt, absolut berührbar. Hier kann sich die Freiheit verwirkli-

chen.

Sich dem Neuen zu exponieren, die Potenziale der Natalität zuzulassen,

bedeutet den Verzicht auf eine berechenbare Sicherheit. Handeln bringt Ge-

fahren mit sich. Obwohl es wie aus dem Nichts kommt,335 wirkt jede Hand-

lung auf das Bestehende ein. »Action […] always establishes relationships and

therefore has an inherent tendency to force open all limitations and cut across

all boundaries.«336 Die Wirkung des Handelns ist nicht vorhersagbar und sei-

ne Konsequenzen nicht widerrufbar. »The consequences are boundless«337.

Diese Grenzenlosigkeit ist die demHandeln inhärente Gefahr.Die Gefahr ein-

zudämmen, wie das diverse politische Ideen und Systeme versuchten, ist nur

durch die Zerstörung des Handelns möglich, wodurch jedoch auch Natalität

und Freiheit mitvernichtet werden.338

Da Arendt Natalität als Modus des Politischen konzipiert und zentral

stellt, gleichzeitig aber die vom Handeln verursachten Fallstricken aner-

kennt,339 führt sie kompensierend und stabilisierend den politischen Akt des

Vergebens und des Versprechens ein.340 Sie sollen eine, die Berührbarkeit

bewahrende, Form von Zuverlässigkeit ermöglichen.

2.5.1 Vergeben

Totalitarismus ist vervollständigter Weltverlust und vollkommene Weltver-

schließung. Die Realität ist für den Einzelnen weder als Tatsachenwahrheit

noch als das Außen, mit dem man in Berührung kommen kann, zugänglich.

Das geschlossene politische System ist die entsprechende Manifestation da-

von, was auf privater Ebene gefühlt und erlebt wird: Isolation, Schock, Grau-

en, Angst, Schmerz und die Gefangenschaft in einer Repetition, von der keine

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 87

Abweichung möglich ist. »If left to themselves, human affairs can only follow

the law of mortality«341, behauptet Arendt. Sterblichkeit als Gesetz bedeutet

die Erfahrung von Weltverlust, Weltverschließung, Repetition und von ge-

scheiterter Verbindung.

Diesem geschlossenen Zirkel setzt Arendt im Akt des Vergebens eine an-

dersgeartete emotionale Haltung entgegen. Während Rache die ursprüngli-

che Tat durch einen permanenten Rückbezug verewigt, ist Verzeihen eine Re-

aktion, die Platz für Neues schafft und somit selbst zum Handeln wird. »For-

giving is the only reaction which does not merely re-act but acts anew and

unexpectedly, unconditioned by the act which provoked it and therefore fre-

eing from ist consequences«342.Während Rache berechenbar ist, ist Vergeben

etwas Unberechenbares. Es tritt dort auf, wo die logische, zu erwartende Ant-

wort die Vergeltung wäre. Vergeltung ist »relentless automatism […] which by

itself never comes to an end«343. Vergeben und Verzeihen setzen jedoch ein

Ende, aber nicht im Modus der Mortalität, sondern in jenem der Natalität.

Sie befreien vom Alten, unterbrechen die Repetition und lassen das Neue zu.

Rache setzt kein Ende, sie perpetuiert. Ein Ende könnte man laut Arendt

auch durch eine angemessene Bestrafung setzen.344 Doch sind die Perspek-

tiven von Vergeben und Bestrafen prinzipiell unterschiedliche. Während sich

die Strafe auf das Alte bezieht, richten sich Vergeben und Verzeihen auf die

sich öffnende Zukunft. Der Horizont des Alten wird überschritten. »[…] [the]

aspect of forgiveness where the undoing of what was done seems to show

the same revelatory character as the deed itself.«345 Während durch Verge-

ben das Neue gestiftet und das Alte vernichtet wird, zielt Bestrafung auf die

angemessene Vergeltung des Alten.

Trotz dieser zwei unterschiedlichen Ansätze stoßen sowohl Vergeben als

auch Bestrafen auf die gleiche Grenze des radikal Bösen.346 Das radikal Böse

– den Ausdruck entleiht Arendt von Kant347 – ist die Tat, die den Bereich der

menschlichen Angelegenheiten prinzipiell übersteigt. Es kann weder ange-

messen bestraft noch verziehen werden, weil es den Rahmen, innerhalb des-

sen diese Antworten sinnvoll wären, zerstört. Im Totalitarismus-Buch nennt

Arendt das radikal Böse noch »absolute evil«348, meint damit aber dasselbe,349

wie mit »radical evil«350 inTheHuman Condition, nämlich: »When the impossi-

ble was made possible it became the unpunishable, unforgivable absolute evil

[…] which anger could not revenge, love could not endure, friendship could

not forgive.«351

In The Human Condition arbeitet Arendt ihr Konzept der Vergebung in

Berufung auf Jesu Lehre aus.352 Jesus zitiert sie auch zum Abschluss ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Berührbarkeit als conditio humana

knappen Ausführungen über das radikal Böse. Der Lehrer aus Nazareth

hätte nämlich selbst die Unauflösbarkeit solcher Taten erkannt. »Hence,

where the deed itself dispossesses us of all power, we can indeed only repeat

with Jesus: ›It were better for him that a millstone were hanged about his

neck, and he cast into the sea.‹«353 Das Urteil über solche Verbrechen, die

im Bereich des Menschlichen nicht greifbar sind, überlässt Jesus dem Jüngs-

ten Gericht. Arendt scheint das zu teilen, denn sie kommentiert nur: Die

Ergebnisse jenes Gerichts würden das menschliche Leben auf dieser Erde

nicht mehr betreffen.354 Konsequenterweise entwickelt sie das Vergeben

als innerweltliches Konzept, das für das menschliche Zusammenleben von

großer Bedeutung ist. »The discoverer of the role of forgiveness in the realm

of human affairs was Jesus of Nazareth.«355 Arendt säkularisiert Jesu Idee

nicht, sondern zeigt, dass sie keine religiöse, sondern von Anfang an eine

intrinsisch innerweltliche Lösung war, in der sich Natalität als menschliche

Fähigkeit zum Neuen bewies. In Arendts Interpretation begründet Jesus die

Notwendigkeit des gegenseitigen Verzeihens nicht mit einem göttlichen Ge-

bot. Der Mensch ist hier derjenige, der Gott als Vorbild dient. Erst, wenn die

Jünger einander verzeihen, wird Gott ihnen gegenüber auch diese Haltung

einnehmen können.356 Vergeben ist eine Form von menschlicher Macht,

durch die man sich von der Vergangenheit befreien und das Leben fortsetzen

kann.357 Die Erkenntnis, dass Vergeben notwendig ist, ist von der Einsicht

geleitet, dass Überschreitungen im menschlichen Miteinander angelegt und

unvermeidlich sind. Arendts Appell, zu vergeben, entspringt der Struktur

des Handelns. Derjenige, der handelt, kann die Konsequenzen seiner Tat

nicht absehen. »The reason for the insistence on a duty to forgive is clearly

›for they know not what they do‹.«358

Vergeben ist der Akt der Befreiung, der sich auf beide Parteien bezieht.

Durch das Verzeihen werden sowohl derjenige, der die Missetat begann, als

auch derjenige, der diese erleiden musste, freigesetzt. Sie brechen die repeti-

tive Geschlossenheit auf und treffen sich in der wiedergewonnenen Freiheit.

So etabliert das Vergeben eine spezifische Beziehung. »Forgiving and the rela-

tionship it establishes is always an eminently personal (though not necessarily

individual or private) affair in which what was done is forgiven for the sake

of who did it.«359

Vergeben und Verzeihen finden immer im Hinblick auf die Person statt,

behauptet Arendt. Sie blicken nicht auf die Tat, die nach einer angemesse-

nen Bestrafung oder nach Vergeltung ruft, sondern sehen denjenigen, der die

Verfehlung begann. Arendt weist darauf hin, dass aufgrund einer christlichen

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 89

Tradition Vergeben und Liebe als einander gegenseitig bedingend verstanden

werden.360 Nur dem könnte man vergeben, den man liebte und nur dem, den

manwirklich liebte, vergäbeman alles ohne Hinblick auf seine Tat, allein Auf-

grund der Liebe zu ihm.

Wäre Liebe eine unentbehrliche Voraussetzung des Verzeihens, kommen-

tiert Arendt, wären Vergeben und Verzeihen für den politischen Bereich ir-

relevant. Denn das Politische findet nie zwischen zwei einander liebenden

Menschen statt, im Gegenteil. In der Liebe verschwindet die Welt zwischen

den einander Liebenden, sie verschmelzen in ihrer Zuneigung,werden selbst-

und weltlos. Das Politische ist aber innerweltlich und betrifft die Pluralität

der vielen, also kann Verzeihen im Politischen nicht aus der Liebe zu einer

bestimmten Person abgeleitet werden. Dass das Konzept des Verzeihens po-

litisch doch nützlich ist, begründet Arendt damit, dass es für das private Phä-

nomen der Liebe eine öffentliche Alternative gibt, den Respekt.

»Yet, what love is in its own, narrowly circumscribed sphere, respect is in the

larger domain of human affairs. Respect […] is a kind of »friendship« with-

out intimacy and without closeness; it is a regard for the person from the

distance which the space of the world puts between us, and this regard is

independent of qualities which we may admire or of achievements which

we may highly esteem. […] Respect, at any rate, because it concerns only the

person, is quite sufficient to prompt forgiving of what a person did, for the

sake of the person.«361

Das Spezifische an der Liebe ist, dass sie sich gänzlich auf die Person bezieht,

nicht auf ihre Taten oder Eigenschaften, sondern auf die Gesamtheit des an-

deren Menschen. So einen Bezug zu anderen zu etablieren, ist laut Arendt

auch ohne private Gefühle möglich, nämlich durch Respekt. Respekt bezieht

sich genauso auf das Gegenüber in seinem menschlichen Dasein wie Liebe.

Ein solches Anerkennen des anderenMenschen ermöglicht Vergeben auch oh-

ne Liebe zu der Person. Der welteröffnende und welt-wiedergewinnende Akt

der Freisetzung durch Verzeihenwird aufgrund von gegenseitigemRespekt in

den Bereich des Politischen übertragen bzw. dort aktualisiert. Das Politische

kann ohne den Akt des Vergebens nicht erhalten bleiben. Überschreitungen,

Missetaten und Verfehlungen sind dem Handeln an sich inhärent und unver-

meidlich.

»[…] trespassing is an everyday occurrence which is in the very nature of ac-

tion’s constant establishment of new relationships within a web of relations,

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Berührbarkeit als conditio humana

and it needs forgiving, dismissing, in order tomake it possible for life to goon

by constantly releasing men from what they have done unknowingly. Only

through this constant mutually release from what they do can men remain

free agents, only by constant willingness to change their minds and start

again can they be trusted with so great a power as that to begin something

new.«362

Erst durch die Einführung von Respekt wird es verständlich, warum für

Arendt die Verbrechen des totalitären Staates unverzeihlich sind und in

die Kategorie des radikal bzw. absolut Bösen gehören. Respekt bedeutet,

dass man im Gegenüber den Menschen anerkennt. Menschen sind fehlbare

Wesen, deren verwerfliche Taten durch die Aufdeckung der Motive – »evil

motives of self-interest, greed, covetousness, resentment, lust for power, and

cowardice«363 – begriffen und verstanden werden können. Vergeben ist in

solchen Fällen möglich, weil im Gegenüber das Menschliche aufzufinden ist.

In Arendts Auffassung verloren die NS-Täter durch ihre Taten genau diese

Menschlichkeit. Da sie sich durch grausame Handlungen vom Menschsein

disqualifizierten, könne man ihnen auch keinen Respekt mehr entgegen-

bringen. Deshalb sei Vergeben unmöglich. »Just as the victims in the death

factories or the holes of oblivion are no longer ›human‹ in the eyes of their

executioners, so this newest species of criminals is beyond the pale even of

solidarity in human sinfulness.«364

Die Zukunft, die vom unerwarteten Handeln immer wieder erschüttert

wird, benötigt stabilisierende Maßnahmen. Ohne diese würde das politische

Leben in einer angsteinflößenden Unsicherheit aufgehen oder zum anarchis-

tischen Chaos werden. Um weiterhin Raum für die sich ereignende unendli-

che Unwahrscheinlichkeit bereit zu halten und die damit einhergehende Öff-

nung, Berührbarkeit und Schutzlosigkeit zu kompensieren, führt Arendt das

gegenseitige Versprechen als stabilisierende pathische Haltung ein.

2.5.2 Versprechen

Laut Arendt gab es in der Geschichte der politischen Philosophie keine

Beispiele dafür, dass Verzeihen als genuin politischer Akt anerkannt wurde.

Anders steht es um das Versprechen, Arendts zweites ›Heilmittel‹ für die

Unberechenbarkeit des Handelns. Als frühestes Beispiel dieser Tradition

des Versprechens nennt Arendt Abraham, den sie von einem »passionate

drive toward making covenants«365 getrieben sieht. Verträge, denen ein

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 91

gegenseitiges Versprechen vorausgeht, sind eine verbindliche Form der

Einigung. Die Beteiligten sichern einander durch ihr Wort zu, sich an das

Vereinbarte zu halten. So erzeugen sie eine gewisse Vorhersagbarkeit des

eigenen zukünftigen Verhaltens. »[…] the power of stabilization [is] inherent

in the faculty of making promises.«366

Versprechen sind aufgrund einer »twofold darkness of human affairs«367

notwendig. Erstens ist der Mensch prinzipiell unzuverlässig. Im Verlauf von

der Geburt hin zum Tod verändert er sich permanent. Sowohl seine biologi-

sche Konstitution als auch seine Gedanken, seine Überzeugungen, seine Ge-

fühle und Ansichten sind imWandel. Da die Veränderungen nicht vorsätzlich

geschehen, könnenMenschen »never guarantee todaywho theywill be tomor-

row«368. Die Unvorhersehbarkeit des Handelns ist der zweite Grund, warum

gegenseitige Versprechen so immens wichtig sind. Auf die Unberechenbar-

keit des Handelns zu verzichten, würde zwar Stabilität erzeugen, aber auch

die Natalität des Menschen vernichten. Will man die geteilte Wirklichkeit in

Freiheit etablieren undmiteinander in tatsächlicher Verbindung bleiben, gibt

es außer dem Versprechen keine stabilisierende Kraft.

Die Tradition der politischen Philosophie und der Politik zeugt von Ver-

suchen, diese zweifache Unberechenbarkeit durch Dominanz und Herrschaft

minimalisieren bzw. eliminieren zu wollen. Diese Tendenzen führten in letz-

ter Konsequenz immer zur Vernichtung der Freiheit. Freiheit kann nur be-

wahrt werden, wenn jeder Mensch seine Natalität und die dieser inhären-

ten Unberechenbarkeit in dasmenschliche Zusammenleben einbringen kann.

Damit dieses Engagement wederWillkürlichkeit noch Chaos verursacht, sind

gegenseitige, bindende Versprechen als ein Minimum an Stabilität unver-

zichtbar.

Versprechen, die der Anerkennung der Interdependenz entspringen und

ein a prioriVertrauen voraussetzen,wie das Arendt schon in ihrer Dissertation

einführt, münden in Verträgen,369 die nicht auf Unterwerfung oder Hierar-

chie, sondern auf Gegenseitigkeit beruhen. Verträge zeugen nicht von Sou-

veränität, sondern von Interdependenz. Sie sind nicht unerschütterlich und

können gebrochen werden – nur durch Mittel der Erpressung oder der Un-

terdrückung könnte man ihre Einhaltung erzwingen. Arendt bezeichnet Ver-

sprechen nicht als eine immerwährende Lösung, als das gelobte Land für ein

behütetes Zusammenleben, sondern als sichere Inseln im Ozean der Unsi-

cherheit.370 Versuchten sie zum Festland oder sogar zum Kontinent zuam-

menzuwachsen, würden sie die Freiheit im menschlichen Zusammensein,

»the joy of inhabiting together with others a world«371, vernichten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Berührbarkeit als conditio humana

Politisches Leben, das auf gegenseitigen Versprechen beruht, ist grund-

sätzlich fragil. Diese Zerbrechlichkeit entspricht den ontologischen Eigen-

schaften des Menschen als ein sterbliches Wesen, das aber zum Neuen fä-

hig ist. Er ist selbst Träger von Unberechenbarkeit und Unwiderruflichkeit.

Erst durch diese riskanten, destabilisierenden Eigenschaften ist es garantiert,

dass die Welt und das Miteinander nicht in der Repetition gefangen bleiben,

dass Neugestaltung für immer möglich bleibt.

»The danger and the advantage inherent in all bodies politic that rely on

contracts and treaties is that they […] leave the unpredictability of human

affairs and the unreliability of men as they are, using them merely as the

medium […] into which certain islands of predictability are thrown and in

which certain guideposts of reliability are erected. The moment promises

lose their character as isolated islands of certainty in an ocean of uncertainty,

that is, when this faculty is misused to cover the whole ground of the future

and tomap out a path secured in all directions, they lose their binding power

and the whole enterprise becomes self-defeating.«372

2.5.3 Mut

Zu vergeben sei notwendig, weil der Mensch die Verantwortung für die un-

vorhersehbaren Konsequenzen seinesHandelns nie ganz übernehmen könnte

und weil seine Taten unwiderruflich sind. Ohne Vergebung wäre das Indi-

viduum für immer an seine Tat gefesselt. Verzeihen stellt daher sowohl die

gemeinschaftliche als auch die individuelle Freiheit wieder her.

Versprechen betrifft den Menschen selbst insofern, dass es ihn auf das

Vereinbarte festlegt. Es stabilisiert seine Identität durch sein gegebenesWort,

es verlangt ihm ab, verlässlich zu bleiben und der Mensch zu sein, der das

Versprechen ablegte.

»Without being bound to the fulfilment of promises, wewould never be able

to keep our identities; we would be condemned to wander helplessly and

without direction in the darkness of each man’s lonely heart, caught in its

contradictions and equivocalities.«373

Vergeben und Versprechen ermöglichen nicht nur, dass das menschliche Mit-

einander in Freiheit stattfinden kann, sondern fügen den Einzelnen in dieses

Zusammensein auch ein. Vergeben und Versprechen machen es dem Men-

schen möglich, aus der Isolation der Vergangenheit herauszutreten und sich

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 93

zur Welt und zu seinem Mitmenschen in eine stabile Verbindung zu setzen.

Es wird an ihm festgehalten, indem er sein Wort gibt. Durch sein Verspre-

chen wird er zumMitglied des pluralen Miteinanders. Es wird ihm vergeben,

wenn er Verfehlungen begeht, d.h. er muss nicht in die Isolation zurück.

Sowohl Vergeben als auch Versprechen sind grundsätzlich an Pluralität

gebunden. Sie finden im Miteinander statt374 und bürgen dafür, dass die-

se Vielstimmigkeit bewahrt und gelebt werden kann. Das Miteinander kann

erst durch Vergeben und Versprechen wiederhergestellt werden. In den po-

litischen Akten des Vergebens und des Versprechens drückt sich aus, dass

Verfehlungen und Unvorhersehbarkeiten mitgedacht sind und als anthropo-

logische Gegebenheiten erkannt werden. Vergeben und Versprechen stabili-

sieren die strukturelle Verfehlbarkeit des Miteinanders bei Wahrung seiner

Offenheit.

Arendt setzt diesem dynamischen politischen Modell die Platonʼsche

Tradition entgegen. Diese forderte als Form des politischen Zusammenseins

Herrschaft und verwarf Pluralität. Platons politische Ordnung sei aus dem

souveränen Umgang des Ichs mit dem Selbst abgeleitet375 und nach dem

Vorbild des disziplinierten Selbstverhältnisses entworfen worden. Genauso

wie die Seele vom Geist dominiert und ihm unterworfen ist, sollten auch

die Aufteilung der unterschiedlichen Klassen und ihrer Zuständigkeiten in

der idealen Gesellschaft, dem Philosophenstaat, stattfinden. Dabei gibt es

die mehr und die weniger Würdigen, je nachdem, wie sehr sie ihr Sein der

Wahrheit der Ideen zu unterwerfen bereit sind.376

DiesemModell der souveränen Selbstbeherrschung setzt Arendt die Inter-

dependenz der Pluralität entgegen. DerMensch ist auf die Bestätigung seines

Seins durch den anderen angewiesen, damit er Teil einer Gemeinschaft wer-

den kann. Um Pluralität etablieren zu können, muss man einander als Glei-

che anerkennen. Diese Anerkennung ist u.a. auch die Sichtbarwerdung der

eigenen Verfehlungen, der brüchigen, instabilen Identität und der Angewie-

senheit auf die stabilisierende Wirkung von anderen.

Angewiesenheit ist Kontrollverlust, fehlende Souveränität und riskante

Berührbarkeit. Mut ist vor diesem Hintergrund »one of the most elemental

political attitudes«377. Mut zeigt sich nicht in der Heldentat, sondern darin,

dass man die Schwelle des Haushalts überschreitet und sich öffentlich zeigt.

Im Haushalt ist der pater familias Herrscher. Er kontrolliert die Abläufe, er

plant die Prozesse und trifft Vorhersagen. Er sorgt souverän für das eigene Ich

und dessen Erhalt. Sein Verhältnis zu den anderen innerhalb des Haushalts

ist das Verhältnis des alleinigen Herrschers zu den Untertanen. Die anderen

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Berührbarkeit als conditio humana

schränken seine souveräneMachtausübung nicht ein, ihre Natalität bleibt un-

sichtbar, sie handeln nicht.

Im Bereich des Öffentlichen sind aber alle Anwesenden gleich. Sie han-

deln, sie sprechen, sie sind vernehmbar, sie haben Intentionen und agieren

in ein schon bestehendes Netz hinein. Dieses Bezugsgewebe fordern sie mit

ihren Taten und Worten immer aufs Neue heraus, gestalten es um, destabili-

sieren es. Mut als politische Leidenschaft bedeutet, dass man sich dem Kon-

trollverlust und der Fremdwahrnehmung aussetzt. Mut, als Überschreitung

der Haustürschwelle, impliziert die Anerkennung der eigenen Abhängigkeit

von anderen, die einen als Sprechenden und Handelnden wahrnehmen bzw.

einem seine Existenz bestätigen. Man benötigt die anderen und die gemein-

same Welt, um nicht der Isolation anheimzufallen oder im repetitiven Zirkel

des biologischen Seins gefangen zu bleiben.

Mut ist die politische Leidenschaft schlechthin. Es braucht Mut, in die In-

terdependenz einzutreten.Mit diesemEintritt signalisiert man, dassman auf

das Miteinander und auf seine stabilisierende, kompensierende und Freiheit

ermöglichende Angebote angewiesen ist. Mut ist notwendig, um vergeben

und versprechen zu können, um Glaube an und Hoffnung für die gemeinsa-

me Welt aufzubringen. Im Angesicht all der unerträglichen Tatsachen dieser

Welt kann es ohne Mut keine Zukunft geben. Mut ist die öffnende Leiden-

schaft, die das Neue beginnt.

»[…] faith and hope [are] those two essential characteristics of human exis-

tence which Greek antiquity ignored altogether, discounting the keeping of

faith as a very uncommon and not too important virtue and counting hope

among the evils of illusion in Pandora’s box. It is this faith in and hope for

the world that found perhaps its most glorious and most succinct expres-

sion in the fewwords with which the Gospels announced their ›glad tidings‹:

›A child has been born unto us‹.«378

2.6 Emotionale Phänomene und die Möglichkeit der Berührung

Durch das Zusammenlesen von Arendts Frühwerk mit ihren späteren Schrif-

ten kristallisiert sich eine Deutung emotionaler Phänomene heraus: Sie sind

weltstiftende, öffnende oder weltvernichtende, schließende Erscheinungen.

Indem sie den Menschen von dem Außen abschirmen, zerstören sie das Mit-

einander. Diese Wirkung kann das Heraufbeschwören von Liebe genauso er-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 95

zielen wie rassistische Ideologien. Das Ausschlaggebende ist nicht das Gefühl

an sich, sondern ob es Berührbarkeit ermöglicht bzw. zulässt.

Die Frage, inwiefern emotionale Phänomene der Logik des Politischenwi-

dersprechen, stellt sich für Arendt in einer spezifischenWeise. Gängig ist die-

se Gegenüberstellung, weil der Bereich der Politik als Stabilität, Vorhersag-

barkeit und Planbarkeit konzipiert wird, der durch die Unberechenbarkeit

und Intensität der Emotionen gefährdet werden kann. Doch ist bei Arendt

das Politische selbst ein äußerst fragiler Raum,der sowohl durch die Vielstim-

migkeit der Beteiligten als auch durch das politische Prinzip des Neuanfangs

unberechenbar ist und immer wieder destabilisiert wird. Sollte es jedoch die-

se Unvorhersagbarkeit und Offenheit verlieren, könnte es keine Freiheit mehr

geben, das Politische würde sich selbst auflösen.

Vor dem Hintergrund dieser Bedeutungsverlagerung des Politischen be-

fragt Arendt emotionale Phänomene in Bezug darauf, ob sie die strukturelle

Offenheit des Politischen unterstützen oder verhindern. Meine Analyse zeig-

te, dass sich Emotionen in diesem Kontext sehr unterschiedlich verhalten

können. Sobald sie isolieren, verhindern sie die Etablierung und die Bewah-

rung des politischen Miteinanders. Sind sie jedoch Ausdruck von Betroffen-

heit – wie z.B. das Mitleiden – oder von Natalität – wie z.B. Mut –, konstitu-

ieren sie den politischen Bereich aktiv mit bzw. schützen davor, dass Freiheit

und Pluralität im Miteinander zerstört werden.

Arendts Kritik an Rousseau besteht nicht in einer generellen Absage an

Gefühle im politischen Bereich, sondern darin, dass in Rousseaus Konzipie-

rung diese Gefühle isolierend und weltverloren sind, den Menschen vor der

Welt und vor dem anderen verschließen. Arendt kritisiert Rousseaus Auffas-

sung nicht, weil sie ›emotional‹, sondern weil sie selbstbezogen und weltver-

loren ist.

Emotionale Phänomene tragen nicht nur zum individuellen Weltverlust

bei (wie das Arendt in ihrer Dissertation thematisiert), sondern auch zur Iso-

lierung der Bürger. Durch Schrecken, Entsetzen und Angst etablierte der to-

talitäre Staat eine weltleugnende Abhängigkeit seiner Bürger. Die Emotio-

nen wirkten weltverschließend und befestigenden Status quo des Staatster-

rors. Der repetitive Mechanismus des biologischen Lebens wurde in den po-

litischen Bereich übertragen.

Arendts Frühwerk, die Biografie der Rahel Varnhagen, betont dagegen die

immense innerweltliche Relevanz der Berührbarkeit. Laut Arendt fand Rahel

Varnhagen ihren Platz in derWelt erst, als sie sich vor der Berührbarkeit nicht

mehr schützen wollte, sondern sich ihr bewusst aussetzte. Ein solches Sich-

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Berührbarkeit als conditio humana

Exponieren führt dazu, dass die Ereignisse des Lebens erlitten werden.Durch

die hermeneutische Interpretation von Arendts Gedanken zeichnet sich ab,

dass erst eine solche pathische Haltung es ermöglicht, dass der Mensch die

Wirklichkeit erfährt und sie nicht leugnet. Sie zu erleiden, ist die Vorausset-

zung davon, dass man dieWirklichkeit kennenlernt. Damit datiert Arendt die

Entstehung der politischen Lüge lange bevor noch sie zur Propaganda wer-

den könnte. Sie beginnt, sobald man die Fakten des eigenen Standpunktes

im Miteinander nicht wahrnehmen will – weder als brodelnden Zorn gegen

die mächtigen Unterdrücker noch als niederschlagende Trübsal in Anbetracht

der Entrechtung. Das Politische kann ohne einen solchen Wirklichkeitsindex

nicht bestehen.

Berührbarkeit und der Mut des Sich-Aussetzens sind Motive, die für

Arendts Konzeption des Miteinanders im politischen Raum zentral sind.

Emotionale Phänomene werden durch die Optik der Berührbarkeit unter-

sucht und bewertet. Sind sie Ausdruck von bzw. öffnen sie den Menschen

für Betroffenheitserfahrungen, sind sie für den politischen Raum von großer

Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002 - am 14.02.2026, 07:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

