2. Emotionale Phanomene und Weltbezug

In der Sekundirliteratur ist die Annahme weit verbreitet, dass Arendt sich
dezidiert gegen emotionale Phinomene im politischen Raum positionierte.!
Diese These wird durch zwei Stellen begriindet: Die erste Passage befindet
sich im abschliefdenden Teil von The Human Condition, in der Arendt behaup-
tet, dass Liebe nicht nur ein unpolitisches, sondern sogar ein anti-politisches
Gefiihl sei.” Die zweite prominente Quelle findet man in ihrem Buch On Revo-
lution, in dem sie das Scheitern der franzésischen Revolution darauf zuriick-
fithrt, dass sich die Revolutionire vom Gefithl des Mitleids (im englischen Text
»pity« in Abgrenzung zu »compassionc) fiir die mittellose Masse verleiten lie-
Ren und aus dieser Mitgefithlskultur heraus eine Terrorherrschaft etablierten
— aus den Augen verlierend, dass das Ziel der Revolution nicht allgemeiner
Wohlstand, sondern gemeinschaftliche Freiheit sei.

In meiner Argumentation mochte ich eine andere Lesart vorschlagen. So-
wohl im Fall der genannten Stellen als auch iberall dort, wo Arendt iiber
Emotionen und Affekte spricht, geht es hauptsichlich nicht um das partiku-
lare Gefiihl, sondern um Verbindungsversuche und -méglichkeiten, um einen
Welt- und Gemeinschaftsbezug bzw. darum, wie beide durch aufkommende
Passionen geprigt und geformt werden. Laut Arendt ist das Politische ein Be-
zugsraum und eine Weise der Beziehung zur Welt bzw. zu den Mitmenschen.
So ergibt sich die Frage, welche Rolle emotionale Phinomene in der Gestal-
tung dieses Bezugsgewebes spielen. Wie werden sie zerstorerisch und wann
geben sie erfahrungsgebundene Inspiration zur Etablierung gemeinschaftli-
cher Werte?

In ihren Werken Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jidin aus
der Romantik und On Revolution entwarf Arendt die Grundziige einer Affektleh-
re.? Diese hat sie zwar nie systematisch ausgearbeitet, aber das ihr zugrun-
deliegende Spannungsverhiltnis zwischen dem griechischen Pathosbegriff*
und der Rousseaw'schen Sentimentalitit durchzieht Arendts politisches Den-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Beriihrbarkeit als conditio humana

ken. Durch die Analyse dieser zwei Werke mochte ich zeigen, dass Arendt
emotionale Phinomene aufgrund ihrer welteréffnenden oder weltverschlie-
Renden Wirkung bewertet und nicht im Allgemeinen als antipolitisch abtut.
Wie Arendt Gefiihle, Leidenschaften und Sentiments in Bezug zum Politi-
schen setzt, hingt nach meiner Interpretation davon ab, wie diese die onto-
logische Berithrbarkeit des Menschen beeinflussen bzw. ihn zur Etablierung
und zur Bewahrung des politischen Raumes befihigen.

Um die Frage beantworten zu konnen, welche Rolle emotionalen Phi-
nomenen im Politischen zukommt, muss die Grundcharakteristik des po-
litischen Bereiches bestimmt werden. Ich interpretiere ihn anhand Arendt
als einen spezifischen Raum fliichtiger Freiheit im pluralen Miteinander. Aus
dieser Charakteristik ergibt sich eine scheinbar prinzipielle Unvereinbarkeit
zwischen emotionalen Phinomenen und dem Politischen. Erstere sind indi-
viduell empfunden, wobei das Politische im Modus der Pluralitit stattfindet.
In meiner Lesart ist jedoch diese Kontradiktion durch zwei erginzende Ein-
sichten aufzulésen. Erstens sind emotionale Phinomene, ebenso wie andere
subjektive Erfahrungen, in eine dem Politischen angemessene Form trans-
formierbar und somit 6ffentlich mitteilbar. Zweitens kénnen sie durch ihre
welterdftnende Wirkung, durch die Bewahrung einer Berithrbarkeit, immens
zur Aufrechterhaltung des politischen Bereiches beitragen. In ihrer 6ffent-
lich vernehmbaren und Verbindung erméglichenden Form sind sie nicht nur
nicht apolitisch, sondern sogar Grundsteine des Politischen.

2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Beriihrbarkeit
und der Herstellung von Gefiihlen

Es ist eine interessante werkhistorische Tatsache, dass Arendts urspriinglich
deutschsprachige Schriften zu ihren Lebzeiten entweder gar nicht oder erst
recht spit, als sie schon mit den englischsprachigen Werken weltberithmt
war, veroffentlicht wurden. Thre Dissertation, Der Liebesbegriff bei Augustin, die
sie 1928 einreichte und die noch in Deutschland 1929 als solche publiziert
wurde, hatte sie Mitte der 1960er Jahre fiir eine englische Verdffentlichung
itberarbeitet. Zu der Publikation kam es aber schlieflich erst 1996, zu einer
deutschen Wiederverdffentlichung noch spiter, erst 2003. Ihr als Habilitati-
onsschrift angedachtes zweites Buch, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer
deutschen Jiidin aus der Romantik, hat Arendt bis auf die letzten zwei Kapitel vor
ihrer Flucht nach Paris, d.h. bis 1933, fertiggestellt.” Das Buch wurde erst-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

malig 1957 auf Englisch veréffentlicht (in London), die deutsche Publikation
erfolgte zwei Jahre spiter, im Jahr 1959.

Dadurch, dass sowohl die Dissertation als auch die Habilitationsschrift
der Offentlichkeit einerseits spit zuginglich wurden, andererseits keine de-
zidiert politischen Schriften sind, wurden sie von der politiktheoretischen
Arendt-Rezeption kaum in Betracht bezogen. Dabei bergen sie jene Grundzii-
ge und -motive Arendt’schen Denkens, die Arendt spater politisierte und die
sich mit erstaunlicher Konsequenz durch das ganze Lebenswerk ziehen.® Um
einige zu nennen: Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung, Geschichtlich-
keit, Isolation des Menschen und die Illusion der Souverinitit, Beziehungen
im menschlichen Miteinander, Weltverlust, das Bose, der Wille, Freiheit bzw.
Freisein, Weltbezug, Judentum bzw. die Annahme der eigenen Identitit, In-
trospektion und Liebe.”

2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jiidin aus
der Romantik

Die Figur der Varnhagen entwirft Arendt als Prototyp der Berithrbarkeit.
»Worauf es ihr ankam, war, sich dem Leben so zu exponieren, daf} es sie
treffen konnte >wie Wetter ohne Schirm«.«® In Arendts Deutung verkérpert
Rahel Varnhagen eine prinzipiell offene Haltung der Welt gegeniiber. Sie
ist in Arendts Auffassung jemand, der sich in keiner Weise zu schiitzen
versucht, der sich weder durch Eigenschaften oder Talente noch durch Sitten
oder sozialen Stand’ auf eine bestimmte stabilisierende Identitit festlegt.
Berithrbarkeit, als ontologische Offenheit, bedeutet unter anderem den
Verzicht auf die vorsitzliche Gestaltung der eigenen Lebensumstinde. Durch
Berithrbarkeit setzt man sich dem unvorhersehbaren Aufien aus, man besitzt
keine souverine Kontrolle iiber die Ereignisse. Arendt stellt der leidens-
bereiten Berithrbarkeit als einziges Widerstandsmoment die Aktivitit des
Geschichtenerzihlens gegeniiber. Indem »das Geschehene in ein Gesagtes«™®
umgewandelt wird, wird das, was einem zugestofRen ist, angeeignet und
»zum Schicksal«™. Erst in diesem nachtriglich akzeptierenden Prozess wird
das Leben tatsichlich zum eigenen, ohne nur ein Konglomerat von identifi-
zierbaren Eigenschaften zu sein. Ein eigenes Schicksal zu haben, bedeutet
schlicht, dass man sein Leben erzihlen kann. Dieses Schicksal zu besitzen,
setzt als einziges »eine nie nachlassende Wachheit und Schmerzfihigkeit,
um treffbar und bewuf3t zu bleiben«™ voraus.

14.02.2026, 07:53:37.

25


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dieser Berithrbarkeit stellt Arendt die romantische Wendung der aufkla-
rerischen Figur des Selbstdenkens®™ entgegen. Arendt definiert die Idee des
Selbstdenkens als Autoritit der Vernunft, als eine Verschiebung, durch die
der Bezugspunkt in den Menschen selbst, in sein Denken, verlagert wurde.
Nach Arendts Kritik wurde ein solches Selbstdenken in der Romantik total
und fihrte zu einer Unabhingigkeit von der Gegenstiandlichkeit der Welt und
der faktischen Realitit: »Das Selbstdenken befreit von den Gegenstinden und
ihrer Realitit, schafft einen Raum des nur Denkbaren und eine Welt, die oh-
ne Wissen und ohne Erfahrung jedem Verniinftigen zuginglich ist. Sie befreit
vom Gegenstand [...]«*.

Rahel Varnhagens prinzipielles Problem war ihr Judentum, das sie nicht
annehmen wollte.” Arendts Biografie der Varnhagen zeichnet nach, wie sie
sich schlieRlich — nach wiederholtem Liebesungliick — in die Lage versetzte,
ihre judische Zugehdrigkeit zu akzeptieren. Ihr Lebenslaufist jedoch von Ver-
suchen geprigt, aus diesem Judentum »herauszukommen«': einerseits durch
Heirat und andererseits, nach dem Scheitern ihrer Liebesbeziehungen, psy-
chisch, durch die gedankliche Abschaffung dieser tiefst enttiuschenden, »un-
verniinftigen Wirklichkeit«”. Die Beseitigung der Tatsachen wird durch eine
Reflexion vollzogen, die Arendt als die romantisierte Version des Selbstden-
kens bezeichnet.

»Schlagt das Denken in sich selbst zurtick und findet an der eigenen Seele
seinen einzigen Gegenstand, wird es zur Reflexion, so erzwingt es allerdings,
sofern es verniinftig bleibt, einen Schein unbegrenzter Macht, indem es sich
eben von der Weltisoliert, an ihr sich desinteressiert, sich schiitzend vor den
einzigen »interessanten« Gegenstand stellt: das eigene Innere. In der durch
Reflexion geleisteten Isoliertheit wird es unbegrenzt, weil kein Aufen es
mehr behelligt; weil kein Handeln mehr verlangt wird, dessen Konsequen-
zen auch den Freiesten einschrdnken. Die Autonomie des Menschen wird zur
Ubermacht der Méglichkeiten, an der jede Wirklichkeit abprallt.«'®

Das Denken, das sich an sich selbst zuriickwendendet, bezeichnet Arendt als
Reflexion. Im hier besprochenen Kontext bezieht sich diese Zuriickwendung
jedoch ausschliefilich auf die eigene Innerlichkeit. Durch die Introspektion
gewinnt der Mensch Freiheit von den unbeliebten Fakten und eine Souveri-
nitit, da er in seiner Isolation den verletzenden und verunsichernden Kriften
der Welt entkommt. So gewinnt er eine unbegrenzte Potenz, weil er von den
unberechenbaren Konsequenzen seines Handelns nicht mehr eingeschrankt
ist. Durch seine reflexive Haltung, die gleichzeitig eine Isolation und ein Des-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

interesse an der Welt ist, wird der Mensch ginzlich autonom. Nicht mehr
ausgesetzt, daher unverletzlich und geschiitzt. Die Aufienwelt hat den Platz
fir die Innenwelt gerdumt. Das Individuum hat sich mit diesem Trick in die
Sicherheit gerettet — jedoch verlor er dabei die Verbindung zum Auflen. Jetzt
ist er unverletzlich, aber auch unberiithrbar.

Obwohl auf den ersten Seiten ihres Buches Rahel Varnhagen als Prototyp
der Berithrbarkeit vorgestellt wird, rekonstruiert Arendt, wie sich Varnhagen
nach ihren ungliicklichen Liebesgeschichten in die isolierende Introspektion
fliichtete. Durch das Nacherzihlen dieser Phase in Varnhagens Leben erar-
beitet Arendt ihre Kritik an Rousseau, den sie als ideengeschichtlichen Vater
der isolierenden Gefiihlshaltung bzw. Gefithlskultur vorstellt und scharf kri-
tisiert.

Arendt schreibt: »Rousseau ist das grofite Beispiel aller Reflexionssucht
[..]«*. Er soll es geschafft haben, auch »mit der Erinnerung noch fertig zu
werden«*®, die als »stérende[r] Realititsindex«*' der Autonomie des Selbst-
denkens einzig noch Halt bieten konnte. Rousseau — in Les Confessions — wan-
dele Ereignisse und Geschehnisse seines Lebens nicht ins Gesagte um, son-
dern nur noch in verblasste, konturlose »Sentiments, die bei ihnen empfun-
den worden sind«*?. Solche »wehmiitige Erinnerung«* verunmdogliche es laut
Arendt, dass man sich seines eigenen Schicksals bewusst werde, denn es gi-
be nichts zu erinnern, nichts anzueignen, auf3er einer immerwihrenden Ver-
gangenheit des je Gefithlten. Dadurch, dass die eigene Lebensgeschichte zur
Summe von Emotionen wird, geschieht anstelle der Annahme der eigenen
Identitit und der Einnahme eines Platzes in dieser Welt das Gegenteil, d.h.
Selbstvergessenheit. Zwar ist die Seele in ihrer Emotionalitit unbegrenzt und
autonom, doch sei der bezahlte Preis dafiir die Wahrheit. »Macht und Auto-
nomie der Seele sind gesichert. Allerdings um den Preis der Wahrheit, die
ohne Wirklichkeit, mit anderen Menschen geteilte Wirklichkeit, jeden Sinn
verliert.«**

Wahrheit gibt es laut Arendt nur, wenn es eine Wirklichkeit gibt, an der
mehrere Menschen teilnehmen. Weder Wahrheit noch Wirklichkeit sind da-
her fiir den Einzelnen zuginglich. Durch die Introspektion wird das Perspek-
tivische — genau das, was Arendt spiter in ihren politischen Schriften als Plu-
ralitit bezeichnet — abgeschafft und so, nimlich ohne Realititsindex, wird
der Weg fur die willkiirliche Liige frei. »Jedes Faktum ist ungeschehen zu ma-
chen, durch Liige auszuldschen. Die Liige kann das Aulen dementieren, das
die Reflexion in eine seelische Eigenschaft verwandelte.«*

14.02.2026, 07:53:37.

27


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Beriihrbarkeit als conditio humana

Liige heifit, so Arendt, dass die Fakten als geteilte Wirklichkeit nicht mehr
existieren, dass sie zu blof3en subjektiven Meinungen wurden, die miteinan-
der nicht mehr kommunizieren. Sobald die Fakten nicht von mehreren Men-
schen bezeugt werden,?® sobald die Anerkennung dieser Fakten zuriickge-
nommen wird, ist es nicht mehr eindeutig, was Liige ist und was Wirklichkeit,
denn alles wird zur Meinungssache und zu einer Frage der Zustimmung:

»Wirklichkeit besteht vielleicht nur in der Zustimmung aller Menschen, ist
vielleicht nur ein soziales Phianomen, stiirzt vielleicht zusammen, sobald ei-
nerden Mut hat, wirklich und konsequentihr Vorhandensein zu leugnen. [...]
Arme Wirklichkeit, die abhingig ist von Menschen, die an sie glauben und
sie bezeugen.«*’

Arendt meint, in Rousseaus Reflexionssucht die Quelle der wirklichkeitsleug-
nenden Liige gefunden zu haben. Sie geht jedoch noch einen Schritt weiter.
Die Wahrheit gehe ihr zufolge nicht nur deshalb verloren, weil es keine ge-
teilte Wirklichkeit der faktischen Ereignisse mehr gebe, sondern, weil es im
Grunde genommen gar keine faktischen Ereignisse mehr gibt. »Rousseau er-
zihlt weder seine Lebensgeschichte noch seine Erfahrungen. Er bekennt nur,
was er in seinem Leben je fithlte, begehrte, wiinschte, empfand.«*® Durch eine
solche Emotionalitit wird die Welt, die der Raum von Pluralitit und Ereig-
nishaftigkeit ist, vernichtet.

Arendt nennt Rousseau »ein seltsames Beichtkind«*, ohne Beichtvater,
der ihn von seinen Gefiihlsregungen freisprechen oder iiber diese urteilen
wiirde. Ohne die Aussicht auf Absolution und somit zu einer zirkuliren Wie-
derholung gezwungen, beschreibt er in vollkommener Isolation die Gemiits-
bewegungen seiner Seele. Da es in diesem Modus keine Wirklichkeit gibt, ist
auch kein 6ffentliches Leben moglich. Auch das private Leben wird ungesche-
hen gemacht, indem nur die Sentiments erinnert werden. Nicht nur die Welt,
auch die Mitmenschen verblassen. Es bleibt kein Platz fiir das Miteinander
tibrig.

Die Rousseawsche Selbstbekenntnis pragte die Salonkultur der Romantik.
Salons bildeten eine Schnittstelle zwischen der politischen Offentlichkeit und
dem Privaten, das der Intimitit fronte. In den Salons wurde, so Arendt, die
»wirkliche, vorhandene Situation«<’® in Stimmung umgewandelt. Eine solche
Transformation

»[..] umgibt alles Subjektive mit der Weihe der Objektivitit, Offentlichkeit,
hochster Interessantheit. In der Stimmung verwischen sich die Grenzen von

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

intim und 6ffentlich; das Intime wird veréffentlicht, das Offentliche nur im
Intimen, schlieRlich im Klatsch erfahrbar und aussprechbar.<*

Die durch die (Selbst-)Reflexion erzeugte Stimmung verwischt die Grenzen
zwischen Innen und Auflen bzw. vertauscht auch die Inhalte, die in die je-
weiligen Riume gehoren. Offentlich geschieht nun die Entbléfung des See-
lenlebens, wobei einzigartig am Menschen nur noch seine diffusen Gefiihle,
nicht aber sein Handeln, sind. »In der Gehaltlosigkeit einer Gesellschaft, die
gleichsam nur noch im Dimmerschein Bestand hat, interessiert Mitteilung
nur noch um den Preis der Demaskierung.«** Die Indiskretion, die Rousse-
au® auf dem Papier ausiibte, wird zum verbreiteten Phinomen in der Ge-
sellschaft. Dabei gehen die Realitit als gemeinsamer Bezugspunkt und ei-
ne tatsichliche Offentlichkeit, die sich um die Wirklichkeit kitmmern wiirde,
verloren.>*

Durch die Lebensgeschichte Rahel Varnhagens, die von der Salonkultur
gepragt war, zeigt Arendt, wie die Leidenschaften der gescheiterten Liebes-
geschichten Varnhagen sowohl im Salon als auch im Privatleben zu dieser
Unbestimmtheit der Geftihlswelt dringten. Arendt kommentiert, dass in den
Leidenschaften nicht nur das AufSen, sondern auch die Zeitlichkeit ihre Struk-
tur verlieren. Die Vergangenheit existiert nur als Gemiitszustand, die Gegen-
wart wird — um {iber sie Herr zu werden - blitzschnell ins Gefiihlte verwan-
delt. Sie wird schon im Augenblick, in dem sie sich ereignet, zum Sentiment.
In einem System, das von vergangenen Emotionen dominiert ist, gibt es kei-
nen Platz mehr fiir das Neue. »Der Absolutheitsanspruch der Passion laft
Organe fiir Neues verkiimmern.«* Gewinnt eine sentimentale Emotionali-
tit iiberhand, wird die Wirklichkeit durch die Introspektion vernichtet. Es
kann keine Unterbrechung mehr stattfinden, nichts kann die Mauer der Sen-
timentalitit durchbrechen. Das nicht berithrbare Subjekt schiitzt sich vor den
Tatsachen, indem es sie in Gemiitszustinde umwandelt. Es beugt auch un-
gewollten Ereignissen mit vorgefertigten Emotionen vor. »In der ertriumten
Stimmung baut der Mensch dem direkten Getroffensein vor. Alle Moglichkei-
ten, auch die dulersten, werden in eine zukiinftige Vergangenheit versetzt,
um die gegenwirtige Angst vor ihnen zu neutralisieren.«*

Die Melancholie dieser Lage ist einerseits etwas selbst Gewolltes, erzeugt
durch die Isolation und den Wirklichkeitsverlust. Gleichzeitig, so meint
Arendst, zeigt sich in der Schwermut ein letzter Rest Wirklichkeit, zu dessen
Uberwindung die Rousseaw'sche Introspektion entwickelt wurde, nimlich
die Tatsache, »dafd wir uns nicht selbst das Leben gegeben und es nicht frei

14.02.2026, 07:53:37.

29


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Beriihrbarkeit als conditio humana

gewihlt haben.«*” In der Unberechenbarkeit einer nichtgewihlten Gegeben-
heit, d.h. im Widerfahrnischarakter des eigenen Lebens, liegt der Grund
fiir eine Gefithlskultur, die den Kontrollverlust tiber die Ereignisse sowie
die grundsitzliche Verletzbarkeit des Menschen durch eine Abwendung der
Beriithrbarkeit vermeiden will. Zu diesem Zweck wird nicht stoische Gleich-
giltigkeit oder aufklirerische Rationalitit, sondern eine kiinstlich erzeugte
und perpetuierte Emotionalitit gewihlt.

An Varnhagens Beispiel zeigt Arendt die einzige Alternative zu dieser Hal-
tung. Eine, in der die Welt nicht ausgelscht und das eigene Leben erfahren
werden kann: Die Akzeptanz der eigenen Identitit, in Varnhagens Fall die des
Paria-Seins. Indem Rahel Varnhagen das Faktum ihres Lebens annahm, fand
sie einen Platz in der Welt, von dem aus sie »die gewihlte Unsicherheit eines
sich exponierenden Lebens«*® erleiden, akzeptieren und darin sogar Zufrie-
denheit* finden konnte. Die Autonomie und die Macht, die durch die Isola-
tion entstehen, konnen zwar in diesem Zustand nicht mehr aufrechterhalten
werden. Berithrbar zu sein, bedeutet Schutzlosigkeit. Jedoch entsteht erst im
Zustand dieser Betreffbarkeit eine innerweltliche Wirklichkeit. Widerfahrnis-
se werden akzeptiert und als Teil des eigenen Schicksals bewahrt. Das Leben
wird in der Exponiertheit gelebt und im nachtriglichen Erzihlen zum festen
Bestandteil der Wirklichkeit transformiert.

»Denn fiir und in der Welt hat nur das Bestand, was mitteilbar ist. Das
Nichtmitgeteilte, das Nichtmittelbare, das, was niemandem erzdhlt wurde
und auf niemanden Eindruck machte, das, was nirgends eingeht in das
Bewuftsein der Zeiten und ohne Bedeutung in dem dumpfen Chaos des
unbestimmten Vergessens versinkt, ist verdammt zur Wiederholung; es
wiederholt sich, weil es, obwohl wirklich geschehen, in der Wirklichkeit
keine Bleibe gefunden hat.«*

In Rahel Varnhagen... entwirft Arendt die Grundziige einer politischen Affekt-
lehre. Sie beschreibt zwei Pole der Emotionalitit. Auf der einen Seite ihre
Ereignishaftigkeit und ihren Widerfahrnischarakter in dem Begriff der Be-
rithrbarkeit als ein sich exponierendes Leben. Dieses Ausgesetzt-Sein ist eine
Schutzlosigkeit, ein Mangel an Macht und Autonomie. Gleichzeitig ist es aber
auch eine Verbundenheit mit dem Leben, ein Prisent-Sein, das auch die Zeit-
lichkeit gliedert - in die Vergangenheit des Geschehenen, in die Gegenwart
der augenblicklichen Offenheit und in die Zukunft, in der sich das Neue, da
ihm nichts vorbeugt, ereignen kann. Auf der anderen Seite beschreibt Arendt
eine kiinstliche Gefithlskultur, die mit Wirklichkeitsverlust einhergeht. Um

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

sich vor dem Unkontrollierbaren des Lebens zu schiitzen, entsteht ein durch
Introspektion erzeugtes Seelenleben, das so verschlossen und selbstbezogen
ist, dass keine Realitit es mehr zu beriithren vermag. Wihrend ein exponier-
tes, erleiden-fihiges Leben ein Miteinander und eine im Plural konstituier-
te Welt ermoglicht, zerstort ein Gefithlskult die Wirklichkeit als gemeinsa-
men, unhinterfragbaren Bezugspunkt. Dieses Rousseawsche Erbe ist dasje-
nige, was Arendt in On Revolution fur die Zerstdrungswut der Franzosischen
Revolution verantwortlich macht und dabei die explizit politischen Folgen ei-
ner Nicht-Berithrbarkeit ausbuchstabiert. In ihrer Analyse zeigt sie, dass die
Revolution, obwohl sie sich auf das Gefiihl des Mitleids berief, in Wirklichkeit
gar nicht empfindsam war.*

Die Kritik der Introspektion bezieht sich im Varnhagen-Buch auf eine Ge-
fihlswelt, die durch minutiése Selbstbeobachtung erzeugt und perpetuiert
wird und mit der Wirklichkeit — die es nur als Geteiltes geben kann - nicht
mehr korrespondiert. In On Revolution behauptet Arendt, dass die Selbstbeob-
achtung der Gefithlsregungen auch ein anderes Objekt als die eigene Psyche
haben kann: die kérperlichen Empfindungen als »overwhelming urgency«**,
als »the most powerful necessity«*. Der Hunger der verarmten Massen riick-
te ins Zentrum der Franzosischen Revolution und fithrte laut Arendt zu threm
Scheitern, weil das revolutionire Ziel die Befriedigung der biologischen Be-
diirfnisse und nicht das Erreichen eines freien, pluralen Miteinanders war.

2.1.2  On Revolution

Wie die in der Isolation verharrende Selbstbeobachtung der eigenen emo-
tionalen Regungen den Bezug zur Wirklichkeit erodiert, besprach Arendt in
Rahel Varnhagen.... Im politischen Kontext hat die Nivellierung der Perspekti-
vitat, durch die Vergroferung eines einzigen Aspekts, die Konsequenz, dass
die Grundlage des gemeinsamen Handelns eine Einheitsvorstellung wird: der
imaginierte politische Kérper, der von einem homogenen Willen geleitet ist.
Volonté Générale, »the nation as a body driven by one will, like an individual«*
ist die politische Folge der Bemithung, Berithrbarkeit und Unberechenbarkeit
auszuschlieflen. Ein sicherer Hafen der Macht soll etabliert werden, auch um
den Preis des Wirklichkeitsverlusts oder der Ausloschung der Pluralitit. Dies
geschah im Fall der Franzosischen Revolution in Arendts Verstindnis aber
nicht durch kithle Rationalitit oder die Ablehnung der menschlichen Emo-
tionalitit, sondern durch VergréfRerung und Isolierung eines einzigen emo-
tionalen Moments, des Mitleids.* Die politische Konstitution der Nation als

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Beriihrbarkeit als conditio humana

ein Korper vermengt sich laut Arendt mit Rousseaus Auffassung des Natur-
zustandes, der von der Giite des Menschen bestimmt ist und sich in erster
Linie durch die authentische und zutiefst menschliche Fihigkeit des Mitlei-
dens auszeichnet.* »It was this capacity for suffering that Rousseau had pit-
ted against the selfishness of society on one side, against the undisturbed
solitude of the mind [...] on the other.«*

In Anlehnung an Rousseau etablierten Robespierre und seine Mitstrei-
ter eine politische Kultur des Mitleids, die im Mitgefithl mit der hungernden
Masse bestand. Der Bezugsrahmen hierfiir war aus Arendts Sicht, dass sich
die Revolutionire im Kampf »between reason and the passions«*® fiir die Lei-
denschaften entschieden, wobei sie zu diesen Beschluss durch eine Verwechs-
lung kamen. Laut Arendt war ihnen der Unterschied zwischen Verstand und
Denken nicht bewusst. Wihrend der Verstand seiner Struktur nach eher mo-
nologisch ist, ist das Denken ein Gesprich mit sich selbst, welches die Per-
spektivitit der Welt bewahrt. Da die Revolutionire den Prozess des Denkens
mit der Unbeweglichkeit des Verstandes gleichsetzten, nahmen sie die dialo-
gische Potenzialitit des Denkens nicht wahr und verwarfen sowohl Denken
als auch Verstand auf der Grundlage, dass sie den Menschen egoistisch und
unempfinglich fir das fremde Leid machten. Dadurch, dass die kommuni-
kative Seite des Denkens ignoriert wurde, wurde das Gefiihl zum Vermittler
zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und den anderen. »[...] these early pleas
for passion, for the heart, for the soul, and especially for the soul torn into two
[...] had put a soul [...] into the place of the two-in-one that manifests itself in
the silent dialogue of the mind with itself which we call thinking«*.

Arendt gibt Rousseaus Proklamierung der gesellschaftsstiftenden Wir-
kung von Mitleid die Schuld dafiir, dass die Franzdsische Revolution von die-
sem Sentiment ergriffen wurde.

Laut Arendt kann Mitleid auf zwei Weisen erlebt werden - als Wider-
fahrnis (»compassion, in der deutschen Version »Mitleiden«) oder als Ergeb-
nis einer Introspektion (»pity«, »Mitleid«). In der Beschreibung dieser zwei
nicht-identischen emotionalen Phinomene vertieft Arendt ihre implizite Af-
fektlehre, die im Spannungsverhiltnis zwischen pathos und sentiment besteht.
Interessant ist dabei, dass — obwohl Arendts Konzept des Mitleidens eindeu-
tig mit dem griechischen Begriff des Pathos korrespondiert (im Sinne von
Leidenschaft und Erleiden, als Widerfahrnis und pathische Erfahrung®®) -
ihr Bezugspunkt kein antiker Autor, sondern eine Figur aus Fjodor Dosto-
jewskijs Roman Briider Karamasow ist, namentlich Jesus in der Abhandlung
Der GrofSinquisitor.”” In der Erzihlung Dostojewskijs treffen der auf die Erde

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

wiedergekehrte Jesus von Nazareth und der spanische GroRinquisitor auf-
einander. An der Szene ihres Gesprichs im Gefingnis — wohin die kirchliche
Figur den unerwiinschten Jesus einsperren liefd — arbeitet Arendt den Unter-
schied zwischen Mitleiden und Mitleid aus. Sie schreibt: »For compassion, to
be stricken with the suffering of someone else as though it were contagious,
and pity, to be sorry without being touched in the flesh, are not only not the
same, they may not even be related.«*>

Mitleiden (»compassion«) ist die wahrhafte Ergriffenheit vom Leiden des
anderen, es ist »co-suffering«®>. Als solches kann es sich nicht auf eine Mas-
se beziehen, nur immer auf das individuelle Leiden, auf das Partikulare und
Einmalige. Es kann nicht verallgemeinern. Jesus verkérpert in Arendts Au-
gen diese Mit-leidens-Fahigkeit, »to have compassion with all men in their
singularity«<**. In Kontrast zu Jesus steht der Grofinquisitor, der — ebenso
wie Robespierre und seine Mitstreiter — das Mitleid (»pity«) zum Erzeugen
und Erhalten von politischer Macht nutzt. Mitleid ist generalisierend, es sieht
nicht mehr das einzelne (Er-)Leiden, sondern »depersonalize[s] the sufferers,
lumpls] them together into an aggregate«”, erzeugt die Masse der Leiden-
den, die toujours malheureux. Wihrend der Grofdinquisitor eloquent spricht
und sein Mitleid fiir die Massen bekriftigt (da sie unter ihrer Freiheit leide
und als Abhilfe der kirchlichen Vorschriften bediirfe), schweigt Jesus.

In der Rede des Mitleids (»pity«) driickt sich eine Distanz zwischen dem
Leidenden und dem Mitleidenden aus. Das verallgemeinernde Mitleid, das
sich vom partikularen Leiden nicht ergreifen lasst, ist sprachfihig und be-
eindruckt sogar auf rhetorische Weise.*® Demgegeniiber verschligt es dem
leidenschaftlich Mit-Leidenden die Sprache. Die Ergriffenheit des Mitleidens
(»compassion«), die auf eine Mit-Betroffenheit zuriickzufithren ist, ist, eben-
so wie auch jede andere Ergriffenheit, sprachlos. Sie ist zwar nicht ginzlich
ohne Artikulation, »but their language consists in gestures and expressions
of countenance rather than in words«*’. Jesus, so Arendt, schweigt in der An-
wesenheit des Priesters nicht deshalb, weil er keine Gegenargumente hitte,
sondern weil er mit seinem eloquenten Gesprichspartner ebenso mitleidet,
wie er dies mit jedem einzelnen Leidenden tat. Er ist ergriffen von dem Leid,
das sich hinter den Worten des Inquisitors verbirgt. Durch Jesus’ Schweigen,
welches eine absolute Zuwendung und Hinwendung ist, die die Distanz zwi-
schen dem Redner und dem Zuhorer ausloscht, entsteht in der monologi-
schen Situation doch ein Dialog,*® der in der abschlieflenden Geste des Kus-
ses Ausdruck findet.*

14.02.2026, 07:53:37.

33


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Beriihrbarkeit als conditio humana

Arendt zeigt durch Dostojewskijs Erzihlung, dass Rousseaus Gefithlskul-
tur und Proklamierung des Mitleids kein wahrhaftes »co-suffering« sind, son-
dern ein Selbstbezug. Keine Betroffenheit, keine Ergriffenheit, sondern ei-
ne Beschiftigung mit dem eigenen Herzen und dessen Moralitit. Aus dem
Pathos des Mitleidens (»compassion«) wird bei Rousseau »as stimulus for the
vitality of the newly discovered range of emotions«*® ein Gefiihl. Mitleid ist
somit symptomatisch fiir eine Nicht-Berithrbarkeit. Es driickt keine Verbin-
dung mit den vielen aus, sondern ist Instrument fiir ihre Beherrschung.

Neben der Szene zwischen dem GrofRinquisitor und Jesus zitiert Arendt
ein zweites literarisches Beispiel in diesem Kontext, Hermann Melvilles Ro-
man Billy Budd.®" Arendt interpretiert diesen Roman als Gedankenspiel dar-
tiber, was mit einem engelhaft guten Wesen geschehen wiirde, wenn es sich
in die Welt der Menschen begibe. »[..] its topic is goodness beyond virtue
and evil beyond vice, and the plot of the story consists in confronting these
two.«*> Der Konflikt zwischen »absolute good« (Billy Budd) und »absolute
evil«®® (Claggart) miindet im Gewaltausbruch des Guten. Es kann das Bése
nicht ertragen und schligt es tot, womit es selbst zum Morder wird. Die Un-
gerechtigkeit, die in der Figur von Claggart verkorpert ist, und das durch ihn
verursachte Leiden sind fiir Billy Budd so unertriglich, dass er das Bose ver-
nichten muss. Worauf Arendt durch den Roman verweist, ist Folgendes: Wenn
sich das Pathos auf das Beheben des Leidens richtet, dann verhandelt es nicht,
sondern agiert. Indem es, vom Mitleiden getrieben, die Quelle des Schmer-
zes sofort beseitigen will, iibergeht es die politischen Prozesse des Miteinan-
ders, wie das Diskutieren, Uberzeugen und Besprechen.® Dadurch wird es
als Handlung zwar nicht unbedingt (moralisch) verwerflich, aber apolitisch
in seiner Art, weil die pathische Ergriffenheit in diesem Fall zu einer Ver-
engung der Welt, zur Ausblendung des gemeinsamen 6ffentlichen Raumes
und schlieflich zur Gewalt fithrt. Arendts Kritik richtet sich damit nicht auf
Leidenschaftlichkeit an sich, sondern auf ihre potenzielle welt- und plurali-
titsvernichtende Wirkung. Womit aber nicht behauptet ist, dass jedes Pathos
solche Konsequenzen hitte, dass es keine emotionalen Phinomene gibe, die
den Raum des Politischen eréffnen, stabilisieren und die Verbindung zur Welt
und zum Mitmenschen (mit-)etablieren wiirden.

2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefiihle

Wihrend Leidenschaft im Sinne von Ergriffenheit und Widerfahrnis eine
zeitliche und ebenso riumliche Begrenzung hat, sind laut Arendt Gefiihle und

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Sentiments, als Ausdrucksformen einer selbsterzeugten Selbstreferenziali-
tit, grenzenlos und repetitiv.®> Wie sie durch Introspektion unbeschrinkt,
wirklichkeits- und pluralititsvernichtend werden, illustriert Arendt mit
der Lebensgeschichte der Rahel Varnhagen. Dass eine solche Gefithlskultur
politisch verheerende Konsequenzen hat, fithrt sie in On Revolution aus.
Die Verabsolutierung eines Gefithls, in diesem Fall des Mitleids, erschafft
eine gesellschaftliche Struktur, die keine Pluralitit mehr zulisst. Ebenso
wie Gefithle die unwiderstehliche Eindeutigkeit einer Situation nahelegen,
verlangen sie im politischen Kontext Einheit. Einen (Volks-)Kérper und einen
(Volks-)Willen, der sich wie eine einzige Wahrnehmungsmaschine bewegt.
Die einheitliche Wahrnehmung, festgelegt und kanalisiert im Gefiihl des
Mitleids, legitimierte laut Arendt wihrend der Franzosischen Revolution den
Terror und die Gewalt gegen alle, die sich diesem einen politischen Willen
nicht fiigen wollten.

Mitleid als Gefiihl bzw. als Emotion ist somit kein Erleiden, sondern eine
Aktivitit, eine Bemithung, Situationen zu bewiltigen oder sogar politische
Macht zu ergreifen. Dass die Fihigkeit zur Berithrbarkeit kardinal ist fir die
eigene Identitit, argumentiert Arendt in ihrer Habilitationsschrift. Wie wich-
tig das Pathische fiir das Politische ist, wird in ihrer Kritik der Franzgésischen
Revolution deutlich - diejenigen, die nicht in der Lage sind, das Leid zu ertra-
gen, instrumentalisieren die Leidenden und bleiben gleichzeitig in der siche-
ren Distanz vom existenziellen Leid entfernt. Sie erzeugen politische Macht
durch die heuchlerische Berufung auf ein gelogenes Mitgefithl.

Weder die Pervertierbarkeit des Mitleidens®® (als Mitleid) noch ihr poten-
zielles unpolitisches Agieren sind fiir Arendt prinzipielle Argumente gegen
die Bedeutsamkeit emotionaler Erfahrungen im politischen Raum. Revolu-
tion ist ihrer Auffassung nach ohne Pathos nicht denkbar. »Only where this
pathos of novelty is present and where novelty is connected with the idea of
freedom are we entitled to speak of revolution.«” Die grundsitzliche Frage ist
nicht, ob Leidenschaften generell in politischen Ereignissen erwiinscht oder
zu vermeiden sind. Der ausschlaggebende Punkt ist, worauf sich emotionale
Phinomene beziehen und wie sie den Welt- und Mitmenschenbezug beein-
flussen. Die pathische Ergriffenheit, wenn sie sich mit der Idee der Freiheit
verbindet, ist fiir die Entstehung einer neuen politischen Ordnung unent-
behrlich.

Der geschichtlich verbreitete Umgang der Politik mit Gefiihlen ist ent-
weder deren Instrumentalisierung oder ihr Ausschluss. Letzterer wird damit
begriindet, dass emotionale Phinomene spontan, unberechenbar, unvorher-

14.02.2026, 07:53:37.

35


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Beriihrbarkeit als conditio humana

sehbar, storend und irrational sind, unbrauchbar fiir Politik und Herrschaft,
die langfristige Stabilitit und Berechenbarkeit anstreben. In Hannah Arendts
Denken ist aber all das, was die Politik in den Emotionen verkérpert sieht
und befiirchtet, das eigentlich Politische. Arendts Konzeption des Politischen
— als Unterbrechung, Spontaneitit und fliichtige Konstellation — wirft daher
die Frage auf: Wie verortet man emotionale Phinomene im Politischen, wenn
das Politische nicht als das Rationale, als das Planbare und als die souverine
Herrschaft konzipiert ist?

Um sich der Antwort auf diese Frage zu nihern, werde ich im Folgenden
sechs Eigenschaften des Arendt’schen Politischen vorstellen. Die Grundcha-
rakteristik des politischen Bereichs wirkt auf Arendts Beschreibung emotio-
naler Phinomene zuriick und verdeutlicht das Spannungsverhiltnis zwischen
einer abgeschirmten Selbstbezogenheit der Gefiihle und einer weltbezogenen
Beriithrbarkeit.

2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt

Zwar ist Arendt die Denkerin der kategorialen Gegeniiberstellungen (was sich
an den berithmten Dreiheiten von »Arbeiten-Herstellen-Handeln«, »Denken-
Wollen-Urteilen« und »Privat-Gesellschaftlich-Politisch« beispielhaft zeigen
ldsst), doch ist das Verhiltnis dieser Bereiche zueinander oft eindeutiger als
die exakten Definitionen der jeweiligen Kategorien. Dies gilt insbesondere,
wenn man Arendts Begriff des Politischen untersucht. Als eigenstindiger l4sst
er sich nur unscharf bestimmen und verhilt sich zu anderen Arendt’schen
Konzepten, wie zu dem Offentlichen und zu dem Handeln, von Fall zu Fall
sogar synonym. Aber auch wenn es keinen Zweizeiler fiir die Definition des
Politischen gibt, werden die Konturen dieses Bereiches in The Human Condition
deutlich sichtbar. Arendt versteht unter dem Politischen einen Bereich, der
erstens nur unter Erfillung gewisser Konditionen existieren kann, zweitens
dem Menschen eine spezifische Seins- und Beziehungsform erméglicht und
drittens von Herrschaftsformen bzw. Staatsmacht unterschieden ist.

In der Forschungsliteratur iiber Arendt wurden ihre Kategorien iiberwie-
gend als voneinander abgegrenzte, nicht zu iiberbriickende Bereiche betrach-
tet. Neuere Sekundarliteratur stellt aber in Arendts Denken eine dynamische
Politisierbarkeit fest.®® Demnach ist nicht der Gegenstand selbst ausschlag-
gebend, um zu entscheiden, in welchen der Arendt’schen Bereiche er gehort,
sondern der Modus seiner Thematisierung. Wenn es in der Auseinanderset-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zung mit einem Thema um die Frage von Unterdriickung vs. Freiheit geht
(und nicht in erster Linie um die pragmatische Losung eines Problems), dann
ist es politisierbar. D.h., dass die Problematik so thematisiert werden kann,
dass sie sich dadurch im Bereich des Politischen verortet, sich als politisches
Problem artikuliert.

Um Inhalte politisch verhandeln zu kénnen, muss man den Modus Ope-
randi des Politischen verstehen. Im Folgenden stelle ich Aspekte vor, die nach
meiner Lesart das Politische bei Arendt bestimmen: Offentliches Erscheinen,
Artikulation, Pluralitit, Miteinandersein, Freiheit und Temporalitit. Diese
Eigenschaften, die bei Arendt den politischen Raum bestimmen, verdeutli-
chen, dass das Politische beweglich, veranderbar, offen und vielstimmig ist.
Ich argumentiere dafiir, diese Eigenschaften als Beweis dafiir zu interpretie-
ren, dass Arendt das politische Miteinander als grundsatzlich berithrbar kon-
zipiert. Als einen Raum, der die Entfaltung der anthropologischen Berithr-
barkeit erméglicht und langfristig sichert. Gleichzeitig zeichnet es sich auch
ab, dass Berithrbarkeit ein unverzichtbarer Erméglichungsgrund des politi-
schen Modus Operandi ist. Die folgende Analyse der Eigenschaften des Poli-
tischen impliziert die gegenseitige Bedingtheit von Beriithrbarkeit und dem
Politischen.

2.2.1 (Offentliches Erscheinen

Das Politische ereignet sich bei Arendt immer in einem 6ffentlichen Raum.
Offentlichkeit gab es in Arendts urspriinglichem Modell der griechischen Po-
lis nur auf dem Marktplatz, als politische Schaubithne der Biirger, im Gegen-
satz zum privaten Raum des Haushalts. Arendt zeichnet eine gesellschaftliche
Entwicklung nach, durch die sich eine Quasi-Offentlichkeit, der Bereich des
Gesellschaftlichen (im englischen Original »the social«), ausbildete. Dieser re-
guliert staatlich die Abliufe und Angelegenheiten, die urspriinglich fir das
Private vorgesehen waren, d.h. die Aufrechterhaltung des Lebens, die Befrie-
digung der tiglichen Note, Fragen der Behausung, der Gesundheit, der Oko-
nomie und vieles mehr. Die gesellschaftliche Offentlichkeit, die sich durch
die staatliche Zustindigkeit etablierte, ist aber kein politischer Raum. Dem
Gesellschaftlichen fehlen, obwohl es auflerhalb der eigenen vier Winde statt-
findet, die prinzipiellen Eigenschaften, die das Politische ausmachen. Fiir das
Gesellschaftliche ist dieselbe Struktur bezeichnend, die auch den Bereich des
Haushalts bestimmt. Es ist von hierarchischen Beziehungen, Befehlen und

14.02.2026, 07:53:37.

37


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Beriihrbarkeit als conditio humana

deren Ausfithrung bestimmt, wie sich das am Beispiel der Bitrokratie am of-
fensichtlichsten zeigen lisst.

Politische Offentlichkeit meint aber Gleichheit und Mitbestimmungs-
recht. Arendt definiert diese Offentlichkeit in zweifacher Hinsicht. Einerseits
meint sie damit Wahrnehmbarkeit fiir alle. »[...] everything that appears in
public can be seen and heard by everybody and has the widest possible pub-
licity.«™ Diese 6ffentliche Sicht- und Horbarkeit ist in Arendts Auffassung
essenziell dafiir, dass der Mensch Realitit als solche iiberhaupt konstruieren
kann. »The presence of others who see what we see and hear what we hear
assures us of the reality of the world and ourselves [...].«”* Fehlt einem diese
bestitigende Erfahrungsdimension — wie sie in der Antike Frauen und
Sklaven fehlte, da sie ihr Leben ausschlieflich in der Privatheit der eigenen
vier Winde verbrachten —, ist es, als gibe es weder den Menschen, noch sein
Leben. »To be deprived of it means to be deprived of reality [..] whatever
lacks this appearance comes and passes away like a dream, intimately and
exclusively our own but without reality.«™

Das Offentliche bezeichnet nicht nur den Erscheinungsmodus, der
existenz- und realititsversichernd ist, sondern umfasst auch den Raum,
in dem diese Sicht- und Horbarkeit entsteht. Die gegenseitige Sicht- und
Horbarkeit etabliert die Wirklichkeit als geteilten Bezugspunkt und als ge-
meinsamen Lebensraum. Der 6ffentliche Raum ist somit die Voraussetzung
fir die Existenz der Welt. Mit Welt meint Arendt nicht die Natur oder die
Erde, sondern eine von Menschenhand erschaffene Welt — die Gegenstinde,
die Verhiltnisse, welche den Umgang miteinander bestimmen?” — auf die sich
die Beteiligten als gemeinsamen Bezugspunkt beziehen. Arendts Metapher
fiir die Welt ist der Tisch, um den sich Menschen versammeln und an den sie
sich (hin-)setzen. Dabei steht der Tisch zwischen ihnen als trennendes, aber
auch als verbindendes Moment. »[...] a table is located between those who sit
around it; the world like every in-between, relates and separates men at the
same time.«” Weltbezug zu haben, ist die Voraussetzung dafiir, miteinander
in Verbindung zu treten.

Das Offentliche ist bei Arendt so konzipiert, dass es vernehmbares Er-
scheinen ermoglicht, dabei aber weder isolierte Auftritte noch massenférmi-
ge Verschmelzung meint, sondern ein Sich-Versammeln um die — alle An-
wesenden betreffende — Wirklichkeit. In einem so verstandenen 6ffentlichen
Bereich erscheint der Mensch in einem bestimmten Modus. Nicht seine pri-
vaten Lebensereignisse sind relevant, auch nicht sein sozialer Stand oder sei-
ne alltiglichen Geschifte. Er erscheint hier als einzigartiges und einmaliges

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Wesen. Wie so oft, greift Arendt auch an dieser Stelle auf die griechische
Polis zuriick, wenn sie schreibt: »The public realm [..] was reserved for in-
dividuality; it was the only place where men could show who they really and
inexchangeably were.«”

Diese Einmaligkeit beginnt mit dem mutigen Schritt,”® aus der sicheren
Privatheit des Lebens heraus und vor die Augen und Ohren anderer, unbe-
kannter Menschen zu treten. Indem der Mensch 6ffentlich erscheint, wird
seine absolute Differenz zu den anderen vernehmbar. Was das Einmalige des
Auftretenden ist, wird nur fir die Zuschauer und Zuhérer eindeutig, nicht
fir den Triger dieser Einzigartigkeit.”

Offentliches Erscheinen ist der Akt, der dem Menschen seine Realitit und
die Richtigkeit seiner Wahrnehmung versichert. Die 6ffentlich Erscheinenden
beziehen sich auf eine miteinander geteilte Welt, um die sie sich sorgen, iiber
die sie sprechen und die sie durch Handeln zu bewahren bzw. zu verindern
versuchen. Auch wird erst durch dieses 6ffentliche Erscheinen moglich, dass
die prinzipielle Individualitit und die Einmaligkeit der Person iitberhaupt er-
fahrbar und vernehmbar werden.

Da das Politische immer 6ffentlich ist, d.h. sichtbar fiir alle, die sich um
die gemeinsame Welt sorgen, ist der 6ffentliche Raum eine Bedingung des
Politischen, 6ffentliche Wahrnehmbarkeit eine Voraussetzung fir politische
Wirksamkeit.

2.2.2 Artikulation

»[...] nothing can appear without a shape of its own.«’® Im é6ffentlichen Raum
erscheinen sterbliche Lebewesen, deren Sprechen und Handeln flichtig ist.
Damit es eine generationsiibergreifende Stabilitit gibt, muss sich all das, was
in dieser Offentlichkeit erscheint, manifestieren und fiir spiteren Zugriff er-
reichbar sein. Das Fliichtige muss sich in potenzielle Ewigkeit transformie-
ren.” Hierfiir muss sich zuerst das sich im Privaten ereignende Unsichtbare
in eine sichtbare Form giefRen. D.h. alles, was sich ereignet, muss in eine fiir
andere wahrnehmbare Form iibersetzt und transformiert werden. Vernehm-
barkeit ist nicht nur eine formale Bedingung des 6ffentlichen Raumes. Sie ist
die existentielle Voraussetzung dafiir, dass der Mensch sich in Beziehung zu
dieser Welt setzen kann, dass er sich und seine Wahrnehmung als Realitit
erlebt.® Es ist daher eine Notwendigkeit, sich artikulieren zu konnen. Ist die
Artikulation nicht méglich oder wird sie einem verweigert, so kann sich der
Mensch nicht als wahrnehmbare Erscheinung etablieren. Seine Realitit wird

14.02.2026, 07:53:37.

39


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Beriihrbarkeit als conditio humana

ihm abgesprochen. Die anderen, die seine Wahrnehmung bestitigen oder be-
kriftigen, sind existentiell notwendig.

Der Drang zur Realitit steht in Arendts Auffassung iiber allem. »[..] even
the greatest forces of intimate life [...] lead an uncertain, shadowy kind of
existence unless and until they are transformed, deprivatized and deindivid-
ualized, as it were, into a shape to fit them for public appearance.«* Damit
das im Privaten Erfahrene in den geteilten Wahrnehmungsraum eingefiigt
werden kann, braucht es einen verstindlichen Ausdruck. Diesen gibt es aber
nicht umsonst. Der Preis der Artikulation ist, dass die urspriingliche Erfah-
rung de-individualisiert und de-privatisiert wird. Ihre originale Subjektivitat
muss in etwas Allgemeineres transformiert werden, damit sie auch fiir andere
nachvollziehbar und anschlussfihig ist.

Die Transformation ist eine Ubersetzungsarbeit, die den Verlust der sub-
jektiven Intensitit, gleichzeitig aber Realititsgewinn bedeutet. Eine solche
Realitit ist tragfihiger und stirker als die verlorene Wucht. Gefiihle oder Ge-
danken, die ihrem Wesen nach stumm sind, transzendieren sich durch die
Artikulation in etwas Dinghaftes. Dadurch befreien sie sich »from [their] im-
prisonment within the self«® und iibertragen gleichzeitig ihre »passionate
intensity«*> als vernehmbare Form in die gemeinsame Welt. Fiir Arendt ma-
nifestiert sich diese Transformation unmittelbar im alltiglichen Geschichten-
erzihlen, wenn man iiber die Ereignisse berichtet, die man erlebte.®*

Erzihlen ist die prinzipielle und urspriinglich transformierende Form der
Artikulation. »[...] whatever men do or know or experience can make sense
only to the extent that it can be spoken about.«* Sinn kann nach Arendt aus-
schliefilich durchs Miteinandersprechen entstehen, durch die Mitteilung und
den Austausch, durch die dem Menschen seine Realitit bestitigt und versi-
chert wird. Da Sprechen das Mittel ist, durch das die gemeinsame Welt ge-
formt, in Frage gestellt, herausgefordert oder zur Verinderung aufgerufen
wird, ist »speech [...] what makes man a political being.«<** Gewalt hingegen
ist stumm. Sie wird ohne Argumente ausgeiibt und sie lisst auch keine Arti-
kulation, keine Wortmeldung zu.®” Sprechen ist in einem prinzipiellen Sinne
nicht nur Gerede, sondern selbst Handeln. »[...] finding the right words at the
right moment, quite apart from the information or communication they may
convey, is action.«®® Das richtige Wort zum richtigen Zeitpunkt greift in den
Verlauf der Dinge ein, unterbricht sie, verindert ihre Richtung und hat einen
Einfluss darauf, was wir als Realitit anerkennen. Dariiber hinaus bezieht der
Mensch erst durch seine horbaren Worte einen Standpunkt in der Welt.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Ebenso wie die Fliichtigkeit von Gedanken und Gefithlen durch die ma-
nifestierende Kraft der Artikulation in die Realitit eingreift, kann im Offent-
lichen stattgefundenes Handeln durch Verdinglichung der Flichtigkeit ent-
kommen und fir spitere Generationen bewahrt werden. Um beispielswei-
se die Revolution in Erinnerung zu halten, reichen neue Gesetze oder eine
freiere Staatsform nicht aus. Diese verindern zwar die Ordnung, zeugen aber
nicht vom revolutioniren Geist oder vom Akt der Befreiung an sich. Genauso
wie das subjektiv Geschehene einen mitteilbaren Ausdruck braucht, benétigt
das, was im Offentlichen erscheint bzw. sich ereignet, auch eine Artikulation.
Durch die geht zwar die urspriingliche Intensitit verloren, aber die Erfahrung
selbst bleibt in der geteilten Welt bewahrt.

»[..] acting and speaking men need the help of homo faber in his highest ca-
pacity, that is, the help of the artists, of poets and historiographers, of mon-
ument-builders or writers, because without them the only product of their
activity, the story they enact and tell, would not survive at all.<*°

Artikulation bedeutet gleichzeitig Entsinnlichung und Verdinglichung, welt-
liches Dasein bzw. Relevanz fiir die Umwelt. Nur durch den vernehmbaren
Ausdruck kann das Politische stattfinden und eine Bleibe in der geteilten Welt
finden. Einerseits ist das 6ffentlich Artikulierte das, worauf sich das Politische
beziehen kann. Erst, was artikuliert wurde, kann im Offentlichen besprochen
und politisiert werden. Andererseits benotigt das politische Handeln, nach-
dem es stattfand, die Artikulation, damit es als Geschichte in der Welt bleibt
und nicht vergessen wird.

2.2.3 Pluralitat

Eine gemeinsam gestaltete Welt bedeutet nicht die Homogenitit der sie Ge-
staltenden. Die gemeinsame Welt — als geteilte Wirklichkeit — wird nicht
durch die Vereinheitlichung oder Verschmelzung der Anwesenden etabliert.
Bei Arendt ist eine weitere Eigenschaft des Politischen, dass es unter der Be-
dingung der Pluralitit stattfindet. »[...] plurality is specifically the condition
[...] of all political life.«*°

Die Realitit der Welt entsteht nicht dadurch, dass alle einer Meinung sind
und die Richtigkeit der subjektiven Wahrnehmung versichern, sondern da-
durch, dass sich alle iiber den Gegenstand des Gesprichs einig sind. Die Per-
spektiven auf das Besprochene sind zwar unzihlbar vielfiltig, aber dass man
iitber ein und dieselbe Sache spricht, dass man einen gemeinsamen Referenz-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Beriihrbarkeit als conditio humana

raum hat, ermdglicht es, dass man sich um den Tisch versammelt. Jeder in der
geteilten Welt hat einen anderen Standpunkt und einen anderen Blickwinkel,
aus dem er den Gegenstand betrachtet. Die Unterschiedlichkeit der Betrach-
tungen des Gleichen und die Vielstimmigkeit der Diskussion garantieren erst
die Pluralitit.

»Under the conditions of a common world, reality is not guaranteed primar-
ily by the >common nature< of all men who constitute is, but rather by the
fact that, differences of position and the resulting variety of perspectives
notwithstanding, everybody is always concerned with the same object.<’!

Pluralitit entsteht weder durch eine gewisse Staatsform noch durch Belie-
bigkeit im Handeln und Sprechen der Beteiligten. Pluralitit entsteht durch
die Vielstimmigkeit einer Diskussion, dessen Objekt festgelegt und identifi-
ziert ist. Wenn Pluralitit verschwindet, bedeutet das ein Ende des Politischen.
Laut Arendt bahnt sich der Verfall der gemeinsamen Welt an, wenn entwe-
der die Eindeutigkeit des besprochenen Bezugspunktes nicht mehr garantiert
ist (z.B., weil iiber Fakten gelogen wird), oder wenn der gemeinsame Gegen-
stand nur noch aus einer Perspektive aus betrachtet wird. Fiir Letzteres be-
nennt sie zwei moégliche Szenarien. Erstens die Isoliertheit des Individuums
in Tyranneien. Die verunmoglicht es, dass man sich tiber Perspektiven aus-
tauscht und fithrt zur Ausschliefilichkeit des eigenen Blickwinkels. Zweitens
die Verschmelzung der Vielfiltigkeit zu einer Ansicht, gar zu einem (politis-
chen) Korper. »In both instances, men have become entirely private, that is,
they have been deprived of seeing and hearing others, of being seen and being
heard by them.«**

Dass es ein Miteinander im Modus der Pluralitdt gibt, ist die Voraussetzung
fiir das Politische. Pluralitit hat jedoch als Konsequenz, dass es unvereinba-
re Meinungen, Handlungsvorschlige und jederzeit unvorhersehbare Wen-
dungen im gemeinsamen Handeln geben wird. Denn Handeln entsteht im
offentlichen Raum zwischen Menschen, die sich — ihre Standpunkte artiku-
lierend —um die gemeinsame Welt sorgen.

Das Politische darfkein Unisono sein. Dass es eine distinguierte Vielstimmig-
keit® im offentlichen Raum gibt, erméglicht erst, iiber die Gegenstinde der
geteilten Welt zu verhandeln und eine Realitit zu stiften, in der Handeln im
Arendt’schen Sinne moglich ist. Die aus dieser Pluralitit resultierende Misere
des Handelns ist etwas, das ohne Zerstorung des Politischen nicht behoben,
nur erlitten werden kann.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

2.2.4 Miteinandersein

Pluralitit heifdt nicht nur die Artikulation unterschiedlichster Standpunkte,
sondern ist auch eine besondere Form des Miteinanders. In der Arendt’schen
Aufteilung ist der Bereich des Arbeitens von der Notwendigkeit bestimmt,
dass der Korper erhalten werden muss. Die physischen Bediirfnisse sind un-
umginglich und ihre Befriedigung ist ein Zwang, dem der Mensch nachgeben
muss. Diese Zwang-Struktur bestimmt den privaten Bereich, der primir fir
die Versorgung des Korpers durch Arbeit vorbehalten ist.

Im Modus des Herstellens, eine von der Arbeit geschiedene Titigkeits-
form, ist die Zweck-Mittel-Logik bestimmend. Man tut etwas, um damit ein
erwiinschtes Ergebnis zu erreichen. Diese Unfreiheit des eigenen Tuns wird
oft von einer Einsamkeit begleitet, von der Isolation des beschiftigten Ta-
tigseins selbst.”* Nur Handeln vertrigt Isoliertheit gar nicht (alleine kann
man nicht handeln), nur hier geschieht die Interaktion der Beteiligten in Frei-
heit, d.h. ohne Not oder ohne konkret vorgegebene Ziele. Miteinandersein
im Modus der Pluralitit bedeutet »people are with others and neither for nor
against them - that is, in sheer human togetherness«.” Erst in einem sol-
chen Zusammensein kann sich das Politische ereignen, kénnen Handeln und
Sprechen stattfinden.

Im pluralititsbestimmten Miteinander geht es um die geteilte Welt. Um
ein gemeinsames Interesse im wortlichen Sinne, wie Arendt darauf aufmerk-
sam macht. »These interests constitute, in the word’s most literal significance,
something which inter-est, which lies between people and therefore can relate
and bind them together.«*® Wihrend aber Inhalte besprochen werden, macht
sich als ein weiteres »inter-est« das Beziehungsnetz bemerkbar, in dem Spre-
chen und Handeln stattfinden.

»This second, subjective in-between is not tangible, since there are no tangi-
ble objects into which it could solidify [..] But for all its intangibility, this in-
between is no less real than the world of things we visibly have in common.
We call this reality the >web<of human relationships [...].<’7

In der deutschen Fassung von The Human Condition verwendet Arendt den Aus-
druck »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«®®. Damit gemeint ist
ein schon immer bestehender und immer weiter gewebter Zusammenhang,
in den der Einzelne hineinspricht und -handelt. Das Miteinandersein ist also
nicht nur durch den Gegenstand bestimmyt, auf das sich die Beteiligten von ih-
ren unterschiedlichen Standpunkten aus beziehen, sondern auch durch ihre

14.02.2026, 07:53:37.

43


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Beriihrbarkeit als conditio humana

Beziehungsvorgeschichte.” Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-
ten beeinflusst sowohl den Platz, den der Mensch im Politischen einnehmen
kann, als auch den Verlauf und die Wirkung seines Sprechens und Handelns.
»[...] the stories, the results of action and speech, reveal an agent, but this
agent is not an author or producer. Somebody began it and is its subject in
the twofold sense of the word, namely, its actor and sufferer«**°.

Politisches Handeln und Sprechen sind somit nicht selbstbestimmt. Sie
finden im offentlichen Miteinander statt, ihr Verlauf und ihre Wirkung wer-
den von den anderen Anwesenden mitbestimmt. »[...] action, though it may
proceed from nowhere, so to speak, acts into a medium where every reac-
tion becomes a chain reaction and where every process is the cause of new
processes.«*** Das Miteinander ist eine Vernetzung. Der Einzelne ist zwar
nicht determiniert durch die anderen, doch ist er durch sie prinzipiell mitbe-
stimmt und bedingt. Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten im-
pliziert Unberechenbarkeit und fehlende Souverinitit. Aus diesem Bezugsge-
webe kann sowohl der radikal antipolitische Terror wie auch der revolutionire
Neubeginn entwachsen. Bleibt dieses bedingte Miteinander frei von Willkir
und Unterdriickung, ist der so bestimmte politische Bereich die hochste Form
menschlicher Freiheit.

2.2.5 Freiheit

Nach Aristoteles,'® der fiir Arendts politisches Denken als wichtiger Refe-
renzpunkt dient, gibt es nur zwei menschliche Aktivititen, die tatsichlich
politisch sind: Sprechen und Handeln, lexis und praxis.' Sie sind als poli-
tisch zu betrachten, weil sie weder der Notwendigkeit noch der Niitzlichkeit
unterworfen, d.h. ginzlich frei von Herrschafts- oder Kausalititslogik sind.
Im Sprechen und Handeln driickt der Mensch aus, wer er ist. Er positioniert
sich in der Welt, artikuliert seinen Standpunkt und ist fiir andere im Raum
des Miteinanderseins vernehmbar.

Eine solche Freiheit war in der Antike — genauso wie auch noch heute -
sehr voraussetzungsreich. Nur derjenige konnte in diesem Sinne frei sein,
fiir dessen Lebensnotwendigkeiten schon gesorgt wurde, dessen Kapazititen
nicht durch den Uberlebenskampf erschépft wurden. »[...] to be a free person
[means to be] free to transcend his own life and enter the world all have in
common.«'** Freiheit kann daher nicht ohne Notwendigkeit gedacht warden.
Kennt jemand die Not nicht, kann er auch nicht als frei bezeichnet werden,
denn Freisein entsteht erst dadurch, dass man sich von Zwingen freikimpfte.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

»Man cannot be free if he does not know that he is subject to necessity, because
his freedom is always won in his never wholly successful attempts to liberate
himself from necessity.«'%

So einmalig auch die Freiheit des Politischen sein mag, zeugt sie parado-
xerweise von einer spezifischen Unterworfenheit. Diese besteht nicht in Herr-
schaftsverhiltnissen, sondern darin, dass sich die Konsequenzen des eigenen
Handelns und Sprechens der Intention und der Kontrolle des Sprechenden
bzw. des Handelnden entziehen. Wihrend man durch Arbeit die biologischen
Bediirfnisse vorsehbar befriedigen kann und am Ende von Herstellungspro-
zessen die geplanten Gegenstinde stehen, sind die Konsequenzen von Spre-
chen und Handeln sowohl unberechenbar als auch unwiderruflich,'®® weil sie
im Miteinander stattfinden und sich auf alle anderen auswirken. Im Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten entgleiten sie der Kontrolle des Spre-
chenden bzw. des Handelnden, verursachen Nicht-Intendiertes, 16sen Unge-
wolltes aus. Sie machen den Handelnden fiir solche Folgeentwicklungen ver-
antwortlich, die er nie beabsichtigte. »[..] the human capacity of freedom,
which, by producing the web of human relationships, seems to entangle its
producer to such an extent, that he appears much more the victim and the
sufferer than the author and doer of what he has done.«*’

Arendt argumentiert, dass die westliche Philosophiegeschichte diese un-
berechenbare Freiheit des Politischen iiberwiegend als etwas zu Verbannen-
des bzw. Einzudimmendes bewertete. Die Unvorhersehbarkeit der Konse-
quenzen freien politischen Handelns wurde nimlich als zwingende Kausalitit
und als Riickfall in die Notwendigkeit interpretiert. Als Alternative entwickel-
te sich einerseits ein politisches Denken, das fiir starke Fithrung pliddierte,
andererseits ein Aufruf zum ginzlichen Riickzug von der Welt, so dass per-
sonliche Integritit gewahrt werden kann.'*®

Der Fehler der philosophiegeschichtlichen Denktradition liegt laut Arendt
jedoch darin, dass sie Freiheit und Souveridnitit miteinander gleichsetzte.
Souverinitit kann es nur um den Preis der Unterdriickung anderer geben,
denn nur so kann erreicht werden, dass einem keiner mehr bei der Ausiibung
der eigenen Freiheit im Wege steht. Dies wiederum heif3t aber, dass es keine
Freiheit fiir alle gibt. »If it were true that sovereignty and freedom are the
same, then indeed no man could be free, because sovereignty, the ideal of
uncompromising self-sufficiency and mastership, is contradictory to the very
condition of plurality.«*®

In einer Welt, die von Menschen und nicht ausschliefSlich von einem Men-
schen bewohnt ist, kann es bei Bewahrung der Pluralitit nicht gleichzeitig

14.02.2026, 07:53:37.

45


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Beriihrbarkeit als conditio humana

Freiheit und Souverinitit geben. Pluralitit im Miteinander, als Bedingung
des Politischen, schliefdt Freiheit ein und Souverinitit aus. Nur der absolut
herrschende Tyrann und der sich in seine Gefithlswelt zuriickgezogene Iso-
lierte kdnnen souverdn sein. Die Unvorhersehbarkeit des eigenen freien Han-
delns und Sprechens soll daher nicht als Riickfall in eine kausale Notwendig-
keit oder als Herrschaft der Konsequenzen gedeutet werden. Unberechenbar-
keit und Unwiderruflichkeit sind vielmehr Ausdruck einer tatsichlichen Frei-
heit, deren Ausiitbung Mut erfordert. Freiheit schlief3t Unvorhersehbarkeit als
Kondition des Politischen mit ein.

2.2.6 Temporalitat

Dass politisches Handeln im Offentlichen nicht vorhersehbar und planbar
ist, verhindert, dass historische Ereignisse als Fortsetzung einer schon im-
mer vorhandenen Kausalkette bzw. als Akkumulation des Vorausgehenden
betrachtet werden. Natalitit steht nicht nur aus anthropologischer Sicht im
Zentrum von Arendts Menschenbild. Der Gebiirtigkeit eigener Neuanfang
ist die immerwihrende politische Alternative zum Bestehenden. Handeln ist
eine Initiative, der Beginn einer neuen Zeitrechnung. »To act, in its most gen-
eral sense, means to take an initiative, to begin [...], to set something into mo-
tion [...].«"® Natalitit ist pure Temporalitit. Sie ist sowohl der Augenblick des
Neuen als auch die Unterbrechung des Kontinuierlichen.

Jede Tatigkeit besitzt eine Zeitstruktur bei Arendt. Arbeit bedeutet Wie-
derholung und Verschwinden. Das biologische Leben verzehrt seine Ressour-
cen und muss tiglich neu genihrt werden. Gegeniiber der Flichtigkeit des
individuellen Lebens erzeugt die herstellende Titigkeit Bestindigkeit. Gegen-
stinde itberdauern Generationen und wirken in einer sich permanent veran-
dernden Welt stabilisierend. Handeln ist zwar das Neue schlechthin, doch
ist es fliichtig. Es ereignet sich in einer kurzen Zeitspanne und verschwindet
danach.

Der Anfang ist ein erst riickblickend definierbarer Zeitpunkt, mit dem
keiner rechnete und der wie ein Wunder geschah. »[...] the new therefore
. Wunder sind die Manifestati-
on davon, was Arendt als »infinite improbability«'* bezeichnet: Ereignisse,

always appears in the guise of a miracle«™

die trotz aller Unwahrscheinlichkeit stattfanden. Mit Verweis auf die Entste-
hung des Universums argumentiert Arendt, dass menschliche Existenz der
ultimative Beweis fiir die Innerweltlichkeit unendlicher Unwahrscheinlich-
keit ist. Politisches Handeln, als eine Variante solcher Wunder, ist im Men-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

schen durch seine Natalitit, durch die »infinite improbability« seines eigenen
Lebens, angelegt. Wann es sich ereignet, ist nicht vorhersagbar — wenn es sich
aber ereignet, ist es wie ein Wunder und verfliichtigt sich auch ebenso.

Handeln st6f3t eine Ereigniskette an. Wie die durch dieses Handeln los-
geloste Geschichte ausgeht, konnen nur jene sagen, die den Anfang riickbli-
ckend, vom Ende her betrachten.™ Geschichtsschreibung ist unentbehrlich,
weil das Handeln ohne sie keinerlei Abdriicke in der Welt hinterlassen wiirde.
An sich ist es fliichtig und existiert nur fiir »a fleeting moment«**. Erinne-
rung, Geschichtsschreibung und andere Artefakte der herstellenden Tatigkeit
verdinglichen das Handeln in der Welt. »[... action itself is] of an entirely un-
wordly nature and therefore need[s] the help of an altogether different nature;
[it] depend][s] for [its] reality and materialization upon the same workman-
ship that builds other things in the human artifice.«™

Ebenso wie Menschen den pluralen Raum des Offentlichen brauchen, um
sich ihrer eigenen Realitit zu versichern, braucht das Politische aufgrund sei-
ner fehlenden Dinghaftigkeit und seiner Fliichtigkeit den 6ffentlichen Raum
bzw. die Wahrnehmung der Anwesenden, damit es in der Welt bleiben kann.
Es muss sich materialisieren, damit es aus dem Augenblick des Wunder-
samen in die Bestindigkeit der kulturellen Erinnerung tibertragen werden
kann. Nur als Verdinglichtes kann es langfristig als gemeinsamer Bezugs-
punkt in der geteilten Welt anwesend sein. Nicht mehr als Handeln an sich,
aber als Beispiel dafiir, was es heif3t, zu handeln.

2.2.7 Fragiler Schutz

Das Politische ist in Arendts Beschreibung ein besonders fragiler Raum des
menschlichen Miteinanders. IThn durch Einzelmacht zu stabilisieren, ist das
verfithrerische Versprechen der Politik. Eine durch souverine Herrschaft
erzeugte Sicherheit zerstort das Politische, denn sie lisst die Freiheit und
die Artikulation der Vielstimmigkeit im 6ffentlichen Miteinander nicht zu.
Arendt konzipiert das Politische nicht nur als einen fragilen Raum, sondern
auch als den Ort, der Fragilitit ermdglicht und geniigend Schutz bietet, um
die Berithrbarkeit menschlichen Seins anzunehmen. Das Politische wirkt 6ff-
nend auf das Miteinander. Es ermdglicht das Neue und hilt Verinderungen
aus. Das Politische bewahrt die ontologische Berithrbarkeit des Menschen,
weil es Raum dafiir bietet, die Konsequenzen von Betroffenheitserfahrungen
zu artikulieren und auszudiskutieren bzw. diese wiederum ins Miteinander
einzugliedern. Das Politische ist durch seine Fragilitit flexibel genug, um

14.02.2026, 07:53:37.

47


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Beriihrbarkeit als conditio humana

Wunder zuzulassen, um die Chancen und Gefahren auszuhalten, die der
Natalitdt inhdrent sind.

Vor diesem Hintergrund kann nun die Frage beantwortet werden, wie bei
Arendt das Verhiltnis zwischen emotionalen Phinomenen und dem politi-
schen Raum gedacht ist. Gefithle versteht Arendt in Rousseawscher Tradition
als isolierende und weltverschlief}ende emotionale Phinomene und sieht in
ihnen schon im Varnhagen-Buch eine weltvernichtende Kraft, die die Nei-
gung zur Isolation und zur Massenstimmung, die Vorbereitung von Liigen,
die Auslschung der Fakten und einen ideologischen Zwang enthalten. Daher
sind sie fiir das Politische grundsitzlich ungeeignet.

Um pathische Erfahrungen, die einen Widerfahrnischarakter haben, steht
es anders. Diese betrachtet Arendt als authentische und elementare Erfahrun-
gen, fiir deren Empfingnis der Mensch seine Beriihrbarkeit bewahren und
bereit sein muss, sich ihnen auszusetzen. Sowohl im Fall Rahel Varnhagens
wie auch am literarischen Beispiel Jesu zeigt Arendt, dass die pathische Er-
fahrung dem Menschen grundsitzliche Wahrheiten iiber sein Sein in der Welt
und im Miteinander mitteilt. Die leidenschaftlich erlittenen Widerfahrnisse
kliren einen iiber die Wirklichkeit der eigenen Identitit (Rahel Varnhagen),
die Grenzen des (moralisch) Ertriaglichen (Billy Budd) und tiber das Gewicht
wirklichen Leidens in der Welt (Jesus) auf. Diese Erfahrungen sind realitits-
stiftend. Das Politische ist der Bereich, in dem die Wirklichkeit der Welt kon-
stituiert, bestdtigt und in ihrer ganzen Schonheit und Hisslichkeit akzeptiert
und besprochen wird.

Den Leidenschaften mangelt es allerdings an einigen Eigenschaften, um
sich fiir den politischen Raum zu eignen. Sie sind intensive Erfahrungen der
privaten Betroffenheit und dem daraus resultierenden Aufgewiihltsein. Sie
sind prinzipiell weder klare Artikulation noch offentliches Erscheinen im frei-
en, pluralen Miteinander. Betroffenheit, wie Arendt es am Beispiel des Mit-
leidens zeigt, loscht die Distanz zwischen dem Leidenden und dem Mitlei-
denden aus,™®
Berithrbarkeit mehr moglich. Zwar driicke die pathische Ergriffenheit aus,
dass der Mensch berithrbar ist und in Verbindung mit der Welt und mit dem
anderen steht, doch ist die Leidenschaft an sich eine Erfahrung, die aufgrund

ihr Verhiltnis wird weltlos. In der Verschmelzung ist keine

ihrer Intensitit ausschliefilich erlitten wird und dabei das Aufien vor dem Er-
leidenden verschliefit.

In ihrem Kern beweist die Tatsache der Ergriffenheit, dass es eine Offen-
heit der Welt und dem Anderen gegeniiber gibt. Daher sind Leidenschaften
anders als Gefiihle nicht prinzipiell antipolitisch. Jedoch sind im Bereich des

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Politischen Prozesse der Artikulation und der Verdinglichung von grundle-
gender Bedeutung. Diese Transformation muss immer wieder stattfinden,
damit das Politische itberhaupt erst entstehen bzw. erinnert werden kann.
Damit die Welt nicht verschwindet, muss immer wieder diskutiert werden,
was das »inter-est« tatsichlich ist. Artikulation bzw. Ausdruck zu verschaf-
fen, ist ein Ubersetzungsprozess, eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit in
die Sichtbarkeit, aus der Fliichtigkeit in eine Permanenz.

Wieso sollten aus dem Sich-transzendieren-Kénnen pathische Erfahrun-
gen ausgeschlossen sein? Nachdem ihre Intensitit abgeklungen ist, kénnen
sie genauso veréffentlicht und artikuliert werden wie andere Erfahrungen,
Erkenntnisse, Ereignisse. Sie verlieren zwar ihre urspriingliche Wucht, errei-
chen aber eine andere Wirklichkeit, nimlich eine auch fiir andere sichtbare.
Als Elemente eines Miteinanders formen sie die Wahrnehmung und stofRen
Diskussionen an, die ohne die erlittene Betroffenheit nicht entstanden wi-
ren."

In On Revolution deutet Arendt eine so verstandene Transformation von
Leidenschaften in politische Werte an. »Pity may be the perversion of com-
passion, but its alternative is solidarity. For solidarity, because it partakes of
reason, and hence of generality, is able to comprehend a multitude [...] though
it may be aroused by suffering, is not guided by it [...].<*®
tion des Mitleidens in eine die Pluralitit bewahrende, innerweltliche Form

Die Transforma-

ist Solidaritdt. Eine pathische Erfahrung, die an die Berithrbarkeit des Men-
schen anschlief’t, wird durch Verallgemeinerung und Artikulation in einen
gemeinschaftsstiftenden Wert transformiert.™ Als Solidaritit entspricht sie
den Regeln des politischen Raumes, vermittelt aber auch eine Erkenntnis, die
erst durch die pathische Betroffenheit artikulierbar wurde. Schmerz muss
behoben werden, auch, wenn ihn andere erleiden. Erzeugt durch pathisches
Mitleiden, aber nicht mehr von ihm getrieben, kann Solidaritit als gemein-
samer politischer Wert etabliert werden.

Solidaritit leitet Arendt nicht aus moralischen Uberlegungen ab. Sie
wird nicht als religiéser oder als ethischer Imperativ eingefiihrt, sondern
entspringt der Transformation einer pathischen Erfahrung. Ohne die Be-
troffenheitserfahrung, die durch Berithrbarkeit erméoglicht wird, kénnte sich
Solidaritit als politisches Prinzip nicht durchsetzen. Als Kontrastfolie dazu
iibt Arendt eine tiberraschende Kritik an den von ihr so verehrten amerikani-
schen Griindungsvitern aus. Diese waren in einer ganz anderen Situation als
die franzdsischen Revolutionire. Durch eine andere 6konomische Lage und
durch das Ignorieren der Situation der Sklaven war massenhaftes Hungern

14.02.2026, 07:53:37.

49


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Beriihrbarkeit als conditio humana

und das dadurch verursachte Leid keine Kernfrage der Revolution. Leiden-
schaften verstanden die amerikanischen Freiheitskimpfer nur im Sinne von
Lusterfahrung und nicht als »to suffer and to endure«**°. Diese fehlende
Erfahrung des Erleidens fiihrte laut Arendt zu einer gewissen Gewichtlosig-
keit ihrer staatsgriinderischen Prinzipien.” Politische Werte konnen nur
dann den Bestand der Gemeinschaft garantieren, wenn sie die ganze Breite
menschlicher Erfahrungen widerspiegeln bzw. in den politischen Raum
integrieren. Ohne Berithrbarkeit und Betroffenheit fehlt dem politischen
Raum ein Eckstein. Widerfahrnis und Erleiden bzw. ihre Transformation
in politische Werte sind fiir den Erhalt des Politischen unverzichtbar. »For,
humanly speaking, it is endurance which enables man to create durability
and continuity.«**

Das Erlittene gibt nicht nur der politischen Konstitution eine Tiefe. In On
Revolution und in einem spateren Essay, On Violence schreibt Arendt iiber Zorn,
den sie als Antwort auf Ungerechtigkeit interpretiert. Das Leiden, das den
Punkt des Unertriglichen iiberschritten hat, »explodes into rage«**. Dieser
Wautausbruch ist nicht die hilflose Reaktion eines trotzigen Kindes, im Ge-
genteil. Er ist die erste aktive Antwort auf die wahrgenommene Wirklichkeit.
»For rage is [...] the mode in which impotence becomes active in its last stage
of despair. The enrages [...] were those who refused to bear and endure their
suffering any longer [..].<'** In der Zuriickweisung des Weiterhin-erleiden-
Miissens driickt sich die Verbindung zur Welt aus. Sie wird erlebt, erlitten,
man ist ihr ausgesetzt und aus dieser Beriithrbarkeit heraus entspringt die
protestierende Wut. Die Vorstufe der von Arendt konzipierten »rage« ist das
ungerecht erlittene Leiden. Dieses muss erlebt werden, damit transformie-
rende Krifte freigesetzt werden konnen. »[...] it is true that suffering, once it
is transformed into rage, can release overwhelming forces.«'

Die freigesetzte Antriebskraft kann zu Gewalt fithren. Arendt argumen-
tiert jedoch dafiir, dass weder eine so verursachte Gewalt noch die ihr zugrun-
de liegende Wut per se animalisch oder irrational wiren. Der Affekt an sich
impliziert keine Irrationalitit, im Gegenteil sogar. Er ist Ausdruck mensch-
licher Lebendigkeit und der Antwortfihigkeit darauf, was einen in der Welt
umgibt und einem zust6{3t. »Only where there is reason to suspect that condi-
tions could be changed and are not does rage arise.«** Animalisch oder dehu-
manisierend sind nicht Gewalt oder Wut, meint Arendt, sondern die Umstin-
de, die den Menschen so verunstalten, dass er keine Zeichen von Betroffen-
heit mehr zeigt. »[...] not rage and violence, but their conspicous absence is
the clearest sign of dehumanization.«*’

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Antipolitisch sind zwar sowohl Gewalt als auch Wut, weil sie nicht mit

»deliberate speed«'?®

, sondern im Augenblick der Ergriffenheit agieren und
fiir politische Debatten nicht offen sind. Dass sie nicht verhandlungsbereit
sind, bedeutet aber fiir Arendt nicht, dass sie irrational oder gar politisch
zu vermeiden wiren. »[...] there are situations, in which [they are] the only
appropriate remedy«*’. Da in der Wut zum Ausdruck kommt, dass die Zu-
stinde in der Welt erlitten, bewertet und als unertriglich beurteilt wurden,
wiirde eben das Ausbleiben dieser Emotion mit Entmenschlichung gleichbe-

130

deutend sein.® Von einer politischen Warte aus betrachtet ist Wut mehr als

»merely emotional«™

. Indem sie die erpresserischen Zustinde benennt, sich
gegen sie aufbiumt und sie zu transformieren bereit ist, trigt sie zur Wieder-
herstellung des politischen Raumes bei. »Rage« ist wirklichkeitsstiftend — sie
artikuliert den Ist-Zustand und macht ihn damit zum Teil des Miteinanders.
Erst, wenn die Ungerechtigkeit wahrgenommen wird, kann eine gerechtere
Welt entstehen.

Emotionale Phinomene, die aus der Berithrbarkeit des Menschen resul-
tieren, sind fiir das Politische in zweifacher Hinsicht unentbehrlich. Erstens
als menschliche Grunderfahrungen, die durch ihre Transformation belastba-
re Prinzipien einer politischen Gemeinschaft etablieren. Zweitens als sensi-
bilisierende Momente des politischen Raumes, die den Einbruch des Neuen
ermdglichen und somit vorbeugen, dass das Politische seine Fragilitit, Offen-
heit und Berithrbarkeit verliert. Gleichzeitig bietet der politische Raum einen
sicheren Ort fiir die Thematisierung und fir die politische Integration von
Betroffenheitserfahrungen.

Arendt unterscheidet Gefiihle (Rousseau) und Leidenschaften (pathos). Die
kategorische Unterscheidung legt sie darin fest, inwiefern diese emotiona-
len Phinomene dialogisch sind, ob sie auf ein Auflen verweisen bzw. mit
ihm in Verbindung treten. Vor diesem Hintergrund iibt Arendt an der Rous-
seaw'schen Emotionalitit Kritik aus. Sie sei eine kiinstliche, durch Isolati-
on und Repetition erzeugte Konstruktion eines Subjekts, das sich von der
Welt zuriickzieht, sich von ihrer Unberechenbarkeit und vor seiner eigenen
Berithrbarkeit schiitzen will. Im Gegensatz dazu versteht Arendt pathos als
grundsitzliche Interaktionsform mit der Welt, die immens zum Erkennen der
Wirklichkeit und der gesellschaftlichen Tatsachen beitragt. Ich interpretiere
Arendts implizite Affekttheorie im Hinblick auf das Politische so, dass emo-
tionale Phinomene durch Transformation (d.h. durch Verdinglichung und
Verallgemeinerung als Artikulation bzw. Pluralisierung) zum Initiationsmo-
ment politischer Werte werden. Dafiir lege ich eine Lesart des Politischen

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Beriihrbarkeit als conditio humana

vor, in der das Politische ein prinzipiell offener, verinderbarer und berithr-
barer Raum des menschlichen Miteinanders ist, mit dem Ziel der »Weltwah-
rung«.

Im Folgenden mochte ich zeigen, dass Arendt nicht nur zwischen Gefiihl
und Leidenschaft unterscheidet, sondern auch diverse emotionale Phinome-
ne in ithrem Werk bespricht. Dabei ist die Analyseoptik nicht dadurch be-
stimmt, ob bestimmte Gefiihle >gut« (z.B. Liebe) oder sschlecht« (z.B. Hass)
sind, sondern ob sie die Welt fiir den Menschen 6ffnen oder sie vor ihm ver-
schliefRen. Da die Grundcharakteristik des Politischen diesen Bereich als ei-
nen weltoffenen und wirklichkeitsstiftenden bestimmt, miissen emotionale
Phinomene dhnlich wirken, um fir das Politische von Bedeutung zu sein.

2.3 Erlosung aus der Isolation durch Liebe

Dass Arendts Denken eine Affinitit zu emotionalen Phinomenen hatte, verrit
schon ihre Dissertation. In dieser widmete die junge Studentin ihre Aufmerk-
samkeit dem Liebeskonzept des Kirchenvaters Augustin. In der folgenden
Analyse von Arendts Frithwerk decke ich erstens die Urspriinge ihrer spiteren
politischen Fragestellungen auf. Zweitens vertiefe ich die oben aufgestellte
These, wonach emotionale Phinomene in unterschiedlichen Modi funktio-
nieren konnen und dieser Modus fiir ihre politische Relevanz entscheidend
ist, durch ihre systematische Untersuchung. Indem ich die Funktionsweise
und Wirkung von emotionalen Phinomenen in Arendts Schriften (u.a. Lie-
be als cupiditas, caritas und als amor mundi, Angst, Schmerz, Vergeben u.v.m.)
herausarbeite, wird deutlich, dass thnen sowohl weltvernichtende als auch
weltkonstituierende Potenziale inhidrent sind.

2.3.1 Entstehungsgeschichte

Hannah Arendt reichte ihre Dissertation mit dem Titel Der Liebesbegriff bei Au-
gustin. Versuch einer philosophischen Interpretation an der Universitit Heidelberg
1928 ein. Die Arbeit erschien als Buch 1929 und blieb auf Deutsch bis 2003
ohne weitere Veroffentlichung. Erst im November 2018 erschien die erste kri-
tische Ausgabe des Werkes, unter der Edition von Frauke A. Kurbacher.”
Jedoch existiert Arendts Dissertation auch in einer englischen Fassung, die
deutlich frither als die deutsche Neuauflage, schon 1996, erschien. Diese als
Interpretationsgrundlage fiir meine Analyse zu verwenden, ist nicht nur dar-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

in begriindet, dass editorische Entscheidungen die Lesbarkeit des Textes im-
mens erleichtern, sondern auch darin, dass die englische Fassung die letzte,
von Arendt bearbeitete Version ihrer Dissertation ist.

Arendt widmete sich ihrer frithen Schrift in den 1960er Jahren als Vorbe-
reitung einer englischsprachigen Veréffentlichung.?* Im Laufe der 1962 an-
gefangenen, aber schliefilich nie erfolgten Publikation tiberarbeitete sie den
Originaltext. MaRgeblich fiir Arendts editorische Arbeit war die Erweiterung
der urspriinglichen Dissertation, ohne ihre These grundsitzlich zu verdn-
dern.” Die erste Fassung wurde nicht von Arendt, sondern von E. B. Ashton
(Ernst Basch) iibersetzt.Spiter revidierte Arendt Ashtons Ubersetzung und
tippte sie auf Englisch selbst ab. SchlieRlich fiigte sie der so entstandenen
Version handschriftlich weitere Anmerkungen hinzu. Dass der Text als Buch
letztendlich doch nicht erschien, ist der Tatsache geschuldet, dass die Jahre
nach dem Eichmann-Buch™® Arendt sehr beanspruchten und keine Zeit fiir
die Fertigstellung des begonnenen Projekts blieb. Doch ist die englische Fas-
sung jene, die Arendts Gedanken beziiglich des Dissertationsthemas in jiings-
ter Form wiedergibt. Deshalb werde ich mich als Zitationsgrundlage auf Love
and Saint Augustine beziehen.

2.3.2 Thematik der Dissertation

In Ihrer Dissertation sucht Arendt die Antwort auf die Frage, was Augustin
unter Nichstenliebe verstanden und, wie er diese konzipiert habe. Da die Lie-
be zum Mitmenschen in diesem Kontext stark mit der Liebe zu Gott und der
aus dieser Verbindung resultierenden neuen Form der Selbstliebe verbunden
ist, untersucht Arendt jede dieser unterschiedlichen Liebesformen. Augustin
bezeichnet sie mit drei Begriffen. »Augustine generally, but not consistently,
uses amor to designate desire and craving (that is, for love in its largest, least
specific sense); dilectio to designate the love of self and neighbor; and caritas
to designate the love of God and the >highest good«.«*”

Im Laufe ihrer Ausfithrungen arbeitet Arendt heraus, wie die Nachsten-
liebe (dilectio) der Liebe zu Gott (caritas) entspringt und von dieser bestimmt
wird. Der Weg zu caritas fithrt aber durch die selbstverleugnende Liebe des
Ichs, wodurch Arendt zu Recht die Frage stellt: Wie kann jemand, der sich
selbst negiert, seinen Nichsten lieben?*® Wo ist die Verbindung zwischen
dem Ich und dem Du, wenn die Stelle des Ichs durch die rechte Gottesliebe
ausgehohlt wurde?

14.02.2026, 07:53:37.

53


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Beriihrbarkeit als conditio humana

Gerahmt werden die Arendt'schen Uberlegungen zur Interpersonali-
tit von den Augustin'schen Gedanken iiber die Genealogie des Menschen.
»[...] the being of man is understood as derived from a twofold source«”?,
interpretiert Arendt Augustin. Einerseits wird der Mensch als Individuum
verstanden, als Einzelner, der durch Geburt in die Welt kommt, in die er
14© Gebiirtigkeit und

Kreatiirlichkeit werden gleichgesetzt. Andererseits gehdrt der Mensch durch
141

aus Gottes Willen, als seine Kreatur, gesetzt wurde.
Generationsabfolge zur Menschheit,"*" ist intrinsisch von dieser Zugehorig-
keit bestimmt. Die Abstammung von Adam determiniert die Generationen
als sindhaft, d.h. diese urspriingliche Zugehdorigkeit ist per se problematisch.
Gleichzeitig ist diese gemeinsame Zugehorigkeit diejenige, die es tiberhaupt

142 dass

erst ermdglicht, dass Menschen miteinander in Kontakt kommen,
das Ich auf einen Nichsten trifft.

Da aber die Erlosung aus der Siindhaftigkeit — verstanden als die immer
scheiternde Bemithung, Gliickseligkeit in dieser Welt zu finden — nur in der
individuellen und isolierten Begegnung mit Gott stattfinden kann und kein
Kollektivakt ist, verindert sich die Verbindung zum Mitmenschen. Wie ein
zwischenmenschliches Verhiltnis doch noch stattfinden kann, ist die Frage,
der Arendt in ihrer Dissertation nachgeht.

Die Rezeption von Arendts Dissertation bemingelte, was auch spiter Ziel-
scheibe permanenter Kritik war: Arendts sehr eigenwilliger Umgang mit ih-
ren Quellen, ihre unorthodoxe, teilweise nicht wirklich nachvollziehbare In-
terpretation,' die Tatsache, dass sie relevante Aspekte (z.B. den theologi-
schen Kontext) der Augustin'schen Uberlegungen ignorierte. Des Weiteren ist
es beinahe unmdglich zu unterscheiden, was Arendt selbst behauptet und was
sie von Augustin iibernahm, weil sie keinen Konjunktiv benutzt und nur in
Ausnahmefillen ganze Sitze als Zitate markiert. Diese zeit ihres Lebens kon-
sequent verwendete Argumentationsweise legt aber nahe, dass es ihr eben
nicht um den Ursprung der Gedanken und deren philosophiegeschichtlichen
Kontext ging, sondern um den Prozess des denkenden Verstehens selbst.*
Verbindungen, Zusammenhinge und Bedeutungen tun sich auf, die nicht ex-
plizit in der Quelle zu finden sind. »As such, the dissertation is far more rev-
elatory about Arendt herself and the early directions in her thinking than it
is as a piece of scholarship on Augustine of Hippo.«'*

Da Arendts Dissertation bereits wichtige Grundmotive ihres spiter ent-
wickelten politischen Denkens beinhaltet, untersuche ich diese Frithschrift
weder aus philologischer Perspektive noch bewerte ich Arendts Augustin-
Interpretation. Love and Saint Augustine lese und interpretiere ich in Hinblick

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

auf Arendts politische Schriften. Meine Leitfrage lautet: Welche Aussagen
trifft ihre Dissertation iiber die Rolle der Berithrbarkeit im menschlichen
Zusammenleben? Diese Fragestellung bietet erhellende Einsichten dariiber,
warum Arendt Weltverlust als Ursprung aller gesellschaftlichen Probleme
betrachtet und wieso sie zwischenmenschliche Interdependenz als anthro-
pologische und politische Ausgangssituation setzt.

2.3.3 Isolation - Begehren - Gliickseligkeit und Verlustangst

Arendt iibernimmt Augustins ontologische Bestimmung des Menschen ohne
Vorbehalte und setzt diese auch in ihren spiteren, explizit politischen Schrif-
ten voraus. Der Mensch ist ein isoliertes Wesen, getrennt von anderen Lebe-
wesen und von der Welt.¥® Diese Isoliertheit wird dadurch verursacht, dass
der Mensch der Welt nicht selbstverstindlich zugehérig ist. »Originally, he is
not part of the world«*. Als von aufien Kommender lebt er in der Welt in
»fundamental isolation«*¥. Dieses ontologische Isoliertsein ist fiir den Men-
schen unertriglich' und dessen Aufhebung ist die Voraussetzung dafiir, dass
er Gliick erfahren kann. »[...] happiness [...] is the reversal of isolation«™°. Das
Getrenntsein kann nur durch den Besitz eines externen Gegenstandes auf-
gehoben werden, den der Mensch als sein bonum, d.h. als das fiir ihn Gute
! Das Nicht-Mehr-Getrenntsein ist daher keine blofe Weltzugeho-
rigkeit, sondern das Besitzen des bonum. »Happiness is only achieved when

erkennt.

the beloved becomes a permanently inherent element of one’s own being.«'**

Durch Begehren (appetitus) versucht der Mensch der Isolation ein Ende
zu setzen. Das Begehren soll die ontologische Trennung zwischen dem Be-
gehrenden und dem Begehrten tiberbriicken. Das Begehren erfilllt mehrere
Funktionen. Erstens ist es die treibende Kraft der Suche nach dem bonum,
zweitens ist es die Verbindung zwischen dem begehrenden Menschen und
dem Objekt seines Begehrens, drittens ist das Begehren die transformieren-
de Kraft, die das begehrte Objekt ins Geliebte und den begehrenden Men-
schen in den Liebenden verwandelt und so eine Zusammengehorigkeit stiftet.
»Desire mediates between subject and object, and it annihilates the distance
between them by transforming the subject into a lover and the object into the
beloved.«"* Liebe wird somit zur Ausdrucksform der Bemithung, das eigene
bonum zu erreichen. »[...] love is a kind of craving [...] Craving, or love, is a
human being’s possibility of gaining possession of the good that will make
him happy [...].«"**

14.02.2026, 07:53:37.

55


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dauerhaftes und gesichertes Gliick wird ausschlieRlich dann erlebt, wenn
die Kluft zwischen Begehrender und Begehrtem endgiiltig geschlossen wur-
de.” Das aber ist aus zwei Griinden nicht méglich. Erstens kann der Mensch
das Objekt bzw. die Objekte seiner Liebe nicht in einer Weise einverleiben,
die das Getrenntsein fiir immer auftheben wiirde. Denn erst eine solche Un-
verlierbarkeit wiirde die absolute Sicherheit des Besitzes, »being sure of not
losing it«**
rend das Besitzen des Objekts der Liebe Gliick bedeutet, ist der stindig dro-
hende Verlust desgleichen das, was Traurigkeit verursacht. Allerdings — rezi-

garantieren und immerwihrende Gliickseligkeit bewirken. Wih-

piert Arendt Augustin — steht der Gliickseligkeit des Habens nicht die Trau-
rigkeit iber das Verloren-Haben gegeniiber, sondern die andauernde Angst,
dass dieser Verlust eintreten kdnnte. »It is not the lack of possessing but the
safety of possession that is at stake.«’” Begehren und Liebe werden immer
von der Verlustangst begleitet. Das ist eine der Ursachen, welche die endgiil-
tige Uberwindung der Trennung zwischen dem Menschen und dem Auflen
verunmoglicht.

Zweitens liegt die Unmoglichkeit der absoluten Sicherheit in der Seins-
weise des Menschen, nimlich in der Tatsache seiner Mortalitit. Nicht die Un-
bestindigkeit der begehrten Objekte verursacht die Sehnsucht nach dem un-
verlierbaren Besitz, sondern das sterbliche und fliichtige menschliche Wesen
selbst. »This enormous importance of security [...] is due to the condition of
58 Ein sterbliches Wesen kann nichts
fir immer behalten. In jedem Begehren, in jeder Liebe driickt sich daher
der Wunsch danach aus, die Mortalitit zu iitberwinden und damit die Ver-

man and not the objects he desires.«

lustangst mit »the calm quietude«™® des sicheren Habens zu ersetzen. »Thus,
the good love craves is life, and the evil fear shuns is death. The happy life is
the life we cannot lose. Life on earth is a living death.«'®

Die Kluft zwischen dem Liebenden und dem Geliebten kann aufgrund des
Todes nie endgiiltig geschlossen werden. Der Mensch bemiiht sich aber unun-
terbrochen um die Aufhebung seiner Isoliertheit. Sein Begehren ist zwar zum
Scheitern verurteilt, doch kennt er keinen anderen Weg aus dem Getrenntsein
heraus. Er ist durch sein alternativloses Begehren um einen unverlierbaren
Besitz bemiiht und in letzter Konsequenz von dieser Suche versklavt.’* We-
der kann er die Objekte seines Begehrens besitzen, noch kann er sich von der
Auflenwelt und somit von der begehrenden Liebe unabhingig machen und
nicht mehr begehren. »For the extent that we are alive and active (and desire
is a form of action), we necessarily are involved in things outside ourselves
and cannot be free.«'*

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Freiheit wire in diesem Kontext eine Unabhingigkeit vom Auflen.'®* Eine
solche Unabhingigkeit wiirde auch Angstlosigkeit mit sich ziehen. Ohne Ab-
hingigkeit vom Begehrten hat man auch keine Angst vor seinem Verlust. Ein
sterbliches Wesen aber, das prinzipiell vom Leben - als von einem nicht in
seiner Macht liegenden dufleren bonum — abhingig ist,'** kann diese Freiheit

165 und aus diesem

nie erreichen. Der Mensch besitzt sein eigenes Leben nicht
prinzipiellen Mangel folgen alle weiteren Abhingigkeiten. Der Augustin'sche-
Arendt’sche Mensch ist daher nicht nur als isoliert konzipiert, sondern auch
als nicht selbstgeniigsam, bediirftig und auf das Aufien angewiesen. »[...] man
is not independent and self-sufficient. His original isolation from his own
good testifies to his dependence.«*® Diese urspriingliche, aus der Isolation
resultierende Abhingigkeit wird im Begehren weiter verstirke, da das begeh-
rende Lieben bedeutet, dass man zusitzlich zur ontologischen Abhingigkeit
auch noch von einem bestimmten Liebesobjekt abhingig ist.”” Das Begeh-
ren des Liebesobjektes bedeutet eine Zunahme an Abhingigkeit und an Ver-
lustangst, schlie8lich an Unfreiheit. »[...] freedom is essentially freedom from
fear. No one who depends upon what is outside himself can be fearless.«'®

Zusitzlich zu der Abhingigkeit von der Aufienwelt verstirken die Unbe-
rechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit des Kommenden noch mehr die Un-
freiheit des Menschen. Sowohl Begehren als auch Verlustangst itberschreiten
den Horizont der Gegenwart und beziehen sich auf eine unbekannte Zukunft.
»Thus, the future in which man lives is always the expected future, fully de-
termined by his present longings or fears.«'®

Sicherheit des Besitzes und die damit eintretende Freiheit konnte es nur
geben, wenn auf die Gegenwart keine Zukunft mehr folgen wiirde, wenn sich
die Gegenwart unendlich ausdehnen und zur Ewigkeit werden wiirde, in der
es keine Verinderung mehr gibe. »This present without a future [..] is eterni-
ty [...] is freedom from fear. Such fearlessness exists only in the complete calm
that can no longer be shaken by events expected of the future.«'7° Solange es
aber eine unbekannte Zukunft gibt, ist die Gegenwart von einer Selbstverges-
senheit bestimmt — der Mensch verliert sich an eine verlangte oder befiirch-
tete Zukunft."”*
auf die Zukunft. So zerstort es die Gegenwart. »Constantly bound by craving

Das Begehren findet zwar im Jetzt statt, aber es richtet sich

and fear to a future full of uncertainties, we strip each present moment of
its calm, its intrinsic import, which we are unable to enjoy. And so the future
destroys the present.«7*

Weder die Objekte des Begehrens noch die Zukunft bieten eine mogli-
che Aufhebung der prinzipiellen Isoliertheit und Abhingigkeit des Menschen.

14.02.2026, 07:53:37.

57


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Beriihrbarkeit als conditio humana

Den einzigen Ausweg aus der Versklavung bietet die alternative Wahl des Lie-
besobjekts: eines, das nicht den Konditionen des menschlichen Seins unter-
liegt. »The right love consists in the right object. [...] Hence, Augustine warns,
>Love, but be careful what you love«.«'”

2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas

Das Begehren, d.h. die liebende Bindung an ein Aufien, ist der natiirliche
Versuch des Menschen, seine Isolation aufzuheben. Seine Abhingigkeit und
fehlende Selbstgeniigsamkeit wird er auf diesem Wege zwar nur verstirken,
aber das ist ihm nicht von Anfang an bewusst. Die Liebe birgt das Verspre-
chen, beim begehrten Objekt das Ende der Isolation und damit einhergehend
Gliickseligkeit zu finden. »[Man] is driven to break out of his isolation by me-
ans of love«'.

Liebe, die sich auf Gegenstinde dieser Welt richtet, kann das Getrennt-
sein unmoglich iberwinden, weil die menschliche Mortalitit das letzte Wort
hat und Isolation und Verlust endgiiltig macht. »This love has the wrong ob-
ject, one that continually disappoints its craving.«'”” Im Gegensatz zu dieser
falschen Liebe fithrt Augustin die Moglichkeit einer richtigen, zielfithrenden
Liebe ein. Dieses richtet sich auf das summum bonum, d.h. das héchste Gut,

auf die Ewigkeit.'7¢

»The right love consists in the right object. [...] Augustine’s term for this
wrong, mundane love that clings to, and thus at the same time constitutes,
the world is cupiditas. In contrast, the right love seeks eternity and the
absolute future. Augustine calls this right love caritas; the sroot of all evil is
cupiditas, the root of all good is caritas<.«<”’

Zwar sind sowohl cupiditas als auch caritas ihrer Struktur nach gleich, nimlich
Liebesmodi des Begehrens, doch bieten sie dem menschlichen Sein unter-
schiedliche Perspektiven an. In caritas bezieht sich der Mensch auf ein zukiinf-
tiges ewiges Sein und will dieses durch die Transformation seines Selbst errei-

chen.'”8

Indem er sich durch caritas in einen ewig Seienden umwandelt, iiber-
windet er den Verlust, der mit dem Tod unumginglich einherginge. Durch cu-
piditas aber verliert sich der Mensch an seine Verginglichkeit, an die Objekte
seiner Liebe, von denen er spitestens durch seinen Tod wieder getrennt wird.
Cupiditas ist von einem »deep dissatisfaction«”” begleitet, weil sein Ziel — das

stabile Gliicklichsein durch den Besitz des geliebten Objekts — unerreichbar

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

ist. »Love that desires a wordly object, be it a thing or a person, is constantly
frustrated in its very quest for happiness.«'®

Da der Mensch weder selbstgeniigsam noch allmichtig ist, sind die ge-
liebten Dinge schon zu seinen Lebzeiten auflerhalb seiner Kontrolle.™ Die
immerwéihrende Verlustangst dominiert ihn und macht ihn unfrei. Deshalb
ist es laut Arendt nicht caritas, was Augustin der cupiditas entgegensetzt, son-
dern die Freiheit."®* Die grundlegende Verbindung zur Welt ist also in der
cupiditas-Liebe die unfreie Angst. Angst davor, das nicht zu bekommen, was
die eigene Isolation aufheben kénnte bzw. Angst davor, das geliebte Objekt
wieder zu verlieren. »The tie to the world, which is actualized in cupiditas,
must be cut because it is governed by fear.«'®

Cupiditas fuhrt zur Zerstreuung des Selbst. Das Ich, das sich, um aus der
Isolation seiner Mortalitit gerettet zu werden, an diverse Dinge bindet, ver-
gisst sich selbst in der Spirale von Angst und Begehren. »I lose the unity that
holds me together by virtue of which I can say >I am«.«*** Der Vorteil dieser
Zerstreuung ist allerdings, dass sie mit der Selbstvergessenheit einhergehend
auch von der Angst befreit. »Since dispersion brings about loss of self, it has
the great advantage of distracting from fear, except that this loss of fear is
identical with loss of self.«'® Das grundlegende Problem mit cupiditas ist in
dieser Hinsicht kein Moralisches (z.B. die Wahl der Objekte, der fehlende Got-
tesbezug), sondern dass der Mensch sich selbst vergisst und schliefilich in der
Zerstreuung ganzlich verlorengeht. Arendt zitiert Augustin: »[man] does not
stay in himself but [..] has gone out of himself as well.«'*¢

Worin liegt aber der Unterschied zu caritas, wenn caritas auch nur eine
Form des Begehrens ist? Das summum bonum ist ein Gutes, das auflerhalb des
Menschen liegt und fiir seine Gliickseligkeit notwendig ist. »In this conceptu-
al context, caritas, like any love, must be understood as craving and is distin-
guished from cupiditas by its object alone.«'®” Der gegenwirtige Zustand des
Menschen wird ebenso wie im Fall von cupiditas abgewertet — das Gute, was
gliicklich macht, liegt auflerhalb und ist zukiinftig zu erreichen. Demnach
gibt es den erwiinschten Zustand des Menschen nur im Kommenden, nicht
aber in der Gegenwart.

Allerdings verindert sich die Zeitlichkeit im Fall von caritas. Da die Er-
filllung, die Authebung der Isolation, in einer absoluten Zukunft stattfindet,
die als Realitit des Gliubigen im Jetzt antizipiert wird, wandelt sich die Ge-
genwart schon hier auf Erden in die erhoffte Ewigkeit um. »If the present
is altogether filled with desire for the future, man can anticipate a timeless
present [..]«'®. Zwischen dieser Ewigkeit, die Gott selbst ist, und dem ge-

14.02.2026, 07:53:37.

59


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Beriihrbarkeit als conditio humana

genwirtigen Menschen vermittelt caritas ebenso, wie cupiditas zwischen dem
Menschen und der Welt vermittelt. Das Begehren ist der Vermittler zwischen
Begehrendem und Begehrten, da der Mensch in seinem urspriinglichen Zu-
stand weder mit Gott noch mit dieser Welt in Verbindung steht. »All [caritas]
does is mediate. It is no manifestation of an original interconnectedness of ei-
ther man and God or man and world.«'® Die Vermittlung richtet sich immer
auf ein Aufierhalb, um das sich der Mensch bemiiht. Durch seine Bewegung
auf das begehrte Objekt zu — ob Gott oder Welt — tiberschreitet und vergisst

er sich selbst.”®

Gott und das ewige Leben liegen in dieser Struktur genau-
so aufierhalb des Menschen wie ein weltliches Objekt. Der ausschlaggebende
Unterschied ist aber, dass das in »caritas« Begehrte selbst ewig ist, d.h. nicht
zu verlieren oder zu verfehlen. Die Verlustangst wird folglich obsolet, »a pro-
visional sort of eternity comes about to manifest itself in this life as absolute
fearlessness.«*”*

Caritas behebt somit zwei prinzipielle Probleme. Einerseits itberwindet
das Konzept des ewigen Lebens (zu erreichen durch caritas) den eigenen Tod.
»Death has died.«®* Wenn es aber keinen Tod mehr gibt, gibt es auch kei-
nen Verlust mehr. Gibt es keinen Verlust mehr, hort die Angst endgiiltig auf,
weil es nichts mehr gibt, um dessen Verlust man Angst haben miisste. Durch
caritas bleibt das Leben dem Menschen erhalten. Arendt setzt dem stindigen
Begehren die Freiheit entgegen, die in der Angstlosigkeit besteht. Frei zu sein
bedeutet, keine Angst vor dem Verlust zu haben. Caritas, die durch die Aus-
16schung des Todes auch die Verlustangst vernichtet, lisst den Menschen an
dieser Freiheit schon im Diesseits teilhaben. Auch wenn das ewige Leben ein
erst kommendes Leben ist, ist es ein Nicht-Verlierbares. »The sign of caritas
on earth is fearlessness, whereas the curse of cupiditas is fear — fear of not
obtaining what is desired and fear of losing it once it is obtained.«*

Das zweite Problem, fiir das caritas die Losung bietet, ist die fehlende
Selbstgeniigsamkeit und die enorme Abhingigkeit des Menschen. In der Lie-
be zu Gott erlangt der Mensch sein ewiges Sein, welches sein eigentliches Sein
ist. Dieses ewige Leben ist weder bediirftig noch verletzbar noch von verging-
lichen Dingen abhingig. Es ist frei und autark. Indem der Mensch sich durch
caritas auf dieses ewige Leben bezieht und die ewige Version seines selbst be-
gehrt,” hat er die Unabhingigkeit und Selbstgentigsamkeit erreicht. Indem
er im Jetzt sein ewiges Sein antizipiert, ist er von der Gegenwart unabhingig
geworden.

Caritas macht den Menschen frei, wihrend ihn cupiditas an die Welt und
an ihre angsteinflofiende Verginglichkeit ausliefert. Allerdings wird in der

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Weise des Begehrens und des Liebens ein markanter Unterschied deutlich.
Wahrend cupiditas die Dinge dieser Welt selbst, in ihrer Originalitit und Ein-
maligkeit, begehrt,” unterwandert caritas durch ihre Zukunftsgerichtetheit
das gegenwirtige Verhiltnis zu dieser Welt. Dadurch verindern sich alle in-
nerweltlichen Beziehungen des Ichs: zu sich selbst, zu Gott, zum Nichsten
und zur Welt. Die Grundstruktur der neuen Beziehungen besteht laut Augus-
tin nicht im Genuss oder in der Freude (frui), sondern in ihrer Niitzlichkeit
(uti)®® fiir das summum bonum.

2.3.5 Ich-Selbst

Alles Begehren resultiert aus Selbstliebe. Denn diese Liebe des eigenen Selbst
ist die Motivation fiir die Suche nach dem eigenen bonum. Der Mensch will aus
Selbstliebe das haben, was ihn gliicklich macht, er begehrt das fiir ihn selbst
Gute.”” Wie oben dargestellt, fithrt dieses Begehren entweder als cupiditas zur
Bemithung um weltliche Dinge oder als caritas zu Gott und dem ewigen Leben.
Cupiditas hingt sich an immer neue Liebesobjekte, die dem Menschen nie die
erhoffte Ruhe und Sicherheit geben kénnen. So zerstreut sich der Mensch
in seinem Begehren. »I thereby become dispersed in the manifoldness of the
world and lost in the unending multiplicity of mundane data.«"®

Das eigentliche Problem dieser Zerstreuung ist nicht, dass sie verging-
liche Geniisse und augenblickliche Befriedigung jagt. Arendts Bewertung —
in Anlehnung an Augustin — entspringt der Tatsache, dass das Ich durch die
Zerstreuung sich selbst vergisst. Die Selbstvergessenheit ist jedem Begehren
inne. Der Unterschied zwischen cupiditas und caritas liegt aber darin, dass
sich der Mensch durch cupiditas nicht nur vergisst, sondern auch verliert. »In
this search man must >forget« his self over the good he desires, and he runs
the risk of losing himself altogether if he forgets himself over the goods of
the world.«"*° Cupiditas fithrt durch Zerstreuung und Selbstvergessenheit bis
in den Selbstverlust, wihrend caritas den Menschen durch das Begehren des
summum bonum zu seinem unsterblichen Sein verhilft.

Der Weg zum summum bonum beginnt mit dem Riickzug aus der Zer-
streuung »into some inner region«*°°. Da aber der Augustin'sche-Arendt’sche
Mensch nicht selbstgeniigsam und unabhingig ist, findet er in seinem Inne-
ren nicht die ersehnte Ruhe. Je mehr er sich zuriickzieht, desto gréfRer wird
das Ritsel seines Seins, »he first discovers that he is doomed to die and that he

201

is changeable«**. Arendt zitiert Augustins Erkenntnis: »I have become a ques-

tion to myself« und macht damit deutlich, dass die Erlésung aus der Zerstreu-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Beriihrbarkeit als conditio humana

ung und aus der Selbstvergessenheit nicht in der simplen Absage zur Welt zu
finden ist. Als Augustin fiir sich selbst zur Frage wurde, die er nicht beant-
worten konnte, wandte er sich an Gott und erwartete die Antwort von ihm.
Dieses biografische Datum des Kirchenvaters wird in Arendts Interpretati-
on generalisierend als die Zusammenfithrung von Ich-Suche und Gott-Suche
artikuliert: »Self-discovery and discovery of God coincide«***.

Begehren verwandelt immer den Begehrenden. Einerseits wird er zum
Liebenden und das Objekt seines Begehrens zum Geliebten. Andererseits
iberschreitet er sich selbst, geht aus sich heraus und vergisst sich. Er liebt
und wiinscht bei dem begehrten Objekt zu sein. »This >transit< indicates the
moment when the lover no longer loves with reference to himself, when his
whole existence has become sloving«. In a similar way, caritas, the craving
love of God, achieves the stransit« to the future eternity.«*> Der Ubergang
von sich zu dem Geliebten bewirkt eine Transformation der menschlichen

%4 »This love [caritas] does not seek to depend on its object but really

05

Natur.
transforms the lover.«*

Wie geht diese Transformation vonstatten? Die Logik, die Arendt rekon-
struiert, ist folgende: Im Begehren will der Mensch das fiir ihn absolut Gute
erreichen, nimlich den Tod iiberwinden und ein Leben erlangen, das vom
Verlust nicht mehr bedroht ist. Das Liebesobjekt von caritas, d.h. Gott selbst,
»is nothing but the manifestation of this >good«.«* Caritas verindert die Zeit-
lichkeit des menschlichen Seins radikal. Der Fokus verlegt sich in die Ewig-
keit. Das Gute ist in der Zukunft zu finden, das eigentliche Sein des Menschen
wird sich erst dort verwirklichen. Im Hinblick darauf wird alles Gegenwirtige
radikal abgewertet. »By anticipating eternity (the absolute future) man de-
sires his own future self and denies the I-myself he finds in earthly reality.«**’
Durch caritas erlangt der Mensch die Einsicht, dass ihm das gegenwirtige Le-
ben unmoglich das Gliick geben kann, nach dem er sich sehnt. Somit verliert
das Leben im Diesseits an »meaningfulness and weight«*°,

Der Riickzug ins Innere wird durch caritas zur Ewigkeit hin gedffnet. Der
Mensch wendet der Welt den Riicken zu, findet in seinem Inneren keine Ant-
worten auf seine Fragen und kehrt deshalb zu Gott zuriick. Es ist ein Zu-
riickkehren, weil er sich durch caritas als Gottes Kreatur erkennt, als von ihm
kommend. Sein gegenwirtiges Sein wird dadurch zu einer unbedeutenden
Zwischenstation in der Geschichte seines ewigen Seins bei Gott. »The concre-
te course of life is no longer important.«*®
Diese Erkenntnis und die Transformation des gegenwirtigen Menschen

gehen mit einer Selbstverleugnung einher. Das aktuelle Selbst muss als unei-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

gentliches Selbst zuriickgewiesen werden, damit das wahre, ewige Ich gefun-
den und schon im Hier und Jetzt antizipiert werden kann. »This self-denial
can only be achieved in caritas, because nothing else provides a reason for the
sacrifice. Only through love can man renounce his own will«*°.
Selbstverleugnung fiir die antizipierte Verwirklichung des ewigen Selbst
bedeutet aber den totalen Riickzug aus dieser Welt. Das Ich wird mit all seinen
Verbindungen, Vorlieben und individuellen Eigenschaften negiert.”"* Durch
die Liebe zu Gott wird die Individualisation riickgingig gemacht. Der Mensch

212

ist nun »an explicit assimilation to God«***. »Now he loves and hates as God

does.«*?

Caritas verandert also das Verhiltnis vom Ich zu sich selbst in folgen-
der Weise: Sie ist genauso ein Begehren, wie cupiditas es ist, und aus diesem
Grund fihrt sie auch in die Selbstvergessenheit. Das Begehren konkretisiert
sich im Wunsch, bei Gott und in der Ewigkeit zu sein. In dieser Ewigkeit
meint caritas das eigentliche, weil ewige und unsterbliche, Sein des Menschen
gefunden zu haben. Somit miindet caritas nicht im Selbstverlust, sondern
fithrt zum Finden des eigentlichen Ichs. Dieses ist Gottes Kreatur, ein ewiges
Wesen. Um sich in dieses unsterbliche Ich zu transformieren, muss das irdi-
sche Ich ausgeléscht werden, weil alles, was es im Diesseits ist (Eigenschaften,
Vorlieben, seine Individualitit), der Sterblichkeit unterliegt. Selbstverleug-
nung und Selbstausléschung sind die Opfer, die die Liebe zu Gott verlangt,
um ein Leben ohne Tod zu besitzen. Was auf diesem Wege verleugnet und
ausgemerzt wird, ist die weltliche Individualitit des Menschen. Durch caritas
wird er nicht einfach zum >besseren Menschens, zu jemandem, der weltlichen
Freuden den Riicken kehrt. Indem er liebt und hasst wie Gott, wird er wie
Gott. Er betrachtet sich selbst aus Gottes Perspektive und als seine Kreatur.

In cupiditas flieht das Ich vor sich selbst, weil es permanent unter Ver-
lustangst leidet. Das Ich vergisst sich im Begehren. In den Augenblicken des
Habens erlebt es sich als eins mit der Welt, wodurch seine Isolation fiir den
Moment aufgehoben wird. Da aber sein Besitz nicht sicher ist, kehrt die Angst
wieder und treibt das Ich im Modus der Selbstvergessenheit zu weiteren Ob-
jekten des Begehrens, bis es sich ginzlich an die Welt verliert. Er lebt nun
in der Zerstreuung bis hin zur Selbstvergessenheit und ist nicht mehr fihig,
Ich zu sagen. In Arendts Augustin-Lektiire ist dieses das natiirliche Verhaltnis
des Ichs zu sich selbst.

Caritas verindert dieses Verhiltnis radikal. Indem der Mensch seine Zer-
streuung reflektiert und sich durch den Riickzug zu finden versucht, trifft er
auf Gott. In Gott findet er jenes summum bonum, wonach er schon immer auf

14.02.2026, 07:53:37.

63


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Beriihrbarkeit als conditio humana

der Suche war, die furchtlose, sichere Ewigkeit als Uberwindung des Todes.
Da er in dieser Perspektivenverschiebung vom Diesseits zum Jenseits seine
Mangelhaftigkeit erkennt, verwirft das Ich sein diesseitiges Sein, seine In-
dividualitit. Wenn cupiditas den Menschen bestimmt, liebt er sich selbst in
seinem gegenwirtigen Zustand nicht mehr, weil er das Selbst begehrt, das
ewig ist und als Gottes Kreatur lebt. Das, was er bisher geliebt hat — das welt-
liche Selbst, aber auch die diesseitigen Bindungen — verwirft er, weil es sich
als wertlos entlarvt. Das Ich verleugnet das Selbst, das es auf der Erde ist, und
liebt das Selbst, das es in der Ewigkeit sein wird. »Since man is both >from

God« and >to Gods, he grasps his own being in God’s presence.«***

2.3.6 Ich-Gott

Gott zu finden und zu lieben heifSt, sich aus dieser Welt zuriickzuziehen und
dem Diesseits nicht mehr zugehorig zu sein. Aber wieso bedeutet, Gott zu
finden, gleichzeitig auch, dass das Selbst gefunden wird?**

Das menschliche Leben wird vom Begehren nach etwas Unverinderli-
chem und somit Sicherem und Verlisslichem bestimmt. Diese Unverinder-
barkeit findet der Mensch weder in der Welt noch in sich selbst. Er ist der
Verinderung unterworfen (mutabilis) und verindert sich mit jeder Sekunde
seines Lebens bis hin zum Tod.** Thm mangelt es an Sein, an einem Sein das
ewig ist, d.h. an der Essenz des Seins. Da Gott eben diese Essenz ist, findet
der Mensch bei ihm genau das, was ihm fehlt, was er selbst nicht besitzt und
vergebens sucht. »Man loves God because God belongs to him as the essence
belongs to existence, but precisely for this reason man is not. In finding God
he finds what he lacks, the very thing he is not: an eternal essence.«*"”

Indem der Mensch Gott findet, findet er seine eigene Essenz und wird
frei von cupiditas, d.h. von dieser an der Unbestindigkeit der menschlichen
Existenz scheiternden Liebe. Gott zu lieben heifdt auch, dass der Mensch ist.
Nicht als ein vom Tod bestimmter Verginglicher, sondern als eine von Gott
erschopfte, ewige Kreatur. Gott ist die Garantie fir das essenzielle Sein des
Menschen, »he cannot find his self except in the craving for God«*®.

Der Mensch liebt Gott im Modus von caritas und erst so findet er sich
selbst, erst so kann er das Sein erlangen, welches Gott besitzt. Die Abhingig-
keit des Menschen wird also nicht ginzlich aufgehoben, aber in etwas Ewiges
und Bestindiges, nimlich in Gott hinaus verlagert. »[...] if man withdraws
from God, man is nothing«*”®. Diese Bemithung um das eigene essenzielle

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Sein durch die Liebe zu Gott ist es, was den Menschen transformiert, was
sein Verhiltnis zu seinem Selbst, zum Mitmenschen und zur Welt verindert.

Wahrend cupiditas die unertrigliche Isolation des Menschen in der
Welt aufzulosen versucht, kehrt der seiner Zerstreuung bewusst gewordene
Mensch in die Einsamkeit im Inneren zuriick. Caritas hebt einerseits diese
Isolation wieder auf, indem der Mensch sich an Gott sicher und verlisslich
binden kann. Gleichzeitig aber — kommentiert Arendt — ist der Mensch in
»absolute isolation in God’s presence«**°. Er bezieht sich als ein Ich auf Gott
und kann sich nicht mehr aus diesem Gottesbezug losen, ohne dabei seine
Essenz, das ewige Sein, zu verlieren.

2.3.7 Ich-Nachster

Caritas verindert alle Verhiltnisse radikal. Indem der Mensch Gott liebt, wird
er transformiert, sogar an Gott assimiliert. »Now he loves and hates as God
does.«*”" Die Selbstliebe wird zum Lieben der eigenen Kreatiirlichkeit bzw.
der eigenen Essenz. Das Kreatur-Sein wird auch in jedem anderen Menschen
geliebt. Der Mitmensch ist als Freund oder Feind nicht linger relevant, die
weltlichen Bindungen zihlen nicht mehr. Der andere wird allein in seinem
wahren Sein - d.h. als Kreatur*** — geliebt, wie Gott ihn auch liebt.

Dieses essenzielle und ewige Sein besitzt der Mensch an sich nicht.Der
andere wird fuir etwas geliebt, das er selbst gar nicht ist, das grundsitzlich
nur Gott ist. Somit bedeutet die Nichstenliebe letztendlich nichts anderes,
als Gott im anderen zu lieben, d.h. »every beloved is only an occasion to
love God.«**® Die konkrete Existenz des Mitmenschen verliert seine Bedeut-

samkeit.?**

»And just as I do not love the self I made in belonging to the world,
I also do not love my neighbor in the concrete and worldly encounter with
him.«**

Der andere wird nicht in seiner weltlichen Konkretheit, mit Eigenschaften
und einer individuellen Geschichte geliebt, die Verbindung zu ihm etabliert
sich nicht durch selbstindige Gefiihle des Liebenden. Der Mitmensch ist eine
blofie Gelegenheit, in allem, was vorhanden ist, Gott und seine Schépfung zu
lieben. »I never love my neighbor for his own sake, only for the sake of divi-
ne grace.«** Diese Liebe transformiert zwar jeden, dem der Mensch begegnet
(ob Verbrecher oder Wohltiter) in einen Nichsten, aber verunmaglicht gleich-
zeitig eine innerweltliche Begegnung mit ihm oder eine Relation zu ihm. Der
andere ist nur als Nachster relevant, in ihm wird nur Gott geliebt. Er an sich,
als Individuum und in seiner Unterscheidbarkeit von anderen Menschen,**’

14.02.2026, 07:53:37.

65


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Beriihrbarkeit als conditio humana

bleibt ungreifbar. »Love of neighbor leaves the lover himself in absolute iso-
lation«??*®, schreibt Arendt.

Ebenso wie caritas die Liebe zu sich selbst verindert und eine Selbstver-
gessenheit und Selbstnegierung verlangt, um das wahre Sein des Selbst zu
erlangen, 16scht caritas auch das uneigentliche aber konkrete Sein des Mit-
menschen aus. »In self-denying love I deny the other person as well as myself,
but I do not forget him.«*** Der Nichste wird ausschliefilich indirekt geliebt.
Unmittelbar wird nur Gott geliebt.

Aus dieser caritas leitet sich die Nichstenliebe (dilectio) ab. Arendt betont
nicht nur, dass die Nichstenliebe den Einzelnen in seiner Isolation gefangen
hilt, sondern auch, dass sie schon bestehende Verbindungen zerstért. »[TThis

23° Das selbstverstindliche Zusam-

indirectness breaks up social relations.«
menleben, das der Mensch durch seine Zugehoérigkeit zur Menschheit von
Geburt an erfihrt, wird durch die Mittelbarkeit der Nichstenliebe zerstort.
Zwar ist das urspriingliche Miteinander auch von Isolation begleitet, von ei-
nem Getrenntsein vom bonum, aber es ist doch ein »self-evident living tog-
ether«®, aus dem der Mensch durch caritas herausgerissen wird und das er
sogar — in Hinblick auf sein wahres Selbst und das ewige Leben — verleugnen
muss. Caritas instrumentalisiert die innerweltlichen Beziehungen. Sie sind
als gegebene, innerweltliche Verbindungen nicht mehr Quellen von Freude
(frui), sondern nur noch Mittel (uti), um in der Absage an sie noch mehr wie
Gott zu werden.

2.3.8 Ich-Welt

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhiltnis des Menschen
bzw. seine Verbindung zu Gott und dem Mitmenschen, sondern auch sein
Verhiltnis zu seinem weiteren Umfeld, zu der Welt, in der er von Geburt an
lebt.

Welt versteht Arendt in Anlehnung an Augustin in zweifacher Weise. Ers-
tens ist die Welt Himmel und Erde, Gottes Schopfung. In diese vorgegebene
Materialitit wird der Mensch durch Geburt gesetzt. Zweitens bedeutet »Welt«
die menschliche Welt,”** d.h. Ereignisse, Interaktionen, Titigkeiten, die von
Menschen ausgeiibt werden, kurz das, was Arendt viel spiter als »Bezugsge-
webe menschlicher Angelegenheiten«*** bezeichnen wird.

Die Ausgangsposition — d.h. das materielle Vorhandensein einer Welt, die
Gottes Schopfung ist — ldsst offen, ob der Mensch in der Welt sein Zuhause
findet oder nicht. Die Tatsache seiner physischen Prisenz durch Geburt be-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

deutet noch nicht, dass er sich in der Welt heimisch fiihlt. In der zweiten
Bedeutung, als menschliches Zuhause, wird die Welt erst durch Liebe erfahr-
bar. »[...] the love of the world [...] turns the world, the divine fabric, into the
self-evident home of man. When living man finds his place in the pre-existing
creation he is born into, he turns the fabric of creation into the world.«**

Der Mensch macht sich in der géttlichen Schépfung ein Zuhause. Er rich-
tet sich ein, er transformiert das materiell Vorhandene in etwas Humanes.
Dies geschieht aber nicht durch das Herstellen von Gegenstinden, Gebau-
den oder sozialen Strukturen — diese sind schon Ergebnisse davon, dass der
Mensch die Welt als sein Zuhause anerkannt hat. Die bewegende Kraft, in der
Welt sein Zuhause zu finden bzw. zu etablieren, ist seine Liebe zur Welt. »[...]
it is through love of the world that man explicitly makes himself at home in
the world [...].«<**> Durch Herstellen allein wiirde die Welt nicht zum Zuhau-
se werden. Sie wiirde dem Menschen dufierlich bleiben, etwas Fremdes,?° in
dem zwar das von Menschenhand Erschaffene auffindbar, aber ohne wirkli-
che Verbindung zu seinem Hersteller ist. Erst die Liebe zur Welt wandelt ihr
duferliches Vorhandensein in eine intrinsische Verbindung um. Diese Liebe
etabliert die Welt im zweiten Sinne, als menschliche Welt.?*”

Liebe zur Welt leitet Arendt aus cupiditas ab. Der Mensch, der immer be-
gehrt, wovon er getrennt ist, verhilt sich zur Welt — bevor sie zu seinem Zu-
hause wird — genauso, wie zu anderen Objekten seines Begehrens. Er ist zwar
physisch in dieser Welt, aber nicht von dieser Welt. »Originally he is not part
of the world, for if he were of the world, he would not desire it.«**® Sein Be-
gehren, ebenso wie cupiditas im Allgemeinen, will das Getrenntsein auftheben
und das zu seinem Inneren werden lassen, was sich aufRerhalb von ihm befin-
det. Die spezifische, auf die Welt gerichtete Form von cupiditas ist notwendig,
um die Erde in ein Zuhause zu verwandeln. Diese Liebe zur Welt, d.h. amor
mundi, ist zwar nicht selbstverstindlich, aber doch naturgegeben, der Antrieb
qua Geburt.”® In der Welt nicht Zuhause sein zu wollen, sie nicht zu lieben,
sie als Zuhause zu verleugnen, ist dagegen eine Entscheidung, die caritas dem
Menschen abverlangt.**°

Die naturgegebene Liebe zur Welt etabliert eine selbstverstindliche Form
des menschlichen Zusammenlebens als »civitas terrena«**. Sie ist die irdische
Stadt, d.h. die Gemeinschaft der Menschheit unter der Bedingung der Sterb-
lichkeit. Dieses Miteinandersein lost die originale Isolation des Menschen
nicht auf und befreit ihn nicht vom Begehren des bonum. Doch etabliert sich
in der civitas terrena eine Gemeinschaft. »The individual is not alone in this

14.02.2026, 07:53:37.

67


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Beriihrbarkeit als conditio humana

world. [..] [In mortality] lies the kinship of all people and at the same time
their fellowship.«**

Genauso wenig, wie die ontologische Isolation behoben wird, verringert
sich auch die Abhingigkeit in der civitas terrena nicht. Jedoch wird aus ei-
ner unbestimmten, an allem haftenden Abhingigkeit gegenseitige Interde-
pendenz und Angewiesensein aufeinander. Arendt macht es in ihren Ausfith-
rungen deutlich, dass die Interdependenz keine Garantie fir gegenseitiges
Wohlwollen bedeutet. Es gibt keine Sicherheit dafiir, dass man nicht aus-
genutzt oder verletzt wird, denn die Verinderbarkeit und die Sterblichkeit
des menschlichen Wesens werden nicht iiberwunden. Doch etabliert sich in
der civitas terrena ein gegenseitiger Glaube in Form vom Vertrauen. Vertrauen
darauf, dass der andere sich der Gemeinschaft wiirdig erweisen wird und das
Miteinander nicht zerstort. Der Glaube daran, dass ein irdisches Zusammen-
sein moglich ist, ist die positive Wendung der Interdependenz. Ein Anerken-
nen und Akzeptieren der gegenseitigen Abhingigkeit. Ohne Glauben daran
und Vertrauen darin ist die Etablierung jeglichen politischen Miteinanders
unmoglich.

»This interdependence shows in the mutual give and take in which people
live together. The attitude of individuals toward each other is characterized
here by belief (credere), as distinguished from all real or potential knowl-
edge. We comprehend all history, that is, all human and temporal acts, by
believing—which means by trusting, but never understanding. The beliefin
the other is the belief that he will prove himselfin our common future. Every
earthly city depends upon this proof. Yet this belief that arises from our mu-
tual interdependence precedes any possible proof. The continued existence
of humankind does not rest on the proof. Rather, it rests on necessarily belief,
without which social life would become impossible.«*#

Wenn sich aber der Mensch fiir caritas entscheidet, strukturieren sich alle sei-
ne natiirlichen Verhiltnisse und Verbindungen um. Caritas ist die absolute Be-
zogenheit auf Gott und auf das ewige Sein des Menschen. In Hinblick darauf
16st er sich von allem, was fiir sein irdisches, individuelles Wesen von Bedeu-
tung war.*** Alles auf der Welt wird nur noch in der Liebe zu Gott relevant.
»[it] annihilates all bonds between man and the world [...] [and] tolerates no
affinity and no belonging.«** Ist die Zugehorigkeit zu dieser Welt fiir den
Glaubigen, d.h. den im Modus der caritas Liebenden, versagt, wird die Welt
ebenso wie der Nichste zum Mittel, um auch durch sie Gott und das ewi-
ge Sein zu lieben. Die Welt geriet somit in einer Zweck-Mittel-Relation zum

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Menschen. Sie wird sinnvoll als »for Your sake«**¢, »only insofar as the world
is of some use for attaining the ultimate goal«*¥’. Das bedeutet aber, dass die
Welt ihr Spezifikum verliert. Sie ist nicht das Zuhause des Menschen, son-
dern wird fiir ihn zur Wiiste**®, durch die er gezwungenermafien wandern
muss, um bei Gott und in der Ewigkeit anzukommen. Weder zur Welt noch
zum Nichsten hat der Liebende eine Beziehung. Seine einzige Verbindung
ist jene zu Gott als seinen Schépfer und sein summum bonum.**

Genauso wie cupiditas und amor mundi eine Form des menschlichen Zu-
sammenlebens in der civitas terrena stiften, etabliert caritas auch ein Mitein-

250

ander als »civitas Dei«*°. Sie ist zwar materiell nicht existent, sondern nur als

251

Versprechung antizipiert,** bestimmt aber das diesseitige Leben des Glaubi-

gen. Gottes Reich entspringt der Abwehr dieser Welt gegeniiber, er ist »de-

fense against the world.«**

Die Liebe zu Gott verdndert auch die Verbindung
unter den Gliaubigen. Die natiirliche Interdependenz wird mit gegenseitiger
Nichstenliebe (dilectio) ersetzt.?” Diese Liebe ist weder naturgegeben (wie cu-
piditas oder amor mundi) noch bezieht sie sich auf die individuelle Existenz
des Mitmenschen. Sie nimmt den Nichsten als jemanden wahr, in dem Got-
tes erlosende Gnade und das ewige Sein geliebt werden kénnen und sollen.
Eine »specific indirectedness of this love«*** ist bezeichnend fiir diese, die
Interdependenz ersetzende Verbindung unter den Glaubigen.

Die Menschen sind fiireinander in der civitas Dei als Individuen nicht
greifbar. »The community of Christ is understood as a body containing all
individual members within itself. [...] The individual is completely forgotten
over this community.«*® Verbindung zwischen den einzelnen Mitgliedern
dieses imaginiren Korpers gibt es nur durch die Vermittlung via Gott. Indem
sich alle auf Gott beziehen, etablieren sie ein spezifisches Verhiltnis zueinan-
der, das aber tatsichlich keines ist und den Gliubigen in seiner diesseitigen
Isolation belisst.

Arendt weist auf zwei prinzipielle Merkmale der civitas Dei hin, die in
anderen Formen irdischer Vergemeinschaftung nicht auffindbar sind. Ers-
tens basiert jede menschliche Vereinigung auf bestimmten Eigenschaften, die
die Zugehorigkeit zur Gruppe beweisen bzw. legitimieren. Nationalitit, Ge-
schlecht, Ethnizitit, Sprachzugehérigkeit oder Augenfarbe — das alles sind
partikulare Eigenschaften, die den Menschen in eine Gruppe einftigen, ohne
seine weiteren Eigenschaften anzutasten oder sogar bestimmen zu wollen.
Der Gottesstaat ergreift aber den Menschen als Ganzes. »[...] the community
of faith demands a total response from each person. [..] [it] demands the
whole man, as God also demands him.«**® Indem der Mensch sich fiir caritas

14.02.2026, 07:53:37.

69


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Beriihrbarkeit als conditio humana

entscheidet, muss er sich als Ganzes einer Verinderung unterziehen. Keine
Eigenschaften und kein Bereich seines Lebens bleiben von dieser Transforma-
tion unangetastet, sie ist ein totaler Anspruch auf den irdischen Menschen.

Zweitens beziehen sich diesseitige (politische) Gemeinschaftskonzeptio-
nen auf die Zukunft der Mitglieder als Einheit. Im Modus der caritas geht es
aber ausschlieflich um die Zukunft des Individuums.*’” Da der Mensch durch
caritas als Einzelner in Verbindung zu Gott tritt und in der géttlichen Prisenz
alleine steht, ist auch seine Erlosung eine individuelle Gelegenheit. Zwar kon-
nen die anderen auch erldst werden, aber nicht auf einem kollektiven Weg,
sondern indem sie sich einzeln fiir caritas entscheiden und als Einzelne Gott
lieben bzw. sich von dieser Liebe ginzlich transformieren lassen. Die Isola-
tion des Menschen unter seinen Mitmenschen, sogar seinen Nichsten, wird
somit auch total.

2.3.9 Die Relevanz der Liebe fiir das menschliche Zusammenleben

In Threr Dissertation entwickelt Arendt ausgehend von Augustins Uberlegun-
gen ein komplexes Modell menschlicher Verbindungen im Modus des Begeh-
rens. Dabei wird der Mensch ontologisch als ein Sterblicher und anthropo-
logisch als ein Isolierter gesetzt. Aus dem Zusammenkommen dieser zwei
Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz der Liebe.
Sie soll es dem Menschen erméglichen, dass er Herr iiber Verlust und Ein-
samkeit wird.

Arendt geht die unterschiedlichen, die von Augustin vorgegebenen Lie-
besmoglichkeiten durch und zeigt sowohl bei cupiditas als auch bei caritas,
wie diese fiir das grundlegende Problem keine Losung bieten kénnen. Cupidi-
tas wechselt ihre Objekte permanent in der Hoffnung, dass sie bei einem die
Erfullung finden wird, die Sicherheit des Besitzes. Da dies aber unméglich ist,
miindet ihre Suche in der Zerstreuung, in Selbstvergessenheit und schlief3-
lich auch im Selbstverlust. Caritas meint zwar das unverinderbare Objekt des
Begehrens gefunden zu haben, nimlich das ewige Leben bei Gott, doch muss
sie dafiir die Welt als natiirliches Umfeld des Menschen aufgeben. Indem sie
vom Menschen verlangt, dass er sich von allem l6st, wird der Mensch als In-
dividuum ginzlich ausgehdhlt und isoliert — er ist nicht mehr in der Lage,
reale Verbindungen auszubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt
ist. Somit tauscht er die Isolation in dieser Welt fiir die Isolation in Gottes
Prisenz ein.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Die Ergebnisse von Arendts Arbeit wiren wenig zufriedenstellend, wiir-
de sie nicht amor mundi als Alternative zu den interpersonalen Formen von
cupiditas und caritas einfithren. Sowohl caritas als auch cupiditas operieren auf
der individuellen Ebene, versuchen durch persénliche Liebesbeziehungen die
ontologische und anthropologische Misere des Menschen zu beenden — nach
Arendt ohne Erfolg.

Amor mundi, die Liebe zur Welt, fiigt jedoch den Menschen in ein tatsich-
lich existierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie
nicht ein anderer Mensch oder Gott geliebt — sondern die Welt als natiirliches
Zuhause des Menschen, das er mit anderen Menschen gemeinsam bewohnt.
Indem sich der Mensch durch die Liebe zur Welt in dieser niederlisst, eta-
bliert er Beziehungen zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird
somit die Voraussetzung dafiir, dass man wirkliche Verbindung und Zugeho-
rigkeit erleben kann. Zwar kénnen die ontologische Abhangigkeit und Sterb-
lichkeit nicht behoben werden, aber sie werden sozial und somit tragbar. Die
bedriickende Abhingigkeit von einem unbestimmten Aufen wird zu einer ge-
genseitigen, anerkannten und mitgetragenen Interdependenz. Eine absolute
Sicherheit kann auch amor mundi nicht bieten, aber sie ermoglicht durch die
Etablierung der civitas terrena gegenseitige Versprechen darauf und Vertrau-
en darin, dass es eine Verlisslichkeit im sterblichen Sein gibt. Die Liebe zur
Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Menschen zum Teil einer
menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht allein ist. Durch amor mundi fin-
det der Mensch Ruhe in der Gegenwart und Verbindung zu dem Gegebenen,
ohne es besitzen zu miissen, ohne von der Verlustangst getrieben zu sein und
ohne sich aus der Welt zuriicknehmen zu miissen.

Die Liebe zur Welt, die Arendt in ihrer Dissertation einfiihrt, ist die Form
von Liebe, die politisch relevant und sogar unverzichtbar ist, um ein mensch-
liches Zusammenleben zu ermdglichen. Denn erst durch diese Liebe wird der
Mensch Mitglied der Menschheit und erkennt, dass es gemeinsame Angele-
genheiten und eine gemeinsame Welt gibt. Erst durch amor mundi wird es
fir den Menschen mdéglich, seine prinzipielle Abhingigkeit anzunehmen und
darunter nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz von anderen
mitgetragen wird.

Amor mundi — iiber die Hannah Arendt Jahrzehnte nach ihrer Dissertation
behauptete »[i]t is amor mundi which makes us political minded«**® und die
sie als urspriinglichen Titel fiir The Human Condition/Vita Activa bedachte®® —
begleitete Arendts Denken und Schreiben durchgehend. Cupiditas miindet in
Selbstverlust, caritas verlangt Selbstverleugnung. Sowohl cupiditas als auch ca-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Beriihrbarkeit als conditio humana

ritas zerstoren die fragile Struktur der civitas terrena, die durch amor mundi
gewonnen wird.

So findet man in Arendts Dissertation ein grundlegendes Modell fir die
Wirkung emotionaler Phinomene: Liebe, die die Welt zerstort und Liebe, die
das Miteinander etabliert.

2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache

Isolation und Weltverlust sind Arendt’sche Themen, die fiir die breite akade-
mische Offentlichkeit aus ihrem 1951 veréffentlichen Werk The Origins of Tota-
litarianism bekannt sind. Arendts Dissertation ist jedoch Beweis dafiir, dass
Weltverlust und Isolation fir sie nicht erst durch die Erfahrung von totali-
tirem Terror zu Forschungsthemen wurden. Arendts Dissertation bespricht
abstrake, als philosophische Fragestellung, das lebensgeschichtliche Dilemma
der Rahel Varnhagen: die Spannung zwischen Hingabe und Isolation bzw. die
Unmoglichkeit eines gliicklichen Lebens in diesen Modi. Durch Liebe als Be-
gehren — ob cupiditas oder caritas — gehen sowohl Welt als auch der Nichste
verloren. Selbstvergessenheit, Selbstverlust und Selbstverleugnung erodieren
die Gemeinschaft und verunméglichen echte Verbindungen zwischen dem
Menschen und der Welt bzw. dem Menschen und seinen Mitmenschen.

Liest man Arendts Dissertations- und Habilitationsschriften zusammen,
ergibt sich eine Uberschneidung zwischen Rahel Varnhagens Akzeptanz ihres
Paria-Seins und zwischen amor mundi, die Anerkennung der Welt als Zuhau-
se. Sowohl die Bejahung der eigenen Identitit als auch die Liebe zur Welt
sind wirklichkeitsstiftend. Durch sie nimmt der Mensch seine Existenz mit
all seinen Aporien an und versucht nicht mehr, sich in eine Innerlichkeit oder
in ein Jenseits zu retten. Er wird sich seines Selbst als Wesen bewusst, das
von der Ereignishaftigkeit der Welt angesprochen und beriihrt werden kann.
Durch diese radikale Bejahung der eigenen Innerweltlichkeit bzw. der da-
mit einhergehenden Bediirftigkeit (nach Schutz und Stabilitit, nach Liebe
und Interdependenz) erdffnen sich neue Handlungsspielriume und tragen-
de Verbindungsméglichkeiten. Die weltverschliefende Isolation wird erst im
Erleiden-Konnen der Bedingtheit behoben.

Anschliefiend an die Isolationsproblematik in Arendts frithen Schriften
mochte ich Vereinzelung in The Origins of Totalitarianism untersuchen. Meine
Analyseoptik fokussiert nicht auf die gesellschaftliche Umstrukturierung, die
zu der totalen Verlassenheit im Konzentrationslager fiihrte, sondern auf die

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

emotionalen Begleitphinomene und auf ihre weltverschlieRende Wirkung.
Zwar scheinen Entsetzen, Schmerz und Rache auf der Gefiihlsebene eine Kon-
trastfolie zur Liebe zu sein, doch, so meine Interpretation, sind sie in ihrer
Wirkung cupiditas und caritas gleich. Sie halten den Menschen in seiner onto-
logisch gesetzten Isolation gefangen und verschlieRen vor ihm die Méglich-
keit der sicheren und freien Bindung zur Welt und zu den anderen. Durch die
systematische Auflistung von emotionalen Phinomenen in The Origins of To-
talitarianism und im spiteren Textverlauf in The Human Condition mochte ich
meine These vertiefen, das Arendt Gefithle, Emotionen und Leidenschaften
als welteroffnende bzw. weltverschlieRende Phinomene versteht und sie mit
dem politischen Bereich aus diesem Verstindnis heraus verbindet.

2.41 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein

Isolation versteht Arendt als die ontologische Ausgangssituation des Men-
schen. In ihrer Dissertation befragt sie unterschiedliche Formen der begeh-
renden Liebe nach einem Ausweg aus dem Getrenntsein. Doch kénnen cupidi-
tas und caritas nur eine voritbergehende Authebung der Isolation bieten, diese
auch nur begleitet von Weltvergessenheit und Selbstverlust. Erst indem der
Mensch durch amor mundi, d.h. durch die Liebe zur Welt, die Welt samt ihren
Fallstricken und Beschrinkungen als sein Zuhause annimmt, wird er fihig,
Beziehungen zu anderen Menschen aufzubauen und aus seiner Isolation her-
auszutreten. In der civitas terrena gehen die Bewohner dieser anerkannten und
gemeinsam etablierten Welt ein Biindnis miteinander ein. Das gegenseitige
Vertrauen ineinander transformiert die unertrigliche Isolation und Abhin-
gigkeit in eine ertrigliche Interdependenz.

Totale Herrschaft ist im Gegensatz dazu »organized loneliness«**°. Sie
vertieft die ontologische Isolation des Menschen durch die Umstrukturie-
rung der Gesellschaft. Als Endergebnis wird jeglicher Kontakt zwischen Men-
schen und Welt bzw. Menschen untereinander unmdéglich. In The Origins of
Totalitarianism definiert Arendt Isolation nicht aus ontologischer Perspekti-
ve, sondern als politisches Phinomen der ohnmichtigen Vereinzelung. Be-
zeichnend fiir diese Isolation ist eine prinzipielle Machtlosigkeit. Macht - in
Arendts Verstindnis — entsteht nimlich nur dort, wo Menschen sich zusam-

262 qufgrund

mentun und gemeinsam handeln.?® Ist dieses »acting in concert«
physischer Isolation nicht moglich, entsteht automatisch politische Impo-
tenz.”® Dass biirgerliche Aktivititen verhindert werden und sogar verboten

sind, kennt die politische Geschichte aus Diktaturen. Wihrend aber priva-

14.02.2026, 07:53:37.

13


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Beriihrbarkeit als conditio humana

te Welterfahrung und soziale Kontakte auch in einer Diktatur moéglich sind,
264 alle Formen von Verbindung.
Isolation als Getrenntsein von der Welt ist nach Arendt als voriiberge-

zerstort »the iron band of total terror«

hender Zustand fiir die herstellende Titigkeit unentbehrlich. Der Prozess des
Herstellens — ob es auf ein Gemalde oder auf ein von eigenen Hinden ange-
fertigtes Mobelstiick abzielt — findet abseits von den politischen Ereignissen
dieser Welt statt. Jedoch hért die Isolation der Herstellenden mit der Fer-
tigstellung ihres Gegenstandes auf. Durch das Einfiigen des Produktes in
die Welt werden sowohl Herstellende als auch das Produkt wieder Teil des
menschlichen Bezugsgewebes. »In isolation, man remains in contact with the
world as the human artifice; only when the most elementary form of human
creativity, which is the capacity to add something of one’s own to the common
world, is destroyed, isolation becomes altogether unbearable.«***

Die totale Herrschaft ermdglicht es nicht mehr, sich in das gemeinsame
Netz einzufiigen, weil dieses Gemeinsame vollkommen definiert und fest-
gelegt ist, daher keinen Raum fiir die Ergebnisse der eigenen herstellenden
Tatigkeit bietet. Ein totales System definiert seine Biirger als Unterworfene
in jeglicher Hinsicht und spricht sie als Individuen nicht an. Individualitit,
als gefihrlichste Destabilisierungsquelle, wird sogar konsequent vernichtet.

Von der politischen Isolation unterscheidet Arendt die soziale Einsamkeit
des Menschen.

»What we call isolation in the political sphere, is called loneliness in the
sphere of social intercourse. [..] loneliness concerns human life as a whole
[..] [itis] the experience of not belonging to the world at all, which is among
the most radical and desperate experiences of man.«*%

Wihrend Isolation die politische Uberfliissigkeit des Menschen bedeutet,
manifestiert sich in der rapiden Zunahme der Einsamkeit die gesellschaftli-
che, das Individuum betreffende Vereinzelung. Einsambkeit ist ein modernes
Phinomen und ihre Verbreitung verbindet Arendt mit der Aufldsung von
Klassengesellschaften, die die prinzipielle Zugehorigkeit des Menschen
fixierten.?®’ In dieser Hinsicht bedeutet Einsamkeit nicht, dass man keine
politische Handlungsspielriume hat, sondern dass man fiir sich kein Zuhau-
se in dieser Welt findet und dass man sich in der Gesellschaft als heimatlos
und iiberfliissig erlebt.?® Diese Erfahrung, die historisch gesehen fiir lange
Zeit ausschliefllich bestimmte Gruppen — wie iltere Menschen oder Min-
derheiten - betraf, »has become an everyday experience of the evergrowing
masses of our century.«*®® Auf diese existenzielle und iiberall verbreitete

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Erfahrung der Einsambkeit, so Arendt, schien der Totalitarismus in seinen
Anfingen eine Antwort zu bieten. Er stiftete Massenidentitit und bat den
zerstreuten Individuen Gefiihle der Zugehorigkeit und des Miteinanders an.
Arendt bezeichnet totalitire Tendenzen als »destroying all space between
men and pressing men against each other«*”° und als »suicidal escape«*”* der
Individuen aus der ingstigenden Realitit ihrer Einsamkeit.

Wihrend Isolation als selbstgewihlter Riickzug fiir den Herstellungspro-
zess fruchtbar ist, ist die Transformation der Einsamkeit ins Alleinsein®’* eine
Moglichkeit, der Verlassenheit voriibergehend zu entkommen. Alleinsein de-
finiert Arendt als ein »two-in-onex, als dialogisches Zusammensein mit sich
selbst. In diesem internen Gesprich ist die Aufenwelt reprisentiert.”” »All

«*™ und als solches ist Alleinsein die unent-

thinking [...] is done in solitude [..]
behrliche Voraussetzung des Denkens. In spiteren Schriften entfaltet Arendt
die Argumentation, dass ein fehlendes Selbstgesprach zur Banalitit des B6-
sen fiihrt, zu einer gewissenlosen und zerstorerischen Gedankenlosigkeit.

Alleinsein ist aber, dhnlich wie Isolation, nur dann ertragbar, wenn es
ein voritbergehender Zustand ist. Alleinsein ist laut Arendt eine Spaltung des
Ichs, eine innere Teilung in ein Ich und ein Du. Damit man aber in der Welt
sein kann, muss man eine Entitit sein bzw. eine Identitit haben. Identitit,
d.h. die Einheit des im Alleinsein gespaltenen Ichs, kommt nur dann zustan-
de, wenn man von aufen als Du adressiert, wenn man als Individuum an-
gesprochen und anerkannt wird. Alleinsein ist nur unter der Bedingung der
immer wieder eintretenden Anrede konstruktiv. Ohne das konstitutive Auflen
zerfillt der Mensch im Alleinsein in seine zersplitterten Teile und kann sich
selbst als >Jemand« gar nicht begreifen. »[...] this two-in-one needs the others
in order to become one again [...] For the confirmation of my identity I depend
entirely upon other people«*”.

Die im Totalitarismus strukturell angelegte Einsamkeit verunmoglicht
aber sowohl den Ertrag der Isolation als auch den des Alleinseins. Herstellen
verliert seinen Sinn, weil man der totalitir gewordenen Welt keine eigenen
Produkte mehr hinzufiigen kann, sondern zur Akzeptanz und zum Konsum
des Vorgegebenen gezwungen ist. Auch das Denken im Alleinsein ist nutzlos
in einer Welt, die nur die Ideologie duldet und eigenen moralischen Prinzi-
pien keinen Raum bietet. Wenn die Offentlichkeit als Raum des Erscheinens
und der freien Artikulation verschwindet, wird auch die Méglichkeit ver-
nichtet, von anderen wahrgenommen zu werden und eine gemeinsame Welt
zu stiften. Totalitire Isolation als politische Ohnmacht vernichtet sowohl
jegliche Verbindungsméglichkeit zur Welt und zum Mitmenschen als auch

14.02.2026, 07:53:37.

75


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Beriihrbarkeit als conditio humana

276 So wird die ontolo-

die Erfahrbarkeit der Welt als gemeinsames Zuhause.
gische Isolation des Menschen in der gesellschaftlichen Ordnung verankert

und vertieft.
2.4.2 Schock-Grauen-Angst

Die strukturelle Verinderung der Gesellschaft unter totaler Herrschaft wire
nicht so erfolgreich gewesen, hitte die Macht den Menschen nicht ganzheit-
lich, d.h. samt seiner Berithrbarkeit, Empfindungen und Affekte, ergriffen.
Schock, Grauen und Angst sind nicht nur Worter, die in The Origins of Tota-
litarianism sehr hiufig vorkommen, sondern auch emotionale und affektive
Phinomene, die zu der Etablierung und zum vollstindigen Ausbauen der to-
talen Herrschaft immens beitrugen.

Arendt verweist auf solche emotionalen Zustinde in den Ereignissen des
20. Jahrhunderts immer wieder. Sie bestimmten nicht nur den Verlauf his-
torischer Prozesse, sondern wirkten sich auch auf Arendts Schreibweise im-
mens aus. Auf dem Buchcover der 1962er Ausgabe von The Origins of Totalita-
rianism wird E.H. Carr, ein Rezensent der The New York Times zitiert, der iiber
das Werk behauptet: »[...] it is written throughout under the stress of deep

emotion«*”’

. In der Einleitung der ersten Ausgabe von The Origins of Totalita-
rianism schreibt selbst Arendt, dass die Motivation fiir dieses Buch darin be-
stand, einen Mittelweg zwischen »desperate hope and desperate fear«*”® - die
sich nach Auschwitz als einzige affektive Antwortmdoglichkeiten dargeboten
haben*” - zu finden.

Wihrend Arendt mit The Origins of Totalitarianism ein politisches Urteil eta-
bliert und ihre eigenwillig zusammengestellte Geschichte @iber totalen Terror
schreibt, versucht sie gleichzeitig, das Ungeheuerliche zu verstehen. Dabei
ist es ihr bewusst, dass ein Begreifenkonnen unter anderem emotionale In-
volviertheit voraussetzt. »Comprehension does not mean denying the outra-
geous, deducing the unprecedented from precedents, or explaining phenom-
ena by such analogies and generalities that the impact of reality and the shock
of experience are no longer felt.«**°

Der Schock der Erfahrung ist nicht nur fiir die Autorin ausschlaggebend,
die verstehen will. Er ist auch thematisch ein wichtiges Motiv, das in Arendts
Werk als einer der Entstehungsgriinde des totalen Staates angebracht wird.
Schock, genauso wie Grauen und Angst, waren laut Arendt prinzipielle emo-
tionale Erfahrungen ab dem 19. Jahrhundert.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Im Zusammenhang mit den Konzentrationslagern ist es selbstredend,
Schock zu thematisieren. In diesem Kontext beschreibt Arendt unter ande-
rem den Schock der nicht-kriminellen Hiftlinge dariiber, dass sie gleich wie
Verbrecher behandelt wurden und sich somit unbeachtet ihres fritheren ge-
sellschaftlichen Standes auf einmal auf der untersten sozialen Stufe befan-
den.*® Die Erfahrung der im KZ neu Eingetroffenen bezeichnet Arendt als
»the well-organized shock of the first hours«*®2.

Aber The Origins of Totalitarianism thematisiert Schock nicht nur bezogen
auf die Extremsituation im KZ, sondern auch als Grunderfahrung des mo-
dernen Menschen, als »[...] the never-ending shocks which real life and real
experiences deal to human beings and their expectations«**. Zu diesen scho-
ckierenden Erfahrungen rechnet Arendt das Aufeinandertreffen von weiflen
Kolonisierenden und schwarzen Einwohnern in Afrika,®* des Weiteren »the

second great shock«*®

, als sich Europa im Vorfeld des Zweiten Weltkrieges
damit konfrontieren musste, dass der Status der Gefliichteten nicht mehr in
den alten Strukturen des Nationalstaates zu l9sen ist. Als Schock bezeichnet
Arendt auch die Erkenntnis, dass der totalitire Staat nicht einmal aus utilita-
ristischer Perspektive sinnvoll ist. »This introduced into contemporary politics
an element of unheard-of unpredictability.«*%

Die endlosen Schockerfahrungen des modernen Menschen und seine un-
ertrigliche, belastende Einsambkeit in einer zerfallenden Gesellschaft sollen in
ihm eine Sehnsucht nach Sicherheit und Stabilitit erweckt haben.*®” Sehn-
siichte, die im Menschen ontologisch angelegt sind und daher politisch in-
strumentalisiert, manipuliert und missbraucht werden konnen. Schock lost
Verwirrung und prinzipielle Verunsicherung aus. Daher begiinstigen Scho-
ckerfahrungen ein konsistentes Liigen als Heilsversprechen bzw. als Orien-
tierungshilfe. »[...] totalitarian movements conjure up a lying world of consis-
tency which is more adequate to the needs of the human mind than reality
itself«**®, Die totalitire Propaganda bietet fiir die nicht von Anfang an ausge-
grenzten Gruppen eine »shock-proof«*®® Ersatzwelt. Diese ist zwar »a fool’s
paradise of normalcyx, aber diejenigen, die in dieses Paradies hereingelassen
werden, geniefRen vorerst Sicherheit und Stabilitit, 6konomische Vorteile**°
und Schutz vor den schockierenden Entwicklungen >da draufen.

Eng mit den Schockerfahrungen verbunden sind die Empfindungen des
Grauens, »horror« in der englischen Originalfassung. An den Stellen, an de-
nen Arendt Schock feststellt, erscheint in ihrer Beschreibung auch das Grau-
en. Das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Einwohnern Afrikas

schockierte erstere aufgrund »a horrifying experience of something alien bey-

14.02.2026, 07:53:37.

71


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Beriihrbarkeit als conditio humana

ond imagination or comprehension«***. Der absolut fehlende ékonomische
Sinn der totalen Gewalt ging Hand in Hand mit »the incredibility of the hor-

rors«***

, die unter anderem in der vollkommen sinnlosen Zerstérung mensch-
licher Arbeitskraft bestand. Terror, der als letzte Etappe des totalitiren Staa-
tes etabliert wurde, bestand im »real horror«*** der absoluten Unterwerfung.
Das Grauen, das die Minderheiten, die Ausgegrenzten und Verfolgten schon
in den anfinglichen Stadien zu spiiren bekamen, wurde (wenn auch in abge-
schwichter Form) zur allgemeinen gesellschaftlichen Erfahrung im zweiten
Weltkrieg, zum unverinderbaren Ausgeliefertsein an die tyrannische Macht.
»[...] the individual caught in the horror machine and his utter inability to
change his fate.«***

Totaler Terror in seiner vollkommen entfalteten Form, nimlich in den
Konzentrationslagern, beraubte die Hiftlinge sogar ihrer Personlichkeit.
Grauen erweckt das Wissen dariiber, dass die Hiftlinge noch lebende Men-

295 nur noch »Reaktionsbiindel«**°.

schen waren, aber ohne Individualitit,
»The real horror of the concentration and extermination camps lies in the
fact that the inmates, even if they happen to keep alive, are more effectively
cut off from the world of the living than if they had died«*”’.

Schockerfahrungen und Entsetzen stiften eine Grundstimmung der
Angst. Zwar ist Angst ebenso wie Schock und Grauen durchgingig prisent
in Arendts Erzihlung von Imperialismus und Antisemitismus, doch wurde
sie erst im Totalitarismus absolut, da sie sogar ihre Funktion als Warn-
und Schutzmechanismus verlor. »Under conditions of total terror not even
fear can any longer serve as an advisor of how to behave, because terror
chooses its victims without reference to individual actions or thoughts«**®,
Diejenigen, die sich der totalitiren Bewegung urspriinglich wegen ihrer
Berechenbarkeit und der Abschirmung von der schockierenden Erfahrung
des Lebens angeschlossen haben, unterlagen schlieRlich selbst der ziigellosen
und unvermeidbaren Angst. Die Angst war nicht mehr abzulegen oder durch
die Wahl der Zugehérigkeit zu beheben. Der Biirger des totalitiren Staates
»fears leaving the movement more than he fears the consequences of his
complicity in illegal actions.«**

Arendts Rekonstruktion der emotionalen Phinomene, die den Weg bis
hin zum Totalitarismus begleiteten und bestimmten, zeigt, wie politische
Isolation, gesellschaftliche und soziale Einsamkeit und Empfindungen von
Schock, Grauen und Angst hergestellt und befestigt werden. Diese emotiona-
len Erfahrungen fithren schlieflich zur Weltverlust und zum Zuriickgewor-
fensein des Ichs auf sich selbst. Sie sind nimlich pathische Erfahrungen, die

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

den Menschen mental einengen, ihm keine freie Handlung erméglichen, sein
ontologisches Getrenntsein in eine politisch eingeforderte VerschlieBung vor
der Welt und vor dem Mitmenschen umwandeln. Die Vernichtung der Offen-
heit durch vereinsamende Gefiihle und durch die das Individuum auflésende
Massenbewegung bereitet den Weg fiir die Etablierung einer Ersatzwelt, die
durch Liigen und Propaganda seinen isolierten Mitgliedern Stabilitit und Si-
cherheit verspricht. Indem der totalitire Staat an prinzipiellen emotionalen
Erfahrungen anschlief3t, spricht er den Menschen genau dort an, wo er am
verletzlichsten und am berithrbarsten ist: in seiner ontologisch gegebenen
Angewiesenheit. Ebenso wie es cupiditas und caritas dem Menschen nahele-
gen, die Isolation durch den gut gewdhlten Gegenstand des Begehrens end-
gilltig aufzuheben, verspricht die totalitire Bewegung Sicherheit, Gemein-
schaft und das Ende vom schockierenden, entsetzlichen und dngstigenden
Dasein.*®°

Arendt zeichnet genau nach, wie jene Empfindungen, die den Erfolg der
totalitiren Bewegung ermdglichen, politisch erzeugt, aufrechterhalten und
schlieRlich ins Absolute vergréfiert werden, so dass der Mensch die Wirk-
lichkeit und auch sich selbst verliert. Seine Isolation ist nicht nur politische
Unterwerfung und das Ausgeliefertsein an eine willkiirliche Terrorherrschaft.
Isolation im totalitiren Staat ist die politisch erzeugte Rickkehr zum on-
tologischen Ausgangspunkt. Durch die dauerhafte Angst bewirkt der Terror
Selbstverlust und als letzte, ohnmichtige Selbstschutzreaktion sogar den Ver-
lust der Berithrbarkeit. So wird der Status quo des totalitiren Staates weitge-
hend bekriftigt.

2.4.3 Schmerz

Eine nennenswerte Leerstelle in Arendts Ausfithrungen tiber Schock, Entset-
zen und Angst im Totalitarismus-Buch ist, dass Schmerz als physischer Kon-
terpart dieser psychischen Empfindungen weder besprochen noch erwihnt
wird. Schmerz zu thematisieren, wire naheliegend, weil Folter und grauen-
hafte Gewalt gegen den menschlichen Kérper allgegenwirtige Mittel totaler
Machtausiibung sind. Die merkwiirdige Korperlosigkeit der Empfindungen
entspricht aber dem Umgang, den Arendt (auch) in diesem Werk mit soge-
nannten >hard facts< pflegt. Obwohl es um historische Ereignisse geht, um-
gibt ihre Analyse eine atmospharische Ungreifbarkeit, eine Materielosigkeit.
Der Wechsel der Schauplitze, die grobspurigen Kausalititsketten, die stei-
len Uberginge zwischen Szenen aus Romanen und historischen Daten, zwi-

14.02.2026, 07:53:37.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Beriihrbarkeit als conditio humana

schen ideengeschichtlichen Konstellationen und Berichten von Uberlebenden
— vermischt mit der spiirbaren Involviertheit der Verfasserin — verwandeln
das Werk in einen Fiebertraum. Der Text wirkt wie Spuren einer Betroffen-
heit, die so ungeheuerlich war, dass sie sich nicht erzihlen lisst. The Origins of
Totalitarianism wiederholt den gespaltenen Geisteszustand des Zeugen, iiber
den Arendt folgendes schreibt:

»There are numerous reports by survivors. The more authentic they are, the
less they attempt to communicate things that evade human understanding
and human experience —sufferings, that is, that transform men into uncom-
plaining animals. [..] if the speaker has resolutely returned to the world of
the living, he himselfis often assailed by doubts with regard to his own truth-
fulness, as though he had mistaken a nightmare for reality.«<**!

Die Wirkung des Schmerzes ist jedoch in Arendts auf The Origins of Totalitaria-
nism folgenden Buch, The Human Condition (1958), eine grundlegende mensch-
liche Erfahrung und fithrt sowohl raumlich als auch zeitlich zur Isolation.
»Painful« ist das Epitheton der Arbeit, »painful labor«*°*. Der tigliche Kampf,
schreibt Arendt, zu dem der menschliche Kérper in der Titigkeit des Ar-
beitens (»labor«) gezwungen ist, ist deshalb eine so schmerzhafte Anstren-
gung, weil es davon kein Entkommen gibt. Solange der Mensch lebt, enden
die durch die zwingende Befriedigung seiner biologischen Bediirfnisse verur-
sachten Bemithungen nicht. »[...] what makes the effort painful is not danger
but its relentless repetition.«*> Im Arbeiten sorgt der Mensch fiir den Er-
halt des biologischen Lebens. Solange er auf dieser Welt ist, muss er seine
tiglichen Note immer aufs Neue befriedigen. Zwar gehort die Freude iber
die Befriedigung der Bediirfnisse auch zum Arbeitsprozess dazu, doch ist sie
nur voritbergehend und nicht von der schmerzhaften und erschépfenden An-
strengung des Arbeitens zu trennen. »There is no lasting happiness outside
the prescribed cycle of painful exhaustion and pleasurable regeneration«®***.
In der Unterwerfung und Versklavung von Menschen sieht Arendt den
Versuch der Herrschenden, sich von eben dieser schmerzhaften Anstrengung
der Lebenserhaltung zu befreien. Diese Unternehmung verurteilt Arendt
nicht nur deshalb, weil sie mit der »violent injustice of forcing one part of

humanity into the darkness of pain and necessity«*%

einhergeht. Sie ist auch
als Ansatz falsch,*®® weil sie die Tatsache verkennt, dass fiir menschliche

Vitalitit die Erfahrung von Anstrengung unentbehrlich ist.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

»The human condition is such that pain and effort are not just symptoms
which can be removed without changing life itself; they are rather the modes
in which life itself, together with the necessity to which it is bound, makes
itself felt. For mortals, the »easy life of the gods« would be a lifeless life.<*?

Schmerz, im Zusammenhang mit Arbeit, ist dadurch verursacht, dass Ar-
beit repetitiv und zyklisch ist wie das biologische Leben selbst. Sie ist die
ewige Wiederkehr des Gleichen,**®
gung und Entspannung. Diese Bewegung beschreibt Arendt als Gefangen-

zwischen Not und Befriedigung, Anstren-

schaft des Menschen in seinem Metabolismus, »without ever transcending or
309

freeing itself from the recurring cycle of its own functioning«**. Das biologi-
sche Wiederkehren des immer Gleichen beraubt den Menschen von der freien
und spontanen Welterfahrung. Im schmerzhaften und anstrengenden Arbei-
ten ist der Korper mit sich selbst und mit seiner eigenen Aufrechterhaltung
beschiftigt. Dieser Fokus macht ihn weltlos und isoliert.**°

Das schmerzvolle Arbeiten ist eine weitere Quelle des Weltverlustes, weil
es alles andere aufler dem eigenen Kérper aus dem Blick verliert. »Nothing
[...] ejects more radically from the world than exclusive concentration upon
the body’s life, a concentration forced upon man in slavery or in the extremi-

" Genauso wie der arbeitende Kérper allein mit sich

ty of unbearable pain.«
selbst beschiftigt ist, ist auch der vom Schmerz gequilte Korper nach Innen
gewandt und weltverloren. Im Schmerz horen die Sinnesorgane, welche die

312

Weltwahrnehmung erméglichen, auf, zu funktionieren,** »who is in pain re-

ally senses nothing but himself.«*"

Der schmerzende Korper ist der Realitit beraubt. Dies geschieht nicht nur
dadurch, dass seine Wahrnehmung blockiert ist, sondern auch dadurch, dass
er im Augenblick des Schmerzes sein Empfinden nicht verstindlich artiku-
lieren oder mitteilen kann. Er ist mit seiner Betroffenheit allein und isoliert
dadurch, was er erlebt. »Pain [...] is so subjective and removed from the world
of things and men that it cannot assume an appearance at all.<*** Was aber
unartikuliert bleibt und im menschlichen Zusammensein nicht vernehmbar
erscheinen kann, ist nicht dafiir qualifiziert, sich als gemeinsame Realitit
zu etablieren. Neben der alptraumdihnlichen Unglaubwiirdigkeit der Folter-
erfahrung kann diese fehlende Mitteilbarkeit ein weiterer Grund dafiir sein,
warum Schmerz in The Origins of Totalitarianism nicht besprochen wird. Der
Schmerz, den die KZ-Hiftlinge erdulden mussten, war und ist nicht artiku-
lierbar. Er kann nicht innerweltlich werden. Er isoliert die Uberlebenden auch

noch nach der Befreiung aus dem Horror.>”

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Beriihrbarkeit als conditio humana

2.4.4 Repetition und Rache

Zeitlichkeit verliuft in Arendts Werken auf mehreren Ebenen. Es gibt einer-
seits die Zeit des biologischen Lebens, die in jedem lebendigen Organismus
eine zyklische ist. Solange er lebt, verbraucht jeder Korper Ressourcen, um
sich im Wechsel von Regeneration und Anstrengung am Leben zu erhalten.
In diesem Prozess verzehrt er nicht nur die nihrenden Quellen seiner Um-
welt, sondern schliefllich auch sich selbst.

»Life is a process that everywhere uses up durability, wears it down, makes
itdisappear, until eventually dead matter, the result of small, single, cyclical
life processes, return into the over-all gigantic circle of nature herself, where
no beginning and no end exist and where all natural things swingin change-

less, deathless repetition.«*

Vor dem Hintergrund dieser Indifferenz des biologischen Lebens, die in der
zyklischen Repetition besteht, etabliert sich das menschliche Leben. In threm
Essay The Concept of History. Ancient and Modern® definiert Arendt Mortalitit
als eine geradlinige Bewegung, die durch den Kreis des Zyklischen schnei-
det (ohne es zu unterbrechen).?® Diese Linie des menschlichen Lebens hat
einen definierbaren Anfang und ein (riickblickend) definierbares Ende, die
zwel Punkte, wo die Gerade den Kreis durchschneidet. Zwar beinhaltet das
menschliche Leben auch zyklische, d.h. biologische Ablaufe, fir die im Pro-
zess des Arbeitens Sorge getragen wird. Jedoch darf das Leben, um wirklich
menschlich zu sein, nicht in der repetitiven Bewegung der Natur aufgehen.
Genauso wie sich das menschliche Leben vom rein Biologischen unter-
scheidet, verhilt sich Handeln (»action«) zum Arbeiten. Wihrend Arbeiten
die kreisformige repetitive Bewegung abbildet, entspricht Handeln der Ge-
rade. Handeln ist das Unberechenbare, Unvorhersehbare und Einmalige, all
das, was der Mensch im Kontrast zur Indifferenz der Natur ist. »These single
instances, deeds or events, interrupt the circular movement of daily life in the
same sense that the rectilinear Piog interrupts the circular movement of bio-
logical life.«<* Ahnlich wie Schmerz den Kérper von der Auflenwelt isoliert,
ist auch der repetitive biologische Lebenserhalt selbstbezogen und rekurriert
auf das Auflen nur insofern, dass er seine Ressourcen verzehrt.*° Das Ver-
haltnis zwischen diesem Innen und Auflen ist im Modus der Not und in der
Zeitlichkeit des zyklisch Wiederkehrenden festgelegt und darin eingeschlos-
sen.’”" Konnte der geschlossene Kreis nicht stabil aufrechterhalten bleiben,
konnte das Leben nicht versorgt werden. So ist die Repetition lebensnotwen-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

dig, driickt aber eine Geschlossenheit aus, die keine Offnung erlaubt. Das
Offnende wiirde die Destabilisierung des Zyklischen bedeuten. Die Offnung
ist das Abweichende, das Unterbrechende und Einmalige, d.h. das Handeln.

Mortalitit ist zwar eine gradlinige Bewegung im Kontrast zum Zykli-
schen, jedoch liuft sie auf den Tod zu, da dieser auch Teil des biologischen
Lebens ist. Obwohl das Ende des Lebens eine unausweichliche Tatsache ist,
setzt Arendt den Endpunkt nicht mit der Essenz des menschlichen Seins
gleich. Im Gegenteil, der Mensch muss zwar sterben, aber er lebt nicht »zum
Tode«**?, sondern um zu beginnen und um in der Gegebenheit des Zyklischen
die Unterbrechung zu verkorpern. »[..] though [men] must die, [they] are
not born in order to die but in order to begin.«*** Handeln ist laut Arendt die
menschliche Fihigkeit, diesen zyklischen und im Tod miindenden Zeitverlauf
zu unterbrechen und den Ereignissen eine neue Richtung zu geben. Auch
wenn der Mensch immer vom biologischen Leben abhingig bleibt, verwirk-
licht er qua Gebiirtigkeit das Prinzip, das der Logik des Wiederkehrens, der
Berechenbarkeit und des Ruins widerspricht. Innerweltlich sichtbar wird
dieses im Menschen inkarnierte Prinzip des Anfangen-K6nnens im Handeln.
Handeln ist die Offnung des geschlossenen Kreises. Es ist das Wundersame,
das durch den Menschen in die Welt kommt.

»Yet [...] from the standpoint of nature, the rectilinear movement of man’s
life-span between birth and death looks like a peculiar deviation from the
common natural rule of cyclical movement, thus action, seem from the view-
point of the automatic processes which seem to determine the course of the
world, looks like a miracle. In the language of natural science, it is the »infi-
nite improbability which occurs regularly«. Action is, in fact, the one miracle-
working faculty of man [..].<*

Handeln unterbricht das Gegebene und dessen automatischen, vorhersagba-
ren Verlauf. Handeln ist daher dem Repetitiven zuwiderlaufend und ein Wun-
der, da im Handeln gerade das geschieht, womit keiner gerechnet hat. Han-
deln ist eine Offnung, das Wiederkehrende dagegen ist die Verschlieffung,
die keine neuen Erfahrungen, keine Berithrbarkeit zulisst. Da Handeln die
Essenz des Politischen ist, ist das Politische der Raum der Offnung, welcher
der Geschlossenheit der Repetition entgegengesetzt ist.

Repetitiv ist auch die Rache, die von Arendt als ein weiteres emotionsge-
bundenes Phinomen besprochen wird. Rache ist nicht nur die Vergeltungs-
tat, sondern auch eine Logik des Antwortens bzw. eine emotionale Reaktion
auf eine Ubeltat. Indem Rache reagiert, gibt sie eine vorhersehbare Antwort

14.02.2026, 07:53:37.

83


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Beriihrbarkeit als conditio humana

auf das Geschehene, dhnlich wie auf Anstrengung zwangsweise Entspannung
folgt. Rache vergeltet die Ubertretung mit einem Akt der Bestrafung oder der
Zuriickzahlung und bleibt dadurch fest an die erste Tat gebunden. »[..] ev-
erybody remains bound to the process, permitting the chain reaction [...] re-
venge, which is the natural, automatic reaction to transgression [..] can be
expected and even calculated«**. Indem Rachegeliiste handlungsleitend wer-
den, nimmt das repetitiv Zyklische auch im Bereich des Handelns iiberhand.
Das Wunderpotenzial des menschlichen Handelns wird in die Notwendigkeit
der biologischen Prozesse zuriickverwandelt. Die Zukunft wird zum Verhing-
nis, 32
tung, bis hin zum Tod.

Arendt thematisiert Rache nicht aus ethisch-moralischer Perspektive,

zu einer repetitiven Zeitspanne der Vergeltung und der Gegenvergel-

auch nicht als Mittel der Machtdemonstration oder als Gewaltausiibung.
Rache ist fiir sie als verschlieRendes, das Handeln verunméglichendes und
somit auch als das Wunder vernichtendes Phinomen relevant. In der Rache
sieht Arendt die gleichen Zwangsmechanismen wirksam, die auch die repe-
titive Natur des Biologischen bestimmen. Rache ist genauso unfrei wie die
Tatsache, dass auf Hunger das Gefiihl der Sittigung folgt, welches wiederum
vom Hunger abgel6st wird. Rache versklavt den Menschen genauso wie die
ausschliefiliche Fokussierung auf korperliche Befindlichkeiten. Beide sind in
der repetitiven Logik gefangen, kennen keine Offnung, Unterbrechung oder
Abweichung vom Zyklischen.

In der ewigen Wiederkehr des Gleichen verkriitmmt die menschliche Fi-
higkeit firs Handeln. Durch die Repetition geht auch der Weltbezug verloren.
Rache reagiert auf das Vergangene sowohl in der Gegenwart als auch in der
Zukunft. Rache verewigt das einmal Stattgefundene, setzt dem kein Ende und
versperrt somit den Weg fiirs Neue. In der Reaktion auf das Vergangene ver-
engt sich die Wahrnehmung. Der Kontakt zur Welt und zu den Mitmenschen
verschwindet.

2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut

Im Kontrast zur Repetition, Wiederkehr und Vorhersagbarkeit steht
Arendts zentraler Begrift der Natalitit, »the central category of political
[..] thought®*. Natalitit, d.h. die Gebiirtigkeit des Menschen, verbindet
Arendt mit Beginnen und Handeln. Der Grund fiir diese Verbindung ist
zweifach. Erstens kommt jeder Mensch durch Geburt in diese Welt. Durch

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

die Tatsache seines physischen Seins verkorpert er das absolut Neue. Zwei-
tens trigt auch jeder Geborene, als Anfang schlechthin, die Fihigkeit des
Beginnens in sich. Zu beginnen bzw. zu initiieren ist bei Arendt die Essenz
des Handelns. Handeln ist nicht durch den Inhalt der konkreten Tat ausge-
zeichnet, sondern dadurch, dass es sich ereignet, dass es die Potenzialitit
des Anfangens aktualisiert und in die Tat umsetzt. Handeln ist somit par
excellence das, was der Repetition entgegengesetzt ist. Im Handeln wird das
Potenzial der Natalitit durch die Manifestation des Neuen verwirklicht.
»To act [..] means to take an initiative, to begin [..] to set something into
motion.«*2

Seine Geburt geschieht dem Menschen, dadurch ist er selbst initium, ein
Anfang. Das dieser Gegebenheit inhirente Potenzial muss er aber durch die
Bestitigung seines Daseins aktualisieren. Diese Bestitigung, die Arendt als
zweite Geburt®® bezeichnet, bedeutet zu handeln, d.h. die Initiative zu er-
greifen und zu beginnen. Durch die Tatsache, dass der Mensch etwas initiiert,
tritt er selbst in seinem ganzen Potenzial in Erscheinung, er wird sichtbar und
vernehmbar. Nicht seine Tat an sich zihlt, sondern dass der Geborene durch
das Handeln zur Person wird. »[...] it is not the beginning of something but
of somebody, who is a beginner himself.«**°

Zu beginnen bedeutet, einen Anfang zu machen inmitten von automa-
tisch ablaufenden, bekannten und vorhersagbaren Prozessen. Das Neue, das
durch das Anfangen initiiert wird, hebt sich von dem Bestehenden ab, ver-
kérpert das, womit man nicht gerechnet hatte, was aus den Umstinden und
den Bedingungen nicht abzuleiten war. »The new always happens against the
overwhelming odds of statistical laws and their probability [...] the new the-
refore always appears in the guise of a miracle.<**

Dieses Wunder, das nicht von géttlichen Michten, sondern vom Men-
schen ausgefiihrt wird, ist ein Befreiungsakt. Es ereignet sich im Modus des
Trotzdem. Es befreit sich von den Bedingungen und Umstinden des Gegebe-
nen. Daher sieht Arendt in dem Menschen, der das Wunder vollbringt, sowohl
das Prinzip der Natalitit als auch das der Freiheit verkorpert. »With the cre-
ation of man, the principle of beginning came into the world itself, which, of
course, is only another way of saying that the principle of freedom was created
when man was created but not before.«**

Das Neue ist laut Arendt die stattgefundene »infinite inprobability«***, die
in dem bzw. durch den Menschen in die Welt kommt. Durch die eingetroffene

334

»unendliche Unwahrscheinlichkeit«*** wird das Bestehende herausgefordert

und umgeworfen. Somit entsteht eine Offnung im repetitiven Zirkel des zu

14.02.2026, 07:53:37.

85


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Beriihrbarkeit als conditio humana

Erwartenden. Durch die Offnung verlisst der Mensch den Bereich des Be-
rechenbaren, Vorhersagbaren und Stabilen. Er lisst die Schutzmechanismen
von biologischem und gesellschaftlichem Sein hinter sich und setzt sich un-
bekannten Konsequenzen aus. Natalitdt ist in Arendts Denken nicht nur das
anthropologische Konzept der Gebiirtigkeit und das politische Kernmodell
der Freiheit. Natalitit driickt die existentielle Einsicht aus, dass tatsichliche
Verbindung zur Welt und zum Mitmenschen nur in der Abweichung vom Ge-
gebenen moglich ist. Repetition verschlief3t und verharrt im Modus der Re-
aktion. Aktion, also Handeln als etwas Neues, ist nur durch Unterbrechung
moglich. Unterbrechung heifst aber Orientierungsverlust, Verunsicherung,
Unberechenbarkeit und Schutzlosigkeit. In diesem Zustand ist der Mensch
absolut ausgesetzt, absolut berithrbar. Hier kann sich die Freiheit verwirkli-
chen.

Sich dem Neuen zu exponieren, die Potenziale der Natalitit zuzulassen,
bedeutet den Verzicht auf eine berechenbare Sicherheit. Handeln bringt Ge-
fahren mit sich. Obwohl es wie aus dem Nichts kommt,** wirkt jede Hand-
lung auf das Bestehende ein. »Action [...] always establishes relationships and
therefore has an inherent tendency to force open all limitations and cut across

336

all boundaries.«** Die Wirkung des Handelns ist nicht vorhersagbar und sei-

ne Konsequenzen nicht widerrufbar. »The consequences are boundless«®*?,
Diese Grenzenlosigkeit ist die dem Handeln inhirente Gefahr. Die Gefahr ein-
zuddmmen, wie das diverse politische Ideen und Systeme versuchten, ist nur
durch die Zerstérung des Handelns moglich, wodurch jedoch auch Natalitit
und Freiheit mitvernichtet werden.*®

Da Arendt Natalitit als Modus des Politischen konzipiert und zentral
stellt, gleichzeitig aber die vom Handeln verursachten Fallstricken aner-
kennt,** fithrt sie kompensierend und stabilisierend den politischen Akt des

340

Vergebens und des Versprechens ein.**° Sie sollen eine, die Beriithrbarkeit

bewahrende, Form von Zuverlissigkeit ermdglichen.

2.5.1 Vergeben

Totalitarismus ist vervollstindigter Weltverlust und vollkommene Weltver-
schlieBung. Die Realitit ist fiir den Einzelnen weder als Tatsachenwahrheit
noch als das Aufien, mit dem man in Berithrung kommen kann, zuginglich.
Das geschlossene politische System ist die entsprechende Manifestation da-
von, was auf privater Ebene gefiihlt und erlebt wird: Isolation, Schock, Grau-
en, Angst, Schmerz und die Gefangenschaft in einer Repetition, von der keine

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Abweichung maglich ist. »If left to themselves, human affairs can only follow
the law of mortality«<**, behauptet Arendt. Sterblichkeit als Gesetz bedeutet
die Erfahrung von Weltverlust, WeltverschlieRung, Repetition und von ge-
scheiterter Verbindung.

Diesem geschlossenen Zirkel setzt Arendt im Akt des Vergebens eine an-
dersgeartete emotionale Haltung entgegen. Wihrend Rache die urspriingli-
che Tat durch einen permanenten Riickbezug verewigt, ist Verzeihen eine Re-
aktion, die Platz fiir Neues schafft und somit selbst zum Handeln wird. »For-
giving is the only reaction which does not merely re-act but acts anew and
unexpectedly, unconditioned by the act which provoked it and therefore fre-

eing from ist consequences«***

. Wahrend Rache berechenbar ist, ist Vergeben
etwas Unberechenbares. Es tritt dort auf, wo die logische, zu erwartende Ant-
wort die Vergeltung wire. Vergeltung ist »relentless automatism [...] which by
itself never comes to an end«*®. Vergeben und Verzeihen setzen jedoch ein
Ende, aber nicht im Modus der Mortalitit, sondern in jenem der Natalitit.
Sie befreien vom Alten, unterbrechen die Repetition und lassen das Neue zu.

Rache setzt kein Ende, sie perpetuiert. Ein Ende konnte man laut Arendt

auch durch eine angemessene Bestrafung setzen.>*

Doch sind die Perspek-
tiven von Vergeben und Bestrafen prinzipiell unterschiedliche. Wihrend sich
die Strafe auf das Alte bezieht, richten sich Vergeben und Verzeihen auf die
sich 6ffnende Zukunft. Der Horizont des Alten wird iiberschritten. »[...] [the]
aspect of forgiveness where the undoing of what was done seems to show
the same revelatory character as the deed itself.<** Wihrend durch Verge-
ben das Neue gestiftet und das Alte vernichtet wird, zielt Bestrafung auf die
angemessene Vergeltung des Alten.

Trotz dieser zwei unterschiedlichen Ansitze stofien sowohl Vergeben als
auch Bestrafen auf die gleiche Grenze des radikal Bésen.>*¢ Das radikal Bése
— den Ausdruck entleiht Arendt von Kant**” - ist die Tat, die den Bereich der
menschlichen Angelegenheiten prinzipiell iibersteigt. Es kann weder ange-
messen bestraft noch verziehen werden, weil es den Rahmen, innerhalb des-
sen diese Antworten sinnvoll wiren, zerstort. Im Totalitarismus-Buch nennt

Arendt das radikal Bése noch »absolute evil«**®, meint damit aber dasselbe,**°

350 in The Human Condition, nimlich: »When the impossi-

wie mit »radical evil«
ble was made possible it became the unpunishable, unforgivable absolute evil
[...] which anger could not revenge, love could not endure, friendship could
not forgive.«*

In The Human Condition arbeitet Arendt ihr Konzept der Vergebung in

Berufung auf Jesu Lehre aus.**” Jesus zitiert sie auch zum Abschluss ihrer

14.02.2026, 07:53:37.

87


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Beriihrbarkeit als conditio humana

knappen Ausfithrungen tiber das radikal Bose. Der Lehrer aus Nazareth
hitte nimlich selbst die Unauflosbarkeit solcher Taten erkannt. »Hence,
where the deed itself dispossesses us of all power, we can indeed only repeat
with Jesus: >It were better for him that a millstone were hanged about his
neck, and he cast into the sea.«?* Das Urteil iiber solche Verbrechen, die
im Bereich des Menschlichen nicht greifbar sind, iiberlisst Jesus dem Jiings-
ten Gericht. Arendt scheint das zu teilen, denn sie kommentiert nur: Die
Ergebnisse jenes Gerichts wiirden das menschliche Leben auf dieser Erde
nicht mehr betreffen.® Konsequenterweise entwickelt sie das Vergeben
als innerweltliches Konzept, das fiir das menschliche Zusammenleben von
grofler Bedeutung ist. »The discoverer of the role of forgiveness in the realm
of human affairs was Jesus of Nazareth.<**> Arendt sikularisiert Jesu Idee
nicht, sondern zeigt, dass sie keine religidse, sondern von Anfang an eine
intrinsisch innerweltliche Losung war, in der sich Natalitit als menschliche
Fahigkeit zum Neuen bewies. In Arendts Interpretation begriindet Jesus die
Notwendigkeit des gegenseitigen Verzeihens nicht mit einem géttlichen Ge-
bot. Der Mensch ist hier derjenige, der Gott als Vorbild dient. Erst, wenn die
Jinger einander verzeihen, wird Gott ihnen gegeniiber auch diese Haltung
einnehmen kénnen.>*
durch die man sich von der Vergangenheit befreien und das Leben fortsetzen
kann.*” Die Erkenntnis, dass Vergeben notwendig ist, ist von der Einsicht

Vergeben ist eine Form von menschlicher Macht,

geleitet, dass Uberschreitungen im menschlichen Miteinander angelegt und
unvermeidlich sind. Arendts Appell, zu vergeben, entspringt der Struktur
des Handelns. Derjenige, der handelt, kann die Konsequenzen seiner Tat
nicht absehen. »The reason for the insistence on a duty to forgive is clearly
»for they know not what they do«.«*%

Vergeben ist der Akt der Befreiung, der sich auf beide Parteien bezieht.
Durch das Verzeihen werden sowohl derjenige, der die Missetat begann, als
auch derjenige, der diese erleiden musste, freigesetzt. Sie brechen die repeti-
tive Geschlossenheit auf und treffen sich in der wiedergewonnenen Freiheit.
So etabliert das Vergeben eine spezifische Beziehung. »Forgiving and the rela-
tionship it establishes is always an eminently personal (though not necessarily
individual or private) affair in which what was done is forgiven for the sake
of who did it.«*

Vergeben und Verzeihen finden immer im Hinblick auf die Person statt,
behauptet Arendt. Sie blicken nicht auf die Tat, die nach einer angemesse-
nen Bestrafung oder nach Vergeltung ruft, sondern sehen denjenigen, der die
Verfehlung begann. Arendt weist darauf hin, dass aufgrund einer christlichen

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Tradition Vergeben und Liebe als einander gegenseitig bedingend verstanden
werden.**® Nur dem kénnte man vergeben, den man liebte und nur dem, den
man wirklich liebte, vergibe man alles ohne Hinblick auf seine Tat, allein Auf-
grund der Liebe zu thm.

Ware Liebe eine unentbehrliche Voraussetzung des Verzeihens, kommen-
tiert Arendt, wiren Vergeben und Verzeihen fiir den politischen Bereich ir-
relevant. Denn das Politische findet nie zwischen zwei einander liebenden
Menschen statt, im Gegenteil. In der Liebe verschwindet die Welt zwischen
den einander Liebenden, sie verschmelzen in ihrer Zuneigung, werden selbst-
und weltlos. Das Politische ist aber innerweltlich und betrifft die Pluralitit
der vielen, also kann Verzeihen im Politischen nicht aus der Liebe zu einer
bestimmten Person abgeleitet werden. Dass das Konzept des Verzeihens po-
litisch doch niitzlich ist, begriindet Arendt damit, dass es fir das private Phi-
nomen der Liebe eine 6ffentliche Alternative gibt, den Respekt.

»Yet, what love is in its own, narrowly circumscribed sphere, respect is in the
larger domain of human affairs. Respect [...] is a kind of »friendship« with-
out intimacy and without closeness; it is a regard for the person from the
distance which the space of the world puts between us, and this regard is
independent of qualities which we may admire or of achievements which
we may highly esteem. [..] Respect, at any rate, because it concerns only the
person, is quite sufficient to prompt forgiving of what a person did, for the

sake of the person.«<*!

Das Spezifische an der Liebe ist, dass sie sich ginzlich auf die Person bezieht,
nicht auf ihre Taten oder Eigenschaften, sondern auf die Gesamtheit des an-
deren Menschen. So einen Bezug zu anderen zu etablieren, ist laut Arendt
auch ohne private Gefithle moglich, nimlich durch Respekt. Respekt bezieht
sich genauso auf das Gegeniiber in seinem menschlichen Dasein wie Liebe.
Ein solches Anerkennen des anderen Menschen ermdglicht Vergeben auch oh-
ne Liebe zu der Person. Der welter6ffnende und welt-wiedergewinnende Akt
der Freisetzung durch Verzeihen wird aufgrund von gegenseitigem Respekt in
den Bereich des Politischen tibertragen bzw. dort aktualisiert. Das Politische
kann ohne den Akt des Vergebens nicht erhalten bleiben. Uberschreitungen,
Missetaten und Verfehlungen sind dem Handeln an sich inhirent und unver-
meidlich.

»[..] trespassing is an everyday occurrence which is in the very nature of ac-
tion’s constant establishment of new relationships within a web of relations,

14.02.2026, 07:53:37.

89


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Beriihrbarkeit als conditio humana

anditneeds forgiving, dismissing, in order to make it possible for life to go on
by constantly releasing men from what they have done unknowingly. Only
through this constant mutually release from what they do can men remain
free agents, only by constant willingness to change their minds and start
again can they be trusted with so great a power as that to begin something

new.«*%?

Erst durch die Einfithrung von Respekt wird es verstindlich, warum far
Arendt die Verbrechen des totalitiren Staates unverzeihlich sind und in
die Kategorie des radikal bzw. absolut Bésen gehéren. Respekt bedeutet,
dass man im Gegeniiber den Menschen anerkennt. Menschen sind fehlbare
Wesen, deren verwerfliche Taten durch die Aufdeckung der Motive — »evil
motives of self-interest, greed, covetousness, resentment, lust for power, and
cowardice«<*® — begriffen und verstanden werden kénnen. Vergeben ist in
solchen Fillen moglich, weil im Gegeniiber das Menschliche aufzufinden ist.
In Arendts Auffassung verloren die NS-Tater durch ihre Taten genau diese
Menschlichkeit. Da sie sich durch grausame Handlungen vom Menschsein
disqualifizierten, kénne man ihnen auch keinen Respekt mehr entgegen-
bringen. Deshalb sei Vergeben unmoglich. »Just as the victims in the death
factories or the holes of oblivion are no longer humanc in the eyes of their
executioners, so this newest species of criminals is beyond the pale even of
solidarity in human sinfulness.«***

Die Zukunft, die vom unerwarteten Handeln immer wieder erschiittert
wird, benétigt stabilisierende Mafinahmen. Ohne diese wiirde das politische
Leben in einer angsteinflofienden Unsicherheit aufgehen oder zum anarchis-
tischen Chaos werden. Um weiterhin Raum fiir die sich ereignende unendli-
che Unwahrscheinlichkeit bereit zu halten und die damit einhergehende Off-
nung, Berithrbarkeit und Schutzlosigkeit zu kompensieren, fithrt Arendt das
gegenseitige Versprechen als stabilisierende pathische Haltung ein.

2.5.2 Versprechen

Laut Arendt gab es in der Geschichte der politischen Philosophie keine
Beispiele dafiir, dass Verzeihen als genuin politischer Akt anerkannt wurde.
Anders steht es um das Versprechen, Arendts zweites >Heilmittel« fir die
Unberechenbarkeit des Handelns. Als frithestes Beispiel dieser Tradition
des Versprechens nennt Arendt Abraham, den sie von einem »passionate

365

drive toward making covenants«<** getrieben sieht. Vertrige, denen ein

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

gegenseitiges Versprechen vorausgeht, sind eine verbindliche Form der
Einigung. Die Beteiligten sichern einander durch ihr Wort zu, sich an das
Vereinbarte zu halten. So erzeugen sie eine gewisse Vorhersagbarkeit des
eigenen zukiinftigen Verhaltens. »[...] the power of stabilization [is] inherent
in the faculty of making promises.«**

Versprechen sind aufgrund einer »twofold darkness of human affairs«<**’
notwendig. Erstens ist der Mensch prinzipiell unzuverlissig. Im Verlauf von
der Geburt hin zum Tod verdndert er sich permanent. Sowohl seine biologi-
sche Konstitution als auch seine Gedanken, seine Uberzeugungen, seine Ge-
fithle und Ansichten sind im Wandel. Da die Verinderungen nicht vorsitzlich
geschehen, konnen Menschen »never guarantee today who they will be tomor-

368 Die Unvorhersehbarkeit des Handelns ist der zweite Grund, warum

row«
gegenseitige Versprechen so immens wichtig sind. Auf die Unberechenbar-
keit des Handelns zu verzichten, wiirde zwar Stabilitit erzeugen, aber auch
die Natalitit des Menschen vernichten. Will man die geteilte Wirklichkeit in
Freiheit etablieren und miteinander in tatsichlicher Verbindung bleiben, gibt
es aufer dem Versprechen keine stabilisierende Kraft.

Die Tradition der politischen Philosophie und der Politik zeugt von Ver-
suchen, diese zweifache Unberechenbarkeit durch Dominanz und Herrschaft
minimalisieren bzw. eliminieren zu wollen. Diese Tendenzen fiihrten in letz-
ter Konsequenz immer zur Vernichtung der Freiheit. Freiheit kann nur be-
wahrt werden, wenn jeder Mensch seine Natalitit und die dieser inhdren-
ten Unberechenbarkeit in das menschliche Zusammenleben einbringen kann.
Damit dieses Engagement weder Willkiirlichkeit noch Chaos verursacht, sind
gegenseitige, bindende Versprechen als ein Minimum an Stabilitit unver-
zichtbar.

Versprechen, die der Anerkennung der Interdependenz entspringen und
ein a priori Vertrauen voraussetzen, wie das Arendt schon in ihrer Dissertation
einfithrt, miinden in Vertrigen,* die nicht auf Unterwerfung oder Hierar-
chie, sondern auf Gegenseitigkeit beruhen. Vertrige zeugen nicht von Sou-
veranitit, sondern von Interdependenz. Sie sind nicht unerschiitterlich und
kénnen gebrochen werden — nur durch Mittel der Erpressung oder der Un-
terdriickung kénnte man ihre Einhaltung erzwingen. Arendt bezeichnet Ver-
sprechen nicht als eine immerwihrende Losung, als das gelobte Land fiir ein
behiitetes Zusammenleben, sondern als sichere Inseln im Ozean der Unsi-
cherheit.’’® Versuchten sie zum Festland oder sogar zum Kontinent zuam-
menzuwachsen, wiirden sie die Freiheit im menschlichen Zusammensein,

»the joy of inhabiting together with others a world«*”, vernichten.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Beriihrbarkeit als conditio humana

Politisches Leben, das auf gegenseitigen Versprechen beruht, ist grund-
satzlich fragil. Diese Zerbrechlichkeit entspricht den ontologischen Eigen-
schaften des Menschen als ein sterbliches Wesen, das aber zum Neuen fi-
hig ist. Er ist selbst Triager von Unberechenbarkeit und Unwiderruflichkeit.
Erst durch diese riskanten, destabilisierenden Eigenschaften ist es garantiert,
dass die Welt und das Miteinander nicht in der Repetition gefangen bleiben,
dass Neugestaltung fiir immer moglich bleibt.

»The danger and the advantage inherent in all bodies politic that rely on
contracts and treaties is that they [..] leave the unpredictability of human
affairs and the unreliability of men as they are, using them merely as the
medium [..] into which certain islands of predictability are thrown and in
which certain guideposts of reliability are erected. The moment promises
lose theircharacterasisolated islands of certainty in an ocean of uncertainty,
thatis, when this faculty is misused to cover the whole ground of the future
and to map out a path secured in all directions, they lose their binding power

and the whole enterprise becomes self-defeating.«<*”>

253 Mut

Zu vergeben sei notwendig, weil der Mensch die Verantwortung fir die un-
vorhersehbaren Konsequenzen seines Handelns nie ganz iibernehmen kénnte
und weil seine Taten unwiderruflich sind. Ohne Vergebung wire das Indi-
viduum fir immer an seine Tat gefesselt. Verzeihen stellt daher sowohl die
gemeinschaftliche als auch die individuelle Freiheit wieder her.

Versprechen betrifft den Menschen selbst insofern, dass es ihn auf das
Vereinbarte festlegt. Es stabilisiert seine Identitit durch sein gegebenes Wort,
es verlangt ihm ab, verlisslich zu bleiben und der Mensch zu sein, der das
Versprechen ablegte.

»Without being bound to the fulfilment of promises, we would never be able
to keep our identities; we would be condemned to wander helplessly and
without direction in the darkness of each man’s lonely heart, caught in its

contradictions and equivocalities.<’”

Vergeben und Versprechen erméglichen nicht nur, dass das menschliche Mit-
einander in Freiheit stattfinden kann, sondern fiigen den Einzelnen in dieses
Zusammensein auch ein. Vergeben und Versprechen machen es dem Men-
schen moglich, aus der Isolation der Vergangenheit herauszutreten und sich

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zur Welt und zu seinem Mitmenschen in eine stabile Verbindung zu setzen.
Es wird an ihm festgehalten, indem er sein Wort gibt. Durch sein Verspre-
chen wird er zum Mitglied des pluralen Miteinanders. Es wird ihm vergeben,
wenn er Verfehlungen begeht, d.h. er muss nicht in die Isolation zuriick.

Sowohl Vergeben als auch Versprechen sind grundsitzlich an Pluralitit
gebunden. Sie finden im Miteinander statt?”* und biirgen dafiir, dass die-
se Vielstimmigkeit bewahrt und gelebt werden kann. Das Miteinander kann
erst durch Vergeben und Versprechen wiederhergestellt werden. In den po-
litischen Akten des Vergebens und des Versprechens driickt sich aus, dass
Verfehlungen und Unvorhersehbarkeiten mitgedacht sind und als anthropo-
logische Gegebenheiten erkannt werden. Vergeben und Versprechen stabili-
sieren die strukturelle Verfehlbarkeit des Miteinanders bei Wahrung seiner
Offenheit.

Arendt setzt diesem dynamischen politischen Modell die Platon’sche
Tradition entgegen. Diese forderte als Form des politischen Zusammenseins
Herrschaft und verwarf Pluralitit. Platons politische Ordnung sei aus dem
souverinen Umgang des Ichs mit dem Selbst abgeleitet®” und nach dem
Vorbild des disziplinierten Selbstverhiltnisses entworfen worden. Genauso
wie die Seele vom Geist dominiert und ihm unterworfen ist, sollten auch
die Aufteilung der unterschiedlichen Klassen und ihrer Zustindigkeiten in
der idealen Gesellschaft, dem Philosophenstaat, stattfinden. Dabei gibt es
die mehr und die weniger Wiirdigen, je nachdem, wie sehr sie ihr Sein der
Wahrheit der Ideen zu unterwerfen bereit sind.*”

Diesem Modell der souverinen Selbstbeherrschung setzt Arendt die Inter-
dependenz der Pluralitit entgegen. Der Mensch ist auf die Bestitigung seines
Seins durch den anderen angewiesen, damit er Teil einer Gemeinschaft wer-
den kann. Um Pluralitit etablieren zu kénnen, muss man einander als Glei-
che anerkennen. Diese Anerkennung ist u.a. auch die Sichtbarwerdung der
eigenen Verfehlungen, der briichigen, instabilen Identitit und der Angewie-
senheit auf die stabilisierende Wirkung von anderen.

Angewiesenheit ist Kontrollverlust, fehlende Souverdnitit und riskante
Berithrbarkeit. Mut ist vor diesem Hintergrund »one of the most elemental

377, Mut zeigt sich nicht in der Heldentat, sondern darin,

political attitudes«
dass man die Schwelle des Haushalts itberschreitet und sich 6ffentlich zeigt.
Im Haushalt ist der pater familias Herrscher. Er kontrolliert die Abliufe, er
plant die Prozesse und trifft Vorhersagen. Er sorgt souverin fiir das eigene Ich
und dessen Erhalt. Sein Verhiltnis zu den anderen innerhalb des Haushalts

ist das Verhaltnis des alleinigen Herrschers zu den Untertanen. Die anderen

14.02.2026, 07:53:37.

93


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Beriihrbarkeit als conditio humana

schranken seine souverdne Machtausiibung nicht ein, ihre Natalitdt bleibt un-
sichtbar, sie handeln nicht.

Im Bereich des Offentlichen sind aber alle Anwesenden gleich. Sie han-
deln, sie sprechen, sie sind vernehmbar, sie haben Intentionen und agieren
in ein schon bestehendes Netz hinein. Dieses Bezugsgewebe fordern sie mit
ihren Taten und Worten immer aufs Neue heraus, gestalten es um, destabili-
sieren es. Mut als politische Leidenschaft bedeutet, dass man sich dem Kon-
trollverlust und der Fremdwahrnehmung aussetzt. Mut, als Uberschreitung
der Haustiirschwelle, impliziert die Anerkennung der eigenen Abhingigkeit
von anderen, die einen als Sprechenden und Handelnden wahrnehmen bzw.
einem seine Existenz bestitigen. Man benétigt die anderen und die gemein-
same Welt, um nicht der Isolation anheimzufallen oder im repetitiven Zirkel
des biologischen Seins gefangen zu bleiben.

Mut ist die politische Leidenschaft schlechthin. Es braucht Mut, in die In-
terdependenz einzutreten. Mit diesem Eintritt signalisiert man, dass man auf
das Miteinander und auf seine stabilisierende, kompensierende und Freiheit
ermoglichende Angebote angewiesen ist. Mut ist notwendig, um vergeben
und versprechen zu kénnen, um Glaube an und Hoffnung fiir die gemeinsa-
me Welt aufzubringen. Im Angesicht all der unertriglichen Tatsachen dieser
Welt kann es ohne Mut keine Zukunft geben. Mut ist die 6ffnende Leiden-
schaft, die das Neue beginnt.

»[...] faith and hope [are] those two essential characteristics of human exis-
tence which Greek antiquity ignored altogether, discounting the keeping of
faith as a very uncommon and not too important virtue and counting hope
among the evils of illusion in Pandora’s box. It is this faith in and hope for
the world that found perhaps its most glorious and most succinct expres-
sion in the few words with which the Gospels announced theirsglad tidings«
»A child has been born unto us«.«<”®

2.6 Emotionale Phanomene und die Moglichkeit der Beriihrung

Durch das Zusammenlesen von Arendts Frithwerk mit ihren spateren Schrif-
ten kristallisiert sich eine Deutung emotionaler Phinomene heraus: Sie sind
weltstiftende, 6ffnende oder weltvernichtende, schlieflende Erscheinungen.
Indem sie den Menschen von dem Aufien abschirmen, zerstdren sie das Mit-
einander. Diese Wirkung kann das Heraufbeschworen von Liebe genauso er-

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zielen wie rassistische Ideologien. Das Ausschlaggebende ist nicht das Gefiihl
an sich, sondern ob es Berithrbarkeit erméglicht bzw. zulasst.

Die Frage, inwiefern emotionale Phinomene der Logik des Politischen wi-
dersprechen, stellt sich fiir Arendt in einer spezifischen Weise. Gingig ist die-
se Gegeniiberstellung, weil der Bereich der Politik als Stabilitit, Vorhersag-
barkeit und Planbarkeit konzipiert wird, der durch die Unberechenbarkeit
und Intensitit der Emotionen gefihrdet werden kann. Doch ist bei Arendt
das Politische selbst ein duf3erst fragiler Raum, der sowohl durch die Vielstim-
migkeit der Beteiligten als auch durch das politische Prinzip des Neuanfangs
unberechenbar ist und immer wieder destabilisiert wird. Sollte es jedoch die-
se Unvorhersagbarkeit und Offenheit verlieren, konnte es keine Freiheit mehr
geben, das Politische wiirde sich selbst auflosen.

Vor dem Hintergrund dieser Bedeutungsverlagerung des Politischen be-
fragt Arendt emotionale Phinomene in Bezug darauf, ob sie die strukturelle
Offenheit des Politischen unterstiitzen oder verhindern. Meine Analyse zeig-
te, dass sich Emotionen in diesem Kontext sehr unterschiedlich verhalten
kénnen. Sobald sie isolieren, verhindern sie die Etablierung und die Bewah-
rung des politischen Miteinanders. Sind sie jedoch Ausdruck von Betroffen-
heit — wie z.B. das Mitleiden - oder von Natalitit — wie z.B. Mut —, konstitu-
ieren sie den politischen Bereich aktiv mit bzw. schiitzen davor, dass Freiheit
und Pluralitit im Miteinander zerstort werden.

Arendts Kritik an Rousseau besteht nicht in einer generellen Absage an
Gefithle im politischen Bereich, sondern darin, dass in Rousseaus Konzipie-
rung diese Gefithle isolierend und weltverloren sind, den Menschen vor der
Welt und vor dem anderen verschlieRen. Arendt kritisiert Rousseaus Auffas-
sung nicht, weil sie >emotional¢, sondern weil sie selbstbezogen und weltver-
loren ist.

Emotionale Phinomene tragen nicht nur zum individuellen Weltverlust
bei (wie das Arendt in ihrer Dissertation thematisiert), sondern auch zur Iso-
lierung der Biirger. Durch Schrecken, Entsetzen und Angst etablierte der to-
talitire Staat eine weltleugnende Abhingigkeit seiner Biirger. Die Emotio-
nen wirkten weltverschlieffend und befestigenden Status quo des Staatster-
rors. Der repetitive Mechanismus des biologischen Lebens wurde in den po-
litischen Bereich tibertragen.

Arendts Frithwerk, die Biografie der Rahel Varnhagen, betont dagegen die
immense innerweltliche Relevanz der Berithrbarkeit. Laut Arendt fand Rahel
Varnhagen ihren Platz in der Welt erst, als sie sich vor der Berithrbarkeit nicht
mehr schiitzen wollte, sondern sich ihr bewusst aussetzte. Ein solches Sich-

14.02.2026, 07:53:37.

95


https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Beriihrbarkeit als conditio humana

Exponieren fithrt dazu, dass die Ereignisse des Lebens erlitten werden. Durch
die hermeneutische Interpretation von Arendts Gedanken zeichnet sich ab,
dass erst eine solche pathische Haltung es ermdglicht, dass der Mensch die
Wirklichkeit erfihrt und sie nicht leugnet. Sie zu erleiden, ist die Vorausset-
zung davon, dass man die Wirklichkeit kennenlernt. Damit datiert Arendt die
Entstehung der politischen Liige lange bevor noch sie zur Propaganda wer-
den konnte. Sie beginnt, sobald man die Fakten des eigenen Standpunktes
im Miteinander nicht wahrnehmen will - weder als brodelnden Zorn gegen
die michtigen Unterdriicker noch als niederschlagende Triibsal in Anbetracht
der Entrechtung. Das Politische kann ohne einen solchen Wirklichkeitsindex
nicht bestehen.

Berithrbarkeit und der Mut des Sich-Aussetzens sind Motive, die fiir
Arendts Konzeption des Miteinanders im politischen Raum zentral sind.
Emotionale Phinomene werden durch die Optik der Berithrbarkeit unter-
sucht und bewertet. Sind sie Ausdruck von bzw. 6ffnen sie den Menschen
fur Betroffenheitserfahrungen, sind sie fiir den politischen Raum von grofRer
Bedeutung.

14.02.2026, 07:53:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

