
5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung,

Bestätigung und Anerkennung

Nachdem inKapitel 4 analysiert wurde,wie undwannPaare zumEntschluss für dieHei-

rat finden und welche Bedeutung der theatralen Inszenierung eines romantischen Hei-

ratsantrags für diesen Prozess zukommt, geht es in diesem Kapitel um drei wesentliche

Funktionender Praxis desHeiratens,die eineEheschließungoder Partnerschaftseintra-

gungweiterhin attraktiv oder auch notwendigmachen.Wie die Analyse der Verlobungs-

prozesse gezeigt hat, lässt sich heute ein breites SpektrumanDeutungen derHeirat und

entsprechend vielfältige Positionierungen der heute Heiratenden gegenüber der Heirat

feststellen. Im Unterschied zu den Studien zum Heiraten in den 1990er Jahren, als die

Frage »Warumnoch heiraten?« (vgl. Nave-Herz 1994; Huinink 1995; Matthias-Bleck 1997)

dominierte, lässt sich, someineBeobachtung,die aktuelle SituationbesserdurchdieGe-

genfrage »Warum nicht?« verstehen. DiesesWarum nicht?, das in einigen Erzählungen

meiner Interviewpartner:innen zu ihren Entscheidungsprozessen auftaucht, stellt gar

dasMotto derHochzeit von Tamara und Tomdar (H08/T).Mit dieser Gegenfrage auf die

FragenachdemWarumderHeiratwollen sie zumAusdruckbringen,dass ihreEntschei-

dung für die Heirat keine Selbstverständlichkeit war, sondern ein Prozess. Tamara war

sich lange unschlüssig: Sollten sie nur Elternwerden oder auch ein Ehepaar? Schließlich

entscheidet sich Tamara trotz ihrer kritischenHaltung gegenüber demKonzept der Ehe

für die Heirat, nach dem Motto Ja, warum nicht?.1 Auch Rahel, die sich trotz ihrer Zwei-

fel an dem Ideal einer lebenslangen Liebesbeziehung letztlich für dieHeirat entschließt,

bringt mit ihrem Ja okay, warum nicht? zum Ausdruck, dass man die Heirat ebenso wie

alles andere auch einfach mal probieren kann. Wie an den Beispielen von Tamara und

Rahel deutlich und in Kapitel 5.1 vertieft wird, stehenmehrere der inzwischen verheira-

teten Personen in meinem Sample der Heirat kritisch, ambivalent, hinterfragend oder

gar ablehnend gegenüber. Ihr Ja okay, warum nicht? verweist darauf, dass die Heirat heu-

te aufgrund unterschiedlicher Bedenken keine Selbstverständlichkeit mehr ist, sondern

1 Tamaras Referenz ist ein französischer Polarforscher, der mit seinem Schiff »Pourquoi pas? IV« ei-

ne Expedition in die Antarktis wagte, trotz deren ungewissen Ausgangs, und dadurch ein großes

Stück Küste entdecken und kartieren konnte. Vgl. Vignette 8.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

ein Sicheinlassen auf einWagnismit ungewissemAusgang oder auch eine pragmatische

Inanspruchnahme von Rechten bei gleichzeitiger Ablehnung der Institution Ehe.

Auf der anderen Seite gibt es mehrere Personen, für die die Heirat ein selbstver-

ständlicher Teil ihres Lebensentwurfs ist und für welche die Gegenfrage Warum nicht?

gerade die weiterbestehende Selbstverständlichkeit der Heirat ausdrückt.WährendDa-

nijela und Fabienne die Heirat und insbesondere die Hochzeit in Weiß als ihren »Mäd-

chentraum« darstellen, ist die Heirat für Janik eine unhinterfragte »Formsache«, da sie

die rechtliche Grundlage für den Hausbau und die geplante Familiengründung schafft.

In diesen Fällen wird die Gegenfrage somit zur Infragestellung der Infragestellung der

Heirat im Sinne eines erstauntenWarumdenn nicht?!. ImVergleich der Frauen undMän-

ner, die immer schon heiratenwollten, fällt auf, dass für die Frauen der seit der Kindheit

gehegte Traum einermärchenhaftenHochzeit im Vordergrund steht, während dieMän-

ner die Heirat nicht als Traum, sondern als Teil ihres Lebensplans darstellen. So war bei-

spielsweise für JaniknachderVerständigungdarüber,dass sieheiraten,auchnichtweiter

wichtig, wie genau sie heiraten. Dies steht im Kontrast zu seiner Partnerin Jasmin, die

eine klareVorstellung von ihrerHochzeit imweißenBrautkleid hatte.Diese geschlechts-

spezifisch unterschiedlichen Bezugnahmen auf die Praxis des Heiratens werden analog

zu der kulturellen Repräsentation der Hochzeit als Frauensache (vgl. Bethmann 2013: 125)

oftmals dahingehend interpretiert, dass die Heirat insgesamt vor allem ein Bedürfnis

von Frauen darstelle und Männer bindungsunwilliger seien. In meinem Sample lassen

sich bezüglich desWillens zu heiraten keine solche geschlechtsspezifischen Unterschie-

de feststellen. Wo jedoch Unterschiede bestehen, ist bei der Wichtigkeit, die der Hoch-

zeit für dieHeirat zugeschriebenwird.Wie imFolgendengezeigtwird, stehen allerdings

die wenigsten vonmir interviewtenMänner der Ausgestaltung der Hochzeit derart des-

interessiert gegenüberwie Janik,was zeigt, dass sich auch einWandel in der klassischen

Rollenverteilung bei der Hochzeitsplanung vollzieht.

Neben dem Ja okay, warum nicht? und dem Warum denn nicht?! lässt sich schließlich

noch eine dritte Bedeutungszuschreibung rekonstruieren:DadieHochzeitender homo-

sexuellen Paare teilweise von ihrem sozialen Umfeld und von Teilen der Gesellschaft, al-

so von außerhalb der Beziehung, in Frage gestellt werden, kann die GegenfrageWarum

nicht? auch die Bedeutung ›warum sollten wir nicht oder anders heiraten als heterose-

xuelle Paare?‹ annehmen (vgl. Weibel 2021: 115). Wie Danijela betont, habe sie »immer

gesagt, irgendwann heirate ich, habe ein Kind und ein Häuschen«, und an dieser Vor-

stellung eines glücklichen Lebens, das ganz im Zeichen des bürgerlichen Verweisungs-

zusammenhangs von Ehe, Familie und Besitz steht, ändert sich für Danijela nichts, nur

weil sie jetzt eine Frau geheiratet hat und ihre Lebensgestaltung damit vom heteronor-

mativen Bild eines glücklichen Lebens abweicht (vgl.Weibel 2018a).

Dieses mehrdeutige Warum nicht? ebenso wie das Vorhandensein verschiedenster

Bedürfnisse bezüglich der Heirat und der Feier der Hochzeit stützen dieThese, dass die

Ehe »eine multifunktionale Institution« (Schneider/Rüger 2007: 146, Herv. i. O.) geworden

ist, die unterschiedliche emotionale, zweckrationale und wertorientierte Motive (vgl.

auch O’Donovan 1993: 81f.) gleichzeitig adressieren und abdecken kann. Dabei seien

»keine dominierenden Heiratsmotive«, sondern eine Vielzahl von Motiven festzustel-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 135

len2 und Paare würden sich dann zur Heirat entscheiden, »wenn sie der Auffassung

sind, durch die Heirat Erwartungen auf mehreren Ebenen befriedigen zu können«

(Schneider/Rüger 2007: 146). Dieser Befund spiegelt sich in Marcels Beschreibung der

Anliegen und Bedürfnisse wider, die für ihn und Moritz in ihrer Entscheidung zur

Heirat zusammengekommen seien:

»Rational gesehen, weil wir die Notwendigkeit erkannt haben, dass wir eine gewisse

Absicherung und einen gewissen Schutz brauchen für unsere Beziehung. Emotional

gesehen, weil wir uns dazu bekennen und das nach außen zeigen wollten. Und aus so

einem hedonistischen Aspekt heraus, weil wir einfach Lust hatten, ein Fest zu feiern

((lacht)). Das sind so die drei Ebenen, glaub ich, die da zusammenkommen und die

dann letztlich auch gleich stark waren. Weil nur für das Rationale, dazu ist mir dann

irgendwie das Gefühl auch zu wichtig, das braucht es dabei. […] Deswegen war ja auch

die Form, wie wir das machen, wichtig.« (Marcel)

Aufschlussreich ist in dieser Darstellung insbesondere auch Marcels Hinweis darauf,

dass aufgrund dieser verschiedenen mit der Heirat verbundenen Bedürfnisse die Form

derHeirat wesentlich war. EineHeirat kann im Sinne einer rein rechtlichen Formsache oh-

ne zusätzliche rituelle oder religiöse Handlungen und festliche Aktivitäten innerhalb ei-

ner Viertelstunde pragmatisch auf einem Zivilstandsamt vollzogen werden (vgl. Weibel

2016). Umgekehrt kann eine Heirat aber auch ohne diese zivilrechtliche Dimension als

freie Trauzeremonie gefeiert werden und in dieser rein symbolischen Form3 einem aus-

schließlich emotionalen Bekenntnis des Paares zueinander dienen. Anstatt für eine rein

zivilrechtliche oder rein symbolischeHeirat haben sich fast alle Paare inmeinemSample

für eine Kombination der zwei Formen entschieden. Diese in meiner Studie ebenso wie

kulturell inderSchweiz vorherrschendePraxisdesHeiratens erfülltmehrereFunktionen

und entspricht damit den verschiedenen Bedürfnissen, die sich in der Entscheidung zu

heiraten in vielen Fällen verschränken: Durch die gängige Kombination von Zivilstands-

amt, zusätzlicher Zeremonie und großem Fest ermöglicht die Praxis des Heiratens den

2 Vgl. zur Studie von Schneider/Rüger 2007 ausführlich Kapitel 2.3.1.

3 Die Möglichkeit, eine symbolische Trauzeremonie ohne zivilrechtliche Eheschließung zu feiern,

bezieht sich dabei nur auf freie Trauzeremonien. Kirchliche Traugottesdienste sind davon ausge-

nommen, diese dürfen in der Schweiz nur nach einer zivilrechtlichen Trauung vollzogen werden:

»Eine religiöse Eheschliessung darf vor der Ziviltrauung nicht durchgeführt werden« (ZGB Art. 97

Abs. 3). Von der symbolischen Form des Heiratens machten Ende des 20. Jahrhunderts vor allem

homosexuelle Paare Gebrauch, als in den meisten Ländern noch keine zivilrechtliche Anerken-

nung und Regelung ihrer Paarbeziehungen möglich war (vgl. Smart 2007b). In der Schweiz waren

zum Zeitpunkt der Untersuchung symbolische Hochzeitsfeiern von homosexuellen Paaren wei-

terhin üblich, dies aufgrund der hierarchisch differenzierten Ordnung des Heiratens, die erst mit

Inkrafttreten der Ehe für alle am 1. Juli 2022 aufgehobenwurde. Nicht wenige homosexuelle Paare

verzichteten auf den zivilrechtlichen Akt, da sie dadurch nicht die gleichen Rechte erhielten wie

heterosexuelle Paare, und boykottierten damit die Partnerschaftseintragung. Dabei gingen die

Meinungen in der queeren Community auseinander. So argumentierte Anja 2014, zu einer Zeit al-

so, als die Öffnung der Ehe in der Schweiz noch sehr ungewiss war: »Nur weil es jetzt noch nicht

die definitiv gleichen Rechte sind, finde ich jetzt etwas doof, dann zu finden, ich mache es nicht.

Weil ja, je mehr es machen, desto mehr zeigt es, dass es das eben braucht.«

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Paaren erstens, eine rechtliche Absicherung für das Zusammenleben als Paar und Fa-

milie auf einer überpersönlichen Ebene zu schaffen (vgl. Kapitel 5.1) und sich zweitens auf

allerpersönlichster Ebene zueinander zu bekennen unddurch das Zeigen vonGefühlen die

gegenseitige Liebe zu bestätigen (vgl. Kapitel 5.2). Drittens erfüllt diese Form der Heirat

die Funktion, diesen Schritt der Absicherung und Bestätigung der Paarbeziehung von

den Angehörigen als Grund zur kollektiven Freude bezeugen, anerkennen und feiern zu

lassen (vgl. Kapitel 5.3). Aufgrund der folgenden Analyse dieser drei wesentlichen Funk-

tionen, die sich in der vorherrschenden Praxis des Heiratens verschränken, argumen-

tiere ich mit Pierre Bourdieu, dass das von Rosemarie Nave-Herz (vgl. Nave-Herz 1997)

vorgestellte und verbreitete Ritualverständnis im Anschluss an Arnold van Gennep er-

weitertwerdenmuss.Statt dieHeirat lediglich als »zeitlichenÜbergang« (Bourdieu2015:

111) von der Phase der jugendlichen Paarbeziehung zur Phase der erwachsenen Eltern-

schaft zu verstehen, ist es zentral, auch der »sozialen Funktion des Rituals« (ebd., Herv.

i. O.) Rechnung zu tragen.

5.1 Die zivile Trauung/Partnerschaftseintragung:
Eine rechtliche Absicherung

Alle Paare in meinem Sample haben zivilrechtlich eine Ehe geschlossen bzw. ihre Part-

nerschaft eintragen lassen und damit eine rechtliche Absicherung ihrer Paarbeziehung

vorgenommen. Es ist deshalb davon auszugehen, dass alle Paare das rationale Bedürfnis

nach einer rechtlichen Regelung und einem gewissen Schutz für die Paarbeziehung tei-

len, auch wenn einige Paare betonen, dass nicht rationale Motive, sondern ein romanti-

sches Bedürfnis ausschlaggebendwar für die Entscheidung zu heiraten.Die rechtlichen

Absicherungsbedürfnisse, die formuliert werden, sind dabei divers: die Regelung von

Besitz- und Eigentumsverhältnissen (insbesondere von größeren gemeinsamen Projek-

ten wie einem Hausbau), die Sicherung von dauerhaften Aufenthaltsbewilligungen für

Partner:innen ohne Schweizer Staatsangehörigkeit sowie eine grundsätzliche gegensei-

tige Absicherung als Paar gegenüber Dritten im Fall von Krankheit oder Tod.Wie es Da-

nijela auf den Punkt bringt: »Du hast mehr Sicherheit, falls etwas passieren würde. Fi-

nanziell wäre sie [Deborah, FW] versorgt […] und wasmir auch wichtig ist, dass sie mit-

entscheiden kann, wenn mir etwas passieren würde.« Bemerkenswert ist, dass sich das

Bedürfnis nach rechtlicher Absicherung bei einer Mehrheit der von mir befragten Ein-

zelpersonen vor allem auf die gemeinsame Elternschaft bezieht. So entscheiden sich ein

lesbisches und sechs heterosexuelle Paare in der Phase ihrer Beziehung für eine Heirat,

in der sie sich auch darüber verständigen, zusammen eine Familie gründen zu wollen,

oder, wie im Fall von drei weiteren Paaren, wenn die Frauen bereits schwanger sind.

5.1.1 Die familienorientierte Heirat: Ehe und Familie verweisen

weiterhin aufeinander

Dieser stark ausgeprägte Fokus auf die Absicherung der geplanten oder bereits gegrün-

detenFamilie legtnahe,dassder vonNave-Herz inden 1980er JahrenbeschriebeneTypus

der »kindsorientierten Eheschließung« (Nave-Herz 1989: 214; vgl. auch Nave-Herz 1984)

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 137

bei Paaren umdie dreißig in der Schweiz dominant geblieben ist. Aufschlussreich ist da-

bei, dass die Absicherung der Familie und die Regelung der Elternschaft insbesondere

von den männlichen Interviewpartnern als Hauptmotiv für die Eheschließung genannt

wird. Mehrere der Männer formulieren den starken Wunsch, eine Familie zu gründen

und mit der Heirat die rechtliche Grundlage dafür zu schaffen. Wie Janik betont, ist es

für ihn zentral, dass die Familie erst gegründet wird, wenn die Elternschaft rechtlich

und finanziell abgesichert ist: »Da bin ich vielleicht auch wieder etwas altmodisch. Ich

sage Haus bauen, Heiraten, Kind haben. Oder Heiraten, Haus bauen, Kind. Aber sicher

das Kind haben immer am Schluss.« Janik geht es dabei einerseits um die Regelung sei-

ner Vaterschaft durch das Eheverhältnis, andererseits umdie ökonomische Absicherung

von Jasmin, die sich in seiner Vorstellung in den ersten Jahren hauptsächlich um die Be-

treuung der Kinder kümmern soll. In diesem traditionellen Zugang regelt die Heirat die

Gründung der Familie, für deren finanzielle Absicherung der Ehemann und Vater zu-

ständig ist. Die Frau, die in der Familie für die Kinder sorgt, wird, zumindest für einige

Jahre, finanziell abhängig.4

Wie an diesem Beispiel deutlich wird, kann die Heirat nach der partnerschaftlichen

Definition der Ehe im Schweizer Zivilgesetzbuch von 1988 sehr unterschiedliche ge-

schlechtsspezifische Implikationen und Auswirkungen haben, wenn die Männer eine

Familie gründen und die finanzielle Verantwortung übernehmen, während die Frauen

Kinder bekommen und die Kinderbetreuung auf Kosten ihrer Erwerbstätigkeit über-

nehmen. So konstatiert auch Chambers mit Blick auf mehrere empirische Studien zu

den Auswirkungen der Eheschließung auf Paarbeziehungen und deren Aufteilung der

bezahlten und unbezahlten Arbeit in den USA und Großbritannien: »[T]he end of legal

inequality in marriage has not meant the end of actual inequality« (Chambers 2019: 19).

Damit bleibt die rechtliche Absicherung der Partner:innen durch die Ehe in vielen Fällen

aufgrund der weiterhin nach der Familiengründung fortbestehenden »strukturellen

Ungleichheit zwischen den Geschlechtern« (Nave-Herz/Matthias-Bleck/Sander 1996: 3)

wesentlich. Unabhängig von den unterschiedlichen arbeitsteiligen Familienmodellen,

die die Paare wählen, zeigt sich, dass bei den Erstheiraten um die dreißig weiterhin

ein enger »Sinn- und Verweisungszusammenhang zwischen Eheschließung und Fa-

miliengründung« (Matthias-Bleck 1997: 69) festzustellen ist.5 Dieser weiterbestehende

Zusammenhang resultiert nicht zuletzt daraus, dass in der Schweiz alternative rechtli-

che Formen für die Absicherung von Elternschaft fehlen, nachdem die von Schwenzer

und anderen Jurist:innen vorgeschlagene Modernisierung des Schweizer Familien-

rechts verworfen wurde (vgl. Schwenzer 2013, auch Kapitel 2.3.2). Die Eheschließung

4 Dass dieHeirat und anschließende Familiengründung in diesem traditionellenModell für die Ehe-

frauen eine Unterbrechung ihrer Erwerbsarbeit und beruflichen Laufbahn bedeutet, kann eine Er-

klärung dafür liefern, warum im Falle einiger Paare die Frauen später heiraten wollen als die Män-

ner (vgl. Kapitel 4).

5 Matthias-Bleck geht dabei von einer Umkehrung des Zusammenhangs ausgeht, in dem es bei den

von ihr befragten Paaren in den 1990er Jahren »nicht mehr die Eheschließung« sei, die Kinder »le-

gitimiert«, sondern vielmehr Kinder die Heirat legitimieren würden (Matthias-Bleck 1995: 388).

Janik hingegen vertritt eine eher altmodische Haltung, wonach die Ehe die Voraussetzung fürs Kin-

derkriegen ist. Dies zeigt, dass inmeinemSample beide Formendes Verweisungszusammenhangs

von Ehe und Familie zu finden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

kann deshalb in vielen Fällen weiterhin als »verantwortete Elternschaft« verstanden

werden (Nave-Herz/Matthias-Bleck/Sander 1996: 3; vgl. auch Nave-Herz 1997: 45).

In ihrer Studie zur Bedeutung der Hochzeit aus Sicht der Eheschließenden in den

1990er Jahren kommt Nave-Herz zu dem Schluss, dass eine Heirat, die aufgrund einer

geplantenFamiliengründungstattfindet,weiterhineinen»ritedepassage«darstellt (Na-

ve-Herz 1997: 47), also ein Übergangsritual, als das Arnold van Gennep (2005) die Hei-

rat um 1900 verstand. Hingegen müsse bei Eheschließungen, die losgelöst von Famili-

enplänen nach mehreren Jahren des nichtehelichen Zusammenlebens stattfinden, eher

von einem »Ritus sans passage« (Nave-Herz 1997: 42) gesprochen werden, da kaum noch

Unterschiede zwischen der nichtehelichen und der ehelichen Lebensgemeinschaft be-

stünden.Statt umeinÜbergangsritual,das klassischerweise amBeginndesZusammen-

lebens als Paar stehe oder eben den Übergang vom Paar zur Familie markiere, handle

es sich bei Eheschließungen in Bezug auf die Paarbeziehung vielmehr um einen »rite

de confirmation« im Sinne einer symbolischenNeubestätigung der bereits bestehenden

Beziehung (ebd.: 47). Diese Unterscheidung von Nave-Herzmit Blick auf die je nach Fa-

miliengründungsabsicht unterschiedlichen Auswirkungen der Heirat auf die Alltagsor-

ganisation ist zunächst einleuchtend. Aufgrund meiner Unterscheidung der drei Funk-

tionen der rechtlichen Absicherung, der emotionalen Bestätigung und der sozialen An-

erkennung verstehe ich die Heirat aber nicht nur als Übergangsritual, wodurch »die Auf-

merksamkeit auf den zeitlichen oder räumlichen Übergang« gerichtet wird (Schäffler

2012: 53), sondern im Anschluss an Bourdieu (2015) auch als ein soziales Einsetzungsritu-

al.Wie Schäffler ausführt, ist die Heirat »zutiefst mit der Schaffung und Legitimierung

von Differenzen und darauf aufbauender (Geschlechter-)Normen und Ordnungen ver-

bunden« (Schäffler 2012: 53). Die gegenseitige Bestätigung der Liebesbeziehung und der

allerpersönlichste Übergang von der Paarbeziehung zur Familie sind unter Einbezug der

überpersönlichen Ebene der Heirat folglich nur ein Teil der rituellen Praxis des Heiratens.

Allein schon imHinblick auf die rechtliche Funktion der Absicherung zeigt sich,dass

nicht nur in Bezug auf die Familiengründung, sondern auch im Hinblick auf Krank-

heit, Tod, Aufenthaltsstatus und Besitz mit einer Heirat wesentliche Veränderungen

einhergehen. Zudem vollzieht sich damit ein zivilrechtlicher Statuswechsel, der, einmal

vollzogen, unumkehrbar ist (auch durch eine Scheidung kann der Ledigenstatus von

vor der Heirat nicht wiedererlangt werden). Angesichts dieses Statuswechsels und des

damit verbundenen Erwerbs von konkreten Rechten und Pflichten ist bemerkenswert,

dass diese rechtliche Dimension der Heirat neben dem romantisierten Narrativ der

Liebe in den meisten medialen Repräsentationen des Heiratens im Fernsehen, in Zeit-

schriften und in den sozialen Medien kaum Erwähnung findet. Mehr noch: Indem der

gesellschaftliche Diskurs die Heirat vorwiegend als Ausdruck der romantischen und

glücklichen Liebe eines Paares darstellt, die Heirat also als eine Praxis der Liebe und

nicht etwa des Rechts vorstellt (vgl. Weibel 2016), gerät im Nachdenken über die Ehe

oftmals in Vergessenheit, dass die Ehe immer noch eine staatliche Institution ist, die

Rechte und Schutz für die Paarbeziehung und eine eventuelle Elternschaft gewährt. In

Erinnerung gerufen wurde diese wesentliche Funktion der ökonomischen und recht-

lichen Absicherung von Paarbeziehung und insbesondere auch von Elternschaft durch

den mehrjährigen Kampf um die Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare. Mit Slogans

wie »same love, same rights« (Gay.ch 2018, Herv. i. O.) wurde auf die Rechte aufmerksam

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 139

gemacht, die mit einer Eheschließung so selbstverständlich einhergehen und Paaren

in eingetragenen Partnerschaften nicht gewährt werden. Um die Ehe als das rechtliche

Privileg zu verstehen, das sie darstellt, lohnt sich deshalb ein Vergleich der beiden

Gesetzestexte, die im Zeitraum von 2007 bis 2022 die Ehe und die eingetragene Part-

nerschaft in der Schweiz ähnlich, aber doch unterschiedlich regelten. Konkret handelt

es sich dabei um das Eherecht, das seit 1907 im Schweizerischen Zivilgesetzbuch (ZGB)

festgelegt ist und um das Partnerschaftsgesetz (PartG), das seit 2007 die eingetragenen

Partnerschaften von homosexuellen Paaren regelt.

5.1.2 Die Ehe: Ein Privileg ohne gleichwertige Alternativen

Vielsagend sind zunächst schon die abweichenden Formulierungen, die in den beiden

Gesetzestexten zur Anwendung kommen: Anders als die heterosexuellen Paare, die sich

durch ihr Jawort zur »ehelichen Gemeinschaft« (Art. 159 Abs. 1 ZGB) verbinden, werden

homosexuelle Paare als »Lebensgemeinschaft mit gegenseitigen Rechten und Pflichten«

(Art. 2 Abs. 2 PartG) eingetragen. Dabei fehlen bei dieser Lebensgemeinschaft nicht nur

die symbolträchtigen Begriffe Brautleute, Verlobung, Jawort oder Ehegatt:innen (vgl.

Mesquita 2011: 111f.), sondern vor allem auch der Begriff der Familie, der in der bür-

gerlich-christlichen Konzeption der Ehe aufs Engste mit der ehelichen Gemeinschaft

verknüpft ist. Auch wurde das Partnerschaftsgesetz nicht ins Familienrecht des ZGB

aufgenommen, wobei es, wie Mesquita argumentiert, darum ging, »die Entfernung

vom Begriff der Familie möglichst groß erscheinen zu lassen« (ebd.: 109). Während die

»Annahme der Kinderlosigkeit« (ebd.: 158, Herv. i. O.) für die eingetragene Partnerschaft

also die Norm ist, werden Kinder und damit die Familie im Eherecht vorausgesetzt.

So heißt es zu den allgemeinen Wirkungen der Ehe: Die Ehegatt:innen »verpflichten

sich gegenseitig, das Wohl der Gemeinschaft in einträchtigem Zusammenwirken zu

wahren und für die Kinder gemeinsam zu sorgen« (Art. 159 Abs. 2 ZGB). Zeichnet sich

die Ehe durch die gemeinsameSorge für die Kinder, dasWohl der Gemeinschaft und den

»gebührendenUnterhalt der Familie« (Art. 163 Abs. 1 ZGB) aus, sorgen die Partner:innen

gemeinsam für den »Unterhalt ihrer Gemeinschaft« (Art. 13 Abs. 1 PartG,Herv. FW).Die-

se unterschiedlichen Formulierungen sind nicht zufällig.6 Vielmehr wird deutlich, dass

6 Angesichts dieser unterschiedlichen Formulierungen lohnt sich ein Blick auf die Debatte, die um

1900 in der Ausarbeitung des Eherechts im ZGB zum Begriff der ›ehelichen Gemeinschaft‹ führ-

te. Dieser Begriff war, wie Arni zeigt, keineswegs unumstritten: Für die einen war das »einer jener

abstrakten Begriffe, von denen ein kalter Hauch« ausging und die etwas »Traulicheres« wie die

»Familie oder dergleichen« bevorzugten (Emil Isler 1901, zitiert in Arni 2004: 35). Andere wollten

ganz auf eine »inhaltliche Bestimmung der Ehe« verzichten und forderten »eine Streichung die-

ses Passus« (ebd.). Mit der Entscheidung für den Begriff der ehelichen Gemeinschaft wurde ein

Kompromiss gefunden, der, wie Arni bemerkt, »gerade abstrakt genug und traulich genug« (ebd.:

36, Herv. i. O.) war. Vergleicht man diesen Anspruch an eine trauliche Definition der Ehe mit der

Formulierung Lebensgemeinschaft mit gegenseitigen Rechten und Pflichten, zu der gleichgeschlechtli-

che Paare verbundenwerden, dann liegt auf der Hand, dass es hier nicht um die Suche nach etwas

Traulichem ging. Im Gegensatz zu den Familien- und Gemeinschaftsbildern, die bis heute im Ehe-

recht aufscheinen, geht vomPartnerschaftsgesetz ein ziemlich technischer, oderman könnte auch

sagen: ein kalter Hauch aus. Durch Formulierungen wie ihre Gemeinschaft statt das Wohl der Ge-

meinschaft werden die Partnerschaften von gleichgeschlechtlichen Paaren zudem als individuali-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

die »Trennlinie« zwischen den zwei Rechtsinstituten »entlang von Regelungen, die die

Familiengemeinschaft betreffen«, verläuft (Nay 2017: 69). Im Gegensatz zur ehelichen

Familiengemeinschaft wird die Partnerschaft »autonom ausformuliert« (ebd.). Ent-

sprechend fehlen im PartG auch Vorstellungen einer gemeinsamen Haushaltsführung,

arbeitsteiliger Arrangements oderKinderbetreuung,die bei der ehelichenGemeinschaft

geregelt werden (vgl. Art. 163 Abs. 2 ZGB).Dieses Fehlen von Formulierungen zu arbeits-

teiligen Arrangements ist Ausdruck der von Mesquita beschriebenen »Homo-Norm«,

die das Partnerschaftsgesetz strukturiert (Mesquita 2011: 157). Dieser Homo-Norm liegt

neben der zu Unrecht vermuteten Kinderlosigkeit auch die Annahme zugrunde, dass

aus der Gleichgeschlechtlichkeit der Partner:innen eine »Norm der Gleichberechtigung«

abgeleitet werden könne (ebd.: 159, Herv. i. O.). Demgegenüber ist die Vorstellung ei-

ner ungleichen Verteilung von Erwerbs-, Haus- und Betreuungsarbeit für die eheliche

Familiengemeinschaft weiterhin konstitutiv, und auch wenn sie formal-rechtlich nicht

mehr geschlechtsspezifisch zugeordnet wird, wirkt sich diese Vorstellung materiell

weiterhin ungleich auf Ehemänner und Ehefrauen aus (vgl. Chambers 2019: 19).

Verweist die Ehedefinition im ZGB also immer auf eine gemeinsame Familie, wur-

den mögliche familiäre Konstellationen im Partnerschaftsgesetz lediglich im Abschnitt

»besondere Wirkungen« (Art. 26–28 PartG) angesprochen: »Hat eine Person Kinder,

so steht ihre Partnerin oder ihr Partner ihr in der Erfüllung der Unterhaltspflicht und

in der Ausübung der elterlichen Sorge in angemessener Weise bei und vertritt sie,

wenn die Umstände es erfordern. Elternrechte bleiben jedoch in allen Fällen gewahrt«

(Art. 27 PartG). Während die Existenz von Kindern lediglich im Zusammenhang mit

früheren heterosexuellen Paarbeziehungen gedacht wird, wird zugleich ein Verbot

der Realisierung gemeinsamer Kinder ausgesprochen: »Personen, die in einer einge-

tragenen Partnerschaft leben, sind weder zur gemeinschaftlichen Adoption7 noch zu

fortpflanzungsmedizinischen Verfahren zugelassen« (Art. 28 PartG). Wie Nays Unter-

suchung sogenannter Regenbogenfamilien zeigt, waren diese gesetzlichen Verbote »in

einem transnationalen Raum« aber »nicht derart wirkmächtig […], dass sie Familien

mit gleichgeschlechtlichen Eltern in der Schweiz« verhindert hätten (Nay 2017: 88).

Nicht zuletzt aufgrund dieser Einsicht, dass gleichgeschlechtliche Paare mittels Repro-

duktionskliniken im Ausland gemeinsam Familien gründeten, die rechtlich allerdings

nur einen Elternteil hatten, wurde 2018 die Stiefkindadoption für gleichgeschlechtli-

che Paare legalisiert (Art. 27a PartG). Mit diesem Verfahren kann nun die Elternschaft

beider Partner:innen rechtlich anerkannt werden, allerdings erst nachträglich und in

einem langwierigen und aufwendigen rechtlichen Verfahren (vgl. Schmaltz 2020). Ge-

gen diese Ungleichbehandlung von hetero- und homosexuellen Paaren im Hinblick auf

die Familiengründung hat sich 2020 das Parlament und nach einem Referendum aus

evangelikal-konservativen Kreisen 2021 auch die Schweizer Stimmbevölkerung deutlich

sierte Einheiten dargestellt – als Einheiten, die sich nicht auf das gesamteWohl der Gemeinschaft

beziehen, sondern nur auf das Paar und seine Gemeinschaft zu zweit.

7 Vor 2018 lautete die Formulierung »weder zur Adoption noch zu fortpflanzungsmedizinischenVer-

fahren zugelassen« (Art. 28 PartG, i. d. F. v. 2017). Mit der Legalisierung von Stiefkindadoptionen

auch für gleichgeschlechtliche Paare in eingetragenen Partnerschaften kam die Präzisierung der

gemeinschaftlichen Adoption hinzu, die Ehepaaren erlaubt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 141

ausgesprochen. Mit der Öffnung der Ehe ab Mitte 2022 erhalten homosexuelle Paare

gleiche Rechte in Bezug auf Rente und eine erleichterte Einbürgerung sowieweitgehend

gleiche Rechte in Bezug auf die Elternschaft.

Diemehrjährige politischeDebatte umdieÖffnungderEhehat nicht nur die rechtli-

cheUngleichbehandlung von hetero- und homosexuellen Paaren sichtbar gemacht, son-

dern generell in Erinnerung gerufen, dass durch die Eheschließung eine rechtlich pri-

vilegierte Lebensform begründet und von anderen Lebensformen abgegrenzt wird (vgl.

Schäffler 2012: 53f.). Allerdings kam in den Diskussionen um die Ehe für alle kaum in den

Blick, dass neben homosexuellen Paaren auch weitere Paare und Lebensformen von den

rechtlichen Privilegien der Ehe ausgeschlossen waren und es auch nach der Öffnung

der Ehe für homosexuelle Paare weiterhin bleiben werden. Die Ehe bleibt ein Privileg,

weil bestimmte binationale Paare nur heiraten dürfen,wenn sie glaubhaft, das heißt für

den Staat erkennbar aufzeigen können, dass sie ein echtes Liebespaar sind (vgl. Lavanchy

2014; für Österreich Messinger 2012). Dies stellt eine Ungleichbehandlung dar, weil die

Eheschließung zwischen Schweizer:innen, sofern sie nicht verwandt oder minderjäh-

rig sind, selbstverständlich vollzogen wird. Wie Lavanchy in einer Studie zu den stan-

desamtlichenÜberprüfungsverfahren von binationalen Eheschließungen zeigt, geraten

nicht alle, sondern nur »ungleiche Paare« unter Verdacht, wobei primär die »Herkunft

und der juristische Status der Verlobten« ausschlaggebend seien für die Bestimmung

des Grades der Ungleichheit eines Paares (Lavanchy 2014: 105). Wird ein Paar verdäch-

tigt, das Eherecht für eine Aufenthaltsbewilligung zu »missbrauchen« (ebd.: 114), also

eine sogenannte Scheinehe eingehen zu wollen, führen die Zivilstandsbeamt:innen auf

derGrundlage vonArtikel 97a ZGBAnhörungendurch,um»die intimenMotive zu erfas-

sen«und »Beweisstücke« zu sammeln,umeine eventuelle AblehnungderEheschließung

vorGerichtbegründenzukönnen (ebd.: 105f.).Die amtlichenVerfahrenderEhevorberei-

tung, in denenGefühle normalerweise unerwünscht seien,würden dadurch zu eigentli-

chen »Liebesprozeduren«, indem von den verdächtigen, da ungleichen Paaren erwartet

wird, »dass sie ihre Gefühle füreinander öffentlich zeigen und so quasi ihre gegenseitige

Liebe beweisen« (ebd.: 105). Während sich also das Schweizer Familienrecht, wie Cot-

tier feststellt, seit der Scheidungsrechtsreform im Jahr 2000 nichtmehr um die intimen

Details von Paarbeziehungen kümmert, hebt das Ausländer:innenrecht diese Liberali-

sierung für Migrant:innen wieder auf (vgl. Cottier 2005: 197).

Nebenden verdächtigen binationalenPaaren ebenfalls vonden rechtlichenPrivilegien

und Absicherungsmöglichkeiten der Ehe ausgeschlossen sind Personen, die ihr Zusam-

menleben, ihre familiären Konstellationen und die Aufteilung von bezahlter und unbe-

zahlter Arbeit nicht in einer monogamen Zweierbeziehung organisieren. Insbesonde-

re Mehrelternschaften8 werden auch nach der Einführung der Ehe für alle vom Schwei-

zer Staat nicht als Familiengemeinschaften anerkannt: Indem sich die Anerkennung der

sozialen Elternschaft im Fall von lesbischen Ehepaaren am Prinzip des heterosexuellen

8 Auch polyamore, nicht-monogame Lebensformen werden von den rechtlichen Privilegien der Ehe

ausgeschlossen. Hinzu kommen Personen in monogamen Paarbeziehungen, die aus religiösen

oder politischen Überzeugungen oder aufgrund des Zögerns einer der beiden Personen nicht hei-

raten wollen (vgl. Chambers 2019: 24). Auch mit Blick auf diese Konstellationen wäre ein status-

unabhängiges Familienrecht prüfenswert (vgl. Schwenzer 2013; auch Leckey 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Ehepaares orientiert,wird von staatlicher Seite nicht berücksichtigt, dass Kinder gerade

in sogenanntenRegenbogenfamilien auch drei odermehr Eltern haben können (vgl.Nay

2017;Maihofer 2014a).DieseNicht-Anerkennung vonmehr als zwei Elternteilen führt zu

einer weiterbestehenden rechtlichen Unsicherheit für leibliche und nicht-leibliche El-

tern,die Sorge- undBetreuungsarbeit fürKinder leisten.WieRosieHarding amBeispiel

der britischen Rechtsprechung und parlamentarischen Debatten bemerkt: »We know

that lesbian and gay relationships and families are different. Rather than falling back on

heteronormative proscriptions of what […] ›familiy‹ means, ›after equality‹ legal frame-

works need implementation in ways that acknowledge these differences« (Harding 2015:

197).

Aufgrund der Einsicht, dass die Eheschließung eine privilegierte Lebensform be-

gründet, von der verschiedene Lebensformen ausgeschlossen bleiben, wird deutlich,

warumdieHeirat nicht nur alsÜbergangsritual in Bezug auf das Paar, sondern vor allem

als soziales Einsetzungsritual mit gesellschaftlicher Ordnungswirkung zu verstehen ist:

»In der Tat ist zu fragen, ob diese Theorie [von van Gennep, FW] nicht mit ihrer Beto-

nung des zeitlichen Übergangs […] einen ganz wesentlichen Effekt des Ritus verdeckt:

die Trennungderer, die ihndurchlaufenhaben, nicht etwa vondenen, die ihnnochnicht

durchlaufen haben, sondern von denen, die ihn unter gar keinen Umständen durch-

laufen werden, also die Installierung oder Setzung einer dauerhaften Unterscheidung

zwischen denen, die von diesem Ritus betroffen, und denen, die nicht von ihm betrof-

fen sind.« (Bourdieu 2015: 111, Herv. i. O.)

Neben dem Ausblenden der »Mechanismen der sozialen Exklusion und Inklusion«

(Schäffler 2012: 53) derHeirat, durch die die bestehende hierarchisierendeOrdnung und

die Ausschlüsse vom privilegierten Status der Ehe bestätigt und gefestigt werden (vgl.

Chambers 2019: 66), gerät durch das vorherrschende Verständnis der Heirat als Praxis

der Liebe auch aus dem Blick, dass die Ehe nicht nur ein Privileg, sondern für einige

Paare auch weiterhin eine Notwendigkeit darstellt. So zeigen Schneider und Rüger, dass

über ein Drittel der Paare in ihrer quantitativen Studie nutzenorientierte Heiratsmotive

hatten, wobei Überlegungen zu ökonomischen Vorteilen, Absicherung von Eltern-

schaft und die Vermeidung von räumlicher Trennung im Fall von binationalen Paaren

vorherrschend waren (vgl. Schneider/Rüger 2007: 143f.). Angesichts dieser Studie aus

Deutschland lässt sich vermuten, dass auch in der Schweiz ein nicht unwesentlicher Teil

der Paare primär aus rechtlichen Gründen heiratet und möglicherweise nicht heiraten

würde, wenn es gleichwertige rechtliche Alternativen zur Regelung und Absicherung

von Paar- und Familienbeziehungen gäbe. Diese Vermutung liegt auch nahe angesichts

der Diskrepanz zwischen den jährlich über 40.000 zivilen Eheschließungen und den

noch knapp 7000 Traugottesdiensten, die in reformierten und katholischen Kirchen

gefeiert werden (vgl. SPI 2021). Selbst wenn ein beträchtlicher Teil der übrigen 33.000

Eheschließungen mit anderen religiösen (muslimischen, jüdischen, freikirchlichen

oder hinduistischen) und freien Trauzeremonien rituell begangen oder auch einfachmit

einemgroßenHochzeitsfest gefeiertwird,bleibt anzunehmen,dass einnicht unwesent-

licher Teil der Eheschließungen als schlichte rechtliche Handlungen ohne zusätzliche

Feierlichkeiten auf denZivilstandsämtern vollzogenwerden.Exemplarisch hierfür steht

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 143

der Fall von Lukas und Lena, die aus rechtlichenÜberlegungen geheiratet haben, obwohl

beide der Ehe als »Modell der Bürgerlichkeit« (Lukas) sehr kritisch gegenüberstehen.

5.1.3 Keine »gekünstelte« Zeremonie: Heiraten aus primär rechtlichen Gründen

Insbesondere Lukas konnte sich nie vorstellen zu heiraten, bis er sich aufgrund der un-

sicherenArbeitssituation unddamit der unsicherenAufenthaltsbewilligung seiner Part-

nerin Lena gezwungen sieht, »über seinen Schatten zu springen« und die Ehe einzuge-

hen. Wie dieses Beispiel zeigt, gibt es in den Heiratsstatistiken auch Paare, die die ge-

sellschaftliche Institution der Ehe ablehnen, aber aus pragmatischenÜberlegungen hei-

raten,weil sie einen rechtlichen Schutz für ihre Paarbeziehung und Familie in Anspruch

nehmen wollen. Dieser zwingende Charakter, den die Institution Ehe aufgrund des Feh-

lens von gleichwertigen rechtlichen Alternativen für einige, nicht zuletzt auch binatio-

nale Paare weiterhin haben kann9, manifestiert sich für Lukas in der Situation auf dem

Zivilstandsamt besonders deutlich:

»Es hat sich noch einmal so reingedrückt bei mir. Ich dachte ›okay, jetzt ist es soweit,

jetzt hat uns der Staat quasi in die Knie gezwungen‹. […]Wir haben jetzt gesagt, ›doch,

es ist zumutbar, dass wir heiraten‹. Und jetzt haben wir aber gar keineWahl als in die-

sen Räumen aufzukreuzen und mit diesem eingravierten Schreiber das Formular zu

unterzeichnen und einfach diese doch extrem aufgeladenenHandlungen durchzufüh-

ren.« (Lukas)

Neben den prunkvollen Räumen des Zivilstandsamtes, die an sich schon eine bedeu-

tungsschwere Atmosphäre erzeugen, gehört zu den zivilen Trauungen auch dazu, dass

die Zivilstandsbeamt:innen durch das Vortragen von Gedichten eine besondere Stim-

mung schaffen, dies aufgrund der Prämisse, dass es sich bei den Trauungen um besonde-

reMomente der Liebe handeln soll (vgl. Lavanchy 2014: 103; Weibel 2016: 47). Dies ist auch

im Fall von Lena und Lukas so,weswegen das Paar versucht, der Situation auf demZivil-

standsamt und der bedeutungsvollen Ansprache des Beamten (vgl.Weibel 2016: 49f.)mit

ironischemHumor zu begegnen und damit eineDistanz zu der emotional aufgeladenen

9 Die Ehe bietet neben der Absicherung der Elternschaft im Wesentlichen auch einen erleichter-

ten Zugang zu einer Aufenthaltsbewilligung und zur Einbürgerung. Dass dieses rechtliche Motiv

für viele binationale Paare wichtig sein dürfte für eine Heirat, lässt sich an dem wachsenden An-

teil von Eheschließungen und Partnerschaftseintragungen zwischen Schweizer:innen undAuslän-

der:innen vermuten. Lag deren Anteil in den 1970er Jahren bei rund 15 Prozent, sind es inzwischen

über 30Prozent. Selbstverständlich lässt die Binationalität vonPaarennicht darauf schließen, dass

rechtliche Überlegungen im Vordergrund standen. Weiter ist zu berücksichtigen, dass der Anteil

vonPersonenohne Schweizer Staatsangehörigkeit ebensowie die internationaleMobilität und so-

mit der Anteil binationaler Paare insgesamt zugenommen hat. Dennoch ist bemerkenswert, dass

der Anteil der Eheschließungen zwischen Schweizer:innen inzwischen weniger als die Hälfte aus-

macht (vgl. BFS 2021b). Es ist deshalb anzunehmen, dass die Heiratsrate auch dadurch stabilisiert

wird, dass die Ehe neben demRecht auf Familie auch das Recht auf erleichterte Einbürgerung bie-

tet.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

staatlichen Praxis desHeiratens herzustellen.10 Entsprechend seiner kritischenHaltung

gegenüber demHeiraten –die,wie Lukas im Interview betont, nichtsmit seinenGefüh-

len für Lena zu tun habe, sondern mit dem »Bild der Ehe«, das gesellschaftlich vorherr-

scheundnichtdazupasse,»wiewirunserePartnerschaft verstehen«11 –wärees ihmauch

nicht in den Sinn gekommen, den rechtlichen Akt der Eheschließung durch zusätzliche

zeremonielle Trauhandlungen oder ein großes Hochzeitsfest zu rahmen. Vielmehr ist

für Lukas nicht nachvollziehbar, warum beim Heiraten »alles so dermaßen inszeniert«

sein müsse:

»Ich selbst wollte das nie- so dieses explizit sich feiern lassen als Paar. Das ist mir ein

bisschen fremd und ich kann es fast nicht trennen von dieser konservativen Färbung,

dass man sagt, ›gut, jetzt sind wir zusammen und wir feiern uns jetzt und kuckt, wie

gut wir es machen‹. Das ist einfach für mich auch immer eine Betonung von Privatheit,

wo ich dann denke, ›warum? Warum geben Leute so wahnsinnig viel Geld aus für ihre

Hochzeiten?‹.« (Lukas)

Dieses explizite Unverständnis für aufwendige Hochzeitsinszenierungen und das Sich-

feiern-Lassen als Paar findet sich in dieser dezidierten Form in keinem anderen Inter-

view. Gleichwohl kommt auch in den Fällen von Marcel und Moritz sowie Tamara und

Tom eine kritische Distanzierung gegenüber der Institution Ehe und einer allzu thea-

tralen Inszenierung ihrer Heirat zum Ausdruck. Beide Paare verzichten weitgehend auf

rituelle Handlungen, feiern aber ein Fest anlässlich der rechtlichen Absicherung ihrer

Paarbeziehung und betonen, dass die emotionale Dimension ihrer Heirat trotzdem

sicht- und spürbar sein sollte.

Wie Moritz sagt, war für ihn und Marcel die zivile Partnerschaftseintragung aus-

reichend. Sich noch ein zusätzliches, besonderes Ritual »auszudenken« wäre für ihn zu

»gekünstelt« gewesen. Dabei ging es ihm nicht zuletzt auch darum, einen gewissen in-

timen Rahmen für den allerpersönlichsten Schritt der Heirat zu wahren und sie nicht in

dem Maße öffentlich zu gestalten, wie das insbesondere bei kirchlichen Hochzeitsze-

remonien der Fall ist: »Wir hatten uns überlegt, ob das für uns wichtig ist, und hatten

beide aber den Eindruck, wir müssen so etwas Intimes nicht so öffentlich machen und

es genügt uns, wenn wir uns einfach im Standesamt zueinander bekennen« (Marcel).

Dennoch ist es Marcel und Moritz ebenso wie Tamara und Tom ein Anliegen, durch die

10 Diese ironische Distanzierung gegenüber der zivilstandsamtlichen Praxis kommt bereits in der

E-Mail zum Ausdruck, mit der Lena und Lukas wenige Tage vor dem ersten Trautermin ein paar

Leute zur Anwesenheit auf dem Zivilstandsamt einladen, wobei nicht nur die Kurzfristigkeit der

Einladung, sondern auch die humoristische Aufforderung, »mit Glamour die 10-minütige Grossze-

remonie zu beleben«, eine Distanz gegenüber der Ernsthaftigkeit der bevorstehenden Eheschlie-

ßung markieren. Darüber hinaus wird die E-Mail genutzt, um darauf hinzuweisen, dass sich das

Paar überhaupt nur aufgrund des Einflusses der Trauzeugin an die Planung der Ausgestaltung die-

ses rechtlichen Schrittes gemacht hat (H01/L).

11 Hierwird deutlich, inwiefern das Einsetzungsritual imSinneBourdieus auch einKommunikations-

akt der besonderen Art ist: Die Eheschließung »bedeutet jemandem seine Identität, aber in dem

Sinne, dass er sie ihm ausspricht und sie ihm zugleich, indem er sie ihm vor aller Augen ausspricht,

auferlegt« (Bourdieu 2015: 114, Herv. i. O.).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 145

Form ihrerHeirat deutlich zumachen, dass es sich für sie dabei nicht nur umeine recht-

liche, sondern auch um eine emotionale Angelegenheit handelt, die einen Grund zur

Freude und zum Feiern darstellt. Deshalb ergänzen beide Paare die staatlichen Amts-

handlungen durch persönliche Elemente. Während Tamara und Tom diese emotionale

undpersönlicheDimensionvomrechtlichenAktaufdemZivilstandsamt trennen, indem

musikalische Darbietungen und Ansprachen ihrer Familienmitglieder sowie von ihnen

selbst im Rahmen eines kleinen, familiären Apéros unmittelbar nach der Trauung statt-

finden, ergänzen Marcel und Moritz den Akt auf dem Zivilstandsamt mit persönlichen

Bekenntnissen, die sie aneinander richten, sowie mit zwei Ansprachen ihrer Trauzeu-

ginnen. Denn es sollte »schon auch eine Zeremonie« sein auf dem Standesamt, »nicht

einfach nur ein organisatorisches Erledigen« (Marcel). Deshalb laden sie auch alle Fami-

lienmitglieder und engsten Freund:innen ein, Zeug:innen ihres persönlichen Bekennt-

nisses zu werden und diesen für das Paar wichtigen und freudigen Moment zu teilen

(vgl. Vignette 7). Mit dieser Gestaltung der Heirat versuchenMarcel undMoritz eine für

sie stimmigeBalance zwischen Intimität undÖffentlichkeit herzustellen.Zwar sollte das

emotionale Bekenntnis für das soziale Umfeld sichtbar gemacht und von diesemmiter-

lebt werden jedoch ein Teil der darin involvierten Emotionalität nicht theatral in Szene

gesetzt, also nicht an das anwesende Publikum gerichtet werden (vgl. Iványi 2002c: 199),

wie Marcel erklärt:

»Es sollte schon auch eine starke emotionale Komponente haben, aber das genügte

dann auch. Wir wollten das teilen, aber letztlich ist es eine sehr persönliche Angele-

genheit und ich finde, damussman auch nicht jedes Detail dann auch irgendwie nach

außen tragen. Man kann einfach auch einiges in seinem Herzen behalten.« (Marcel)

Einige der Paare zeigen also eine gewisse Zurückhaltung bezüglich der »Theatralisierung«

(Reichertz 2009: 252,Herv. i. O.) ihrerHeirat12 undmöchten die allerpersönlichsteDimen-

sion des Bekenntnisses zueinander lieber imHerzen behalten bzw. nur mit einer kleinen,

ausgewählten Runde teilen. Zugleich betonen auch diese Paare, dass ihre Heirat nicht

nur ein rechtlicher, sondern auch ein emotionaler Schritt ist. Mit der rechtlichen Absi-

cherung der Beziehung, der Familie und/oder des gemeinsamen Besitzes gehe es nicht

zuletzt darum, »einen dicken, fetten Strich darunterzuziehen und […] nach den Jahren

des Zusammenseins zu sagen: ›Ja, wir gehören zusammen!‹« (Moritz).

Aufgrund dieser emotionalen Dimension, die mit dem rechtlichen Schritt der Ehe-

schließung bzw. Partnerschaftseintragung verschränkt ist, ist es für zehn Paare in mei-

ner Studie ein Anliegen, sich im Rahmen einer zusätzlichen Zeremonie vor einem gro-

ßen Publikumundmit besonderenMitteln offiziell zueinander zu bekennen und die Zu-

sammengehörigkeit gerade durch die »Dokumentation gegenüber der Öffentlichkeit«

(Matthias-Bleck 1997: 131) zu bestätigen und zu bekräftigen. Aus der Perspektive die-

ser Paare erscheint der rechtliche Akt auf dem Zivilstandsamt als unzureichende Form

für ihre Heirat. Denn auch wenn sich die Zivilstandsbeamt:innen heute bemühten, die

fünfzehnminütigen Standardprozeduren zu etwas Besonderem zu machen (vgl. Lavanchy

2014), weswegen heute auch auf dem Zivilstandsamt primär über die Liebe und wenig

12 Vgl. zum Begriff der Theatralisierung der Heirat Kapitel 6.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

über das Recht gesprochen wird (vgl. Weibel 2016), sei dennoch klar, wie Andrea sagt,

»dass dasmehr so ist, ›ja unterschreibt mal‹«. Da Andreamit ihrer Heirat aber nicht nur

eine rechtskräftigeUnterschrift verbindet, sondernauchdasAnliegen, in einemschönen

und zeremoniellen Rahmen ein persönliches Bekenntnis zueinander zu machen, war

»klar, wir brauchen irgendwie so eine Zeremonie und wir wollen uns auch was Schönes

sagenundes soll feierlich sein« (Andrea).EntsprechenddiesemweitverbreitetenBedürf-

nis, die emotionale Dimension der Heirat durch rituelle Handlungen zu betonen und

auszudrücken, besteht die bis heute in der Schweiz kulturell vorherrschende Form des

Heiratens aus zwei Teilen: aus dem Jawort bzw. Unterschreiben in einem kleinen, fami-

liären Rahmen auf demZivilstandsamt und aus einer anschließenden, am gleichen Tag,

ein paar Tage oder auchMonate später stattfindenden, zusätzlichen, rituellen und emo-

tionalenTrauzeremoniemit größeremHochzeitsfest. In diesemrituellen und emotional

aufgeladenen Rahmenwird das allerpersönlichsteBekenntnis zueinander für alle sichtbar

gemacht undmit dem sozialen Umfeld geteilt und gefeiert.

5.2 Die Trauzeremonie: Eine paarinterne Bestätigung

Die zivile Eheschließung bzw. Partnerschaftseintragung bleibt also, trotz der Öffnung

der Zivilstandsämter für das mit der Hochzeit verbundene rituelle Brauchtum (vgl. Rei-

chertz 2002: 242f.), für viele Paare etwas »Staatliches« (Richard), das, wie Richard sagt,

zwar »nicht kalt, aber schon ein sehr amtliches Zeugnis ist, dasman da ablegt«. Demge-

genüber brauchte es auch für Richard undRahel etwas »Wärmeres imKreis der Familien

und der Freunde« (Richard). Aufgrund der Staatlichkeit und des amtlichen Charakters

der zivilrechtlichen Eheschließung empfindet Richard diesen offiziellen Teil der Heirat

als kühle Angelegenheit.Demgegenüber stehen die Zeremonie und die Beteiligung ihrer

Familien und Freund:innen für emotionaleWärme. Auch für Elias ist klar, dass es neben

dem Amtlichen der Heirat eine zusätzliche rituelle und feierliche Handlung braucht:

»Für uns ist klar gewesen, dass wir nicht einfach nur standesamtlich heiraten wollten.

Das wäre uns dann doch zu trocken gewesen. […] Es war klar, dass wir ein Fest machen,

und dann hat es einfach noch irgendetwas Zeremonielles, etwas Rituelles gebraucht.

Das wollten wir unbedingt. Es ist halt schon eine Vereinigung und diesen Aspekt der

kirchlichen Trauung habe ich eigentlich auch immer schön gefunden, das ganze Ritu-

elle.« (Elias)

Elias und Ewa haben sich zunächst aufgrund ihres Anliegens, eine rechtliche Grundla-

ge für ihre Familiengründung und Elternschaft zu schaffen, für die Heirat entschieden.

Allerdings geht dieser Wunsch, die zukünftige Familie rechtlich zu regeln, nicht in der

trockenen, rechtlichen Formalisierung durch die zivile Eheschließung auf, da die Heirat

für Elias zugleich auch ihre Vereinigung als Paar und zukünftige Eltern symbolisieren

soll. Um dieser emotionalen, symbolischen Dimension der Heirat Ausdruck zu verlei-

hen, braucht es aus Elias’ Sicht rituelle Handlungen,wie sie von kirchlichen Zeremonien

bekannt sind.Dabei handelt es sich bei diesemBedürfnis nach einer ritualisierten Insze-

nierung und symbolischen Bestätigung der Paarbeziehung in Anwesenheit der Familien

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 147

undFreund:innenkeineswegsnur umeineBegleiterscheinungdesWunsches nach einer

rechtlichen Absicherung der Partnerschaft (oder Elternschaft). Vielmehr bildet die emo-

tionale Bestätigung der Paarbeziehung gegenüber einander und gegenüber Zeug:innen

ein eigenständiges Bedürfnis, das insbesondere durch zeremonielle Trauhandlungen13

befriedigt werden kann.

Diese emotionale und zeremonielle Funktion der Heirat fasst Nave-Herz mit dem

Begriff des »rite de confirmation« (Nave-Herz 1997: 47). Durch ein außeralltägliches,

emotional aufgeladenes Ritual wird die nach mehreren Jahren des Zusammenwohnens

erprobte und gefestigte Paarbeziehung mit besonderen Mitteln bestätigt. Für diese

paarinterne Bestätigung würden die Kirchen, so Nave-Herz, den »außeralltäglichsten,

wirkungsvollsten und öffentlichsten Rahmen« bieten (ebd.: 100). Insofern sei den Kir-

chen nach der Einführung der zivilrechtlichen Eheschließung, also der Durchsetzung

des staatlichen Ehemonopols Ende des 19. Jahrhunderts, im 20. Jahrhundert ein »Riten-

monopol« in Bezug auf die Eheschließungen zuteilgeworden (ebd.: 48). Mit Blick auf

die »bürokratische Nüchternheit« der standesamtlichen Trauungen (ebd.: 49) kommt

Nave-Herz zu dem Schluss, dass in den 1990er Jahren noch keine »Ritenkonkurrenz«

zwischen den zivilrechtlichen Trauungen und den kirchlichen Traugottesdiensten

bestehe (ebd.: 52). Zugleich könne aber nicht davon ausgegangen werden, dass nicht

davon ausgegangen werden kann, dass ein kirchlicher Traugottesdienst aufgrund eines

religiösen Bedürfnisses gewählt würde. Denn zwei Drittel der von ihr befragten Paare

gaben »nicht-religiöse Motive« für die Wahl eines zusätzlichen kirchlichen Rituals an

(ebd.: 70). Nave-Herz vermutet deshalb, dass nicht zuletzt das »feierliche Zeremoniell«

(ebd.: 80) zur anhaltenden Attraktivität der kirchlichen Traugottesdienste beiträgt, da

Paare mit der Heirat mitunter ein ausgeprägtes Bedürfnis nach Demonstration ihrer

Liebe und glücklichen Vereinigung verbinden.

Durch die folgende Kontrastierung der Befunde von Nave-Herz aus den 1990er

Jahren mit den Begründungen der Wahl einer zusätzlichen Zeremonie durch meine

Studienteilnehmer:innen lassen sich zwei Tendenzen aufzeigen: Erstens hat im Zusam-

menhangmit der in der Schweiz beobachtbaren, allgemeinen Distanzierung gegenüber

den christlichen Landeskirchen die Nachfrage nach nicht-kirchlichen Trauzeremonien

stark zugenommen. Damit lässt sich Reichertz’ auf Deutschland bezogener Befund,

dass »das Ritenmonopol der Kirchen […] zu Beginn des 21. Jahrhunderts ohne Zweifel

gebrochen« ist (Reichertz 2002: 243), auch für die Schweiz bestätigen. Zweitens hat

sich im Zuge der allgemeinen »Eventisierungstendenzen« (Bührmann/Thiele-Manjali

2014: 14) und des »Trend[s] zur Ritualisierung« (Bethmann 2013: 209; vgl. auch Reichertz

2002, 2009) zugleich das Bedürfnis nach »Theatralisierung« (Reichertz 2009: 252, Herv.

i. O.) oder, in denWorten von Nave-Herz, nach »Demonstration und Selbstdarstellung«

(Nave-Herz 1997: 81) im Zusammenhang mit kirchlichen Traugottesdiensten weiter

akzentuiert. Aus diesem Grund sind bei einigen Traugottesdiensten religiöse Inhalte

kaum noch auszumachen.

13 Vgl. zummehrdeutigen Begriff der Trauung das Glossar im Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

5.2.1 Eine freie Zeremonie: Aus Gründen der Authentizität

Beispielhaft für die zunehmende Ritenkonkurrenz aufgrund der steigenden Nachfrage

nach freien Zeremonien sind zwei Paare, die auf religiöse Trauzeremonien verzichtet

haben, obwohl sie zugleich betonen, dass sie die kirchlichen Räume und rituellen Prak-

tiken für ihre Trauung schön und stimmungsvoll gefunden hätten. Aber, wie Elias zur

Möglichkeit eines kirchlichen Traugottesdienstes sagt:

»Ich hätte es falsch gefunden. Also falsch, ich wäre mir einfach ein bisschen komisch

vorgekommen. Ich finde es zwar eine schöne Vorstellung, dort einzulaufen, und es hat

schon etwas sehr Feierliches. Aber der Pfarrer-, ich meine, der muss ja irgendeinen re-

ligiösen Bezug reinbringen und das wäre für mich irgendwie fehl am Platz gewesen.

Weil es ist für mich schon ein wichtiger Moment und den möchte ich so feiern, wie es

für uns stimmt und nicht irgendwie etwas, das einfach so eingelebt ist, zu demwir aber

keinen Bezug haben.« (Elias)

Elias und Ewawollen ein Ritual, das zu ihnen passt und für sie stimmt. Sie wollenweder

etwas machen, einfach weil es traditionell so üblich ist, noch erwarten sie von den Pfar-

rer:innen, dass diese auf religiöse Bezüge im Traugottesdienst verzichten würden. Sie

haben nicht den Anspruch, dass sich die Kirche an sie anpasst, aber sie haben auch nicht

vor, sich selbst anzupassen. Ähnlich wie Elias macht auch Richard, der der reformierten

Kirche angehört, einen hohen Anspruch an Authentizität bei derWahl der Trauzeremo-

nie geltend:

»Ich bin reformiert aufgewachsen, ich bin auch konfirmiert, aber die Religion hat mich

nie wirklich intensiver beschäftigt. Rahel ist konfessionslos und für uns war eigentlich

ziemlich rasch klar, dass wir keine kirchliche Trauung möchten. Wir hätten das nicht

ehrlich gefunden, uns gegenüber nicht ehrlich. Wir würden da vielleicht etwas tun

oder Dinge sagen, die wir nicht wirklich vertreten können oder die wir nicht in uns tra-

gen, das geht nicht.« (Richard)

Entsprechend dieser Unvereinbarkeit ihrer persönlichen Haltungen mit den religiösen

Inhalten, die sie in den Traugottesdiensten vermuten, entscheiden sich diese beiden

Paare ebenso wie Guy und Gaby für eine freie Trauzeremonie.14 Diese ermöglicht mit

14 Danijela und Deborah wiederum entscheiden sich für eine dritte Form, bei der der rechtliche Akt

mit zeremoniellen Trauhandlungen verbunden wird. War die zivilstandsamtliche Anreicherung

der Eheschließung mit Hochzeitsymbolik und zeremoniellen Handlungen eine bis in die 1990er

Jahre unübliche bis verpönte Praxis (vgl. Reichertz 2002), so wird sie heute von zahlreichen Zivil-

standsämtern angeboten. Damit finden auf den Zivilstandsämtern bzw. in extra mietbaren Räu-

men heute zivile Eheschließungen und Partnerschaftseintragungen statt, die sowohl inhaltlich

wie auch zeremoniell stark an die kirchlichen Trauhandlungen erinnern (vgl. Weibel 2016). So er-

schienen Deborah und Danijela, geführt von ihren Vätern, beide in weißen Brautkleidern auf dem

Zivilstandsamt, trugen sich nach der extra langen Ansprache des Zivilstandsbeamten gegenseiti-

ge Gelöbnisse vor und rahmten diese durch Geund musikalische Einlagen sowie den Tausch der

Eheringe feierlich und zeremoniell.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 149

ihren individuellen, auf das Paar zugeschnittenen Inhalten einen Verzicht auf christ-

lich-religiöse Bezüge und bietet durch die an die kirchlichen Gottesdienste angelehnten

feierlich-rituellen Praktiken des Einzugs, der gegenseitigen Bekenntnisse oder des

Ringtausches dennoch einen emotionalen Rahmen für die persönliche Trauung des

Paares in Anwesenheit einer großen Hochzeitsgesellschaft.

AufgrundderDistanz vieler Brautpaare gegenüber den religiösen Inhalten der Trau-

gottesdienste hat sich das Angebot an freien Trauzeremonien und zeremoniellen Erwei-

terungen der zivilen Trauhandlungen vervielfacht. Entsprechend dieser gegenwärtigen

Ritenkonkurrenz stelle sich für die Paare nach der Entscheidung für die Heirat als Nächs-

tes die Frage, »willst du eher kirchlich oder nicht kirchlich« (Kathi) heiraten. In meinem

Sample haben sich die Paare in derHälfte der Fälle für einen religiösen Traugottesdienst

in einer reformierten oder katholischen Kirche entschieden, verglichen mit den statis-

tischen Zahlen15 also relativ viele. Von den vierzehn Personen, die eine kirchliche Zere-

monie gewählt haben, verbinden aber lediglich drei ein explizit religiöses Bedürfnis mit

dem Traugottesdienst. So etwa Sarah, für die, wie sie sagt, »christlicheWerte« im Alltag

wichtig sind, weswegen für sie »klar« war, dass ihre zivilrechtliche Partnerschaftsein-

tragung von einem reformierten Segnungsgottesdienst begleitet werden sollte: »Wenn

ich das mache, dann ist das für mich wie die höchste Instanz. Ich will das wie noch in

diese Hände geben. Und das soll uns einfach auch noch tragen« (Sarah). Auch für ihre

Partnerin Selina ebenso wie für Anja, die sich zusammenmit Andrea ebenfalls für einen

reformierten Segnungsgottesdienst entschieden hat, ist dieses religiöse Bedürfnis nach

dem »Segen Gottes« (Nave-Herz 1997: 72) ausschlaggebend. Für Anjas Partnerin hinge-

gen hätte es auch ein nicht-kirchliches, freies Ritual sein können. Sie wollte aber Anjas

religiösemBedürfnis entsprechenundkanndamitder vonNave-Herzals konformistisch

beschriebenenBedürfnisdimensionzugerechnetwerden (vgl. ebd.: 79).Vondenanderen

zehnPersonen,die sich für einkirchlichesTrauritual entschiedenhaben,wurden,wie im

Folgenden gezeigt wird, keine genuin religiösen Bedürfnisse formuliert.

15 2017 wurden von 40.599 zivilen Eheschließungen noch 3287 Ehepaare in einem reformierten Trau-

gottesdienst gesegnet und 3438 katholische Ehen geschlossen. Damit liegt der Anteil der christli-

chen Bestätigungen von zivilen Eheschließungen noch bei etwas über 15 Prozent. Zum Vergleich:

1990 fanden noch bei rund der Hälfte der Eheschließungen anschließende Gottesdienste in refor-

mierten und katholischen Kirchen statt (vgl. SPI 2021). Angesichts dieses kontinuierlichen Schwin-

dens der Bedeutung der Traugottesdienste vermutet das Pastoralsoziologische Institut, dass die

Ehe zunehmend zu einem »weltlich Ding« geworden sei, die religiöse Dimension der Ehe also an

Bedeutung verloren habe. Angesichts der Zunahme freikirchlicher Angebote und der wachsen-

den Zahl binationaler Eheschließungen sowie der größeren Bevölkerungsteile mit Migrations-

geschichte ist allerdings anzunehmen, dass ein Teil der christlichen Traugottesdienste durch an-

dere religiöse Trauzeremonien ersetzt wird, weswegen vor allem die Bedeutung der katholischen

und reformierten Kirchen im Hinblick auf die Eheschließungen abgenommen haben dürfte (vgl.

SPI 2017, 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

5.2.2 Ein Traugottesdienst: Religiöse Inhalte stehen immer seltener

im Vordergrund

Felix könnte mit seiner Begründung der Entscheidung für eine kirchliche Zeremonie

dem von Nave-Herz als traditionell verstandenen Bedürfnis zugeordnet werden (vgl.

Nave-Herz 1997: 78).Demnach stellt ein kirchlicher Traugottesdienst trotz abnehmender

gesellschaftlicher und individueller Bedeutung der Kirchen weiterhin eine kulturelle

Selbstverständlichkeit dar und ist im Sinne eines gesellschaftlichen Traditionsbestands

nicht weiter begründungsbedürftig:

»Ja, Kirche ist eigentlich- das ist einfach- wir wollten das ein bisschen so traditionell

machen. Irgendwie ist es uns trotzdem noch wichtig gewesen. Auch wenn wir jetzt

nicht sehr gläubig und sehr große Kirchengänger sind, ist es uns beiden eigentlich

wichtig gewesen, dass es irgendwie dazu gehört, also, dass man es in der Kirche

macht.« (Felix)

Auch für Jasmin und Janiks katholische Trauung ist nicht deren religiöser oder persönli-

cher Bezug ausschlaggebend. Vielmehr ist es neben der Tradition des Rituals und Janiks

Bereitschaft, sich bezüglich der konkreten Ausgestaltung der Trauung und der Hoch-

zeitsfeierlichkeiten Jasmins Wünschen anzupassen, in erster Linie Jasmins Bedürfnis

nach Demonstration und Selbstdarstellung (vgl. Nave-Herz 1997: 81), das zurWahl eines

Gottesdienstes in einer katholischen Kirche geführt hat:

»Als Frau hast du eh so bisschen deine Vorstellung von deiner Hochzeit. Und Janik hat

eigentlich immer gesagt, ›du es muss für dich stimmen‹. Wenn es nach ihm gegangen

wäre, hätten wir sowieso auch nicht kirchlich geheiratet, weil er ausgetreten ist aus

der Kirche. Ja und bei mir ist natürlich schon auch noch der Punkt mit dem weißen

Kleid gewesen. Also ja, das hat jetzt mit der Kirche auch nicht so viel zu tun – wie es

bei denmeisten wahrscheinlich in der heutigen Zeit nicht mehr so hat. Aber es gehört

irgendwie einfach dazu.« (Jasmin)

Dass die kirchliche Zeremonie einfach dazugehört, weil die Kirche nicht zuletzt auch eine

besonders stimmungsvolle Kulisse für die Inszenierung der Hochzeit und insbesonde-

re den Auftritt der Braut im weißen Kleid bietet, macht auch Fabienne deutlich, wenn

sie sagt, dass sie sich für eine kirchliche Trauung entschieden habe, »weil ich es einen

schönen Ort finde, so vom Gebäude« und weil ihr das »Feierliche, die Zeremonie« gefal-

len würde. Auch Fabienne verbindetmit dem kirchlichen Traugottesdienst vor allem ein

demonstratives Bedürfnis (vgl. Nave-Herz 1997: 80f.) und betont zugleich, dass sie die

religiösen Bezüge hingegen »nicht so toll und nicht mehr so zeitgemäß« finde. Entspre-

chend sei sie auch froh gewesen, dass sie einen Pfarrer gefunden haben, »der das sehr

schön gemacht hat. Nicht so dieses Gefrömmele […], dass man jetzt irgendwie mega oft

betet oder […] hundert Bibelstellen zitiert« (Fabienne).

Diese Sicht von Fabienne auf die kirchlichen Trauungen ist bemerkenswert: Auf der

einen Seite erscheinen die religiösenHandlungen als nichtmehr zeitgemäß, auf der an-

deren Seite empfindet sie die Kirche durchaus als passenden Ort für die Inszenierung

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 151

der zusätzlichen Trauung.Während also die religiösen Inhalte der Kirchen veraltet sei-

en, erscheinen die historischen Räume sehr zeitgemäß, ganz im Gegenteil etwa zu mo-

dernen Bauten. Diese Absage an moderne Schauplätze für die Inszenierung der mär-

chenhaften Traumhochzeit betont Fabienne nochmal, als ich nachfrage, ob für das Paar

auch eine katholische Trauung in Frage gekommen wäre, da Felix Katholik ist und ihm

die kirchliche Trauung aufgrund der Tradition wichtiger war als Fabienne:

»Das wäre auch in Frage gekommen, ja. Das ist uns egal gewesen. Mir ist es jetzt viel

wichtiger gewesen, welche Kirche es ist, dass es eine schöne Kirche ist und nicht ir-

gendwie so ein moderner Klotz. Es gibt Kirchen, die mir nicht so gefallen. […] Und auf

diese Kirche sind wir eigentlich über den Ort des Hochzeitsfestes gekommen, weil sie

nahe ist. Das muss ja auch irgendwie passen, weil wir keinen Transport wollten. Und

dann hat uns die Kirche sehr gefallen, weil sie eben so klein ist. Die [andere] Kirche

hätten wir mit zweihundert Leuten nicht ausgefüllt, dann wären es vorne so bisschen

Leute und hinten dann halb leer. Und das ist dann natürlich toll gewesen, dass diese

Kirche wirklich voll gewesen ist.« (Fabienne)

Fabienne bekräftigt hier nochmal, dass die alte, sprich nicht-moderne Ästhetik sowie

die gute Lage und angemessene Größe der Kirche und nicht etwa deren religiöse Aus-

richtung ausschlaggebend für derenWahlwaren.Damit zeigt sich, dass kirchliche Trau-

gottesdienste in einigen Fällen losgelöst von religiösen Bedeutungszuschreibungen sei-

tens der Brautleute stattfinden können. In diesen Fällen dient der Traugottesdienst pri-

mär als stimmungsvolle, romantische und märchenhafte Szenerie für die Inszenierung

des glücklichen Brautpaares und insbesondere der Braut imweißen Brautkleid.16 Die in

kirchlichenKreisenbereits in den 1990er Jahren verbreiteteBefürchtung,dassBrautpaa-

re indenKirchen»eineArt religiöseService-Stationen« sehenunddiePfarrer:innen»nur

als ›Zeremonienmeister‹ bzw. ›-meisterin‹ für die Trauungen« (Nave-Herz 1997: 65),wird

durch solche Beispiele bestätigt. Auch weitere Beispiele aus meiner Feldforschung wei-

sen darauf hin, dass diese unreligiöseAnspruchshaltung vonHochzeitspaaren gegenüber

kirchlichenTraugottesdienstenaufgrundder ausgeprägten »Erlebnisorientierung« (Ivá-

nyi 2002b: 258) und desWillens zur »Wiederverzauberung« der Liebe durch die roman-

tisierte Inszenierung von märchenhaften Traumhochzeiten (Schäffler 2012: 101) weiter

zugenommen hat: So erzählte mir eine Pfarrerin, wie sie sichmit aller Vehemenz gegen

den Wunsch eines Paares wehren musste, nach dem Jawort Tauben in der Kirche auf-

fliegen zu lassen. Während sich einige Brautleute also Tauben in der Kirche wünschen,

wünschen sich andere Brautleute wie Bettina eine Trauung unter freiem Himmel, wes-

wegen der katholische Priester für die Trauung von Bettina und Boris kurzerhand in ei-

nen Schlossgarten bestellt wurde. Neben derart spektakulären Erweiterungen und Ver-

lagerungender kirchlichenPraktiken formulieren einigePaare auchdenWunsch,die re-

ligiösen Elemente der Traugottesdienstemöglichst einzudämmen,wenn nicht gar ganz

zu streichen. So werden Popsongs anstelle von Kirchenliedern gespielt und die Lesung

von Bibelstellen durch Lesungen von Textstellen aus dem Kleinen Prinzen ersetzt. Beson-

ders ausgeprägtwar diese Ersetzung religiöser Inhalte bei der katholischenTrauung von

16 Vgl. zur Braut im weißen Brautkleid ausführlich Kapitel 6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Jasmin und Janik, auf die Janik sowieso verzichtet hätte und die Jasmin primär aus ei-

nem Bedürfnis nach Demonstration heraus gewählt hat. Interessant an ihrem Fall ist

allerdings, dass die katholischen Praktiken letztlich eine größere Wirkung hatten, als

Jasmin im Vorfeld angenommen hatte. So beschreibt Jasmin im Interview, dass sie den

Moment, als ihr Ehebund vom Pfarrer im Namen Gottes für alle Ewigkeit geschlossen

wurde, als sehr kraftvoll und eindringlich erlebt habe und sie diese religiöse Rahmung

ihres Eheversprechens imNachhinein als eine wichtige »Bestärkung« für sich und Janik

empfindet.17 Wie dieses Beispiel zeigt, können die religiösen Praktiken durchaus wirk-

mächtiger und bedeutungsvoller sein, als von den ›ungläubigen‹ Brautleuten zunächst

angenommen. Somit wird deutlich, wie die kirchlichen, symbolisch überhöhten Trau-

praktiken trotz fehlenden religiösen Bezugs vieler Brautpaare eine rituelle und perfor-

mativeWirkung entfalten.EinewichtigeRolle spielt in diesemZusammenhangauchdas

vorgängige Traugespräch, wie Nave-Herz bei ihren Interviewpartner:innen feststellen

konnte,die »dadurchdieKircheplötzlich verändertwahrgenommen«hätten (Nave-Herz

1997: 65). Außerdem zeigt ein Fall in meinem Sample, dass es auch Paare gibt, die sich

nach der Abwägung von kirchlicher versus freier Trauzeremonie für einen kirchlichen

Traugottesdienst entscheiden, weil sie feststellen, dass dies für sie die authentischere

Variante ist. So kommt Kathi auf der Suche nach der passenden Form ihrer Heirat zu

dem Schluss, dass es für sie unauthentisch gewesen wäre, statt in einer Kirche »auf frei-

er Wiese« (Kathi) zu heiraten. Wie sie sagt, habe sie in dieser Auseinandersetzung mit

der Frage, in welcher Form geheiratet werden soll, festgestellt, »dass ich halt vielleicht

trotzdem noch nicht so weit weg bin von der Kirche«. In diesem Sinne kann die Heirat

auch dazu führen, dass (wieder) eine größere Nähe zu der eigenen Religion hergestellt

wird.

Die Paare wählen die Form ihrer Trauung somit aus unterschiedlichen Beweggrün-

den und orientieren sich dabei teilweise mehr an den Inhalten und ihren inneren Hal-

tungen, teilweisemehr an der äußeren Form der Zeremonie und kulturellen Gepflogen-

heiten. Gemein ist den meisten Paaren, dass sie sich neben dem trockenen und amtli-

chen Akt der zivilen Eheschließung oder der Partnerschaftseintragung etwasWärmeres

und Feierlicheres in Form einer zusätzlichen rituellen Zeremonie für ihr persönliches

Bekenntnis zueinanderwünschen.WieRahel deutlichmacht, hatten die rituellenHand-

lungen für sie nicht zuletzt auch die Funktion, für sich selbst spürbar zu machen, dass

mit der Heirat ein neuer Lebensabschnitt beginnt: »Für mich war auch wichtig, dass es

eine Etappe ist. Du sagst ja, du wirst heiraten, und dann gibts noch dieses Ritual. Du

machst es vor anderen Leuten,mit anderen Leuten unddann ist eswirklich so eineEtap-

pe.« Was Rahel hier ausdrückt, ist die zentrale Wirkung von Übergangs- und Einsetzungs-

ritualen, durch ihren performativen Charakter eine neue Wirklichkeit herzustellen. In

denWorten vanGenneps: »Das Individuumaus einer genaudefiniertenSituation in eine

andere, ebenso genau definierte hinüberzuführen« (van Gennep 2005: 15). Mit der Hei-

rat wird somit nicht nur die bestehende Paarbeziehung bestätigt, sondern zugleich die

Grenze zwischen unverheiratetem und verheiratetem Status überschritten. Die zusätz-

liche Zeremonie ritualisiert in diesem Sinne die Überschreitung einer »inneren Schwel-

17 Vgl. zur Wirkung der religiös gerahmten Trauversprechen Kapitel 7.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 153

le«18. Auf der allerpersönlichstenEbenewird damit die Beziehung in eine gemeinsameZu-

kunft (mit oder ohne Kinder) entworfen, auf der überpersönlichen Ebene wird zugleich

eine »willkürliche Grenze« zwischen verheirateten und unverheirateten Personen »als le-

gitim und natürlich anerkannt« und bestätigt (Bourdieu 2015: 111, Herv. i. O.). Insofern

argumentiere ich im Unterschied zu Nave-Herz, dass es sich auch bei den Paaren, die

nicht imHinblick auf eine Familie heiraten, um eine grundlegende Transformation und

Differenzierung, also um ein Übergangs- und Einsetzungsritual und keineswegs nur um

ein Bestätigungsritual der bereits bestehenden Beziehung handelt. Ich argumentiere dies

nicht nur aufgrund des zivilrechtlichen Statuswechsels von ledig zu verheiratet, der sich

ganz konkret in neuen Rechten und Pflichten auswirkt. Denn auch die zusätzliche, ri-

tualisierte und emotional aufgeladene Trauzeremonie, die mit Einzug, Trauhandlung

und Auszug als klassische Schwelle inszeniert wird, ist darauf ausgerichtet, die Heirat

als Übergang und Einsetzung erfahrbar zumachen und dem Paar und allen anderen ei-

ne neueWirklichkeit zu vermitteln.Diese performativeWirkung des Einsetzungsrituals

Heirat beschreibt Bourdieu wie folgt:

»Von der Investitur geht […] eine ganz reale Wirkung insofern aus, als sie die einge-

setzte[n] Person[en] real verwandelt: Zum einen verändert sie die Vorstellung, die die

anderen Akteure von [ihnen] haben […]; zum anderen verändert sie zugleich die Vor-

stellung, die die eingesetzte[n] Person[en] von sich selber [haben], und das Verhalten,

zu dem sie sich nun, um dieser Vorstellung zu genügen, verpflichtet [fühlen].« (Bour-

dieu 2015: 113)

Wie in der Beschreibung Bourdieus ebenso wie in der Darstellung von Rahel anklingt,

gehört zur performativen Macht des Einsetzungsrituals, das »über die Vorstellung von

der Wirklichkeit die Wirklichkeit selbst« beeinflusst (ebd.), die Teilnahme anderer Per-

sonen dazu.Durch den Einbezug einer bestimmten Öffentlichkeit in die »feierliche, das

heißt statthafte und außer-ordentliche Überschreitung grundlegender Grenzen« (ebd.:

111) durch das Paar wird die Einsetzung einer neuen Wirklichkeit bezeugt und geteilt.

Deutlich wird hier die dritte zentrale Funktion, die die Praxis des Heiratens neben der

rechtlichen Absicherung und der gegenseitigen Bestätigung erfüllt: die soziale Anerken-

nungderdurchdieHeirat sicht-underkennbarwerdendenLiebesbeziehungdurchDrit-

te.

18 Für das Bild der »inneren Schwelle«, die mit der Heirat überschritten wird, danke ich Prof. Dr. An-

drea Bieler. Es ist anlässlich einer Diskussion im Nachgang zu einem von mir gehaltenen Vortrag

an der Theologischen Fakultät der Universität Basel entstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

5.3 Das Hochzeitsfest: Eine feierliche Anerkennung durch
das soziale Umfeld19

Die großeMehrheit der Paare in meiner Studie betont im Interview dieWichtigkeit der

Beteiligung der Familien, Freund:innen und Bekannten an ihrer Hochzeit. Wie Fabien-

ne sagt, sei das doch »der Witz« an der Heirat, dass man das persönliche Versprechen

zueinander, das in der Beziehung schon länger gelebt würde, nun im Rahmen einer Ze-

remonie öffentlich mache, »dass man das eben zelebriert und feiert«. Das soziale Um-

feld soll der zeremoniellen Vereinigung beiwohnen, sie bezeugen und im Anschluss an

die Trauzeremonie ein großes Fest mit dem Paar feiern. Für einige war der Anlass zu

einem großen Hochzeitsfest gar mit ein Grund für die Heirat: »Dass wir überhaupt hei-

raten wollten, hatte auch damit zu tun, dass wir einfach mit allen feiern wollten«, sagt

Elias und auch für Kathi ist das eines der ausschlaggebenden Bedürfnisse: »Ich würde

sagen, das istmit ein Grund gewesen,wiesowir überhaupt heiratenwollten.Um einmal

ein richtig großes Fest zu feiern.« Dieser hedonistische Aspekt der großen Feier, denMar-

cel neben dem Rationalen und Emotionalen als dritte Ebene des Heiratens vorgestellt

hat, verweist auf eine weitere Bedürfnisdimension. Diese ist sehr eng mit dem emotio-

nalen Bedürfnis verwoben, sich zueinander zu bekennen und die Zusammengehörigkeit

als Paar zu unterstreichen. Es handelt sich dabei um das Bedürfnis, das allerpersönlichste

Bekenntnis nicht nur zueinander, sondern auch vor allen anderendeutlich zumachen und

mit allen anderen zu teilen und zu feiern.Wie Selina sagt: »Wir [wollten] wirklich unseren

Familien und unseren Freunden zeigen, dass wir uns lieben und dass wir zusammenge-

hören und dass uns das sehr ernst ist.« Auch fürMarcel undMoritz, die kein gekünsteltes

zusätzliches Ritual wollten und ihre Heirat deshalb auf den Akt auf dem Zivilstandsamt

begrenzten, war es gleichwohl wesentlich, ihr nächstes Umfeld an ihrem sehr persönli-

chen Bekenntnis zueinander teilhaben zu lassen:

»Wir haben uns überlegt, wie wir das machen wollen, ob wir das so für uns einfach

allein machen oder ob wir halt wirklich eine Großveranstaltung daraus machen. Und

dann haben wir überlegt, für uns ist es wichtig und es ist für uns auch ein Bekenntnis

zu uns und wir wollen eigentlich auch unsere Familien und Freunde daran beteiligen,

an unserer Freude.« (Moritz)

Charakteristisch für dieHeirat ist nebender rechtlichenAbsicherungunddemBekennt-

nis zueinander somit drittens, dass die emotionale Bestätigung der Liebe und Zusam-

mengehörigkeit nicht nur zwischen den zwei Liebenden, sondern auch zwischen dem

Paar und der Gemeinschaft bzw. Öffentlichkeit stattfindet (vgl. Bethmann 2013: 12). Die

allerpersönlichste Liebe wird durch die Praxis des Heiratens sicht- und damit erkennbar ge-

macht, und die Angehörigen, die Gemeinschaft und nicht zuletzt auch der Staat wer-

den aufgefordert, diesen Schritt des Paares auf überpersönlicher Ebene anzuerkennen und

zu bestätigen. Aufgrund dieses wesentlichen Zusammenhangs von Sichtbarmachung,

19 Eine ausführliche Analyse der Frage der Anerkennung des Liebesglücks der Brautpaare durch das

soziale Umfeld mit Fokus auf die unterschiedlichen Situationen von hetero- und homosexuellen

Paaren habe ich im Sammelband »Paarbeziehungen heute« publiziert (vgl. Weibel 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 155

Erkennbarkeit und Anerkennung20 kommt hier nochmal in aller Deutlichkeit zum Aus-

druck: Die Heirat ist nicht nur ein Bestätigungsritual im Sinne einer gegenseitigen Un-

terstreichung der Zusammengehörigkeit als Paar vor anderen, für dasNave-Herz den Be-

griff des »rite de confirmation« geprägt hat (Nave-Herz 1997). Sie ist im Wesentlichen

auch ein soziales Anerkennungsritual dieser Zusammengehörigkeit durch die anderen. Erst

durch die freudige Anerkennung wird die Zugehörigkeit des Paares zur Gemeinschaft

und zur Gesellschaft bestätigt, kann das Paar eine »soziale Position, einen Platz in der

Gemeinschaft« einnehmen (Bethmann 2013: 203) und insbesondere auch dieser soziale

Prozess zeichnet die Heirat neben der rechtlichen und emotionalen Grenzüberschrei-

tung als Einsetzungsritual aus (vgl. Bourdieu 2015: 112f.).

DieHochzeitseinladungen, die nach der Verlobungmit Aufschriftenwie »Wir heira-

ten«, »Wir sagen Ja« oder »Wir trauen uns« verschicktwerden, vermitteln alle eine ähnli-

che Botschaft. In denWorten von Andrea könnte diese wie folgt auf den Punkt gebracht

werden: »Sehther,wir sindglücklich zusammenundmachen jetztdiesesCommitment.«

Mit diesem Aufruf werden die Gäste aufgefordert, den »besonderen« oder »magischen«

Moment der Hochzeit, wie es auf den Einladungen weiter heißt, mit dem Paar zu tei-

len und zu feiern. Damit bringen auch die Einladungskarten unmissverständlich zum

Ausdruck, was gemeinhin bekannt und kulturell in allen möglichen Formen repräsen-

tiert wird: Die Heirat ist ein kollektiver »happiness-cause« (Ahmed 2010b: 10), was mit

Grund oder Anlass zur Freude übersetzt werden kann oder auch mit Quelle des Glücks.

Zentral für happy objects wie die Hochzeit, die auch als glücklichster oder schönster Tag im

Leben bekannt ist (vgl. ebd.: 29), ist dabei, wie Ahmed gezeigt hat, die soziale Hierar-

chisierung und relationale Bedingtheit des Glücks (vgl. ebd.: 56): Das individuelle Glück

des Brautpaareswird nicht nur durch sozialeWerte vorstrukturiert (vgl. ebd.: 37), es ver-

größert und vertieft sich auch durch die kollektive Freude und Anteilnahme des sozialen

Umfeldes.21 Explizit zum Ausdruck kommen der enge Zusammenhang von Heirat und

Glück sowie die Vergrößerung des individuellen Glücks durch die kollektive Anteilnah-

me des Umfeldes auf dem Kärtchen von Christian und Caterina, die die Einladung zu

ihrer Hochzeit mit einem Zitat von Albert Schweitzer ergänzen: »Das Glück ist das ein-

zige, das sich verdoppelt, wenn man es teilt« (H07/C). Diese Vergrößerung des Glücks

durch dessen Geteiltwerden lässt sich sowohl auf die zwei Individuen, die durch die Ehe

ihr Glück teilen, wie auch auf das Ehepaar und sein soziales Umfeld, welches das Glück

des Ehepaares teilt, beziehen. Durch die Sichtbarmachung der Liebe des Paares mittels

der Praxis des Heiratens und die freudige Feier dieser Liebe durch das soziale Umfeld

entstehen Emotionen, und dieses Teilen von Emotionen, die mit Ahmed als bewegende

und zugleich bindende Praktiken zu verstehen sind, ist essentiell für die Festigung der

Zugehörigkeit der Brautleute zueinander sowie zum sozialen Gefüge: »Was uns bewegt,

was uns fühlen lässt, ist auch das, was uns an Ort und Stelle hält oder uns eine Bleibe

gibt« (Ahmed 2014a: 183). Insofern ist der mit der Heirat verbundene Prozess der Aner-

kennung des Paares durch die Gemeinschaft auch als emotionale Praxis zu verstehen, in

der die Heirat des Paares durch das Teilen von Gefühlen der Freude als kollektives happy

object anerkannt und bestätigt wird.

20 Vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.1.1.

21 Vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

5.3.1 Abhängigkeit von Anerkennung: Geteilte Freude oder gemischte Gefühle?

In der Regel erscheint die freudige Beteiligung am glücklichsten Tag der Heirat und da-

mit die Anerkennung des Glücks des Paares durch das soziale Umfeld selbstverständ-

lich. Entsprechend wird die grundsätzliche Abhängigkeit der Paare von der Anerken-

nung durch die anderen in vielen Fällen kaum wahrgenommen. Dies zeigt sich an der

überraschten Reaktion einiger meiner Interviewpartner:innen auf die Frage, wie denn

ihr Umfeld auf die Ankündigung der Heirat reagiert habe: Erstaunt über die Frage ant-

worteten sie ohneUmschweife,dass ihrUmfeld sich »natürlich gefreut« (Elias) und »sehr

positiv« (Richard) reagiert habe.WieKathi erzählt,waren alle »mega happy […] undmei-

ne Eltern waren sowieso total aus dem Häuschen. […] Es war wirklich sehr schön, sie

haben sich alle gefreut«. Dabei sei die Ankündigung der Heirat oftmals keine Überra-

schunggewesen, vielmehrwurde sie schon länger erwartet und auch explizit erwünscht.

»Wannheiratet ihr endlich,damit esmalwieder einFest gibt« (Felix),hießes inmehreren

FreundeskreisenundeinigeElternkommentierten freudig,»jetzt traut ihr euchendlich«

(Lena). Diese Beschreibungen der Reaktionen ihres Umfeldes lassen keinen Zweifel dar-

an, dass die Heirat ein Anlass zur Freude, ja für einige Angehörige gar eine Quelle des

eigenen Glücks ist. Dieses Glück, das der Heirat zugeschrieben wird, erscheint umso

besonderer und akzentuierter in einer Zeit, in der Scheidungen normal sind und unver-

bindliche Tinder-Dates Hochkonjunktur haben (vgl. auch Horn 2021). In einer solchen

Zeit gilt die verbindliche Liebe, wie sie sich paradigmatisch in der Form der Heirat aus-

drückt, als etwas, was »man erstmal finden muss«, wie Andrea sagt (vgl. Weibel 2018a).

Wie also, wundern sich einige der Interviewten, sollten ihre Familien und Freund:innen

sonst reagieren, wenn nicht mit Freude angesichts des Liebesglücks, das durch die Hei-

rat bestätigt und mit einem großen Hochzeitsfest gefeiert wird? Es wäre doch »etwas

komisch«, bemerkt Fabienne, wenn »alle ›oh was‹ gesagt hätten«, statt sich zu freuen.

Diese für Fabienne komischeVorstellung,dass ihreHeiratmit Felix keineUrsache von

kollektivem Glück und entsprechend freudigen Reaktionen sein könnte, ist aus der Per-

spektive der homosexuellen Paare22 nicht so seltsam. Danijela ist vielmehr davon aus-

gegangen, wie sie sagt, dass nicht alle »einen Freudentanz machen« werden, denn »es

gibt halt wirklich noch verschiedene Meinungen zu dem Ganzen.« Entsprechend dieser

22 Auch bei zwei heterosexuellen Paaren in meinem Sample reagieren nicht alle Angehörigen mit

Freude auf die Ankündigung der Heirat. Im einen Fall sind die Eltern von Boris wenig freudvoll

und »verhalten« (Bettina), weil Bettina bereits vor der Heirat schwanger ist und dadurch der tra-

ditionelle Ablauf – erst Heirat, dann Familiengründung – gestört wird (vgl. Kapitel 4.2). Reserviert

zeigen sich auch die Familienmitglieder von Christian. Sie beteiligen sich nicht an den Vorberei-

tungen und bleiben auch während der Hochzeitsfeier sehr kühl. Das kreiere, wie Christian sagt,

»einfach eine komische Situation«. Wie diese beiden Beispiele zeigen, kann es auch bei heterose-

xuellen Paaren zu negativen Gefühlen und fehlender Anteilnahme seitens der Familienangehöri-

gen kommen. Dies deshalb, weil die Paare, bzw. in diesen Fällen die Schwiegertöchter, nicht als

»a good match« (Ahmed 2014b: 149) angesehen werden. Im Unterschied zu den homosexuellen

Paaren, auf die ich mich im Folgenden konzentriere, steht hier die individuelle Passung des hete-

rosexuellen Paares im Vordergrund. Bei den homosexuellen Paaren hingegen geht es weniger um

deren individuelle Passung, sondern um die allgemeine Frage, ob Hochzeiten von homosexuellen

Paaren überhaupt ein kollektiver Grund zur Freude sein sollen.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 157

unterschiedlichen in ihrem Umfeld vorherrschenden Meinungen gegenüber der Hoch-

zeit homosexueller Paare konnte Danijela nicht selbstverständlich erwarten, dass ihre

Hochzeit für alle ein Grund zur Freude sein wird, geschweige denn, dass alle mega happy

sein würden, wie das bei Kathi und Konradin der Fall war. Denn Danijelas Familie habe

»Deborah akzeptiert, es haben sie alle gerne, aber es ist halt doch etwas anderes.« ImUn-

terschied dazuwird Andrea davon überrascht, dass ihreMutter, die »sonst immer gleich

mit derDeko anfängt«, bei AndreasAnkündigungderHochzeit »erstmal geschluckt« ha-

be.AlsAndrea ihreMutter fragt,was los sei, »hat sie gesagt, jawirmüssenunsdahalt erst

dran gewöhnen.«Während die Hochzeit von Andrea und Anja offenbar auch für Andre-

as Eltern etwas anderes ist, an das sie sich erst gewöhnenmüssen, fanden es auch weitere

Verwandte von Andrea eine »komische« Vorstellung, die »ein bisschen schwierig« war.

Dass die Freude über die Heirat eines homosexuellen Paares nochmal etwas anderes ist

als die Akzeptanz einer homosexuellen Person und ihrer Beziehung, zeigt sich auch in

der Reaktion der Eltern von Sarah, die diese wie folgt beschreibt:

»Man macht sich vielleicht so die Vorstellung, wenn man jemandem sagt man heira-

tet, dass die Leute dann gleich aufspringen und einen umarmen oder ich weiß auch

nicht, was ich mir vorgestellt habe. Aber meine Eltern sind so ein bisschen reserviert

geblieben und ich fand so, jammh?UndmeineMutter hat dann irgendwann gesagt, ›ja

muss jetzt das noch sein, müsst ihr jetzt noch heiraten?‹ […] Weißt du nicht irgendwie

›schön‹ und ›wir freuen uns‹ und ›wann und wie?‹ und so. Das war so die Erstreaktion

und ich glaube, das Heiraten ist für beide so die letzte bürgerliche Bastion gewesen.

Da hatten sie wie das Gefühl, […] ›muss das jetzt noch sein und muss es noch so ein

Fest sein? Ihr könnt ja einfach unterschreiben gehen.‹« (Sarah)

Wiedieses Beispiel deutlichmacht, erscheint dieHochzeit von schwulen oder lesbischen

Paarennicht immer oder nicht selbstverständlich als »Grund zur Freude« (Nay 2017: 158),

wiedas beimhappyobjectHochzeit bei heterosexuellenPaarennormalerweiseder Fall ist.

Vielmehr kann die öffentliche Sichtbarmachung von homosexueller Liebe auch als Zu-

mutung empfunden werden. Insbesondere die Hochzeitsfeier, die eine weitaus größe-

re Öffentlichkeit hat als der zivilrechtliche Akt der Partnerschaftseintragung und damit

auch eine gewisse Bekanntmachung im sozialen Umfeld der Eltern impliziert, geht Sa-

rahs Eltern zunächst zuweit. Aus ihrer Sicht könnte das Paar ohne die Symbolik undÖf-

fentlichkeit von Trauung und Hochzeit einfach unterschreiben gehen. Denn durch die Ein-

ladung zur Hochzeit sind die anderen aufgefordert, nicht nur die Partnerschaftseintra-

gung und die derart offiziell gemachte Homosexualität des Paares zu akzeptieren, son-

dern die Heirat des homosexuellen Paares auch als kollektiven Anlass zur Freude und

Quelle des Glücks anzuerkennen und gemeinsam zu feiern. Aufgrund dieser gemischten

Gefühle, die die Ankündigung der Hochzeit bei den Familien und Freund:innen auslöst,

entsteht bei den homosexuellen Paaren denn auch eine Unsicherheit dahingehend, wie

ihreHochzeit, ihr happiest day, konkret verlaufenwird.Ungewiss ist, ob der von denPaa-

ren gewünschte »normalisierende Einschluss« (ebd.) in die Gemeinschaft der glückli-

chen Liebespaare gelingt oder ob dieser durch eine fehlende emotionale Beteiligung der

eingeladenen Gäste verwehrt wird (vgl. hierzu ausführlichWeibel 2021: 111f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

5.3.2 Die Hochzeit als »politische Sache«: Wenn Anerkennung nicht

selbstverständlich ist

Weil mit der Feier der Heirat immer auch die Aufforderung nach sozialer Anerkennung

einhergeht, betrachtet Andrea ihre Heirat mit Anja zu »10 bis 15 Prozent auch als eine

politische Sache«.Denn damit bringt sie öffentlich zumAusdruck, dass sie und Anja zu-

sammen glücklich sind, und fordert ihr soziales Umfeld ebenso wie die Gesellschaft auf,

dieses Glück anzuerkennen. In der Beschreibung ihrerHochzeitmacht Andrea deutlich,

inwiefern sie gerade die von ihnen gewählte klassische Praxis des Heiratens in der Kir-

che – mit Hochzeitsmarsch, weißem Kleid und allem Drum und Dran – als politisches

Statement versteht:

»Also wir haben schon so ein bisschen Standard gemacht, ne? Ich glaub, es hat auch

nicht jeder damit gerechnet, dass ich jetzt zum Beispiel das weiße Kleid anhabe. […]

Und die Organistin hat ja dann auch den Hochzeitsmarsch gespielt. Ich fand das ja ein

bisschenübertrieben, aber ich habe gedacht, ›ja okay, klar, ist übertrieben, aber eigent-

lich ist es auch cool‹. Gerade weil wir zwei Frauen sind, ist es eigentlich auch ein State-

ment zu sagen ›warum sollen wir anders heiraten als ein Heteropaar? Wir können das

doch auch standardmäßig machen‹.« (Andrea)

AndreasAntwort aufdie gesellschaftliche Infragestellung ihrerHeirat bestehtdarin,die-

segenauso standardmäßigoder sogarnochklassischer zu feiern,als dies vieleheterosexu-

elle Paaremachen würden, bei denen der Hochzeitsmarsch nicht cool, sondern vielmehr

»spießig« (Andrea) wirken würde.Während also für einige der homosexuellen Paare der

politische Akt in der Aneignung derweißenHochzeit besteht, liegt das Subversive für ei-

nige der heterosexuellen Paarewie Lena und Lukas darin, sich trotz ihrer Eheschließung

gegen die Zuschreibung zuwehren, ein ganz normales Ehepaar zu sein. Insofernweist die

Veränderung der bestehenden Ordnung für hetero- und homosexuelle Paare aufgrund

ihrer unterschiedlichen Situierung gegenüber der Norm der Ehe in verschiedene Rich-

tungen: Für heterosexuelle Paare kann es als widerständiger Akt gelten, sich der Anru-

fung der bürgerlichenNorm des Ehepaares zu entziehen und nicht oder ganz anders als

standardmäßig zu heiraten. Sie haben, anders ausgedrückt, das Privileg, durch die Ab-

weichung von der Norm ihre Individualität darstellen und das Besondere ihrer Paarbe-

ziehung betonen zu können. Demgegenüber kann es für homosexuelle Paare ein poli-

tischer Akt sein, durch die Aneignung des Standards der weißen Hochzeit Konformität

mit den »ganz normalen Ehepaaren«,wieMarcel die heterosexuellen Ehepaare bezeich-

net, herzustellen und darüber die Anerkennung ihrer Gleichwertigkeit einzufordern. So

ist es für Anja im Unterschied zu Lukas, der sich vom heteronormativen Bild des Ehe-

paares abgrenzen will, »ein tolles Gefühl«, dass sie nun »vor dem Gesetz sagen kann,

das ist meine Frau«, das »gibt einfach nach außen nochmal ein klareres Zeichen, ich bin

jetzt verheiratet.« Anjas Formulierungen zeigen zugleich, dass in der alltäglichen Praxis

der Paare Bedeutungen hergestellt werden, die auf der rechtlichen Ebene aufgrund der

hierarchischen Differenzierung nicht vorgesehen sind.23 Für den Staat ist Andrea nicht

23 Vgl. zur Verwendung der Begriffe der Heirat das Glossar im Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 159

Anjas Frau, sondern ihre Partnerin, mit der Anja nicht verheiratet ist, sondern in einer

eingetragenen Partnerschaft lebt.

Da die staatlicheAnerkennung von hetero- und homosexuellen Paaren in der Schweiz

bis zur Einführung der Ehe für alle am 1. Juli 2022 nicht gleich war, kommt insbesondere

der Feier einer kirchlichen Hochzeit eine entscheidende Rolle zu. Wie das Beispiel von

Anja und Andrea deutlich macht, ist es nicht zuletzt die Performativität des kirchlichen

Rituals, die der individuellen Bedeutungsherstellung durch die Paare ein zusätzliches

symbolisches Gewicht verleiht:

»Was interessant war, komischerweise, aber ich glaube, gerade weil wir das da in der

Kirche gemacht haben und der Priester so cool damit umgegangen ist, war das für die

[Verwandten, FW] nochmal so ein ›okay, wenn der das okay findet, dann ist das für uns

auch okay‹. […] Und seitdem ist halt alles super. Wenn ich jetzt nach Hause komme, ist

klar, Anja ist meine Frau und die gehört dazu. Und das ist schon speziell auch für die

Gegend, wo ich herkomme.« (Andrea)

Durch die offene Haltung des Pfarrers gegenüber der Liebe des homosexuellen Paares

sei die Akzeptanz auch bei den Verwandten gefördert worden, für die diese Hochzeit

keineswegs selbstverständlichwar.Bei diesenMenschenhabe,wie auchAnja beschreibt,

der Pfarrer mit seiner progressiven Predigt »extrem viel bewirkt«.

Wie dieses Beispiel zeigt, kann gerade die Feier einer ganz normalen kirchlichen

Hochzeit die Möglichkeit bieten, die »letzte Akzeptanzstufe« (Andrea) im sozialen

Umfeld zu erreichen und zu zeigen, dass die Lebensform eines homosexuellen Paares

genauso gewöhnlich [ordinary] sein kann (vgl.Weeks/Heaphy/Donovan 2001: 28), obwohl

zu jener Zeit die rechtlicheDifferenz zu den ganz normalenEhepaaren noch eindeutig ver-

ankert ist. Allerdings sieht Andrea in dieser individuellen Praxis desHeiratens durchaus

auch ein Mittel, das längerfristig eine Veränderung auf der Ebene des Rechts bewirken

kann, und eben dieses Potenzial macht für sie die politische Dimension ihrer Hochzeit

aus:

»Solang es nicht gleich ist, ist es immer ein politischer Akt, den du machst. Es ist halt

immer noch was Besonderes und ich glaube aber, je mehr du das machst, ist es auch

nichts Besonderes mehr und da wollen wir ja hin, oder? Letzten Endes sind wir ja ge-

nauso wie die anderen auch. Es sollte nichts Besonderes sein.« (Andrea)

An dieser Argumentation von Andrea ist wesentlich zu verstehen, dass ihr Bedürfnis,

nichts Besonderes sein zu wollen, darauf basiert, dass es eine vorgängige gesellschaftli-

che und rechtliche Zuschreibung der besonderen Lebensform gibt (vgl. Weeks/Heaphy/

Donovan 2001).DieseBesonderheitmeint jedochnicht etwa Individualitätwie imFall der

heterosexuellen Paare, sondern Abweichung von der Norm und damit Anderswertigkeit,

was Moritz als das »komische Besondere« bezeichnet, das homosexuellen Brautpaa-

ren anhaften kann. Gefordert wird von den homosexuellen Paaren, die in ihrer Heirat

teilweise auch einen politischen Akt sehen, also nicht Gleichheit (im Sinne von Identi-

tät), sondern Gleichwertigkeit (in der Differenz) mit den ganz normalen heterosexuellen

Brautpaaren. Die homosexuellen Brautpaare wollen nicht Braut und Bräutigam sein,

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

was anhand verschiedener Praktiken der Inszenierung als Brautpaar wie der Kleidung

oder dem Brautstrauß deutlich wird. Vielmehr wollen sie in ihrer Differenz als zwei

Bräute bzw. zwei Bräutigame gleichwertig anerkannt werden. In diesem Sinne fordern

die homosexuellen Paare mit ihrem politischen Akt der Heirat das, was Andrea Maihofer

als »wirkliche Gleichberechtigung« bezeichnet, die erst dann entsteht, wenn Menschen

nicht nur als Gleiche, sondern »auch in ihrer Verschiedenheit […] gleichberechtigte

Anerkennung erfahren« (Maihofer 2013a: 42).

DieHeirat: Ein Übergangs-, Bestätigungs- und Einsetzungsritual

Wie die Analyse der Funktionen der Heirat gezeigt hat, stellt diese im Unterschied zu

ihrer populärkulturellen Bedeutung keineswegs nur eine individuelle Praxis der Liebe

dar, auchwenndie gegenseitige,allerpersönlichsteBestätigungder Liebesbeziehung für die

Paare einenhohenStellenwerthat.DennmitderPraxisdesHeiratensgeht auf einerüber-

persönlichen, gesellschaftlichen Ebene immer auch eine rechtliche Absicherung und eine

sozialeAnerkennung des Paares und seines Liebesglücks einher.Deutlich sichtbarwerden

diese zwei wesentlichen überpersönlichen Funktionen der Heirat durch den Vergleich der

Situationen der hetero- und homosexuellen Brautpaare, die sich trotz der gleichen emo-

tionalen Bedürfnisse der Paaremarkant unterscheiden: Die homosexuellen Paare erhal-

ten mit der staatlichen Anerkennung ihrer Beziehung in der Schweiz (bis Mitte 2022)

nicht die gleichen Rechte wie Ehepaare. Auch die soziale Anerkennung ihres happiest

day als Anlass kollektiver Freude erfolgt nicht mit derselben unhinterfragten Selbstver-

ständlichkeit, wie das bei heterosexuellen Brautpaaren normalerweise der Fall ist. Inso-

fernwirdgeradedurchdieAbweichungderhomosexuellenPaare vomheteronormativen

Ideal des glücklichen Brautpaares und der damit einhergehenden Zuschreibung des un-

gewollten Besonderen (vgl. Weibel 2021) deutlich, dass in der Praxis des Heiratens die

Funktionen der rechtlichen Absicherung, der emotionalen Bestätigung und der sozia-

len Anerkennung der Liebe zusammenfallen, indem sich die Ebenen des Allerpersönlichs-

ten undÜberpersönlichen durch dieHeirat auf eigentümlicheWeise verschlingen (vgl. Simmel

1993: 353).

Aufgrund dieser subjekt- und affekttheoretischen Analyse der drei Funktionen der

Heirat schlage ich vor, Nave-Herz’ Konzeption der heutigen kindorientierten Heirat als

»rite de passage« und derHeirat ohne geplante Familiengründung als »rite de confirma-

tion« (Nave-Herz 1997) zu erweitern und die heute vorherrschende Praxis des Heiratens

immer als Übergangs-, Bestätigungs- und Einsetzungsritual zu verstehen. Schon allein des-

halb,weil auchmit derHeirat ohne Familiengründungsabsicht nicht nur eine emotiona-

leBestätigungderbisherigenPaarbeziehung,sondernein rechtlicherStatuswechsel und

damit andereRechte undPflichten einhergehen.Darüber hinauswerdenmit derHeirat,

die Bourdieu aufgrund ihrer performativenWirkung auch als einen »Akt sozialerMagie«

versteht (Bourdieu 2015: 113), immer zwei grundlegende Grenzen überschritten: zum ei-

nendie sozialeGrenze zwischendenjenigen,die heiraten,unddenjenigen,die nicht hei-

raten können oder wollen,wodurch die gesellschaftliche und rechtliche Differenzierung

und Hierarchisierung zwischen verheirateten Paaren und allen anderen Liebesformen

bestätigt und die bestehende überpersönliche Ordnung des Heiratens reproduziert wird

(vgl. ebd.: 111f.); zum anderen die innere Schwelle, die auf der allerpersönlichsten Ebene der

Individuenüberschrittenwirdund einen emotionalenUnterschied bedeutet, auchwenn

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 161

dieses »schöne Gefühl« (Guy) im kaum veränderten Alltag der Paare schwer zu fassen

ist. Mit der Heirat erfolgt somit in jedem Fall ein Übergang, eine Bestätigung und eine

»feierliche Einsetzung« des verheirateten Paares, wodurch die Funktion der Heirat ins-

gesamt darin besteht, einen »Unterschied festzuschreiben und zu heiligen, ihn bekannt

und anerkannt zu machen, ihm als sozialem Unterschied Existenz zu verleihen, gekannt

und anerkannt vom instituiertenAkteur selbstwie vonden anderen« (Bourdieu 2015: 113,

Herv. i. O.).Wie genau das Ritual der Heirat am Tag der Hochzeit von den Paaren insze-

niert wird und was dabei durch die Praktiken der Hochzeit konkret hergestellt wird, ist

Gegenstand des folgenden Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Vignette 5 »Mit Cinderella-Kutsche«: Eine Traumhochzeit wie im Märchen

Hinter der großen Eingangstür der Kirche stehen der Sigrist24 und eine junge Frau im

weinrotenAbendkleid.Siebegrüßendie eintretendenMenschenund instruieren sie,bit-

te nicht auf den weißen Läufer zu treten, sondern sich entlang der beiden Seitenwände

zu den Kirchenbänken zu begeben und dort Platz zu nehmen. Der weiße Läufer führt

zumMittelgangundweiter nach vorne zumAltar.EntlangderBänkewirdder Läufer von

weißen, kunstvoll drapierten Tüllbahnen gesäumt, diemit blassrosa Blüten geschmückt

sind. An jeder Kirchenbank ist eine große weiße Kunstblume sowie eine weiße Girlande

ausTüll befestigt. FlankiertwirdderAnfangdieses ganz inWeißgetauchtenMittelgangs

von zwei weißen, aus Draht geformten und mit Tüll verzierten Herzen, die auf dünnen

Ständern stehen.AmEnde desMittelgangs stehen zwei ebenfalls inweißen Tüll gehüllte

Stühle, anderenRückseitenblassrosa-weißeBlumenarrangements angebracht sind.Bei

genaueremHinsehen fällt auf, dass diese Arrangements jeweils den Anfangsbuchstaben

der Vornamen von Braut und Bräutigam formen. Links und rechts des Altars ausmassi-

vem Stein sind nochmal blassrosa Blumenkugeln befestigt. Der Altar selbst wird durch

ein Gesteck mit echten weißen und rosa Blumen geschmückt.

Inzwischen haben sich die Kirchenbänke weitgehend gefüllt, die Kirchentür ist nun

geschlossen.Zweider vier anwesendenFotografenhabensichbeimKircheneingangpos-

tiert, die anderen beiden stehen vorne auf je einer Seite des Altars. Das Streichquartett

beginnt zu spielen, die Kirchentür öffnet sich und der Bräutigam schreitet an der Seite

des Pfarrers durch den weißen Mittelgang. Ein Kind in einer der hinteren Reihen steht

auf der Kirchenbank und reckt den Kopf, um besser sehen zu können. Als das Streich-

quartett nach einer kurzen Pause ein zweites Stück anstimmt, drehen die Menschen

ihre Köpfe vom Bräutigam, der nun beim Altar steht, weg und schauen gespannt nach

hinten. Nun öffnen sich die beiden seitlichen Flügeltüren, während die große Mitteltür

geschlossen bleibt. Durch die eine Tür kommen hintereinander drei Frauen, durch die

andere drei Männer. Unmittelbar nach dem Eintreten in die Kirche fügen sich die Frau-

en und Männer zu drei Paaren zusammen und gehen langsam auf den Mittelgang zu.

Die drei Frauen haben sich bei den Männern eingehakt, in der rechten Hand hält jede

ein Blumenarrangement im Stil der Blumenkugeln, die denMittelgang schmücken.Die

Kleider der Frauen sind bodenlang, schulterfrei und mit tief ausgeschnittenen Dekolle-

tés. Die Anzüge derMänner sind an den Brusttaschenmit kleinen Blumengestecken ge-

schmückt. Vorne angekommen nehmen die drei Paare in der ersten Reihe Platz. Die Fo-

tografen neben demKircheneingang geben sich Handzeichen, das Streichquartett setzt

zu einem dritten Musikstück an und der Sigrist öffnet die große Mitteltür. Die strah-

lend lächelnde Braut erscheint am Arm ihres Vaters. Sie trägt ein üppiges, mit viel Tüll

versehenes Kleid, das von einer gut drei Meter langen Schleppe geziert wird.

Nach dem Traugottesdienst begeben sich die Leute, begleitet von einem letztenMu-

sikstück des Streichquartetts, wieder über die Seiten der Kirchenbänke Richtung Aus-

gang. Drinnen nimmt das Brautpaar Gratulationen und Umarmungen von den Men-

schen ausder erstenReihe entgegen.Derweilwerden vor derKirche kleine Seifenblasen-

fläschchen verteilt und die Gäste aufgefordert, sich in einem Spalier über die Kirchen-

24 Schweizerischer Ausdruck für Küster.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 »Heiraten? Warum nicht?«: Die Heirat als Absicherung, Bestätigung und Anerkennung 163

treppe hinunter bis über den Vorplatz aufzustellen. Auf demKirchenvorplatz steht auch

eineweißePferdekutsche imCinderella-Stil, das heißt, der hintere Teil derKutschewird

umfasst von einer durchsichtigen Kugel, die von einem verschnörkelten weißen Gerüst

getragen wird. Während die spektakuläre Kutsche, die unweigerlich an den Walt-Dis-

ney-Film Cinderella denken lässt, für viel Aufsehen unter den Gästen sorgt, postieren

sich zwei junge Männer links und rechts vom Kircheneingang. Langsam formiert sich

auch das Spalier, dann erscheint das Brautpaar, immer wieder für die sie umrunden-

den Fotografen posierend, am Ausgang der Kirche. Als das Paar winkend aus der Kirche

hinaustritt, feuern die beiden jungen Männer ihre Kartonrohre ab. Goldene Schnipsel

regnen von hoch oben aus der Luft auf das Paar herunter. Auch Seifenblasen schweben

durch die Luft. Der Bräutigam küsst die Braut; diese beugt sich weit zurück und wirft

den Arm mit dem Brautstrauß in die Höhe. Die Fotografen halten jede Bewegung fest.

Aus dem Spalier formiert sich eineMenschenschlange, die nun ansteht, um dem Braut-

paar, das immer noch oben auf dem letzten Absatz der Treppe steht, zu gratulieren.

Die Gäste, die dem glücklich strahlenden Brautpaar ihre Glückwünsche überbracht

haben, begeben sich in Richtung des Apéros. Dafür müssen sie um die Kutsche und die

beiden Pferde herumgehen. Neben der Kutsche steht eine Frau, die pinkfarbige Säck-

chen aus leicht durchsichtigem Stoff verteilt. Mehrere Gäste nehmen die Säckchen ent-

gegenundsteckensichdiedarin enthaltenenTeilchen indenMund,umverwundert fest-

zustellen,dass es sichdabeinichtwieangenommenumSüßigkeiten,sondernumPlastik

handelt. Die Frau, die die Säckchen verteilt, lacht und erklärt, dass dies Absatzschoner,

auch »Stehhilfen« genannt, seien. Dabei zeigt sie auf verschiedene Frauen, die neben

der Kutsche mehr oder weniger gekonnt versuchen, die Plastikteilchen auf ihre Absätze

zu stecken, was wiederum nur gelingt, wenn die Absätze dünn genug sind. Es entbehrt

nicht einer gewissen Komik,wie einGast bemerkt, der die Szenerie beobachtet, dass die

Montagedieser Schonerdirekt nebenderPferdekutsche stattfindet.Denndadurch,dass

die Frauen ihre Füßenachhintenhochhebenund andere FrauenundMänner versuchen,

ihnen die Schoner an die Absätze zu stecken, sehe es ein bisschen so auswie bei Pferden,

die beschlagen würden. Erheiterungmacht sich breit und die Gäste gehen,mit oder oh-

ne Schoner, mit mehr oder weniger dünnen Absätzen, witzelnd in Richtung des Apéros

weiter, während das Brautpaar weiterhin Gratulationen ihrer Gäste entgegennimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471524-006 - am 13.02.2026, 17:30:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

