
Teil D

Widerfahrnisse, praktische Aufgaben
und Auswege

 
Zwischen Ereignis, Geschichte und

Vergessen

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVII
Ereignis – Erfahrung – Erzählung
Spuren einer anderen Ereignis-Geschichte:
Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul Ricœur

1. Fragen nach der Ereignishaftigkeit des Ereignisses (513) | 2. Henri Bergson: ori‐
ginäre Ermöglichung vs. Verwirklichung (516) | 3. Ereignis und Erfahrung (520) |
4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit (525) | 5. Ereignis, Geschichte und
Sterblichkeit (540)

Ich frage mich, ob […] nicht die ganze europäische Kultur
als eine Kultur des Ereignisses definiert werden könnte.
Existiert ein »Ereignis«, genau genommen, eigentlich?1

1. Fragen nach der Ereignishaftigkeit des Ereignisses

Wenn nichts geschieht, scheint sich die Zeit endlos zu dehnen. In
der quälenden Leere einer Zeit, die dauert, ohne enden zu wollen,
mag man sich schließlich wünschen, dass nur irgend etwas gesche‐
hen möge, was verspricht, anderes als nur Zeit und ihr Vergehen
erfahren zu lassen. Doch der Eindruck der Leere der Zeit täuscht
streng genommen. Selbst in der Schlaflosigkeit hört man noch das
Herz schlagen; und die Dauer der vergehenden Zeit wird vom
Rhythmus von Systole und Diastole skandiert. Ständig geschieht also
etwas. Selbst in sinnlos erscheinender Zeit schier endlosen Wartens
vollzieht sich das anonyme Arbeiten des Leibes.2 Aber in der unge‐
achtet dessen leer anmutenden Dauer der Zeit ereignet sich nichts.
Was auch immer in ihr vor sich geht, aufeinander folgt und sich ver‐
ändern mag, beginnt nicht wirklich und endet bis auf Weiteres nicht.
Das bloße Vergehen von Zeit geschieht in der Erfahrung, die wir
davon haben, ereignislos und kann eben deshalb dazu verleiten, es

1 F. Jullien, Über die »Zeit«. Elemente einer Philosophie des Lebens, Berlin, Zürich
2004, 89 f.

2 Vgl. E. Levinas, Vom Sein zum Seienden [1947], Freiburg, München 1997, 79 ff.

513

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch forcierte Ereignisse durchbrechen zu wollen.3 Doch kann sich
umgekehrt selbst eine ereignisreiche Zeit paradoxerweise als Zeit
unbedeutender Veränderungen darstellen, in der nichts ›wirklich‹
geschieht.4 Hat nicht eine ehrwürdige Tradition der Philosophie
dazu verleitet, Ereignisse auf eine bloße Veränderung des Selben
zu reduzieren, das ewig beharrt? Reicht die Überlieferung einer
Ontologie nicht weit zurück, die alles, was geschieht, nur als Ober‐
flächenphänomen eines Seins zu verstehen nahelegte, das ungeachtet
aller Veränderungen und Ereignisse bleibt, was es seit je her war?

Diese auf den ersten Blick befremdliche Wendung hat Henri Berg‐
son in einer für die französische Philosophie des 20. Jahrhunderts
überaus folgenreichen Weise der Frage nach dem Ereignis gegeben.
Bergson wollte sich nicht mit einer Vorstellung von Zeit abfinden,
der zufolge alles, was sich prima facie ›wirklich‹ ereignet, im Grunde
nur auf eine Variation des Selben reduzieren lassen müsste und
allenfalls den epiphänomenalen Anschein eines ins Sein selbst ein‐
schneidenden Ereignisses erwecken kann. Damit hat Bergson die
Frage aufgeworfen, was das Ereignis eigentlich zum Ereignis macht,
die Frage nach der Ereignishaftigkeit des Ereignisses also. Im Lichte
dieser Frage schien auf unerwartete Weise nicht einmal mehr sicher,
ob es überhaupt Ereignisse gibt. Gewiss: die Geschichtsschreibung
scheint sich von Anfang an mit Ereignissen befasst zu haben. Lange
Zeit (bis die neuere Geschichtsschreibung Ereignis und Geschich‐
te förmlich gegeneinander ausgespielt hat) war die Geschichte vor
allem erzählte Ereignis-Geschichte.5 Doch hat sie stets nur vorausge‐
setzt, dass es Ereignisse gibt, kaum je aber danach gefragt, was das
Ereignis eigentlich zum Ereignis macht, um in Erfahrung zu brin‐

3 F. Jullien, Schattenseiten. Vom Bösen oder Negativen, Berlin 2005, 167.
4 Man hat das einer eigentümlichen Sinnlosigkeit von Veränderungen zugeschrie‐

ben, in denen sich nur immer Dasselbe zuzutragen scheint. Das ist als bloß
psychologisches Problem von Zeitgenossen, die ständig auf der Jagd nach immer
neuen Ereignissen sind, um doch nur immer wieder in sinnentleerte Zeit zu
stürzen, gewiss nicht abzutun. Vgl. M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit,
Frankfurt/M. 1991.

5 Von der vorangegangenen Annalistik sehe ich hier ab. Vgl. A. Momigliano, Zeit
in der antiken Geschichtsschreibung, in: ders., Wege in die alte Welt, Frankfurt/M.
1995, 49–82; C. Meier, Die Entstehung der Historie, in: R. Koselleck, W.-D. Stem‐
pel (Hg.), Geschichte – Ereignis und Erzählung. Poetik und Hermeneutik. Bd. V,
München 1973, 251–305, hier: 258.

Kapitel XVII

514

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, worin seine Ereignishaftigkeit liegt. Unter Hinweis auf deren
unwillkürliche, überraschende, plötzliche, erschreckende oder auch
verheißungsvolle subjektive Erfahrungsqualität6 ist diese Frage aber
keineswegs schon beantwortet. Denn die qualitative Erfahrung des
Ereignisses lässt sich so deuten, dass sich uns in ihr nur eine fest
gefügte ontologische Verfassung der Welt jeweils anders zeigt, in
der sich ›im Grunde‹ gar nichts ereignet. Deshalb wirft Bergson
in auf den ersten Blick befremdlicher und polemischer Weise ein
ontologisches Problem des Neuen auf, indem er fragt, wie Sein und
Zeit zu denken sind, wenn es ›wirklich‹ Ereignisse gibt – Ereignisse,
die sich nicht auf Vorheriges reduzieren lassen und insofern ins Sein
eingreifen. Das Wissen um Ereignisse, die weder bloß eine leere Zeit
kaschieren noch in der Variation eines im Grunde unveränderlichen
Seins sich erschöpfen, entnimmt Bergson aber gerade der prakti‐
schen Erfahrung, die er so zum Maßstab eines der Ereignishaftigkeit
des Ereignisses angemessenen Denkens macht. Dabei kommt das
Ereignis als außer-ordentliche Erfahrung in den Blick, die radikal
Neues zu zeitigen verspricht (2). Daran knüpft mit Levinas eine Ra‐
dikalisierung des Außerordentlichen selbst an, die es indessen weni‐
ger gezeitigter Zukunft zuschreibt, als vielmehr vom Anderen her so
begründet, dass schließlich auch der zeit-ontologische Rahmen sel‐
ber gesprengt wird, so wie man ihn über Bergson hinausgehend be‐
sonders bei Heidegger beschrieben findet (3). Diese Radikalisierung
führt nicht nur über die Grenzen der Erfahrung hinaus, sondern wi‐
derstreitet auch dem Gedanken ihrer Sagbarkeit und Erzählbarkeit.
Die Frage, ob angesichts dessen noch ein integraler Zusammenhang
von Ereignis, Erfahrung und Erzählung zu verteidigen ist (wie es
vor allem bei Ricœur der Fall ist), wird im anschließenden Teil der
folgenden Überlegungen zur Sprache kommen (4). Es ist ratsam,
sich der wesentlich von Bergson angeregten und von Levinas fort‐
geführten Radikalisierung des Ereignisdenkens zu erinnern, wenn
schließlich auch die Erzählung und die Geschichte, die von Ereignis‐
sen handelt, diesen gerade in ihrer radikalen, auf nichts anderes
reduzierbaren Ereignishaftigkeit Rechnung tragen sollen (5). Ob das
gelingen kann, steht freilich dahin.

6 Vgl. K. H. Bohrer, Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frank‐
furt/M. 1981, 45, 189 ff.

1. Fragen nach der Ereignishaftigkeit des Ereignisses

515

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Henri Bergson:
originäre Ermöglichung vs. Verwirklichung

Bergson entwickelt sein Verständnis davon, was es heißt, dass sich
wirklich etwas ereignet, in polemischer Auseinandersetzung mit on‐
tologischen Positionen, die er auf den gemeinsamen Nenner einer
Metaphysik der Ereignislosigkeit bringt. Der Ansatzpunkt seiner
Kritik ist ein Begriff des Möglichen, in dem alles, was je geschehen
ist oder geschehen wird, bereits vorweggenommen zu sein scheint.
Wenn alles, so argumentiert er, was wirklich geschehen ist, gegen‐
wärtig geschieht oder geschehen wird, bereits vorher möglich gewe‐
sen ist, kann sich in einem bestimmten, radikalen Sinne nichts ereig‐
nen – allem Anschein zum Trotz. Wenn feststeht, dass alles in der
Vergangenheit, in der Gegenwart und in der Zukunft Wirkliche nur
eine Umsetzung des zuvor bereits möglich Gewesenen sein kann,
scheint es nichts wirklich Neues geben zu können. Was immer sich
unter der Sonne als unerhört Neues, Unerwartetes, Überraschendes
zugetragen haben mag, wäre dann nur auf eine Verwirklichung des
bereits Möglichen zurückzuführen.7 Der Zeit bliebe nichts als die
Aufgabe, das im Sein vorgegebene Mögliche nach und nach zum
Vorschein zu bringen, sie vermöchte aber ›selbst‹ nichts originär zu
ermöglichen. In der Zeit könnte nur das Mögliche in Erscheinung
treten, das im Grunde so alt wäre wie die Welt bzw. das Sein selbst.
Mit letzterem wäre das Mögliche bereits seit jeher gegeben. Demge‐
genüber konnte es für Bergson von sekundärer Bedeutung sein, ob
man sich die Welt mit Aristoteles als »unerschaffen« existierend
oder, mit den Christen, als schöpferisch hervorgebrachte vorstellte.
So oder hätte demnach das, was in der Welt vorgefallen ist, nur
das ohnehin Mögliche selektiv ausgeschöpft, verwirklicht oder auch
verwirkt. Aber es hätte selber nichts Mögliches originär ermöglicht.
So gesehen hätte sich in der Welt, ungeachtet aller gegenteiligen
Versicherungen, nie wirklich etwas ereignet – nichts wirklich Neues
jedenfalls, wenn das Neue oder das Ereignis – so wie Bergson beides
verknüpft glaubte – gerade darin liegen müsste, dass etwas wirklich
geschieht, was nicht zuvor schon möglich war. Und nach diesem
Verständnis der Unmöglichkeit des wirklich Neuen müsste es auch
zukünftig dabei bleiben.

7 H. Bergson, Denken und schöpferisches Werden, Frankfurt/M. 1985, 29, 32 ff.

Kapitel XVII

516

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bergson behauptet, in diesem Sinne habe die philosophische Tra‐
dition von Platon bis Spinoza und Leibniz8 im Denken des Mögli‐
chen (und des Wirklichen als Verwirklichung des Möglichen) das
Ereignis ausgeschlossen bzw. genuine Ereignishaftigkeit allenfalls
einem Ur-Ereignis der Stiftung des Möglichen und seiner ursprüng‐
lichen Bestimmung zur Verwirklichung9 zusprechen können, die
nach dem Zerfall der antiken Welt auch eine finale Katastrophe des
Möglichen und des Wirklichen als denkbar und insofern als möglich
erscheinen ließ. Zwischen dem ersten Ereignis der Stiftung der Welt
und dem denkbaren letzten Ereignis ihrer Vernichtung, zwischen
diesen radikalen und absoluten Ereignissen, denen entweder nichts
vorausging oder nichts folgen könnte, schien sich demnach die im
Prinzip endliche Verkettung von relativen Vorkommnissen erstre‐
cken zu müssen, in denen das Mögliche sukzessive in Erscheinung
zu treten hatte. Diese Vorkommnisse mussten sich als bloßes In-Er‐
scheinung-treten des Möglichen aus einer fest gefügten Seinsstruk‐
tur verstehen lassen. Was immer sich als Unverhofftes, Plötzliches,
Erschreckendes, als Zufall oder Verheißung ereignet haben mag,
ließ sich metaphysisch in Wahrheit nicht als Durchbrechung dieser
Seinsstruktur, als deren radikale Transformation oder als Kreation
von Neuem deuten. Unter der Sonne konnte es »nichts Neues« ge‐
ben, wie es schon im Buch Kohelet steht (und noch Hegel wiederho‐
len wird); und selbst die Sonne, selbst die Milchstraße, die Galaxie,

8 Wie heterogen die von Bergson angegriffenen Positionen (und damit, indirekt,
auch seine eigene Gegenpositionen) in Wahrheit sind, hat schon Albert Thibau‐
det in Le Bergsonisme, Paris 1924, Kap. XVI, gezeigt. Und bereits Arthur O.
Lovejoy hat darauf aufmerksam gemacht, wie nahe Bergson etwa von Félix
Ravaisson (in Anknüpfung an Friedrich W. J. Schelling) übermittelten roman‐
tischen Positionen stand, die er in seiner Kritik ausspart (Bergson and Romantic
Evolutionism, Berkeley 1914).

9 Bei Leibniz hat diese Bestimmung die Form der Wahl der besten aller möglichen
Welten, in der alles nach dem Prinzip des zureichenden Grundes in eine einzige
series rerum gehört, die alles Spätere als auf Früheres rückführbar erscheinen
lässt. Im lückenlosen Seinszusammenhang dieser Welt kann es radikale Ereignis‐
se dann nicht mehr geben. Die Philosophie der Moderne hat dagegen aus den
möglichen Welten schließlich eine »Welt des Möglichen« gemacht, die auch eine
radikale Ermöglichung denkbar werden ließ. Vgl. I. Pape, Von den ›möglichen
Welten‹ zur ›Welt des Möglichen‹, in: Akten d. Int. Leibniz-Kongresses. Hannover
1966. Studia Leibnitiana. Supplementa, Vol. 1, Hg. K. Müller u. W. Totok, Bd. 1,
Wiesbaden 1968, 266–287.

2. Henri Bergson: originäre Ermöglichung vs. Verwirklichung

517

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sie nach neuzeitlichem Verständnis angehört, und der Kosmos
konnten nichts Neues sein oder Neues zeitigen, nichts jedenfalls,
was nicht zuvor schon möglich war.10

An dieser Stelle mag dahin gestellt bleiben, ob Bergsons Darstel‐
lung des traditionellen Denkens des Möglichen nicht ein allzu ein‐
deutiges und sogar verzerrtes Bild eines viel verwickelteren Ereignis‐
denkens ist, das sehr wohl praktisch und historisch irreduzibel Neu‐
es und wenigstens die Verheißung radikaler Ereignisse in der Welt
gekannt hat.11 Keineswegs hat die kritisierte Ontologie des Mögli‐
chen das Ereignis-Denken in der Vergangenheit völlig bestimmt.12

Bergson knüpft im Kontext seiner Auseinandersetzung mit der Kate‐
gorie der Möglichkeit weder an die Etymologie (événement, event,
eräugnis, eventus) noch an die praktische, historische und religiöse
Erfahrung an.13 Vielmehr macht er der traditionellen platonischen
Ontologie eines totum simul wie auch Philosophien der (»ideellen«
oder »mechanischen«) »Präformation« des Späteren im Früheren
den Vorwurf, die Zeit zu einer »verhinderten Ewigkeit« oder zu
einem »idealen Raum« herabzusetzen, »wo man sich alle vergan‐
genen, gegenwärtigen und zukünftigen Ereignisse nebeneinander
aufgereiht denkt und dazu noch ihre Unfähigkeit, uns en bloc zu
erscheinen«.14 Im Rahmen einer solchen Ontologie lasse sich keine
»wirkliche Entwicklung«, keine originäre Zeitigung von irreduzibel
Neuem denken, wie es sowohl vom Evolutionismus wie auch von

10 Ähnlich hatten auch schon Charles S. Peirce und William James argumentiert,
von denen Bergson beeinflusst war. Vgl. Vf., Spuren einer anderen Natur, Mün‐
chen 1992, Kap. III, B zu Peirce und James, sowie IV, A zu James und Bergson.
In die Kritik an einer metaphysischen Rationalisierung des Wirklichen von
einem angeblich stets vorgängigen Möglichen her werden später viele andere
Autoren, darunter Maurice Merleau-Ponty und Ernst Bloch, einstimmen.

11 Vgl. H. Bergson, Zeit und Freiheit [1888], Meisenheim a. Glan 1949, 127.
12 Was die in Evolution créatrice (Paris 1907) im Vordergrund stehende Wissen‐

schaftsgeschichte angeht, so hat Bergson vor allem das Prinzip des zureichenden
Grundes physikalistisch interpretierende Positionen vor Augen, wie sie nicht
nur von Laplace vertreten worden waren. Vgl. M. Čapek, Bergson and Modern
Physics, Dordrecht 1971, 12, 101; H. Bergson, Schöpferische Entwicklung, Jena
1912, 350.

13 Vgl. H. R. Jauss, Zur Analogie von literarischem Werk und historischem Ereignis,
in: Koselleck, Stempel (Hg.), Geschichte – Ereignis und Erzählung, 535 f., sowie
A. Borst, Das historische Ereignis, ebd., 536–540.

14 Bergson, Denken und schöpferisches Werden, 29.

Kapitel XVII

518

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erfahrung des Neuen her erforderlich sei. In beiden Fällen
befindet man sich nach Bergsons Überzeugung in eklatantem Wi‐
derspruch zu einer physikalistischen Kosmologie, wie sie vor allem
durch Laplace bekannt geworden ist, auf die noch Merleau-Ponty,
inspiriert von Bergson, in seinen Vorlesungen über den Naturbegriff
am Collège de France (1956–1960) zurückgekommen ist. In einer
Laplace-Welt wird »nichts geschehen«, heißt es hier. In ihr sei bereits
»alles gegeben«; und in ihr muss seit jeher alles »gegeben« gewesen
sein. »Vergangenheit und Zukunft sind nur auf uns bezogene Un‐
terscheidungen, die aber das Sein nicht interessieren«15, was auch
immer nacheinander in Erscheinung treten mag.

Bergson ging es nicht allein darum, gegen ein von einem göttli‐
chen Auge instantan zu übersehendes »Alles zugleich« eine bloß
sukzessive Entfaltung der Dinge nacheinander oder ihr Nacheinan‐
der als ein evolutionäres oder epigenetisches Auseinanderhervorge‐
hen zu denken, das man weiterhin deterministisch auffassen könn‐
te.16 Vielmehr ging es ihm um »radikale Neuheit« und die originäre
Zeitigung radikal neuer Möglichkeiten, nicht bloß um eine epigene‐
tisch oder evolutionär gedachte Verwirklichung, die in bereits vorher
Möglichem ihre zureichenden Gründe haben könnte.

Um plausibel zu machen, dass auch Möglichkeiten originär er‐
möglicht werden, beruft sich Bergson auf die praktische Erfahrung,
besonders auf die des Künstlers17, die er so deutet, dass dieser in
Freiheit aus dem Wirklichen originär Mögliches hervorgehen lässt,
statt nur zuvor bereits Mögliches zu ›verwirklichen‹. Im Anschluss an
Bergson bekräftigt die von Merleau-Ponty vertiefte Phänomenologie
des ästhetischen Ausdrucksgeschehens18 diese Deutung, die es als

15 Vgl. M. Merleau-Ponty in: Die Natur. Vorlesungen am Collège de France 1956–
1960, München 2000, 129, 319.

16 Tatsächlich ist bis weit ins 20. Jahrhundert hinein versucht worden, (evolutionä‐
re und epigenetische) Prozesse der Zeitigung von Neuem kausal so zu erklären,
dass doch wieder eine »Präformation« des gezeitigten Produktes von Entwick‐
lungsprozessen in antezedenten Ursachenkonstellationen denkbar erschien. Da‐
von setzt sich Bergson gerade ab. Keineswegs zeigt der Begriff der Epigenese sel‐
ber schon an (wie oft angenommen wird), dass nicht bloß eine Verwirklichung
von bereits Möglichem vorliegt.

17 Bergson, Denken und schöpferisches Werden, 123; Schöpferische Entwicklung,
343.

18 Vgl. v. a. M. Merleau-Ponty, Die Wissenschaft und die Erfahrung des Ausdrucks
und den Essay Der Algorithmus und das Geheimnis der Sprache, in: ders., Die

2. Henri Bergson: originäre Ermöglichung vs. Verwirklichung

519

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßen Sophismus erscheinen lässt, zu einem fertigen Gemälde, zu
einer Symphonie oder auch zu einem Gedicht nachträglich eine vor‐
herige Möglichkeit hinzuzuerfinden, die zu realisieren Sache einer
technischen Praxis gewesen wäre. Wenn Bergson von einer nach‐
träglichen Bewahrheitung des Möglichen durch das Wirkliche spricht,
so will er damit gerade nicht sagen, das Mögliche sei im Prozess der
Realisierung des Produkts nicht originär entstanden.19

Auf dem Umweg über die skizzierte Auseinandersetzung mit einer
Ontologie, die zur Entstehung des Neuen kein rechtes Verhältnis hat,
wird nun auch die Frage nach der genuinen Ereignishaftigkeit des Er‐
eignisses als praktisches Problem virulent. Wenn man Ereignisse so
versteht, dass ihre Ereignishaftigkeit einer irreführenden Phänome‐
nalität zuzuschreiben ist, aus der gar nicht zu schließen ist, dass sich
ontologisch etwas ereignet hat, tut man dann nicht der Erfahrung
des Ereignisses in dessen Deutung Gewalt an? Diesen Schluss sug‐
geriert jedenfalls Bergson, indem er in seiner Auseinandersetzung
mit dem ontologischen Erbe den Spuren einer originären, auf nichts
Anderes reduzierbaren Ermöglichung von Neuem nachgeht, als de‐
ren Quelle ihm gerade die Erfahrung erschien; und zwar unter der
Maßgabe, dass das Erfahrene nicht als bloße ›Erscheinung‹ einer
andernorts aufzufindenden, eigentlichen Wirklichkeit anzusetzen ist.

3. Ereignis und Erfahrung

So hat Bergson wesentlich dazu beigetragen, Ereignis und Erfahrung
zusammen zu denken. Das Ereignis sollte sich als radikale Ermögli‐
chung deuten lassen, die sich in der Erfahrung als irreduzibel Neues
abzeichnet und auf diese Weise ontologisch zur Geltung kommt.
Während Bergson nun aber selbst jedes radikale, außer-ordentliche
Ereignis in eine neue Ordnung einscheren lässt (jeden Bruch einer
Ordnung ließ er nur als Vorschein einer neuen, anderen Ordnung

Prosa der Welt, München 1984, 33–68, 133–146. Dass Merleau-Ponty einer »Be‐
rufung aufs Originäre« allerdings mit Vorbehalten begegnete, sei nur nebenbei
vermerkt; vgl. ders., Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 165 ff.

19 Vgl. dagegen G. Deleuze, Bergson zur Einführung, Hamburg 1989, 29, 33; Mer‐
leau-Ponty, Die Natur, 107.

Kapitel XVII

520

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelten20), wird das maßgeblich von ihm angeregte Ereignisdenken
den Anschein erwecken, als müsse sich gerade ein radikales Ereignis
jeglicher Ordnung entwinden können. So hat Levinas, der in der von
Bergson beschriebenen, mit der des Künstlers parallelisierten Krea‐
tivität des Lebens die Transitivität eines Seins wiederzuerkennen
glaubte,21 welches das Mögliche aus sich heraus zeitigen kann, Berg‐
son genau dafür kritisiert, dass er kein jeglicher Ordnung entrücktes
Ereignis zu denken erlaube.

Levinas hat sich mehrfach in diesem Sinne zum (v. a. durch Vladi‐
mir Jankélévitch vermittelten22) Einfluss Bergsons auf sein Denken
geäußert. Ihm kam zunächst das unvorhergesehene Möglichkeiten
zeitigende Leben wie ein Vorgriff auf das Denken eines ereignishaf‐
ten Seins vor, so wie es der frühe Heidegger beschrieben hatte.23

Dieses Sein ›existiert‹ die Zukunft und die Möglichkeiten, die es
herbeiführt. Doch dieses Sein stellte sich ihm ungeachtet seiner an‐
geblich ›ekstatischen‹ Verfassung als eigentümlich verschlossen dar.
Es schien ihm unfähig zu sein, sich zur – von Bergson »entdeckten«
– Transzendenz hin zu öffnen, »die vom Selben zum absolut ande‐

20 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 278.
21 Vgl. E. Levinas, Die Spur des Anderen, Freiburg i. Br., München 21987, 69 ff.

[=SpA].
22 V. Jankélévitch, Bergson, Paris 1931 (erweitert Paris 1959); vgl. E. Levinas, Außer

sich, München, Wien 1991, 67 ff. – Mit Bergson, so wie Jankélévitch ihn präsen‐
tierte, beginnt für Levinas der Austritt aus der Ontologie, d.h. die eigentliche
»Verzeitlichung der Zeit« im Zeichen des Anderen. Ungeachtet der ›Vorläufer‹-
Rolle, in der man Bergson im Verhältnis zu Sein und Zeit oft sieht, lässt ihn
Levinas in die Geschichte der Ethik als Erster Philosophie einrücken.

23 Den frühen Heidegger verstand Levinas wiederum von Kierkegaard und Berg‐
son her, ohne zu verkennen, dass Heidegger nicht eigentlich von Kategorien
der Existenz sprach und dass der (in Sein und Zeit verschwiegene) maßgebliche
Einfluss Bergsons auf Heidegger zu einer gänzlich neuen Ontologie der Existenz
als Ereignis geführt hat, von der Bergson nichts geahnt zu haben scheint; vgl.
die besonders erhellenden Diskussionsbemerkungen von Levinas dazu in J.
Wahl, Vom Nichts, vom Sein und von unserer Existenz, Augsburg, Basel 1954,
71–77, sowie Die Zeit und der Andere, Hamburg 1984, 27 [=ZA], zum »Ereignis
des Existierens« kraft der »Hypostase der Gegenwart«; Ethik und Unendliches,
Wien 1986, 19 f.; M. Jakob (Hg.), Aussichten des Denkens, München 1994, 45 f.
Dass sich Levinas mehr und mehr vom ontologischen Horizont von Sein und
Zeit gelöst hat, ändert nichts daran, dass für ihn das Ereignis so wenig wie die
Existenz einfach in die Zeit fallen konnte, wie es die gewöhnliche Ereignis-Ge‐
schichte allemal annimmt.

3. Ereignis und Erfahrung

521

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Anderen überzugehen« gestatte.24 Allein die Auskehr aus einem
»totalen«, vermeintlich zum Beharren in seiner Selbigkeit verurteil‐
ten Sein und die Hinwendung zur radikal außer-ordentlichen Exte‐
riorität des Anderen25 scheint Levinas am Ende noch den Namen
eines wirklichen Ereignisses zu verdienen.26 Zwar wird sich Levinas
dem »Ruf zurück zur Ordnung« stellen, um Erfahrung und radikales
Ereignis nicht völlig vermittlungslos auseinanderklaffen zu lassen
(vgl. SpA, 240 f.). Er war sich dessen bewusst, dass die Ereignishaf‐
tigkeit eines radikal außer-ordentlichen Ereignisses unverständlich
zu werden droht, wenn sie als auf jegliche Ordnung unbezügliche
am Ende nicht einmal als Ereignis erfahren werden und in diesem
Sinne in Erscheinung treten kann.27 Nur dasjenige Ereignis wird
als ereignishaftes erfahren, das sich von Anderem diakritisch abhebt
und selbst als in keiner Ordnung aufgehendes oder vom Sein entbun‐
denes noch bezogen bleibt auf den Zusammenhang, den es katastro‐
phal oder kreativ, überraschend oder enttäuschend durchbricht oder
überschreitet. In gewisser Weise muss so die Erfahrung Maßstab
des Ereignisses auch dann bleiben, wenn das Ereignis sie durch‐
schlägt oder gar traumatisch zerstört.28 Sollte gerade darin nicht eine
eminente Herausforderung an die Adresse des Erzählens und der

24 Levinas, SpA, 152, sowie im Vorwort zur Neuauflage von ZA (1979), 12.
25 Zur bedenklichen Mehrdeutigkeit dieser Rede vom Anderen s. P. Ricœur, De la

métaphysique à la morale, in: Revue de Métaphysique et de Morale, no. 4 (1993),
455–477.

26 Dem Ereignis eines Existierens, das angeblich selbst »den Tod vermag« (der
so als Möglichkeit des Seins selbst erscheint), wird Levinas schließlich gerade
vorhalten, die Fremdheit des Todes vergessen zu lassen.

27 Vgl. die Anm. 9 in E. Levinas, Gott und die Philosophie, in: B. Casper (Hg.), Gott
nennen. Phänomenologische Zugänge, Freiburg i. Br., München 1981, 81–123,
hier: 92.

28 Einwände wie den von Maurice Blanchot, auch der Schrecken, nicht nur das
dem Anderen zu verdankende Gute oder die Gabe der Verantwortung könne
sich als außer-ordentliches Ereignis Geltung verschaffen, habe ich an dieser Stel‐
le mit im Blick, kann ihnen aber im Folgenden nicht weiter Rechnung tragen.
Die an dieser Frage sich entzündende Diskussion ist gewiss nur zu verstehen,
wenn man den von Bergson hergestellten Zusammenhang von Ereignis und
Neuem in Frage stellt. Schon die Evolution créatrice beschreibt im übrigen
Entwicklungsprozesse auch als zerstörerische.

Kapitel XVII

522

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichtsschreibung liegen – Levinas’ polemischen Bemerkungen
gegen eine vermeintlich bloß nekrologische Geschichte zum Trotz?29

Am Schluss werde ich auf die angedeutete Radikalisierung des
Ereignisdenkens noch einmal im Hinblick auf diese Frage zurück‐
kommen, mich aber im Folgenden zunächst auf eine Position be‐
schränken, die nicht nur daran festhält, dass Ereignisse grundsätz‐
lich erfahrbar sind, sondern darüber hinaus auch ihrer möglichst
unverkürzten geschichtlichen Darstellung das Wort redet. So schlage
ich eine Brücke zum dritten Leitbegriff dieses Kapitels: von Ereignis
und Erfahrung zur Erzählung.

Man kann so weit gehen, zu sagen, dass die Rehabilitierung einer
irreduziblen Ereignishaftigkeit des Ereignisses bei Bergson letztlich
umwillen der Erfahrung geschieht: Ihr soll kein Denken, keine Me‐
taphysik und keine Ontologie Gewalt antun, die die Erfahrung des
Ereignisses, das sich als Erfahrung von wirklich Neuem darstellt,
letztlich auf eine epiphänomenale Erscheinungsweise einer anderen,
ihr womöglich unzugänglichen Wirklichkeit reduziert. Behält man
die angedeuteten, aus Bergsons Philosophie gezogenen Konsequen‐
zen dieser Problematik im Blick, so verliert auch die Frage nach dem
in der Erfahrung vermittelten Zusammenhang von Ereignis und
erzählbarer Geschichte allen Anschein der Trivialität, denn es ist da‐
mit zu rechnen, dass sich unter den Ereignissen, die die Geschichts‐
schreibung oft einfach als datierbare Geschehnisse ansetzt, auch
solche befinden, die im Sein des Vergangenen (bzw. in der Gewesen‐
heit, wie Ricœur mit Heidegger sagen würde) nicht aufgehen und
aus dem Sein ausscheren. Zwar streift Ricœur diese Konsequenz aus
einer Radikalisierung des maßgeblich von Bergson angestoßenen
Ereignisdenkens, doch sucht er ungeachtet dessen in seinem Ge‐
schichtsdenken mit Nachdruck die Erzählung als dasjenige Medium
zu rehabilitieren, in dem das Ereignis (zumindest insoweit es sich
als ein geschichtliches auffassen lässt) allein verständlich wird. Das
Ereignis begreift Ricœur sogar primär als eine Aufforderung, es in
einem geschichtlichen, erzählbaren Zusammenhang verständlich zu
machen; und zwar im Rekurs auf den Logos einer praktischen Welt,

29 Vgl. Vf., Geschichte – vom Anderen her, in: Vom Anderen her. Erinnern und
Überleben, Freiburg i. Br., München 1997, Kap. VII.

3. Ereignis und Erfahrung

523

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die durch Ereignisse zeitigende Subjekte Gestalt annimmt.30 Dabei
kann er sich auf die Ereignis-Erfahrung31 selbst berufen. Denn so un‐
erwartet, dramatisch oder tragisch Ereignisse vielfach die menschli‐
che Erfahrung durchkreuzen, um katastrophal enttäuschend oder
auch glücklich überraschend vor Augen zu treten, so sehr hat man
sich seit jeher darum bemüht, sie wenigstens nachträglich begreiflich
zu machen. Wenn Ereignisse nicht gänzlich in Glück oder Unglück
die Sprache verschlagen, rufen sie Erzählungen hervor, die berich‐
ten, was sich zugetragen hat: legendäre und unerhörte Begebenhei‐
ten, denkwürdige und einschneidende Geschehnisse, überwältigen‐
de und erhabene Momente, aber auch flüchtige Epiphanien und
rätselhafte Zeit- und Geschichts-Zeichen, die vorübergehend oder
endgültig geradezu alles ›in einem anderen Licht‹ erscheinen lassen
können.

Die hermeneutische Philosophie Ricœurs nun befasst sich weni‐
ger mit Ereignissen als solchen und mit konkreten Erzählungen von
Ereignissen als vielmehr mit der Frage, wie es möglich ist, dass Ereig‐
nisse in Erzählungen Gestalt annehmen. Sie erkennt die philosophi‐
sche Herausforderung durch die Ereignishaftigkeit des Ereignisses
weniger im ›pathologischen‹ Widerfahrnischarakter der Ereignisse
(in ihrem Sichereignen, Sichzutragen und Zustoßen) als vielmehr in
der Frage danach, wie Ereignisse nachträglich verständlich werden
können, wenn sie bereits ›der Vergangenheit angehören‹, wie man
sagt. Dafür, wie selbst das für unmöglich Gehaltene, das sich ereig‐
net hat, nachvollziehbar zu machen ist, erlässt schon Aristoteles in
seiner Poetik genaue Vorschriften. Und diese Vorschriften scheinen
sich, folgen wir Ricœur, nach allem, was sich inzwischen zugetragen

30 Vgl. P. Ricœur, Événement et sens, in: Raisons Pratiques 2 (1991), 41–56. Nur im
Vorübergehen sei auf die terminologischen Differenzierungen verwiesen, die in
Ricœurs Buch Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996 [=SaA], vorge‐
nommen werden: Was bzw. wer in der Weise der Selbstheit (oder des Seins-im-
Entwurf ) existiert, lässt etwas (sich) ereignen (etwa im Modus der Initiative) –
im Gegensatz zu allem, was anders geschieht und wie in der Ontologie Donald
Davidsons auch als bloßes Vorkommnis in Betracht kommen kann (vgl. 79, 94,
109, 128, 162). Das dieser Problematik zugrunde liegende Verhältnis zwischen
Existenz in der Zeit und Zeitigung der Zeit wird in Zeit und Erzählung als ein
nur »poetisch« darstellbares, nicht aber spekulativ aufhebbares entwickelt.

31 Offensichtlich ist dieses Wort doppeldeutig: es bezeichnet die Erfahrung des
Ereignisses (das als ihr Gehalt verstanden werden kann), aber auch die Ereignis‐
haftigkeit der Erfahrung selbst.

Kapitel XVII

524

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat, bewährt zu haben. Ricœur geht darüber hinaus unbeirrt davon
aus, dass man Ereignisse generell für erzählbar halten kann;32 dass
Ereignisse als solche sogar erst als erzählte Gestalt annehmen, so
dass sie über bloße Vorkommnisse bzw. Vorfälle (occurences) hin‐
ausgehen, und zwar insofern sie narrativ nachvollziehbar werden
im Lichte ihres Beitrags zum Ausgang von Geschichten. Das scheint
bereits für prä-narrativ durchlebte Geschichtlichkeit, die von Anfang
an auf der Suche nach ihrer eigenen, nachträglichen Verständlichkeit
ist, wie Ricœur annimmt, erst recht aber für naiv erzählte Geschich‐
ten, für kritisch geschriebene Geschichten und schließlich auch für
die Geschichte als Inbegriff alles zwischen Ursprung und Ende Ge‐
schehenden zu gelten. So könnte man vom Paradox des Ereignisses
sprechen: es hat sich bereits zugetragen und wird als solches doch
erst im Nachhinein kenntlich. Infolgedessen kann es den Anschein
haben, als hätte sich nichts, jedenfalls nichts Verständliches, ereignet,
solange das betreffende Geschehen nicht in einen mythos, in einen
plot, in einer story, intrigue oder Geschichte Eingang gefunden hat.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

Wird die Frage, was Ereignisse zu Ereignissen macht, von der – nar‐
rativ zu vergegenwärtigenden – Erfahrung her aufgeworfen, an der
sich so oder ihre Ereignishaftigkeit abzeichnen muss33, muss man

32 Zur hermeneutischen Grundposition, die darauf setzt, dass Erlebnisse (bzw.
ihr noematischer Gehalt) aussagbar sind (und Erlebnisse im narrativen Zusam‐
menhang folglich erzählbar), vgl. P. Ricœur, Phänomenologie des Wollens und
Ordinary Language Approach, in: H. Kuhn, E. E. Avé-Lallement, R. Gladiator
(Hg.), Die Münchner Phänomenologie, Den Haag 1975, 105–124.

33 Das würden Autoren wie Michel Foucault wohl bestreiten, für die sich das Er‐
eignis einer vorgängigen Praxis der événementalisation verdankt (M. Foucault,
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Bd. IV. 1980–1988, Frankfurt/M. 2005,
29). An diesen kritischen Begriff knüpft François Jullien an, um zu fragen, was
das Herausstellen eines Ereignisses als Ereignis womöglich vergessen lässt –
nämlich das Geschehen von unzähligen »stillschweigenden Transformationen«,
die sich keineswegs durchgängig oder primär menschlichem Handeln verdan‐
ken; vgl. F. Jullien, Les transformations silencieuses. Chantiers 1, Paris 2009,
84, 161, 165 f. In diesem sich zur europäischen Überlieferung dezidiert kritisch
verhaltenden Kontext entdeckt der Autor auch einen anderen Bergson wieder,
nämlich den einer Aufmerksamkeit auf permanent vor sich gehende Alteratio‐

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

525

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu dem Schluss kommen, die Erfahrung eines Ereignisses habe die
Realisierung seiner Bedeutung erst noch vor sich, solange es nicht
auf diese Weise vergegenwärtigt worden ist – und zwar, wie Ricœur
unterstellt, infolge einer willentlichen Entscheidung darüber, was in
einem bestimmten Bewandtniszusammenhang als Ereignis ›zählen‹
bzw. gelten soll.34 Dabei kann sich das Ereignis schließlich als ande‐
res herausstellen, wenn es im zeitlich ausgedehnten Prozess der Reali‐
sierung seiner Bedeutung als solches erfasst, aufgefasst, gedeutet und
interpretiert wird. Insofern kann sich kein Ereignis auf einen Punkt
in der Zeit beschränken, der mit anderen Zeitpunkten auf einer
Linie lokalisierbar wäre – wie es Ricœur bei bloßen Vorfällen (occu‐
rences) für möglich hält. Auf welche früheren, gleichzeitigen oder
späteren Ereignisse ein Ereignis in diesem oder jenem zeitlichen
Zusammenhang verweist, zu welcher Geschichte es gegebenenfalls
gehört, wird sich stets nur nachträglich abzeichnen können, wenn
sich noch anderes zugetragen hat. Stets wartet das Ereignis gleich‐
sam erst darauf, retrograd in einen Zusammenhang eintreten zu
können, der es nachträglich auch zu einem anderen werden lassen
kann. So gesehen wird jedes noch so unbedeutende Ereignis, mit
dem eine minimale Bedeutung zu verknüpfen ist, erst ›mit der Zeit‹
zu einem etwas bedeutenden Ereignis – vermittels einer Zeitigung
eines nicht bloß parataktischen, sondern konsekutiven Zusammen‐
hangs mit Früherem und Späterem aber, der seinerseits nicht der
Zeit, sondern nur zeitlich Existierenden zu verdanken ist, die sich
vorzugsweise narrativ vergegenwärtigen, wie Früheres zum Fortgang
eines zeitlichen Zusammenhangs beigetragen hat, den man infolge‐
dessen rückblickend gleichsam auf sein (vorläufiges) Ende zusteuern
sieht.

nen (45, 54), die vielfach gar nicht eigens wahrgenommen werden (65); und
wenn, dann in merkwürdiger Unbestimmtheit wie im drôle de guerre (81), von
dem man während der nazistischen Okkupation Frankreichs sprach. An dieser
Unbestimmtheit haben Übergänge ihren Anteil, die das europäische, nach dem
Prinzip des ausgeschlossenen Dritten sich richtende Denken von Widersprü‐
chen nicht abzubilden vermag (107–115). Erst wenn dieses Denken überwunden
wird, kann man, so Jullien, auch dem Leben als Prozess gerecht werden, woran
Bergson so sehr gelegen war. Dessen Rezeption durch Merleau-Ponty, Levinas
und Ricœur schöpft dieses Potenzial noch nicht aus, obgleich gerade das Den‐
ken von ›Übergängen‹ ein primäres phänomenologisches Anliegen war.

34 P. Ricœur, Zufall und Vernunft in der Geschichte, Tübingen 1986, 13.

Kapitel XVII

526

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So setzen wir allerdings voraus, dass das Ereignis allemal in sich
mehrdeutig genug ist, um nachträglich in unvorhergesehene Zusam‐
menhänge eintreten zu können: es ist signifikativ polymorph und in
sich geschichtlich verfasst. Selbst der Schlag der Stunde oder das auf‐
fällig gewordene Ticken der Uhr sagt uns nicht von sich aus, ob die
›momentan‹ markierte Zeit nur in einen seriellen Zusammenhang
gehört oder sie Teil einer bedeutenden Geschichte sein wird, deren
Bedeutung und Zusammenhang sich erst nachträglich abzeichnen
kann, wenn klar wird, wem welche Stunde schlägt. Und selbst soge‐
nannte Geschichtszeichen – von der Französischen Revolution bis
zum 11. September 2001 – zeigen nicht von sich aus instantan die Be‐
deutung an, die man ihnen im Lichte eines gewissen Enthusiasmus
(Kant) oder eines weltweiten Schreckens (wie er vom Zusammen‐
bruch des World Trade Center ausging) stets erst später (und dann
wiederum nur vorläufig) zumessen kann.

Es scheint, als gehöre der Aufschub einer wie auch immer ange‐
messenen (adäquaten) Bedeutung (bzw. ihrer Realisierung) unver‐
meidlich zur inneren Geschichtlichkeit des Ereignisses selbst, und
als könne es gar kein Ereignis geben, das, sofern es geschichtlich
sichtbar geworden ist, davor bewahrt wäre, sich nachträglich als
anderes herausstellen zu können, zumal für Andere.35 Gewiss kann
sich etwa eine terroristische Aktion mit unerhörter Gewalt weltweit
sichtbar Geltung verschaffen; aber der Bedeutung, die man ihr
später beimessen wird, kann sie doch nicht mit derselben Gewalt
vorgreifen. Insofern gelingt es nicht einmal extremster Gewalt, dem
ständigen Aufschub ihrer Bedeutung zu begegnen, um Ereignis und
Bedeutung endgültig auf bestimmte Weise zusammenzuzwingen.
Stets wird sich das Ereignis gleichsam erst auf der Suche nach seiner
geschichtlichen Bedeutung befinden. Dieser Ausstand des Sinnes,
in dem Ereignis und Bedeutung auf Dauer nicht zur Deckung kom‐
men, widersetzt sich dem Vorgriff selbst extremster Gewalt. Durch
nichts kann sie im Vorhinein ausschließen, dass sich Bedeutung und
Ereignis Späteren, in deren eigener Erfahrung, auf unvorhergesehene

35 Ich spreche hier von innerer Geschichtlichkeit des Ereignisses auch dann, wenn
es sich nicht um ein im üblichen Sinne geschichtliches oder historisches Ereig‐
nis handelt. Von einer irreduziblen »Ereignishaftigkeit des Ereignisses« spricht
Derrida genau mit Bezug auf jenen Aufschub; vgl. Gesetzeskraft, Frankfurt/M.
1991, 77; sowie L. Ferry, A. Renaut, Antihumanistisches Denken, München, Wien
1987, 69 f. zu Claude Leforts Deutung des »Ereignisses ›Mai‹« (1968).

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

527

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise anders zusammenfügen. Eine Gewalt, die Ereignisse endgültig
zu manifestieren versuchte, vermag der künftigen Erfahrung Ande‐
rer nicht ein für alle Mal vorzugreifen, für die das Ereignis eine
andere Bedeutung annehmen kann.

Aber galt das Ereignis nicht einer weit zurückreichenden Etymo‐
logie zufolge gerade als das, was buchstäblich »vor Augen tritt« und
sich auf diese Weise bereits in der jeweiligen Gegenwart zu erkennen
gibt? Im 18. Jahrhundert war die Grundbedeutung von »ereignen«,
das zu »eräugen« ist und »vor Augen treten« kann, noch lebendig.
»Die Substantivierung Ereignis für das ›vor Augen Kommende‹,
Sich-Zeigende läßt indes erst eine Seite der Grundbedeutung er‐
kennen.« Das entsprechende französische Wort événement (Erstbe‐
leg 1549, für das ältere Wort évent, von lat. eventus) »macht sichtbar,
was sich im Geschehen zeigen und vor Augen kommen muß, damit
sich ein Ereignis konstituieren kann«; événement »bezeichnet in sei‐
ner ursprünglichen Bedeutung den nicht selbstverständlichen, uner‐
warteten Ausgang einer Sache«.36 Ereignis wäre demzufolge, was
sich in diakritischer Abhebung von Erwartetem auf mehr oder weni‐
ger überraschende Art und Weise zuträgt bzw. zugetragen hat, wobei
auch die jeweils durchkreuzte Erwartung selbst erst nachträglich als
enttäuschte, fehlgeleitete oder irrtümliche erkennbar werden kann.
Beides widerspricht einem in der Geschichtsschreibung weit über
Leopold v. Ranke hinaus vorherrschenden Ereignis-Objektivismus,
der glauben macht, das bedeutungshaft Herausragende eines Ereig‐
nisses sei eine Eigenschaft des Ereignisses selbst und diese könne
bestimmt werden, ohne jenem Prozess des nachträgliche Realisierens
der Bedeutung eines Ereignisses als Ereignis Rechnung tragen zu
müssen.

Dabei ist das Ereignis sowohl als vermeintlich direkt vor Augen
kommendes als auch in seiner Nachträglichkeit Bedingungen der
Perspektivität unterworfen. Zwar haben sich schon die frühen Ge‐
schichtsschreiber der Antike der Autopsie, der Augen- und Ohren‐
zeugenschaft ihrer Quellen versichert, um die Ereignisse, von denen
sie berichteten, nach Möglichkeit authentisch zu beglaubigen, doch
von anfänglichen Zweifeln an Authentizität und Glaubwürdigkeit
abgesehen, haben die Historiker erst spät auf Perspektivität als Be‐

36 H. R. Jauss, Versuch einer Ehrenrettung des Ereignisbegriffs, in: Koselleck, Stem‐
pel (Hg.), Geschichte – Ereignis und Erzählung, 554–559, hier: 554.

Kapitel XVII

528

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingung der Sichtbarkeit von Ereignissen Rücksicht genommen. Als
Schlüsselfigur tritt hier wiederum Leibniz auf, der Johann M. Chla‐
denius im 18. Jahrhundert zur ersten Lehre historischer Perspektivi‐
tät inspirierte. Von Leibniz erbt Chladenius auch die Vorstellung
einer durchgängigen Kompossibilität der Perspektiven. Demnach
würden sich alle in unterschiedlichsten Perspektiven erschlossenen
Ereignisse grundsätzlich zum Gesamtbild einer Geschichte zusam‐
menschließen lassen. Mit Recht ist jedoch der von Leibniz inspi‐
rierte Gedanke eines »Geometrals« aller möglichen (historischen)
Perspektiven, auf den noch Paul Veyne und Ricœur anspielen,
längst zurückgewiesen worden. Der Nachweis, dass von einer sol‐
chen durchgängigen Kompossibilität nicht die Rede sein kann,37

betrifft nicht nur die Sichtbarkeit der Ereignisse (und insofern ihre
geschichtliche Wirklichkeit), sondern auch deren nachträgliche Be‐
deutung und Darstellbarkeit. Auch die Erzählung als das vorrangige
Mittel der Darstellung heterogener Ereignisse in einem temporalen
Zusammenhang kann nicht umhin, sie als (narrativ) bestimmte Er‐
eignisse zur Geltung zu bringen, um insofern ihren signifikativen
Polymorphismus wenn nicht gänzlich zu unterschlagen, so doch
weitgehend zu vernachlässigen. Keine Erzählung kann mit erzählen,
wie sie im narrativ etablierten Zusammenhang der Ereignisse mög‐
liche andere Zusammenhänge ausblendet, die von den Ereignissen
selber stets nur unterbestimmt werden. Der Überschuss an potenziel‐
ler narrativer Bestimmung der Bedeutung von Ereignissen ist diesen
selbst allerdings niemals eindeutig zu entnehmen.38

Kritik am Ereignis-Objektivismus der Geschichtsschreibung wie
auch an einer Philosophie der Perspektivität, die das Problem der
Inkompossibilität in der Wirklichkeit und in der Darstellbarkeit
von Ereignissen nicht zur Kenntnis nimmt, hat inzwischen freilich
Früchte getragen. Das geht so weit, dass ein bruchloses Arrangement
von Ereignissen in einer ihre Bedeutung narrativ artikulierenden
Geschichte kaum mehr überzeugend erscheint. Je ›glatter‹ ein sol‐

37 Vgl. B. Waldenfels, Das Zerspringen des Seins, in: A. Métraux, B. Waldenfels
(Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, München 1986,
144–161.

38 Ob man dafür den Leibniz und Herder entlehnten Begriff einer »innerlichen«
Kraft setzen kann, wie Gadamer vorschlägt, erscheint gerade zweifelhaft; vgl.
ders., Wahrheit und Methode [1960], Tübingen 41975, 191–193.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

529

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ches narratives Arrangement aufzugehen scheint, desto misstraui‐
scher begegnet man im Gegenteil der Erzählung.39 Man verlangt
ihr sogar ab, sowohl das unaufhebbare Missverhältnis von Ereignis
und Bedeutung zu erkennen zu geben als auch die Unfähigkeit der
Narrativität einzugestehen, in einer perspektivischen Darstellung des
Zusammenhangs von Ereignissen deren polymorphen Bedeutungen
gerecht zu werden.40 So hat es den Anschein, als komme der Erzäh‐
lung nur dann Wahrheit zu, wenn sie ihren eigenen Anspruch, he‐
terogenen Ereignissen im narrativen Zusammenhang genau eine ad‐
äquate Bedeutung zu verleihen, gleichsam dementiert.41 Wie weit die
Erzählung dabei gehen kann, ohne sich selber in ihrem Anspruch
auf Gewährleistung der Nachvollziehbarkeit heterogener Ereignisse
aufzuheben und aufzugeben, ist unklar.

Kann man einen wahren »Lebenszusammenhang« (Dilthey) be‐
schreiben und im gleichen Zug eingestehen, dass man ihn ebenso
gut in die Form einer anderen Geschichte bringen könnte? Offen‐
bar kollidiert der Wahrheitsanspruch mit einer (vielleicht trügeri‐
schen) Beliebigkeit, Arbitrarität oder Kontingenz anderer Erzähl‐
möglichkeiten. Der Wahrheitsanspruch verträgt sich schlecht mit
der unübersehbaren Selektivität und (keineswegs grundsätzlich ›be‐
liebigen‹ bzw. arbiträren) Kontingenz jeder narrativen Leistung, die
aus heterogenen und disparaten Ereignissen konsekutive, ›schlüssi‐
ge‹ Geschichten entstehen lässt. Ist die Kohärenz und Schlüssigkeit
einer Geschichte am Ende das Artefakt narrativer Selektivität? Ließe
sich umgekehrt ein Wille zur Wahrheit, der alles zu sagen verlangte,
überhaupt mit den beschränkten Möglichkeiten des Erzählens ver‐
einbaren? Blendet und täuscht dieser Wille nicht mittels narrativer

39 N. Sarraute, Zeitalter des Mißtrauens, Frankfurt/M. 1975, 46 ff.
40 In die Richtung dieser Problematik weisen auch Autoren von Georg Simmel

und Robert Musil über Siegried Kracauer bis hin Italo Calvino, die auf laterale
Ereignisverflechtungen, auf Ereignisnetze und -texturen aufmerksam gemacht
haben – zwischen einer Schwelle der Zerkleinerung von Mikro-Ereignissen
einerseits und großen Zeit-Räumen andererseits, die von global ausstrahlenden
Ereignissen markiert, begrenzt und gebrochen werden können.

41 Man denke nur an Romanexperimente, wie sie von Julio Cortázars Himmel
und Hölle bis hin zu Mario Vargas Llosas Gespräch in der Kathedrale angestellt
worden sind. Während Cortázar noch explizit dazu anleitet, seinen Roman in
vielfältiger Weise zu durchlaufen (wobei noch narrative, sich überkreuzende
Erzählstränge erkennbar bleiben), löst sich bei Vargas Llosa alles Erzählbare in
einem endlosen Stimmengewirr geradezu auf.

Kapitel XVII

530

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tropen über eine wilde Ereignishaftigkeit hinweg, die sich in Wahr‐
heit in keiner Erzählung einfangen lässt? Diese in der kritischen
Auseinandersetzung mit der Funktion der Narrativität immer wieder
aufgeworfenen Fragen legen es nahe, deren Leistungen sowohl in
der prä-narrativen Erfahrung42 als auch im mündlichen und schrift‐
lichen, im bloß verständlichen (im weitesten Sinne nachvollziehba‐
ren) sowie im rational begründeten Erzählen an den Ereignissen
zu messen, die in einen narrativen Zusammenhang gebracht wer‐
den. Wenn es der Narrativität auf diesen verschiedenen Ebenen
nicht gelingt, der Vielfalt mehr oder weniger verbundener Ereignis‐
se gerecht zu werden, kann sie nun als ›unwahr‹ erscheinen und
täuschender poetischer Effekte verdächtigt werden. Aber was heißt
das überhaupt: ›den Ereignissen gerecht werden‹? Nirgends steht
geschrieben, wie Ereignisse, die etwa einen Lebenszusammenhang
bestimmt haben, in dessen nachträgliche narrative Darstellung ein‐
gehen müssen. Die Wahrheit der narrativen Darstellung hat zu den
Ereignissen, denen sie Rechnung trägt, kein direktes Verhältnis. Zu‐
dem kann es nicht als ausgemacht gelten, dass sich die Wahrheit
einer Geschichte überhaupt im umfassenden Zusammenhang vieler
Ereignisse zeigt und dass sie narrativ aussagbar sein müsste.43

Ungeachtet all dieser offenen Fragen verficht vor allem Ricœur
energisch den Anspruch, dass die Erzählung den Ereignissen, denen
menschliche Wesen im Geschehen ihres Lebens ausgesetzt sind,
Rechnung tragen kann und muss – freilich nur insofern, als die Er‐
eignisse Wesen widerfahren, denen es in ihrem Sein ›immer schon‹
um die narrative Verständlichkeit dessen geht, was in und mit ihrem
Leben geschieht. Diese Wesen existieren demnach im Modus der
Suche nach Geschichten, welche Ereignisse signifikant verknüpfen
und in einem konsekutiven Zusammenhang verständlich werden
lassen. Was indessen geschieht, sind keine von sich aus sich einstel‐
lende Ereignisse, sondern zunächst nichts als isolierte Vorfälle (oc‐
currences), denen es an narrativer Intelligibilität mangelt. Außerhalb
einer Geschichte betrachtet, ist auch das Ereignis zunächst nichts
als ein bloßer Vorfall, »das heißt etwas, das auf eine bestimmte Art

42 Vgl. P. Ricœur, Zeit und Erzählung I [1983], München 1988 [=ZEI], 118.
43 So weit geht m. E. auch Ricœur nicht, insofern er auf der Bezeugung als eines

auf Erzählungen nicht reduzierbaren Wahrheitsregisters besteht, in dem sich
praktisch zeigt (aber nicht zu beweisen ist), wer jemand ist.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

531

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Weise geschieht, aber auch anders oder überhaupt nicht gesche‐
hen könnte, was die Definition der Kontingenz schlechthin ist«.44

Während es für bloße Vorfälle belanglos ist, ob sie bemerkenswert,
relevant und folgenreich sind, ob sie Subjekten zu verdanken sind,
die sie zeitigten, sie zu erdulden oder zu erleiden hatten, ob sie
einmalig sind oder Dinge der gleichen Art wiederholt geschehen, ob
sie erklärbar oder gänzlich irrational erscheinen, wird all das für Er‐
eignisse im Zusammenhang wichtig. Den Zusammenhang stiftet im
Zuge einer Synthese des Heterogenen eine narrative Intelligenz, die
vorläufige Resultate mit vorhergehendem Geschehen so verknüpft,
dass sich erstere wenigstens nachträglich in einsehbarer Weise aus
letzterem zu ergeben scheinen. Was Aristoteles in seiner Poetik als
mythos bezeichnet, nennt Ricœur auch das Einfädeln einer Intrige
(mise en intrigue oder emplotment), deren eigentliche Leistung es
ist, verständlich werden zu lassen, wie vorhergehende Ereignisse zu
gewissen Resultaten haben führen können. So gesehen muss man
in der Tat immer das (vorläufige) Ende einer Geschichte vor Augen
haben, von dem her sich erst ein signifikanter Ereigniszusammen‐
hang als nachvollziehbarer abzeichnen kann. Wesen, in deren Leben
sich zahllose Vorfälle ereignen, ohne sogleich als Ereignisse recht
verständlich zu werden, existieren dem entsprechend ständig im
Interesse an einer narrativen Rekapitulierbarkeit (followability) des
Geschehenen, durch die temporale Unordnung in Ordnung einzu‐
münden scheint.45 Auf diese Weise wird die wilde Kontingenz von
Vorfällen, die auch nicht hätten zu geschehen brauchen, in eine
»geregelte Kontingenz« innerhalb eines narrativen Zusammenhangs
überführt – aber auf wiederum kontingente Weise, denn weder Vor‐
fälle noch Ereignisse legen von sich aus fest, in welchen narrativen
Zusammenhang sie einzubetten sind, wo dieser Zusammenhang ein‐
setzt und wo er bis auf Weiteres endet. Keiner narrativen Ordnung
wird es deshalb gelingen, die relative Un-Ordnung prä-narrativer
Vorfälle oder Ereignisse endgültig in sich aufzuheben.46 Die Über‐

44 Ricœur, Zufall und Vernunft in der Geschichte, 11.
45 ZEI, 109, 225; SaA, 176; P. Ricœur, The Human Experience of Time and Narra‐

tive, in: Research in Phenomenology IX (1979), 17–34, hier: 28.
46 Ich muss an dieser Stelle darauf verzichten, die von Ricœur entfaltete »Dia‐

lektik« von Unordnung und Ordnung darzustellen. Zweifellos liegt ihm alles
daran, die Unordnung nicht einfach auf die Seite der Vorfälle zu schlagen

Kapitel XVII

532

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führung wilder Kontingenz in geregelte Kontingenz bezahlt jede
»Synthese des Heterogenen« mit einer unaustilgbaren Kontingenz
ihrer selbst, die wiederum auf die Spur anderer Möglichkeiten führt,
welche Ereignisse auf andere, ihrerseits heterogene Weise narrativ
verständlich zu machen. So gesehen ist es trügerisch, zu meinen,
erst eine narrative Ordnung stifte das Ereignis als Ereignis. Ereignis‐
se mögen sich dazu eignen, in verschiedene narrative Ordnungen
einzugehen; gleichzeitig widersetzen sie sich in ihrem signifikati‐
ven Polymorphismus aber auch einer restlosen Aufhebbarkeit in
irgendeiner narrativen Ordnung. Gerade an dieser Widersetzlichkeit
zeigt sich die ›narrative Ereignishaftigkeit‹ des Ereignisses. Weit
entfernt, bloß auf nachvollziehbare Weise zum Fortgang einer Ge‐
schichte beizutragen, stellt sich das Ereignis im Licht der Kontingenz
der Narrativität gerade als dasjenige heraus, was in keiner narrativen
Verständlichkeit je wird aufgehen können. Nicht nur lässt es sich
auf keinen zureichenden Grund und auf keine kausale Bestimmung
restlos reduzieren; nicht nur geht es in keiner Folge gänzlich auf; es
entzieht sich auch als erzähltes der Reduktion auf Anderes – selbst
auf eine narrative, der »Synthese des Heterogenen« zu verdankende
Ordnung. Die radikale Heterogenität des Ereignisses als Ereignis
liegt in narrativer Hinsicht so gesehen gerade darin, sich keiner
›synthetischen‹ Ordnung je gänzlich zu fügen.47

(was man zum Anlass nehmen könnte, die narrative Konfigurationsleistung von
Erzählungen als ›bloß fiktiv‹ hinzustellen). Vgl. ZEI, 116.

47 Dem entsprechend konnten sich anti-narrativistische Positionen unter Beru‐
fung auf Epiphanien des Augenblicks und auf dessen ›plötzliches‹, unvorher‐
gesehenes Eintreten gegen jegliche Kontinuitätsbehauptung wenden (Bohrer,
Plötzlichkeit, 189, 194) und sich von der Zertrümmerung jeder narrativen Form
darüber hinaus eine Befreiung zu ganz und gar ›gegenwärtiger‹ Zeiterfahrung
versprechen. Dafür bringt Ricœur wenig Verständnis auf. Purer, interpretativ
unvermittelter Gegenwart misstraute er nach eigenem Bekunden zutiefst – setz‐
te aber in seinen posthum veröffentlichten Notizen zum Sterben dann doch auf
eine unmittelbare Gnade… Kann bzw. darf man aber so weit gehen, der Präsenz
Anderer im Leben so wenig Gewicht beizumessen? Siehe dazu wiederum die
Gegenposition von François Jullien, der in De l’intime. Loin du bruyant Amour,
Paris 2013, gerade in der unvermittelten Gegenwart des Anderen einer radikalen
Alterität auf die Spur kommt, die Ricœur wohl doch zu sehr dem hermeneuti‐
schen Reich des Interpretierbaren vorbehalten hat, so dass sich kaum mehr
vorstellen lässt, wie man auf dieser Grundlage Philosophie als Lebensform (bios
theoretikos) sollte praktizieren können, die Andere in lebendiger Gegenwart
einbezieht.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

533

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demgegenüber behauptet Ricœur nun aber, erst vermittels der Er‐
zählung werde das Ereignis zum Ereignis. Was immerfort in einem
Ausmaß geschehe, das jedes menschliche Verständnis überfordere,
verdiene nicht wirklich Ereignis genannt zu werden. Ereignis ist das
so oder so aufgefasste und verstandene Geschehnis im Zusammen‐
hang mit anderen Geschehnissen, die zusammen eine Wirkung her‐
vorbringen, vor allem im Zusammenhang menschlicher pragmata.48

Im Lichte der Wirkung muss man den Zusammenhang begreifen
und nachvollziehbar, d.h. »intellektuell annehmbar« machen. ›Man
muss‹ heißt: man kann als dem Geschehen der Zeit ausgesetztes
Wesen anscheinend (folgen wir Ricœur) gar nicht anders, als an der
retrograden, vorzugsweise narrativen Verständlichkeit dessen inter‐
essiert zu sein, was einem widerfährt. Wir existieren geradezu in der
Weise eines (prä-)narrativen In-der-Welt-seins und können so gese‐
hen von diesem Interesse gar nicht absehen oder es suspendieren.49

Ricœur neigt dazu, den Begriff der Existenz von einer (aristote‐
lischen) Ontologie praktischen Lebens her zu verstehen und den
Begriff der Praxis ganz und gar aus Handlungen zu erklären. Dem‐
nach sind es auch Handelnde, die primär Ereignisse zeitigen50;

48 Vgl. ZEI, 105; SaA, 175. Der Gleichsetzung von Vorkommnis oder occurrence
und pragma steht die frühere Bestimmung des letzteren als intentionales Korre‐
lat des Tuns bzw. des Handelns entgegen; vgl. in Philosophie de la volonté. Le
volontaire et le involontaire, Paris 1950, 195.

49 Dass im Begriff des Prä-Narrativen eine Zweideutigkeit liegt, ist des öfteren
festgestellt worden. Gänzlich der narrativen Ereignishaftigkeit entbehren kann
menschliche Existenz nicht, wenn ihr im Zuge einer Refiguration der Erfahrung
selbst eine quasi erzählerische Struktur aufgeprägt wird. (Ricœur spricht von
einem shaping.) Andererseits erübrigt das nicht die Suche nach narrativer Nach‐
vollziehbarkeit des Erfahrenen, die sich nicht von selbst ergibt. Es fragt sich
aber, ob diese Suche an nackten Vorkommnissen überhaupt anknüpfen kann,
die jeglichen temporalen Zusammenhang vermissen lassen. Vgl. P. Ricœur, On
Interpretation, in: A. Montefiore (ed.), Philosophy in France Today, Cambridge/
Mass. 1983, 175–197, hier: 180 f.; Hermeneutik und Strukturalismus. Bd. I, Mün‐
chen 1973, 171.

50 In der Tat: bleibt der handelnde Mensch nicht doch politisch für die Demokra‐
tie wichtig, fragt auch Jullien, nachdem er praktischem Ereignisdenken nachge‐
wiesen hat, wie sehr es fast unmerkliche Übergänge zu übersehen neigt, um
sich infolgedessen auch womöglich ganz irreführende Vorstellungen von der
Wirksamkeit menschlichen Tuns zu machen (vgl. Les transformations silencieu‐
ses, 177, 184). Von solcher Kritik könnte auch ein von Ricœur ausgehendes Ver‐
ständnis menschlicher Praxis profitieren. Man muss eine zumal politisch-demo‐

Kapitel XVII

534

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zwar vor allem in der Form von Handlungen, deren Zusam‐
menhang die Erzählung narrativ zu rekapitulieren hat, wobei sie
sich wiederum eng an die Regeln halten muss, die im Logos der
praktischen Welt herrschen und vorgeben, was als nachvollziehbar
gelten kann.51 Unter dieser Voraussetzung kann sich die Erzählung
auch des Irrationalen (alogon) bemächtigen. Schließlich muss man
sich in Anwendung der Vorschriften der aristotelischen Poetik, die
diese Regeln expliziert, an das »Unwahrscheinliche«, das aber nach
bisheriger Erfahrung als möglich erscheint, halten und es »dem
Möglichen vorziehen, das unglaubhaft ist«. Was als glaubhaft und
in diesem Sinne als möglich erscheint, meint man aber auf der

kratisch unverzichtbare agent agency keineswegs einfach aufgeben, um andere
Vorstellungen von derartiger Wirksamkeit entfalten zu können; z. B. solche, die
eher darauf abzielen, Verhältnisse dazu geneigt zu machen, sich zum Besseren
zu wenden, statt sie wie üblich ›frontal‹ anzugreifen.

51 So wird auch verständlich, warum die v. a. seit Anfang der 1970er Jahre von
Autoren wie Edgar Morin propagierte »Rückkehr des Ereignisses« für Ricœur
unmittelbar von großer politischer Tragweite sein musste. Ohne einen in prakti‐
scher bzw. pragmatischer Absicht wieder einzuführenden Ereignisbegriff ließe
sich seines Erachtens auch das Politische nicht retten, das Autoren wie Miguel
Abensour, Jean-Luc Nancy und Philippe Lacoue-Labarthe seinerzeit ebenso
glaubten ›rehabilitieren‹ zu müssen. Siehe zur Vorgeschichte des »retour de
l’événement« M. Jay, Der Historismus und das Ereignis, in: C. Schmidt (Hg.),
Können wir der Geschichte entkommen? Geschichtsphilosophie am Beginn des
21. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 2013, 183–218. Was speziell Ricœur angeht, so
lässt sich seine Rückbesinnung auf die Konzeption einer Ereignisse zeitigenden
menschlichen Praxis nicht ohne seine spätere Apologie der agent agency verste‐
hen, die dem (in diesem Punkt aristotelisch grundierten) Spätwerk zugrunde
liegt (SaA, 128; frz.: Soi-même comme un autre, Paris 1990, 125). Vgl. abgesehen
von Zeit und Erzählung. Bd. I, 333 (frz.: Temps et récit. Tome I, Paris 1983, 309 f.),
die programmatischen Aufsätze L’éclipse de l’événement dans l’historiographie
française, in: Université de Ottawa (éd.), La philosophie de l’histoire et la pra‐
tique historienne d’aujourd’hui, Ottawa 1982, 159−177, hier: 162 f., und Événement
et sens, in: J.-L. Petit (éd.), Raisons pratiques. L’événement en perspective, Paris
1991, 41–56, sowie (mit Bezug auf Morins entsprechende Parole): Le retour de
l’événement, in: Mélanges de l’École française de Rome [...] Italie et Méditerrannée
modernes et contemporaines: MEFRIM 104, no. 1 (1992), 29−35, hier: 33 f.; P. Ri‐
cœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris 2000, 216; dt.: Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen, München 2004, 263, 367. Zur Rückbesinnung auf das Politische vgl.
Vf., Das Politische in Paul Ricœurs Werk. Paradoxien, ethische und staatliche Di‐
mensionen des Zusammenlebens, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer
Anthropologie. Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext. Bd. III: Praxis,
Baden-Baden 2024, 1887–1952.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

535

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundlage der sublunaren Welt des Wahrscheinlichen zu wissen,
in der bisherige Erfahrung gesammelt worden ist. Die Verknüpfung
des Wahrscheinlichen in der Erzählung wird sich an deren Vorga‐
ben weitgehend halten müssen: sie »läßt sich also nicht von den
kulturellen Zwängen des Annehmbaren ablösen«.52 Was auch immer
zunächst als ›unannehmbar‹ erscheint und so ›dissonant‹ uns hete‐
rogene Ereignisse auch widerfahren mögen, im Modus der Narrati‐
vität werden sie uns schließlich als in ihrem erzählbaren Zusammen‐
hang nachvollziehbare und sogar als wahrscheinliche vorkommen.
Auf diese Weise »reinigt und läutert« die Erzählung die Ereignisse
und nimmt selbst das Erschütternde »ins Intelligible auf« (ZEI, 75).
Bleibt es unerzählt, verdient streng genommen nicht einmal das
Erschütternde überhaupt Ereignis genannt zu werden, so sehr bleibt
es unaufgeklärt über seine Bedeutung im Zusammenhang mit Ande‐
rem. Die ständige Arbeit an der Etablierung des Zusammenhangs
der Ereignisse nennt Ricœur die »Humanisierung der Zeit«, die die
Welt bewohnbar zu machen verspricht. Als unzusammenhängenden
Geschehnissen ausgesetzte Wesen existieren wir aber zunächst her‐
meneutisch unbehaust – in einer Diaspora der ständig mangelnden
Nachvollziehbarkeit dessen, was uns widerfährt.53

Alle Mühe gibt sich Ricœur, zu zeigen, dass nicht nur das alltäg‐
liche, ›naive‹ Leben im Grunde ständig an dieser Humanisierung
arbeitet, sondern dass auch die Geschichtswissenschaft, die vergan‐
gene Zeit unter rationalen Ansprüchen geschichtlich verständlich zu
machen sucht, dasselbe Projekt verfolgt; und zwar selbst dort noch,
wo sie sich programmatisch von jeglichem naiven Vorverständnis
von Ereignis und Erzählung absetzt, um schließlich, dem ersten
Anschein nach, ereignislose Geschichten zu erzählen oder Ereignis‐
zeiten zum Vorschein zu bringen, die sich gar nicht mehr erzählen
lassen. Da Ricœur die Begriffe Ereignis und Erzählung unauflöslich

52 ZEI, 80, 83. Zu Zweifeln an der Erzählbarkeit vgl. aber SaA, 385.
53 ZEI, 9, 13, 87. Einmal bezeichnet Ricœur die Kultur als die narrativ ausstaffier‐

te Wohnung des Menschen (156). Aber es ist die Frage, ob die Erzählungen
vom Vergangenen, die kaum je Geschichten mit glücklichem Ausgang sind,
wie schon Hegel betonte, nicht vielmehr dieses Wohnen verleiden. Mircea Elia‐
de, mit dem Ricœur zeitweise in Chicago gelehrt hat, schienen die erzählten
»Schrecken der Geschichte« so überwältigend, dass er in einer religiösen, der
Geschichte vermeintlich nicht ausgesetzten Rezentrierung der Welt sein Obdach
glaubte suchen zu müssen.

Kapitel XVII

536

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


miteinander verknüpft hat, muss er beiden, vor allem in der französi‐
schen Geschichtsschreibung vertretenen Prätentionen in einem Zug
widersprechen: wo noch erzählt wird, kommen auch Ereignisse zur
Geltung; und wo die Geschichtsschreibung noch von Ereignissen
handelt, wird sie unweigerlich auch deren Zusammenhang erzählen
müssen.

An dieser Stelle kann die von Ricœur entfaltete epistemologische
Position nicht ausführlich gewürdigt werden. Nur ihre Eckpunkte
seien genannt: Wenn sich die Geschichtsschreibung etwa der An‐
nales E. S. C. polemisch von einer kurzatmigen Zeit, punktueller,
launenhafter und trügerischer Ereignisse, die aufs politische Han‐
deln beschränkt wurden, abwendet, um langfristige Konjunkturen,
Zyklen, Tendenzen und Strukturen zu beschreiben54, so folgt ihr
Ricœur zunächst und erkennt an, dass man die Geschichte von
abstrakten Entitäten und Zeiten mit Hilfe eigenständiger Erklärungs‐
verfahren schreiben kann. Er insistiert aber darauf, dass beispiels‐
weise selbst die langfristige Durchsetzung von Techniken wie der der
Wasser- und Windmühlen55 (also eines historischen Untersuchungs‐
gegenstandes, der an sich keine kontinuierliche Existenz hat und als
solcher gar nicht Gegenstand der historischen Welt der Menschen
war, die in der Vergangenheit gelebt haben) noch eine wenigstens
indirekte und analoge Beziehung zu erzählbarer Ereignisgeschichte
hat.56 Die Geschichte eines solchen Gegenstandes beschreibt da‐
rüber hinaus sogenannte Quasi-Ereignisse, die sie nur in einen nar‐
rativen (wenn auch impliziten) Zusammenhang stellen kann.57 Das
Entscheidende aber ist, dass eine solche Geschichte überhaupt keine
eigenständige Bedeutung hat, dass sie ihren historischen Charakter
sogar völlig einbüßt, wenn sie keinen wenigstens indirekten Bezug
mehr hat zur Geschichte von Sterblichen.58 Ganz abgesehen vom
epistemologischen Status des Ereignisses (von seiner Einzigartigkeit,

54 Demgegenüber weist Jullien darauf hin, wie sehr auch diese (inzwischen nicht
mehr so ganz neue) Geschichtsschreibung einem fragwürdigen Ereignisdenken
verhaftet bleibt (Les transformations silencieuses, 172 ff.).

55 Vgl. M. Bloch, Antritt und Siegeszug der Wassermühle, in: C. Honegger (Hg.),
Schrift und Materie der Geschichte, Frankfurt/M. 1977, 171–197.

56 ZEI, 297 f. zur Analogie, zu den Entitäten: 196, 265 f., 271, 288.
57 ZEI, 163, 328, 337.
58 ZEI, 305, 320. Vgl. P. Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen

– Verzeihen, Göttingen 1998 [=RV], 51 f.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

537

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von seiner Kontingenz, die Ricœur mit Raymond Aron und Henri
Bergson auch im Rückblick noch gewahrt sehen will59, sowie von
seinem diakritischen Moment der Abweichung) liegt im wie auch
immer geschwächten oder vermittelten Bezug zur durchlebten Zeit
von Sterblichen, denen es um deren geschichtliche Verständlichkeit
geht, der dünne, aber nicht zu zerreißende Faden, der selbst die
abstrakteste Geschichte in der Dimension einer longue durée noch
mit jener Ereignis-Geschichte verbindet, von der sie sich zunächst
polemisch abgewandt hat.60 Bliebe diese schwache Verbindung zu
den existenziellen Grundlagen der Geschichte nicht bestehen, dann
ginge es in der Geschichtsschreibung buchstäblich um nichts mehr,
sie wäre bloß ein intellektuelles Spiel oder ein institutioneller Selbst‐
läufer zur unaufhörlichen Beschäftigung von Historikern.61

Freilich kann man sehr verschieden von der Geschichte von
Sterblichen handeln. Schließlich spricht auch die serielle Geschich‐
te, vornehmlich die historische Demographie, vom Tod. Sie meint
aber nur den massenhaften, zählbaren Tod, die Statistik und die
Reproduktion der Toten durch die nach ihnen Lebenden, die die
Funktionen ihrer Vorgänger übernehmen. Auch die Geschichte der
Staaten hat sich in diesem Sinne lange genug mit einem bloß anony‐
men Tod begnügt, aus dem man noch im politischen Totenkult,
der die eigene Niederlage besiegelte, Kapital geschlagen hat.62 Viel‐
leicht muss sich die Geschichtsschreibung als professionelle Diszi‐
plin selbst dann in gewisser Weise über den Tod hinwegsetzen, wenn
sie ihn als Erfahrung zurückzuerobern versucht und seinen Spuren

59 Vgl. RV, 63, 127, sowie ZEI, 237, 240, 281.
60 Ich spreche an dieser Stelle von Ereignis-Geschichte nicht im Sinne des gän‐

gigen historiografischen Gegensatzes zur sog. Strukturgeschichte, wie er in
Deutschland üblich geworden ist, sondern im Sinne der »ursprünglichen« Zu‐
ordnung von Ereignis und Erzählung, in der Ricœur von Aristoteles her den
Sinn von Geschichte verwurzelt sieht.

61 Dabei ist lt. Derrida »der Tod mit von der Partie« schon dann, wenn das
»Sprechen vom Ereignis« dessen vorgängige Singularität verfehlt, wie es ihm
zufolge immer und unvermeidlich der Fall sein muss. Vgl. J. Derrida, Eine
gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, Berlin 2003, 21, sowie
ders., Gesetzeskraft, 77.

62 ZEI, 161. Gegenläufige Tendenzen werden allerdings sichtbar bei R. Koselleck,
M. Jeismann (Hg.), Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler in der Moderne,
München 1994; R. Koselleck, Zur politischen Ikonologie des gewaltsamen Todes.
Ein deutsch-französischer Vergleich, Basel 1998.

Kapitel XVII

538

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bis in die Privatsphäre hinein und selbst in der Anonymität des
modernen Klinikalltages nachgeht.63 In jedem Fall, glaubt Ricœur,
bleibt »die Geschichte nur dann historisch, wenn sie sich, indem sie
über den Tod hinwegläuft, zugleich vor dem Vergessen des Todes
und der Toten hütet und eine Erinnerung an den Tod und ein
Gedenken der Toten bleibt« (vgl. RV, 135).

Lassen wir einstweilen dahingestellt, ob der Geschichte, die auch
Gedenken und Gedächtnis sein soll, auf diese Weise nicht zuviel
zugemutet wird, oder ob wir es hier mit einem Vergessen im (hi‐
storischen) Erinnern und mit einem gegenläufigen Gedenken im
Vergessen, das die geschichtswissenschaftliche Arbeit als solche mit
sich bringt, zu tun bekommen (vgl. RV, 51). Entscheidend ist, dass
die Ergebnisse dieser Arbeit menschlichen Überlebensverhältnissen
eingeschrieben werden, von denen her sie auch ihre ursprüngliche
Bedeutung empfangen. Nur Sterbliche, die später leben, können sie
lesend zur Kenntnis nehmen – und werden sie auf die Vorgeschich‐
te ihrerseits Sterblicher beziehen wollen, die ihnen vorangegangen
sind. Selbst der serielle Tod ist ein statistisches Ereignis nur für
vorläufig Überlebende, die sich in seinem Licht ein Bild von ihrer
Zukunft machen.64 Nicht nur wird die Geschichte von abstrakten
Entitäten, von Lebensformen und Kulturen als eine endliche nur
analog, d.h. in Anlehnung an die Endlichkeit Sterblicher verständ‐
lich. Es ist auch allein das Interesse einander überlebender Sterbli‐
cher an der Verständlichkeit ihres verzeitlichten Lebens, was der
Geschichte ihren ›historischen‹ Charakter sichert. Darin liegt die
sinngenetische Grundlage des historischen Diskurses; und das sichert
ihm ungeachtet aller epistemologischen Brüche, die ihn sich von
der Naivität des sublunaren geschichtlichen Lebens emanzipieren
lassen, seine unzerreißbare Verbindung zur geschichtlichen Existenz
derer, denen es um die narrative Nachvollziehbarkeit der Ereignisse
geht, die ihnen widerfahren.65

63 ZEI, 165 zur »Rückeroberung des Qualitativen« am Tod.
64 Wir leben so gesehen auch von der Vergangenheit her auf die Zukunft hin;

vgl. ZEI, 322 zu F. Braudel. So lässt sich auch eine Bilanz der menschlichen
Gewaltgeschichte verstehen, wie sie bspw. Michael Mann vorgelegt hat: Über
Kriege, Hamburg 2023.

65 Vgl. ZEI, 167 zu P. Veyne.

4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit

539

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

Offensichtlich  möchte  Ricœur  ungeschmälert  das  Recht  der  Ge‐
schichtsschreibung anerkennen, sich von den Kategorien, den Erklä‐
rungsweisen und den Zeitvorstellungen eines naiven Geschichtsver‐
ständnisses abzulösen, das geradezu hoffnungslos ereignis-geschicht‐
lich fixiert zu sein scheint. Im Zuge dieser Ablösung, macht Ricœur
nun geltend, treten aber Ereignis und Geschichte in ein epistemologi‐
sches Spannungsverhältnis, das ihre ursprüngliche Beziehung nicht
völlig zerreißen darf. Denn ›historisch‹ bleibt die Geschichte in allen
ihren neueren Spielarten nur  vermittels  des  Zusammenhangs  von
Ereignis und Erzählung. Freilich kann es nicht darum gehen, etwa eine
auf Individuen als Handelnde zentrierte, ihr Leben als Ganzes erfas‐
sende, umfassende und kompossible Geschichte zu rehabilitieren. Die
Zeit einer longue durée, in der sich Siegeszüge gewisser Techniken (wie
einst der Wassermühle), aber auch ruinöse ökologische Veränderun‐
gen infolge exzessiver Rodung der Wälder etwa abspielen, wirkt zwar
in die Lebenszeit der Einzelnen hinein, doch hat sie ihren eigenen
Rhythmus, so wie die demografischen Geschichten ihre eigenen, in
Geburten- und Todesziffern gemessenen Frequenzen und Amplituden
aufweisen.66 Diese Geschichten sind nicht kompossibel im Geometral
einer Geschichte, die angeblich ein geistiges ›Auge‹ zu überblicken
vermöchte.67 Und befreit von der »Obsession der Ursprünge« (Paul
Veyne; ZEI, 333), verweisen sie auf kein Erstes, auf kein Letztes und auf
kein Subjekt, das sich in ihrem Spiegel wiedererkennen könnte. Dessen
ungeachtet hat für Ricœur nun aber doch nicht eine end-lose Zwi‐
schen-Zeit das letzte Wort, die sich mangels eines definitiven Anfangs
und eines definitiven Endes ihrerseits nicht mehr geschichtlich deuten
ließe und in der jene Geschichten womöglich mehr oder weniger
unverbunden bleiben müssten.  Vielmehr erscheint  ihm »jede Ge‐
schichte [als]  ein Fragment oder Segment einer einzigen Welt der
Kommunikation; darum erwarten wir von den Geschichtsbüchern,
selbst wenn sie isolierte Werke bleiben, daß sie auf ihren Blatträndern

66 Vgl. C. J. Glacken, Zum Wandel der Vorstellungen über den menschlichen Lebens‐
raum, in: R. P. Sieferle (Hg.), Fortschritte der Naturzerstörung, Frankfurt/M.
1988, 158–190.

67 Zur Metapher des Auges der Geschichte vgl. F. Fellmann, Das Ende des Laplace‐
schen Dämons, in: Poetik und Hermeneutik. Bd. V, 115–138, hier: 120.

Kapitel XVII

540

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die einzige Geschichte hindeuten, die doch niemand schreiben
kann«.68  Mit  Arthur C.  Danto weist  Ricœur die Vorstellung eines
idealen Chronisten dieser Geschichte ebenso zurück69 wie den Ge‐
danken einer künftigen, aber in der Gegenwart schon vorwegzuneh‐
men Geschichte der Welt. Es gibt keine Geschichte der Gegenwart im
streng narrativen Sinne des Wortes. Man kann nur antizipieren, wie
aus der Perspektive einer künftigen Gegenwart unsere dann ›Vergan‐
genheit‹ gewordene Zeit ›historisch‹ erschiene. Die Vorstellung einer
Geschichte,  an  der  Ricœur  offenbar  festhalten  möchte,  impliziert
darüber hinaus aber ein Ende der  Geschichte; denn wie jede Ge‐
schichte könnte auch die Geschichte nur im Lichte ihres Ausgangs
nachträglich narrativ intelligibel werden.70 Nur von ihrem Ende her
wäre auf nachvollziehbare Weise einzusehen, was sich in der Zwi‐
schen-Zeit ereignet hat, die es terminiert. So bleibt hier ein letzter
Nekrolog gleichsam als ein imaginärer Fluchtpunkt der Geschichte im
Spiel – und das Geschichtsdenken entfernt sich weit von der subluna‐
ren Welt, von der es mit Aristoteles nach wie vor verbindlich auszuge‐
hen behauptet. Dieser Welt ist zwar noch ein narratives Schema zu
entlehnen, das sich selbst in kosmologischer Hinsicht noch bewähren
kann, wenn es um die Geschichte des Universums geht. Aber dabei
wird uns gewiss keine auf Dauer bewohnbare Welt mehr vor Augen
geführt. So kann man ohne Weiteres eine Geschichte der Erde erzäh‐
len,  an  deren  voraussehbarem Ende  sie  dazu  verurteilt  erscheint,
Jahrmillionen als Trabant um eine erst zum Roten Riesen sich aufblä‐
hende, dann zum Weißen Zwerg zusammenschrumpfende Sonne zu
kreisen, deren Hitze schließlich jegliche Spur menschlichen Lebens
auf diesem Planeten wird tilgen müssen.

Diese (bereits jetzt absehbare) Geschichte kann sich noch eines
altbewährten narrativen Schemas bedienen; doch lässt sich im kos‐
mologischen Horizont kein Kapital mehr für das Projekt einer »Hu‐
manisierung der Zeit« daraus schlagen. Wenn sich die Zeit (und
nicht nur eine befristete Spanne zeitlichen Lebens) selbst überhaupt
›humanisieren‹ lässt, so führen kosmologische Erzählungen ange‐

68 ZEI, 227.
69 Vgl. A. C. Danto, Analytische Philosophie der Geschichte [1965], Frankfurt/M.

1980.
70 ZEI, 221, 227; vgl. H. Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, München,

Zürich 1994, 122 f.

5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

541

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichts der längsten aller absehbaren Dauern doch terminal conse‐
quences vor Augen, die überhaupt kein irgendwie als ›human‹ zu
bezeichnendes Verhältnis mehr zu endlicher Lebenszeit haben.71 Da
aber Ricœur auch mit Blick auf die Geschichte größtes Gewicht auf
eben diese Konsequenzen legt, weil er erzählte Ereignisse generell
ausschließlich ›vom Ende her‹ intelligibel werden lässt, in dem sie
resultieren,72 und da er letztlich doch alle Geschichten in die Ge‐
schichte einmünden lässt, sieht er sich schließlich dazu gezwungen,
dieser einen nur noch religiös zu begründenden Sinn zu unterlegen,
damit die kosmologische Perspektive nicht das letzte Wort hat, die
von ihren antizipierbaren Konsequenzen her alles in einen metaphy‐
sischen Abgrund der Sinnlosigkeit stürzen zu lassen droht73: Am
Ende der geschichtlich ›humanisierten‹ Zeit stünde allemal nur die
lange Weile der Naturzeit, die un-endlich dauern kann und in der
sich alles verändern mag, die aber nach menschlichen Maßstäben
keine Ereignisse mehr zu zeitigen vermöchte.74

In Folge dessen werden Erzählung und Geschichte, die immer‐
fort an der nachträglichen Verständlichkeit vergangener, aber er‐
fahrener und erinnerter Ereignisse arbeiten, auf einen ganz ande‐
ren Vergangenheitsbezug zurückgeworfen: Schließlich beschwört Ri‐
cœur wieder die unvordenklichen Ursprünge in illo tempore, die die
Geschichte bereits endgültig hinter sich gelassen zu haben schien
und die sich zu keiner Zeit auf einfach erinnerbare Weise ereignet
haben. Tatsächlich handelt es sich um Ursprünge, die uns angeblich
zu dem machen, »was wir sind: Kräfte des Lebens, schöpferische
Kräfte der Geschichte« – und mehr noch: um den Ursprung. »Ich
vermute«, bekennt Ricœur, »daß das hebräische Gebot: Sechor eine
ganz bestimmte Erinnerungsarbeit meinte – mit dem Ziel, dasjenige

71 Vgl. Marten t’Harts Roman Das Wüten der ganzen Welt, München 1999, der am
Schluss auf diesen kosmologischen Horizont einschwenkt.

72 ZEI, 179, 227.
73 Zumindest dann, wenn man weiterhin davon ausgeht, jede spätere Sinn-Kata‐

strophe müsse unweigerlich alles Vorherige nachträglich in ›Sinnlosigkeit‹ stür‐
zen und kein ›zwischenzeitlicher‹ Sinn könne jemals davor bewahrt bleiben,
nicht einmal eine hilfreiche Geste…

74 Zugegeben: in Zeiten derart hoch entwickelter Geräte wie des Hubble- und des
James-Webb-Teleskops sind das ziemlich irdisch-›provinziell‹ anmutende Ge‐
danken. Mit letzterem entdeckte man mit Hilfe der längsten Belichtungszeit aller
Zeiten in einem zunächst völlig leer erscheinenden Ausschnitt des Weltraums
Anzeichen für Tausende, wenn nicht Millionen von Galaxien.

Kapitel XVII

542

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ein ›Ereignis‹ herbeizuführen, was niemals eines gewesen ist,
weil es uns so sehr vorausgeht. In solchen Worten spricht Franz
Rosenzweig im Stern der Erlösung von der Schöpfung...« – die auf
diese Weise einen eschatologischen Horizont eröffnen soll (RV, 133).

Wie es scheint, wird hier wie schon im Frühwerk des Autors die
Hoffnung auf die Ankunft (avènement75) eines Ereignisses geweckt,
das sich als Vorschein eines letzten Sinns der Geschichte deuten
ließe. Damit rückt das Geschichts- und Ereignisdenken Ricœurs tat‐
sächlich in eine eschatologische Perspektive.76 Doch ist er in seinen
jüngeren Schriften weit entfernt davon, sie etwa als Finalität eines
autonomen geschichtlichen Geschehens zu deuten. Im Gegenteil
wird nun das, was letztlich die ›historische‹ Qualität der Geschich‐
te in ihrer Verknüpfung mit dem Ereignis sichern soll, ganz und
gar der zwischen-zeitlichen Affizierbarkeit derer überantwortet, die
geschichtlich leben. In ihrem Leben entzündet sich am widerfah‐
renen Ereignis, das erschüttert und verletzt, das Verlangen, dieses
geschichtlich zu bezeugen. Dieses ›pathologische‹ Verlangen erlangt
aber erst dann im engeren Sinne historische Bedeutung, wenn es
sich auf den Tod Anderer bezieht, um ein nicht-indifferentes Überle‐
bensverhältnis zu etablieren, in dem die Toten (und nicht nur ein
›Angehöriger‹) nicht bloß statistisch ›zählen‹. Erst wenn die Vergan‐
genheit der Abgeschiedenen in diesem Sinne zu einem Anspruch
und zu einer Forderung geworden ist, ihr geschichtlich Geltung
zu verschaffen, wird schließlich auch die Geschichtsschreibung an
den Sinn des Historischen erinnert. Dieser Sinn ruht nicht in einer
Finalität der Geschichte und ist rein wissenschaftstheoretisch nicht
zu begründen; er ist vielmehr ganz und gar von der Abgeschieden‐
heit der Anderen her zu verstehen, die nicht mehr ›da‹ sind, aber

75 Zum Verhältnis von Ereignis (événement) und Ankunft (avènement) in den
frühen Schriften Ricœurs, auf die hier nicht im Einzelnen eingegangen wird,
vgl. Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg, München 1999, Kap. I
und II, sowie Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, München 1984, 101–103.

76 Vgl. P. Ricœur, Que signifie ›Humanisme‹?, in: Comprendre. Revue de politique
de la culture, no. 15 (1956), 84–92, hier: 92. Allein in eschatologischer Perspekti‐
ve sei die Geschichte letztlich als eine offene und an einem sens final orientiert
zu denken, heißt es hier.

5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

543

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewesen sind und »aus dem Grunde ihrer Abwesenheit das Sagen der
Erzählung fordern«.77

Was hier Anspruch und Forderung genannt wird, lässt sich indes‐
sen nicht als Ereignis in der historischen Zeit verstehen. Naive wie
auch historiografisch versierte Versuche, durchlebte Zeit geschicht‐
lich zu deuten, führen ihrerseits nur auf die Spur eines entspre‐
chenden Verlangens. Zeitigt dieses ein narratives Sagen, das sich
schließlich in mündlich oder schriftlich Gesagtem niederschlägt, so
verweist dieses umgekehrt wieder auf die Affizierbarkeit geschicht‐
lich Lebender, die erst im Ereignis des Lesens das Gesagte verstehend
und interpretierend aufzuschließen vermögen. Heißt das, dass nun
das Verstandene gewissermaßen über Ereignis und Erfahrung zu
Gericht sitzt und dass es nur auf das erzählbare Verstehen sowie auf
Interpretation des Erzählten ankommt?

Die Antwort muss negativ insofern ausfallen, als das narrative
Verstehen seinerseits Antwort gibt auf ein Verlangen nach geschicht‐
licher Verständlichkeit, welches sich im narrativ Gesagten nicht
aufheben lässt. Dieses Verlangen entzündet sich an der Geschichte
von Sterblichen, die einander überleben; und zwar so, dass ihnen
dies niemals ganz gleichgültig sein kann, werden sie doch, ob sie
es wollen oder nicht, von jenen geschichtlich in Anspruch genom‐
men, die ihnen vorausgegangen sind, und dabei zugleich in ein
Verantwortungsverhältnis zu ihnen versetzt. So kann am Grund des
Historischen selbst ein radikales, narrativ nicht aufhebbares Ereignis
vom Anderen her aufscheinen, das die Erfahrung insofern über
sich selbst hinaus führt, als sie immer schon vom Anderen her
in Anspruch genommene ist, ohne diese ›Verspätung‹ jemals ganz
aufholen zu können. Wenn es sich bei serieller Geschichte noch

77 RV, 60 f., 38 f. Eine solche Forderung zu denken, erschiene ganz unnütz, wenn
die Geschichte bereits als Text gegeben wäre, wie es gleichwohl an anderer Stelle
bei Ricœur heißt; vgl. History and hermeneutics, in: Y. Yovel (ed.), Philosophy
of History and Action, London, Jerusalem 1978, 3–20, hier: 12; vgl. P. Ricœur,
Du texte à l’action: Essais d’herméneutique II, Paris 1986, 185 ff. – Von der
am Schluss von Das Selbst als ein Anderer mit Levinas geführten Auseinander‐
setzung um die Frage, ob sich überhaupt eine Ontologie des Selbstseins und
eine in ihm liegende geschichtliche Affizierbarkeit vom Anderen denken lässt,
muss an dieser Stelle ganz abgesehen werden. Ricœur zeigt sich nicht über‐
zeugt von Levinas’ Vorwurf, zumal eine an Heidegger angelehnte Ontologie des
Selbstseins müsse unfähig sein, eine solche Affizierbarkeit ethisch zu denken.

Kapitel XVII

544

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer um die Geschichte von Sterblichen handeln muss und wenn
das Überlebensverhältnis, in dem Sterbliche zueinander stehen, den
Überlebenden unerlassbar die Verantwortung für die Anderen auf‐
gibt, wie Levinas meint, dann fällt das Ereignis dieser Gabe nicht
selbst in die historische Zeit. Diese setzt vielmehr eine Geschichte
bereits voraus, die, ausgehend von der Verantwortung für den An‐
deren, »Antwort auf eine unvordenkliche Vergangenheit« ist.78 Das
Unvordenkliche (l’immémorial), das sich im geschichtlichen Bezug
zu ihm entzieht, figuriert hier als an-archischer Grund des Histo‐
rischen, der doch niemals in die historische, erzählbare Zeit eingeht,
die kraft der Erfahrung, welche Ereignis und Erzählung vermittelt,
vom Unvordenklichen inspiriert bleiben muss, wenn die Geschichte
nicht ihren Sinn als Geschichte von Sterblichen gänzlich einbüßen
soll.

Sollte sich diese Inspiration denken lassen, so ließe sich am Ende
doch noch eine zwar brüchige, aber nicht gänzlich zerbrochene
Verflechtung von Ereignis, Erfahrung und Erzählung retten und
damit in einem nunmehr allerdings schwachen Sinne ein Begriff
der Ereignis-Geschichte rehabilitieren. In diesem Begriff ist eine Ko‐
inzidenz von Ereignis und Geschichte (wie in der antiken historia)
gewiss nicht mehr vorauszusetzen. Das Leben von Sterblichen, deren
geschichtliche Erfahrung sich vom Anspruch des – sterblichen –
Anderen affizieren lässt und sich diesem radikalen Ereignis ausge‐
setzt sieht, fällt nicht wie eine Serie datierbarer Vorkommnisse in die
Zeit. Vielmehr vollzieht es sich ereignishaft-antwortend auf einen
außer-ordentlichen Anspruch des Anderen, der es als geschichtliches
stiftet, ohne je selbst in die geschichtlichen Ordnungen der Erfah‐
rung einzugehen oder in ihnen aufzugehen. Das, scheint mir, mutet
uns eine maßgeblich (aber gewiss nicht ausschließlich) von Bergson
angeregte Radikalisierung des Ereignisbegriffs zu denken zu, die das
Ereignis letztlich nicht mehr als Vorschein einer anderen Seins-Ord‐
nung (Bergson) oder als Geschehen des Seins (Heidegger), sondern
vom Jenseits-des-Seins her begreift (Levinas).

Unübersehbar antwortet diese Radikalisierung des Ereignisden‐
kens freilich ihrerseits einem historischen Ereignis: dem bis dahin
radikalsten Angriff auf die Sterblichkeit des Menschen. Die indiffe‐
rente, serielle Liquidierung Anderer verleugnete schließlich jeden

78 E. Levinas, Zwischen uns, München, Wien 1995, 192 f.

5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

545

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unhintergehbaren Sinn eines Überlebensverhältnisses, wie es noch
Ricœur als unverzichtbare Grundlage der Geschichte betrachtet.
Hat dieses Verbrechen nun eine ganz andere Geschichte möglich
gemacht? Oder hat sich geschichtliches Leben nun das Versprechen
zugezogen, sich ihm ein für alle Mal zu widersetzen? Genau diese
Überzeugung verteidigen Autoren wie Levinas, Lyotard und Derrida
– aber in fragwürdiger Weise. Levinas weigert sich, den geschicht‐
lichen Ereignisssen »den Sinn unseres Lebens zu entnehmen«.79

Lyotard spottet über einen immerzu vertagten, aufgeschobenen ge‐
schichtlichen Sinn, der nie verwirklicht zu werden verspricht und so
der Sinnlosigkeit zum Verwechseln ähnelt.80 Und Derrida schlägt
scheinbar in die gleiche Kerbe, wenn er geschichtliches Leben,
zumal im europäischen Horizont, zwar an jenes Versprechen erin‐
nert, gleichwohl aber insistiert, es könne keinen messianischen oder
eschatologischen Erwartungshorizont begründen, den kommende
Ereignisse nur wie eine Hohlform auszufüllen bräuchten. Das Ver‐
sprechen bliebe demnach für immer »im Kommen«, als Dimension
ausstehender Ereignisse, »deren Kommen irreduktibel ist«.81

Und doch ist hier nicht zufällig wieder von Ereignissen die Rede,
d.h. von etwas, was sich als Inhalt eines Versprechens bzw. als Zuge‐
sagtes verstehen ließe. Was wäre auch von einem Versprechen ohne
Versprochenes zu halten? Jedes Versprechen impliziert die Frage
seiner Einlösbarkeit und in diesem Sinne die Frage nach einer ge‐
schichtlichen Zukunft, die es weniger zu verwirklichen als vielmehr
originär zu ermöglichen gilt, um es mit Bergson zu sagen. So sehr
man also auch die unaufhebbare Außer-Ordentlichkeit einer Zu-
Kunft, die sich irreduzibel und radikal vom Anderen her ereignet,
betonen mag,82 sie verlangt doch nach Ereignissen im ›vulgären‹
Sinne des Wortes, an denen sich die Kraft des Versprechens zeigen

79 Vgl. E. Levinas, Schwierige Freiheit, Frankfurt/M. 1992, 152.
80 So gesehen hat die Zukunft ausstehender Ereignisse, von denen man sich etwas

versprechen könnte, in der Tat einen schlechten Stand; s.a. J. Baudrillard, Das
Jahr 2000 findet nicht statt, Berlin 1990, 23.

81 So beschreibt Derrida die »kommende« Gerechtigkeit, deren Zukunft er als
den Inhalt jenes Versprechens charakterisiert, in: Gesetzeskraft, 56; ähnlich in:
Den Tod geben, in: A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida –
Benjamin, Frankfurt/M. 1994, 331–445.

82 Ich bin hier weit entfernt davon, den wichtigen Unterschieden Rechnung tragen
zu können, die in dieser Hinsicht zwischen den Genannten festzustellen sind.
Zu Levinas und Derrida vgl. R. Bernasconi, Die Gewalt des Gesichts: Frieden

Kapitel XVII

546

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müsste. So würde das Ereignis wiederum einen Erwartungshorizont
stiften, ohne dass aber die Erwartung (oder die Enttäuschung) ohne
Weiteres zur Maßgabe des Ereignisses werden könnte, wie es eine
im Zeichen des Neuen und angeblich »prinzipiell andersartiger«
Zukunft verzeitlichte Geschichte vorsah. In einer solchen Geschichte
vermöchten sich Ereignisse nur im Kontrast zu vorgängigen Vorweg‐
nahmen möglicher Zukunft abzuzeichnen. Wenn sich aber die Ge‐
schichte vom Anderen her inspirieren lässt, kommt jede Erwartung
(die, wie Bergson sagt, allenfalls enttäuscht, um sogleich in eine
andere Ordnung der Erfahrung einzumünden) zu spät. Angesichts
einer auf »unvordenkliche« Weise vom Anderen her inspirierten
Geschichte kann jede Vorwegnahme möglicher Zukunft im Modus
der Erwartung nur nachträgliche Bewahrheitung erfahren. Doch
bedarf diese Geschichte ihrerseits der Zeitigung künftiger Ereignis‐
se, von denen zu erwarten ist, dass sie jenem Versprechen – wie
unzulänglich auch immer – gerecht werden. Man kann sich, wie es
scheint, nicht aus der Geschichte retten, um sich in eine radikale
Ereignishaftigkeit zu flüchten, die buchstäblich nichts verspricht und
von der nichts zu erwarten wäre. Ein Versprechen, von dem sich
gar nichts erwarten lässt, ist keines. Aber man muss sich auch nicht
einer unerträglichen und unaufhörlichen geschichtlichen Vertagung
der Einlösung des Versprochenen ausliefern, wenn der Sinn des Ver‐
sprechens nicht einer Eschatologie der Geschichte, in einer letzten
Erfüllung liegt, sondern in der Gegenwart widerfährt, kraft eines
in keiner Erzählung oder Geschichte aufzuhebenden Ereignisses,
das sich als außer-ordentliches auch der Erfahrung entzieht. Jedes
außer-ordentliche Ereignis bedarf aber der Erzählung, um sich als
der Erfahrung sich entziehendes Geltung zu verschaffen. Und die
Geschichte bedarf einer außer-ordentlichen Ereignishaftigkeit, der
sie als Geschichte von Sterblichen letztlich ihren ›historischen‹ Sinn
verdankt. Hier zeichnet sich ein Chiasma von Ereignis und Geschich‐
te ab, das in der Erfahrung seinen Ort hat. In ihr kreuzen sich Er‐
eignis und Verlangen nach Erzählung, ohne je zur Deckung zu kom‐
men. So gesehen ist die Ereignis-Geschichte gerade deshalb nicht
am Ende, weil Ereignis und Geschichte nicht mehr ohne Weiteres
derart dasselbe bezeichnen wie in der historia, die von Ereignissen

und Sprache im Denken Levinas’, in: U. Erzgräber, A. Hirsch (Hg.), Sprache und
Gewalt, Berlin 2001, 121–140, hier: 129.

5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

547

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berichtete, welche ›Geschichte gemacht‹ haben. Das Chiasma von
Ereignis und Geschichte stellt keine Integration von Ereignis und
Geschichte in Aussicht. Wohl aber verspricht es, einer gänzlichen
Entflechtung von radikalem Ereignis und Geschichte zu begegnen,
unter der am Ende die Erfahrung, als ihr Vermittelndes, am meis‐
ten zu leiden hätte. Würden Ereignis und Geschichte unvermittelt
auseinanderfallen, so würde keine Geschichte mehr der Erfahrung
des Ereignisses zur Sprache verhelfen; und kein (radikales) Ereignis
würde die Geschichte mehr davor bewahren, nur eine Überlieferung
(die Gesamtheit des bereits Gesagten, wie Ricœur sie definiert) end‐
los fortzusetzen, die im starren Blick auf das Ende, von dem sie alles
erwartet, nur immerfort ihren eigenen Sinn unterminiert. Sollte sich
dagegen ein ereignis-geschichtlicher Sinn rechtfertigen lassen, der
weder der auf immer ausstehenden Zukunft ausgeliefert wäre noch
in einer radikalen Ereignishaftigkeit zugrundegehen müsste?

Prima facie spricht das Missverhältnis zwischen einer der Narrati‐
vität verpflichteten Geschichte, die alles von terminal consequences
her verständlich werden lässt, einerseits und einer schlechterdings
unvordenklichen Ereignishaftigkeit andererseits dagegen. Auch die
Erfahrung, der wir nach wie vor eine Vermittlungsleistung zwischen
Ereignis und Erzählung zutrauen, hat einen schlechten Stand. Statt
zur »Aussprache ihres eigenen Sinnes« (Husserl) zu gelangen, muss
sie sich vielfach bevormunden lassen von einer allerorten propa‐
gierten Politik kollektiver Zukunftsfähigkeit, die sich die Vergangen‐
heit nur zum Zweck der Identitätspräsentation verfügbar macht.
Während sich die kritische Geschichtsschreibung seit langem gegen
eine Bevormundung durch politische Identität zur Wehr setzt (was
einer der wichtigsten Gründe für eine unnachsichtige Kritik der
alten, zumal nationalistisch verengten Ereignis-Geschichte war), be‐
hauptet sich auf dem Feld des kollektiven Gedächtnisses nach wie
vor ein politisch-identitärer Zugriff auf verfügbar gemachte Vergan‐
genheit, der von Ereignissen, die uns nicht narrativ zur Disposition

Kapitel XVII

548

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen, nichts mehr ahnen lässt.83 In seinen letzten Schriften84 zum
Verhältnis von kritischer Geschichtsschreibung und politischer Erin‐
nerung sowie zum kollektiven Gedächtnis lässt Ricœur denn auch
deutlich Skepsis anklingen hinsichtlich der Frage, welches Gewicht
solchen Ereignissen noch zukommen kann in einer Zeit, in der
jedermann darum bemüht zu sein scheint, vor allem eigene Identität
in Vergangenheit und Zukunft bestätigt wiederzufinden, sei es auch
um den Preis des Vergessens der Anderen, die der eigenen Geschich‐
te zum Opfer gefallen sind. Für eine solche Identitäts-Geschichte
muss es in der Tat das Schwierigste sein, sie sich von Anderen erzäh‐
len zu lassen, auf die Gefahr hin, vom Erzählten her außer sich zu
geraten (RV, 124). Eine nicht identitär bevormundete Ereignis-Ge‐
schichte müsste sich jedoch gerade darauf einlassen, soll sie nicht
ihrerseits früher oder später auf dem »Friedhof nicht gehaltener
Versprechen«, als der uns die Geschichte erscheint, bestattet werden
(RV, 128 f.).

83 Hier behält die epistemologische Kritik der Ereignis-Geschichte von Foucault
bis Veyne ihr Recht. Wo sie eine begrifflich konstituierte Geschichte (und
Ereignisse, die gewissermaßen Begriffen, nicht Menschen etwa widerfahren)
zur Geltung bringt, hat sie freilich das Terrain der angefochtenen politischen
Geschichte und Identität hinter sich gelassen. Sie klärt weder zureichend, wie
kritische Geschichtsschreibung und kollektives bzw. kulturelles Gedächtnis zu‐
sammenspielen, noch wie das Ereignis diesseits eines epistemischen Vergangen‐
heitsbezugs, als Widerfahrnis, zu denken ist. Vgl. Vf., Erinnerung an die Zukunft
der Geschichte, in: Selbstorganisation 10 (1999), 73–98; M. Foucault, Von der
Subversion des Wissens, Frankfurt/M. 1987, 69 ff.; P. Veyne, Die Originalität des
Unbekannten, Frankfurt/M. 1988, 34 ff.

84 In dem Aufsatz La mémoire politique (Divinatio 6 [1998], 27–37) unterstellt
Ricœur das Gedächtnis freilich ungeachtet einer unverfügbaren Affektion durch
abwesende Vergangenheit doch einem unendlichen Erzählen, dem er ohne
Wenn und Aber die Aufgabe gestellt sieht, »[de] préserver le passé en vue d’une
disponibilité [!] à l’égard des institutions justes dont le désir fait partie de notre
souhait de vivre bien«. Siehe auch P. Ricœur, La mémoire saisie par l’histoire, in:
Revista de letras 43, no. 2 (2003), 15–25; sowie in: Présence de Paul Ricœur, Paris
2003, 77−90; Erinnerung und Vergessen. Das eigenwillige Überleben der Bilder,
in: der blaue reiter. Journal für Philosophie, Nr. 18 (2003), 40–45; Mémoire,
Histoire, Oubli, in: Esprit, no. 323 (3/4) (2006), 20–29.

5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

549

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVIII
Rückhaltlos in Geschichte(n) verstrickt?
Paul Ricœurs Zeit und Erzählung im Rückblick auf
Wilhelm Schapps narrativistische Verabschiedung der
Phänomenologie

1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte? (551) | 2. Die Idee der Phänome‐
nologie als reduktive Erforschung des »Gegebenen« im Rückblick  (558) | 3. Schapps
Verwurzelung in der Phänomenologie, seine Abwendung von ihr und erneute Anleh‐
nung an sie  (562) | 4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Proble‐
me (573) | 5. Rückblick (581)

Die Frage [ist],
ob sich der geschichtliche Mensch noch zur Geschichte bekennen will.1

 
Der letzte Satz legt nahe,

daß die Geschichtlichkeit ein Geheimnis bleibt.
Der geschichtliche Mensch will für die Geschichtlichkeit nicht einstehen

und sich vor allem nicht den Abgrund eingestehen,
der seine eigene Geschichtlichkeit aushöhlt.2

1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte?

Ob man die Zeit, die immerfort und unaufhaltsam zu vergehen
scheint, wenigstens vorübergehend bzw. augenblicklich in der eige‐
nen Gegenwart ›aufheben‹ kann, um ihrer Negativität zu entgehen,
die alles dem Nichtsein überantwortet, ist ein alter Streitpunkt.3
Alle in diese Richtung zielenden Hoffnungen scheint die Dekon‐
struktion des Begriffs der Gegenwart in der Zeitphilosophie des

1 J. Patočka, Ist die technische Zivilisation zum Verfall bestimmt?, in: ders., Ketzeri‐
sche Essais zur Philosophie der Geschichte, Berlin 2010, 116–140, hier: 140.

2 J. Derrida, Den Tod geben, in: A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit.
Derrida – Benjamin, Frankfurt/M. 1994, 331–445, hier: 334.

3 W. Janke, Die Zeit in der Zeit aufheben. Der transzendentale Weg in Schillers
Philosophie der Schönheit, in: J. Bolten (Hg.), Schillers Briefe über die ästhetische
Erziehung, Frankfurt/M. 1984, 229–260.

551

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20. Jahrhunderts jedoch vereitelt zu haben. Ihr zufolge geht unser
Leben niemals in purer Gegenwärtigkeit auf; und sie lässt es als
ganz und gar ausgeschlossen erscheinen, je ›restlos‹ mit sich selbst
koinzidieren zu können.4 Vielmehr scheint uns unser Leben ständig
vorauszueilen und sich permanent im Verzug gegenüber sich selbst
zu befinden – auf jeden Fall in hermeneutischer Hinsicht, wenn
Søren Kierkegaards berühmtes, in vielerlei Variationen oft zitiertes
Diktum zutrifft, demzufolge wir unvermeidlich »vorwärts leben«,
aber bestenfalls »rückwärts« bzw. im Nachhinein »verstehen«, was
uns widerfahren ist.5

Von letzterem hat nach der Überzeugung des Historikers Jacob
Burckhardt auch die Geschichtswissenschaft auszugehen; genauer:
vom »duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist
und immer war und sein wird«. Daher müsse das geschichtliche
Verständnis des Menschen von Anfang an ein »pathologisches«
sein6 – in Anlehnung an den altgriechischen Begriff des páthos,
des Widerfahrnisses. Dieser Grundgedanke beginnt sich seit länge‐
rem auch in der Phänomenologie durchzusetzen – wobei vor allem
die genaue Zuordnung von Begriffen wie ›Leiden‹ und ›Handeln‹
allerdings bislang umstritten bleibt.7 Speziell in hermeneutischer
Hinsicht wird ein »pathologisches« Verständnis menschlicher Ge‐
schichtlichkeit, die man inzwischen ihrerseits historisiert8 und nicht
mehr wie Jacob Burckhardt einfach für eidetisch konstant hält, viel‐

4 J. Derrida, Die Stimme und das Phänomen, Frankfurt/M. 1979.
5 S. Kierkegaard, Die Tagebücher, Innsbruck 1923, 203.
6 J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Stuttgart 1946, 5 f.
7 K. Busch, I. Därmann (Hg.), »Pathos«. Konturen eines kulturwissenschaftlichen

Grundbegriffs, Bielefeld 2007; P. Stoellger, Bild, Pathos und Vergebung. Ricœurs
Phänomenologie der Erinnerung und ihr bildtheoretischer Untergrund (mit Blick
auf G. Didi-Huberman), in: B. Liebsch (Hg.), Bezeugte Vergangenheit oder Ver‐
söhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, Berlin 2010, 179–213;
Vf., Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegen‐
wärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricœur
und Butler, Zug 2014; R. Kühn (Hg.), Pathos und Schmerz. Beiträge zur phänome‐
nologisch-therapeutischen Relevanz immanenter Lebensaffektion, Freiburg i. Br.,
München 2017; B. Wandruszka, Philosophie des Leidens. Zur Seinsstruktur des
pathischen Lebens, Baden-Baden 2023.

8 Vgl. H. Plessner, Die Frage nach der Conditio humana. Aufsätze zur philosophi‐
schen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976; ders., Macht und menschliche Natur.
Ein Versuch zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht, in: Zwischen Philo‐
sophie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979, 276–363.

Kapitel XVIII

552

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fach mit Hinweis auf Wilhelm Schapps programmatischen Buchti‐
tel In Geschichten verstrickt (1953) erläutert, so auch bei Ricœur,
der sich im ersten Band seiner Trilogie Zeit und Erzählung. Zeit
und historische Erzählung (1983; dt. 1988) auf Schapps Grundidee
beruft, Geschichte »widerfahre« jemandem, »ehe sie irgendjemand
erzählt«9. Bevor das geschieht, könne es sich allerdings nur um eine
Art »Vorgeschichte« handeln, die darauf angewiesen bleibt, explizit
narrativ zum Vorschein zu kommen. Durchlebte oder erlebte Ge‐
schichte lässt dadurch auch erst »das darin verwickelte Subjekt zu‐
trage[treten]«, wenn auch immerzu verspätet. In dieser Perspektive
könnte man das Erzählen von Geschichten allerdings auch bloß als
einen »sekundäre[n] Prozeß, […] nämlich des ›Bekanntwerdens der
Geschichte‹« auffassen, wie Schapp es formuliert, den Ricœur denn
auch mit diesen Worten zitiert (ebd.). Dabei geht es ihm allerdings
gerade nicht darum, das Erzählen lediglich als »›Fortsetzung‹ der
passiven Verstrickung der Menschen in Geschichten« erscheinen zu
lassen, sondern darum, es gegen die entgegengesetzte Behauptung in
Schutz zu nehmen, es handle sich dabei nur um eine »künstliche«
Überformung einer an sich ungeschichtlichen Zeiterfahrung (ebd.).
Letzterer will Ricœur im Gegenteil eine eigentümliche Prä-Narrati‐
vität nachweisen, die sie dazu geeignet erscheinen lässt, mimetisch
zum Vorschein gebracht zu werden; und zwar so, dass die in Erzäh‐
lungen selbst aufzuweisende mimetische Struktur auch wieder auf
das nicht nur zeitlich, sondern geschichtlich verfasste menschliche
Leben wiederum mimetisch zurückwirken kann. Der dem entspre‐
chend von Ricœur beschriebene »Zirkel der Mimesis (I–III)« soll
schließlich auf die »verborgene Affinität« aufmerksam machen, die
seines Erachtens »zwischen dem Geheimnis, aus dem die Geschich‐
te hervorgeht, und demjenigen« besteht, »zu dem die Geschichte
zurückkehrt« (ZEI, 120). Ob das viel daran ändern kann, dass wir
mehr oder weniger blind »vorwärts leben« müssen, ohne es recht zu
verstehen, bleibe dahingestellt. Ricœur jedenfalls wollte sich damit
nicht einfach abfinden, wie nicht zuletzt seine an Reinhart Koselleck
anknüpfenden Überlegungen zur ›Dialektik‹ von Erfahrungen und
Erwartungen zeigen, der er geschichtliche Orientierung in pragmati‐
scher Absicht abverlangte, um es mit Kant zu sagen.

9 P. Ricœur, Zeit und Erzählung I. Zeit und historische Erzählung [1983], München
1988, 119 [=ZEI].

1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte?

553

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon in seinen frühen, wesentlich von Gabriel Marcel und
Karl Jaspers inspirierten Schriften war Ricœur auf der Spur eines
geschichtliche Existenz bestimmenden Geheimnisses, ohne es aller‐
dings leichtfertig mystifizieren zu wollen.10 Er hegte von Anfang an
Vorbehalte gegen eine völlige Auslieferung jedes Einzelnen an eine
Geschichtlichkeit, die uns, wenn man der »existenzialen Analyse des
Menschen als ›in Geschichten verstricktem‹ Wesen« folgt (ZEI, 119),
rückhaltlos erfassen müsste. Als eine solche Analyse fasst Ricœur in
Zeit und Erzählung auch Schapps hermeneutische Radikalisierung
des fraglichen Verstricktseins auf, die, so weit ich sehe, nirgends auf
die Spur eines Geheimnisses führt, wie es Ricœur mit der Idee einer
»Gabe des Seins« (»don de l’être«11) verband.

Demgegenüber scheint Schapp das Verstricktsein derart zu af‐
firmieren, dass es überhaupt keinen Gedanken an eine wie auch
immer geartete Befreiung von ihm mehr zulässt. So erscheint »das
Verstricktsein in Geschichten« als »einzige und letzte Wirklichkeit«
und in diesem Sinne als »Absolutes«.12 Geschichten seien »das letz‐
te […], zu dem man als Phänomenologe vordringen kann«.13 So
erteilt Schapp auch der Phänomenologie der Wahrnehmung eine
Absage. Wahrnehmung gebe es nicht, erklärt er ohne Umschweife.14
Auch Dinge, die man einfach wahrzunehmen glaubt, erweisen sich
seines Erachtens als ebenso immer schon in Geschichten verstrickt
wie Arten und Weisen des Umgangs mit ihnen. (Als Beispiele wer‐
den das Sägen, Hämmern und Bohren genannt.) Demnach ›gibt

10 P. Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philosophie
du paradoxe, Paris 1947; L’expérience psychologique de la liberté, in: Le Semeur,
no. 6−7, avril-mai (1948), 444−451; hier: 451; L’Homme et son mystère, in: Le
Mystère. Semaine des intellectuels catholiques (18 au 25 nov. 1959), Paris 1959,
119−130, hier: 122; Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl, in: J. Hersch (présent.),
Jean Wahl et Gabriel Marcel, Paris 1976, 57−87, hier: 66.

11 Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers, 406; A. LaCocque, P. Ricœur, Penser la
Bible, Paris 1998, 86.

12 So formuliert es Jan Schapp, der sich um eine »Fortsetzung« der Philosophie
seines Vaters Wilhelm Schapp bemüht; vgl. J. Schapp, Eine Einführung: Wilhelm
Schapps Geschichtenphilosophie, in: K. Joisten, J. Schapp, N. Thiemer (Hg.),
Die Rezeption der Geschichtenphilosophie Wilhelm Schapps. Kommentare und
Fortsetzungen, Freiburg, München 2020, 15–38, hier: 20.

13 W. Schapp zit. ebd., 35.
14 S. Gottlöber, Phänomenologie, in: Joisten et al. (Hg.), Die Rezeption, 48–64,

hier: 61.

Kapitel XVIII

554

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es‹ überhaupt nur Geschichten. Das könnte es nahelegen, von Ge‐
schichten als schlicht vorliegenden »Sachverhalten« und insofern
als »Gegebenheiten« zu sprechen. Doch fungiert der Begriff des
Sachverhalts bei Schapp geradezu als Gegenbegriff zum Begriff der
Geschichte. Schapp beklagt den Verfall einer »Geschichtenwelt«,
der uns einer bloßen »Sachverhaltsauffassung von Welt« überant‐
worte15, wie sie auch den modernen Wissenschaften entspreche,
aus denen die »Sonderwelt des Abendlandes« hervorgegangen sei.
Diese aber sei gar »keine positive Welt«16, »keine Geschichtenwelt«
mehr, sondern eben eine Welt der Erkenntnis von Sachverhalten.17
So schlägt Schapps Grundthese, menschliches Leben sei seit jeher,
unvermeidlich und im Grunde unabänderlich in Geschichten ver‐
strickt und realisiere sich auch nur so, in das Gegenteil um: in die
Behauptung, in die anscheinend durchgängig ›versachlichte‹ Welt
des Abendlandes könne man »nicht […] verstrickt sein« – und es sei
im Grunde auch gar keine Welt von Geschichten oder geschichtliche
Welt mehr.18 Was von Hegel über Karl Marx, Max Weber, Georg
Lukács bis hin zu Ricœur als Entäußerung, Entfremdung, Entzau‐
berung oder Verobjektivierung bedacht und unterschieden wird19,
beschäftigt Schapp ebensowenig wie eine Hermeneutik der Ausle‐
gung, Deutung und Interpretation von Geschichten als Geschichten,
obgleich sie »offenbar von der Art [sind], dass sie [der] Deutung
bedürfen«. Jan Schapp betont sogar, dass »ungedeutete Geschichten
[…] im Sinne Wilhelm Schapps bloße Sachverhalte« wären bzw.
so eingestuft werden müssten.20 Das bedeutet, dass eine ›hermeneu‐
tisch unvermittelte‹ Auffassung von Geschichten ironischerweise
selbst eben der bei Schapp als im Grunde geschichtslos geltenden
Reduktion von ›Welt‹ auf bloße Sachverhalte anheimfallen müsste.

15 Schapp, Eine Einführung, 22.
16 J. Schapp, Zugänge zu Geschichtenwelten, Baden-Baden 2022, 15.
17 Ebd., 16, 19. Allenfalls noch Reste von früheren »positiven Welten«, wie sie

Schapp »von Homer bis Dante« angetroffen haben will, sollen erhalten geblie‐
ben sein (ebd. 25).

18 Ebd., 46.
19 P. Ricœur, Objectivation et aliénation dans l’expérience historique, in: Archivio di

Filosofia 45, no. 2−3 (1975), 27–38; dt.: Objektivierung und Entfremdung in der
geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977), 1–12; Lectures
on Ideology and Utopia, New York 1986.

20 Schapp, Zugänge, 31.

1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte?

555

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weit entfernt, Schapp auf diesem Wege zu folgen (wie es manch‐
mal unter Berufung auf Jean Greisch dargestellt wird), würde Ri‐
cœur in allen Punkten widersprechen und die hermeneutische
Gegenposition vertreten, der zufolge (1) Geschichten niemals ein‐
fach ›vorhanden‹ sind; sowie (2) zwischen durchlebten, prä-narra‐
tiv strukturierten Geschichten und erzählten Geschichten zu unter‐
scheiden ist, die (3) der Interpretation als Geschichte bedürfen; und
zwar (4) ihrerseits in geschichtlichen Kontexten, die wie die des Ok‐
zidents, der Neuzeit und Moderne, der technischen Rationalisierung
Europas, seines gewaltträchtigen Kolonialismus, Imperialismus und
seiner scheinbar nichts auslassenden Vermarktung von allem und
jedem ihrerseits einer kritischen Rekonstruktion bedürfen21; zumal
(5) nach 194522, als es nicht mehr in Betracht kommen konnte,
sich selbst als autonomer »Sinnproduzent« von Eigen- und Fremd‐
geschichten zu genügen, noch dazu unter Berufung auf eine »Ge‐
meinschaft der Vorfahren«, auf deren »Schultern« man nach wie vor
sicher zu stehen meinen könnte.23 Wo das nicht mehr der Fall ist,
müsste Schapp zufolge eine kaum mehr als ›Welt‹ anzusprechende
Geschichtslosigkeit um sich greifen, der er als Christ im Grunde
lediglich eine Heilsgeschichte entgegensetzen kann, nach deren Ver‐
fall man sich nur noch »wie eine Art Schimmelbildung auf einem
beliebigen Stern vorkommt«, wie er meint.24

Zwar fehlt im Geschichtsdenken Ricœurs keineswegs eine escha‐
tologische Dimension; doch hat er sich schon früh als entschiedener
Verteidiger einer säkularen, weltbürgerlichen Pragmatik im Sinne
Kants begriffen und war nie bereit, so weit zu gehen, die zumal
politischer und ethischer Interpretation bedürftige Zeit der Moderne
derart der Verachtung preiszugeben oder sich nach dem vom Drit‐
ten Reich zu verantwortenden Zivilisationsbruch einfach auf eine
angeblich ungebrochene Tradition und Herkunft von bedingungslos
(?) verehrten Vorfahren berufen zu wollen. Von diesen in der Se‐

21 Mit diesen Fragen hat sich Ricœur in einer ganzen Reihe von Texten befasst, auf
die eingegangen wird in: Vf. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.
Paul Ricœurs Werk im historischen Kontext. Bd. I–IV, Baden-Baden 2024.

22 Vgl. Vf. (Hg.), Geschichtskritik nach ›1945‹. Aktualität und Stimmenvielfalt,
Hamburg 2023.

23 Schapp, Zugänge, 43; Eine Einführung, 31.
24 Schapp, Eine Einführung, 23; W. Schapp, Beiträge zur Phänomenologie der

Wahrnehmung, Wiesbaden 1976 [=B], 183, 291.

Kapitel XVIII

556

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kundärliteratur zu Schapp und Ricœur kaum beachteten, allerdings
eklatanten Differenzen absehend, wende ich mich im Folgenden
nur der Frage zu, wohin uns der von Schapp bewusst vollzogene
narrativistische Bruch mit der Phänomenologie führt, wenn er dem
anscheinend rückhaltlosen Verstricktsein in Geschichte(n) derart
hohen Stellenwert beimisst, wie es nach wie vor auch bei vielen sei‐
ner Kommentatoren der Fall ist, die den Leitspruch des Geschichts‐
theoretikers ohne Weiteres unterschreiben: »Die Geschichte steht
für den Mann« (oder für die Frau…). Umgekehrt müssen wir
auch für die – durchlittenen oder erzählten – Geschichten und
für deren Interpretation einstehen; auch dann, wenn der Anschein
erweckt wird, sie seien wie »Sachverhalte« einfach vorhanden und
insofern ›gegeben‹ und bloß ›hinzunehmen‹, mit Wittgenstein zu
reden.25 Auch das könnte sich ironischerweise als eine Art »Flucht
aus der Geschichte« erweisen, die ihrerseits »in einem historischen
Kontext« stattfindet und durch ihn verständlich zu machen wäre.26

Wer, zumal nach 1945, für eigene und fremde Geschichte einsteht,
kann jedenfalls mit überhaupt keiner Geschichte derart zur Deckung
kommen, dass letztere jeweils für die Betreffenden stehen und sie
in gewisser Weise auch einfach ersetzen könnte. Jede Geschichte,
die man wie auch immer selbst und in Verbindung mit Anderen
durchlebt hat, erfordert auch ein mimetisches (wie Ricœur sagen
würde) Verhalten zu ihr und muss insofern eine narrative Differenz
ins Spiel bringen, die es ausschließt, dass man mit der jeweiligen
Geschichte einfach zusammenfällt. Insofern ist einem Narrativismus
zu widersprechen, der wie im Falle Wilhelm Schapps Geschichten
als ›Gegebenes‹ ausgibt, nachdem er selbst mit dem phänomenolo‐
gischen Begriff des Gegebenen gebrochen hatte, wie sich im Folgen‐
den zeigen wird. Im Anschluss daran wird zu bedenken sein, ob sich
der Gedanke einer alles und jede(n) einschließenden Vergeschichtli‐
chung im Sinne einer rückhaltlosen und unauflöslichen Verstrickung
in Geschichte(n) halten lässt, die uns zu bloß nachträglichem, im‐
mer verspätetem ›Verstehen‹ unseres Lebens zu verurteilen scheint.

25 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, 363.
26 Wie Carlo Ginzburg zeigt in: Die Wahrheit der Geschichte. Rhetorik und Beweis,

Berlin 2001, 26.

1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte?

557

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Idee der Phänomenologie als reduktive Erforschung
des »Gegebenen« im Rückblick

Misst man die Idee der Phänomenologie, wie sie Husserl in Vorle‐
sungen des Jahres 190727 dargelegt und ein knappes Jahrzehnt später
als fundamentales Projekt einer erneuerten bzw. von ihm selbst erst
eigentlich zu begründenden Ersten Philosophie28 beschrieben hat,
an seinen eigenen Ambitionen, so muss man feststellen, dass ihr
nicht der erhoffte Erfolg beschieden war. Noch immer schreiben sich
zwar viele Autoren in die Geschichte dieser Idee ein und setzen sie
produktiv fort. Doch Husserls Projekt, das die Philosophie insgesamt
auf die Arbeit einer phänomenologischen, »strengen Wissenschaft«
hätte verpflichten sollen, wird kaum noch verfolgt oder sogar rigoros
verworfen.29 Auch der Ausgangspunkt, den es in der »Selbstgebung«
dessen finden sollte, was sich angeblich von sich her zeigt, kann bis
heute nicht als gesichert bzw. als unumstritten gelten. Gerade des‐
halb freilich bezeugt die Geschichte der Phänomenologie bis heute
eine eigentümliche Vitalität. Selbst diejenigen, die mit Husserl nach
wie vor der Überzeugung sind, dass die Philosophie in erster Linie
phänomenologisch Rechenschaft davon abzulegen hat, was sich zeigt
und wie das Sich-Zeigen selbst eigentlich geschieht, streiten allerdings
bis heute über den Sinn dieser Begriffe, ohne dass sich Einigkeit
abzeichnete. Einigkeit besteht unter Phänomenologen allenfalls da‐
rin, dass das Erscheinen, das Sich-Zeigen oder die Gegebenheit von
etwas sowie die Rechtfertigung dieser Begriffe selbst am Anfang
jeglicher Philosophie stehen müsse. Was auch immer man philoso‐
phisch darüber hinaus begründen und konstruieren möchte, muss
demnach wenigstens anknüpfen an das Erscheinende, das Sich-Zei‐
gende oder Gegebene. Denn allein damit haben wir zunächst zu
tun. Der vom tschechischen Phänomenologen Jan Patočka beklagte
»Siegeszug der Konstruktion« in der westlichen Kulturgeschichte im
Allgemeinen und in der europäischen Philosophie im Besonderen
würde in dieser Sicht auf ein fatales Verkennen dessen hinauslaufen,

27 Vgl. E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, Husserliana II
[=Hua], Den Haag 1973.

28 E. Husserl, Erste Philosophie [1923/1924], Hua VII, Den Haag 1956.
29 Vgl. (bspw.) A. Schütz, A. Gurwitsch, Briefwechsel 1939–1959, München 1985,

287.

Kapitel XVIII

558

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was Erfahrung streng genommen bedeutet, wenn sich diesem Sie‐
geszug nicht eine phänomenologische Rückbesinnung darauf wider‐
setzte, wie uns wenn nicht seit jeher ursprünglich, so doch zunächst
alles, was zu erfahren ist, als Erscheinendes und Sich-Zeigendes
gegeben ist.30

Die Crux der Phänomenologie liegt nun aber gerade darin, dass
sich Antworten auf diese Frage dem naiv Erfahrenen nicht einfach
ablesen lassen. Die naive Erfahrung vergisst sich geradezu als Erfah‐
rung im Erfahrenen, ohne dieses auch nur als solches – d. h. als
›Gegebenheit‹ – und den Prozess der Erfahrung selbst als solchen
– als deren originäre Zeitigung – zu befragen. Sie fragt nicht, wie
(und inwieweit) es überhaupt möglich ist, dass etwas oder jemand
in Erscheinung tritt, sondern nimmt das, was sich zeigt, für selbst‐
verständlich. Auf derartige Selbstverständlichkeit beruft sich die
Phänomenologie bekanntlich gerade nicht. Die ganze Anstrengung
ihrer Methoden zielt vielmehr darauf ab, alle Hindernisse aus dem
Weg zu räumen, die dem Erscheinen des Erscheinens bzw. dem Sich-
als-Gegebenheit-Zeigen dessen, was sich zeigt, im Wege stehen. Die
Methode der phänomenologischen Reduktion ist deshalb zunächst
ein primär destruierendes Unterfangen, das gerade von der Nicht-
Evidenz der Gegebenheit als solcher ausgeht. Was phänomenologisch
als Gegebenheit gelten darf, ist eben nicht einfach vorzufinden oder
gar als empirische Tatsache aufzulesen. Was Husserl als originale
Selbstgebung bezeichnet, ist das Ergebnis einer mühsamen Arbeit der
Freilegung, die paradoxerweise davon ausgeht, dass sich uns diese
Selbstgebung nicht ohne Weiteres als solche ›offenbart‹.

Aber auch diejenigen, die Husserl auf dem von ihm eingeschlage‐
nen Denkweg nach wie vor folgen, sind weit davon entfernt, nur die
von ihm »vorgedachten Wahrheiten im eigenen einsichtigen Denken
nach[zu]erzeugen«, um sich so als Epigonen einer ein für alle Mal
begründeten phänomenologischen Ersten Philosophie auszuweisen,
wie es sich ihr Begründer selbst vorgestellt hatte (Hua VII, 5). So
wirft Jean-Luc Marion im Zuge einer eindringlichen Radikalisierung
der Frage nach dem originär und insofern ›selbst‹ Gegebenen das
sprachliche Problem auf, wie das, was phänomenologisch schließlich
als Sich-Zeigendes gesichert werden soll, eigentlich zu benennen
ist. Ist es nur ein semantischer Zufall und eine kontingente Zwei‐

30 Vgl. J. Patočka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, Stuttgart 1991, 427.

2. Die Idee der Phänomenologie als reduktive Erforschung des »Gegebenen«

559

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutigkeit, dass wir das als Sich-Zeigendes Gegebene sowohl als ge‐
genwärtig (présent) als auch als gegeben (donné) verstehen? Liegt in
dieser Ambiguität ein tiefer Sinn, der auf die Spur einer Gabe alles
Gegebenen zu führen verspricht? Oder verrät eine solche Deutung
den Sinn der Phänomenologie selbst, wenn sie die Gabe schließlich
sogar auf einen ersten, ursprünglichen ›Geber‹ zurückführt?31

Diese gegenwärtig brisante Frage beweist, dass nach wie vor die
Gegebenheit, mit Heidegger zu reden, der »Stein des Anstoßes« der
Phänomenologie ist.32 Hier steht nicht nur in Frage, ob sie durch
die Methode(n)33 der Reduktion als solche zu sichern ist, sondern
auch, was es überhaupt bedeutet, ihr den Status der Gegebenheit,
eines Sich-Zeigenden oder gar einer Gabe zuzuschreiben (wenn das
jeweils Gegebene nicht auch ihn, diesen Status, eindeutig als solchen
zu erkennen gibt).

Die gegenwärtige Diskussion um den Begriff des Gegebenen, die
es als eine Gabe auffasst, macht deutlich, dass gerade Husserls An‐
liegen einer Ersten Philosophie geradewegs auf eine theologische
Auskehr aus ihr hinauslaufen kann.34 In Schapps Philosophie der
Geschichten liegt auf den ersten Blick allerdings ein diametral ent‐
gegengesetzter Fall vor: nämlich eine phänomenologische ›Häresie‹
(eine von vielen, aus denen sich die viel zitierte »phänomenologi‐
sche Bewegung« nach Ricœurs Bekunden ja zusammensetzt), die
gar nichts anderes als Geschichtlichkeit mehr kennt – und erst recht

31 Vgl. die Kap. II und III in diesem Bd. – Ob Marion selbst für dergleichen
verantwortlich ist, lasse ich hier offen; vgl. J.-L. Marion, Étant donné, Paris 1997;
dt.: Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegebenheit, Freiburg, Mün‐
chen 2015; ders., J. Wolmuth, Ruf und Gabe. Zum Verhältnis von Phänomenolo‐
gie und Theologie, Bonn 2000; J.-L. Marion, Reduktive ›Gegen-Methode‹ und
Faltung der Gegebenheit, in: M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit
der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussion, Freiburg i. Br.,
München 2007, 37–55, hier: 45, sowie ders., Eine andere ›Erste Philosophie‹ und
die Frage der Gegebenheit, ebd., 56–77; J. D. Caputo, M. J. Scanlon (eds.), God,
the Gift and Postmodernism, Bloomington 1999; D. Janicaud, Die theologische
Wende der französischen Phänomenologie, Wien, Berlin 2014.

32 M. Heidegger, Grundprobleme der Phänomenologie (Wintersemester 1919/1920),
Gesamtausgabe Bd. 58, Frankfurt/M. 1993, 5.

33 Deren Differenzierung (phänomenologische vs. eidetische Reduktion), wie sie
Husserl u. a. im Encyclopaedia Britannica-Artikel (in: Hua IX, 277–301) vor‐
nimmt, muss hier außer Betracht bleiben.

34 Marion streitet energisch die Berechtigung des in Janicauds Buchtitel enthalte‐
nen Vorwurfs ab (vgl. in Gegeben sei, 21, 23, 136).

Kapitel XVIII

560

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Geheimnis und keine Exteriorität, wo man radikal, ganz und
absolut Anderes vermutet hat.35 Die Werke des Narrativisten Schapp
repräsentieren nicht mehr nur eine weitere Abweichung vom rech‐
ten Pfad einer »strengen Wissenschaft«, sondern einen veritablen
Bruch mit der Phänomenologie. Bei näherem Hinsehen zeigt sich
indessen, wie subtil vielfach gerade seine narrativistische Verabschie‐
dung der Phänomenologie ihr begrifflich verpflichtet bleibt. Sie wirft
jedoch ebenfalls die grundsätzliche, keineswegs auf die klassische
Phänomenologie beschränkte Frage auf, ob sich eine seit alters her
auf Begründung verpflichtete Philosophie (gleich welcher speziel‐
len Provenienz) den Rekurs auf das ersparen kann, was sich der
Erfahrung ursprünglich zeigt und was sie als zunächst Gegebenes
allem Denken vor-gibt – auch wenn dieses sich gewiss nicht darauf
beschränken lässt, Gegebenes einfach hinzunehmen (wie es Witt‐
genstein nahegelegt hat).36

Scheinbar hat Schapp mit der vor allem mit seinem Namen ver‐
bundenen Rede von einer unvermeidlichen und unhintergehbaren
Verstrickung in Geschichten einen Husserls Projekt einer phänome‐
nologischen Ersten Philosophie diametral entgegengesetzten Weg
eingeschlagen – ›scheinbar‹, denn bei näherem Hinsehen zeigt sich
beispielsweise in der Philosophie der Geschichten (1959) deutlich,
wie Schapp trotz seines erklärten Bruchs mit der Phänomenologie
zentrale phänomenologische Termini in Anspruch nimmt. So wer‐
den Geschichten als »Urphänomene« bezeichnet und die Verstrick‐
ung in sie als »Selbstgegebenheit« eingestuft.37 Doch dabei folgt
Schapp nicht mehr der bekannten, zuletzt von Hans Blumenberg
ironisch kommentierten Devise »Zurück zu den Sachen«38, son‐
dern wendet sich, wie letzterer, viel mehr den in Geschichten
verstrickten Menschen zu und bestätigt auf diese Weise Blumen‐
berg, der im Rückblick auf die Geschichte der Phänomenologie ein

35 Ein bis heute virulentes Problem; vgl. S. Moyn, Origins of the Other. Emmanuel
Levinas between Revelation and Ethics, Ithaca, London 2005, 12 f., 239, 126 ff.,
156, zum »wholly wholly other«, das sich als totaliter aliter erwiesen haben soll.

36 Auf die aktuelle Wiederaufnahme dieser Fragen speziell bei François Jullien ist
bereits mehrfach hingewiesen worden. Siehe besonders F. Jullien, Existierend
leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, Kap. VII, wo sich der Autor eng an
Merleau-Ponty anschließt.

37 W. Schapp, Philosophie der Geschichten, Leer 1959, XIV, 5, 213, 293 [=PdG]. S.u.
Anm. 62.

38 H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2007 [=ZdS].

2. Die Idee der Phänomenologie als reduktive Erforschung des »Gegebenen«

561

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvermeidliches und »unaufhaltsame[s Wieder-] Vorkommen des
Menschen« feststellt, insofern er nach Blumenbergs Überzeugung in
seinem mundanen Verfasstsein die nicht zu übersteigende Grundla‐
ge allen Zur-Welt-seins ausmacht (ZdS, 173).

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie, seine
Abwendung von ihr und erneute Anlehnung an sie

Blieb Husserls Ideal die evidente Einsicht, die wie der pythago‐
reische mathematische Lehrsatz jeglicher geschichtlichen Anfech‐
tung standhält, so zögert Schapp nicht, uns Fabeln, Mythen und
Märchen eingeschlossen, als Paradigmen einer Geschichtlichkeit ans
Herz zu legen, über die wir weder hinausgelangen können noch, so
scheint es, hinauszugelangen versuchen sollten. Demnach erfasst uns
die Geschichtlichkeit ›restlos‹ und rückhaltlos in einem irdischen,
sublunaren, situierten, endlichen Leben, in dem wir uns vorfinden
bzw. in das wir uns verwickelt finden.  Für Schapp handelt es sich
letztendlich immer um eine geschichtliche Verwickelung, die die
menschliche Erfahrung in allen ihren Erscheinungs-, Artikulations-
und Darstellungsweisen ausnahmslos und bedingungslos erfasst –
wie fatal auch immer. Schapp meint, weil wir immer und unver‐
meidlich »in Geschichte verstrickt« sein müssen, könne es »keine
Tür ins Freie« geben. Selbst eine versuchte (und immerhin denk‐
bare) Flucht aus geschichtlicher Verstrickung oder vor ihr gehört
demnach in eine – durchgängig narrativ strukturierte – Geschich‐
tlichkeit, die uns rückhaltlos zu vergeschichtlichen Wesen macht,
so dass man anscheinend höchstens von einer Verstrickung in die
nächste geraten kann. Selbst das Gesicht des Anderen erzählt noch
eine Geschichte oder muss eine Geschichte zu erzählen versprechen,
um menschlich als solches verständlich zu sein. Zugang zu sich
selbst und zu Anderen wie auch zu jeglicher ›Gegebenheit‹ gibt es
für Schapp nur so, d. h. im Modus einer Geschichtlichkeit, die er
offenbar für grundsätzlich erzählbar hält.39

39 W. Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding [1953],
Wiesbaden 21976, 100, 103, 125 f., 168 [=IGV]; vgl. demgegenüber die etwas
nuancierteren Überlegungen zum Antlitz in Schapp, PdG, 82.

Kapitel XVIII

562

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schapp, der mit seiner Dissertation (1910) als Schüler Husserls
zunächst einen phänomenologischen Denkweg einschlug, hat sich
in seinen späteren Werken, v. a. in seinem Buch In Geschichten
verstrickt (1953), mit dieser Position dezidiert von der Phänomenolo‐
gie abgewandt.40 Gleichwohl lässt er sich durchaus zu denjenigen
zählen, die emphatisch der Maßgeblichkeit der Erfahrung beipflich‐
ten. Nur handelt es sich für Schapp um durchgängig narrative Er‐
fahrung, die in Geschichten zur Aussprache ihres Sinnes kommt41

(um es in Anlehnung an Husserls Cartesianische Meditationen zu
sagen).42 ›Maßgeblichkeit‹ besagt hier: 1. dass die narrativ struktu‐
rierte bzw. strukturierbare Erfahrung der Ausgangspunkt allen Phi‐
losophierens ist; 2. dass sie ihr bevorzugter, wenn nicht einziger
Gegenstand zu sein hat; und 3. dass die Philosophie nicht über
die narrative Erfahrung hinaus gelangt und ihrerseits geschichtliche
Form annehmen muss. Sie vermag demzufolge die Narrativität eines
von Anfang an geschichtlich verfassten Lebens weder als Ausgangs‐
punkt noch als Gegenstand noch auch als ihren letzten Horizont
zu überwinden oder zu verlassen. Schließlich münden für Schapp
alle Geschichten in eine integrale »Allgeschichte«, an deren innerer
Kompossibilität und Erzählbarkeit er offenbar keinen Zweifel heg‐

40 Einer mündlichen Mitteilung des Sohnes, Jan Schapp, zufolge ist bereits im Jah‐
re 1931 ansatzweise im Werk seines Vaters von einer Verstrickung in Geschichten
die Rede. Andererseits wurde noch im Jahre 1951  eine Neuauflage der Beiträge
erwogen, die ihrerseits bereits eine Vergeschichtlichung der Dinge bedenken (s.
u.). Näheres wird die Erforschung des Nachlasses erbringen. Im Übrigen werde
ich im Folgenden die juristischen und rechtsphilosophischen Schriften Schapps
außer Acht lassen. Im Hinblick auf die Phänomenologie sind sie weitgehend
unergiebig, trotz der Anlehnung Schapps an den für seine phänomenologische
Studie über die »apriorischen Grundlagen des bürgerlichen Rechts« und beson‐
ders das Versprechen noch heute bekannten Adolf Reinach. Man vergleiche nur,
wie beiläufig und kritisch letzterer in W. Schapps Buch Die neue Wissenschaft
vom Recht, Berlin 1930, Erwähnung findet (182 f.).

41 Allerdings vorzugsweise im »stillem Sprechen« – vor allem zu sich selbst
(Schapp, Zugänge, 41). Demnach könnte man eigene (und fremde?) Geschichte
auch für sich behalten; umwillen geschichtlicher Verständigung müsste man
nicht miteinander sprechen. Allerdings kommt eine gewisse »Empfangsbereit‐
schaft« von Hörern, weniger aber eine Mitteilungsbereitschaft von Erzählern
zur Sprache.

42 E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Hamburg 1977, § 16.

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie

563

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te.43 Bevor ich auf einige Probleme zu sprechen komme, die speziell
in dieser Zuspitzung des Verstricktseins in Geschichte(n) begründet
liegen, sei zunächst deren phänomenologische, von Schapp wie ge‐
sagt später zurückgewiesene Interpretation verdeutlicht.

Zweifellos gibt es Philosophien, für die die Erfahrung in der
angedeuteten Art und Weise nicht maßgeblich ist. Vielfach wird
jeder Rekurs auf ›Erfahrung‹, der nicht strengen Begründungsan‐
sprüchen genügt, für philosophisch suspekt gehalten und einer von
vornherein unbegründeten Berufung auf bloß subjektive Einsichten,
wenn nicht gar auf Vorurteile und Ressentiments verdächtigt, die
sich als solche nicht zu erkennen geben. Keinen derartigen Rekurs
hatte freilich Husserl im Sinn, der sich durchaus dem hergebrachten
Verständnis der Philosophie als einem Projekt der Rechenschaftsga‐
be (logon didonai) verpflichtet fühlte.44 Doch damit war für ihn
keineswegs ausgemacht, dass sie solche Formen der Begründung
annehmen muss, die es allenfalls als Propädeutikum gelten lassen,
zu zeigen, was überhaupt der Begründung bedarf oder was als zu
Begründendes vorliegt.45 Im Gegenteil stufte Husserl die – wohl‐
gemerkt phänomenologisch legitimierte – Erfahrung geradezu als
»Rechtsquelle« aller Philosophie ein, die demnach zuerst Rechen‐
schaft davon abzulegen hat, was erfahrungsmäßig überhaupt vorliegt
bzw. gegeben ist und woran jeglicher Begründungsversuch anknüp‐
fen muss. Schenkt man dem keine besondere Aufmerksamkeit, so

43 In PdG, XIII, spricht Schapp von einer Einheit der Geschichte, »in der noch der
Armseligste seinen Platz« habe. Offenbar beerbt hier die restlose Einordnung
jedes Einzelnen in eine Allgeschichte das Absolute, das in den Beiträgen noch
mit dem Licht verstehender Einsicht verknüpft worden war (B, 148). Alternativ
kann sich der Autor nur vorstellen, wir seien »eine Art Schimmel« auf einem
beliebigen Himmelkörper (s. o. Anm. 24). Aber die geschichtliche Integration
in einem »Meer von Geschichten« kann scheinbar doch nicht verhindern, dass
wir über einen Schiffbruch »im Nichts« nicht hinaus gelangen (B, 327). Wenn
Schapp dagegen seine Deutung des Christentums als »Allgeschichte« aufbietet,
aus der sich niemand ausschließen könne, so muss er sich fragen lassen, ob er
so nicht eine Art universaler Integration vorschlägt, in der sich Andere nur als
Ausgeschlossene ›aufgehoben‹ finden werden (vgl. IGV, 98–206).

44 Vgl. Husserl, Hua VII, Erstes Kapitel.
45 Man könnte am Beispiel neuerer Gerechtigkeitstheorien ohne Weiteres zeigen,

welche Folgen es hat, wenn man nur noch die Gerechtigkeit rational zu begrün‐
den versucht, ohne aber in Rechnung zu stellen, woher das Verlangen nach Ge‐
rechtigkeit eigentlich stammt, nämlich aus der Erfahrung von Ungerechtigkeit,
in der weit mehr liegt als nur ein Mangel an oder Fehlen von Gerechtigkeit.

Kapitel XVIII

564

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


riskiert man am Ende auch eine Sinnkrise unserer Orientierung an
Begründungen, deren Verortung im Leben unklar bleibt.

Für die Phänomenologie ist die Erfahrung nicht nur ein naiver
Ausgangspunkt, wie es selbst gewisse phänomenologische »Über‐
winder der Naivität«46 gerne sähen, sondern Quelle der Verpflich‐
tung, von ihr Rechenschaft abzulegen und auch auf sie wieder
zurückzukommen, wenn man sich darüber klar geworden ist, wie
sich die menschliche, Gegebenes zunächst naiv bzw. unkritisch hin‐
nehmende Erfahrung als solche womöglich selbst missversteht.47 In
beiden Hinsichten soll nach Meinung des Phänomenologen Klaus
Held gelten, dass man den vielfach statuierten Gegensatz der (trans‐
zendentalen) Phänomenologie zur sogenannten natürlichen Einstel‐
lung abbauen müsse48; andernfalls würden sich Menschen in dieser,
ihr alltägliches Leben bestimmenden Einstellung nicht davon über‐
zeugen lassen, dass Philosophie für sie irgendeinen Sinn ergebe –
wenn sie nicht erkennen können, wie sie an ihre Erfahrung anknüpft
und auch wieder auf sie zurückkommt.

Wo man die Phänomenologie auch als »Philosophie von unten«49

bezeichnet hat, war darüber hinaus gemeint, sie rede nicht einfach
über die menschliche Erfahrung und handle nicht bloß von ihr, son‐
dern erwachse aus ihr und werde schließlich auch für die Erfahrung
praktiziert, d. h. um sie sich selbst besser verstehen zu lehren.50

Man will in dieser komplexen Konstellation klären, was Erfahrung
überhaupt ist, wenn sie nicht bloß darin liegt, weit herumgekommen
zu sein und von irgendwelchen Begebenheiten berichten zu können.
In diesem Sinne mag noch der in den letzten Jahren viel diskutierte
Begriff des Ereignisses auf das Eräugnis zurückverweisen, dessen

46 Vgl. E. Fink, Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze,
Freiburg i. Br., München 1976, 98–126, sowie das Kap. I in diesem Bd.

47 Überdies stützt sich die transzendentale Phänomenologie ihrerseits unvermeid‐
lich, meint Husserl, auf ein naives Vertrauen auf evidente Selbstgebung dessen,
was sie am Ende zweifelsfrei zeigen will (Hua VIII, 53. Vorlesung zur transzen‐
dentalen Naivität).

48 K. Held, Husserl und die Griechen, in: Phänomenologische Forschungen 22
(1989), 137–176, hier: 155.

49 B. Waldenfels, Phänomenologie, Existenzphilosophie und Seinsdenken, in:
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 742–752.

50 B. Waldenfels, Phänomenologie in Deutschland: Geschichte und Aktualität, in:
Husserl Studies 5 (1988), 143–167, hier: 152.

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie

565

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augenzeuge par excellence als dazu befugt galt, selbst erlebte Ge‐
schichte zu erzählen.51 Doch die Autopsie des selbst Gesehenen er‐
klärt uns so wenig wie der narrative Bericht von gewissen Vorkomm‐
nissen (für wen auch immer sie wichtig sind), was das Erfahrene, die
Erzählung davon oder auch die Rezeption einer Geschichte durch
einen Hörer oder Leser eigentlich zu ›Erfahrung‹ macht und wie
weit sie reicht. Wo ihre Grenzen liegen und was jenseits liegen mag,
ist nicht einfach narrativ präsentierter Erfahrung zu entnehmen.

Phänomenologie ist deshalb von Anfang an auch kritische Wen‐
dung gegen ›Erfahrung‹, um sie, gegebenenfalls deren eigenem
Selbstverständnis zum Trotz, als Erfahrung überhaupt zur Geltung
bringen zu können und sie gegen typische Selbstmissverständnisse
in Schutz zu nehmen (die z.B. darin liegen können, dass man für
Erfahrung all das ausgibt, was man ›intensiv‹ durchlebt zu haben
glaubt oder was einen angeblich zu einem Anderen gemacht hat,
usw.). Es handelt sich nicht einfach um eine »institutionalisierte Nai‐
vität« (wie sie Robert Spaemann einmal genannt hat52), sondern um
ein ständiges Sich-Wenden gegen sich selbst – aber im Rekurs auf
naive Erfahrung und im Zurückkommen auf sie. Denn die Phäno‐
menologen sind sich nicht dessen sicher (und können sich vielleicht
auch niemals dessen sicher sein), dass sie nicht naiven Vor-Mei‐
nungen etwas entnehmen (und in die Phänomenologie hineintrans‐
portieren), was sachfremd ist. Wie auch immer man die Maßgeb‐
lichkeit der Erfahrung näher bestimmt, sie kann gewiss nicht einfach
darin liegen, philosophisch zu reproduzieren, was sich als solche
ausgibt. Am Ende verdient gerade die spektakuläre Erfahrung, die
man als Sensation bezeichnet, ihren Namen am allerwenigsten.53

Darum wissend, beschränkt sich die Phänomenologie nicht auf
irgendwie ›herausragende‹ Erfahrungen, sondern beansprucht als
eigentliche Philosophie der Erfahrung im doppelten Sinne dieses Be‐
griffs, deren ganze Vielfalt und Fülle in ihren ›theoretischen Blick‹
zu nehmen – von der schlichtesten Impression im »Empfindnis«
(Husserl) über das weite Gebiet der Wahrnehmung bis hin zum
inneren Zusammenhang eines Lebens und weiter bis hin zu radika‐
len und exzessiven Grenzerfahrungen, die es ›außer sich‹ geraten

51 Vgl. Kap. XVII in diesem Band.
52 Vgl. H. Lübbe, Vorwort, in: IGV, V–VII.
53 Vgl. K. Löwith, Paul Valéry, Göttingen 1971.

Kapitel XVIII

566

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen (sofern es nicht ohnehin immer schon ›ekstatisch‹ existiert).
Vielleicht aus Angst vor eben solchen Erfahrungen, spekuliert Ru‐
dolf Bernet in seinem Kommentar zu Husserls Phänomenologie des
inneren Zeitbewusstseins54, ist allerdings in Schriften von Phänome‐
nologen eine zuweilen enervierende Beschränkung auf den ver‐
meintlichen Prototyp der Wahrnehmung: die Dingwahrnehmung
festzustellen – und zwar in Verbindung mit einer immer wieder
festzustellenden, aber oft schon zurückgewiesenen Geringschätzung
all dessen, was offenbar ›bloß‹ dinglicher Art und offenbar nur »vor‐
handen« ist.55 Besteht die Welt nicht am Ende aus Dingen, wenn
nicht sogar aus »starren Wozudingen«? – fragt Schapp in seinen
Beiträgen zur Phänomenologie der Wahrnehmung. Ist womöglich die
Welt selbst eine Art Ultra-ultra-chose – und jede(r) von uns selbst
darin eine res cogitans, ein »denkendes Ding«?56

Wäre der Begriff des Denkens so weit zu fassen, wie es Descartes
vorschlug, träfe der Begriff dann aber nicht auf jegliche Erfahrung
zu, die denkende Subjekte ›machen‹? In diesem Falle müsste man
nur die Relation von Subjekten via Erfahrung zum Erfahrenen als
solchem klären. Die vorzüglichste Tätigkeit dieser Subjekte wäre das
Denken von Dingen (sie selbst eingeschlossen), anhand dessen sich
prototypisch und paradigmatisch zeigen ließe, was es mit menschli‐
cher Erfahrung auf sich hat, die am Ende, mit Husserl zu reden,
zur »reinen Aussprache« bzw. Aussage ihres Sinns in Satzform zu
bringen wäre.

Die Phänomenologie hat nun aber alle diese scheinbar so überaus
plausiblen Schlussfolgerungen destruiert. So hat Maurice Merleau-
Ponty energisch gegen die ständige Verwechselung der Wahrneh‐

54 R. Bernet, Einleitung, in: E. Husserl, Texte zur Phänomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893–1917), Hamburg 1985, XI–LXVII, hier: XLII.

55 Vgl. Fink, Nähe und Distanz, 113. Ein Stein bzw. jeder Stein ist »vorhanden«,
wohingegen »ein Mensch existiert«, heißt es hier. Ist aber jeder Stein auf die
gleiche Weise vorhanden? Zur Zurückweisung der Geringschätzung, die in
einem derart nivellierten Begriff der Vorhandenheit liegen kann, vgl. besonders
Francis Ponges Le Parti Pris des Choses, Paris 1942 (dt.: Im Namen der Dinge,
Frankfurt/M. 1973),  sowie Erhart Kästners Aufstand der Dinge, Frankfurt/M.
1979.

56 Vgl. B, VIII, 59; W. Schapp, Wissen in Geschichten [1965], Wiesbaden 21976, 3
[=WiG]; I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1976, B 430 ff. Der Begriff
der ultra-chose stammt von dem Psychologen Henri Wallon.

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie

567

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung mit Vorstellungen von ihr protestiert, die sie in Gedachtem
geradezu auflöst.57 Das dem Denken angeblich zugrundeliegende
und es ständig bewerkstelligende Subjekt eines reinen Bewusstseins
ist gerade nicht phänomenologisch ermittelt worden, stellt Otto Pög‐
geler fest.58 Die Erfahrung, die es vermeintlich ›macht‹, enthüllt sich
darüber hinaus der phänomenologischen Forschung in Wahrheit als
eine Subjekt-Objekt-indifferente Offenbarkeitsdimension59 zwischen
uns und der Welt, insistiert Klaus Held. Um diese Dimension bzw.
um dieses »Element« unseres Lebens müsse es der Phänomenologie
in Wahrheit gehen. Unübersehbar besteht hier eine gewisse Nähe zu
Schapps, auch von Ricœur aufgegriffener Rede vom »Auftauchen«60

narrativer Erfahrung, das keinem Subjekt zu verdanken ist und im
Modus der Verstrickung einen originären Weltbezug stiftet, der ur‐
sprünglich nicht gegenständlich vorliegt.

Demnach kann auch die Welt für Schapp kein Gegenstand oder
Sammelsurium von »Gegebenheiten« sein. »Solche Gegebenheiten
gibt es nicht«, heißt es in Wissen in Geschichten (1965) scharf, wo der
Autor außerdem kategorisch die Reduzierbarkeit von Gegebenheiten
auf (phänomenologische) Sachverhalte bestreitet (WiG, 97). Was »es
gibt«, ist für ihn überhaupt nichts ›positiv Vorliegendes‹, das man
bloß aufzulesen hätte. Es handelt sich offenbar vielmehr um Resul‐
tate eines Auftauchens, das zu erfahren, zu erkennen, zu denken
gibt und in seiner Gebung ›etwas‹ sich zeigen lässt. Im besagten
›Zwischen‹ zeigt sich demnach etwas bzw. gibt sich originär etwas zu
erkennen.

Aber selbst diese Formulierungen stehen im Verdacht, unreflek‐
tierte Vorurteile aus der natürlichen Einstellung unbedacht zu beer‐

57 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 60.
58 O.  Pöggeler,  Heideggers  Neubestimmung des  Phänomenbegriffs,  in:  Phänome‐

nologische Forschungen 9 (1980), 124–162, hier: 136; Vgl. Blumenberg, ZdS, 169.
59 K. Held, Heidegger und das Prinzip der Phänomenologie, in: A. Gethmann-Sie‐

fert, O. Pöggeler (Hg.), Heidegger und die praktische Philosophie, Frankfurt/M.
1988, 111–139.

60 Vgl. IGV, 2, 72, 148, wo der phänomenologische Begriff der Wahrnehmung
durch die maritime Metapher des »Auftauchens« von oder aus Geschichten
ersetzt wird. Dieser Unterschied wäre eigens zu bedenken, wenn man Geschich‐
ten nicht verdinglichen will, die subjektlos als fertige, am Ende sich selbst
narrativ darstellende und erzählende oder sogar sprachlos (ebd., 178) aus einem
Meer von Geschichten ans Licht treten könnten.

Kapitel XVIII

568

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben. Ist es denn sicher, dass das, was sich zeigt, in jedem Falle
›etwas‹ ist (so dass das ›Etwas‹ als die oberste Kategorie gelten dürf‐
te)? Gibt sich in jedem Falle ›etwas‹ zu erkennen? Phänomenologen
sind sich dessen offenbar weniger denn je sicher.61 Schapp für seinen
Teil verlangt jedenfalls eine destruierende Präparation vermeintlich
»unmittelbarer Selbstverständlichkeiten« in dieser Hinsicht. Was
phänomenologisch »Selbstgegebenheit« heißt, ist in jedem Fall erst
dazu zu »bringen«, schrieb er bereits in den Beiträgen.62 Es handelt
sich hierbei um ein Ziel, um zu Zeigendes oder Aufzuzeigendes,
nicht um einfach Vorliegendes.63

Dieses Ziel zu verfolgen, gehorcht zwar zunächst der methodi‐
schen Devise, nur leibhaftig etwas als solches, nichts »Hinzugedach‐
tes« oder »Hinzugemeintes« gelten zu lassen. Doch die bemühte
Voraussetzungslosigkeit phänomenologischer Forschung, die sich
erklärtermaßen »vor aller Theorie«, also theorielos zu bewähren
hätte (B, 10, 20, 38 f.), stößt alsbald an eine schier unüberwindli‐
che Grenze. Das »als Selbst Auftauchende« lässt sich nicht einfach
einer unvermittelt wahrgenommenen (im Gegensatz zu einer bloß
gedachten, konstruierten, gegebenenfalls auch errechenbaren und
modellierbaren) Welt zuordnen, wie es sich selbst Merleau-Ponty ge‐
legentlich vorgestellt hatte. Dieser Unterschied verliere grundsätzlich
an Bedeutung, meint Schapp schließlich in Wissen in Geschichten,

61 So macht vor allem Jean-Luc Marion einen systematischen Unterschied zwi‐
schen Sich-zeigen einerseits und Sich-geben andererseits.

62 Vgl. B, 3, 14 f., 93, 146.
63 Wer hinsieht, kann nicht leugnen, heißt es in den Beiträgen, dass er »›das Inne‐

re‹ der Dinge leibhaftig vor sich hat« (B, 24). Wer sich davon nicht überzeugen
lässt, kann auch durch Andere, die zu ›zeigen‹ hätten, was mit dem Begriff
der Selbstgegebenheit gemeint ist, nicht belehrt werden (ebd., 16 f.; allerdings
›sehen‹ wir ideale Objekte überhaupt nicht; WiG, 119). Hier kommt Schapp
ähnlichen Überlegungen Wittgensteins bemerkenswert nahe. Vgl. H. Lübbe,
Bewußtsein in Geschichten, Freiburg i. Br. 1972, 81 ff. Was angeblich einfach sich
von ihm selbst her zeigt (als evident), muss eigens gezeigt werden (und lässt sich
insofern nicht einfach »von ihm selbst her sehen«), aber unter Zuhilfenahme
eines Hinsehens, das wiederum niemandem zu demonstrieren ist (vgl. Blumen‐
berg, ZdS, 346). Dieser Schwierigkeit entgeht auch Schapps Philosophie der
Geschichten nicht, die über weite Strecken voraussetzt, Geschichten zeigten sich
von sich aus in einer Weise, die geradezu die phänomenologische Selbstgege‐
benheit scheint beerben zu können. Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen
151984, 27 f. (§ 7).

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie

569

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil die sogenannte wahrgenommene Welt von Gedachtem überla‐
gert sei (WiG, 13064).

Diese Metaphorik kaschiert hier freilich das grundsätzliche Prob‐
lem, auf das man stößt, wenn es sich tatsächlich nicht nur um eine
Art Sedimentierung (Husserl) handelt, die zu »Überlagerungen«
führt, deren Prozesse eine phänomenologische Archäologie oder
Stratigraphie noch rekonstruieren könnte, sondern um eine Impräg‐
nierung und Durchdringung, die originär Wahrzunehmendes und
bloß sekundär Hinzugedachtes nicht mehr zu unterscheiden gestat‐
tet. Was, wenn die Idee der Selbstgegebenheit nur ein phänomenolo‐
gischer Wunschtraum ist65 – und wenn die Erscheinungen nicht von
sich aus ›geben‹ oder ›zeigen‹, worum es sich bei ihnen handelt,
wenn sie vielmehr sogar »lügen« können, wie Schapp zu bedenken
gibt, bzw. wenn sie uns täuschen (so wie auch wir selbst uns täu‐
schen) und keineswegs versprechen, ihren vermuteten eidetischen
Kern so weit wie möglich zu offenbaren?66

Zur Zeit der Abfassung seiner Dissertation schien sich Schapp
noch dessen sicher zu sein, ungeachtet einer Vielzahl von Arten
und Weisen, sich auf Gegenstände zu beziehen, wenigstens dies
phänomenologisch aufklären zu können: »wie wir das Haben von
Gegenständen haben« (B, 3, 6).67 Am Ende wird er seine Leser
glauben machen, seine Philosophie geschichtlicher Verstrickung ge‐
be uns den Universal-Schlüssel zur Antwort auch auf diese Frage
in die Hand. Der Begriff der Verstrickung in aktuelle Geschichten

64 In der Philosophie der Geschichten wird der Begriff der Wahrnehmung als bloße
»Konstruktion« zurückgewiesen (293). Verworfen wird somit die Vorstellung
einer ersten Naivität aus Ausgangspunkt phänomenologischer Forschung, die
suggerieren würde, dass wir zu einem nur technisch imprägnierten bzw. über‐
formten Kern der Dinge, Wesen genannt, vordringen könnten.

65 Diese Frage hat schon Husserl beschäftigt, u. a. in den Analysen zur passiven
Synthesis, wo das Selbst eines Gegenstandes der sog. äußeren Wahrnehmung als
unerreichbar beschrieben wird, wohingegen es bei immanenten Gegenständen
noch als einholbar gilt (Hua XI, 20 ff.).

66 Vgl. B, 61, 103, 73.
67 Wie sehr das ›Haben‹ als solches radikal angefochten worden ist, u.a. durch

Gabriel Marcel, war dagegen für Ricœur ein wichtiger Ausgangspunkt. Vgl. G.
Marcel, Sein und Haben, Paderborn 1953, 187; Ricœur, Gabriel Marcel et Karl
Jaspers, 22–29.

Kapitel XVIII

570

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ersetzt tatsächlich in der Philosophie der Geschichten geradezu den
der Selbstgegebenheit.68

Doch da hat Schapp bereits mit einer Phänomenologie gebro‐
chen, die schien versprechen zu können, nicht bloß alle mögli‐
chen Gegenstände als Phänomene beschreiben, sondern darüber
hinaus die eigentliche Phänomenalität der Phänomene selbst und
die Erstaunlichkeit ihres Erscheinens aufklären zu können.69 Wie
auch immer man sie ›hat‹ oder wie auch immer sie sich zeigen,
beides, das Haben und Sichzeigen, sollte sich demnach als solches
phänomenologisch »ausweisen« können.70 Allerdings nicht »rein«.
Das Sich-Zeigen (oder Schapps »Auftauchen«) kann paradoxerwei‐
se stets nur indirekt an etwas (oder jemandem) deutlich gemacht
und nicht im direkten Zugriff allgemein aufgeklärt werden. So zeigt
sich etwas und daran das Sich-Zeigen als solches. Man ist auf etwas
aufmerksam und daran zeigt sich die Aufmerksamkeit als solche
(bzw. daran zeigen sich spezielle Formen der Aufmerksamkeit, die
nicht ohne vergleichende Untersuchung anderer Formen als – stets
nur provisorischer – ›Kern der Sache‹ Aufmerksamkeit auszugeben
sind).71 Auf dieser Linie liegt m. E. das, was Bernhard Waldenfels
später als »strukturale« Untersuchung konzipiert hat.72 Wichtiger
noch erscheint, dass sich das Aufmerksam-werden und -machen im
Grunde nur als sozialer Prozess der Artikulation und der Explikation
des Sich-Zeigenden vorstellen lässt, wenn es nicht solipsistisch be‐
schränkt bleiben soll. Eine phänomenologische ›Wissenschaft‹ von
der Erfahrung ist ohne Rekurs auf die soziale Nachvollziehbarkeit

68 Vgl. PdG, 293. In seinen 1959 zuerst veröffentlichten Erinnerungen an Husserl
(Wiesbaden 1976, 13 ff.) dagegen bekennt Schapp, die Reduktion, die die Selbst‐
gegebenheit ja sicherstellen sollte, nie richtig verstanden zu haben. Im Übrigen
beschränkt er sich auf Fragen wie diese: lässt sich überhaupt alles zur Selbstge‐
gebenheit bringen, und zwar als Einzelnes oder als in Horizonten Gegebenes
oder als Horizont selbst?

69 Vgl. B. Waldenfels, Einführung in die Phänomenologie, München 1992, 19, 41;
Blumenberg, ZdS, 180 unter Verweis auf Hobbes.

70 Vgl. C. Taylor, Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, ch. 4, 6.
71 Demnach entdeckt die eidetische Reduktion Wesen als fungierende in der Er‐

fahrung und übersteigt sie nicht. Zudem spielt sie nie alle Variationen durch;
vgl. Waldenfels, Einführung, 31. Zur Verquickung von Sich-Zeigen und Aufmerk‐
sam-machen vgl. Blumenberg, ZdS, 183.

72 Vgl. B. Waldenfels, Phänomenologie unter eidetischen, transzendentalen und
strukturalen Gesichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und
Erfahrung, Heidelberg 1991, 65–85.

3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie

571

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen, worauf sie als Sich-Zeigendes bzw. Gegebenes aufmerksam
macht, schlechterdings nicht überzeugend durchführbar.

Auch auf das »Haben« oder »Sich-Zeigen« und »Auftauchen«
von etwas ist nicht gleichsam einfach zu »lauschen«. Stets geht es
um ein indirektes (Sich-) Zeigen als etwas im Wie des Zugangs
zu ihm. Darüber hinaus erweist sich das- oder derjenige, dem sich
etwas zeigt, als darin »verstrickt«. Es gibt kein »reines Bewusstsein«,
das nur Beliebiges erscheinen lässt und dabei selbst unbetroffen
bleiben könnte. Die Verstrickung erfasst den etwas Erfahrenden, den
Prozess der Erfahrung und das Erfahrene als solches gleichermaßen;
es gibt keinen neutralen Standpunkt außerhalb oder oberhalb ihrer.
Stets muss jedes vermeintliche Wesen einer Sache oder der Erfah‐
rung, die für sie aufschließt, Resultat einer Prüfung sein, die nur
bis auf Weiteres Bestand haben kann und geradezu danach verlangt,
nach Abweichungen zu forschen, die sich am besten dort als solche
herausstellen werden, wo deren Artikulation mit der Erfahrung An‐
derer abgeglichen wird, statt sich auf eine subjektive Evidenz zurück‐
zuziehen und womöglich sogar auf sie zu berufen.

In den frühen Beiträgen glaubt Schapp noch, das Wesen der Din‐
ge habe unanfechtbar Bestand. Er gibt hier der Verführung eines
gewissen (Platon selbst eher fremden) Platonismus nach, der glau‐
ben macht, das, was sich angeblich »von sich her zeigt«, bestehe
ohne unser Zutun unverfälscht als das, was es »an sich« ist. Schapp
redet hier einer »selbständigen Sphäre« der Gültigkeit von Ideen
das Wort, die rein hervortreten könnten, »indem die verstandene
Wahrnehmung alles Menschliche abstreift« (B, 140–146). Doch un‐
übersehbar drängt sich hier bereits eine unhintergehbare radikale
Geschichtlichkeit auf, wenn Schapp feststellt, jedes Ding habe seine
Geschichte – »fast wie Narben« –, und wenn er den ›Weg zum
Ding‹ bedenkt (B, 36).73 So müsse man sich erst in die »Stelle«
eines Schmiedes versetzen, um phänomenologisch adäquat beschrei‐
ben zu können, was es heißt, mit Dingen in einem handwerklichen

73 Bemerkenswert ist überdies, wie sehr Schapp bereits in den Beiträgen über die
ontologische Solidität der Welt ins Grübeln gerät. Unterscheidet er zunächst
Dinge und Phänomene, so wird ihm schließlich restlos zweifelhaft, was wesent‐
licher ist. Es gebe keinen Rechtsgrund dafür, dass Dinge das Wesentliche sind.
Am Ende wird das Gegebene selbst in jedweder Form zum befremdlichen Rätsel
(B, 94 f., 126).

Kapitel XVIII

572

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raum zu hantieren (B, 27). Der perspektivisch vermittelte Zugang
zum Ding ist für die phänomenologische Rekonstruktion unerläss‐
lich. Der Weg zum Ding (oder die »Zugangsart«) gehört mit zu ihm
(bzw. zu seinem »Sachgehalt«). Die Dinge aber gehören in diesem
Falle zu einem Raum, den die Geschichte alsbald weitgehend zum
Verschwinden bringen wird, wie zahlreichen einschlägigen Zeitdia‐
gnosen zu entnehmen ist, die den Einbruch geschichtlicher Kontin‐
genz in menschliche Lebensformen reflektieren und nicht selten
sogar so weit gehen, eine heraufziehende Weltlosigkeit zu beschwö‐
ren.74

Zur so sich abzeichnenden Übermacht von Geschichte verhält
sich Schapps Werk, wie eingangs schon angedeutet, außerordent‐
lich ambivalent. Dessen ungeachtet ist es bis heute vielfach nur
unter dem Aspekt einer kaum weiter zu treibenden Vergeschicht‐
lichung menschlicher Erfahrung bekannt, die anscheinend nichts
mehr ›draußen‹ lässt. Daraus ziehen die Bücher In Geschichten
verstrickt (1953), Philosophie der Geschichten (1959) sowie Wissen
in Geschichten. Zur Metaphysik der Naturwissenschaft (1965) syste‐
matische Konsequenzen, auf die nun einzugehen ist.

4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre
Probleme

Alles der Erfahrung Gegebene taucht in Schapps Verständnis im
Kontext von Geschichten und in geradezu geschichtlich verfasster
Form auf. Schapp verwirft ausdrücklich jegliche nicht-narrative Ob‐

74 Man vergleiche beispielsweise Carl J. Burckhardts Brief vom 30. August 1924
an Hugo v. Hofmannsthal in deren Briefwechsel, Frankfurt/M. 1966, 159 f.,
und D. Wellershoff, Gottfried Benn. Phänotyp dieser Stunde [1958], München
1976, 9–44 zum »Wirklichkeitsverlust«. Auch in Hannah Arendts und Günther
Anders‘ Werk nimmt befürchteter Weltverlust eine wichtige Stellung ein. Bis
heute kann aber nicht als geklärt gelten, wie sich entsprechende Zeitdiagno‐
sen zu einer Ontologie des In-der-Welt-seins verhalten, das einschlägigen phä‐
nomenologisch-hermeneutischen Diagnosen zufolge menschliches Leben aus‐
macht. Vgl. bspw. A. Schauer, Mensch ohne Welt. Eine Soziologie spätmoderner
Vergesellschaftung, Berlin 22023, wo der fragliche Weltverlust teilweise wie ein
empirisches Faktum abgehandelt wird, ohne dass erkennbar würde, mit welcher
soziologischer Methodik man dazu kommen könnte.

4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Probleme

573

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektivierbarkeit psychischer Phänomene.75 War er ursprünglich einer
deskriptiven Psychologie auf der Spur (als die Husserl die Phänome‐
nologie zunächst eingestuft hatte), so gibt er hier nun den Begriff der
Seele ebenso preis wie die Idee der »Selbstgegebenheit« bzw. einer
nach mathematisch-logischem Vorbild gesuchten Evidenz. Mangels
eines narrativen Kontextes könne auch der Aussagesatz keinen kla‐
ren Sachverhalt aufweisen. Den Kontext könne man im Grunde nur
»abblenden« (IGV, 174, 179). So entstehen Gegenstände (wie auch
der biologische menschliche Körper; IGV, 194) – d. h. eigentlich
infolge einer Einklammerung ihrer ursprünglichen narrativen Ein‐
bettung, die als solche dann aber vielfach vergessen werde.

An einer Stelle heißt es jedoch lapidar: wir »finden in erster Linie
Geschichten vor« (IGV, 78). Damit ist letztlich radikal gemeint: alles
begegne uns in geschichtlicher Form und nichts vermöge sich einer
primär bzw. ursprünglich bereits geschichtlich verfassten Erfahrung
zu entziehen. Das scheint selbst für die Welt und den welt-geschicht‐
lichen Sinn der menschlichen Gattung gelten zu sollen. Jede(r) Ein‐
zelne werde schließlich erst zum Menschen durch Verstrickung in
Geschichten; und niemanden könne man aus ihr gänzlich herauslö‐
sen (WiG, 117). Ich möchte mich im Folgenden weitgehend auf den
ersten Punkt beschränken, werde aber den zweiten am Ende kurz
streifen.

Geschichten für schlicht ›vorfindlich‹ zu halten, erscheint irre‐
führend. Denn so werden Geschichten ihrerseits nach dem Muster
von Sachverhalten gedeutet, obgleich ihr objektives, quasi-dingliches
Vorliegen gerade bestritten worden war. Überdies insistiert Schapp,
dass man Geschichten nur insoweit ›kenne‹, als man in sie verstrickt
sei (IGV, 85 f.). Dass gerade die Verstrickung dem Kennen und der
Erzählbarkeit von Geschichten im Wege stehen könnte, zieht er nur
en passant in Erwägung, bestreitet aber im Zuge dieser Überlegung,
dass Geschichten gegenständlich vorliegen (PdG, 149; IGV, 182).
Sollten sie also ›vorzufinden‹ sein, kann es sich dabei nicht um eine
gegenständliche Form handeln.

Vielmehr müssen sie »auftauchen«, um uns als solche zu begeg‐
nen. Dabei handelt es sich nicht um ein unproblematisches Ans-
Licht-Treten, sondern um ein stets nachträgliches Geschehen, das

75 Vgl. u. a. das Beispiel der Trauer, IGV, 157. Aber auch von Geschichten heißt es,
sie seien im Grunde nicht objektivierbar (Schapp, Zugänge, 39).

Kapitel XVIII

574

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ex post auf eine geschehene, stets vergangene (aber ev. noch unabge‐
schlossene) Geschichte verweist, deren ›Passiertsein‹ sie in originä‐
rer Nachträglichkeit erst zum Vorschein bringt, so dass gelebte (bzw.
›passierte‹) und Anderen zu erzählende Geschichte unvermeidlich
auseinandertreten.76 Wie letzteres kommunikativ zwischen Eigen-
und Fremdgeschichten bedeutsam werden könnte, ist nicht zu ver‐
stehen, wenn es zutreffen sollte, dass die jeweilige Geschichte »nur
dem Verstrickten offen«77 bzw. zugänglich sein kann.

Nie ist das »Selbst« der Geschichte einfach gegeben (IGV, 181).78

Auch in dieser Hinsicht hätten wir demzufolge auf jegliche Selbst‐
gegebenheit, Evidenz und Wesensforschung zu verzichten.79 Und

76 In PdG, 287 nivelliert Schapp freilich den Unterschied zwischen gelebter und
zu erzählender Geschichte wie auch ihr ›Passiertsein‹ und »Auftauchen«, ohne
dass sich das zwingend aus seiner Position ergäbe, dass »›passieren‹ [...] ohne
Menschen oder nach unserer Sprechweise, ohne Geschichten« keinen Sinn
ergibt (WiG, 28; IGV, 86).

77 Zit. n. Gottlöber, Phänomenologie, 56.
78 Davon kann das menschliche Selbst, das sich narrativ auf die Spur zu kommen

versucht (aber keinesfalls mit dem »Selbst der Geschichte« zu verwechseln ist),
nicht unbetroffen bleiben, zumal wenn man bedenkt, wie Schapp, der zunächst
meinte, das Ich bleibe in allen Geschichten dasselbe und man komme sich selbst
in Geschichten am nächsten, andererseits betont, »je tiefer wir eindringen,
desto mehr verschwinden in den Geschichten die Menschen« (PdG, 149). Hier
wird das Geschehen narrativer Sinnbildung geradezu in einen Gegensatz zum
narrativen Selbst gebracht und geht nicht in letzterem auf.

79 IGV, 94. Oben war bereits darauf hingewiesen worden, dass Schapp in Wahrheit
viel tiefer in der phänomenologischen Denktradition verwurzelt blieb, als es
seine wiederholten Erklärungen, sich von ihr verabschiedet zu haben, ahnen
lassen. Kommt am Ende auch Geschichten in ihrer angeblichen Selbstgegeben‐
heit eine Evidenz zu (PdG, 293)? Und welcher Art wäre die? Gewiss doch nicht
die Evidenz einer Unanfechtbarkeit durch Zweifel, wie sie Husserl vorschwebte
(Hua VIII, 33. Vorlesung). Zieht man an dieser Stelle Husserl zu Rate, so zeigt
sich gleichwohl eine bedenkenswerte Parallele. Für Husserl macht »Evidenz von
individuellen Gegenständen [...] im weitesten Sinne den Begriff der Erfahrung
aus«, deren »letztes Substrat« (im Sinne primär gegenständlicher Evidenz im
Gegensatz zur sekundären Urteilsevidenz) für Husserl nur ein »gänzlich unge‐
formtes Etwas« sein kann (Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genea‐
logie der Logik, Hamburg 1985,  §§ 5, 6, S. 20 f.). Eine Impression kommt als
ein Grenzfall der Evidentmachung in Betracht (Hua VII, 23. Vorlesung). Im
Fall der narrativen Erfahrung (aus der isolierte Urteile und Sätze nach Schapp
immer nur nachträglich herausgelöst werden können) stoßen wir niemals auf
ein solches gänzlich ungeformtes Etwas, sondern auf prä-narrative, aber narrativ
polymorphe Strukturen vielfältiger Erzählbarkeit, die sich nicht einfach von

4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Probleme

575

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das »Heute«, in dem sich alle Geschichten verankert erweisen
sollen, stellt sich für Schapp als das Rätselhafteste (um nicht zu
sagen: Geheimnisvollste) überhaupt heraus (PdG, 276). Man kann
es nicht ›gleichzeitig‹ als geschichtliches verstehen. Vielmehr ist es
darauf angewiesen, nachträglich als solches begreiflich zu werden,
nachdem das »Heute« immer schon ›vorbei‹ sein muss. Darüber
hinaus erweisen sich Geschichten als miteinander derart verfloch‐
ten, dass zweifelhaft erscheint, ob wirklich jedes Erlebnis in eine
Geschichte »gehört« (IGV, 121), ob es sich nicht in seiner lateralen
Verknüpfbarkeit mit verschiedenen ›Seiten‹-Geschichten, Vor- und
Nach-Geschichten vielmehr unvermeidlich als narrativ polymorph
erweisen wird.80 Diese Frage stellt sich unvermeidlich, wenn das
»Auftauchen« von Geschichten nicht auf ein bloßes Sichtbarwerden,
sondern nur auf eine nachträgliche Realisierung hinauslaufen kann,
die zwischen gelebter und zu erzählender Geschichte ein Moment
der Distanznahme zur Geltung bringt. Letzteres lässt sich nicht
vermeiden, wenn es denn stimmt, dass sich Geschichten ständig vor‐
ausgehen und gleichsam hinterherlaufen (IGV, 91, 139). Gelebte Ge‐
schichte geschieht gleichsam im prä-narrativen Vorgriff auf ihre Er‐
zählbarkeit; umgekehrt greift die erzählte Geschichte unvermeidlich
auf eine Prä-Narrativität zurück, ohne die sie im Gelebten keinen
Ansatzpunkt hätte. Genau darauf weist schließlich auch Ricœur in
seiner Anknüpfung an Schapp hin. Das unvermeidliche, diastatische

sich aus zeigen, sondern kontrastiver Artikulation bedürfen, um als solche
erkennbar zu werden. Auch hier stoßen wir auf eine subtile Verschränkung
des Sich-Zeigens mit dem, was gezeigt (und Anderen gegenüber artikuliert)
werden muss. Wenn wir hier überhaupt zu einer Evidenz gelangen (was Husserl
zweifellos bestreiten würde, solange man sich im Ungefähr von Meinungen bzw.
»äußerer Erfahrung« hält; Hua VII, 5. Vorlesung), so muss sie herausgearbeitet
werden. Dessen ungeachtet bleibt die Frage ihrer Adäquatheit noch zu klären,
die für jeden Anspruch, Geschichte(n) erkenntniskritisch zu befragen, zentral
sein dürfte (vgl. Hua VIII, 31. Vorlesung). Schapp verabschiedet allerdings
auch diesen Anspruch. Erkannte und adäquat (bzw. narrativ triftig erzählte)
Geschichte gibt es für ihn offenbar nicht. Vgl. zur Pränarrativität Ricœur, ZEI,
98 ff., zu Grenzen der Phänomenologie in dieser Hinsicht ebd., 269 ff., sowie Vf.,
Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996, 243 ff., 260 ff.

80 Nur en passant sei auf die berühmten Passagen in Robert Musils Roman Der
Mann ohne Eigenschaften verwiesen, in denen von einer netzartigen Verflech‐
tung von Geschichten die Rede ist. Diesen Gedanken unterläuft Schapp, wo
er einerseits jeder Geschichte »Selbständigkeit« bescheinigt und andererseits
Geschichten als lediglich »benachbart« beschreibt (vgl. PdG, 3 f., 290; IGV, 94).

Kapitel XVIII

576

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auseinandertreten von Vor- und Rückgriffen aber schließt es aus, im
einen wie im andern Fall direkt mit dem »Selbst der Geschichte« zu
tun zu haben.

Das gilt in einem narrativen Selbstverhältnis ebenso wie im Ver‐
hältnis zum Anderen. Eine dem Anderen erzählte Geschichte gibt sie
weiter, aber nicht nur reproduktiv wieder.81 Indem einer sie zu hören
oder zu lesen gibt, verstrickt sich ein Anderer mit in die Geschichte,
meint Schapp.82 Aber was bedeutet das, wenn sich »jeder anders«
in eigene und fremde Geschichten verstrickt?83 Es kann keineswegs
nur um eine einfache Erweiterung von Eigengeschichte in Richtung
auf die Fremdgeschichte Anderer gehen, wenn sich Eigengeschich‐
ten und Fremdgeschichten von Anfang an miteinander verflechten
und nicht etwa letztere einer zunächst exklusiv ums eigene Selbst
kreisenden Eigengeschichte nachgeordnet oder aus ihr abgeleitet zu
verstehen sind. Unvermeidlich erfahren wir von den Anfängen ›eige‐
ner‹, nicht erst mit der Geburt anhebender Geschichte zuerst durch
Andere, so dass wir uns insofern gleichsam selbst vorausgehen. In‐
sofern beginnt jede Eigengeschichte geradezu als Fremdgeschichte,
wie es auch eine Phänomenologie der Generativität lehrt, der sich
Schapp selbst in seiner Metaphysik des Muttertums stellenweise nä‐
hert.84

Nirgends wird freilich das Desiderat deutlicher, das Schapp wie
kein anderes zu untersuchen auffordert. Er hat nicht geklärt, was
Verstrickung wirklich bedeutet. In der Metaphysik lässt er sich vom
Paradigma eines exklusiv-dyadischen Mutter-Kind-Verhältnisses lei‐
ten, ohne dessen Fundament (und Vorbild?) aller menschlichen
Beziehungen die Welt letztlich ins Chaos stürzen müsse (vgl. IGV,

81 Hier wird Ricœurs Mimesis-Theorie der Narrativität ansetzen, die die Wieder‐
gabe von Geschichte(n) als eine ›kreative‹ deutet.

82 Schon dadurch, möchte man ergänzen, aber auch allein dadurch?
83 Vgl. IGV, 107, 182; PdG, 181.
84 W. Schapp, Zur Metaphysik des Muttertums, Den Haag 1965. Dieses Werk wur‐

de Mitte der 30er Jahre des vergangenen Jahrhunderts geschrieben, gelangte
aber erst 1965 zur Veröffentlichung. Rückblickend wäre auf kein anderes Werk
Schapps so wie auf dieses der Gedanke der geschichtlichen Verstrickung anzu‐
wenden; sei es auch nur infolge dessen, dass es sich zur seinerzeit geltenden
nationalsozialistischen Ideologie nicht verhalten hat, die aus ›eigenem‹ Nach‐
wuchs biopolitisch-rassistisches Kapital schlagen wollte – bis hin zu Heinrich
Himmlers »Lebensborn«-Projekten. Wie sich Schapps Buch im Einzelnen in
diesen Kontext einfügt, wird die Forschung zeigen müssen.

4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Probleme

577

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 f.). In dem Buch In Geschichten verstrickt dagegen begegnet die
(oder der) Andere primär als Dritte(r), als Zeuge vor allem, der
nur von außen an eine andere Geschichte herantrete (und zu deren
originärer, nachträglicher Bewahrheitung im Zuge der an ihn adres‐
sierten Erzählung nichts scheint beitragen zu können).85

Tatsächlich kann die oder der Andere natürlich diese Rolle über‐
nehmen, nicht nur als Zeuge vor Gericht (das Beispiel, das Schapp
mehrfach bemüht), auch als historischer Augen- und Ohrenzeuge.
So können Andere zur Berichtigung von Geschichten beitragen. Oh‐
ne diese Funktion des Zeugen wäre keine Geschichtswissenschaft
denkbar, die gerade nicht mit Schapp voraussetzen kann, dass Ge‐
schichten sich selbst berichtigen.86 Es mag demnach zwar sein, dass
das Verstricktsein in Geschichten (wie das Dasein bei Heidegger) im
Grunde diesseits von Wahr und Falsch liegt (s. ebd., 150), gerade
weil es überhaupt erst den Zugang zu beidem eröffnet. Doch erüb‐
rigt das nicht die kritische Frage, wo es möglicherweise in die Irre
geführt hat.

Gewiss geht die »rückwirkende Kraft«, die Schapp, hier an Nietz‐
sche erinnernd, menschlicher Geschichtlichkeit zuschreibt, nicht so
weit, durch Umschreiben von Geschichten deren Geschehensein nach‐
träglich ändern zu können (IGV, 166). Doch muss sie als kritische im
Auseinandertreten von gelebter und zu erzählender Geschichte in‐
tervenieren können, wenn letztere die zunächst unvermeidliche Ver‐
strickung in eine polymorphe Geschichtlichkeit nicht bloß in durch‐
aus vermeidbarer Art und Weise narrativ reproduzieren soll. In
die Aufgabe kritischen Neu- und Anders-Erzählens von verschieden
einzufädelnden Geschichten sind wir gewiss nicht in der gleichen
Art und Weise verstrickt wie in die Geschichten, die uns widerfahren
und heimsuchen – angefangen bei der Geschichte derer, denen wir
unser eigenes Leben ›verdanken‹. Schließlich verhalten wir uns auch
dazu, in bestimmte Geschichten verstrickt zu sein – u. U. auch in

85 Vgl. zum primär juridisch aufgefassten Zeugen IGV, 183–185.
86 IGV, 152. Die weitere Forschung wird diese Annahme wie auch die wenig spezi‐

fizierte Rede von einer ausnahmslosen und nicht hintergehbaren Verstrickung
in Geschichten historisieren und untersuchen müssen, was sie im geschichtli‐
chen Kontext der Nachkriegszeit bedeutete. Das gilt sowohl im Hinblick auf
den zweifellos pejorativen Beiklang des Verstricktseins wie auch im Hinblick auf
dessen (in Schapps Werk nicht ausgeführte, aber suggerierte) Assoziation mit
dem Gedanken fataler Schuld.

Kapitel XVIII

578

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Weigerung, an eine bestimmte Geschichte so oder anders über‐
haupt anzuknüpfen oder sie fortzuschreiben.87 Ungeachtet dessen
kann gerade eine vermeintlich abgebrochene Geschichte gleichsam
subkutan deren subtilste Nachwirkung heraufbeschwören und inso‐
fern das zurückgewiesene Verstricktsein in sie auf unerkannte Art
und Weise verlängern. Schapp vernachlässigt diese Fragen, indem
er dazu neigt, jegliches Verhalten zu Geschichten, in die man sich
verstrickt erfährt, unter eine indifferente Kategorie der Verstrickung
zu subsumieren, die am Ende jeden Unterschied zwischen verschie‐
denen Arten und Weisen bewusstloser Fortsetzung, gleichgültiger
Verlängerung, kritischer Revision oder radikalen Bruchs mit eigener
oder fremder Vergangenheit nivellieren müsste.

Dabei tendiert er dazu wiederholt dazu, die Vergangenheit, in
die sich jemand verstrickt erfährt, auf dessen Selbigkeit, nicht auf
dessen Selbstheit zu beziehen. Im Sinne der Selbigkeit wird man von
Anderen zu jemandem »gestempelt«, schreibt er (IGV, 128). Aber
reduziert sich das, was im narrativen Ausdruck unserer Verflechtung
mit den Geschichten Anderer zur Geltung kommen soll, wirklich
bloß darauf, dass wir durch unsere Geschichten in ihren Augen
als dieselben wiedererkennbar bzw. reidentifizierbar werden?88 Re‐
duziert sich der Sinn des Erzählens von Geschichten so gesehen am
Ende darauf, das, was man unsere Identität nennt, sozial und poli‐
tisch verfügbar zu machen? »Erschöpft« sich sogar das Menschsein

87 Um nur ein Beispiel aus dem Bereich der Phänomenologie zu nennen: In
seinem Merk-Buch spricht sich Eugen Fink für eine radikale Entnazifizierung
aus, fragt sich aber auch, wie man es im Rahmen einer solchen Programmatik
vermeiden kann, Denkweisen der Nazis zu reproduzieren. Fink spricht einmal
selbst von deren »Ausrottung«; vgl. E. Fink, Pensées àpropos de la Collaboration
politique (honorable!), in: Existenz und Coexistenz, Freiburg, München 2018,
933–968, hier: 948, 954.

88 Für Schapp geht es hier offenbar nur um das, was Hermann Lübbe später die
»Identitätspräsentationsfunktion« der Selbigkeit genannt hat. In der Philoso‐
phie der Geschichten wird die Frage nach dem Selbst mit dem Hinweis auf das
vermeintlich Sicherste erledigt, dass derjenige, dem eine Geschichte ›passiert‹,
wirklich existiert. Erst die Frage, als wer, würde auf die Spur einer in schierer
Selbigkeit nicht aufzuhebenden Selbstheit führen, die im Übrigen nicht nur ge‐
schichtlich re-präsentiert wird (nach dem Motto »Die Geschichte steht für den
Mann« – oder die Frau), sondern die Frage aufwirft, ob das Selbst für eine (und
für welche) Geschichte in seiner Gegenwart und Zukunft einsteht. Vgl. Vf., Das
bezeugte, einzige Selbst. Kierkegaard gegen Hegel, in: Prekäre Selbst-Bezeugung.
Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der Moderne, Weilerswist 2012, Kap. IV.

4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Probleme

579

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in diesem Sinne in Geschichten, wie Schapp an einer Stelle wörtlich
sagt?89

Das scheint eine dogmatische Schlussfolgerung zu sein, kennen
wir doch Formen der Gastlichkeit, die gerade im Verzicht auf eine
narrative Festlegung des Anderen menschlichen Empfang realisie‐
ren.90 Und ist Elternschaft so weit entfernt davon, Anderen als
ursprünglich Fremden und vielleicht niemals ganz in ›eigener‹ Ge‐
schichte Aufgehenden gastliche Aufnahme zu bereiten?91 Erweist
sich ihre Generativität insofern nicht als ›adoptive‹ weit mehr denn
als ›verwandtschaftliche‹?92

89 IGV, 123; vgl. Lübbe, Bewußtsein in Geschichten, 106.
90 Für Schapp dagegen ist jeder Eintritt in neuen Wirkungskreis davon abhängig,

dass die Geschichten des Betreffenden bekannt werden, so wie sie für ihn Be‐
deutung haben (IGV, 116). Vgl. O. Hiltbrunner, Gastfreundschaft, in: Reallexikon
für Antike und Christentum, Bd. VIII, Stuttgart 1972, Sp. 1061–1123.

91 Schapp nähert sich dieser Frage stellenweise, wo er die menschliche Generativi‐
tät als ein Antwortverhältnis beschreibt (Zur Metaphysik des Muttertums, 98).
Doch fasst er das Kind als Werk auf (ebd., 118) und beschreibt das generative
Verhältnis selbst in Begriffen reproduktiver Ähnlichkeit und genealogischer
Verwandtschaft, in der ihm auch die elterliche Verantwortung begründet
scheint. Diese wiederum stützt sich auf eine fragwürdig hypostasierte Idee der
Familie, die sich seit alters trotz schier unendlicher Variationen und Übergänge
wie eine substanzielle Urgewalt durchsetze (ebd., 33 f., 49, 54). Damit befindet
sich Schapp in einem noch kaum ausgeloteten Gegensatz zu einer Philosophie
der Verantwortung, die sie von der Alterität des Anderen her denkt und gerade
nicht von einer vorausgesetzten familialen bzw. genealogischen Zugehörigkeit
abhängig macht. Schapps (Kains-)Frage »Soll ich meines Bruders Hüter sein?«
hat v. a. Levinas so aufgefasst, dass auch die Alterität des Kindes jeglicher
Verfügung über es als Werk Anderer radikal entzogen erscheint. Levinas be‐
gründet eine nicht-biologische, ethische Verwandtschaft ohne Rekurs auf eine
ursprüngliche Zugehörigkeit, von der alle Anderen zunächst ausgeschlossen
wären. So wird auch die menschliche Generativität als eine Form der Gast‐
lichkeit selbst angesichts des Fremden verständlich, den man aufnimmt, ohne
nach seiner Identität zu fragen, ohne ihm eine Geschichte abzuverlangen oder
vorzuschreiben, um zu wissen, wer er ist oder sein wird. Diese Philosophie
läuft geradezu auf eine Befreiung aus fataler geschichtlicher Verstrickung durch
Befremdung im Zeichen des Anderen hinaus. Vgl. Vf., Leben im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit? Zur Kritik vorgreifender Macht über das Leben
Anderer: Kant, Levinas und Habermas in bio-politischer Perspektive, in: In der
Zwischenzeit. Spielräume menschlicher Generativität, Zug 2016, Kap. III.

92 Tatsächlich hat auch Ricœur familiale Verhältnisse stellenweise vom Begriff
der Adoption her zu erklären versucht und sie gerade nicht etwa auf »Blutsver‐
wandtschaft« gründen wollen.

Kapitel XVIII

580

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die narrative Verstrickung, der uns Schapp scheinbar distanzlos
ausgeliefert sieht, wäre als solche nicht einmal denkbar, ließe sie
sich nicht als »Intrige« auffassen, die nicht ›immer schon‹ geschicht‐
lich Gebändigten widerfährt. Ob die unvermeidliche Verflechtung
und Verstrickung mit den Geschichten Anderer unweigerlich auf
eine Art Gefangennahme hinauslaufen muss, die jeden Gedanken
an Flucht vereiteln würde, scheint indessen nicht ausgemacht. Das
gilt besonders mit Blick auf Formen schuldhafter Verstrickung, die
Schapp gar nicht eigens bedenkt, wie es der historische Kontext
seiner Veröffentlichungen nahegelegt hätte.93

So hätte eine Apologie der Verstrickung in Geschichten auch das
Verhältnis von Eigen- und Fremdgeschichte im Sinne der Frage
neu zu bedenken, was eigener und fremder Geschichte unaufhebbar
fremd bleibt. Wo das unterbleibt, wird am Ende selbst das liberalste,
um ›kosmopolitische‹ Erweiterung bemühte Verständnis mensch‐
licher Geschichte schließlich nur auf das Denken einer anfangs
geschlossenen, dann allenfalls nachträglich mehr oder weniger zu
erweiternden Gemeinschaft hinauslaufen, die wohl Beitritt gestattet,
aber im Verhältnis zu denen, die ihr nicht zugehören, womöglich
nur Gleichgültigkeit oder Feindschaft wie zwischen den Völkern
und Nationalgeschichten des 19. Jahrhunderts zu gestatten scheint
(IGV, 202, 204). Mit dieser Aussicht entlässt der Autor des Buches In
Geschichten verstrickt tatsächlich seine Leser.

5. Rückblick

Wie stellt sich nun rückblickend die Phänomenologie im Lich‐
te ihrer resümierten narrativistischen Verabschiedung im Werk
Schapps dar? Ich beschränke mich hier abschließend auf einige
wenige Punkte, die zunächst residuale gemeinsame Ansatzpunkte
und Desiderate, dann aber auch den Sinn der Philosophie selbst
betreffen, soweit sie darauf angewiesen bleibt, die Aufklärung des
Sich-Zeigenden bzw. Gegebenen zu betreiben und soweit sie in die‐
sem Sinne auf eine Disziplin der Aufmerksamkeit nicht verzichten
kann.

93 Vgl. dazu R. Langthaler, M. Hofer (Hg.), Existenzerhellung – Grenzbewusstsein
– Sinn der Geschichte. Dem Andenken an Karl Jaspers (1883–1969). Wiener
Jahrbuch für Philosophie 51 (2019).

5. Rückblick

581

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Wenn auch offenbar kaum von Heidegger und Merleau-Ponty
beeinflusst, so ist Schapp doch auf dem gleichen Weg wie diese: er
sucht ein in der Welt situiertes Selbst zu denken, dem alles als zu
Erfahrendes aufgegeben ist. Dabei verlässt er allerdings den Pfad
der Suche nach Selbstgebung, apodiktischer und adäquater Evidenz,
die den Preis einer »Weltvernichtung« nicht scheut, durch den ein
transzendentales Ich sollte zu sich kommen können, dem dann ab‐
verlangt wurde, die Welt allein aufgrund eigener intentionaler Leis‐
tung zu »konstituieren«, obgleich es doch nicht einmal mehr zum
Nächsten schien vordringen zu können.94

2. Aber denkt Schapp dasjenige bzw. denjenigen, dem seine nar‐
rative Verstrickung anscheinend verwehrt, es jemals mit bloßen »Ge‐
gebenheiten« zu tun zu haben – also dieses Selbst? Wäre nicht
dessen Verflechtung mit und denkbare Entflechtung von95 dem Le‐
ben Anderer genauer zu bedenken, wenn schon das Phänomen
der menschlichen Generativität trotz aller Verstrickung in soziales
und politisches Zusammenleben darauf aufmerksam macht, dass
uns spätestens die Geburt in es eintreten lässt und der Tod (in
welchen sozialen politischen, rechtlichen oder physischen Formen
auch immer) aus ihm herauszufallen zwingt? Muss der ›Eintritt‹
in eine geschichtlich strukturierte Welt darauf hinauslaufen, in ihr
distanzlos gefangen genommen zu werden? Und hat der Tod zur
Folge, dass jegliche Verbindung zu ihr verloren gehen muss?96

3. Wie schließlich ist diese Ver- und Entflechtung verbunden zu
denken mit den Geschichten, die unsere praktischen, sozialen und
politischen Lebensformen prägen? Blumenberg stellt in seiner ein‐
gangs erwähnten Bilanz der Geschichte der Phänomenologie fest,
unsere Situierung in solchen Lebensformen lasse uns letztlich jede
evidente Anschauung des Wesentlichen verfehlen (ZdS, 9). Ein für
sie erforderliches »reines« Subjekt sei pure Fiktion, genau so wie

94 Vgl. Hua VIII, 37. Vorlesung; E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie
und phänomenologischen Philosophie, Tübingen 1980, § 49.

95 En passant erwähnt wird sie in PdG, 19, während es an anderer Stelle heißt,
manche lebten »eingemauert« in ihre Geschichte (ebd., 183).

96 Ist nicht gerade »die tiefste und rätselhafteste Gemeinschaft« diejenige »der Le‐
benden und der Toten, die Gemeinschaft der Oberirdischen und der Abgeschie‐
denen«, wie Eugen Fink meint (Mensch und Mitwelt in der Industriegesellschaft,
in: Existenz und Coexistenz, 749–758, hier: 753).

Kapitel XVIII

582

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellung einer vollständigen Variation und Reduktion97 dessen,
was es zu »reiner Aussprache« seines Sinnes hätte bringen sollen.

4. Doch die Aufgabe einer strukturalen Beschreibung bzw. des
›Zeigens‹ bleibt, womit wir es, bis auf Weiteres wenigstens und
in einer eidetischen Annäherung, eigentlich zu tun haben, wenn
wir etwa darauf abzielen, etwas zu begründen. Es mag sein, dass
die Phänomenologie damit sich selbst überfordert, wenn sie sich,
wie Blumenberg meint, von phänomenologisch reduktiv ermitteltem
Sinn »der Sachen selbst« in Anspruch nehmen lässt. Aber was
wäre dagegen von einer unter Berufung auf das angeblich Lebens‐
notwendige geradezu beschränkten Philosophie zu halten, die sich
an eine offenbar naturgeschichtlich tief verwurzelte Ökonomie des
Bewusstseins halten wollte, welche es Blumenberg zufolge gebietet,
sich mit weniger als der Sache selbst zufrieden zu geben, schlicht
um überleben zu können (ZdS, 150)? Ließe sich das nicht auch als
Rechtfertigung von Gleichgültigkeit und Ignoranz auffassen? Sollte
es zwischen jenen unerreichbaren Sachen selbst und derartiger Bor‐
niertheit nicht noch dritte Wege geben?

Genau das, meine ich, legt Blumenberg in seiner Beschreibung
des Menschen seinerseits nahe, die sich als eine Apologie der Auf‐
merksamkeit als Philosophie bzw. der Philosophie als theoretischer
Form menschlicher Aufmerksamkeit lesen lässt.98 Diese Lesart ergibt
nur Sinn, wenn man die Aufmerksamkeit nicht auf eine wie auch
immer im Einzelnen naturgeschichtlich begründete Funktion redu‐
ziert, sondern der Philosophie gerade solche Formen der Aufmerk‐
samkeit zuschreibt und zur Aufgabe macht, die sich nicht als bloß
überlebensnotwendig erweisen, sehr wohl aber in einem anderen
Sinne als unverzichtbar gelten können: als unverzichtbar für ein
sensibles Verständnis jenes ›situierten‹ Lebens eines menschlichen
Selbst – im Verhältnissen zu Anderen, in denen sich die Aufmerk‐
samkeit als Aufmerksamkeit erweisen muss. Aufmerksamkeit, als
Philosophie praktiziert, wäre demnach geradezu als die theoretische,
aber nur sozial, in Formen sprachlicher Artikulation und Explika‐
tion praktizierbare Form der Sensibilität zu verstehen, die das zu
erforschen hätte.

97 Siehe dazu die frühe Kritik bei M. Merleau-Ponty, Vorlesungen I, Berlin 1973.
98 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006; vgl. Kap. IX in

diesem Bd.

5. Rückblick

583

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine entsprechende Forschung ist von einem reinen, weltunbe‐
dürftigen Subjekt schlechterdings nicht zu erwarten, das kein Ver‐
hältnis mehr zum Leib und seiner Hinfälligkeit in der Zeit hat und
keine Zerstörbarkeit kennt. Als ein geeigneterer Kandidat bietet sich
dagegen ein geschichtlich situiertes bzw. verflochtenes Selbst an, das
sich praktisch wie theoretisch der Welt aussetzt, sich (nicht nur
unnötigerweise, wie Blumenberg meint99) »Blößen gibt« und nur
darum auch sein sensibles Exponiertsein theoretisch zu artikulieren
vermag.100 Jede Art der Aufmerksamkeit und ihrer Artikulation wird
bereits Stellungnahme zu einer Welt sein müssen, in der sich dieses
Selbst situiert findet. Was immer ihm ›leibhaftig‹ widerfährt und
darin unfehlbar Präsenz beanspruchen mag, wird ihm aber niemals
›rein‹ gegeben und in einer neutralen Beschreibungssprache zur
Geltung zu bringen sein. Eine ›reine‹ Sprache, die sich von ihrer
geschichtlichen Herkunft aus situierten Lebensformen gänzlich zu
lösen vermöchte, steht uns nicht zur Verfügung.101 Auch die Spra‐
che, die wir verwenden, um Aufmerksamkeit als Aufmerksamkeit zu
beschreiben, bleibt den vielfach einander widerstreitenden Lebens‐
formen verhaftet, die uns bis zur geistigen Blindheit ganz und gar
zu verstricken drohen in Unverstandenem, Unbegriffenem und Un‐
begreiflichem. Dass Schapp, für den Verstrickung und Gegenwart
geradezu zusammenfielen (IGV, 143102), darin kaum einmal auch
eine Gefahr gesehen hat, ist keine Harmlosigkeit. Zumal nicht nach
1945, als besonders die Philosophie deutschsprachiger Provenienz
ihrerseits von der Geschichte eingeholt worden ist, ohne dass sie
dazu in der Lage gewesen wäre, sich als Theorie angesichts dessen
auch ihrerseits geschichtlich zu begreifen.103

99 Insofern die »Not der Ausgesetztheit«, von der wiederum Eugen Fink in
seinem Aufsatz Ontologische Probleme der Gemeinschaft (1953) spricht, von
existenzialem Gewicht ist (vgl. Existenz und Coexistenz, 787–806, hier: 797).

100 Vgl. Vf., Menschliche Sensibilität. Inspiration und Überforderung, Weilerswist
2008.

101 Vgl. Fink, Nähe und Distanz, 202.
102 Hier kann Schapp mit dem Begriff der Gegenwart gewiss nicht mehr das sog.

Präsenzfeld der Zeiterfahrung meinen, dem Husserl wahrgenommene Vergan‐
genheit zuschreibt (Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, Tübingen
1980, 397 f.). Ersichtlich denkt Schapp an Geschichten, die dieses Präsenzfeld
überschreiten. Die Frage ist dann aber, welchen Begriff ausgedehnter Gegen‐
wart er sich macht.

103 Blumenberg, ZdS, 132.

Kapitel XVIII

584

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die als Erste Philosophie konzipierte Phänomenologie er‐
wies sich als in Geschichte verstrickt.104 Heute wäre zu zeigen,
wie sie dies anerkennen kann, ohne sich im gleichen Zug einer
geschichtlichen Blindheit auszuliefern, die uns unvermeidlich wie
ein universaler Verblendungszusammenhang beherrschen würde,
wenn alles und jede(r) als ›restlos‹ in Geschichte(n) verstrickt gelten
müsste. So würde überdies die vermeintlich nichts verschonende
universale Vergeschichtlichung umschlagen ins indifferente Gegen‐
teil: wo alles geschichtlich verstrickt ist, ist nichts geschichtlich ver‐
strickt. Verstrickung als solche ließe sich transitiv, mangels eines
Widerparts, nicht einmal denken. So könnte sich ironischerweise
gerade eine Theorie, die diesen Begriff überzieht, als eigentümlich
geschichtsindifferent, wenn nicht sogar als Flucht aus konkreter
Geschichte und aus dem Vergleich voneinander abweichender Ge‐
schichten erweisen.

Davon abgesehen handelt es sich aber gewiss nicht bloß um eine
interessante Metapher. Indem Schapp auf unser Verstricktsein in
Geschichten aufmerksam macht, sprengt er den Rahmen des für
Husserl noch ganz und gar verbindlichen cartesianischen Projekts.
Drehte sich dieses in unzähligen Paraphrasen des cogito um die
Kernfrage, was wir sind (ob res cogitans oder evidente Selbstgege‐
benheit zeitigendes transzendentales Ich, das für Husserl gerade kein
»Bestandsstück« der Welt sein konnte) und wie darauf möglichst
zweifelsfreie Gewissheit zu gründen ist, so stellt sich Schapp die
Frage, wer wir sind als unvermeidlich in Eigen- und Fremdgeschich‐
te Verstrickte, d. h. – in meinem Verständnis – im geschichtlichen
Verhältnis zu Anderen, denen wir bestenfalls vertrauen oder glauben
können. Damit stellt er aber indirekt auch den Sinn einer Ersten
Philosophie grundsätzlich zur Disposition, der in dieser Frage radi‐
kale Konkurrenz erwachsen ist.105 Nicht freilich im Sinne eines rein
theoretischen Problems der Selbsterkenntnis etwa, sondern im Sinne
einer radikalen praktischen Krise, die jegliches Sichverlassenkönnen
auf sich selbst und Andere als fragwürdig erscheinen ließ. Auf diese

104 Vgl. P. Ricœur, Husserl et le sens de l’histoire, in: Revue de Métaphysique et de
Morale 54, no. 3/4 (1949), 280–316; dt.: Husserl und der Sinn der Geschichte, in:
H. Noack (Hg.), Husserl, Darmstadt 1973, 231–276.

105 Vgl. in diesem Sinne die Skizze d. Vf., Das Selbst nach Descartes – im Rückblick
Merleau-Pontys, in: Prekäre Selbst-Bezeugung, Kap. I.

5. Rückblick

585

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eminente geschichtliche Herausforderung wird kein philosophischer
Theoretizismus in der Tradition einer Ersten Philosophie, sondern
allenfalls eine Sozialphilosophie Antwort geben können, die unsere
geschichtliche Verstrickung ernst nimmt und als solche eigens be‐
denkt, ohne uns ihr aber in fataler Weise restlos auszuliefern. Nur
unter dieser Voraussetzung kann sie auch dazu einladen, sich vielfa‐
chem Widerstreit zwischen voneinander abweichenden Geschichten
zu stellen, die unser tägliches Brot sind.106

106 Oder erst werden müssten, wenn man die über Jahrzehnte der Nachkriegszeit
sich erstreckende Nachträglichkeit bedenkt, in der nicht nur einem Autor
wie W. G. Sebald erst nach Jahren klar werden konnte, wie sehr er und
seine Generation der ›Geschichte‹ vor und nach ›1945‹ angehörte, in einer
radikal (auch hermeneutisch) umkämpften Geschichtlichkeit, die die Frage
nicht umgehen kann, wer sich wie in welche Geschichte ›verstrickt‹ erweist
bzw. erwiesen hat. An dieser Stelle müssen einige selektive Literaturhinweise
genügen, deren ›geschichtstheoretische‹ Brisanz von in der Regel beamteten
»Geschichtsphilosophen« der Nachkriegszeit so gut wie gar nicht realisiert
worden ist. Sie werfen immerhin ein Schlaglicht auf die zuletzt aufgeworfene
Frage. Vgl. H. Sarkowicz (Hg.), »Als der Krieg zu Ende war.« Erinnerungen an
den 8. Mai 1945, Frankfurt/M. 2005, bes. die Zeugnisse von Stephan Hermlin
(64), Ralph Giordano (128, 131) und Karl Dedecius (195); B. Schmidt, H.
Schwenger (Hg.), Die Stunde Eins. Erzählungen, Reportagen, Essays aus der
Nachkriegszeit, München 1982,  darin die Beiträge von Ernst Wiechert und
Gottfried Benn; H. Sahl, Die Wenigen und die Vielen. Roman einer Zeit, Frank‐
furt/M. 1991; A.-E. Ustorf, Wir Kinder der Kriegskinder. Die Generation im
Schatten des Zweiten Weltkriegs, Freiburg, Basel, Wien 22009; W. G. Sebald,
»Auf ungeheuer dünnem Eis.« Gespräche 1971 bis 2001, Frankfurt/M. 42015, 164,
177, 192, 256 f.; S. Bode, Kriegsenkel. Die Erben der vergessenen Generation,
Stuttgart 132014.

Kapitel XVIII

586

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIX
Geschichtlicher ›Sinn‹, Verantwortung und
zukunftsweisende Aufgaben:
Umrisse von Paul Ricœurs Lebenswerk im Kontext
radikaler Geschichtskritik nach ›1945‹

1. Geschichte im Zeichen des ›extremen‹ 20. Jahrhunderts (587) | 2. Zum Kontext
von Ricœurs Werk (593) | 3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel – zwischen Trost‐
losigkeit und Unversöhnbarkeit  (599) | 4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und
zukunftsweisende Aufgaben (606) | 5. Geschichtlicher Sinn und geschichtliche Re‐
sponsivität (613)

L῾histoire [...] se nourrit du terrible.1
 

Le fait que le mal soit toujours déjà là
ne fait pas de nous une espèce condamné […].2

1. Geschichte im Zeichen des ›extremen‹ 20. Jahrhunderts

Chronologisch liegt das 20. Jahrhundert bereits mehr als zwei Jahr‐
zehnte hinter uns; nach wie vor ist jedoch strittig, wie es als histo‐
rischer Zeitabschnitt von der vorherigen und von der nachfolgenden
Zeit abzugrenzen sein soll. Hat es als age of extremes etwa nur kurz,
nämlich von 1914 bis 1991 gedauert, wie der britische Historiker Eric
Hobsbawm meinte?3 Und befinden wir uns seitdem nicht mehr –
oder im Gegenteil nach wie vor – face à l’extrème (Tzvetan Todo‐
rov4)? Kaum war das dritte Jahrtausend angebrochen, erinnerten
viele Historiker an die Vorgeschichte des Ersten Weltkriegs, der mit

1 P. Ricœur, L῾homme non violent et sa présence à l῾histoire, in: Esprit 17 (1949),
224−234, hier: 229.

2 Zit. n. J.-P. Changeux, P. Ricœur, Ce qui nous fait penser. La nature et la règle,
Paris 1998, 306.

3 E. Hobsbawm, The Age of Extremes. The Short Twentieth Century 1914–1991,
London 1994.

4 T. Todorov, Face à l’extrème, Paris 1991; dt.: Angesichts des Äußersten, München
1993.

587

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem darauffolgenden zu einem zweiten dreißigjährigen Krieg zu
verschmelzen schien, der seinerseits nahtlos in den weder bereits
bis 1989 oder 1991, als die Sowjetunion sich auflöste, noch bis heute
wirklich beendeten Kalten Krieg überging. Man sprach von einer bis
heute nachwirkenden »Urkatastrophe« des 20. Jahrhunderts.5 Das
könnte man auch so verstehen, dass der 1914 ausgebrochene Krieg
weder 1918 noch auch im Jahre 1945 oder zu einem späteren Zeit‐
punkt wirklich zu Ende gegangen ist, sondern inzwischen nur seine
Erscheinungsformen geändert hat – und womöglich bis in unsere
Gegenwart hinein und noch weit über sie hinaus weiterhin ändern
wird, während der ›Geist‹ des Krieges »unberührt« bleibt, wie es
schon Julien Benda (1927) vermutet hatte.6 Für die von Hobsbawm
und Todorov auf ganz unterschiedliche Weise zur Sprache gebrachte
Bedrohung durch das Extreme bzw. Äußerste könnte das Gleiche
gelten.

Aber sind wir vom vergangenen Jahrhundert schon weit genug
entfernt, um das unvoreingenommen beurteilen zu können, oder –
in der »gegenwärtigen Tiefe« (Hegel7) unserer Zeit – noch viel zu
sehr in die Folgen verstrickt?8 Und offenbaren diese Folgen, dass
unsere Geschichte nach wie vor zu sehr dem Krieg verfallen ist9,
als dass wir genug Distanz aufbringen könnten – wie es der tschechi‐
sche Phänomenologe und Mitinitiator der Charta 7710 Jan Patočka
befürchtet hatte?

5 Vgl. H. Münkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhun‐
dert, Reinbek 2015, 59, 300; D. Losurdo, Kampf um die Geschichte. Der histo‐
rische Revisionismus und seine Mythen ‒ Nolte, Furet und die anderen, Köln
22009.

6 J. Benda, Der Verrat der Intellektuellen. ›La trahison des clercs‹ [1927], München,
Wien 1978, 207.

7 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 183.

8 Vgl. B. H. F. Taureck, B. Liebsch, Drohung Krieg. Sechs philosophische Dialoge
zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020, erster Dialog.

9 Das bestätigt Bernhard Taureck in der »furchtbaren Vermutung«, wir seien dem
pólemos Heraklits bis heute mehr oder weniger unterworfen. Vgl. J. Patočka,
Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte. Mit Texten von Paul Ricœur
und Jacques Derrida, Berlin 2010, Kap. 6; B. H. F. Taureck, Drei Wurzeln des
Krieges, Zug 2019, 12; Changeux, Ricœur, Ce qui nous fait penser, 301; P. Ricœur,
Préface aux ›Essais hérétiques‹ (J. Patočka) [1981], in: Lectures 1. Autour du
politique [1991], Paris 1999, 74−83, hier: 76 [=L1].

10 V. Havel, Fernverhör, Reinbek 1990, 164 f.

Kapitel XIX

588

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch im Jahre 1998 bekannte Ricœur, nachdem er kurz zuvor
Patočkas düsteren Überlegungen Respekt gezollt hatte, sich in dieser
Frage kein sicheres Urteil zuzutrauen. »Wir wissen nicht, in welcher
Epoche wir leben. Wir können uns nicht vorstellen, welches Urteil
die Historiker in dreißig Jahren über uns fällen werden.«11 Im Inter‐
view, das Eric Plouvier mit Ricœur im Jahre 1988, also vor nunmehr
bereits über dreißig Jahren, geführt hat, heißt es, es seien nicht die
Absichten, die die Welt leiten, sondern vielmehr »effectuations avec
leurs effets«, die in keinem Projekt vorgesehen sind. Deshalb gilt
auch: »Le présent est opaque pour les contemporains. On ne peut
pas dire ce que nous sommes dans le présent. Présent, c'est ce que
des historiens futurs que nous ne connaissons pas, diront que nous
avons été.« Wenn das gilt, scheint folgen zu müssen, dass auch die
»temps axial, à partir duquel on peut déterminer un avant et un ap‐
rès«, mit Blick auf unsere Gegenwart vorläufig unbestimmt bleiben
muss. Vor oder nach welcher Zäsur wir leben, steht bis auf Weiteres
dahin. Das müsste dann auch für die historische Markierung ›1945‹
sowie für unsere eigene Gegenwart gelten, in der die europäische
Nachkriegszeit durch die angebliche ›Rückkehr‹ des Krieges nach
Europa beendet worden ist. (Eine bedenkliche Ausdrucksweise, zeigt
sie doch an, wie sehr man die im Zeichen der Doktrin der mutually
assured destruction permanente Gegenwart drohenden Krieges ›ver‐
gessen‹ zu haben scheint.)

Keineswegs mochte Ricœur auf den Einsatz aller ihm zur Verfü‐
gung stehenden begrifflichen Mittel verzichten, um zu verstehen,
was sich in der bisherigen Geschichte zugetragen hat und ob es
angesichts dessen noch möglich wäre, die eigene Gegenwart zu
begreifen. In diesem Sinne fühlte er sich dem von Jean Greisch
(1985) beschriebenen »hermeneutischen Zeitalter der Vernunft« ver‐
pflichtet12 – nicht ohne gewisse skeptische Untertöne hinsichtlich
der Frage, was diese Vernunft wirklich leisten kann und wo sie an
unüberwindlich scheinende Grenzen stößt.

11 P. Ricœur, Die Geschichte ist kein Friedhof, in: Die Zeit 42 (1998), 68 ff.; F.
Ewald, P. Ricœur, Un parcours philosophique [Interview], in: Magazine littéraire
390 (2000), 20–26, hier: 26.

12 J. Greisch, L’âge herméneutique de la raison, Paris 1985; P. Ricœur, Das Selbst als
ein Anderer [1990], München 1996, 38.

1. Geschichte im Zeichen des ›extremen‹ 20. Jahrhunderts

589

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitte der 1990er Jahre hatte Ricœur der Diagnose Patočkas beige‐
pflichtet, es sei im 20. Jahrhundert zu einem Selbstmord Europas
gekommen13 – nachdem er wenige Jahre zuvor eine Krise besonders
des Westens beobachtet hatte, von der er nicht zu sagen wusste,
ob sie womöglich »zum ersten Male unbegrenzt, definitiv, ohne
Ausweg« ist.14 So schrieb sich Ricœur in einen vor allem von Paul
Valéry nach dem Ersten Weltkrieg angeregten, zuletzt auch von
Jacques Derrida reaktualisierten Krisendiskurs ein, der die offene
Frage aufwerfen musste, ob Europa nicht erst nachträglich aus seiner
destruktiven Vorgeschichte hervorgehen konnte, gegen die es sich
nunmehr wendet, um künftig Besseres zu versprechen. Dieses ›Ver‐
sprechen‹ wird bei Derrida zu einer ständigen Herausforderung, die
nicht länger als bloß vorübergehende Krise abzutun ist.15

In der Ungewissheit darüber, wie rückhaltlos wir in unserer ge‐
schichtlichen Existenz permanenten, vielfachen und anscheinend
nicht mehr terminierbaren Krisen ausgeliefert sind, warf Ricœur
noch wenige Jahre vor seinem Tod die ihn bereits in einem lan‐
gen Essay zu Husserl et le sens de l’histoire (194916) umtreibende
Frage wieder auf: »peut on vivre sans un sens de l’histoire«?17 Im
europäischen Kontext musste sich diese anscheinend an die Stelle

13 P. Ricœur, Réflexions d’un philosophe de la volonté, Paul Ricœur: réconcilier notre
devoir de justice, in: Événement du Jeudi 578, nov./déc. (1995), 70–73, hier: 73.

14 P. Ricœur, Ist ›die Krise‹ ein spezifisch modernes Phänomen?, in: R. Klibanski
(Hg.), Über die Krise. Castelgandolfo-Gespräche, Stuttgart 1986, 38–63, hier: 62.

15 Vgl. die auf die Jahre 1919 und 1926 zurückgehenden einschlägigen Texte dazu
in: P. Valéry, Werke. Bd. 7. Zur Zeitgeschichte und Politik, Frankfurt/M., Leipzig
1995, 26–74, sowie die an sie anschließende Europa-Kritik bei J. Derrida, Das
andere Kap. Die vertagte Demokratie, Frankfurt/M. 1992. Zum besagten ›Ver‐
sprechen‹ vgl. ebd. 56 ff. Dieses bezieht sich auf eine Hospitalität Europas, auf
die sich Ricœur seinerseits zubewegt hat in dem Beitrag Welches neue Ethos für
Europa? in: P. Koslowski (Hg.), Europa imaginieren, Berlin, Heidelberg, New
York 1992, 108–120, sowie im Kontext seiner Überlegungen zu einer hospitalité
langagière; vgl. Vf., Die (gebrochenen) Versprechen der Moderne. Zur geschichts‐
philosophischen Dimension des Politischen: Paul Ricœur, in: Unaufhebbare Ge‐
walt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur
Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XIV f.

16 P. Ricœur, Husserl et le sens de l’histoire, in: Revue de métaphysique et de morale
54 (1949), 280–316.

17 P. Ricœur, La crise de la conscience historique et l’Europe, in: Etica e o futuro da
Democracia, Lissabon 1998, 29–35, hier: 35 (verfügbar auf: www.fondsricoeur
.fr).

Kapitel XIX

590

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der mittelalterlichen Orientierung an Verdammnis und Rettung ge‐
tretene Frage18 nunmehr jedoch in mehrere andere Probleme auf‐
spalten (wobei sich Ricœur zunächst wie auch schon in der Trilo‐
gie Zeit und Erzählung [frz. 1983−1985; dt. 1988–91] an Reinhart
Koselleck orientiert19): Kann man sich in der Orientierung an ei‐
nem Sinn der Geschichte auf einen überlieferten Erfahrungsraum
stützen? Welchen Erwartungshorizont zeichnet dieser vor? Ist in
vielfachen Spannungsverhältnissen zwischen verschiedenen Erfah‐
rungsräumen und Erwartungshorzionten die Dauerkrise, die Europa
geradezu auszumachen scheint, eine Orientierung in der »passage
du temps« möglich? Wie kann man dabei im kulturellen Wandel,
der sich permanent zuträgt, der Verflechtung verschiedener, vor
allem migrationsbedingter Gedächtnisse so Rechnung tragen, dass
die Geschichten der Einen für die Anderen verständlich werden
– und zwar als mit ihnen verflochtene, so dass man allen Grund
dazu hat, sie sich gegenseitig und aus der Perspektive Anderer zu
erzählen? Und wie können sich zunächst nicht kritisch ›gefilterte‹
Gedächtnisse dabei von einer rationalen Historiografie läutern las‐
sen? Wie kann vermieden werden, dass sie vor allem Ressentiments
am Leben halten, statt an verratene Versprechen der Vergangenheit
so zu erinnern, dass diese eine hoffnungsvolle gemeinsame, wenn
auch wiederum doppelsinnig geteilte Zukunft anzubahnen helfen?
Ist die Vergangenheit nicht ein »Friedhof nicht gehaltener Verspre‐
chen«?20 Und muss man sich an diese nicht auch erinnern, um die
entsprechende Geschichte zu »defatalisieren« (C&C, 124), sofern

18 Vgl. das Kap. 7 in den Unterhaltungen Ricœurs mit François Azouvi und Marc
de Launay, hier zit. nach der amerikan. Ausgabe: Critique and Conviction, New
York 1998, 166 [=C&C].

19 Die mit dem Namen Koselleck verbundene Rückbesinnung auf Grundfragen
der Historik, wie sie diesseits des Rheins v.a. seit Johann G. Droysen bekannt
ist, findet bei Ricœur im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der französischen
Annales-Schule statt, die bei ihm auf der Basis einer hermeneutischen Hand‐
lungstheorie zu einer förmlichen Rehabilitierung einer Ereignisse zeitigenden
Praxis führt. Vgl. die Zaharoff-Lecture (1978/9) The Contribution of French
Historiography to the Theory of History, Oxford 1980, sowie die bereits in Kap.
XVII (Anm. 51) erwähnten programmatischen Aufsätze. Zu Koselleck mit Bezug
auf Ricœur vgl. jetzt J. A. Barash, C. Bouton, S. Jollivet (Hg.), Die Vergangenheit
im Begriff. Von der Erfahrung der Geschichte zur Geschichtstheorie bei Reinhart
Koselleck, Freiburg i. Br., München 2021.

20 P. Ricœur, La marque du passé, in: Revue de Métaphysique et de Morale, no. 1
(1998), 7–31, hier: 24.

1. Geschichte im Zeichen des ›extremen‹ 20. Jahrhunderts

591

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das nachträglich noch möglich erscheint – zumal in einer säkulari‐
sierten Zeit ohne eschatologischen Horizont, die über eine deadline
zur nächsten deadline stolpert und dabei jeglicher »comprehensive
recapitulative function« entbehrt (C&C, 168)?

Ricœur schreibt mit diesen von ihm aufgeworfenen Fragen eine
lange Geschichte eigener Auseinandersetzungen mit Problemen fort,
die man früher zweifellos als ›geschichtsphilosophische‹ eingestuft
hätte. In einem längeren Interview, das Yvanka Raynova mit ihm
geführt hat, bekannte Ricœur jedoch wie schon früher21, keinerlei
klassische, als »grandios« bezeichnete Geschichtsphilosophie mehr
im Sinn zu haben und keine Philosophie dieser Art mehr zu kennen,
die im Geringsten verspräche, die Probleme menschlicher Koexis‐
tenz zu lösen.22 Bevor ich auf die sich daraus ergebende Lage im
Einzelnen eingehe, gebe ich zunächst eine kurze Übersicht über die
wichtigsten Brennpunkte von Ricœurs Geschichtsdenken, beziehe
es dann auf das Missverhältnis von Trost und Versöhnung, das Ri‐
cœur dazu bewegt, sich vom Hegelianismus programmatisch (bei
näherem Hinsehen allerdings keineswegs kompromisslos) abzugren‐
zen. Abschließend wird auf den Kontext radikaler Geschichtskritik
einzugehen sein, die nach 1945 vielfältige Formen angenommen hat.
Ricœur ist im Feld dieser Kritik gewiss nur einer unter vielen; doch
sein geschichtskritisches Denken vor allem zwischen Hermeneutik
und Historik einerseits, Ethik, Politik und Geschichte andererseits

21 U.a. in seinen Überlegungen zu Conditions de la coexistence pacifique. Conditi‐
ons de la paix (in: Christianisme social, no. 6–7 [1953], 297–307, hier: 306)
erklärte Ricœur seinen Verzicht auf die Geschichtsphilosophien des 19. Jahrhun‐
derts. Hier verlangt der Autor allerdings auch nach einer neuen Philosophie der
Geschichte, »qui est à faire«. Keinesfalls soll dieser Verzicht zu einer »apologie
du fait« führen, wie Ricœur in seinem Kommentar zu Albert Camus‘ L’homme
révolté (1952) schreibt (in: Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris
1999, 121−136). Im Gegenteil gelte es, einen »croyance rationelle dans la possibi‐
lité d’exister historiquement« zu verteidigen, aufgrund dessen allein sich auch
ein praktischer Horizont des Möglichen öffnen könne. Vgl. P. Ricœur, Que
signifie ›Humanisme‹?, in: Comprendre. Revue de politique de la culture, no. 15
(1956), 84–92, hier: 89.

22 Y. Raynova, P. Ricœur, Der Philosoph und sein Glaube, in: Deutsche Zeitschrift
für Philosophie 52, Nr. 1 (2004), 85–112; P. Ricœur, Histoire et vérité [1955],
Paris 31967 [=HV], 338/Geschichte und Wahrheit, München 1974, 293 [=GW];
Philosophies critiques de l'histoire: Recherche, explication écriture, in: G. Fløistad
(ed.), Philosophical Problems Today. Vol. 1., Dordrecht, Boston, London 1994,
139−201.

Kapitel XIX

592

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt derart differenziert vor, dass es zweifellos besondere Beachtung
verdient. Vorweg verwiesen sei hier nur auf Histoire et vérité/Ge‐
schichte und Wahrheit (frz. 1955/dt. 1974), auf die Chicagoer Lectures
on Ideology and Utopia (1975) und den dritten Band von Zeit und
Erzählung (frz. 1985/dt. 1991) sowie auf das Spätwerk Gedächtnis,
Geschichte, Vergessen (frz. 2000/dt. 2004). Statt die entsprechenden
Denkwege hier nachzuerzählen, beschränke ich mich am Schluss
auf den Versuch einer Aktualisierung dessen, was ich als Ricœurs
zentrales Anliegen verstehe.

2. Zum Kontext von Ricœurs Werk

Ricœur, geboren 1913, begann sein philosophisches Denken Ende
der 1930er Jahre u. a. mit diversen eher kurzen Studien zu einem
christlich inspirierten Sozialismus, u.a. in der Zeitschrift Terre nou‐
velle mit dem bezeichnenden Untertitel Organe des chrétiens révo‐
lutionnaires, die dem Front populaire und Léon Blum nahestand,
sowie in der maßgeblich vom Personalisten Emmanuel Mounier
geleiteten Zeitschrift Esprit, mit einer ausführlichen Studie zur Auf‐
merksamkeit23, mit der in seiner fünfjährigen Kriegsgefangenschaft
(1940–1945), also noch zur Zeit der Nazi-Herrschaft erfolgten Über‐
setzung von Husserls Ideen I, mit zwei Büchern zu Karl Jaspers und
Gabriel Marcel (1947/8), zum Willentlichen und Unwillentlichen
(1950) sowie mit einer ganzen Reihe von geschichtskritischen Auf‐
sätzen, die teilweise in Histoire et vérité (1955) versammelt sind.
Zunächst mit Blick auf Husserls, auf 1935 in Wien und Prag gehal‐
tene Vorträge zurückgehende Krisis-Abhandlung24 wirft Ricœur die
Frage nach dem »Sinn der Geschichte« auf (1949) und bezieht sie

23 Siehe die Kap. VII und VIII in diesem Bd.
24 Vgl. zum historischen Kontext die Einleitung von Elisabeth Ströker in: E. Hus‐

serl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno‐
menologie, Hamburg 1982, IX–XXXIII, hier: IX ff.). Mit Sicherheit war Patočka
Zeuge jenes Vortrags. Zur weiteren Rezeption, die besonders im Falle Derridas
bereits von Ricœurs 1949er Kommentar zu Husserls Krisis beeinflusst ist, vgl.
die Anmerkung zur Übersetzung von Derridas 1953/4 verfasster Diplomarbeit
Das Problem der Genese in Husserls Philosophie [1953/4/1990], Berlin, Zürich
2013, 349 ff., sowie B. Peeters, Jacques Derrida. Eine Biografie, Frankfurt/M.
2013, 103 f., 107, 134 f.

2. Zum Kontext von Ricœurs Werk

593

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Nikolaj Berdjajew, Gabriel Marcel und Karl Jaspers auf die Krise
und den Sinn geschichtlicher Existenz25, die ihn auf eine Katharsis
hoffen lässt.26 Dabei ist er noch Jahrzehnte später davon überzeugt,
die Frage, was es heißt, Geschichte zu denken, lasse sich keinesfalls
trennen von der anderen Frage, was es heißt, geschichtlich zu exis‐
tieren. Die Philosophie lebe von der Verknüpfung der Fragen, was
es bedeutet, zu existieren, und was es bedeutet, zu denken, sterbe
aber durch deren Trennung, heißt es im Kierkegaard-Aufsatz von
1963, als sich der Autor – getragen von tiefster Skepsis angesichts jeg‐
licher Berufung auf ›unmittelbare‹, mehrfach schlicht als ›sprachlos‹
bezeichnete Erfahrung – anschickt, die ›Vermittlung‹ zwischen Exis‐
tenz und Denken über die bis dahin von ihm bedachten Ressourcen
überlieferter Symbolik hinaus generell auf Mythen, Texte und Meta‐
phern zu beziehen. Dabei bleibt der immer wieder verwandte Begriff
der Vermittlung (médiation) seinerseits zutiefst zweideutig. Auf eine
Dialektik im Sinne Hegels kann er nicht mehr hinauslaufen27, be‐
steht Ricœur doch auf dem »sens caché que nulle logique de l’exis‐
tence historique n’épuise: je veux vivre, face à l’imminence de ma
mort«; und im Gegensatz zu allen täuschenden und gewaltsamen
Rationalisierungen geschichtlicher Erfahrung, gegen die am Ende
keine Philosophie verlässlich hilft, behauptet er: »La philosophie
paraît bien être gardée contre elle-même par la non-philosophie«
(HV, 22).

25 In Le Volontaire et l’involontaire (1948 abgeschlossen) ist vom »Sinn des Men‐
schen« die Rede (Le Volontaire et l’involontaire, Paris 1950, 215, 405/dt.: Das
Willentliche und das Unwillentliche, Paderborn 2016, 272, 502), der ankomme
(»ad-vient«) − ungeachtet einer Negativität, die aus der eigenen Endlichkeit und
Fehlbarkeit hervorgehen soll, und auch angesichts des Übels (»le mal«), das
zwar einen Skandal darstelle, aber einer hyperbolischen Einwilligung (»consen‐
tement«) nicht im Wege stehen soll, die Ricœur schließlich mit Rilke (bzw.
mit Orpheus nach dessen Rückkehr aus dem Hades) sagen lässt: »Hiersein ist
herrlich« (ebd. frz. 452/dt., 558).

26 F. Dosse, Paul Ricœur. Les sens d’une vie (1913–2005), Paris 22008, 30; P. Ricœur,
A l’école de la phénoménologie, Paris 1986, 42, 48.

27 Die Betonung liegt hier auf dem Singular. Tatsächlich hat Ricœur an der Rede
von einer Pluralität von Dialektiken festgehalten; siehe dazu den sehr differen‐
zierten Bericht von Roberta Picardi, Le lieu de la dialectique hégélienne dans la
pensée de Paul Ricœur, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 99,
no. 4 (2015), 599−639.

Kapitel XIX

594

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frühzeitig lässt Ricœur denn auch deutlich Distanz zu einer On‐
tologie der Geschichtlichkeit erkennen, die Gefahr läuft, ihre Verbin‐
dungen zu einer kritisch zu beurteilenden Geschichte preiszugeben.
Das betrifft Martin Heidegger, in späteren Arbeiten jedoch auch
Hans-Georg Gadamer. Mit Karl Jaspers, Gabriel Marcel und Mau‐
rice Merleau-Ponty nimmt Ricœur an, dass wir in der Welt situiert
und inkarniert existieren – im Verhältnis zu Anderen als Nächsten,
aber auch als Mitbürgerinnen und anonymen Zeitgenossen, von
denen freilich keiner in der Welt oder in irgendeiner Definition
aufgeht, erst recht nicht als »Nächste(r)«. So kündigt sich eine viele
Jahre später mit Emmanuel Levinas im Zeichen des Anderen radika‐
lisierte ethisch-geschichtskritische Perspektive an, die Ricœur aber
nicht politikfremd entfalten möchte. Sich von Politik und Geschichte
fernzuhalten, bedeutet, an deren andauernder Gewalt mitschuldig
zu werden. Es gibt keine Zuflucht zur Gewaltlosigkeit in einem
passiven Irenismus – auch nicht im Zeichen einer unbedingten
Ausrichtung auf die Alterität oder »Exteriorität« des Anderen, wie
sie Levinas in seinem ersten Hauptwerk (Totalité et infini; 196128)
beschrieben hat (zu dem, auf einen Hinweis von Ricœur hin29, Der‐
rida einen ersten, bis heute maßgeblichen Kommentar geschrieben
hat30).

Diese Überzeugung bestärkt Ricœur in einem engagierten christ‐
lichen, aber keinesfalls allein vom ›Nächsten‹ her zu konzipierenden,
bereits Mitte der 1930er Jahre ausdrücklich einer kritischen Marx‐
lektüre31 verpflichteten Sozialismus, der sich zugleich von der Ge‐
schichtskritik Arthur Koestlers und Merleau-Pontys belehren lässt32

und – mit der stalinistischen Mutation des Marxismus vor Augen

28 E. Levinas, Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Paris 1961; dt.: Totalität und
Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg i. Br., München 1987.

29 Vgl. Peeters, Jacques Derrida, 199 f.
30 J. Derrida, Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken von Emmanuel

Levinas [1964], in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 121–235.
31 Diese wird v.a. in den Chicagoer Lectures mit Bezug auf Louis Althusser wieder

aufgegriffen.
32 Vorangegangen war die Auseinandersetzung mit den Zuständen in Stalins Sow‐

jetunion besonders bei André Gide. (Vgl. dessen Bilanz in: A. Gide et al., Ein
Gott, der keiner war. Arthur Koestler, André Gide [et al.] schildern ihren Weg
zum Kommunismus und ihre Abkehr, Zürich 1950/2, 153–179.) Unter anderem
unter deren Eindruck hat sich später auch das Verhältnis zum Marxismus bei
Merleau-Ponty nachhaltig gewandelt, was hier nicht i. E. nachzuzeichnen ist.

2. Zum Kontext von Ricœurs Werk

595

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– jegliche Verabsolutierung eigenen Tuns sowie letzter Ziele, denen
man sich verschreibt, unterbindet.33 Bis zum Schluss glaubt Ricœur
an eine Einheit der Geschichte, die durch gemeinsame Aufgaben
gestiftet wird. Aber geschichtliche Existenz bleibe fragil, tragisch und
gewaltsam. Und wenn es ihr gelinge, den Anteil des mannigfaltig in
Erscheinung tretenden ›Bösen‹ in dieser Welt zu reduzieren (C&C,
107, 112), könne sie nicht mit Hegel auf eine geistige, letztlich auch
alles Tragische absorbierende »Arbeit des Negativen« bauen, die in
diesem Sinne wenigstens langfristig voranzukommen und ein im
Vorhinein einsichtiges Ziel zu erreichen verspricht.

So kommt es bereits in Histoire et vérité zu auf den ersten Blick
kompromisshaften Aufgabenstellungen ohne dialektische Synthese.
Man soll im Rahmen einer »Physiologie der Gewalt« die »Desaster
der Gegenwart« intelligibel machen, aber doch dem Politischen treu
bleiben, das jegliches Fatalitätsdenken abwehrt und auf eine Konti‐
nuierung der Geschichte setzt, die es zu verbessern gilt. Und zwar
umwillen einer Welt, die sich trotz allem als ein Ort eines Zusam‐
menlebens soll erweisen können, das seinen Namen auch verdient
und das man im Willen, zusammenleben zu wollen (C&C, 99), auch
bejaht (»vouloir vivre ensemble«), wenn auch ausdrücklich stets
nur nach einschneidenden Erfahrungen von Ungerechtigkeit und
entsprechender Entrüstung (C&C, 120). Daran bleibt Ricœur bis in
seine späten Lebensjahre hinein orientiert, ohne noch mit einem
Hegelianer wie Éric Weil – auf dessen Philosophie einer vom Staat
repräsentierten Vernunft er noch in seinem Spätwerk mehrfach Be‐
zug nimmt – daran zu glauben, es sei möglich, mit einer Koinzidenz
von Geschichte und Rationalität zu rechnen.34

Vgl. M. Merleau-Ponty, Humanismus und Terror 1/2 [1947], Frankfurt/M. 1966;
Die Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974.

33 Wie nahe Ricœur jedoch anfangs dem Historischen Materialismus von Marx
stand, beweist sein früher, bislang kaum beachteter Aufsatz zur Nécessité de Karl
Marx, in: Être 2 (1937/8), mars, 6–11. Hier klingen mit Blick auf die »histoire
passionnelle du monde« bereits alle Motive der Ideologie-Kritik an, die noch
die Chicagoer Lectures der 1970er Jahre bestimmen. Dezidiert richtet sich diese
Kritik auch gegen einen »divinisierten« Humanismus und gegen einen verabso‐
lutierten Begriff des Sozialen. Die zentrale Gefahr, gegen die er sich wendet,
sieht Ricœur darin, »d’hypostasier l’histoire, de la couper de l’homme réel«
(ebd., 8).

34 Vgl. É. Weil, Logique de la philosophie, Paris 1951.

Kapitel XIX

596

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur hat sich offenbar keinen komprehensiven Geschichtsent‐
wurf zugetraut, der darauf hinauslaufen würde, dass das Wirkliche
letztlich doch vernünftig werden wird und wenigstens insofern be‐
reits jetzt als vernünftig gelten darf. Das war bekanntlich Hegels
zentrale ›idealistische‹ Überzeugung. Offenbar lag ihm weder an
einem geschichtsphilosophischen ›System‹ auf Hegels Spuren, wie
es noch heute objektive Idealisten unverdrossen verfechten, noch
auch mochte er in einen happy oder unhappy endism einstimmen,
sei es mit oder ohne Alexandre Kojève, Apologeten des Posthistoire
oder Francis Fukuyama, der – nachdem er das Ende der Geschichte
ausgerufen hatte, das dann aber einfach nicht eintreten wollte –, so‐
gleich auch den Menschen ›am Ende‹ angekommen bzw. einer post‐
humanen Zukunft sich überantworten sah35. Daran erkennt man,
wie attraktiv offenbar diese Alternative nach wie vor für viele ist:
Entweder man weiß im Vorhinein um ein gutes bzw. sinnvolles Ende
der Geschichte oder man gibt sie im Ganzen als ›absurd‹, sinnwidrig
oder sinnlos preis, weil alles nur irgendwie, aber ohne erkennbaren
›Sinn‹, mehr oder weniger so weitergeht wie bisher. Das wäre, hätte
wohl Walter Benjamin dazu gesagt, eben die Katastrophe: »dass
›es so weitergeht‹«, wie man in den Zentralpark-Aphorismen lesen
kann.

Über diverse Zwischenstationen wie die Auseinandersetzung mit
dem Verhältnis von Hermeneutik und Strukturalismus, mit der Be‐
ziehung zwischen Narrativität und Zeitlichkeit, Fiktion und Imagi‐
nation, mit der Frage nach dem menschlichen Selbst im Kontext
politischer Lebensformen, die in geteiltem Willen, zusammen leben
zu wollen, auf das Gute und Gerechte ausgerichtet und juridisch
geregelt sein müssten, wie Ricœur meint, hat er sich in dem um‐
fangreichen Werk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen wieder frühen
geschichtskritischen Ansatzpunkten genähert. Das gilt auch für eine
sehr bald zu bemerkende Skepsis gegenüber Hegel. Dessen »Tren‐
nung von Trost und Versöhnung« sei uns unerträglich geworden,

35 Vf., Kritische Kulturphilosophie als restaurierte Geschichtsphilosophie? Anmer‐
kungen zur aktuellen kultur- und geschichtsphilosophischen Diskussion mit Blick
auf Kant und Derrida, in: Kantstudien 98 (2007), Heft 2, 183‒217; Ansatzpunkte
praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmerkungen zur Frage, ›ob der Posthu‐
manismus ein Humanismus ist‹, in: G. Hartung, M. Herrgen (Hg.), Interdiszipli‐
näre Anthropologie. Jahrbuch 06/2018: Das Eigene & das Fremde, Wiesbaden
2019, 129‒156.

2. Zum Kontext von Ricœurs Werk

597

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


befindet Ricœur36 schließlich im dritten Band von Zeit und Erzäh‐
lung37 und verlangt, »auf Hegel zu verzichten«, nachdem er sich
v.a. in den 1970er Jahren in mehreren Studien wieder ausführlich
mit dessen Philosophie befasst und sogar eine Rückkehr zu Hegel
ins Auge gefasst hatte.38 Was aber sollte das heißen: auf Hegel zu
»verzichten«? (Eine Parole, die inzwischen zur gängigen Münze
wurde, so als ob es genüge, sie auszurufen, um fortan faktisch »über‐
haupt nicht Hegelianer« zu sein, wie Michel Foucault in seiner Aus‐
einandersetzung mit André Glucksmanns Les Maîtres penseurs 1977
schrieb.39) Und hat Ricœur, der doch in nicht nur antinomischen,
sondern aporetisch und paradox anmutenden Verhältnissen vielfach
Dialektiken am Werke sah, diese Devise selbst wirklich konsequent
beherzigt?40 Schließlich gehören Begriffe wie Aporetik, Paradox und

36 Zum Hintergrund des Trostbegriffs bei Ricœur vgl. sein Freud-Buch (Die Inter‐
pretation [1965], Frankfurt/M. 1974, 561), sowie in Zeit und Erzählung I/II den
Zusammenhang von Trost und Ordnung (Zeit und Erzählung. Bd. I: Zeit und
historische Erzählung [1983], München 1988, 115; Zeit und Erzählung. Bd. II:
Zeit und literarische Erzählung [1984], München 1989, 46 f.), darüber hinaus
das immer wieder zur Trostlosigkeit Anlass gebende Missverhältnis zwischen
der »Macht der Zeit« einerseits und der Vergänglichkeit von allem und jedem
andererseits im dritten Band dieser Trilogie (Zeit und Erzählung. Bd. III: Die
erzählte Zeit [1985], München 1991, 152, 435).

37 Ricœur, Zeit und Erzählung. Bd. III, 319, 330.
38 P. Ricœur, Remarques sur la communication du professeur Karl Löwith, in:

Truth and Historicity. Vérité et Historicité, La Haye 1972, 22–28, hier: 28; Hegel
aujourd’hui, in: Etudes théologiques et religieuses 49, no. 3, (1974c), 335–355;
Le ›lieu‹ de la dialectique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague 1975,
92–108; Objektivierung und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in:
Philosophisches Jahrbuch 84 (1977), 1–12.

39 M. Foucault, Dispositive der Macht, Berlin 1978, 218; Vf., Geschichte im Zeichen
des Abschieds, München 1996; H. D. Kittsteiner, Geschichtsphilosophie nach der
Geschichtsphilosophie. Plädoyer für eine geschichtsphilosophisch angeleitete Kul‐
turgeschichte, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 48, Nr. 1 (2000), 67−77.
Tatsächlich hat der erklärte ›Verzicht auf Hegel‹ keineswegs dazu geführt, dass
bei Ricœur jegliche Anleihe etwa bei dialektischem Denken entfällt. Im Gegen‐
teil: Dialektik ist einer der am häufigsten gebrauchten operativen Begriffe bei
Ricœur.

40 Zweifel drängen sich auf; vgl. Ricœur, The Problem of the Will and Philosophical
Discourse, in: J. M. Edie (ed.), Patterns of the Life-World. Essays in Honor of
J. Wild, Evanston 1970, 273–289, hier: 279, 282 f.; Le ›lieu‹ de la dialectique, 94.
Vielfach bleibt es, wie Ricœur selbst einmal feststellt, bei hegelianischen Pro‐
blemstellungen ohne hegelianische Lösungen (The Conflict of Interpretations,
in: R. Bruzina, B. Wilshire [eds.], Phenomenology. Dialogues and Bridges, New

Kapitel XIX

598

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dialektik unverkennbar zu seinen wichtigsten theoretischen Werk‐
zeugen, ohne dass klar wäre, wie sie als operative Begriffe zusam‐
menpassen.

3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel –
zwischen Trostlosigkeit und Unversöhnbarkeit

Hegel hatte in seinen Vorlesungen über die Vernunft in der Ge‐
schichte klargestellt, dass es sich bei diesem Begriff um eine
übermenschliche Angelegenheit handelt. Anstelle menschlich-allzu‐
menschlichen Trostes, den sie gar nicht bieten könne und nicht
einmal bieten wolle, weil er ohnehin nur im Endlichen zuhause
sei und deshalb anscheinend die auf Unendlichkeit angelegte Sache
der Philosophie verfehlen muss, verspreche sie in Wahrheit etwas
weitaus Wertvolleres: »Sie versöhnt, sie verklärt das Wirkliche«41,
indem sie eine der Geschichte selbst immanente Logik aufweist, der‐
zufolge sich das Wirkliche als das Vernünftige soll erweisen können
– auch um den Preis, dass das für das Unmenschliche ebenfalls
gelten könnte. Und auch um den Preis, dass wir »ratloseste Trauer«
über alle, die ›der Geschichte‹ zum Opfer fallen (wenn man diese
entpolitisierte Redeweise für einen Moment gelten lässt), vergessen
und uns zu einer radikalen Ernüchterung durchringen müssen, um
endlich auch zu bejahen, dass und wie ein »reiner Geist« aus der
Asche jeglicher Vernichtung »verjüngt« hervorgehen kann42, um so,
unüberbietbar listig, Kapital aus Tod, Zerstörung und Vernichtung
zu schlagen.

So präsentiert sich uns Hegels Geschichtsphilosophie als eine
Apologie absoluter Versöhnung – um den Preis völliger Trostlo‐
sigkeit, der unser im altgriechischen Sinne idiotisches Leben43 un‐
weigerlich scheint verfallen zu müssen. Folgen der beschriebenen

York 1982, 299–320, hier: 319); nicht zuletzt auch, was das Verhältnis zwischen
Selbst und Anderem angeht.

41 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1, 78.
42 Ebd., 80, 35.
43 Als ›Idiotes‹ (ἰδιώτης; Plural: ἰδιῶται) bezeichnete man in der attischen Demo‐

kratie eine Person, die weder ein öffentliches Amt innehatte, noch sich am poli‐
tischen Leben beteiligte, sondern primär für sich und ihren eigenen Hausstand
lebte und wirtschaftete. Eine Abwertung war damit zunächst nicht verbunden.

3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel

599

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weichenstellung, was Trost und Versöhnung angeht, sind noch in
Jürgen Habermas’ Spätwerk Auch eine Geschichte der Philosophie
(2019) festzustellen, das explizit aus einem Bekenntnis zur »prinzipi‐
ellen Trostlosigkeit des philosophischen Denkens« hervorgegangen
und mit einem völligen Verzicht auf jegliches Glücks-, Sinn- oder
Erlösungsversprechen erkauft ist.44

Wenn nun Ricœur erklärt, ihm bzw. uns sei Hegels Trennung
von Trost und Versöhnung unerträglich geworden, so muss man
sich fragen, worauf er damit hinauswill. Offenbar nicht auf eine
Erneuerung eines objektiven Idealismus, der sich zutrauen müsste,
alle Opfer, die die Geschichte bislang ›gekostet‹ hat, wie man sagt,
als unumgängliche rechtfertigen zu können, auch wenn sie die Über‐
lebenden ganz und gar trostlos zurücklassen müssen. Offenbar will
er allerdings auch nicht bei einem Trost Zuflucht suchen45, wie ihn
eine psychologisierte, bezahlte Beratungsphilosophie in Sachen so‐
genannter Lebenskunst versprechen mag, die es mit einer weiterhin
exzessiv destruktiven Geschichtlichkeit gar nicht erst aufzunehmen
versucht.46 Sicher will Ricœur in keiner Weise beschönigen, wie
gewaltsam vonstattengeht, was man summarisch ›die Geschichte‹
nennt. Aber er wendet sich auch energisch gegen eine Fixierung
auf Unversöhnbares bzw. auf Unversöhnlichkeit, die er mit harten
Worten kritisiert. Von »Bulimie« und »Gedenkwahn« spricht er mit
Blick auf diejenigen47, die von ihrer unsäglichen Trauer, Verzweife‐
lung und Wut offenbar nicht ablassen können oder wollen und sich
womöglich Rachegelüsten hingeben. Gegen all das bietet er nicht

44 J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt/M. 1973;
Philosophisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt/M. 21984, 36; Tex‐
te und Kontexte, Frankfurt/M. 21992, 125; vgl. Vf., B. H. F. Taureck, Trostlose
Vernunft? Vier Kommentare zu Jürgen Habermas’ Konstellation von Philosophie
und Geschichte, Glauben und Wissen, Hamburg 2021.

45 Der nach einschlägiger Erfahrung förmlich verweigert wird, wie u.a. bei Hilde
Domin (Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiographisches, Frankfurt/M. 1993,
25, 32, 167−183) zu erkennen ist, die vor diesem Hintergrund auch die radikale
Bedeutung des Exiliertseins beschreibt.

46 Vgl. dagegen M. Ignatieff, Über den Trost in dunklen Zeiten, Berlin 2021; Vf., Wie
Emmanuel Levinas’ Philosophie als Einspruch gegen eine historisch unbelehrte
›Lebenskunst‹ zu lesen wäre, in: G. Gödde, J. Zirfas, E. Brock (Hg.), Leiden
und Lebenskunst. Biographisch-philosophische Studien zu Krisen, Therapien und
Wandlungen, Berlin 2023, 285–302.

47 Namentlich nicht Genannten; vgl. P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen
[2000], München 2004, 144 f., 727 [=GGV].

Kapitel XIX

600

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwa eine bloß tröstliche Rhetorik der Besänftigung auf, sondern
entfaltet in seinem Spätwerk eine komplexe Theorie eines die his‐
torische Wirklichkeit nicht beschönigenden moralischen Vergessens,
das mit einer fortbestehenden Verpflichtung auf eine Besserung der
menschlichen Verhältnisse einhergeht – und, was deren literarische
Darstellung angeht, auf eine als tröstlich empfundene (narrative)
Ordnung baut, die verhindern soll, dass Gewalt und Dissonanz,
Inkohärenz und schiere Kontingenz ›das letzte Wort‹ haben.

Zur gleichen Zeit gibt Ricœur unumwunden zu, vom Gedanken
der Versöhnung (réconciliation) und der Rettung (résurrection) gera‐
dezu »besessen« zu sein (C&C, 61, 161), ohne beides noch einer
›Logik‹ der Geschichte im Sinne einer ihr immanenten Finalität
anvertraut wissen zu wollen. An dieser Stelle ist eine gewisse Nähe
zum »messianisme non confessionnel« Walter Benjamins deutlich
zu erkennen, die Ricœur selbst so auf den Punkt bringt: Die bei letz‐
terem aufscheinende Verantwortlichkeit angesichts der Opfer, über
deren Leichen die bisherige Geschichte ›vorangeschritten‹ ist, müsse
in eine der Zukunft zugewandte Verantwortung projiziert werden.
Auf diese Weise erfahre das soziale Band (le lien du vivre-ensemble)
eine geschichtliche Vertiefung und Verankerung, indem es zugleich
auf die Einlösung in der Vergangenheit gebrochener Versprechen hin
ausgerichtet werde.48

Wie schwer es auch immer sein mag, sich zu jenem Vergessen
durchzuringen, nichts rechtfertigt es demnach, die Gegenwart der
jetzt bereits lebenden Nachkommen und deren künftige Geschich‐
te in praktischer Hinsicht zu vernachlässigen – obgleich ihr viel‐
fach eine trostlose geschichtliche Erfahrung im Wege steht, die an
jeglichem geschichtlichem Sinn verzweifeln lässt. Das legte schon
Voltaire nahe, dem man die Prägung des Begriffs philosophie de

48 Ich beziehe mich hier auf einen auf das Jahr 1992 zurückgehenden Vortragstext
zum Thema Le pouvoir politique: fin du théologico-politique? Entretiens de Ro‐
binson [1992], in: Études théologiques et religieuses 96, no. 4 (2021), 419–437;
dt. in: Evangelische Theologie 80, Nr. 3 (2020), 169–182. Siehe auch Ricœur (Le
Juste 2, Paris 2001, 209). Sehr weit entfernt von der m. W. ersten Bestimmung
des Verhältnisses von Verantwortung und Geschichte, die Ricœur gleich nach
dem Krieg veröffentlicht hat (Le Chrétien et la civilisation occidentale, in: Le
Christianisme Social. Revue Sociale et Internationale pour un Monde Chrétien,
no. 5 [1946], 423−436), ist diese Positionsbestimmung nicht. Hier geht es um
den integralen Zusammenhang von Verantwortung der Person und Notwendig‐
keit der Geschichte (426) − »[pour] sauver l’homme de l’inhumain« (436).

3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel

601

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


l’histoire zuschreibt. Was ist Geschichte anderes als eine unaufhörli‐
che Verkettung von Verbrechen und Kriegen, fragte er. Legt sie mit
ihren immer neuen Antagonismen, Feindschaften und Kriegen nicht
eine »terroristische Vorstellung« von ihr nahe, fragte auch Kant.
Auch Hegel wollte keineswegs beschönigen, über welches »absolute
Unglück«, welche »Verrücktheit« und »ungeheuerste Opfer« hinweg
sich die Vernunft (in) der Geschichte vollzieht. Kant kennt bereits
den Begriff des Ausrottungskrieges (bellum internecinum), doch we‐
der er noch Hegel, der der Vernunft zutraute, sich aus der Asche jeg‐
licher Vernichtung wie ein Phönix wieder zu erheben, hatte Kriege
mit radikal vernichtender Absicht und entsprechender technischer
Effizienz, Genozide, Weltkriege, Vernichtungspolitiken und serielle
Liquidierungen in industriellen Ausmaßen vor Augen. Mit all dem
musste man sich seit der Zeit, als Ricœur zu schreiben begann, ganz
neu auseinandersetzen. Und dieser Prozess hält bis heute an.

Deshalb ist auch das gesamte Werk Ricœurs als ein seinerseits
geschichtlich situiertes zu verstehen. Geschichtlich situiert ist es
nicht nur in der persönlichen Biografie des Autors, in vorüberge‐
henden, später sehr bedauerten Sympathien mit autoritärem Den‐
ken49 unter dem Eindruck des Scheiterns der sozialistischen Politik
Léon Blums50, in seiner Gefangenschaft (in den Jahren 1940–45)
auf deutschem Boden, in der Nachkriegszeit im Schatten der Desil‐
lusionierung des von Stalin pervertierten Kommunismus und des
Kalten Krieges, in der Karriere Europas als eines kontinentalen Frie‐
densprojekts und im Horizont einer Globalisierung, die radikale,
bis heute ungelöste Fragen ihrer ökonomischen Regelung und politi‐
schen Pazifizierung aufwirft, welche Ricœur in mehreren Aufsätzen
in seinen letzten beiden Lebensjahrzehnten auch kommentiert hat.
Geschichtlich situiert ist es auch im Lichte einer bis heute nicht
abreißenden Infragestellung unseres Überantwortetseins an die Ge‐

49 Vgl. Y. Raynova, Eigenverantwortung. Über Ricœurs »flüchtige Affäre mit dem
Pétainismus«, in: B. Liebsch (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie.
Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis,
Geschichte. Bd. I: Existenz, Baden-Baden 2024, 201–218.

50 C. Kleiser, Autobiografie, Geschichtspolitik und die Pflicht zur Gerechtigkeit. Zur
historischen Bedingtheit von Paul Ricœurs Alterswerk ›Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen‹, in: B. Liebsch (Hg.), Bezeugte Vergangenheit oder Versöhnendes Ver‐
gessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, Sonderband Nr. 24 der Deutschen
Zeitschrift für Philosophie, Berlin 2010, 333–356.

Kapitel XIX

602

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte selbst. Erinnert sei in diesem Zusammenhang an den Chi‐
cagoer Kollegen Ricœurs, Mircea Eliade, der befand, es stehe »außer
Frage, daß keines der historischen philosophischen Systeme in der
Lage war, [den geschichtlichen Menschen] gegen den Schrecken der
Geschichte zu verteidigen«.51 Ricœur, der mit einer Sakralität à la
Eliade oder à la Roger Caillois zu keiner Zeit geliebäugelt hat52,
lag allerdings sehr daran, Geschichte und menschliche, speziell poli‐
tische Praxis nicht ganz und gar unverbunden zu denken. Die wei‐
terlaufende Geschichte sich selbst zu überlassen und infolgedessen
an ihr auch selbst mitschuldig zu werden, war für ihn genausowe‐
nig eine attraktive ›Option‹ wie sich der Versuchung genereller Ge‐
schichtsverachtung hinzugeben oder einfach indifferentem Schwei‐
gen zu überantworten.

Aber wie sollte man in dieser Lage sprechen, und wie noch schrei‐
ben? Eignet sich die Prosa geschichtstheoretischer Texte überhaupt
dazu, um an dieser Stelle weiterzukommen? Oder müssen wir uns
an die Poetik einer Nelly Sachs und an die Zeugnisse von David
Rousset über Primo Levi bis hin zu Imre Kertész halten, stets am
Rande des Verstummens?53 Sollen wir etwa wieder sprechen, um ge‐
schichtliche Widerfahrnisse, Vorfälle, Ereignisse, Geschichtszeichen
und ‑strukturen erneut so zu begreifen, wie es bereits Kant, Hegel
und ihre Zeitgenossen von Voltaire über Turgot und Ferguson bis
hin zu Condorcet versucht hatten? Geht es in diesem Sinne um
eine Wiedergewinnung geschichtlichen, womöglich auch zukunfts‐
weisenden Wissens, aus dem etwas zu lernen wäre? Oder geht es
darum, einen komplementären Glauben mit funktionalistischen Ar‐
gumenten ins Spiel zu bringen, wie es zuletzt Charles Taylor und
Jürgen Habermas getan haben – offenbar in der Überzeugung, dass
sich menschliches Wissen nicht selbst genügt und dass es in keiner

51 M. Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr [1949],
Frankfurt/M. 1986, 173.

52 Was nicht bedeutet, er habe nicht mit einem anderen, »neuen« Begriff des
Sakralen geliebäugelt. Man vergleiche dazu nur seinen Aufsatz zur Sexualität:
La merveille, l'errance, l'énigme, in: Esprit. Nouvelle Série, no. 289 (11) (1960),
1665−1676, hier: 1666.

53 Von den Genannten wird, so weit ich sehe, lediglich Primo Levis Bericht Die
Untergegangen und die Geretteten (München 1990) von Ricœur (GGV, 255, 270)
erwähnt – als Beispiel für die »bestürzendste[] Infragestellung des gesicherten
Zusammenhalts einer gemeinsamen Welt des Sinns«.

3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel

603

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise dazu ausreicht, mit dem umzugehen, was die Menschen in
ihrer destruktiven Geschichtlichkeit anrichten?54

Beweist nicht gerade die inzwischen weitläufige Erforschung von
Menschen zu verantwortender Gewalt – vom Kolonialismus und
der mit ihm einhergegangenen Sklaverei über die nationalistisch-
chauvinistische Staatenkonkurrenz im 19. Jahrhundert und den Fa‐
schismus bis hin zu den totalitären Systemen Stalins und Hitlers,
zur atomaren Bewaffnung nicht nur der Großmächte, zum Kalten
Krieg und neuesten Völkermorden von Ruanda über Darfur bis
Myanmar und wiederauflebendem neo-imperialem Denken, das vor
keiner Verwüstung zurückschreckt –, dass menschliches Wissen und
darauf gegründetes ›Lernen aus der Geschichte‹ allein genauso un‐
fähig ist, es mit der Gewalt und mit dem Missbrauch von Macht
aufzunehmen wie die in den großen Religionen bezeugten Formen
des Glaubens? Mir stellt sich diese Frage als einer der wichtigsten
Brennpunkte geschichtskritischen Denkens nach 1945 dar.

Wissen wir aber nicht aus einer kaum noch zu überschauenden
Vielzahl von Untersuchungen, wie progressive Verfeindungen anhe‐
ben, polemisch verschärft werden und in Kriege und Genozide
münden? Wissen wir nicht, wie in solche Prozesse pazifizierend
zu intervenieren wäre? Wissen wir nicht, wie Konflikte zu unterbre‐
chen und zu schlichten wären? Wissen wir nicht, wie für die jeweils
Überlebenden Sorge zu tragen und deren Gesellschaften wieder auf
einen ›guten Weg‹ zu bringen wären?

Zweifellos: an solchem Wissen mangelt es nicht; und doch nimmt
die Gewalt »kein Ende« (Eberhard Schockenhoff55), sei es, weil
Feinde sich als außerordentlich useful erweisen (David Keen56),
sei es, weil man Verfeindungen – ›wider besseres Wissen‹, wie es
immer wieder heißt – fanatisch verschärft und sie polemogen politi‐
siert, sei es, weil man sie im Interesse militärisch-industrieller Kom‐
plexe und opportunistischer Machthaber oder imperialer Selbstbe‐
hauptung manipulativ instrumentalisiert, logistisch organisiert und

54 Vgl. dazu den Artikel Croyance aus der Feder Ricœurs in der Encyclopædia
Universalis.

55 E. Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt,
Freiburg i. Br., Basel, Wien 2018.

56 D. Keen, Useful Enemies. When Waging Wars is More Important than Winning
Them, New Haven, London 2012.

Kapitel XIX

604

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewaffnet.57 Dafür finden wir in der aktuellen Gegenwart mehr als
genug Beispiele – von der chinesischen imperialen Aufrüstung über
Putins Verwüstung der Ukraine bis hin zu seinem Wirken in Syrien,
diesem Wespennest aller denkbaren Feindschaften, die nicht zur
Ruhe kommen wollen und jeder Aussicht auf eine ›siegreiche‹ Be‐
endigung spotten. Von einem allgemeinen Interesse an weitestgehen‐
der Entfeindung, Abrüstung oder gar Gewaltlosigkeit kann offenbar
weltweit genauso wenig die Rede sein wie von einer längst fälligen
Dekonstruktion des Phantasmas der Besiegbarkeit der eigenen Fein‐
de.58

Dabei hatten nach 1945 diverse Pazifizierungsprojekte nach Vor‐
bildern wie Kants Entwurf Zum ewigen Frieden (1795), dem Völker‐
bund und zuletzt nach der Vorlage einschlägiger Resolutionen der
UNO gegenteilige Hoffnungen genährt – konterkariert allerdings
vom Abwurf zweier Atombomben, von einem jahrzehntelangen
Rüstungswettlauf mit bis heute nicht kontrollierbarer Proliferation
aller möglichen Waffentypen und einem weitgehenden Versagen in‐
ternationaler Verträge, die nicht einmal einen mutwillig vom Zaun
gebrochenen Angriffskrieg effektiv verhindern können.59

Was kann bzw. soll Philosophie in dieser (auch von Ricœur mehr‐
fach kommentierten) Lage überhaupt leisten (abgesehen davon, sich
mit sich selbst und ihrer eigenen Geschichte zu befassen)? Ricœur
jedenfalls interessiert keine ›geschichtsphilosophische‹ Großtheorie,
die auf Hegels oder auch Jaspers‘ Spuren zeigen würde, wie trotz
allem Aussicht auf Besserung bzw. langsames und nachhaltiges Ver‐

57 Vgl. die aktuellen, allerdings knappen Bestandsaufnahmen von Herfried Münk‐
ler und Constanze Stelzenmüller im Kursbuch 214 (2024), 52–68 und 117–130.

58 Vf., Kriege und fatale Illusionen der Besiegbarkeit als Bedrohung. Metatheore‐
tische Beobachtungen und Desiderate gegenwärtiger Philosophie kriegerischer Ge‐
walt, in: Labyrinth 23, Nr. 2 (2021), 145–175.

59 Der nächste (gegen Taiwan) steht bereits mit großer Wahrscheinlichkeit zu
erwarten, wenn man die zufällig aufgenommenen vertraulichen Bemerkungen
zwischen Vladimir Putin und Xi Jinping richtig deutet, die derzeit offenbar
eine einzigartige Chance sehen, mit der amerikanischen Hegemonie Schluss
zu machen. (Nachbemerkung im Juni 2024, wenige Monate vor den Wahlen
zum Kongress der USA, denen die Übernahme durch eine populistische Partei
bevorsteht, deren Kandidat nach dem jüngsten Urteil des Supreme Court im
Amt auf rechtliche Unbelangbarkeit hoffen darf, an der Verteidigung von Recht‐
staatlichkeit und Demokratie aber weder im eigenen Land noch gar in Europa
oder anderswo das geringste Interesse hat.)

3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel

605

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nünftigwerden der menschlichen Verhältnisse besteht. Auch interes‐
siert ihn kein bloßer Optimismus, welcher wie in Steven Pinkers
Bilanz der Gewalt des 20. Jahrhunderts auch die andauernde Gewalt
dieser Verhältnisse – als leider für einige Millionen ›nachteilig‹ –
beschönigt, was die Vorteile aufwiegen soll, die Andere genießen.
Was interessierte Ricœur stattdessen – und wie stellt sich das heute,
im Rückblick auf sein Werk im Ganzen dar?

4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und
zukunftsweisende Aufgaben

Durchgehalten hat sich seine Überzeugung, dass wir zunächst ge‐
schichtlich existieren (GGV, 538) und dass sich darin die womöglich
rückhaltlose60 Affizierbarkeit unserer passionierten Zugehörigkeit zur
Welt (»appartenance passionné au monde«) herausstellt. Diese aber
genügt sich nicht selbst, sondern bedarf einer Aufklärung durch
historiografische Arbeit, durch ›Geschichte‹, der eine unverzichtbare
Narrativität zukommt, wie auch immer sie im Einzelnen konzeptua‐
lisiert wird. Geschehene Geschichte lässt sich nach Ricœurs Über‐
zeugung nur narrativ vergegenwärtigen; und zwar als kritisch beur‐
teilte so, dass sie künftige Geschichte möglicherweise zu refigurieren
erlaubt.

Wie Geschichte gedacht wird, wirkt zurück darauf, wie wir sie
durchleben, erleiden, erdulden, wie es der schweizer Historiker
Jacob Burckhardt in seinem Plädoyer für ein zunächst »patholo‐
gisches« Geschichtsverständnis ausgedrückt hat.61 Zu keiner Zeit
aber war Ricœur dazu bereit, dem páthos (Widerfahrnis) gegenüber
dem lógos des Historischen das letzte Wort zu erteilen62 und dabei

60 Dieses einschränkende Adjektiv hätte Ricœur vielleicht nicht akzeptiert, so tief
überzeugt zeigt er sich davon, dass auch das Böse, so wie er es versteht, nicht
derart radikal zu verstehen ist wie das Gute, das wir seiner frühen Überzeugung
nach ›ursprünglich bejahen‹.

61 Vgl. demgegenüber B. Croce, Die Geschichte als Gedanke und als Tat [1939],
Hamburg 1944, 144 f., 187.

62 Das ergibt sich nicht zuletzt daraus, dass Ricœur jegliches Leiden grundsätz‐
lich als Verminderung unseres Handelnkönnens auffasst, das stets die Führung
behalten soll. Doch beschönigt er die radikalen Fragen nicht, die bewirken,
»[que] le souffrance donne à penser« (vgl. den auf das Jahr 1992 zurückgehen‐

Kapitel XIX

606

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage aus dem Blick zu verlieren, wie wir in politischen in Le‐
bensformen (bíoi) geschichtlich ›existieren‹ – und existieren wollen.
Dieses ›voluntaristische‹, bereits die frühen Veröffentlichungen der
1930er Jahre deutlich prägende Moment überwiegt letztlich Momen‐
te der Passivität und der Affizierbarkeit. Wie auch immer uns das
Pathos überfordern, ja traumatisieren mag, wenn auch vielleicht nur
indirekt auf dem Umweg über die Lektüre einschlägiger Zeugnisse,
es muss nach Ricœurs Überzeugung auf das Ethos eines praktischen,
der Gegenwart und Zukunft zugewandten Engagements bezogen
bleiben, ohne es zu überwältigen. Dazu soll es auch dann nicht kom‐
men, wenn wir uns mit veritablen Desastern, Vernichtungskriegen
und Genoziden konfrontiert sehen – mit Phänomenen, die allesamt
jenem Kriterium Kants widerstreiten, es dürfe zwischen Menschen
auch in kollektiver Gewalt nichts vorfallen, was spätere Versöhnung
ganz und gar unmöglich zu machen droht. Kant dachte dabei seiner‐
zeit u.a. an Giftmischerei, Meuchelmord, Anstiftung zum Verrat63

– also, aus heutiger Sicht zumindest, an lauter Harmlosigkeiten
im Vergleich zur Verwendung von Giftgas, Milzbrand, Landminen
und atomaren Waffen etc. Kant zog allerdings wie gesagt bereits
Ausrottungskriege in Betracht, die wir heute u. U. als Völkermorde
bzw. Genozide einstufen würden.

Auch angesichts solcher Verbrechen, die Ricœur früher gewiss
als Erscheinungsformen des Bösen aufgefasst hätte, obgleich die
von ihm untersuchte entsprechende Symbolik keinen seriellen Mas‐
senmord kennt64, soll sich nach seinem Dafürhalten ein Vergessen
bewähren, das zweierlei verhindern müsste: dass wir uns von künfti‐
ger Geschichte ganz und gar abwenden, um sie als unabänderlichen
Gewaltzusammenhang der Verachtung preiszugeben; und dass wir
auf geschichtliche Gewalt welcher Art und auch immer in Formen
von »Bulimie« und »Gedenkwahn« fixiert bleiben. In beiden Fäl‐

den Text La souffrance n’est pas la douleur, in: C. Marin, N. Zaccaï-Reyners
[éd.], Souffrance et douleur. Autour de Paul Ricœur, Paris 2013, 13–33, Teil III),
wo Ricœur die alte Devise Aischylos’ πάθει μάθος mit Georges Canguilhems
Analyse des Pathologischen, mit Jan Patočkas »Solidarität der Erschütterten«
und mit seinem anfänglichen Motiv zusammenschließt, jegliches Denken von
Zu-denken-Gegebenem her zu verstehen.

63 I. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Werkausgabe Bd.
XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1976, 191‒251, hier: 200.

64 P. Ricœur, Symbolique du mal, Paris 1960; dt.: Symbolik des Bösen, Freiburg i.
Br., München 21988.

4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und zukunftsweisende Aufgaben

607

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len, so verstehe ich Ricœur, werden wir an eben der Geschichte
bzw. geschichtlicher Gewalt, der wir verhaftet bleiben oder die wir
verachten, selbst mitschuldig. Damit rückt ein Begriff wieder in
den Vordergrund, der bekanntlich direkt nach 1945 für einen von
Ricœurs anfangs wichtigsten geistigen Mentoren, für Karl Jaspers
nämlich, zentral sein musste: der Begriff der Schuld, den Ricœur
als eine Erscheinungsform menschlicher Endlichkeit bzw. eines auf‐
grund seiner endlichen Konstitution ›fehlbaren‹ Menschen disku‐
tierte (ohne aber Schuld und Endlichkeit gleichsetzen zu wollen).

Was man dabei (noch in Anbetracht des 1960 veröffentlichten
Werkes Finitude et culpabilité) vermisst, ist eine Besinnung auf neue
Erscheinungsformen der Gewalt, wie sie u.a. bereits in der UN-Con‐
vention on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide
(194865) und wenig später in Hannah Arendts Bericht über die »Ba‐
nalität des Bösen«66 zur Sprache kommen, das sich ihres Erachtens
nicht mehr als Versuchung deuten ließ, da es doch politisch befohlen
und mehr oder weniger willig vollstreckt worden war.67 Sprengten
diese Erscheinungsformen nicht den hermeneutischen Horizont, in
dem Schuld und Gewalt bis dahin diskutiert worden sind; und zwar
bezogen auf den Menschen, also auf eine moralische Anthropologie?
Ist eine solche Anthropologie möglich bzw. sinnvoll, ohne zuvor
die Gewalt in allen ihren Erscheinungsformen, darunter subtilen
und strukturellen, als solchen schwer erkennbaren, untersucht zu
haben? Und trägt diese Anthropologie ausreichend dem Verdacht
Rechnung, es könne auch a-moralische Gewalttäter geben, die sich
vollkommen von ihr emanzipiert zu haben scheinen?68

65 Am 9. Dezember 1948 beschlossen und am 12. Januar 1951 in Kraft getreten.
66 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen

[1964], Leipzig 1990.
67 Vgl. aber die spätere Besinnung Ricœurs auf den Tod und auf die Trauer im

Horizont sog. »Massenvernichtung« in: Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus
dem Nachlass (frz./dt.), Hamburg 2011, 39 ff.

68 Im frühen Aufsatz La culpabilité allemande (1949) behauptete Ricœur selbst,
»[que] nous n’avons pas encore intégré la terreur à une anthropologie« (in: L1,
143–154, hier: 153). Hat sich daran bis heute etwas geändert? In seinem Vorwort
zur frz. Veröffentlichung von H. Arendt, Condition de l’homme moderne (Paris
1961/1983, 5–32), wirft Ricœur allerdings das Problem auf, ob man es angesichts
des modernen Totalitarismus nicht mit einer »nouveauté radicale« zu tun hat
(9), die rückblickend ihr finsteres Licht auf ihre Vorgeschichte und auf das wirft,
was sie möglich gemacht hat. Mit Arendt glaubt er, dass wir uns dem entspre‐

Kapitel XIX

608

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Davon war der frühe Ricœur selbst nicht überzeugt, verlangte er
doch nach einer möglichst umfassenden »Physiologie der Gewalt«,
welche zunächst einmal die Aufgabe haben sollte, die »Welt der
Gewalt« als Ganze und in ihrer Dichte bzw. Mächtigkeit (épaisseur)
zu erkunden.69 Demnach sollte es eine Philosophie der Gewalt und
ihrer geschichtlichen Erscheinungsformen nur nach einer solchen
Physiologie und keinesfalls in der Form einer von ihnen ganz un‐
abhängigen Hermeneutik der Gewalt oder gar in der Form einer
moralischen Armchair-Anthropologie geben können.

Zwar glaubt Ricœur, dass es eine »offensichtliche, unumstrittene
und unbedingte Grenze« gibt, die aller Gewalt gesetzt sei, nämlich
das alte Gebot: Du sollst nicht töten!70 Und er schien anzunehmen,
dass die Philosophie davon aus eigener Kraft Rechenschaft ablegen
kann, auch wenn sie sich dabei auf Texte stützt, die vielen als hei‐
lig gelten. Dieses Gebot kann als moralischer Bezugspunkt jedoch
gewiss nicht ausreichen. Denn erstens muss die Gewalt keineswegs
gleich auf den Tod des Anderen hinauslaufen. Allzu viele Gewalt‐
phänomene kommen einem derart eng gefassten Gewaltverständnis
erst gar nicht zu Gesicht. Und zweitens wird die besagte Grenze
unzweifelhaft auf alle erdenklichen Arten und Weisen überschritten
bzw. ignoriert, u.a. in Formen der Folter, über die die philosophi‐
sche Überlieferung jedenfalls so gut wie nichts zu sagen weiß. Inso‐
fern bleiben ihr die fraglichen Phänomene der Grenzüberschreitung
selbst weitgehend fremd.

Gegen eine weiterhin eminent gewaltsam sich vollziehende Ge‐
schichte hilft im Übrigen eine zwar respektable, aber im Grun‐
de weltfremde Ideologie der Gewaltlosigkeit keineswegs, die auch
Merleau-Ponty zurückgewiesen hatte (s.o.). Bestenfalls mag sie als
›schlechtes Gewissen der Geschichte‹ fungieren. Aber auch als sol‐
ches ist sie darauf angewiesen, sich in einer vielfach gewaltsam
sich vollziehenden Geschichtlichkeit gegen sie zu behaupten, um
zu bezeugen, dass kein Anderer je in letzterer aufgeht. Unter dieser
Voraussetzung zeigt sich, dass der auf Gewalt gegründete und sich
durch Gewalt aufrechterhaltende Staat nicht mehr die Substanz der
Geschichte repräsentieren kann. Obwohl aber der Staat insofern no‐

chend auf die Suche nach Formen des Zusammenlebens »moins vulnérable aux
vicissitudes de l’âge moderne« (15) machen müssen (s. a. L1, 16).

69 GW, 220, 222/HV, 266, 269.
70 GW, 242/HV, 287; Das Selbst als ein Anderer, 404, 411.

4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und zukunftsweisende Aufgaben

609

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


torisch unter Gewaltverdacht steht, redet Ricœur nicht etwa einem
sich prinzipiell über ihn erhaben dünkenden Gewissen das Wort,
das sich dazu genötigt sehen kann, angesichts nicht zu rechtfertigen‐
der staatlicher Gewalt Verrat an ihm zu üben. Im Gegenteil sieht
er die Gefahr, dass es sich in einem selbstherrlichen Zeugnis der
Gewaltlosigkeit selbst zu anti-politischer Gewalt ermächtigt – falls es
sich nicht voller Verachtung für einen gewaltsamen Staat von jegli‐
cher Politik fernhält und auf diese Weise selbst an deren fortgesetzter
Gewalt mitschuldig wird.

Gegen einen anti-politischen Moralismus verteidigt Ricœur die
weder auf Ökonomie noch auf selbstherrliche Souveränität reduzier‐
bare »Autonomie des Politischen«, die er jedoch in der ständigen
Gefahr sieht, in das »politische Böse« umzuschlagen, das er en
passant mit Hinweisen auf die Moskauer Prozesse und auf Stalin er‐
läutert, aber auch mit diversen Versuchungen in Verbindung bringt
– u.a. mit der Versuchung, sich politische Souveränität zu erschlei‐
chen, es dabei auf unumschränkte Macht anzulegen und auf eine
totalitäre Synthese abzuzielen.

Vor diesem Hintergrund beschreibt er aporetische Verhältnisse
zwischen Gewissen und Staat, Moral und Politik, Gewaltlosigkeit
und Schuld, die gerade nicht dialektisch aufzulösen, sondern allen‐
falls durch Formen der Kontrolle zu entschärfen sind: durch die
Kontrolle des Staates, durch Evolution zur Demokratie, durch das
Recht auf freie Meinungsäußerung und freie Entfaltung der Persön‐
lichkeit, durch möglichst uneingeschränkten und irreversiblen Zu‐
gang aller zu den wichtigsten Grundgütern etc., kurz: durch einen
demokratischen Sozialismus, auf dessen ›radikaldemokratische‹, u.a.
von Claude Lefort, Jacques Derrida, Miguel Abensour, Jean-Luc
Nancy, Nicole Loraux, Jean-François Lyotard, Cornelius Castoriadis,
Étienne Balibar, Jacques Rancière und vielen anderen angestoßene
Revisionen Ricœur in seinen letzten Lebensjahren nur noch vor‐
übergehend und sehr selektiv Bezug nehmen konnte.71

71 Im unter dem Titel L’histoire comme récit et comme pratique veröffentlichten
Interview mit Peter Kemp aus dem Jahre 1981 erwähnt Ricœur namentlich nur
Claude Lefort und Cornelius Castoriadis (in: Esprit 54, Nouvelle série, no. 6
[1981], 155–165, hier: 161). Im Spätwerk nimmt Nicole Loraux eine besondere
Stellung ein, die man allerdings nicht einfach unter eine inzwischen in Mode
gekommene »Radikaldemokratie« subsumieren sollte.

Kapitel XIX

610

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei handelt es sich nicht um einen ›parteipolitischen‹ Begriff,
wie er auch in der Politikwissenschaft geläufig ist, sondern um die
Anzeige einer durch und durch aporetischen und von Paradoxien
geplagten geschichtlichen Existenz, die nur mit Anderen möglich ist
– und unter Dritten, anonymen Mitbürger:innen und Zeitgenossen,
die heute mehr denn je vor der zentralen Frage stehen, was es heißt,
›sozial‹ zu leben und das Soziale zu denken – so wie es früher hieß:
was es heißt, ›geschichtlich‹ zu leben und Geschichte zu denken.

Wie auch immer letztere inzwischen als gnadenloser Gewaltzu‐
sammenhang entlarvt worden sein mag, das enthebt uns aus Ri‐
cœurʽscher Sicht nicht der Verpflichtung, die Gegenwart des Sozia‐
len an zukunftsweisenden Aufgaben (»tâches directrices«72) auszu‐
richten, statt sie zu vergleichgültigen oder der Verachtung preiszuge‐
ben (GGV, 138 f., 141). Letzteres ist im Grunde gar nicht möglich,
wenn aus negativen Erfahrungen des Intolerablen Überzeugungen
hervorgehen, die besagen, was künftig unbedingt zu vermeiden ist,
und zwar auch im Verhältnis zu Anderen und Fremden.73 Daraus
ergeben sich zukunftsweisende, vor allem der Negativität ›böser‹
Gewalt und empörender Ungerechtigkeit zu verdankende Aufgaben
– letztlich für jeden Menschen, allerdings in ständiger Auseinander‐
setzung mit abweichenden Überzeugungen. Dabei entkommt man
der (ausdrücklich auch gegen Éric Weils Hegelianismus gewendeten)
Paradoxie nicht, dass jede Institution, die man gegen das schlech‐
terdings zu Verhütende in Stellung bringt, ihrerseits neue Gewalt
heraufbeschwört.74

Allenfalls dank jener Aufgaben, über die wir uns aufgrund negati‐
ver Erfahrungen klar werden und lateral miteinander verständigen,
wird Geschichte weiterhin eine gewisse Einheitlichkeit aufweisen.
Und zwar auf unvermeidlich paradoxe Art und Weise, wenn die Ein‐
heit der Geschichte nur aus geschichtlicher Erfahrung hervorgehen
kann und durch sie auch wieder verloren gehen muss, wenn sie
stets nur in partikulare, miteinander nicht kompossible Geschichten

72 P. Ricœur, Dimensions d’une recherche commune, in: Esprit 16 (1948), 837–848,
hier: 838

73 P. Ricœur, Le dialogue des cultures. La confrontation des héritages culturels, in:
D. Lecourt et al., Aux sources de la culture française, Paris 1997, 97–105.

74 P. Ricœur, La philosophie politique d’Eric Weil, in: Esprit (1957), Nouv. série, no.
254 (10), 412–429, hier: 422.

4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und zukunftsweisende Aufgaben

611

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingehen kann.75 Zudem lassen sich diese Geschichten nicht durch‐
gängig nur an einer einzigen Aufgabe messen, etwa am Anspruch
auf Gerechtigkeit. Längst gilt auch die Gerechtigkeit als pluralisiert.
Weil wir diverse Ungerechtigkeiten erfahren, verlangen wir nach un‐
terschiedlichen Gerechtigkeiten76 – nicht zuletzt für Andere, die uns
völlig unbekannt sind und deren Alterität sich unserem Verständnis
letztlich radikal entzieht, wie Ricœur mit Levinas annimmt, ohne
den Anderen als solchen allerdings einer absoluten, schlechterdings
nicht dialektisierbaren »Exteriorität« überantwortet sehen zu wol‐
len. Gegen eine solche Exteriorität spricht aus Ricœurs Sicht immer‐
hin, dass wir einander doch »ähnlich« sind.77 Allemal sind ›Andere‹
als solche doch auf ein menschliches Selbst angewiesen, das allein
ihrem Anspruch Rechnung zu tragen versuchen kann, seien es ge‐
rechte bzw. berechtigte oder überzogene und letztlich zurückzuwei‐
sende. Wie, das wird sich allenfalls auf geschichtlichen Wegen zeigen
können, für deren Aufklärung Hermeneutik und Historik zuständig
sind – in dem Bewusstsein, längst an unüberwindlich scheinende
Grenzen des Wissens und Aufklärens, Verstehens, Auslegens und
Interpretierens geraten zu sein. Das menschliche Selbst wird sich
selbst niemals transparent. Es begegnet ihrerseits intransparenten
Anderen, von denen es sich herausgefordert erfährt, ohne die Quel‐
le der darin zum Vorschein kommenden Affizierbarkeit eindeutig
›orten‹ zu können. Handelt es sich um einen Anderen, den ich
anschauen und der mich anstarren kann, oder um verinnerlichte
Tote, von denen es keinerlei adäquate Vorstellung gibt, um einen
abwesenden Gott oder um eine Leerstelle, fragt Ricœur selbst78 und

75 In einer 1978 veröffentlichten Panel-Diskussion mit Isaiah Berlin, Stuart Hamp‐
shire, Max Black, Yirmiahu Yovel, Raymond Polin, Donald Davidson, Nathan
Rothenstreich und Charles Taylor sagte Ricœur, man müsse an einer Geschichte
festhalten, »otherwise one slips into fascism or a kind of dispersion«; und »each
of us must consider himself« – im Wissen darum (?) – »as the end of history«;
vgl. I. Berlin et al., Is a philosophy of history possible?, in: Y. Yovel (ed.), Philoso‐
phy of History and Action, Dordrecht, Boston 1978, 219–240, hier: 230 f.

76 Vgl. Vf., Zwischen dem páthos des Negativen und politischer Selbstgerechtigkeit.
Zur zweifelhaften Politisierbarkeit negativer Erfahrungsansprüche, in: Zeitschrift
für Politische Theorie 9, Heft 1 (2018), 89–107.

77 P. Ricœur, Responsabilité et fragilité, in: Autres Temps. Cahiers d'éthique sociale et
politique, no. 76/7 (2003), 127–141, hier: 130.

78 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 426; Vom Text zur Person. Hermeneutische
Aufsätze (1970–1999), Hamburg 2005, 78.

Kapitel XIX

612

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt zu, mit seinem philosophischen Latein und Griechisch hier am
Ende zu sein.

5. Geschichtlicher Sinn und geschichtliche Responsivität

Das hindert ihn freilich nicht, sich und seine Leser zu fragen, was
›im Zeichen des Anderen‹ aus dem Sinn der Geschichte (»sens
de l'histoire«) wird, den er 1949 mit Blick auf Husserl untersucht
hatte – bezeichnenderweise allerdings, ohne diese Studie seinerzeit
in Histoire et vérité (1955 oder in späteren Auflagen) aufzunehmen,
was wohl darauf schließen lässt, dass er schon damals ernsthafte
und nicht auszuräumende Zweifel an der Begründbarkeit einer auf
der Höhe der Zeit zu explizierenden Geschichtsphilosophie hegte. In
einem zwei Jahre vor seinem Tod veröffentlichten Text über Respons‐
abilité et fragilité stellt Ricœur fest, die Frage nach dem Sinn der
Geschichte habe viel von ihrem früher geradezu obsessiven Charak‐
ter verloren. Muss man diesen ›Sinn‹ überhaupt einer ›sinnlosen‹,
›absurden‹ oder generell vernunftwidrigen geschichtlichen Realität
entgegensetzen oder ihn ihr aufoktroyieren? Gewiss nicht, wenn
man mit Hans Jonas davon überzeugt ist, dass uns jedes Neugebore‐
ne eine unhintergehbare Verantwortung ›gibt‹. »Du seul fait qu’il est
là, il oblige. Nous sommes rendus responsables par le fragile.«79

Müsste das Gleiche nicht für jede(n) wehr- oder hilflose(n) Ande‐
re(n) gelten, die bzw. der auf unsere Hilfe angewiesen ist? Wenn
es sich so verhält – Jonas80 spricht in diesem Zusammenhang von
einer »archetypischen Evidenz« der Verantwortung –, gibt es kein
ethisch indifferentes Da- bzw. Vorhandensein Anderer auf der Welt.81

Vielmehr stehen wir von Anfang an in verantwortlichen Verhältnis‐
sen zueinander (wie auch immer die konkret zu übernehmende
Verantwortung durch wen auch immer dann zu bestimmen ist) –

79 Ricœur, Responsabilité et fragilité, 129; vgl. dazu im gleichen Sinne die Interven‐
tion Entre la souffrance des victimes et la violence des secours in der Zeitschrift
Esprit 199, no. 2 (1994), 154–159, hier: 155.

80 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische
Zivilisation, Frankfurt/M. 31985, 240.

81 Und insofern kein ›nacktes‹ Leben, wie man es Giorgio Agamben (Homo sacer.
Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt/M. 2002) beschrieben
findet.

5. Geschichtlicher Sinn und geschichtliche Responsivität

613

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bzw. wir ziehen uns die ›Gabe‹ der Verantwortung vom ›fragilen‹
Anderen her – »périssable par faiblesse naturelle et […] menacé sous
les coups de la violence historique«82 – zu, ob wir es wollen oder
nicht.

So schließt Ricœur en passant Jonas‘ Buch Das Prinzip Verant‐
wortung mit Levinas‘ Sozialphilosophie der Alterität des Anderen
kurz. Dabei ist er der Überzeugung, dass zu übernehmende Verant‐
wortung zunächst in keiner Weise davon abhängt, ob man dabei
geschichtlich orientiert ist im Sinne der dreifachen Frage: woher
kommen wir, wo sind wir, wohin gehen wir? Es genüge, dass die
bzw. der »fragile« Andere uns auffordere, für sie bzw. für ihn (und
in Zukunft) verantwortlich zu sein, ohne dass man wissen müsste,
ob man dem gerecht werden könne und »où va l’histoire«. Das be‐
deute aber nicht, »qu’il n’y ait place pour aucun sens historique, là où
manque le sens de l’histoire«83. Immerhin bleibe noch die Hoffnung
– allerdings »déconnectée d'un prétendu sens de l’histoire« – oder
die Liebe im Zeichen einer »inspiration poétique«84, die möglicher‐
weise koordinierbar sei »de façon aléatoire et improbable aux îlots
de sens et d’intelligibilité qui se dessinent comme un archipel au sein
de ce que de grands spirituels ont appelé un ›océan d’ignorance‹«85.

So kommt unter Verweis auf Jonas und Levinas eine radikale,
unaufhebbare Alterität des Anderen, jedes und jeder Anderen zur
Geltung, die – ethisch – jeglichem praktischen und epistemischen
Zugriff entzogen ist, wenn man letzterem folgt. Darin kann man
eine Antwort auf jene Gewalt erkennen, die genau darauf hinauslief,
beliebige Andere rücksichtslosem Zugriff zu unterwerfen.86 Die Kri‐
tik an dieser Gewalt mündete nach 1945 in eine Vielzahl radikal
geschichtskritischer Positionen, die nicht dahin führen müssen, den
Begriff der Geschichte defaitistisch zu verwerfen, was darauf hinaus‐
laufen würde, die Geschichte, die man angesichts ihrer eminenten

82 Ricœur, Responsabilité et fragilité, 128.
83 Ebd., 139.
84 Eine bemerkenswerte Formulierung, wenn man bedenkt, dass Ricœur an ande‐

rer Stelle (C&C, 143 f.) jegliches Reden von ›Inspiration‹ einer irreführenden
Psychologisierung verdächtigt hatte.

85 Ricœur, Responsabilité et fragilité, 141.
86 Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer histori‐

sierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br., München 2018,
Kap. VII.

Kapitel XIX

614

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewaltsamkeit der Verachtung preisgegeben hat, wie bisher weiter‐
gehen zu lassen. Vielmehr stellt sich die Frage, wie Geschichte im
Zeichen der unverfügbaren Alterität Anderer (neu) – als ›zwischen‐
zeitliche‹, nicht mehr auf ihren vermuteten Ursprung oder auf ein
apokalyptisches Ende Kredit nehmende – zu verstehen wäre, sofern
sie versprechen könnte, sich jener Gewalt zu widersetzen.

Vorläufig hat die Philosophie in dieser Hinsicht wenig Besseres zu
bieten als die radikale Beunruhigung, die in eben dieser Frage liegt87

– angesichts einer Geschichte, die in Ricœurs Sicht mit gebrochenen
Versprechen übersäht ist88 und wer weiß wie lange noch übersäht
bleiben wird, so dass es naheliegt, den Begriff der Geschichte als für
die Zukunft unmaßgeblichen ganz und gar preiszugeben. Aber da‐
raus würde sich keine neutrale Haltung ihr gegenüber ergeben. Viel‐
mehr müsste man infolgedessen an der sich bereits anbahnenden
Gewalt mitschuldig werden (bzw. bleiben), die sich nicht zu einem
natürlichen ›Lauf der Dinge‹ (re-)naturalisieren lässt.89 Jedenfalls
nicht, solange wir uns dem mit guten Gründen widersetzen.90 Das
bedeutet allerdings nicht, dass Gründe allein ausschlaggebend sein
können. Denn mit Gründen allein wird niemand dazu zu bewegen
sein, künftige Geschichte weiterhin auch zu ertragen, selbst dort
noch, wo sie in kollektiver Gewalt, in »ethnischen Säuberungen«,
in »hybriden« und neo-imperialen Kriegen erneut unerträglich zu
werden droht – und zwar derart, dass das jegliche Aussicht, Nach‐
kommen mit ihrer ungefragten, all dem rückhaltlos ausgesetzten
irdischen Existenz »zufrieden« zu machen (wie es Kant noch für

87 Was speziell Levinas betrifft, hat Ricœur die geschichtskritischen Implikationen
eines fälligen Umdenkens menschlicher Geschichtlichkeit im Zeichen unauf‐
hebbarer Alterität in dem 1997er Aufsatz L’histoire autrement (in: Synthèse. L'his‐
toire autrement. Emmanuel Levinas et l’histoire, Paris 1998, 293−309) entfaltet,
der hier nicht im Einzelnen zu diskutieren ist.

88 F. Dosse, L’histoire entre la guerre des mémoires et la Justice, in: Études Ricœuri‐
ennes/Ricœur Studies 8, no. 1 (2017), 67–82.

89 Vgl. W. G. Sebald, »Auf ungeheuer dünnem Eis«. Gespräche 1971 bis 2001, Frank‐
furt/M. 42015, 114, 161.

90 Wie solche Gründe ins Spiel kommen, hat auch die Corona-Pandemie gezeigt
– im Zeichen der Widersetzlichkeit dagegen, Verstorbene wie ›Müll‹ zu ›entsor‐
gen‹, ohne sie noch würdig betrauern zu können.

5. Geschichtlicher Sinn und geschichtliche Responsivität

615

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglich gehalten und als elterliche Pflicht beschrieben hat91), von
vornherein als verfehlt erscheinen muss.

91 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Bd. VIII (Hg. W. Weischedel),
Frankfurt/M. 1977, 394; vgl. die Wiederaufnahme dieser Frage bei H. Blumen‐
berg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, Kap. IX.

Kapitel XIX

616

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XX
Zu Paul Ricœurs Projekt einer regenerativen Geschichte
– mit Blick auf Hannah Arendt

1. »Das Böse« – ein Anachronismus? (617) | 2. Zur Praxis der Skandalisierung –
zwischen Banalität und mala in se (620) | 3. Zwischen aussichtsloser politischer
Bewältigung und unmöglichem Vergessen (623) | 4. Vergebung trotz allem? (627) |
5. Schluss (633)

Wie können wir uns dem Problem des Bösen
auf einem völlig weltlichen Hintergrund annähern?1

1. »Das Böse« – ein Anachronismus?

Die zitierte Frage Hannah Arendts setzt offenbar voraus, dass es ein
solches ›Problem‹ gibt: ein Problem nicht nur ›mit‹ irgendwelchem
Bösem, als ›böse‹ Bezeichnetem und Geltendem, sondern auch ein
›Problem‹ ›des‹ Bösen als solchen. Dass vieles, vielleicht allzu vieles
mehr oder weniger leichtfertig als ›böse‹ bezeichnet wird, ist eine
alltägliche Erfahrung. Aber handelt es sich dabei nicht um schiere
Anachronismen, sollte es zutreffen, dass wir nicht nur »den Bösen«
(wie Goethe und Hegel meinten), sondern auch »das Böse« im
Grunde längst ›los sein‹ müssten, zumindest in politischer Hinsicht?
Hat sich nicht längst ein weitestgehend enttheologisiertes und ent‐
moralisiertes Politikverständnis durchgesetzt?2 Kommt dieses Ver‐
ständnis demzufolge nicht ganz und gar ohne die ›Kategorie‹ des
Bösen aus, auch und gerade dann, wenn man es mit politischen

1 Zit. n. D. R. Villa, Das Gewissen, die Banalität des Bösen und der Gedanke des
repräsentativen Täters, in: G. Smith (Hg.), Hannah Arendt revisited: ›Eichmann
in Jerusalem‹ und die Folgen, Frankfurt/M. 2000, 231–263, hier: 252.

2 Vgl. P. Ricœur, Le pouvoir politique: fin du théologico-politique? Entretiens de
Robinson [1992], in: Études théologiques et religieuses 96, no. 4 (2021), 419–437;
dt. in: Evangelische Theologie 80, Nr. 3 (2020), 169–182.

617

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinungsformen einer »Verteufelung« und »Verbösung«3 Ande‐
rer zu tun bekommt? Verteufeln kann man offenbar nur, was nicht
ohnehin schon ›teuflischer Natur‹ ist; und ›verbösen‹ kann man
ebenfalls nur, was nicht von sich aus bereits ›böse‹ ist. Andernfalls
bedürfte es solcher Praktiken gar nicht. Wo es politische Diagnostik
und Theorie mit ›Bösem‹ zu tun hat, müsste sie so gesehen starkes
Interesse gerade daran haben, was nicht ›immer schon‹, ›von sich
aus‹ oder ›von Natur aus‹ böse ist. Und wenn daran etwas ›Proble‐
matisches‹ ist, so müsste es sich in politischer Hinsicht um die
Frage handeln, warum etwas oder jemand, ganze Gruppen, Ethnien,
Nationen oder Staaten für ›böse‹ erklärt werden und was das für
Folgen hat – bis hin zur völligen und ›endgültigen‹ Liquidierung,
Auslösung, Ausrottung Anderer durch seriellen Mord, Krieg und
genozidale Gewalt. Ob es sich dabei jeweils um ›lösbare‹ Probleme
handelt, mag man allerdings bezweifeln. Andere als solche für im‐
mer vernichten zu wollen, ist nach allem, was die bisherige Diskussi‐
on dieser Frage ergeben hat4, ein ganz und gar aussichtsloses Unter‐
fangen. Dennoch zeigen sich nicht nur Einzelne, sondern auch und
gerade politische Kollektive immer wieder geradezu fasziniert von
diesem Phantasma, man könne eines Tages ganz ohne zuvor verteu‐
felte, ›böse‹ Andere auskommen und sich ganz von deren Alterität
befreit wissen. ›Lebt‹ das Böse demnach wenigstens so, als Phantas‐
ma, nach wie vor, obwohl man es vielfach totgesagt hat? ›Lebt‹ es
demzufolge keineswegs von sich aus wie eine mythische Macht, der
man Subjektivität zuschreiben könnte, sondern allein dank derer,
die sich Vernichtungs-Phantasmen hingeben und vernichtende Ab‐
sichten verfolgen, die die Kategorie des Bösen auf den Plan rufen?
Müssten demnach diese Phantasmen und Absichten die eigentliche
Herausforderung politischer Theorie sein, sofern sie sich nicht der
Naivität hingibt, es heute nur noch mit systemischen Prozessen der
Vernetzung von allem und jedem, mit sozialen Funktionen, ökono‐
mischen Marktgesetzen und entmoralisierten Machtbeziehungen zu
tun zu haben?

3 D. Losurdo, Zwischen Hegel und Bismarck. Die achtundvierziger Revolution und
die Krise der deutschen Kultur, Berlin 1983, 43, zur »Verbösung« von Klassenfein‐
den.

4 Vor allem seit Sartres Analyse des Hasses als eines gegen die Existenz des Ande‐
ren als solchen gerichteten Phänomens.

Kapitel XX

618

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jedenfalls stören die seit einigen Jahren wieder aufflackernde
Diskussionen über das Böse empfindlich die kühle Nüchternheit,
mit der man einer systemisch hyperkomplexen ›globalisierten‹ Welt
analytisch-wissenschaftlich glaubte Herr werden zu können. Moder‐
ne Gesellschaften, befand Niklas Luhmann, seien moralisch längst
nicht mehr integrierbar und folglich auch nicht im Ganzen in mo‐
ralischen Begriffen zu kritisieren. Insofern müsse man vor einer
funktionsunspezifisch gewordenen und (welt-) gesellschaftlich uto‐
pischen Moral geradezu »warnen«, wenn sie buchstäblich de-plat‐
ziert auftrete und dabei nahezu unvermeidlich in politischen Mora‐
lismus umschlage.5 Helmut Willke schlägt scheinbar in die gleiche
Kerbe, wenn er im Hinblick auf eine derart funktions- und ortlos
gewordene Moral feststellt, das Abendland sei Geschichte.6 So wird
die Moral generell, wie es scheint, zum Moralismus reduziert, der,
nach der bekannten Diagnose Herrmann Lübbes, ständig Gefahr
laufe, die Gesinnung über die Urteilskraft triumphieren zu lassen,
statt einer entmoralisierten Politik zu überlassen, was ihr ureigenes
Geschäft sei: das Finden von Kompromissen, allgemeine Legitimati‐
on von Macht und Herrschaft und eine Technik des Regierens unter
Verzicht auf jegliches unbedingtes oder kategorisches Urteil.

So wird jede Form der Moralisierung einer angeblich tatsächlich
weitgehend entmoralisierten Realität des Politischen als schlicht »ge‐
sellschaftlich inadäquat« eingestuft; zudem erscheint jegliches Mora‐
lisieren, das nicht durch politische Klugheit gebändigt wird, als au‐
ßerordentlich gewaltträchtig. Das gilt besonders für den politischen
Gebrauch, den man von der Kategorie des Bösen macht. System‐
theorien des Politischen und Lehren politischer Klugheit (phronesis)
oder der Regierungskunst bzw. gouvernementaler Techniken haben
für sie keine Verwendung mehr.

5 N. Luhmann, Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt/M.
1990.

6 H. Willke, Heterotopia. Studien zur Krisis der Ordnung moderner Gesellschaften,
Frankfurt/M. 2003, Kap. 5, spez. 319.

1. »Das Böse« – ein Anachronismus?

619

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zur Praxis der Skandalisierung
– zwischen Banalität und mala in se

Politische Rhetorik, die eine axis of evil als Ziel einer mit missionari‐
schem Unterton vorgetragenen Politik ausgemacht hatte, erscheint in
dieser Sicht bloß als anachronistisch. Man neigt dazu, sie als nicht
recht ernst gemeint einzustufen oder als politische Naivität schlicht
zu belächeln. Ob das politisch klug ist, ist fraglich. Jedenfalls spricht
wenig dafür, der nach wie vor beliebte rhetorische Gebrauch, den
man von der Kategorie des Bösen macht, werde sich von soziologi‐
schen, philosophischen oder anderen Flurbereinigungen nachhaltig
beeindrucken lassen, die darauf hinauslaufen, diesen Gebrauch letzt‐
lich aus dem Politischen weitestgehend zu verbannen und ihn als
anachronistisch oder deplatziert-moralistisch einzustufen.

Zweifellos stellt der politische Gebrauch der Kategorie des Bö‐
sen jedoch eine eminente Gefahr dar. Denn verurteilt nicht die
Einstufung als ›böse‹ gewisse Un-Taten7, die Täter und sogar gan‐
ze politische, vor allem totalitäre, diktatorische oder terroristische
Gewalt billigende Systeme und Regime, die für ganz und gar ver‐
werfliche skandala verantwortlich sind, kompromisslos – bis zur
Verdammung ihrer Existenz? Beschwört sie nicht die Perversion
des Politischen in einer vernichtenden Politik herauf, die eklatant
allem widerspricht, wofür Politik eigentlich stehen sollte? Wenn es
in der Tat besser (gewesen) wäre, Andere, deren Tun oder deren
Sein man aufgrund ihrer Verantwortlichkeit für jene skandala als
›böse‹ gebrandmarkt hat, hätten nie existiert (wie Hannah Arendt
mit Blick auf Adolf Eichmann suggerierte8), ist es dann nicht nur

7 Vgl. P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000], München 2004, 748,
Anm. 46 [=GGV].

8 Vgl. H. Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen,
Leipzig 1986, 425 ff.; Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 41985, 236,
sowie Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, München, Zürich
22006, 43 [=ÜB]. Hier heißt es, für solche skandala Verantwortliche wären besser
»nie geboren worden«. Offen bleibt, ob es für sie besser gewesen wäre (ÜB,
98 f.), oder ob Arendt tatsächlich Anderen, die für absolut verwerfliche Un-Taten
verantwortlich wurden, eine Art Geburtsfehler attestiert, der sie dazu prädes‐
tinierte. Nur in diesem Fall wäre ja das Geborensein der jeweils Verantwortlichen
(und zwar nicht nur gewisser Einzeltäter, sondern vieler Tausender anderer)
selbst derart anfechtbar. Doch das widerspricht der (von Arendt am Beispiel

Kapitel XX

620

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch ein Schritt dahin, ihr Leben für verzichtbar zu halten und
sie der Vernichtung auszuliefern, sei es durch die Todesstrafe (wie
es im Fall Eichmanns denn auch tatsächlich geschehen ist), sei es
durch planmäßige Ausrottung? Was könnte diejenigen, die man für
›böse‹ hält, noch vor einer solchen Konsequenz bewahren, die von
der Überzeugung getragen scheint, man habe ohnehin nichts mit ih‐
nen gemeinsam?9 Muss sich eine im Zeichen des Bösen konzipierte
Politik aber nicht als Politik selbst vernichten? Muss demgegenüber
nicht jede Politik, die ihren Namen verdient, auf den Gebrauch
dieser Kategorie verzichten? Versagen ihre rechtlichen Mittel jedoch
nicht überall dort, wo man es mit der Erfahrung zu tun hat, dass
Anderen über jedes Maß hinaus Übles zugefügt wurde?10 Stellt nicht

Eichmanns belegten) Annahme, ein neuartig Böses, das zur systemischen Nor‐
malität einer ganzen Gesellschaft geworden sei, habe jene Un-Taten erst mög‐
lich gemacht. Wer das glaubt, kann schwerlich schlicht das Geborensein Ande‐
rer selbst, die sich in sie verstrickten, nachträglich verwerfen wollen.

9 Genau diese Konsequenz, meine ich, schlägt schließlich auf Arendt selbst zu‐
rück, wenn sie am Ende ihres Berichts über die Banalität des Bösen in einem
fiktiven Urteilsspruch über Eichmann befindet, »keinem Angehörigen des Men‐
schengeschlechts kann zugemutet werden, mit denen, die solches wollen [näm‐
lich das Recht sich zu nehmen, darüber zu entscheiden, wer die Erde bewohnen
soll] und in die Tat umsetzen, die Erde zusammen zu bewohnen. Dies ist der
Grund, der einzige Grund, daß Sie sterben müssen.« Nirgends wird deutlicher,
wie sich das Recht und die Politik in genau dieselbe Logik der Verfeindung zu
verstricken drohen, die man radikalen Feinden zum Vorwurf gemacht hat. Vgl.
Arendt, Eichmann in Jerusalem, 429.

10 Davon war jedenfalls Hannah Arendt offenbar überzeugt. Sprach sie doch von
der Absurdität, mit Mitteln des Rechts Un-Taten bestrafen zu wollen, die jedes
Maß überschritten zu haben scheinen und die weder sühnbar noch vergeb‐
bar sind, wie sie meinte. Arendt steigert den Eindruck der Absurdität noch
dadurch, dass sie Täter wie Eichmann geradezu als Un-Personen beschreibt,
denen offenbar die Fähigkeit fehlte, sich (sei es in einem inneren sokratischen
Dialog, sei es unter dem Eindruck der Stimme des Gewissens) Rechenschaft von
sich abzulegen, um statt dessen in schrecklicher Normalität als nahezu perfekt
funktionierende Vollstrecker all dessen aufzutreten, was man ihnen aufgetragen
hatte. Umso verwunderlicher ist, dass Arendt gleichwohl für Menschen, die
sich anmaßen, darüber zu befinden, wer mit ihnen auf der Erde leben darf,
die Todesstrafe als angebracht bezeichnet. So als sei diesen Menschen, die, wie
sie meint, besser nie geboren worden wären, von Anfang an das Böse einbe‐
schrieben gewesen und als hätten nicht Millionen Andere (ebenfalls »schreck‐
lich normale« Menschen) unter ihren Prämissen das gleiche Urteil verdient, das
überdies durch seine Vollstreckung doch eine effektive, angemessene Bestrafbar‐
keit suggerieren würde, die Arendt zuvor in Abrede gestellt hatte.

2. Zur Praxis der Skandalisierung – zwischen Banalität und mala in se

621

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eben diese Erfahrung auch eine radikale Herausforderung des Politi‐
schen dar, der man sich nicht auf dem Weg ihrer Entmoralisierung
entziehen kann?

Beides wird sehr deutlich in Hannah Arendts Auseinandersetzung
mit jenen neuen Formen des Bösen, die ihrer Meinung nach das 20.
Jahrhundert auf europäischem Boden hervorgebracht hat und für
die der Name Eichmann exemplarisch und paradigmatisch stehen
kann, wie sie meinte. Arendt hat immer wieder die Absurdität der
Bestrafung von Subjekten hervorgehoben, die wie Eichmann nur
ein jederzeit auswechselbares, »gedankenloses« Rädchen im Getrie‐
be einer exzessiven Vernichtungspolitik gewesen zu sein scheinen.11
Dachten sie bei dem, was sie taten, überhaupt nach? Erinnerten
sie sich überhaupt (selbst-kritisch) an das Getane? Gingen sie je in
einem kritischen Gespräch mit sich selbst zu Rate – wie es Arendt
selbst für jede menschliche Person für unabdingbar hielt (ÜB, 26 f.)?
Am Ende bezweifelte sie sogar, dass es sich bei jenen Subjekten
überhaupt um menschliche Personen gehandelt haben kann. War
Eichmann nicht bloß eine a-moralische Un-Person, die sich keinerlei
Rechenschaft über ihr Tun ablegte, so dass weder ein sokratischer
noch ein christlicher oder ein kantischer Begriff der Moral auf ihn
passen konnte?12 Und fügte er sich nicht (wie zahllose Mittäter)
nahtlos in ein politisches System, das geradezu dazu aufforderte,
zuvor unzweifelhaft als Verbrechen Eingestuftes pflichtschuldigst im
Namen des »Führers« oder zur höheren Ehre einer vollkommen fik‐
tiven »Rasse« zu tun? Wenn es sich so verhielt, konnte man das Böse
nicht mehr als pathologische Leidenschaft, als Laster oder als Ver‐
suchung, die sich vernünftiger Einsicht in das Richtige widersetzt,
verstehen. Während die einen scheinbar jegliche Sensibilität für
die Unterscheidung zwischen Recht und Unrecht eingebüßt hatten,
setzten sich ihre ideologischen Vordenker souverän, wie es scheint,

11 Im Nachwort zur dt. Veröffentlichung der Vorlesungen Hannah Arendts an der
New Yorker New School for Social Research wird mit Recht darauf hingewiesen,
dass ihr Urteil nicht die dezidiert auf der Linie der NS-Ideologie liegenden
Äußerungen Eichmanns berücksichtigt.

12 So gesehen ist Arendts Rede von Pluralität, die besagt, es gebe nur die Men‐
schen, nicht den Menschen (ÜB, 78), keine Harmlosigkeit, schließt sie doch
die Möglichkeit ein, dass die Menschen voneinander radikal verschieden und
einander ganz und gar fremd sein könnten.

Kapitel XX

622

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über jede überlieferte Moral hinweg.13 Weder für die einen noch
für die anderen gab es offenbar mala in se (auf deren generelle Ein‐
sichtigkeit sich die Rechtsprechung der Nürnberger Prozesse berief )
oder eine »evidente Unmenschlichkeit«, die keines positiven Rechts
bedurft hätte, um als schlechterdings nicht zu Rechtfertigendes14 und
insofern als Böses sofort erkennbar zu sein.15

Seit dem steht in Frage, (a) ob zur menschlichen Gattung auch
Un-Personen zählen, die ihrerseits für die Kategorie des Bösen über‐
haupt kein Verständnis aufbringen; (b) ob dieser Begriff nicht bloß
einer historisch variablen und formbaren Angelegenheit namens
Moral entspringt, die nicht nur im irreduziblen Plural auftritt, son‐
dern (c) von der man sich auch emanzipieren kann, sei es auch nur
im Zeichen eines völkischen Rassismus, der wie im Fall der Natio‐
nalsozialisten nur noch das als ›böse‹ gelten ließ, was der »Führer«
entsprechend einstufte.

3. Zwischen aussichtsloser politischer Bewältigung und
unmöglichem Vergessen

In der Zwischenzeit hat die mediale Globalisierung unser Bild des
Bösen bzw. dessen, was als solches ›gebrandmarkt‹ wird, noch er‐
heblich bereichert und differenziert. (Man denke an die von Marc
Dutroux verübten Verbrechen, die eng mit den polizeilichen, juris‐
tischen und politischen Führungsschichten des belgischen Staates
verflochten gewesen zu sein scheinen und bis heute in dem Verdacht
stehen, von diesen gedeckt zu werden, an die südamerikanischen
Praktiken des »Verschwindenlassens«16, an den offenbar von einem
smarten Intellektuellen aus einem bürgerlichen Vorort Frankfurts
heraus gelenkten Genozid in Ruanda oder an fundamentalistischen

13 Vgl. G. Aly, S. Heim, Vordenker der Vernichtung. Auschwitz und die Pläne für eine
neue europäische Ordnung, Frankfurt/M. 1993, 273 ff., 454.

14 Ein Begriff Jean Naberts, an den sich auch Ricœur mehrfach angelehnt hat; vgl.
GGV, 707 f., 718.

15 Vgl. A. Fischer-Lescano, Globalverfassung. Die Geltungsbegründung der Men‐
schenrechte, Weilerswist 2005, 120 ff.

16 H. Verbitsky, Der Flug. Wie die argentinische Militärdiktatur ihre Gegner im
Meer verschwinden ließ, Wien 2016.

3. Zwischen aussichtsloser politischer Bewältigung und unmöglichem Vergessen

623

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Terror unterschiedlichster Couleur von Tokio über Oklahoma und
Oslo bis Gaza.

Die politische Auseinandersetzung mit allen diesen Fällen kommt
ganz ohne eine Theologie des Bösen aus. Im Gegensatz zu dieser
verlangt sie nach einer Erforschung äußerster Gewalt, die sich so
manifestiert, im Rekurs auf die Erfahrung derer, denen sie über jedes
Maß hinaus angetan wurde (GGV, 706) – bis hin zur systematischen
Folter17, die auch die Form eines lang anhaltenden Angriffskrieges
(wie des vorläufig jüngsten gegen die Ukraine) annehmen kann, un‐
ter der nicht nur einzelne Inhaftierte, sondern ganze Bevölkerungen
zu leiden haben. So sehr man sich auch darum bemüht, das Politi‐
sche vom Gebrauch der Kategorie des Bösen frei zu halten, so sehr
drängt er sich durch diese Erfahrung immer wieder auf. Wie soll‐
te man es auch vermeiden können, exzessive, extreme und immer
wieder und mit voller Absicht gefügte, anscheinend durch nichts
zu rechtfertigende und durch nichts zu entschuldigende Gewalt als
›böse‹ erfahren, auffassen und interpretieren zu müssen? Ist das
nicht Ausdruck völliger Fassungslosigkeit, die mit allen Versuchen
kapitulieren muss, das Anderen Zugefügte irgendwie ›verständlich‹
oder ›erklärbar‹ werden zu lassen?

Als Hermeneutiker, der sich nachhaltig vom Bösen hat faszinie‐
ren lassen, das seine Spuren durch viele seiner Schriften zieht, hat
Ricœur immer einen irreduziblen Unterschied gemacht zwischen
Erfahrung und Interpretation. Zwar weist jede Erfahrung seines
Erachtens eine proto-hermeneutische Dimension auf, insofern stets
etwas als etwas erfahren wird, so dass sich schon auf dieser Ebene
gewisse Interpretationsspielräume öffnen. Doch nahm er offenbar
an, dass jede explizite Interpretation nahezu unvermeidlich im Ho‐
rizont einer Interpretationsgeschichte stattfinden muss, die uns bis
heute mit einer reichhaltigen Symbolik des Bösen ausstattet, von der
Ricœur annimmt, dass sie sich nach wie vor auch angesichts neuer
Formen ›des‹ Bösen müsste bewähren können.

Zieht man sein frühes, 1955 in erster Fassung veröffentlichtes
Werk Histoire et vérité zu Rate, so legt er jedoch nahe, sich nicht
›unvermittelt‹ der Kategorie des Bösen zu bedienen, sondern sie
auf die zuvor unabdingbare Erforschung der »Welt der Gewalt« zu
gründen, die erst einmal im Ganzen zu erkunden wäre, bevor man

17 D. Di Cesare, Torture, Cambridge, Medford 2018.

Kapitel XX

624

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie philosophisch auf den Begriff zu bringen versucht. Das Gleiche
wäre nun auch von der exzessiven, ›bösen‹ Gewalt der Verletzung
anzunehmen, die Anderen angetan wird.

Was an ihr als ›böse‹ gelten muss – abgesehen davon, was jeweils
entsprechend erfahren wird – hat Ricœur in späteren Schriften auf
den Begriff des schlechterdings Intolerablen gebracht18, das sich jeg‐
licher Rechtfertigung und darüber hinaus auch jeglicher Wiedergut‐
machung und Versöhnung zu widersetzen scheint (GGV, 708 ff.,
756).19 Jeder Gedanke an eine Art ausgleichender Gerechtigkeit bzw.
an eine Art moralischer Ökonomie, die irgendeine Kompensation
für Intolerables versprechen würde, wird schließlich zurückgewie‐
sen.20 Umso mehr hat sich die philosophische Diskussion auf die
prima facie evidente Unverzeihlichkeit des moralisch Schlechten
verlagert. Mit Derrida zeigt sich Ricœur davon überzeugt, gerade
daran nehme eine Praxis der Vergebung Maß, die keine Rechtferti‐
gung oder Entschuldigung und keine vorherige Bitte um Verzeihung
erfordere. Weit entfernt, vor dem Bösen ohne Wenn und Aber zu
kapitulieren, misst sich die Philosophie scheinbar nun gerade an
dessen extremsten Formen und stellt sich offenbar trotz allem in den
Dienst eines »gewaltigen Wiederherstellungsprojekts« (GGV, 758).21

Aus der Not des Scheiterns jeglicher ökonomischen Kompensation
des Bösen, die bereits zu einer rigorosen Verurteilung und Verach‐
tung der Gattungsgeschichte geführt hatte, insofern sie dem Nicht‐

18 P. Ricœur, Tolérance, intolérance, intolérable, in: Bulletin de la Société de l’His‐
toire du Protestantisme Français (1903–2015). Actes des Journées d’étude sur l’Édit
de 1787 (Paris, 9 et 10 oct. 1987), 134, avril–juin (1988), 435–452; repr. in: Lec‐
tures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999, 295–312 [dort mit der Jahreszahl
1990].

19 Mit Blick auf Kants Sorge, gewisse Un-Taten würden niemals mehr Frieden
möglich werden lassen, die auch Hannah Arendt beschäftigt hat (Elemente und
Ursprünge totaler Herrschaft, München, Zürich 31993, 704), habe ich die Frage
der Versöhnung in kritischer Auseinandersetzung mit Ricœur an anderer Stelle
ausführlich behandelt: Verfehlte Versöhnung? Probleme der Politisierung eines
ethischen Begriffs, in: Verfolgung und Vertreibung. Zum Streit um Perspektiven
der Versöhnung; epd Dokumentation 31/32 (2011), 36–50.

20 P. Ricœur, Le mal. Un défi à la philosophie et à la théologie [1985], Paris 32004,
41, 49, 55.

21 Hier ist das Zitierte auf Kant gemünzt. Aber man gewinnt doch den Eindruck,
Ricœur bleibe bis zum Schluss zutiefst der Hoffnung auf eine insgesamt ›regene‐
rierte‹ Geschichte verpflichtet (zum Begriff der Regeneration vgl. GGV, 710).

3. Zwischen aussichtsloser politischer Bewältigung und unmöglichem Vergessen

625

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiedergutzumachenden ausgeliefert bleibt und es immer von neuem
selbst heraufbeschwört, macht man auf diese Weise die Tugend der
Vergebung gerade dessen, was prima facie als schlechterdings unver‐
gebbar erscheint und jeden Gedanken an Versöhnung vereitelt.22

Der Preis dafür ist hoch: man muss zugeben, dass es keine Politik
der Vergebung geben kann und dass Versöhnung nicht institutionali‐
sierbar ist (GGV, 751, 770). So zieht man sich auf den Anspruch zu‐
rück, Andere wenigstens für die Zukunft vom Bösen zu entbinden;
sei es die Täter (nach der Devise: ›du bist besser als deine Taten
– wenn du dich nur daran erinnerst‹23), sei es die nachfolgenden
Generationen, die nicht unter einer absolut vergifteten Vergangen‐
heit leiden und sie nicht endlos ›nachtragen‹ sollen. Wie es scheint,
bleibt die Versöhnung – aller anders lautenden politischen Rhetorik
zum Trotz – ganz und gar einer unsichtbaren moralischen Größe
gerade derer vorbehalten, die unter dem Schlimmsten zu leiden
hatten. So als hätten vorrangig sie das Gebot der Liebe zu denen zu
befolgen, die sie hassten24; so als laste nun das ganze Gewicht einer
Geschichte auf ihren Schultern, die in unvergessenen und niemals
vergebenen Un-Taten ihren destruktiven Schatten in die Zukunft der
nachfolgenden Generationen wirft. Auf diese Weise kann gerade ihr
pardon, die »Gabe« der Vergebung25 über alles menschliche Maß
hinaus zur letzten Hoffnung derer werden, die durch keinerlei his‐
torische Erfahrung das menschliche Handlungsvermögen gelähmt

22 Selbst auf die Gefahr hin, durch die Vergebung des Bösen schlimmste Ungerech‐
tigkeit heraufzubeschwören; GGV, 717.

23 GGV, 758 f. Zweifellos geht jene Devise auf Ricœurs Konfession zurück, die im
Kern besagt: »Croire en la possibilité de libérer le fond de bonté en l’homme,
c’est pour moi un acte de foi fondamental« (Interview mit D. Bermond in:
Lire. Le magazine des livres 266 [1998], 26–32, hier: 29). Darin kommt eine
Religiosität zum Ausdruck, die von der Hoffnung getragen ist, nicht nur derjeni‐
ge, der Böses zu verantworten hat, sollte sich wieder von ihm trennen lassen,
sondern auch die Geschichte aller, die von zahllosen Un-Taten kontaminiert
ist. Unverkennbar kommt in Ricœurs später Philosophie allerdings auch der
strenge Ton einer Forderung zur Geltung, sich zu versöhnen, statt absoluter
Unversöhnlichkeit verhaftet zu bleiben. Denn an der Versöhnungsbereitschaft
der Opfer, so scheint es, hängt nun ganz und gar jene Hoffnung.

24 Vgl. zur Feindesliebe in diesem Sinne GGV, 737.
25 Zum pardon als Gabe über jegliches Maß hinaus vgl. GGV, 700, 712.

Kapitel XX

626

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen wollen, selbst wenn sie dafür in Kauf nehmen müssen, wie
Prediger zur Reue und Umkehr aufzurufen (GGV, 699, 755 ff.).26

Nur auf diesem Wege, so scheint es, kann auch Ricœur der
conditio historica (GGV, 760) buchstäblich den eschatologischen
»Erfüllungshorizont« eines glücklichen Gedächtnisses vorschreiben,
das nicht damit soll rechnen müssen, die künftige Geschichte der
menschlichen Gattung werde ein für allemal mit ›dem Bösen‹ belas‐
ten bleiben – sei es auch nur durch ein Un-Taten endlos ›nachtra‐
gendes‹ Gedächtnis.

4. Vergebung trotz allem?

Man fragt sich allerdings, ob nicht in dieser Wende sowohl von
einer aussichtslosen politischen Bewältigung als auch von einem
ebenso aussichtslosen, unmöglichen ›Vergessen‹ des Bösen hin zur
Dekonstruktion einer zunächst a-politischen Moral der Vergebung
die Historizität des Bösen unterlaufen wird, bleibt doch das Paradig‐
ma der Vergebung an unvertretbare individuelle Opfer und Täter
gebunden, für die keine Politik stellvertretend vergebend handeln
kann. Das Böse bzw. die Erfahrung des Bösen durch jegliches Maß
überschreitende Verletzung lässt sich aber seit langem nicht mehr
derart zurechnen, dass es nur als eine Angelegenheit Einzelner be‐
griffen werden könnte. Böses hat und macht Geschichte – weit über
das Maß hinaus, das Goethe und Hegel geahnt haben mögen. Im 20.
Jahrhundert nimmt es, Arendt zufolge, systemische Formen an und
lässt sich nicht mehr auf individuell Angetanes reduzieren.27

Hannah Arendt hat mit ihrer skandalös anmutenden und sehr
missverständlichen Rede von der Banalität des Bösen, mit der sie vor
allem der »Dämonisierung« dieses Begriffs entgegentreten wollte,
keineswegs nur auf jene ›Gedankenlosigkeit‹ individueller Mittäter
abgestellt, sondern darüber hinaus genau dies gemeint: es könne

26 Um jeglicher impatience de l’espérance vorzubeugen, wird schließlich auch die
Trauerarbeit in Dienst genommen (Ricœur, Le mal, 62 f.), um sie wie üblich
das Negative wegarbeiten zu lassen. Vgl. P. Ricœur, Mémoire, Histoire, Oubli, in:
Esprit, no. 323 (2006), 20–29, hier: 27.

27 Vgl. Vf., Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer Kultur,
Weilerswist 2005, 285 ff.

4. Vergebung trotz allem?

627

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geradezu normal werden, ohne besonders niederträchtiger Absich‐
ten zu bedürfen; und es könne dauerhaft institutionalisierte Formen
annehmen, die nur von ihrer Wirkung auf die Opfer her noch
als – neuartige – Formen des Bösen überhaupt erkennbar seien.
Darin liegt eine bemerkenswerte Aktualität, wenn man die tödliche
Kehrseite der ganz normalen Reproduktion all der reichen Ökono‐
mien bedenkt, die es hinnehmen, dass anderswo nach und nach die
wichtigsten Grundlagen einer bewohnbaren, gastlichen Welt zerstört
werden. Wird nicht auch hier ›das Schlimmste‹ institutionalisiert
und die kollektive Erfahrung des Bösen heraufbeschworen, die eines
Tages die für sie Verantwortlichen heimsuchen könnte?28

Allzu sehr hat sich die Philosophie auf die Frage nach dem –
von Ricœur längst als »unerforschlich« eingestuften – Ursprung des
Bösen kapriziert.29 Doch auch die von ihm geforderte Aufmerksam‐
keit dafür, warum es getan wird, genügt nicht, um der Zukunft
schlimmster Formen verletzender Gewalt Rechnung zu tragen, die
nicht individuell zurechenbar sein müssen, um von ihren Opfern
her dennoch als böse erfahren zu werden und auf diese Weise extre‐
men Widerstand zu provozieren, bis hin zum Terrorismus.

Paradoxerweise hat das in system- und globalisierungstheoreti‐
scher Perspektive so außerordentlich anachronistisch anmutende
Böse gerade dadurch Zukunft, dass es in der andauernden Norma‐
lität anonymer welt-gesellschaftlicher und -ökonomischer Prozesse
nahezu verschwindet und unkenntlich wird, so dass man sich ge‐
dankenlos in es verstrickt, ohne allerdings vor nachträglicher Zu‐
rechnung dadurch geschützt zu sein. So kann sich das ›klassische‹,
hermeneutisch-symbolisch fassbar gemachte Böse bis zur Unkennt‐
lichkeit wandeln, bis es allenfalls noch als intolerabler Missstand
erscheint, für den so leicht niemand verantwortlich zu machen ist
und der keine klare Grenze zwischen quasi naturwüchsigem Schick‐
sal und Geschichte mehr zu ziehen erlaubt.

Ob es dabei bleiben kann, wird sich allein von den Opfern von
Übeln her entscheiden, die zunächst offen lassen, ob es sich bloß
um widrige Widerfahrnisse und Verhältnisse handelt, mit denen

28 Gehen in diese Richtung nicht auch schon Arendts Überlegungen zur Produk‐
tion von »Überflüssigen«, die jeglichen rechtlichen Schutzes entbehren, in Ele‐
mente und Ursprünge totaler Herrschaft (470)?

29 GGV, 710; Ricœur, Le mal, 42.

Kapitel XX

628

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man leben muss, oder ob Andere zumindest Mitverantwortung für
sie tragen. Gedankenlosigkeit oder Indifferenz, darauf hat Hannah
Arendt insistiert, bewahrt in keiner Weise vor dem Vorwurf, für das
Schlimmste Mitverantwortung zu tragen und insofern zu radikaler
Verfeindung Anlass zu geben. Wohl auch deshalb verlangt Susan
Neiman in diesem Zusammenhang, den Begriff der Verantwortung
neu zu verstehen.30 Tatsächlich hat man angesichts neuer Formen
des Bösen weniger Grund, sich vor dessen Radikalität31 zu fürchten,
als vielmehr vor einem selbstgerechten Verantwortungsdenken, das
nur absichtlich Getanes für zurechenbar hält und alles andere buch‐
stäblich ›verantwortungs-los‹ begreift. Dagegen hat schon Levinas
(vergeblich, wie es scheint) energisch Einspruch erhoben.

Macht der – zweifellos anfechtbare – Begriff der strukturellen
Gewalt nicht seit langem darauf aufmerksam, wie sehr ein derart re‐
stringierter Verantwortungsbegriff die Potenziale künftiger Verfein‐
dung verfehlt, die eines Tages auf scheinbar Ahnungslose zurück‐
schlagen könnten? Wenn es dazu kommt, macht »das Böse« wiede‐
rum Geschichte, unter Umständen auch triumphal und spektakulär
wie im September des Jahres 2001. Die nachträgliche Analyse politi‐
scher Prozesse der Verfeindung, die sich daran entzündeten, beweist
jedoch, dass die Geschichte des Bösen keineswegs nur eine »lange
Fußnote zur griechischen Tragödie« (Terry Eagleton) darstellt, an
deren Symbolik wir uns nach wie vor ebenso orientieren könnten
wie an biblischen Quellen, auf die sich Ricœur bezieht. Es begeg‐
net zunächst allenfalls in sog. Un-Taten (GGV, 748), die andere als
Manifestationen des Bösen eingestuft haben, um letzteres zu personi‐
fizieren und als zu vernichtendes Objekt ihrer Politik herauszuprä‐
parieren, die sich im gleichen Zug als Politik aufzugeben begann, wo
sie mit ihren Feinden nichts mehr gemeinsam zu haben behauptete.
So sehr sich die Kategorie des Bösen überall dort aufdrängen mag,
wo Anderen über jegliches Maß hinaus Gewalt widerfährt (sei es
auch die Gewalt des Vergessenwerdens), so sehr scheiden sich die
Geister in der Frage, ob sich diese Kategorie politisieren lässt, ohne
das Politische im gleichen Zug mit zu zerstören.

30 S. Neiman, Das Böse denken. Eine andere Geschichte der Philosophie, Frank‐
furt/M. 2004, 405 [=BD].

31 So wie Kant sie verstand, nämlich als eine unaustilgbare Neigung, dem als
vernünftig Eingesehenen zuwider zu handeln.

4. Vergebung trotz allem?

629

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die schlimmste Gewalt entsteht nicht aus den Antagonismen der
Menschen, sondern aus der Gewißheit, sie für immer davon befreien
zu können«, schreibt Alain Finkielkraut in seinen Reflexionen über
die vergebliche Erinnerung an die nazistischen Verbrechen gegen die
Menschheit. Aus dieser Einsicht ergibt sich für ihn der naheliegende
Schluss, »daß die Menschheit aufhört, menschlich zu sein, sobald
es für die Vorstellung des Feindes in dem Bild, das sie sich von
sich selbst und ihrer Bestimmung macht, keinen Platz mehr gibt«.32

Erfüllt die Vorstellung, die man sich vom Feind macht, diese Voraus‐
setzung, so entsteht die Versuchung, sich für immer von ihm zu
befreien.33

Das bedeutet umgekehrt freilich nicht, man könne das im Feind
gleichsam repräsentierte Böse einfach als ganz normalen, mit einer
Vorstellung von sich selbst letztlich zu vereinbarenden Bestandteil
der menschlichen Natur – »inscrit au cœur du sujet humain«34 –
integrieren, um ihm auf diese Weise jegliche Befremdlichkeit zu
nehmen.35 Nicht der (unmögliche) Blick ins »Herz« eines jeden,

32 Vgl. A. Finkielkraut, Die vergebliche Erinnerung. Vom Verbrechen gegen die
Menschheit, Berlin 1989, 84 f.; Neiman, BD, 351, 384. In diesem Sinne wäre ein
unbedingter »Wille zum Unterschied« radikal zu kritisieren – genauso aber die
Vorstellung, selbst jene banalen und extremen Formen des Bösen, die Arendt
im Blick hatte, in ein menschliches Selbstbild irgendwie integrieren zu können.
Das wies Arendt zurück, indem sie feststellte, zu diesen Formen hätte es niemals
kommen dürfen, sie versehrten ein für allemal unser Selbstverständnis und in‐
sofern sei Versöhnung mit ihnen nicht mehr denkbar (vgl. ÜB, 17; R. Safranski,
Das Böse oder Das Drama der Freiheit, Frankfurt/M. 1999, 122, 125–9).

33 Vgl. G. Bataille, Reflexionen über Henker und Opfer [1947], in: ders., Henker und
Opfer, Berlin 2008, 11–20; Vf., Renaissance des Menschen? Zum anthropologisch-
polemologischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010.

34 Ricœur, Le mal, 14; vgl. P. Ricœur, Concilier notre devoir de justice avec notre
penchant pour le mal [Interview avec F. Assouline et P. Petit] in: L’événement du
jeudi 578 (1995), 70–73.

35 Wenn man nicht den Preis zahlen will, »einen Teil des Menschen [zu] verban‐
nen und des Lebens [zu] berauben« und »allen Menschen durch krankhaftes
Unverständnis das Exil eines Teils ihrer selbst auf[zu]zwingen«, wie G. Bataille
meint, der hier seinerseits noch zu sehr in anthropologischen Bahnen denkt,
ohne systemische Formen des Bösen in Betracht zu ziehen (Das obszöne Werk,
Reinbek 172001, 174) − wie er es allerdings an anderer Stelle tut, wo er eine als
niederträchtig eingestufte, »arbeitende« Gewalt denunziert. Von dieser Gewalt
spricht er auch als einem »Abgrund«, den man »in diesem [20.] Jahrhundert
bereits erlebt« habe, und schließt ihn lt. Barney Rosset theoretisch mit »jenem
unantastbaren Teil« kurz, »der in jedem von uns schlummert« (zit. n. R. Shat‐

Kapitel XX

630

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern nur die Geschichte lehrt, was es mit dem Bösen auf sich
hat. Zwar mag es naiv sein, wenn Eagleton fordert, »dem Bösen ins
Gesicht schauen« zu sollen (ohne zu versteinern oder in anderer
Weise vernichtet zu werden). Mit Neiman ist dagegen anzunehmen,
dass es eine Frage des Abstands ist, ob wir die Erfahrung des Bösen
überleben, um wenigstens versuchen zu können, es als solches zu
begreifen.36 Abstand aber gestattet nur die Geschichte, so sehr sie
andererseits Ungezählte unerhörten Un-Taten hat zum Opfer fallen
lassen. Nur im geschichtlichen Abstand ist zu erkennen: das als
›böse‹ Bezeichnete wandelt sich, es passt sich neuen Umständen
an und bedient sich modernster Techniken; es erweist sich gewisser‐
maßen als lernfähig, und schließlich wird es nicht nur irreduzibel
vielfältig und in gleichen Zug geradezu wesenlos, sondern auch
anonym, systemisch, so dass es niemandem mehr zurechenbar er‐
scheint.37 So wird es ›gewöhnlich‹ und zur schlechten Angewohn‐
heit, kaum mehr unterscheidbar vom Üblichen, vom Regulären oder
von der Normalität, in der sich heutige Gesellschaften scheinbar in
der Form einer »höheren Amoralität« (Luhmann) reproduzieren,
um nur noch Dysfunktionales, Unpassendes oder Überschüssiges
auszuscheiden. Ob es sich hierbei nur um systemtheoretisch ad‐
äquate oder um ihrerseits moralisch fragwürdige Neutralisierungen
von Gewalterfahrungen handelt, wird nicht am Grünen Tisch von
Soziolog:innen, Politikwissenschaftler:innen und Historiker:innen,
sondern zunächst von den jeweils Betroffenen selbst entschieden.

So sehr Gewalt als Quelle des Bösen zu politischem Moralismus
und Manichäismus Anlass geben mag, der im Rückgriff auf die Kate‐
gorie des Bösen zu radikaler Feindschaft sich versteigt, so weltfremd
wäre es, im politischen Leben eine klare Grenze ziehen zu wollen,
die das wirksam unterbinden könnte. Das Elend, Opfer fremder

tuck, Tabu. Eine Kulturgeschichte des verbotenen Wissens, München 2003, 358).
So wird nebenher unterstellt, über diesen Abgrund könne man im Grunde
seit de Sade aufgeklärt sein. Vgl. Vf., Leidenschaftliche Souveränität und Unan‐
nehmbarkeit der Gewalt. Georges Bataille im Kontext politischer Theorie, in: M.
Riekenberg (Hg.), Die Gewaltsoziologie Georges Batailles, Leipzig 2012, 123‒150.

36 BD, 213.
37 BD, 419. Wie in dieser Lage eine hyperbolische Liebe sollte weiterhelfen können,

der Ricœur zutraut, »[de] sortir complètement du cycle de retribution« und jeg‐
liche Klage zu überwinden, die Gefahr laufe, erlittener Ungerechtigkeit verhaftet
zu bleiben, erklärt uns der Autor nicht (vgl. Le mal, 65).

4. Vergebung trotz allem?

631

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt zu werden, über alles Erträgliche hinaus, wiederholt und
mit voller Absicht (wie etwa im Fall eines Angriffskrieges), kann
kaum umhin, als schlechterdings unerträglich, unzumutbar, intolera‐
bel und folglich ›böse‹ erfahren zu werden; und zwar derart, dass
schließlich jedes Vertrauen in eine mit Feinden noch gemeinsam
bewohnbare, gastliche Welt ruiniert wird, ohne noch an eine Erneu‐
erbarkeit dieses Vertrauens denken zu lassen.38 Wer angesichts einer
nach wie vor eminent gewaltträchtigen Gattungsgeschichte dennoch
das Versprechen einer gastlichen Welt verteidigen möchte, das nicht
um den Preis der Vernichtung radikaler, zu personifizierten Inkarna‐
tionen des Bösen erklärter Feinde erkauft werden soll, muss eben
deshalb das, was Ricœur »die Welt des Bösen« nennt, so weit wie
irgend möglich zu erkunden versuchen – von archaischer Symbolik
über die klassischen Tragödien, den Marquis de Sade und seine
kalte Neugier, Auschwitz39 mit seinen Todesärzten im System eines
gesellschaftlich bis zur Unkenntlichkeit normalisierten Bösen und
schließlich bis hin zu den coolen Anführern jener Kinderbanden,
die die Geschichte des Bösen dorthin scheinen zurückführen zu
wollen, wo sie einst eingesetzt hat: diesseits von Gut und Böse. Denn
nur gemessen an der Vielfalt, in der sich diese ›Welt‹ tatsächlich
darstellt, wird jenes Versprechen sich als aussichtsreich erweisen
können, wenn überhaupt.

Ob die Geschichte der Menschen eines Tages in ein Diesseits
aller Moral zurück- oder aber in ein ›Jenseits von Gut und Böse‹
hinausführen wird, steht dahin. Jedenfalls erscheinen Dekrete, die
diese Kategorien für überholt erklären, als verfrüht. Mehr denn je
speist sich ihr Gebrauch aus abgründigen Erfahrungen, denen kaum
mehr die klassische Symbolik des Bösen oder gar geschichtsphiloso‐
phische Rechtfertigungen einer Ökonomie von Gut und Böse mit

38 BD, 441 ff. Zum Weltvertrauen als (gebrochenen) Versprechen vgl. Safranski,
Das Böse, 16, 79, 323. Auch hier scheint jeglicher Gedanke an eine Wieder‐
einhausung in ein ungebrochenes, re-integriertes Sein, in eine Ökonomie des
Guten und des Schlechten oder der ungebrochenen Einheit der menschlichen
Gattung verfehlt (ebd., 133). Von einer trotz allem bewohnbaren Welt spricht
Ricœur en passant in seinem Essay Gott nennen, in: B. Casper (Hg.), Gott nen‐
nen. Phänomenologische Zugänge, Freiburg i. Br., München 1981, 45–79, hier:
56, ohne an dieser Stelle aber an der Erfahrung des Bösen ausdrücklich Maß zu
nehmen. Das Gleiche gilt für seine Theorie des Zusammenhangs von Liebe und
Gerechtigkeit.

39 Safranski, Das Böse, 268.

Kapitel XX

632

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aussicht auf eine endgültige Versöhnung zu angemessenem Ver‐
stehen und Begreifen verhelfen.

5. Schluss

So stehen wir hermeneutisch gewissermaßen mittellos vor der Vi‐
rulenz des Bösen, das sich jeglicher begrifflichen Handhabung als
»Negatives« widersetzt, aus dem sich noch dialektisches Kapital
schlagen ließe. Je fassungsloser es in Folge dessen macht, desto
dringlicher stellt sich die Frage, wie ihm in spezifischen Analysen
seiner Erscheinungs- und Verbreitungsformen praktisch beizukom‐
men wäre. Denn es gestattet niemals, sich indifferent mit ihm zu
arrangieren. Im Gegenteil provoziert es, indem es alles überschreitet,
was je gerechtfertigt, wieder gut gemacht oder vergeben werden
könnte, stets und unvermeidlich die äußerste Dringlichkeit, ihm
wirksam, auch präventiv, entgegenzutreten. Geschieht das praktisch
aber unter der Prämisse, mit dem als böse Identifizierten nichts
gemeinsam zu haben, so dass jegliche menschliche Gemeinschaft
aufgekündigt scheint, so ist nicht zu sehen, wie eine Politik, die ihm
entgegentritt, davor bewahrt werden könnte, in Vernichtungspolitik
umzuschlagen und sich im gleichen Zug selbst als Politik zu ruinie‐
ren.40

Das Böse mag eine besondere Herausforderung für die Philoso‐
phie und für die Theologie sein, wie es der Untertitel der an der
Universität Lausanne im Jahre 1985 zu diesem Begriff vorgetrage‐
nen Überlegungen Ricœurs unterstellt. Schließlich sind beide Dis‐
ziplinen denkbar schlecht darauf vorbereitet, es in seiner ganzen
Tragweite zu erkunden. Weit mehr noch, meine ich, fordert es aber
ein säkulares Verständnis des Politischen heraus, das sich den diver‐
sen, vor allem neuartigen Erscheinungsformen des Bösen, so wie es
seinen Opfern widerfährt41, zu stellen hat und sich ultimativ dazu

40 Beides, das Bedenken einer unannehmbaren Gemeinschaft im Zeichen des
Bösen als auch jene Konsequenz des Umschlagens von Politik in Vernichtung,
hat auch Georges Bataille in seinen Reflexionen über Opfer und Henker im Auge.

41 Angesichts der außerordentlichen Disparatheit jener Formen reduziert sich der
Begriff ›des‹ Bösen zunächst, lapidar gesagt, auf einen Problemtitel. Keineswegs
gelingt es, diese Formen ohne Weiteres unter einen Begriff zu subsumieren. Stets

5. Schluss

633

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genötigt sieht, ihm entgegen zu treten, und zwar auch dann, wenn
niemand es zu verstehen, zu begreifen und zu erklären vermag. Wie
wäre, zugespitzt gefragt, heute eine Theorie des Politischen denkbar,
die der unausweichlichen Konfrontation mit keinesfalls Zumutba‐
rem und in diesem Sinne absolut Unannehmbarem, als das sich
verschiedene Formen des Bösen (les maux; GGV, 708) darstellen, so
Rechnung trägt, dass sie nicht in das Ansinnen einer Vernichtung
umschlagen muss, das glauben macht, sich selbst oder gar die Welt
für immer von ihm befreien zu können?42

stellt sich zuerst die Aufgabe, genau zu ermitteln, worum es sich gehandelt hat;
und zwar im Ausgang von einem »témoignage d’une ›singularité exemplaire‹«,
wie Ricœur in einer Stellungnahme zu den Menschenrechten sagt (ohne in
diesem Zusammenhang den Begriff des Bösen zu erwähnen); vgl. Le respect de
la dignité pour tous [Entretien], in: Réforme 2796 (1998), 1 f.

42 Die in den Schlusskapiteln von GGV vorherrschende Moralisierung des Bösen
und der Herausforderung zu vergeben weicht dieser Frage letztlich aus.

Kapitel XX

634

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XXI
Zur Kritik eines glücklichen Vergessens in der politischen
Gegenwart.
Ricœurs Projekt einer Versöhnung von Gedächtnis und
Geschichte

1. Zur conditio historica (635) | 2. »Glückliche Geschichte« durch versöhnendes Ver‐
gessen – trotz allem? (637) | 3. Maßvoller Gebrauch des Gedächtnisses: ein klinisches
Kriterium (639) | 4. Eigene und fremde Geschichte (641) | 5. In der Perspektive poli‐
tischer Hoffnung (644)

Vergessen als […] Befreiung von der Sorge.
[Um] unseren zukünftigen Tod als einen Verlust hinzunehmen,

mit dem uns im vorhinein zu versöhnen unsere Aufgabe ist.1

1. Zur conditio historica

Offenbar gänzlich unbekümmert um zahlreiche Diagnosen, in de‐
nen das »Ende der Geschichte« festgestellt wird, unternimmt es
Ricœur in seinem im Jahre 2000 veröffentlichten Buch La mémoi‐
re, l’histoire, l’oubli, das Desiderat einer geschichtsphilosophischen
Forschung darzulegen, die sich keineswegs in fortgesetzter Exege‐
se der Klassiker dieses Genres erschöpft, sondern das Geschichts‐
denken von neuem auf eine Phänomenologie geschichtlicher Erfah‐
rung sowie auf eine Epistemologie der geschichtlichen Erkenntnis
verpflichtet. Erst danach kommt die von Ricœur selbst favorisierte
Hermeneutik der conditio historica ins Spiel, die ihrerseits nicht auf
eine direkte Ontologie menschlicher Geschichtlichkeit einschwenkt,
welche immer schon gewusst zu haben scheint, wie Menschen ge‐
schichtlich existieren. Ricœur zeigt sich davon überzeugt, dass genau
das ganz neu zu ermitteln ist und dass das Geschichtsdenken an
geschichtlicher Existenz Maß zu nehmen hat, der wir nach wie vor
überantwortet scheinen und die unverändert nach geschichtsphilo‐

1 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000], München 2004, 774, 552
[=GGV].

635

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophischer, allerdings nicht aufs Ende der Geschichte vorgreifender
Reflexion verlangt. Schließlich soll geschichtsphilosophisches Den‐
ken geschichtlicher Existenz zur Sprache und zu sinnvoller Orientie‐
rung verhelfen, die keiner Metaphysik mehr überzeugend zu entneh‐
men ist, in der der pathologische Widerfahrnischarakter geschicht‐
licher Existenz kaum zur Kenntnis genommen oder glatt übersprun‐
gen wird. Es soll aber auch tiefgreifend veränderten Bedingungen
geschichtlicher Existenz Rechnung tragen, die es ausschließen, sich
einfach auf eine traditionelle Hermeneutik wie etwa diejenige Dil‐
theys zurückzuziehen.

Die Hermeneutik der conditio historica fügt sich in den zeitgemä‐
ßen Kontext einer Erinnerungskultur, die ein höchst zwiespältiges
Verhältnis zur Vergangenheit hat. Sie verlangt Erinnerung selbst
an eine traumatische Vergangenheit, der in maßloser Vergegenwärti‐
gung auch der Sinn des Umgangs mit ihr zum Opfer zu fallen droht.2
Sie bringt Fremdheit im Gegenwartsbezug zur Geltung, die jedes
Gedächtnis zu überfordern scheint, das vergangener Wirklichkeit
treu zu bleiben sucht. Sie verlangt darüber hinaus, sogar für das
Andauern dieser Überforderung zu sorgen, damit die Wahrheit der
befremdenden Vergangenheit nicht einem fragwürdigen Vergessen
anheimfällt, das gerade mit der Überforderung einer Erinnerungs‐
kultur durch die befremdende Vergangenheit zu rechtfertigen wäre.
Dem Anspruch eines der Vergangenheit treuen Gedächtnisses sowie
einer auf Wahrheit abzielenden Geschichte steht das gleichsam klini‐
sche Kriterium der Überlebensfähigkeit der Kultur derer gegenüber,
die sich von einer maßlosen Erinnerung zumal dann moralisch
überfordert sehen, wenn sie dem Willen entspringt, jedem Anderen
wenigstens nachträglich das Seine wiederzugeben3 und auf diese
Weise unbedingt Gerechtigkeit zu üben.

So verstrickt sich die Erinnerung in einen offenbar unaufhebba‐
ren Widerstreit zwischen unbedingter Gerechtigkeit angesichts des
Anderen, die ihm durch die Erinnerung zuteil werden soll, und

2 Vgl. A. Margalit, Ethik der Erinnerung, Frankfurt/M. 2000, 55.
3 Mit einer entsprechenden Zweideutigkeit der Wieder-Gabe als Repräsentation

und Praxis der Gerechtigkeit spielt Ricœur bereits in Zeit und Erzählung III
[1985], München 1991, 252, 410; vgl. Vf., Überlieferung als Versprechen, in: M.
Fischer, H.-D. Gondek, B. Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden,
Frankfurt/M. 2001, 304–344.

Kapitel XXI

636

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angesichts anderer Anderer, denen sie nicht zugleich gerecht werden
kann. Das Drama der einen zu erinnern bedeutet, das der anderen
zu vergessen (GGV, 689). In der Geschichte kommen darüber hi‐
naus inkommensurable Maßstäbe der Beschreibung und Erklärung
zum Tragen, die es aussichtslos erscheinen lassen, noch am Gedan‐
ken einer Geschichte festzuhalten, die sich als Geometral4 aller mög‐
lichen geschichtlichen Perspektiven auffassen ließe. In der conditio
historica schließlich widerstreiten einander der Treue-Anspruch des
Gedächtnisses, der Wahrheitsanspruch der Geschichte und das te‐
leologische Interesse derer, die sich auch nach allen Katastrophen
des vergangenen Jahrhunderts nicht davon abbringen lassen wollen,
in ihrer geschichtlichen Existenz an einem eschatologischen Sinn
der Geschichte festzuhalten (GGV, 443, 699 ff., 760). Ricœur will
diesem Ansinnen mit Nachdruck Geltung verschaffen, ohne in einen
happy endism zu verfallen, d.h. ohne in der Aussicht auf eine letzt‐
lich »glückliche« und »beruhigte« Geschichte deren unannehmba‐
ren Gewaltcharakter im Geringsten zu beschönigen. Diese Aufgabe
gleicht freilich dem Problem einer Quadratur des Kreises.

2. »Glückliche Geschichte« durch versöhnendes Vergessen
– trotz allem?

Gedächtnis und Geschichte sollen sich zu einer Vergangenheit (treu
und wahr) verhalten, die die Zukunft einer »glücklichen« Geschich‐
te, in deren Büchern die entsprechenden Seiten leer bleiben müssten,
wenn es nach Hegel geht, völlig in Frage stellt und jede Aussicht auf
ein Vergessen zu verbauen droht, in dem man zu einer Versöhnung
mit dem Geschehenen gelangen könnte. Der mehrfach auftauchende
Begriff der Versöhnung beweist wie auch der dialektische Dreischritt
Gedächtnis–Geschichte–Vergessen, der gleichsam den Rhythmus
des Buches vorgibt, dass Ricœur ungeachtet aller Beteuerungen, »auf
Hegel verzichten« zu wollen und zu können, im Fahrwasser eines te‐
leologischen Denkens manövriert, das die Geschichte so vom Ende
her konzipiert, dass jegliche ihm sich widersetzenden Momente als
bloß vorläufige Negativität in Betracht kommt.

4 Vgl. P. Veyne, Geschichtsschreibung – Und was sie nicht ist, Frankfurt/M. 1990, 41.

2. »Glückliche Geschichte« durch versöhnendes Vergessen – trotz allem?

637

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar nimmt Ricœur ausdrücklich am absolut Nichthinnehmba‐
ren, am Bösen, Maß, das die Erinnerungen nicht nur der europä‐
ischen Völker bis heute heimsucht und ihre Vergangenheit daran
hindert, zu vergehen, zu verjähren und schließlich derart vergessen
zu werden, dass sie keiner künftigen Revanche mehr als Nahrungs‐
quelle dienen kann. Aber der Autor ist von Anfang an bedacht
darauf, dass diese Erinnerung nicht jeglichen Respekt vor der Ge‐
schichte zerstört, in der es immerhin eine Zukunft zu gestalten gilt,
die sich einer Wiederholung des Schlimmsten zu widersetzen ver‐
spricht.5 So sehr ihm darin recht zu geben ist, in diesem Sinne »eine
Rückverwandlung des Gedächtnisses in ein [politisches] Projekt« zu
verlangen (GGV, 138–141), so sehr muss man sich fragen, ob die An‐
nahme dieser Herausforderung wirklich ein Vergessen der fraglichen
Vergangenheit voraussetzt, wie es Ricœur zumindest nahelegt.

Um diese bereits im Titel des Buches sich ankündigende Umdeu‐
tung der geforderten Erinnerung zu einem versöhnenden Vergessen
richtig zu verstehen, das zugleich die allein geschichtsphilosophisch,
niemals empirisch zu ermittelnde Richtung künftiger Geschichte an‐
geben soll (GGV, 242/5), muss man sehen, von welchem Vergessen
hier die Rede ist. Gemeint ist nicht etwa ein indifferentes, nachläs‐
siges Vergessen oder ein brutales Vergessen-machen, sondern ein
bewahrendes Vergessen, das moralisch versöhnt, ohne etwa das Ge‐
wesene als solches liquidieren zu wollen. Der dialektische Dreischritt
Gedächtnis, Geschichte, Vergessen ist ganz und gar dem Gedan‐
ken der Aufhebung6 noch der schlimmsten Vergangenheit in einem
glücklichen und »heiteren« Ende verpflichtet (GGV, 633, 442 ff.),
was einem fragwürdigen happy end nun doch ziemlich nahe kommt.
Die Sorge um ein solches Ende beherrscht hier einen unbedingten
Willen zur Versöhnung. Während die Juristen nach 1945 gewissen
Verbrechen Unverjährbarkeit bescheinigten, um jede Amnes(t)ie für
alle Zukunft zu verweigern, und während die Politiker bei passenden

5 Vgl. Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., München 1999,
Kap. VI, 219–247, sowie U. Baer (Hg.), »Niemand zeugt für den Zeugen«. Erinne‐
rungskultur nach der SHOAH, Frankfurt/M. 2000.

6 Wie ambivalent sich Ricœur zu diesem – früher mit Blick auf die »Existenz«
des Einzelnen zurückgewiesenen – Begriff verhält, ist an anderer Stelle deutlich
geworden; vgl. Vf. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Zum Werk
Paul Ricœurs im historischen Kontext. Bd. I–IV, Baden-Baden 2024, 276, 433, 488,
501, 828, 841, 891, 1442, 2783.

Kapitel XXI

638

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gelegenheiten routinemäßig die Unvergesslichkeit des Geschehenen
beschwören, plädiert Ricœur unumwunden für eine Bejahung mora‐
lischen Vergessens, um der Aussicht auf eine versöhnte Aufhebung
der Vergangenheit jede denkbare Chance einzuräumen.7

In der gleichen Absicht wendet er sich gegen das angeblich »mas‐
siv überwertige Thema des Verlusts« (GGV, 601), das unlängst noch
im Zentrum seiner Hermeneutik des Vergangenheitscharakters der
Vergangenheit gestanden hatte.8 Weder aufgrund schlimmsten Ver‐
lusts noch infolge exzessivster Trauer soll ein letztes, sie womöglich
verfluchendes Urteil über die Geschichte gefällt werden. Was »sich
nicht vergisst« (Kant) wie ein unendlicher Verlust oder tiefste Trauer
kann auch die Geschichte blockieren. Im Gegensatz zu Kant, der
das in seiner Unterscheidung terroristischer, eudämonistischer und
abderitischer Geschichtsdeutungen allenfalls nebenher in Betracht
zog, sieht sich Ricœur mit der Herausforderung moralischer Un‐
versöhnlichkeit konfrontiert, mit der er hart ins Gericht geht, um
sich gegen ein Blockade künftiger Geschichte zu verwahren. Vor
allem die Opfer der Geschichte, denen er diese Unversöhnlichkeit
zuschreibt, geraten ins Fadenkreuz der Kritik. Kein Opfer dürfe sich
aufgrund seiner vermeintlich besonders privilegierten Erfahrung
einer »arroganten Hypermoral« befleißigen, um die Geschichte im
Ganzen zu verurteilen (GGV, 727).

3. Maßvoller Gebrauch des Gedächtnisses:
ein klinisches Kriterium

Mit guten Gründen sucht Ricœur zu verhindern, dass einer maßlo‐
sen Erinnerung auch der Sinn des Umgangs mit ihr zum Opfer fällt,
der vielmehr nach einer praktischen Zukunfts-Perspektive verlange.9
Aber wird der Sinn praktischen Handelns aufgrund moralischer

7 Vgl. H. Weinrich, Privates und öffentliches Vergessen, in: ZiF-Mitteilungen 1
(1998), 8–20, hier: 18 f.

8 Vgl. P. Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen,
Göttingen 1998, 27 f.

9 Vgl. in diesem Sinne die Bestandsaufnahme Vf., Kritische Kulturphilosophie
als restaurierte Geschichtsphilosophie? Anmerkungen zur aktuellen kultur- und
geschichtsphilosophischen Diskussion mit Blick auf Kant und Derrida, in: Kantstu‐
dien 98, Heft 2 (2007), 183‒217.

3. Maßvoller Gebrauch des Gedächtnisses: ein klinisches Kriterium

639

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unversöhnlichkeit der Opfer gefährdet, oder vielmehr deshalb, weil
die Geschichte jeden Kredit verspielt zu haben scheint, insofern ihr
kein Anspruch auf Gerechtigkeit (auch nicht auf Gerechtigkeit im
Modus des Gedächtnisses) mehr ein Gegengewicht hält? Wie soll
man noch auf eine bessere geschichtliche Zukunft setzen nach allem,
was uns Gedächtnis und Geschichte lehren? Gewiss hilft uns eine
düstere Litanei von Allgemeinplätzen wie diesem, dass die Geschich‐
te voller Gewalttaten sei, nicht weiter, spielt sie doch der Preisgabe
derer, die nach uns kommen, an eine demgegenüber indifferente,
insofern renaturalisierte Geschichte in die Hände.10 In der Tat steht
in der exzessiven, traumatischen Erinnerung die Zukunft derer, die
uns nachfolgen, mit auf dem Spiel. Aber wenn hier ein Kampf aus‐
gefochten wird, so nicht gegen die Zeit umwillen ihrer »Humanisie‐
rung« (GGV, 60, 78), deren Möglichkeit Ricœur in der Trilogie Zeit
und Erzählung zu begründen versucht hatte, sondern gegen die Wie‐
derholung des Gleichen, die wir nicht etwa einer zyklischen Zeit,
sondern neuen menschlichen, möglichst zu verhindernden Un-Taten
zu verdanken hätten.

Nun wird in Gedächtnis, Geschichte, Vergessen der in Zeit und
Erzählung ausgebreiteten Apologie einer Humanisierung der Zeit
wie gesagt ein sozusagen klinisches Kriterium vorgeschaltet. Die
Frage, die Ricœur offenbar vorrangig beschäftigt, lautet, wie viel
an traumatischer Erinnerung, die Gedächtnis und Geschichte heim‐
sucht, überhaupt zu ertragen ist, wie m. a. W. ein maßvoller Ge‐
brauch (GGV, 15) von Gedächtnis und Geschichte zu machen ist,
der die als Antwort auf die erinnerte Vergangenheit zu entwerfenden
politischen Gestaltungsprojekte nicht geradezu paralysiert. Einer
exzessiven, übermäßigen Erinnerung soll energisch ein Riegel vor‐
geschoben werden. Zwar gibt es, wie Ricœur mit Recht betont,
geschichtliche Vergangenheit für uns zunächst nur aufgrund von
Zeugnis und Gedächtnis. Aber wird sind nicht einfach geschichtli‐
che Wesen, wie es eine Ontologie der Geschichtlichkeit lehrt; die
conditio historica, der wir uns nach wie vor überantwortet sehen,
hängt vielmehr entscheidend davon ab, wie wir uns zum Erinnerten,
zu Gedächtnis und Geschichte verhalten. Der erklärte Wille, dem
Überleben einer Erinnerungskultur den Vorzug zu geben vor einer

10 Vgl. W. G. Sebald, »Auf ungeheuer dünnem Eis«. Gespräche 1971 bis 2001, Frank‐
furt/M. 42015, 161.

Kapitel XXI

640

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lähmenden und traumatisierenden Erinnerung, bestimmt eindeutig
den weiteren Weg, den Ricœur nun einschlägt. Insofern affirmiert
er einen identitären11 Sinn kollektiven Gedächtnisses, durch das sich
eine Ethnie oder eine Nation gleichsam einhaust in der Zeit, um
durch gemeinsame Herkunft exklusiv zu begründen, als wer man
sich versteht.12

4. Eigene und fremde Geschichte

Von Anfang an begegnet uns bei Ricœur das Gedächtnis als eigenes,
eigene Geschichte und ein beides in sich aufhebendes, schließlich
glückliches Vergessen, in dem sich die Sorge um sich einer eschatolo‐
gischen Hoffnung hingeben kann – um schließlich von ihr selbst
loszukommen. Dabei kommt dem Autor immer wieder die Frage
in die Quere, wie sich Gedächtnis, Geschichte und Vergessen zu
einer womöglich unaufhebbaren Andersheit und Fremdheit verhal‐
ten. Ricœur fragt sich, ob der Ansatz, »mit der Idee des Eigenen zu
beginnen, dann die Erfahrung des Anderen [zu] durchlaufen«, um
schließlich zur »vergemeinschafteten« Erfahrung eines kollektiven
Gedächtnisses und gemeinsamer Geschichte zu gelangen, nicht auch
umzukehren ist (GGV, 184). Mehr noch: der Ausgang vom eigenen
Gedächtnis erweist sich von Anfang an belastet, da bei Husserl, den
Ricœur als Gewährsmann nimmt, kein Bezug des Gedächtnisses auf
die Abwesenheit eines »fremden Ich« bzw. eines Anderen gedacht
wird (GGV, 177). In einer längeren Anmerkung (GGV, 180 f., Nr. 25)
schneidet Ricœur die grundsätzliche Frage an, ob die »Verkennung
der ursprünglichen Andersheit des Anderen« sowie seiner eigentli‐
chen »Abwesenheit« alle auf der Phänomenologie des Gedächtnisses

11 Vom politischen Gebrauch dieses durch Autoren wie Alain de Benoist in Verruf
geratenen Attributs hält sich Ricœur allerdings betont fern. Vor allem wendet er
sich gegen eine »identitäre Abgeschlossenheit«, der die Erzählung dienen kann
(siehe dazu Kap. VIII, 1 in diesem Bd.).

12 In diesem Zusammenhang kann hier all das, was die genealogische Kritik am
homo dialecticus herausgefordert hat – wie die Geister des Ortes, der Verwurze‐
lung, der Herkunft – ein Stelldichein feiern. Foucault wird von Ricœur genauso
wie Nietzsches Reflexionen über den »Nutzen und Nachteil der Historie« mit
einigen wohlwollenden Bemerkungen bedacht – offenbar vor allem, um eben‐
falls »versöhnt« zu werden. Das Gleiche gilt für prima facie nicht zu dialektisie‐
rende Begriffe wie dissens (Rancière), différend (Lyotard) und stasis (Loraux).

4. Eigene und fremde Geschichte

641

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufbauenden Analysen deformiert. In Frage steht so nicht nur, ob
man vom Ich zum Wir aufsteigt oder umgekehrt von kollektiver
Geschichte zu je-meiniger geschichtlicher Existenz absteigt, sondern
auch, inwiefern die conditio historica von vornherein auf allen Ebe‐
nen im Zeichen des Anderen als des Fremden zu denken ist.

Wie kann aber dem Gedächtnis von Anfang an unaufhebbare
Fremdheit begegnen? Lassen sich noch im Gegenwartsbezug der
Geschichte Spuren der Fremdheit nachweisen, die sich jeder Bewäl‐
tigung widersetzen? Und findet sich schließlich auch das Vergessen
einer Diaspora unaufhebbarer Fremdheit überantwortet? Kein Zwei‐
fel: die jeder Verzweifelung und jeder übermäßigen Trauer, welche
nicht mit neuer »Heiterkeit« infolge bereitwilligen Verzichts auf ver‐
lorene Objekte belohnt würde, von Anfang an sich widersetzende
Überzeugung Ricœurs lautet, dass man auf ein versöhntes Vergessen
seine ganze Hoffnung setzen muss. Aber ist diese eschatologisch
inspirierte Überzeugung nicht dazu verurteilt, sich auf eine persönli‐
che Konfession zu beschränken?13 Lässt sie sich in eine Politik des
Vergessens ummünzen?

Sofern ein »verwahrendes« Vergessen auch Vergebung und Ver‐
söhnung voraussetzt, scheint es unmöglich, diese Frage ohne Weite‐
res positiv zu beantworten. Denn selbst dort, wo mehr oder weniger
erfolgreich eine solche Politik betrieben worden ist (wie in Argen‐
tinien oder in Südafrika14) war jeder Akt der Vergebung allemal
ein persönlicher, der politisch allenfalls erleichtert, aber niemals
direkt ermöglicht werden konnte. Vergeben kann in ganz und gar
unvertretbarer Weise nur das Opfer der Gewalt Anderer, die jedes
moralisches Recht darauf verwirkt haben. Insofern bezieht sich das
Vergeben tatsächlich gerade auf das anscheinend Unvergebbare, wie

13 Wenn nicht, um wen handelt es sich dann bei jenem ›man‹, von dem eben
die Rede war? Handelt es sich am Ende doch nur um Christen, die es sich ver‐
sagen müssen, nicht (und niemals) etwas vergeben zu wollen? Im Kontext der
deutschen Nachkriegsgeschichte konnte eine solche Position in eine »fromm‐
dreiste[] Mischung aus Vergebungsrhetorik, juristischer Besserwisserei und offe‐
ner Schuldabwehr« eingehen, wie Christian Staas feststellte in: Vergeben und
Vergessen, in: Die Zeit 44, 22. 10. (2020), 18.

14 Vgl. G. Smith, A. Margalit (Hg.), Amnestie oder Die Politik der Erinnerung,
Frankfurt/M. 1997.

Kapitel XXI

642

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es auch Derrida beschrieben hat.15 Zudem darf sich niemand anma‐
ßen, stellvertretend für Andere zu vergeben. »Es gibt keine Politik
der Vergebung« (GGV, 751) – und infolge dessen auch keine Politik
des Vergessens, sofern sie moralische Vergebung voraussetzt.

Tatsächlich sterben die weitaus meisten Opfer unversöhnt. Selbst
wenn sie als bis auf Weiteres Überlebende zu vergeben bereit sind,
finden sich fast nirgends auch Täter, die diese Gabe anzunehmen
bereit sind – was voraussetzen würde, dass sie eingestehen, sich
eines schlechterdings nicht Vergebbaren schuldig gemacht zu haben.
Das hierzulande noch Jahrzehnte nach 1945 verbreitete Be- oder
Verschweigen jeglicher eigenen Verstrickung in die unmittelbar vor‐
angegangene Gewaltgeschichte lässt sich als solches Eingeständnis
kaum deuten. So hat jede Forderung nach Amnestie bis heute etwas
Erpresserisches. Ohne uns, suggerieren diejenigen, die sie fordern,
ist keine Rückkehr zur politischen Normalität oder zu einer wenig‐
stens äußerlichen Befriedung des Zusammenlebens möglich. So wird
moralisches Vergessen, das Ricœur mit Blick auf das Gebot der Fein‐
desliebe als eine selbstlose Gabe darstellt, abgenötigt. Verdankt sich
der Gegensatz von Wahrheit (der Erinnerung) und Versöhnung,
der den Opfern einseitig Vergebung abverlangt, um dadurch Ver‐
söhnung mehr oder weniger auf Kosten der Wahrheit möglich zu
machen, nicht allzu sehr einer Optik der Täter?16

Dem Verdacht, dass die Hoffnung auf moralisches Vergessen einer
solchen Komplizenschaft womöglich nicht entgeht, begegnet Ricœur
nicht wirklich überzeugend. Dabei geht es weniger um eine fragwür‐
digerweise suggerierte Unversöhnlichkeit der Opfer, die sich wei‐
gern, denen, die ihnen das Schlimmste angetan haben, Absolution
zu erteilen. Vielmehr geht es darum, ob wir uns als Dritte heute zu
einer kompromittierenden Amnesie nötigen lassen, die das Schicksal
der Opfer nachträglich moralisch liquidiert in einem »glücklichen
Vergessen«.

15 J. Derrida, Avowing ‒ The Impossible: ›Returns‹, Repentance, and Reconciliation,
in: E. Weber (ed.), Living Together, New York 2013, 18‒41; J. Derrida, M. Wiev‐
iorka, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbedingt und jen‐
seits der Souveränität, in: Lettre International 48 (2000), 10–18.

16 Vgl. bspw. mit Blick auf Südafrika A. Krog, Der Preis der Versöhnung, in: Die
Zeit, Nr. 52 (2000), 15; mit Blick auf das Verhältnis zwischen Juden nicht Nicht‐
juden S. Lenz, Der unendliche Raum des Gedächtnisses, in: Die Zeit, Nr. 19
(1989), 56.

4. Eigene und fremde Geschichte

643

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist schwierig, diesen zentralen Begriff Ricœurs plausibel zu
machen. Denn es kann nicht die Aufgabe eines kollektiven Gedächt‐
nisses oder kritischer Geschichtsschreibung sein, uns zu lehren, wie
wir trotz allem in der Zeit, die wir narrativ zu einem verständlichen
Lebenszusammenhang zu runden versuchen, glücklich sein können.
Was als individuelles Projekt in der Vorbereitung auf den eigenen
Tod seinen (nicht verallgemeinerbaren) Sinn haben mag, würde
das kollektive Gedächtnis und die Geschichte doch von vornherein
zu einer Beschönigung geschichtlicher Erfahrung anhalten, die nur
umstritten sein kann. Die Frage, wozu wir Gebrauch von Gedächt‐
nis und Geschichte machen, erweist sich ihrerseits als in Dissens
und Streit verstrickt, der sich im Kern darum dreht, inwieweit Ge‐
dächtnis und Geschichte für das, was wir zu erwarten haben oder
politisch projektieren, maßgeblich bleiben sollen. Ricœurs Antwort
lautet: nur insoweit soll das Gewesene als maßgeblich gelten, wie
ein eschatologisch inspiriertes Leben nicht gefährdet wird, das auf
eine geheilte Geschichte hoffen lässt. So beherrscht die Sorge um sich
die Synthese von Gedächtnis und Geschichte in einem letztlich heil‐
samen Vergessen zumindest solange, wie dieses Ziel nicht erreicht
ist.

5. In der Perspektive politischer Hoffnung

Dabei übersieht Ricœur keineswegs die Frage, wie im Zeichen einer
möglichst unverzerrten und schonungslosen Erinnerung, die uns
rückhaltlos und unaufhebbar befremdet, politisch die Zukunft zu
gestalten ist (GGV, 138 ff.), die – sofern wir sie nicht von vornherein
einer bestimmten Theologie unterwerfen – weder eine letzte Hoff‐
nung nährt17, noch vergangenes Leiden zu einem unabgeschlossenen

17 Man muss nicht so weit gehen, mit Thomas Bernhard zu sagen, nur »die
Hoffnungslosigkeit [habe] uns Klarheit verschafft über Menschen, Gegenstän‐
de, Verhältnisse, Vergangenheit, Zukunft und so fort«; aber sofern Hoffnung
überhaupt noch aufrechtzuerhalten ist umwillen einer politisch zu gestaltenden
Zukunft, dann gewiss nur im Durchgang durch diese Erfahrung, nicht so, dass
man sie umgeht, wie es Apologeten der Hoffnung nicht selten suggerieren;
vgl. T. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, Salzburg, Wien 1978, 230;
Vf., Zur Zukunft der Zukunft als solcher – im Durchgang durch Hoffnung und
Verzweifelung, in: Scheidewege. Neue Folge (2024), i. E.

Kapitel XXI

644

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht oder künftiges Glück begründet. Eine solche Verknüpfung
von Erinnerung und Politik kann weder vorwärts noch rückwärts
die Wunden zu heilen versprechen, die die Geschichte schlägt.
Ein für allemal lässt sich auch Geschichtsphilosophie nicht mehr
heilsgeschichtlich betreiben. Aber nur im Zeichen einer womöglich
verzweifelten Erinnerung, die dennoch praktisches Engagement für
eine bessere Zukunft – für manche ein unerträgliches Klischee –
inspiriert, können wir es wagen, denen, die nach uns folgen, oder
die wir ungefragt »in diese Welt hinübergezogen« haben (Kant),
unter die Augen zu treten. Unsere eigene Glaubwürdigkeit in dem
Ansinnen, Anderen ein geschichtliches Leben zuzumuten, steht hier
vor allem auf dem Spiel.

Weder das Erinnern noch das Vergessen lässt sich aber in diesem
Sinne einfach auf Dauer stellen, institutionalisieren und politisch ga‐
rantieren. Wer das Gegenteil glauben macht, befördert ein noch tie‐
feres Vergessen, das die durchgängig als Schrift begriffene Geschich‐
te von Anfang an heraufbeschwört. Die Schrift fixiert Erinnerbares
und überantwortet sich im gleichen Zug dem Vergessen. »Was ich
zu Papier bringe, nehme ich aus meinem Gedächtnis heraus, und
folglich vergesse ich es«, zitiert Harald Weinrich den französischen
Schriftsteller Bernhardin de Saint-Pierre.18 Einem Stück Papier oder
einem Ding anderer Art, einem Denkmal, einem Monument oder
einem Gedächtnisort das Gedächtnis gleichsam zu delegieren, hat
sich als ausgezeichnete »Lethotechnik« (Alexander Lurija) erwiesen.
Kein probateres Mittel, die Vergangenheit zu »entsorgen«, als ihr ein
Denkmal zu setzen, das alsbald nur noch übersehen wird. Es gibt
gar nichts, was die Gefahr des Vergessens ausschließen könnte, erst
recht nicht eine Erinnerungsmaschine19, deren ständig wiederholtes
Erinnern unweigerlich zur Abstumpfung und insofern zum Verges‐
sen durch Wiederholung führen müsste.

Man muss sich immer neu und anders erinnern, um nicht ironi‐
scherweise im Erinnern zu vergessen. Sich aber immer neu und
anders zu erinnern, läuft womöglich der Treue des Gedächtnisses
zuwider, in der Ricœur dessen ursprünglichen Wahrheitsbezug sieht.
Den Gedanken einer einfach abbildenden Repräsentation bzw. Wie‐

18 H. Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 1997, 99.
19 Vor diesem Problem stehen auch die bekannten Video-Archive und alle Versu‐

che, tote Opfer als Avatare ›überleben‹ zu lassen, die man demnächst auch noch
wird fragen können, so als ob sie ›selbst‹ weiterhin antworten könnten.

5. In der Perspektive politischer Hoffnung

645

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der-Gabe und eines in diesem Sinne »treuen« Gedächtnisses muss
man vergessen. Darüber hinaus geraten Gedächtnis und Vergessen
in eine Zone der Ununterscheidbarkeit, wie selbst das treueste, der
Schriftlichkeit anvertraute Gedächtnis zeigt. Man muss vergessen
bzw. das Vergessen riskieren, um sich erinnern zu können. Und wir
können nicht mehr auf eine unvermittelte Erinnerung bauen, um
nicht zu vergessen.

Am Ende ist es gerade diese Ununterscheidbarkeit, die das Ge‐
dächtnis wie eine unerledigte Aufgabe lebendig hält. Der Zeigarnik-
Effekt20 des Gedächtnisses liegt womöglich darin, dass wir uns nie‐
mals dessen sicher sein können, erinnert oder vergessen zu haben
(oder beides in einem Zug). Aus dieser Unsicherheit heraus greifen
wir zu Hilfsmitteln wie der Fotografie, zu schriftlichen Zeugnissen,
Spuren und Dokumenten, die uns an das erinnern, was wir verges‐
sen hatten. Stets erst im Nachhinein zeichnet sich das Vergessen
ab und provoziert die Frage, was wir vergessen können und was
wir nicht vergessen dürfen. Was im bürokratischen Umgang mit
nutzlos gewordenen Akten unvermeidlich ist, der Akt der sog. Kas‐
sation nämlich, erscheint im öffentlichen Gebrauch, den man von
Gedächtnis und Geschichte macht, unannehmbar: Dass sich irgend
jemand anmaßt, diese Frage für Andere mitzuentscheiden. Als Pal‐
liativ gegen politische Bevormundung, die sich anmaßt, über das
zu Erinnernde und über das zu Vergessende quasi richterlich zu
entscheiden und es gegebenenfalls spurlos auszulöschen, brauchen
wir eine möglichst nicht manipulierbare Vielfalt von Gedächtnissen
und Gegen-Gedächtnissen, Geschichten und Gegen-Geschichten, in
deren mehr oder weniger strittiger Auseinandersetzung allein auch
Spielräume gerechtfertigten Vergessens zu ermitteln sind.

Gewiss ist politisch Vorsorge zu treffen gegen ein endlos nachtra‐
gendes Gedächtnis, das niemals zu begleichende moralische Rech‐
nungen über den Tod hinaus aufmacht und die Erinnerung zur
Quelle neuer Gewalt werden lässt. Allzu oft schläft das nicht Ver‐
gessene wie ein krank machender Keim in den Schränken und
überlebt spielend Jahrhunderte. Aber diese Vorsorge hat ebenso wie
jene Auseinandersetzung umwillen eines guten Vergessens ihren Ort
allein im öffentlich artikulierten Dissens und Streit, der gewiss nicht

20 In der Psychologie so gennant nach der russischen Psychologin dieses Namens,
die zeigte, wie Unerledigtes das Gedächtnis wach hält.

Kapitel XXI

646

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Hoffnung auf eine letztlich beruhigte conditio historica nährt,
wohl aber versprechen sollte, es selbst mit der schlimmsten Ver‐
gangenheit aufzunehmen, um die Nachfolgenden vor einer fatalen
Wiederholung des Gleichen zu bewahren.21 In diesem – zweifellos
übermäßigen, aber unverzichtbaren – Versprechen, nicht in einer
letzten Heiterkeit, die allein die Sorge um sich aufheben würde, sehe
ich den Sinn der gegenwärtigen conditio historica.

Beunruhigt von der Frage, wie ein glückliches Gedächtnis im Mo‐
dus des Vergessens gerade diese Sorge am Ende überwinden könnte,
bleibt Ricœur bis zum Schluss ein religiös gestimmter Denker, den
vor allem die Frage umtreibt, wie es möglich werden kann, den
eigenen zukünftigen Tod als einen bevorstehenden Verlust so hinzu‐
nehmen, dass die Aufgabe als erfüllbar erscheint, die der Philosoph
jeder und jedem immer schon gestellt sieht: sich vorweg mit ihn zu
versöhnen.22 So herrscht die Selbst-Sorge auch dort noch vor, wo
man sie endlich loszuwerden trachtet. Aber beherrscht sie uns denn
von Anfang an? Erweist sich das menschliche Selbst nicht derart
ursprünglich vom fremden und befremdlichen Anderen in Anspruch
genommen, dass es nicht mehr genügen kann, mit dem »Eigenen«
und mit der ihm verpflichteten Sorge zu beginnen, um irgendwann
später zu entdecken, wie man sich aus dessen und deren Fesseln
sollte befreien können? Ricœur selbst streift wie gezeigt selbst diese
Frage. Aber man hat doch Grund zu der Annahme, dass sie ihm
erst spät, vielleicht zu spät in die Quere gekommen ist und dass
sie es notwendig gemacht hätte, alle Kategorien und Existenzialien
erneut auf den Prüfstand zu stellen, die uns von Søren Kierkegaard
und Karl Jaspers, Martin Heidegger und Gabriel Marcel her allzu

21 Auch an dieser Stelle drohen Klischees, derart abgenutzt ist gerade diese Devise.
Vgl. P. Farmer, Never Again? Reflections on Human Values and Human Rights, in:
The Tanner Lectures on Human Values (2005), 137‒188. Angesichts ihrer enor‐
men, vor allem politischen Tragweite muss man, um sie vor weiterer Abnutzung
zu bewahren, die fragliche »Wiederholung« in ein Forschungsproblem ersten
Ranges zurückverwandeln. Z.B. mit Rücksicht auf das Problem, wo und wie
sie denn anhebt. Das erst in jüngster Zeit wieder viel bedachte Problem der
Diskriminierung kommt hier besonders in Betracht. Vgl. Vf., Zwischen Verbot
und Unvermeidlichkeit. Demokratiekritische Überlegungen zum Verhältnis von
Differenzierung und Diskriminierung, in: Widerspruch. Münchner Zeitschrift für
Philosophie 73 (2023), 107−120.

22 S. o., Anm. 1.

5. In der Perspektive politischer Hoffnung

647

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geläufig geworden sind. Wer aber, als geborenes und gebürtiges We‐
sen, ursprünglich von Anderen her und auf Andere hin, insofern
›zwischenzeitlich‹ lebt, wird überhaupt nur in diesem doppelten
Horizont anfänglicher und finaler Fremdheit zur Gestalt eines –
verletzbaren und prekären – ›Selbst‹ gelangen können.23 Die Selbst-
Sorge kann nicht am Anfang stehen und ist als auf sich selbst zen‐
trierte möglicherweise nur die reduzierte Form eines dezentrierten
Selbstverhältnisses, das im und als Verhältnis zu Anderen einsetzt
und darin auch wieder mündet.

Ganz neu aufzuwerfen wäre vor diesem Hintergrund die Frage, ob
wirklich das Verlangen nach Glück, wie es Ricœur mehr voraussetzt
als beschreibt, unser vordringlichstes sein muss (vgl. GGV, 760).
Andere Grundmotive wären immerhin vorstellbar; nicht zuletzt das
Begehren nach intensivstem Realisieren24 zwischenzeitlicher Weltbe‐
züge selbst, zu denen nicht zuletzt widerfahrene radikale Verluste, sei
es durch die Zeit selbst, sei es durch Gewalt, durch die Gewalt der
Zeit oder durch Zeiten der Gewalt, zählen. Ohne gleich so weit zu
gehen, daraus den Schluss zu ziehen, uns blieben heute ironischer‐
weise nur noch Verluste, muss man sich doch fragen, ob sie uns
nicht mehr lehren als nur wie üblich durch »Trauerarbeit« zu Über‐
windendes. Diesem seit Freud vor allem ausgetretenen Denkweg
folgt auch Ricœur über weite Strecken. Doch wer Verluste vor allem
überwinden, aufheben oder anders bewältigen will, versperrt sich
womöglich eben der Welterfahrung, die nur durch sie möglich wird.
Davon lässt Ricœurs praktisch-philosophisches Denken vor allem
dort etwas ahnen, wo er den Begriff der Verantwortung ähnlich
wie Hans Jonas ganz auf das dem Verschwinden Preisgegebene (le

23 Dem war Ricœur nahe gekommen, wo er ein »responsive self« als zugleich
verletzbares beschrieb, das Krankheit, aber auch für jegliches Widerfahrnis
›aufgeschlossenes‹ Leben möglich werden lässt (The Self in Psychoanalysis and
in Phenomenological Philosophy, in: Psychoanalytic Inquiry 6, no. 3 [1986], 437–
458, hier: 442, 447).

24 Zum Doppelsinn von ›Realisieren‹ als ›etwas geschehen lassen‹ und zugleich
›sich über etwas klar werden‹ vgl. F. Jullien, Dialog über die Moral. Menzius und
die Philosophie der Aufklärung, Berlin 2003, 212; zum fraglichen Weltverhältnis
ders., Über die »Zeit«. Elemente einer Philosophie des Lebens, Berlin, Zürich
2004, 64. Julliens Apologie einer vorzugsweise oder gar nur in der Intimität sich
realisierenden, okkasionellen Intensität schließe ich mich im Übrigen nicht an.

Kapitel XXI

648

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


périssable) bezieht.25 Was der Zeit nicht ausgesetzt ist und insofern
›substanziell‹ bestehen bleiben kann, bedarf unserer Verantwortung
nicht. Alles Andere und alle Anderen aber sind rückhaltlos der
Vernichtung durch die Zeit oder die Gewalt ausgesetzt. Nur im
Verhältnis zu Anderen als solchen, d.h. vorübergehend und im –
sei es wie von allein geschehenden, sei es gewaltsam beschleunigten
– Vorübergehen können auch Gedächtnis, Geschichte und Verges‐
sen ihren historischen Sinn bewahren, mag es um einen nur im
Modus des Optativs sich eröffnenden »Erfüllungshorizont« eines
darüber hinausgehenden Überlebens bestellt sein, wie es wolle, das
sich in einer »mémoire apaisée« standhaft jeglicher Einwilligung in
die Traurigkeit (»complaisance à la tristesse«26) widersetzt, um den
Preis, in seiner finalen Befriedung auch alle Potenziale der Trauer
preiszugeben.

Allzu sehr bleibt, wie es scheint, der Gedanke des versöhnenden
Vergessens einer letztlich eschatologisch ausgerichteten Sorge um
sich selbst verhaftet, so weitgehend, dass auch der Preis nicht zu
hoch erscheint, diese Potenziale27 erst gar nicht auszuloten und die
Trauer stattdessen von vornherein »arbeiten« zu lassen, um sich
endlich von betrauerter Vergangenheit lösen zu können, wie es die
Psychoanalytiker lange Zeit beschrieben haben. Versöhnendes Ver‐
gessen mag Einzelnen anheimgestellt bleiben, selbst wenn sie nie
um Versöhnung gebeten worden sind und wenn sie es mit schlech‐
terdings ›unversöhnbar‹ Erscheinendem zu tun haben.28 Trauer da‐
gegen könnte die politische Funktion einer Wachsamkeit überneh‐
men29, die es niemandem abverlangt, Unvergebbares zu vergeben
und nicht Versöhnbares zu versöhnen – im Verhältnis zu Anderen,

25 P. Ricœur, Éthique et philosophie de la biologie chez Hans Jonas [1991], in:
Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 304−319, hier: 305;
Responsabilité: limitée ou illimitée?, in: Le Crime contre l’humanité: mésure de la
responsabilité?, Paris 1998, 23–30, hier: 25.

26 P. Ricœur, La mémoire, l‘histoire, l’oubli, Paris 2000, 645. Der Satz, in dem von
einem befriedeten Gedächtnis die Rede ist, fehlt in der dt. Übersetzung.

27 Vgl. dazu Vf., Zahllose Verluste. Zur politischen Dimension der Trauer, in: Schei‐
dewege. Jahresschrift für skeptisches Denken 50 (2020/1), 348–365.

28 Siehe dazu V. Jankélévitch, Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphiloso‐
phie, Frankfurt/M. 2004.

29 Ein noch zu wenig bedachter Aspekt, den Maurice Blanchot streift in Die Schrift
des Desasters [1980], München 2005, 69. Hier heißt es: »In der Trauerarbeit ist
es nicht der Schmerz, der arbeitet: er wacht.«

5. In der Perspektive politischer Hoffnung

649

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die von all dem nie etwas wissen wollten. Nicht zuletzt entzündet
sie sich ja auch genau am durch nichts und niemanden ›Wiedergut‐
zumachenden‹ im Verhältnis zu Anderen, die dafür verantwortlich
waren, ohne sich je dazu bekannt zu haben oder bekennen zu
wollen.30 Mit ›Subjekten‹ dieser Art hat man weiterhin zu rechnen
und mit ihnen wird auch in Zukunft zu rechnen sein. Nur ein trau‐
erndes Gedächtnis, welches das Nichtwiedergutzumachende, aber
in menschlicher Verantwortung Liegende, nicht vergisst, wird auch
politisches Bewusstsein für die Zukunft an die äußersten Gefahren
erinnern können, die jederzeit das menschlich-unmenschliche Zu‐
sammenleben radikal zerstören können.

30 Vgl. (bspw.) G. Werle, T. Wandres, Auschwitz vor Gericht. Völkermord und bun‐
desdeutsche Strafjustiz. Mit einer Dokumentation des Auschwitz-Urteils, Mün‐
chen 1995, 81. »Ein menschliches Wort […] ist nicht gefallen und es wird wohl
auch nicht fallen«, steht hier unter der Überschrift »Kein Wort der Reue« zu
lesen. Zitiert wurde mit diesen Worten der seinerzeit leitende Staatsanwalt Fritz
Bauer.

Kapitel XXI

650

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-511
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel XVII Ereignis – Erfahrung – Erzählung Spuren einer anderen Ereignis-Geschichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul Ricoeur
	1. Fragen nach der Ereignishaftigkeit des Ereignisses
	2. Henri Bergson: originäre Ermöglichung vs. Verwirklichung
	3. Ereignis und Erfahrung
	4. Vorfall, Ereignis und narrative Verständlichkeit
	5. Ereignis, Geschichte und Sterblichkeit

	Kapitel XVIII Rückhaltlos in Geschichte(n) verstrickt? Paul Ricoeurs Zeit und Erzählung im Rückblick auf Wilhelm Schapps narrativistische Verabschiedung der Phänomenologie
	1. Narrativismus als Ausflucht aus der Geschichte?
	2. Die Idee der Phänomenologie als reduktive Erforschung des »Gegebenen« im Rückblick
	3. Schapps Verwurzelung in der Phänomenologie, seine Abwendung von ihr und erneute Anlehnung an sie
	4. Grundpositionen von Schapps Narrativismus und ihre Probleme
	5. Rückblick

	Kapitel XIX Geschichtlicher ›Sinn‹, Verantwortung und zukunftsweisende Aufgaben: Umrisse von Paul Ricoeurs Lebenswerk im Kontext radikaler Geschichtskritik nach ›1945‹
	1. Geschichte im Zeichen des ›extremen‹ 20. Jahrhunderts
	2. Zum Kontext von Ricoeurs Werk
	3. Geschichtsphilosophie ›nach‹ Hegel – zwischen Trostlosigkeit und Unversöhnbarkeit
	4. Passionierte Zugehörigkeit zur Welt und zukunftsweisende Aufgaben
	5. Geschichtlicher Sinn und geschichtliche Responsivität

	Kapitel XX Zu Paul Ricoeurs Projekt einer regenerativen Geschichte – mit Blick auf Hannah Arendt
	1. »Das Böse« – ein Anachronismus?
	2. Zur Praxis der Skandalisierung – zwischen Banalität und mala in se
	3. Zwischen aussichtsloser politischer Bewältigung und unmöglichem Vergessen
	4. Vergebung trotz allem?
	5. Schluss

	Kapitel XXI Zur Kritik eines glücklichen Vergessens in der politischen Gegenwart. Ricoeurs Projekt einer Versöhnung von Gedächtnis und Geschichte
	1. Zur conditio historica
	2. »Glückliche Geschichte« durch versöhnendes Vergessen – trotz allem?
	3. Maßvoller Gebrauch des Gedächtnisses: ein klinisches Kriterium
	4. Eigene und fremde Geschichte
	5. In der Perspektive politischer Hoffnung


