HEIDEGGER, UNBESTIMMTHEIT UND »DIE MATRIX«
Hubert L. Dreyfus

Die Matrix-Trilogie der Wachowski-Briider bringt uns dazu, unsere
Haltung zu Freiheit, Kontrolle und der fiir das menschliche Leben
konstitutiven Unbestimmtheit zu {iberdenken. Erst danach werden
wir in der Lage sein, die in den drei Kinofilmen aufgeworfene und
beantwortete Frage aufzunehmen, die da lautet: Warum, wenn {iber-
haupt, ist ein Leben in der realen Welt, egal wie armselig und zer-
brechlich diese auch sein mag, besser als ein Leben in einer virtuel-
len Welt, die derart geordnet ist, dass dort unsere Bediirfnisse be-
friedigt werden und wir weiter unseren alltdglichen Geschadften
nachgehen kénnen?

Um zu verstehen, was am Leben in der Matrix falsch ist, miissen
wir die Quellen der Macht in der Matrix-Welt begreifen. Ein Teil der
Macht resultiert daher, dass hier die Ein- und Ausgangssignale eines
Computers direkt an das sensorisch-motorische System des Gehirns
angeschlossen werden. Diese Verbindung erzeugt einen Wahrneh-
mungseffekt, der stark genug ist, um bestimmte Uberzeugungen
oder Glaubensinhalte zu {iberlagern. Es ist wie bei der IMAX-Illu-
sion?, die einen zwingt, durch entsprechende Bewegungen auf einem
Skateboard die Balance zu halten, obwohl man sich auf einem unbe-
weglichen Stuhl im Filmtheater weil. Oder wie beim Mond, der ei-
nem am Horizont gr6Rer vorkommt, obwohl man weil’, dass er im-
mer gleich grof ist.

Die Eingangssignale, die das Wahrnehmungssystem des Gehirns
im Tank stimulieren, erzeugen den Eindruck einer Wahrnehmungs-
welt, ganz gleich ob wir diese nun fiir real halten oder nicht. Sobald

1 | IMAX ist die englische Abkiirzung fiir Image Maximization, und steht fiir
ein spezielles GroRbildverfahren in der Kinotechnik. Die Zuschauer sitzen in ge-
ringem Abstand vor einer libergrofRen Leinwand und erleben die Illusion eines
Eintauchens in die Filmhandlung, die teilweise noch durch Drei-D-Brillen ver-
stiirkt wird (A.d.0).

203

14.02.2026, 18:22:54. [


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. man aber einmal erkannt hat, dass die Kausalitdt in der Matrix-Welt
Dreyfus nur virtueller Natur ist, kann man ihre Programme verletzen; unser
Glaube, wer hier wen kausal bestimmt, ist namlich nicht fest in un-
ser Wahrnehmungssystem eingebaut. Zum Filmende kann Neo flie-
gen; wenn er wollte, konnte er Loffel verbiegen.? Uber die Kausal-
prinzipien, die die Matrix-Welt regeln, sagt Morpheus zu Neo: »Es ge-

schieht alles in Deinem Kopf.«

In der Matrix-Welt verhdlt es sich also wie folgt: Glaubt man nicht
an die Kausalgesetze, die die Erscheinungen bestimmen, dann ist
man von den Kausalfolgen befreit. Wer nicht an die Matrix-Welt
glaubt, zwingt den Computer irgendwie dazu, ihm die Erfahrung ge-
nau der Kausalfolgen zu bieten, die er haben will. Um ein einfaches
Beispiel zu nehmen: Wenn man nicht an die Existenz eines Loffels
glaubt und sich dazu entscheidet zu sehen, wie er sich verbiegt,
dann ist der Computer gezwungen, einem die visuelle Eingabe des
sich biegenden Loffels zu prdsentieren. Dies ist ein buchstédbliches
Beispiel fiir das, was Morpheus »das Beugen der Regeln« nennt.
Ebenso: Glaubt man an seine Fahigkeit, Geschosse anhalten zu kon-
nen, dann wird man die Geschosse dort suchen, wo man sie angehal-
ten hat, und der Computer wird sie gehorsamerweise dort anzeigen.
Nachdem Neo also erfahren hat, dass seine Erfahrung der Matrix-Welt
nicht in der iiblichen Weise verursacht wird, sieht er die Dinge zwar
nicht anders, denn die Impulse zu seinem Gehirn steuern immer
noch das, was er sieht?; er kann sich aber dafiir entscheiden, Dinge

2 | Esist zugegebenermaBen schwer, sich dem Glauben an die Matrix zu wi-
dersetzen, auch was die Kausalitét betrifft. Trotzdem erfahrt Neo, dass er aufho-
ren kann, daran zu glauben. Dieses neue Verstandnis von Realitdt wird ziemlich
zu Beginn des Films von Morpheus im Gesprach mit Neo und am Ende des Films
von Neo als ein Aufwachen aus einem Traum beschrieben. Die verkabelten Hirne
in den Glastanks trdumen aber nicht buchstéblich. Ihre Welt ist viel zu konsis-
tent und intersubjektiv, um ein bloRer Traum sein zu kdnnen. Oder, anders ge-
sagt, Trdume sind das Ergebnis einer Laune unserer internen Neuronenschal-
tungen und voll von Widerspriichlichkeiten, obwohl wir diese beim Trdumen
normalerweise nicht wahrnehmen. Sie sind nicht das Ergebnis einer systemati-
schen Korrelation von Input und Output zwischen Wahrnehmungssystem und
Gehirn, welche unsere bestdndige, koordinierte Erfahrung im Wachzustand re-
produziert. Aus diesem Grund betrachten wir sie korrekterweise als persénliche
innere Erfahrungen. Wenn jemand vom Hovercraft in die Matrix-Welt zuriick-
kehrt, sieht es zwar aus, als ob sein Hovercraft-Korper sich schlafen legt. Die
Personen treten aber nicht in eine private Traumwelt ein, sondern in eine alter-
native, intersubjektive Welt, in der sie normalerweise hellwach sind aber
manchmal auch zu trdumen und aus einem Traum zu erwachen scheinen, so wie
Neo, nachdem die Agenten seinen Mund verschlossen hatten.

3 | Es gibt eine ungliickliche Ausnahme zu dieser Behauptung. Am Ende des

204

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu tun, die er vorher nicht tun konnte (z.B. Geschosse anhalten),
was ihm erlaubt, andere Dinge zu sehen (angehaltene Geschosse).
Leider wird im Film nicht erkldrt, wie es dieses Auferkraftsetzen des
Glaubens an die Kausalitdt schafft, den Output des Wahrnehmungs-
systems des Gehirns zu beeinflussen.

Woher kommt nun die finstere Macht der Matrix-Welt, die die
Menschen dazu veranlasst, die mutmaRBlichen Einschrdnkungen ei-
nes kausalen Universums weiterhin einzuhalten, obwohl es diese
Einschrankungen gar nicht gibt? Wie werden die Menschen kontrol-
liert, wenn sie nicht einfach nur in den sensorisch-motorischen Kor-
relationen ihrer Wahrmehmungswelt eingeschlossen sind? Es muss
sich um eine Kontrolle der intellektuellen Fahigkeiten der Matrix-
Bewohner handeln - Fihigkeiten, die, wie wir gerade festgestellt
haben, der Kontrolle durch direkte sensorisch-motorische Computer-
verbindungen enthoben sind.* Es muss sich um eine Art Gedan-
kenkontrolle handeln.

Es scheint als ob die Matrix einfach eine bereits im Alltag operie-
rende Form von Gedankenkontrolle ausnutzt. Wir erfahren, dass die
Menschen an der {Jbernahme der Herrschaft iiber die Matrix-Welt ge-
hindert werden, weil sie die »verniinftige« Einschédtzung der Dinge -
beispielsweise dass es schmerzt, wenn man hinfdllt - fiir selbstver-
standlich halten. Noch allgemeiner formuliert: Das, was die Men-
schen bei der Stange hdlt, ist ihre Neigung zu glauben, was der
Durchschnittsmensch eben glaubt und deshalb immer das zu tun
(bzw. nicht zu tun), was man tut (bzw. nicht tut; Erbsen isst man

Films sieht Neo das Computerprogramm hinter der Welt der Erscheinungen. Dies
ist ein starker visueller Effekt, der uns zeigen soll, dass Neo jetzt die Matrix-Welt
von innen programmieren kann. Sind unsere vorigen Aussagen aber korrekt,
macht dies keinen Sinn. Wenn der Computer noch koordinierte sensorisch-mo-
torische Impulse in Neos Gehirn einspeist, wahrend er an die Matrix-Welt ange-
koppelt ist, miisste er die Welt sehen, die das Programm gerade in seinem visu-
ellen System erzeugt, und nicht das Programm selbst. Der Blick auf die vorbei-
stromenden Symbole soll uns daran erinnern, dass Neo nicht mehr glaubt, dass
die Matrix real ist, sie aber jetzt versteht und wie ein Computerprogramm mani-
pulieren kann. Trotzdem sollte er immer noch die Matrix-Welt sehen.

4 | Sogar Agent Smith zeigt eine Art individueller Freiheit, als er von sei-
nem Auftrag abweicht, die Ordnung in der Matrix zu bewahren und Morpheus
gegeniiber erzdhlt, wie ihn die Matrix-Welt anekelt. Doch in der Matrix haben die
Agenten als Computerprogramme in einer programmierten Welt nicht die Frei-
heit, diese Welt radikal zu verdndern. Spdter in Matrix Reloaded erfahren wir,
dass Agent Smith eine neue Freiheit besitzt, aullerhalb der Matrix zu agieren,
weil er etwas von Neo in sich tragt und den Kdrper von Bains iibernommen hat.
Aber auch hier gibt es kein Anzeichen dafiir, dass er die Freiheit zur Kreativitét
besitzt oder braucht.

205

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. z.B. mit einer Gabel, mit Essen wirft man nicht und das Zimmer ver-
Dreyfus ldsst man durch die Tiir und nicht durch das Fenster).

Demzufolge kann man die Matrix als einen Angriff auf das sehen,
was Nietzsche die Herdenmentalitdt nennt. Nietzsche streicht he-
raus, dass die Menschen in der Regel dazu sozialisiert werden, ge-
meinsamen gesellschaftlichen Normen zu gehorchen, und dass es
schwierig ist, anders zu denken. Er formulierte das so:

»Insofern es zu allen Zeiten, solange es Menschen gibt, auch Menschen-
heerden gegeben hat (Geschlechts-Verbande, Gemeinden, Stamme, Volker,
Staaten, Kirchen) und immer sehr viele Gehorchende [...], in Anbetracht
also, dass Gehorsam bisher am besten und ldngsten unter Menschen geiibt
und geziichtet worden ist, darf man billig voraussetzen, dass durchschnitt-
lich jetzt einem jeden das Bediirfnis darnach angeboren ist.<’

Im Film ist das Aufwachen deshalb gleichzusetzen mit dem Sich-Be-
freien von den fiir selbstverstdndlich gehaltenen Normen, die zu ak-
zeptieren man erzogen worden ist. Aber wie ist dies mdoglich? Hei-
degger behauptet, die Menschen wiirden irgendwie spiiren, dass es
mehr im Leben gibt als Konformitét. Wie passend also, dass ein kaum
in Worten fassbares Unbehagen das Leben Neos wie ein Splitter in
seinem Kopf durchdringt und ihn veranlasst, die Konformitat zu ver-
abschieden, indem er zum Hacker wird und alle Regeln bricht.

Es scheint klar: Wenn die kiinstlichen Intelligenzen ihren Job
richtig machen und eine vollstdndige Simulation unserer Welt schaf-
fen, sollten die Menschen in der Matrix-Welt in der Lage sein, das
gleiche zu tun und alles erleben zu kénnen wie wir. Genau wie sie,
haben wir allesamt eine ursdchliche Grundlage in einem Gehirn im
Tank. Die kausale Verbindung zwischen ihren Gehirnen und dem
physischen Universum ist zugegebenermaRen eine andere als bei
uns, aber warum sollte das ein Problem darstellen? Wie kann die Ma-
trix, wie Morpheus behauptet, »ein Gefangnis fiir den Geist« sein, wo
wir doch ohnehin durch unsere Abhéngigkeit von unseren Gehirnen
und ihren kausalen Inputs eingesperrt sind?

Morpheus hat keine Idee von diesem alltdglichen Gefangnis, re-
det aber trotzdem {iiber Versklavung und Kontrolle. Zu einem frithen
Zeitpunkt im ersten Film bemerkt er: »Was ist die Matrix? Kontrolle.
Die Matrix ist eine computergenerierte Traumwelt, die geschaffen
wurde, um uns unter Kontrolle zu halten«. Am Ende seines Aufsatzes
What's so Bad about Living in the Matrix unternimmt James Pryor den
heldenhaften Versuch diese Behauptung zu verstehen, indem er da-
riiber spekuliert, was die KI-Programmierer tun konnten, um die

5 | Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse: Vorspiel einer Philoso-
phie der Zukunft, in: KSA 5, § 199, S. 119.

206

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matrix-Bewohner zu kontrollieren. Zum Beispiel konnten sie deren
Welt auf das Jahr 1980 zuriicksetzen, wenn sie dies wollten. Da die
Maschinen im Film solche Dinge wirklich gemacht haben, ist Pryor
zu der Aussage berechtigt:

»Im Film sind die Menschen in der Matrix alle Sklaven. Sie haben keine Ver-
antwortung fiir ihr eigenes Leben. Sie sind vielleicht zufriedene Sklaven, die
ihre Ketten nicht bemerken, trotzdem sind sie Sklaven. Sie haben nur eine
sehr begrenzte Moglichkeit, ihre eigene Zukunft zu gestalten. [...] Fiir die
meisten von uns wdre das Schlimmste an einem Leben in der Matrix nicht
etwas Metaphysisches oder Epistemologisches. Das Schlimmste wadre viel-
mehr etwas Politisches. Es wéare die Tatsache, dass das Leben in der Matrix
eine Art Sklaverei wére.«

Insofern als die Schopfer der Matrix in das Leben der Matrix-Bewoh-
ner eingreifen, kontrollieren sie diese in der Tat, doch die im Film
gezeigten Momente des Eingreifens (das Zuwachsen von Neos Mund,
das Einpflanzen eines Uberwachungsgerites in seinen Bauch, das
Thn-Glauben-Lassen, dass alles ein Traum war, sowie die Verwand-
lung einer Tiir in eine Mauer, um Morpheus und sein Team gefangen
zu setzen) zeigen nicht, dass die Matrix-Bewohner nicht die Verant-
wortung fiir ihr eigenes Leben haben (allerdings nur bis zu dem
Punkt, der ihre physische Nutzung als Energiequelle unberiihrt
lasst). Im Prinzip sollte ein solches Eingreifen gar nicht nétig sein.
Die Polizei sollte fahig sein, die Ordnung unter den Matrix-Bewoh-
nern zu bewahren. Wie der Polizist zu Beginn des Films bemerkt,
konnen die Ordnungshiiter auf Gesetzesbrecher und vermutlich auch
auf Hacker aufpassen.

Die Agenten wurden eingefithrt, um sich um die Personen zu
kiimmern, die sich von auf3en in die Matrix einhacken sowie um sol-
che wie Neo, die von diesen Eindringlingen rekrutiert werden. Eine
Einschrankung im Leben der gewdhnlichen Matrix-Bewohner durch
die Agenten erfolgt nicht und ist nicht nétig; es wird nur das Leben
derjenigen eingeschrinkt, die sich der Matrix widersetzen.® Der
springende Punkt ist hier, dass die in der Matrix friedlich lebenden
Menschen - die iiberwiegende Mehrheit der Menschen, die Heideg-

6 | Wahrend der Durchfiihrung ihrer Arbeit iibernehmen die Agenten zwar
die Kdrper von unschuldigen Zuschauern, eine solche Einmischung ist aber un-
begriindet und zeigt nicht, dass es intrinsisch versklavend ist, zur Stromerzeu-
gung benutzt zu werden. Ebenso: Wenn es in jeder Matrix-Welt eine Anomalie
gibt, wie wir in Reloaded erfahren, zeigt dies nicht, dass der Missbrauch von
Menschen zur Energiegewinnung das Eingreifen von kiinstlicher Intelligenz er-
fordert, um die Ordnung zu bewahren, es sei denn, die Anomalie ldsst sich als
eine zerstorerische nachweisen.

207

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. ger »uneigentlich« nennt — genauso gut wie wir ihr tdgliches Leben
Dreyfus fithren konnen. Die Benutzung der Physis der Menschen zur Strom-
erzeugung bedeutet nicht, dass sie kontrolliert und versklavt wer-

den.

Wir miissen also zu dem Schluss kommen, dass sich Morpheus
und Pryor einfach irren. Wenn man Sklave ist, muss es einen Herren
geben, der kontrolliert, was man tun kann oder sogar, wie in Brave
New World, was man tun mdchte. Und wiisste man sich in einer sol-
chen Welt, wiirde man natiirlich Freiheit wollen. Dass ihre physische
Grundlage zur Energiegewinnung genutzt wird, hat jedoch keinen
Einfluss auf das psychische Leben der Matrix-Bewohner, schrankt
also nicht ein, was sie entscheiden, was sie sich wiinschen oder was
sie tun konnen. Was Morpheus nicht versteht (und Pryor nicht he-
rausarbeitet), ist ndmlich, dass es nicht an sich versklavend ist,
wenn unsere physische Grundlage zweckentfremdet wird. Das heif3t,
auch wenn die physische Grundlage der Matrix-Bewohner zur Strom-
erzeugung benutzt wird, werden die Matrix-Bewohner selbst nicht
benutzt. Thre »Versklavung« in der Matrix entspricht unserer Bezie-
hung zu unseren egoistischen Genen. Auch wenn unsere DNS unsere
Korper zur Fortpflanzung benutzt, haben wir nicht das Gefiihl, das
wir kontrolliert werden. Ebenso wenig kann die einfache Tatsache,
dass die Korper der Matrix-Bewohner einem Zweck aulRerhalb ihres
eigenen Lebens dienen, der Grund dafiir sein, das etwas am Leben in
der Matrix falsch ist.

In der Tat sehen wir in Revolutions, wie eine Versohnung mit den
Maschinen moglich ist. Diirfen die Menschen ndmlich ungestort in
der Matrix leben, so begniigen sich die meisten damit, dort zu ver-
weilen. Und wenn diese Art von Freiheit alles ist, was sie wollen, tun
sie Recht daran. Auch wenn sie zur Energiegewinnung genutzt wer-
den, gibt es keine prinzipielle Einschrankung ihrer alltdglichen
Wahlmdglichkeiten und keine Probleme der Gedankenkontrolle und
Versklavung.

Die Matrix-Trilogie erzdhlt uns eigentlich nie, warum einige Men-
schen die Matrix lieber verlassen mochten. Das heildt, es wird uns
nie gesagt, was im Prinzip falsch ist an der Matrix-Welt; wir miissen
es also selber herausfinden. Dazu haben wir als Hinweise nur die
Aussage von Morpheus gegeniiber Neo, es gdbe eine Art Beschrdn-
kung dessen, was die Menschen in der Matrix denken und erfahren
konnten, sowie die Aussage von Neo am Ende des Films, die kiinstli-
chen Intelligenzen wiirden Veranderungen nicht mdogen. Aber wel-
che interne Verdnderung ist so gefdhrlich, dass es die Maschinen
nicht der Polizei {iberlassen wollen, sie unter Kontrolle zu halten?
Und warum mogen sie diese Verdnderung nicht?

Wie sich herausstellt, wird die Antwort im Film wenn {iberhaupt
nur angedeutet. Sie selber herauszufinden erfordert, dass wir auf die

208

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

philosophische Tradition zuriickgreifen und dabei auch die Hilfe
Heideggers in Anspruch nehmen, um uns von bestimmten kartesi-
schen Vorurteilen zu befreien. Ein Teil der Antwort liegt darin, dass
die Schaffung einer Matrix-Welt, eines virtuellen Nachbilds unserer
Welt, von den KI-Programmierern verlangt, dass sie die Art und Wei-
se kopieren, in der die elektrischen Impulse zu und von den Gehir-
nen in unseren Kopfen, die den Tanks der Matrix ja dhneln, koordi-
niert sind. Wie schon Descartes erkannte, treffen physische Energie-
impulse aus dem Universum auf unsere Sinnesorgane und erzeugen
elektrische Ausgangssignale, die zum Gehirn gesendet werden, wo
sie unsere Wahrnehmungseindriicke von anderen Menschen und von
Dingen hervorrufen. Diese Eindriicke bewirken wiederum im Zusam-
menhang mit unseren Veranlagungen, Uberzeugungen und Wiin-
schen unser Handeln. Die dadurch verursachten elektrischen Aus-
gangssignale bewegen unseren physischen Korper. Unsere Hand-
lungsweise verandert wiederum das, was wir sehen und so weiter, in
einer endlosen Schleife. Die Korrelationen zwischen den Wahrneh-
mungseingdngen und den Handlungsausgdngen werden durch die
Art und Weise vermittelt, wie die Dinge und Menschen in der Welt
auf diese Einwirkung reagieren.

Ware jedes Hirn in seinem Tank von den Menschen und Dingen
in der Welt abgekoppelt, miissten die kiinstlichen Intelligenzen zur
Simulierung der sensorisch-motorischen Schleifen die Reaktionswei-
sen der Menschen und Dinge auf alle Arten von Handlungen model-
lieren. In der Matrix miissen die KI-Programmierer jedoch die Reak-
tionen von Menschen nicht modellieren. Da die Hirne in den Glas-
tanks, die die physische Grundlage der Menschen in der Matrix-Welt
darstellen, wie die Menschen in unserer Welt reagieren, konnen ihre
Reaktionen einfach mit den anderen Gehirnen in den Tanks verschal-
tet werden. Da jedoch keine Welt der Dinge auf die sensorischen Or-
gane der Menschen in den Tanks einwirkt, miissen die kiinstlichen
Intelligenzen eine Computersimulation unserer Welt programmieren.

Sie konnen die Welt jedoch nicht auf der physischen Ebene mo-
dellieren, da ein Modellieren der Art, wie sich die Atome bewegen
und gegenseitig beeinflussen, jenseits jeder Theorie und jenseits al-
ler tatsdchlich durchfiihrbaren Berechnungen liegt. Wir konnen
nicht einmal modellieren und voraussagen, in welche Richtung ein
auf seiner Spitze balancierender Bleistift fallen wird oder wo sich die
Planeten in ihren Umlaufbahnen in von heute an gerechnet 1000
Jahren befinden werden. Auch wenn wir ein solches Modell hétten,
konnte die Berechnung zukiinftiger Reaktionen und Eigenschaften
von Dingen leicht mehr Atome benétigen, als zur Zeit im Universum
vorhanden sind. So haben sich die kiinstlichen Intelligenzen weise
gegen eine Modellierung der Verhaltensweisen von alltdglichen Din-
gen auf der physischen Ebene entschieden. Da sie zum Beispiel nicht

209

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. modellieren kdnnen, wie sich ein Elektronenschwarm im Universum
Dreyfus wie ein Vogel verhilt, bilden sie stattdessen nach, wie sich Vogel in
der alltdglichen Welt verhalten. Wie das Orakel in Reloaded ausfiihrt:

»Siehst Du diese Végel? Irgendwann wurde ein Programm geschrieben, um
sie zu steuern. Ein Programm wurde geschrieben, um {iber die Baume, und
den Wind zu wachen, iiber den Sonnenauf- und Sonnenuntergang. Hier lau-
fen permanent irgendwelche Programme.«

Ein solches Modell, wie das Programm fiir einen Shuttle-Simulator,
wiirde es den Rechnern ermdglichen, in der Welt der Matrix-Bewoh-
ner die gleichen Korrelationen von elektrischen Ein- und Ausgangs-
signalen und somit die gleichen Erfahrungen der Korrelation zwi-
schen Wahrmehmung und Handlung zu erzeugen, wie sie das physi-
sche Universum in unserer Welt aufweist. Kommt man einem Matrix-
Vogel zu nahe, bewirkt das Programm, dass der Vogel scheinbar sei-
ne Fliigel spreizt und wegfliegt.

Solche programmierten sensorisch-motorischen Korrelationen
wiirden die héheren Hirnfunktionen unbeeinflusst lassen; in der Tat
erfahren wir, dass die Matrix-Bewohner die Freiheit haben, ihre ei-
genen Wiinsche, Uberzeugungen, Ziele und so weiter selbst zu ge-
stalten. Auch scheint es kein Problem mit der Veranderung zu ge-
ben. Das Modell der Matrix-Welt und die von diesem simulierte, all-
tdgliche Welt muss auf genau die gleiche Weise durch menschliche
Handlungen verdanderbar sein wie die unsrige und trotzdem genauso
stabil wie unsere Welt bleiben. Wie wir sehen werden, verlassen sich
die Maschinen letztendlich darauf, wenn sie versprechen, in die Mat-
rix-Welt nicht mehr einzugreifen. So gibt es anscheinend keinen
Grund fiir die Maschinen »Angst vor Verdnderung zu haben«. Doch
das haben sie, wie Neo am Ende des ersten Films behauptet.

Damit sind wir wieder bei der Frage: Was ist falsch an der Matrix?
Wie konnte eine erfolgreiche Simulation der elektrischen Impulse zu
und vom Gehirn eine »Einschrankung dessen bedeuten, was wir den-
ken und erfahren konnen«? Wenn es eine Antwort darauf gibt, kennt
sie im Film selbst anscheinend niemand. Sie muss subtil und schwer
begreiflich sein. Sie ist fiir die Menschen in der Matrix nicht begreif-
bar und fiir diejenigen aulRerhalb der Matrix kaum in Worte zu fas-
sen; so liegt ja auch Morpheus falsch mit seiner Aussage, die Men-
schen in der Matrix seien Sklaven. Um einen Losungsansatz anbieten
zu konnen, bedarf es eines Umwegs durch die Heideggersche Philo-
sophie. Denn Heidegger zufolge gibt es in unserer Erfahrung etwas,
was uns — wie die Matrix selbst fiir die Menschen in ihr — am ndchs-
ten und am entferntesten liegt. Mit anderen Worten: Etwas so Allge-
meines, dass es ohne Kontrastfolie wie das Wasser fiir den Fisch un-
sichtbar und unbeschreibbar ist. Vielleicht haben die kiinstlichen In-

210

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

telligenzen genau dies nicht simuliert und fiirchten es nun zu Recht.
Heidegger nennt es »Sein«. Laut Heidegger ist das Sein das, auf das
hin alles Seiende immer schon verstanden wird.” Man kénnte sa-
gen, das Verstdndnis des Seins ist der Lebensstil oder der Sinnhori-
zont einer gegebenen Epoche, der sich in der Art und Weise offen-
bart, wie die alltdglichen Gewohnheiten koordiniert werden. Diese
gemeinsamen Gewohnheiten, in die wir hineinsozialisiert werden,
umfassen das grundlegende Verstdndnis dessen, was zu den Dingen
zdhlt, was zu den Menschen zdhlt und was zu tun irgendwie Sinn
macht, einen Sinn, auf dessen Basis wir unsere Handlungen auf be-
stimmte Dinge und Menschen abstimmen konnen. Das Seinsver-
stdndnis eroffnet also einen Raum, den Heidegger »Lichtung« nennt.
Heidegger bezeichnet die kaum wahrnehmbare Selbstverstandlich-
keit, mit der die Lichtung das erdffnet, was jeweils zum Vorschein
kommen kann und was zu tun jeweils Sinn macht, als »das unauffal-
lige Walten.

Soziologen weisen darauf hin, dass Miitter in verschiedenen Kul-
turen auf unterschiedliche Arten mit ihren Babies umgehen, was
wiederum bei den Babies verschiedene Weisen pragt, mit sich selbst,
mit Menschen und mit Dingen zurechtzukommen.® Beispielsweise
legen amerikanische Miitter ihre Babies meistens in der Bauchlage in
ihr Kinderbettchen, was die Kinder ermutigt, sich effektiver zu be-
wegen. Japanische Miitter dagegen legen ihre Babies in Riickenlage
hin, damit sie ruhig liegen und von allem was sie sehen eingelullt
werden. Amerikanische Miitter ermutigen zu eifrigem Gestikulieren
und LautduRerungen, wahrend japanische Miitter viel eher besanfti-
gen und beruhigen.

Insgesamt positionieren amerikanische Miitter den Korper ihrer
Kinder so und reagieren auf die Handlungen des Kindes so, dass sie
einen aktiven und aggressiven Verhaltensstil férdern. Dagegen legen
japanische Miitter mehr Passivitdt und Empfindsamkeit fiir Harmonie
in die Handlungen ihrer Babies. Was ein amerikanisches Baby als ein
amerikanisches Baby auszeichnet, ist sein Stil; das, was ein japani-
sches Baby als japanisches Baby auszeichnet, ist sein ganz anderer
Stil.

Der Stil einer Kultur bestimmt, wie Menschen und Dinge fiir die
dort lebenden Menschen in Erscheinung treten. Wie ein Ding aus-
sieht, spiegelt das wieder, was die Menschen glauben, mit ihm ma-

7 | Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 1984, S. 8ff.

8 | W. Caudill und H. Weinstein: »Maternal Care and Infant Behavior in Ja-
pan and in Americag, in: C.S. Lavatelli/F. Stendler (Hg.): Readings in Child Be-
havior and Development, New York 1972, S. 78. Insofern diese soziologische
Darstellung uns ein Gefiihl dafiir vermittelt, wie ein kultureller Stil funktioniert,
miissen wir uns nicht damit beschéftigen, ob sie genau oder vollstdndig ist.

211

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. chen zu konnen. So hat man es z.B. nie mit einer einfachen Rassel

Dreyfus zu tun. Fiir ein amerikanisches Baby sieht eine Rassel aus wie etwas,

mit dem man viele laute Gerdusche machen und das man willkiirlich

auf den Boden werfen kann, damit ein Elternteil es aufhebt. Zwar

konnte auch ein japanisches Baby mit einer Rassel mehr oder weni-

ger per Zufall so umgehen, in der Regel erwarten wir jedoch, dass

eine Rassel hier eher wie etwas Beruhigendes aussieht, wie der

Traumfénger eines amerikanischen Ureinwohners. Die Rassel hat also

in unterschiedlichen Kulturen verschiedene Bedeutungen und nie-

mand, der sich mit KI beschdftigt, hat eine Ahnung, wie man einen
solchen Stil programmiert.®

Aber warum sollte das ein Problem darstellen? Mdglicherweise ist
eine explizite Programmierung der verschiedenen Auffassungen ei-
ner Rassel oder dessen, was das Sein {iberhaupt bedeutet, nicht not-
wendig, da diese Auffassungen in den Veranlagungen und Uberzeu-
gungen der Menschen enthalten sind und, wie wir gerade gesehen
haben, durch Sozialisation weitergegeben werden. Sollte die Wahr-
nehmung so funktionieren, dass die von den Sinnesorganen aufge-
nommenen Energieimpulse von unserem Wahrnehmungssystem als
bloRes Wahrnehmungsobjekt genommen werden, konnten die KI-
Programmierer die interkulturellen Wahrnehmungsdifferenzen in ih-
re Programme aufnehmen und die Bedeutung und den Stil der
Wahrnehmungsgegenstdnde einem hoheren geistig-symbolischen
Vermdgen iiberlassen, das sie interpretiert.

Philosophen von Descartes bis Husserl haben sich das Verhdltnis
von Wahrnehmung und Bedeutung tatsachlich so vorgestellt. In sei-
nen »Cartesianischen Meditationen« behauptet Husserl, das wir zu-
ndchst den bloR physischen Dingen begegnen und ihnen erst danach
eine Bedeutung als kulturelle Objekte zuschreiben.'® Dagegen ar-
gumentiert Heidegger, dass wir normalerweise nicht die bloRen phy-
sischen Objekte erleben und sie dann in zweiter Instanz daraufhin
interpretieren, was wir mit ihnen anstellen kdnnen. Das heil3t, wir
erleben nicht zuerst die Objekte aufgrund des physischen Inputs in
unser Wahrnehmungssystem und weisen ihnen ein Funktionsprddi-
kat zu, wie es Descartes glaubte und viele KI-Forscher immer noch
glauben. Wie Nietzsche schon sagte: Es gibt keine reine Wahrneh-
mung. Oder, um das iiberzeugende Beispiel von Wittgenstein zu

9 | Unter den KI-Forschern hat Douglas Hofstadter dies am deutlichsten ge-

sehen. Siehe D. Hofstadter: »Metafont, Metamathematics, and Metaphysics«, in:
Visible Language 16, April 1982.
10 | »Ein existentes, bloR physisches Ding ist vorgegeben (wenn wir alle [...]
>kulturellen< Eigenschaften ausklammern, die es erkennbar machen, wie bei-
spielsweise ein Hammer ...).« Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen,
Husserliana Bd. 1, Den Haag 1960, S. 78.

212

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nehmen: Der selbe physische Input in das visuelle System, der von
den selben Linien auf einem Blatt Papier ausgeht, kann als Ente oder
als Hase gesehen und nicht nur interpretiert werden.

Und wenn eine Anderung unseres Verstindnisses der Dinge ihr
Aussehen verdndert, gibt es tatsdchlich ein Problem fiir die kiinstli-
chen Intelligenzen, die die Matrix programmieren. Mochte man bei-
spielsweise ein Weltmodell bauen, das Programme zur Simulierung
des Erlebens von Rasseln enthdlt, muss man ebenfalls beriicksichti-
gen, zu was eine Rassel anregt: Das bedeutet, die Rassel muss wie
ein Wurfgeschoss oder ein Friedensstifter aussehen. Ebenfalls erfor-
dert die Simulation der Begegnung mit einem Vogel, dass man das
unterschiedliche Aussehen von Végeln in den verschiedenen Phasen
einer Kultur mit simuliert. Fiir die Griechen, so Heidegger, wurden
Dinge wie Vogel von der Natur hervorgebracht und mussten dann
von den Menschen umsorgt werden. Fiir die Christen des Mittelalters
waren die »Vogel der Luft« die Geschopfe eines Gottes, der fiir sie
sorgte. Man malte sie also liebevoll und mit allen Details und sah in
ihnen Vorbilder, die den gldubigen Menschen zeigten, wie sie ihr
Leben frei von Sorge und ohne die Notwendigkeit, alles planen zu
miissen, leben konnten. Im Vergleich dazu betrachteten Descartes
und die modernen Mechanisten die Végel und alle anderen Tiere als
Maschinen. Vielleicht beginnen wir sie heute als eine bedrohte,
schutzbediirftige Spezies anzusehen.

Wenn aber das Verstdndnis des Seins in einer Kultur das Ausse-
hen von Objekten verdndert, wiirde dies die Matrix-Programmierer
vor ein ernsthaftes Problem stellen. Wiirde sich das Seinsverstandnis
von einer aggressiven zu einer umsorgenden Sichtweise wandeln,
miisste alles neu programmiert werden. Dies wdre analog zu einem
Vorfall, den Agent Smith gegeniiber Morpheus beschreibt: Einst
schufen die kiinstlichen Intelligenzen die Simulation einer perfekten
Welt, mussten diese Simulation aber wieder aufgeben, weil sich die
Menschen darin nicht wohl fiihlten und eine Welt wie unsere, mit
Konflikten, Risiko, Leid usw. bevorzugten. Um diese Neuprogram-
mierung durchzufithren, musste die Matrix kurzfristig abgeschaltet
werden, und »dabei gingen ganze Ernten (von Gehirnen in den Glas-
tanks) verloren«.

Ungliicklicherweise sieht es fiir die Maschinen, was den Stil be-
trifft, so aus, dass diese Art von Problem zwangsldufig wiederkehren
wird. Wie wir gerade gesehen haben, ist das Verstdndnis vom Sein,
das die Wahrnehmungen und Handlungen in unserer Kultur be-
stimmt, nicht statisch, sondern hat eine Reihe von radikalen Verdn-
derungen durchlaufen. In jedem Stadium boten die Objekte andere
Handlungsmdglichkeiten dar und sahen deshalb anders aus. Streng-
genommen gab es sogar jeweils verschiedene Objekte. Fiir die home-
rischen Griechen bedeutete Sein ein Hervorbringen; fiir sie waren es

213

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. Gotter und Helden, die sich plotzlich hervorbrachten und wunderba-
Dreyfus re Dinge taten. Das mittelalterliche Verstdndnis vom Sein als etwas
von Gott Geschaffenem ermdglichte das Auftreten von Wundern, Hei-
ligen und Siindern, und die Dinge erschienen wie Sinnbilder der Be-
lohnung oder der Versuchung. In der modernen Welt, bei Descartes
und Kant, wurden die Menschen zu innerlichen, autonomen, sich
selbst kontrollierenden Subjekten und die Dinge erschienen wie zu
kontrollierende Objekte. Heute, in der Postmoderne, scheinen uns
Dinge und Menschen wie Ressourcen, die zu optimieren sind. Daher
versuchen viele Menschen, wie Cypher, das Optimale aus ihren Mdg-
lichkeiten herauszuholen, indem sie die Qualitdt und Intensitdt ihrer
Erlebnisse maximieren.'! Falls wir alle — was sehr wohl mdglich er-
scheint — dahin gelangen, an das Gaia-Prinzip zu glauben und uns
berufen fiihlen, die Welt zu retten, wird fiir uns die Natur wiederum

anders in Erscheinung treten.

Man konnte meinen, dies stelle immer noch kein Problem fiir die
Matrix-Programmierer und ihr Weltmodell dar. Sahen die individuel-
len homerischen Griechen Gotter und die Christen Wunder, handelte
es sich moglicherweise nur um etwas Innerliches — um einen person-
lichen Traum oder eine Halluzination. Die Matrix hat offensichtlich
keine Schwierigkeiten, mit solchen Fehlfunktionen fertig zu werden,
bei denen das Hirn elektrische Impulse generiert, die sich nicht mit
dem Weltmodell verkniipfen lassen. Vermutlich konnten die kiinstli-
chen Intelligenzen sogar kollektive Halluzinationen von Gottern
oder Wundern programmieren. Um was sonst kdnnte es sich bei all
diesen verdnderlichen Dingen handeln, da das physische Universum
vermutlich unverdnderlich ist und keinen Platz fiir G6tter und Wun-
der hat? Es wdre also denkbar, dass alle diese unterschiedlichen
Heideggerschen Welten und die jeweiligen Erscheinungsweisen der
Dinge als personliche Abweichungen von der einen gemeinsamen,
durch die Programme fiir alltdgliche Objekte und Ereignisse erzeug-
ten, Matrix-Welt zu behandeln wdren. Die wahrgenommene Welt
wiirde dann iiber sdmtliche Anderungen des Seinsverstindnisses hi-
naus immer erhalten bleiben.

Der Heideggersche Einwand gegen diese Denkweise lautet, dass
eine Stildinderung weder eine personliche noch eine kollektive Hal-
luzination, noch auch eine Verdnderung des physischen Universums
ist; sie besteht vielmehr in der Verdnderung der offentlichen, ge-
meinsamen Welt. Heidegger zufolge beginnen solche Verdnderungen
des Seinsverstdndnisses, ebenso wie die eher lokalen Transformatio-
nen des Stils, als eine ortlich beschrankte Anomalie. Diese Rand-
praktiken werden dann durch einen Erloser wie Jesus, einen Denker

11 | Vgl. M. Heidegger: Die Frage nach der Technik, in: ders., Die Technik und
die Kehre, Stuttgart 1962, S. 5-36.

214

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wie Descartes oder einen Unternehmer wie Ford kanonisiert, sodass Heidegger,

sie eine weltweite Stilinderung bewirken.'? Wenn Heidegger Recht Unbestimmtheit
hat, miissten die kiinstlichen Intelligenzen zur Vermeidung einer und »Die Matrix«
Neuprogrammierung der Matrix und dadurch des Verlustes ganzer

Ernten von Menschenkorpern die ortlichen Anomalien und Rand-

praktiken ausloschen, bevor sie eine wesentliche Stildnderung her-

vorrufen koénnen. So fiirchten sie Anderungen zu Recht und bringen

deshalb die Agenten in die Matrix ein. Der Agent hat dann die Auf-

gabe, anders als beim Polizisten, der das Gesetz durchzusetzen hat,

alle Anomalien — ob legal oder nicht - zu unterdriicken, welche eine

ontologische Revolution, d.h. eine Anderung des aktuellen Seinsver-

standnisses, herbeifiihren konnten.*?

Es bleibt aber noch eine schwierige Frage offen. Jetzt, wo wir
wissern, was der Matrix fehlt, was die Matrix-Bewohner nicht denken
und erleben konnen — namlich die ereignishafte Moglichkeit radika-
ler kultureller Verdnderung — miissen wir uns trotzdem fragen: Wa-
rum bendtigen sie diese Moglichkeit fiir ihr Denken und Leben? Um
darzulegen, was am Leben in der Matrix falsch und warum es des-
halb, unabhédngig von der jeweiligen Qualitdt der Exfahrungen, vor-
zuziehen ist, sich der risikanten und imperfekten Wirklichkeit zu
stellen anstatt in der sicheren und befriedeten Matrix-Welt zu blei-
ben, bediirfen wir einer Darstellung der menschlichen Natur, damit
wir begreifen kénnen, was Menschen benétigen und warum die Mat-
rix-Welt es nicht bieten kann.

In unserer pluralistischen Welt gibt es viele verschiedene Kultu-
ren, die alle ihr eigenes Verstdndnis der menschlichen Natur besit-
zen. Wie soeben bemerkt, hat sogar unsere westliche Kultur zahlrei-
che unterschiedliche Welten erlebt, geschaffen durch immer neue
Interpretationen der menschlichen Natur und der natiirlichen Welt,
welche beeinflusst haben, welchen Typus Mensch und welche Dinge
wahrgenommen werden kénnen. Aber zeigt dies nicht gerade, dass
es, wie Sartre bemerkt, keine menschliche Natur gibt? Hier stellt
Heidegger eine wichtige Meta-Reflexion an. Wie die Vielzahl der Kul-
turen andeutet, scheint die menschliche Natur in der Lage zu sein,
neue Welten zu erschliefRen und so das zu transformieren, was aktu-
ell als unsere Natur betrachtet werden kann. Vielleicht ist das unsere

12 | Vgl. M. Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks, Stuttgart 1986.

13 | Es konnte aber sein, dass die Gefahr einer radikalen Verdnderung nicht
besteht, denn eine Weltverdnderung ist nicht mehr méglich, sobald ein Welt-
modell fiir alle verbindlich feststeht. Die Frage, ob ontologische Revolutionen in
der Matrix eine ernsthafte Bedrohung fiir die Maschinen oder, weil sie unmog-
lich sind, keine Gefahr darstellen, wird in den drei Filmen nie ausdriicklich an-
gesprochen; wie wir aber noch sehen werden, wird diese Frage am Ende von Re-
volutions plausibel aufgeldst.

215

14.02.2026, 18:22:54. [



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. Natur; Menschen sind vielleicht im wesentlichen Entwerfer von Wel-
Dreyfus ten.

Sind wir von Natur aus Entwerfer, wiirde dies erkldren, warum
wir eine besondere Freude daran empfinden, uns kreativ zu betdti-
gen. Sobald wir auch nur eine Spur der Moglichkeit des Entwerfens
oder ErschlieRens von Welt erfahren, verstehen wir, warum es besser
ist, in der realen Welt anstatt in der Matrix zu leben, auch wenn man
in der Matrix-Welt Stabilitdt, Steaks und guten Wein genieRen kann.
Wie Nietzsche die Alternativen treffend formuliert: »Dass man ein
offentlicher Nutzen ist, ein Rad, eine Funktion, [....] die Art Gliick,
deren die Allermeisten blof} fahig sind, macht aus ihnen intelligente
Maschinen.«'* Einige wenige konnten jedoch »die werden, die wir
sind - die Neuen, die Einmaligen, die Unvergleichbaren, die Sich-
selber-Gesetzgebenden, die Sich-selber-Schaffenden«.' Heidegger
wiirde die iiberwiegende Mehrheit, das »man«, uneigentlich und je-
ne schopferischen Einzelnen eigentlich nennen. Was letztendlich fiir
uns zihlt, ist also nicht, ob die meisten unserer Uberzeugungen
wahr sind oder ob wir genug Mut haben, uns einer riskanten Wirk-
lichkeit zu stellen, sondern ob wir in einer Welt der Routine und der
genormten Aktivitdten eingesperrt sind oder ob wir die Freiheit be-
sitzen, die Welt zu transformieren und unser eigenes Leben radikal
zu verdndern.

Die Schaffung neuartiger Menschen und neuer Welten muss nicht
so dramatisch ablaufen wie bei Jesus, der eine neue Welt erschuf,
indem er uns eher unter dem Aspekt unserer Hoffnungen als unserer
Handlungen definierte, oder wie bei Descartes, der die Innerlichkeit
erfand und so die Moderne einldutete. Auf einer weniger dramati-
schen Ebene verdndern Dichter wie Dante und Unternehmer wie Ford
die Welt. Sogar eine Schauspielerin wie Marilyn Monroe hat den Stil
der Damenwelt und die Beziehungen zwischen Frauen und Mannern
verandert'®, Es ist gerade diese Freiheit, neue Welten zu erschlie-
Ren, die der Matrix-Welt fehlt. Vielleicht sind es diese fehlenden
Moglichkeiten zur radikalen Verdnderung, die Neo wie einen Splitter
in seinem Kopf empfindet. Denn am Ende des Films sagt er zu den
kiinstlichen Intelligenzen: »Ich weiRR, dass ihr Angst habt .... vor
Verdnderung.«

Auf eine subtile Weise haben die KI-Computer also begrenzt, was
die Matrix-Bewohner denken und erleben kdnnen. Dies wurde je-
doch nicht durch eine Begrenzung der ihnen in ihrer Welt offen ste-

14 | F. Nietzsche: Der Antichrist, in: KSA 6, § 57, S. 244.

15 | Friedrich Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, in: KSA 3, § 335, S. 563.
16 | Vgl. Charles Spinosa/Fernando Flores/Hubert Dreyfus: Disclosing New
Worlds; Entrepreneurship, Democratic Action and the Cultivation of Solidarity,
Cambridge/MA 1997.

216

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

henden Méglichkeiten erreicht. Die besagte Begrenzung hat nichts
damit zu tun, dass wir nicht wissen, ob wir Gehirne in einem Tank
sind oder ob die Welt virtuell oder real ist. Auch stellt es kein Prob-
lem dar, wer die Kontrolle hat, solange die Eingangssignale der Ge-
hirne nach dem Vorbild der normalen Verhaltensweisen der Dinge in
der Welt modelliert sind und die Outputs von den eigenen Entschei-
dungen der Matrix-Bewohner abhéngen. Das Problem ist weder epis-
temologisch, noch metaphysisch, noch (ohne Morpheus und Pryor zu
nahe treten zu wollen) politisch. Das Problem ist, wie Heidegger es
nennen wiirde, ontologisch. Es hat schon etwas mit der Wahlfreiheit
der Matrix-Bewohner zu tun, aber nicht mit einer Begrenzung ihrer
Wahlmdglichkeiten in der aktuellen Welt, sondern mit einer Begren-
zung der Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit, die sie zur Er-
schlieBung neuer Welten, zur Transformation ihres Seinsverstandnis-
ses, benétigen.

Heidegger ist der Ansicht, dass unsere Freiheit, neue Welten zu
erschlieRen, das spezifisch Menschliche des Menschen ausmacht
und darauf schlieRen ldsst, dass es keine prdexistente Reihe von
moglichen Welten gibt. Jede Welt existiert nur, nachdem sie er-
schlossen wurde. Daher macht es keinen Sinn zu glauben, ein Com-
puter konnte mit einem Weltmodell programmiert werden, das die
Schaffung aller mdglichen Welten antizipieren wiirde, noch bevor sie
von Menschen erschlossen wurden. Kiinstliche Intelligenzen koénn-
ten keine solche radikale Offenheit programmieren, auch wenn sie es
wollten. In der Tat ist die programmierte Kreativitit ein Oxymoron."”
Da sie keine Mittel besitzen, eine radikale Freiheit in ihre Weltmo-
delle einzubringen und deshalb Angst vor jedem unkonventionellen
Verhalten haben, sahen die kiinstlichen Intelligenzen die Notwen-
digkeit, jeden Ausdruck der ontologischen Freiheit der Matrix-Be-
wohner zu unterbinden. Auf diese, und nur auf diese Weise, kénnte
man vom Modell der Matrix-Welt sagen, es begrenze das, was die
Matrix-Bewohner erleben und denken konnten. Und nur auf diese
Weise konnte man die Matrix-Welt als ein Gefdngnis fiir den Verstand
begreifen.

Nach dieser Heideggerschen Lektiire zeigt das Ende von Revolu-
tions, dass sowohl die Maschinen als auch die Menschen diese Be-
grenzung der Matrix-Welt erkennen. Es zeigt aber auch, dass dies

17 | Dies soll nicht heiRen, dass eine von Computeralgorithmen generierte
Welt keine radikale Neuigkeit zeigen konnte. Vielleicht tut kiinstliches Leben
dies tatsachlich. Im Film scheint es jedoch eine Selbstversténdlichkeit, dass die
kiinstlichen Intelligenzen mit Regeln und symbolischen Darstellungen operieren
und deshalb jede Abweichung von ihrer nach der Welt des spaten 20. Jahrhun-
derts aufgebauten Matrix-Welt zu Recht als eine Anomalie ansehen, die einen
potentiellen Zusammenbruch ihrer Simulation signalisiert.

14.02.2026, 18:22:54. [

Heidegger,
Unbestimmtheit
und »Die Matrix«


https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hubert L. kein Problem darstellen muss. Da die meisten Menschen die Richtli-

Dreyfus nien und die Bequemlichkeit der alltdglichen Welt vorziehen und,

wie Nietzsche sagt, »wie intelligente Maschinen leben«, kdnnen sie

in der Matrix-Welt in Harmonie mit den kiinstlichen Intelligenzen

koexitieren. Ja, da sich radikale Verdnderungen in der Matrix-Welt

als unmdglich erweisen, konnen es sich die kiinstlichen Intelligen-

zen leisten, die uneigentlichen Matrix-Bewohner sich selbst zu iiber-

lassen, die sich im statischen und konformistischen Stil des ausge-

henden 20. Jahrhunderts bewegen. Und da es nur wenige Menschen

wie Morpheus, Trinity und Neo gibt, die diese Welt verandern mdch-

ten und sich deshalb in der Matrix eingeengt fiihlen, konnen die

kiinstlichen Intelligenzen es sich auch leisten, diesen wenigen zu

erlauben, ihre Tanks zu verlassen und ein eigentliches Leben in Zion

zu fithren. Dort ist radikale Veranderung moglich, sie bedroht aber

nicht die Ruhe und Stabilitdt der alltdglichen Matrix-Welt und stellt

deshalb keine ernsthafte Bedrohung fiir die Energieversorgung der
Maschinen dar.

Ubersetzung aus dem Englischen von Susan Keller

218

14.02.2026, 18:22:54. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839403518-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

