
›Against all odds…‹ 

Ein Zoom-Gespräch zum Philosophieren auf Irrwegen 

im schulischen Alltag 

Christian Gefert, Florian Wobser 

Anmerkung: Das hier folgende Gespräch basiert auf der Transkription der Aufzeichnung eines 
Zoom-Meetings zwischen Hamburg und Weingarten von etwa 45 Minuten am 13.04.24. Es 
wurde behutsam redigiert, leicht gekürzt und auch um einzelne Zusätze ergänzt. 

Florian Wobser (FW) 
Für dieses Gespräch über philosophische (Schul-)Bildung, lieber Christian, hast Du 
das Motto ›against all odds – allen Widrigkeiten zum Trotz‹ gewählt, und ich freue mich, 
dass ich mit Dir in diesem Rahmen darüber sprechen kann – an welche Widrigkeiten 
denkst Du? 

Christian Gefert (CG) 
Zunächst habe ich den Titel gewählt, weil ich denke, dass sich das Philosophieren 
an Schulen im Moment in einer aus meiner Sicht sehr defensiven Rolle befindet, 
wenn ich das hier einmal als Philosophiedidaktiker – so verstehe ich mich hier, und 
nicht primär als Schulleiter – sagen darf. Wir sind mit Philosophie/Ethik ja immer 
schon in der Rolle des Nebenfachs gewesen, das im Fächerkanon auch vielfach als 
bloße Alternative zum Fach Religion begriffen wird, und da gibt es momentan auf
grund der Fixierung auf die PISA-Ergebnisse und den ›zweiten PISA-Schock‹ durch 
die unlängst veröffentlichte Resultate eine wirkliche Gefahr: Nämlich, dass das Fach 
Philosophie/Ethik, so wie viele andere Fächer, immer stärker an die Peripherie des 
– so möchte ich das einmal nennen – Bildungskanons in der Schule rückt. Es ergibt 
sich aktuell, dass die Frage gestellt wird, welche Fächer neben Deutsch, Mathema
tik und Englisch noch legitim sind und worum es überhaupt als schulische Bildung 
gehen soll. Durch die Fixierung auf Vergleichsstudien im Rahmen der PISA-Eva
luation rücken dabei jene sogenannten Kernfächer immer stärker in die Aufmerk
samkeit. Vielleicht spielen etwa Geschichte oder Politik auch am Rande noch eine 
Rolle, wenn man es mit aufgeklärten Menschen zu tun hat, aber das Fach Philoso

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

phie/Ethik selbst läuft gerade durchaus Gefahr, in den nächsten Jahren massiv an
Bedeutung zu verlieren.

Das ist für mich der Anlass, darüber nachzudenken, wie man dieser Entwick
lung entgegenwirken kann, und welche Argumente man finden kann, um das Philo
sophieren an Schulen zu stärken. Dazu möchte ich hier noch einmal betonen, dass
mich das beschäftigt, weil ich denke, dass es gute Argumente dafür gibt, dass die
Philosophie/Ethik eigentlich eher ein Kernfach ist. Genau dies sollte auch öffentlich
deutlich gemacht werden!

FW

Mich interessiert auch, wie sich Dein Trotz dazu verhält – eine Frage, die ich auf
grund der Nähe des performativen Philosophierens zum Gefühl, ja, zum Affekt, stel
le. Um das etwas zu kontextualisieren: Du bist aufgrund Deiner Berufsbiographie
und aktuellen Positionen privilegiert und könntest gerade als Schulleiter auf diese
aktuelle heikle Lage reagieren. Wie schätzt Du Deine Möglichkeiten in dem von Dir
kritisch beschriebenen Prozess ein?

CG

Hier und heute sehe ich mich ja – wie gesagt – nicht primär als Schulleiter. Als
ein solcher hätte ich hier in Hamburg aufgrund des Prinzips der selbstverantwort
lichen Schule auch Möglichkeiten, bis zu einem gewissen Maße die Stundentafel
einer Schule mitzugestalten und dem Philosophieren mehr Raum und Gewicht zu
geben. Doch dann würde ich meine Rolle da nicht klar verstehen: Ich glaube, dass
es gerade als Schulleiter wichtig ist, nicht einseitig im Sinne einer fachdidaktischen
Überzeugung zu agieren: Es kann also nicht sein, dass ich als Schulleiter so handle,
wie ich handle, nur weil ich z.B. Philosophiedidaktiker bin. Partizipation der gesam
ten Schulgemeinschaft ist eine wichtige Grundlage für die Legitimation von Ent
scheidungen. Gerade als Schulleiter muss dieser Aspekt im Mittelpunkt des Han
delns stehen und deshalb gilt es, keine einseitige fachdidaktische Perspektive ein
zunehmen. Insofern geht es mir allgemeiner um gute Gründe bezüglich der Bewer
tung des Faches Philosophie/Ethik.

Ich würde mittlerweile auch so weit gehen, darüber nachzudenken, ob es viel
leicht nicht immer um die Philosophie selbst, sondern um das Prinzip des Philo
sophierens auch in anderen Fächern gehen kann. Ich will unser Fach ja gar nicht
abgeschottet von anderen verstehen. Dagegen ist Klientelpolitik, die das jeweils ei
gene Fach einfach besser ausstatten will, nach dem Motto ›noch zehn Stunden mehr
Philosophie‹, nicht meine Sache und so habe ich mich nie verstanden. Völlig unab
hängig davon, dass mir Philosophie sehr am Herzen liegt. Als Leiter einer Schule
kann ich so auch nicht agieren, vielmehr geht es mir um jene guten Argumente, die
gerade auch heute dafür sprechen, die Reflexion- und Urteilkompetenz von Schü
ler:innen durch das ethische Philosophieren in der Schule zu stärken.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 225 

FW 
Es fällt auf, dass Du gleich in den ersten Antworten betonst, dass es jetzt aus sehr 
guten Gründen Zeit ist für die Stärkung unseres Faches in der Schule. Das weckt 
nicht allein generell das Bedürfnis nach Solidarität mit Deiner Position, sondern 
führt dazu, dass ich Dich bitte, diesen Hinweis zu erklären – warum ist es an der 
Zeit, philosophische (Schul-)Bildung zu stärken? 

CG 
Der Prozess des Philosophierens in der Schule lässt sich für mich als Reflexions
kompetenz beschreiben, die drei Kompetenzbereiche umfasst: Erstens den Bereich 
der Wahrnehmungs- und Deutungskompetenz, der die Fähigkeit charakterisiert, 
philosophische Implikationen differenziert zu beschreiben bzw. sich selbst zu 
philosophischen Fragen und Erkenntnissen in Beziehung zu setzen. Zweitens um
fasst solch ein Philosophieren Argumentations- und Urteilskompetenz, die Fähigkeiten 
meinen, Begriffe, Gedankengänge und Argumentationsstrategien bzw. deren Vor
aussetzungen und Konsequenzen zu vergleichen und kritisch zu prüfen sowie eine 
eigenständige Position in einer philosophischen Problemreflexion begründet zu 
entwickeln. Drittens fordert und fördert das Philosophieren auch eine Darstellungs
kompetenz, die Fähigkeiten umschreibt, philosophische Reflexionen angemessen 
auszudrücken und hierbei passende diskursive oder präsentative Ausdrucksweisen 
für die eigenen Ideen zu entwickeln. Diese Kompetenzen halte ich also für eminent 
wichtig, um sich in einer komplexen, globalen und digital dominierten Welt zu 
orientieren und zu verorten – aber die genauere Begründung meiner These würde 
uns vielleicht etwas zu weit vom Thema wegführen… 

FW 
Zum Thema PISA fällt ja auf, dass in fachdidaktischen Grundlagenschriften, den 
›prägenden Theorien‹ nach dem Handbuch der Philosophie und Ethik, Volker Steen
block und Johannes Rohbeck schon auf die früheren PISA-Ergebnisse des Jahres 
2002 Bezug genommen haben. Rohbeck verleiht 2008 seiner Befürchtung Aus
druck, dass die empirisch ausgerichtete Allgemeinpädagogik und -didaktik (wobei 
letztere ohnehin im Rückzug begriffen zu sein scheint) die Fachdidaktiken zu sehr 
dominieren könnten. Dabei müssten Fachdidaktiken nach Rohbeck gerade zuguns
ten eines kritischen Einbezugs der PISA-Resultate gestärkt werden. Wir befinden 
uns nun etwa 20 Jahre nach dem ersten ›PISA-Schock‹ – würdest Du selbst dieser 
Einschätzung von Rohbeck zustimmen? 

CG 
Das ist sehr interessant, weil wir mit den PISA-Ergebnissen des Jahres 2022 ja gera
de das Scheitern bildungspolitischer Anstrengungen gesehen haben, die öffentlich 
immer wieder mit empirischen Ergebnissen begründet wurden. Wir haben also, um 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

es einmal ganz deutlich zu sagen, mit der empirischen Wende in der Allgemein
pädagogik und -didaktik keineswegs eine Erfolgsstory für das deutsche Bildungs
system begründet. Ich würde daher auch die damalige Einschätzung von Rohbeck
teilen, wonach es ehemals eine große – ich kann mich daran noch gut erinnern – Be
fürchtung gab; dann hat es aber diese empirische Wende tatsächlich gegeben. Viele
prominentere Bildungswissenschaftler:innen, die sich öffentlich äußern, argumen
tieren heute auf empirische Ergebnisse bezogen. Im Bereich der Theoriebildung,

die für die Bildungswissenschaften und gerade für die Fachdidaktik Philosophie/
Ethik fundamental wichtig ist, herrscht hingegen eine große Flaute – um es einmal
eher norddeutsch zu formulieren. Wann gab es in der Fachdidaktik beispielsweise
zuletzt eine Kontroverse, die mit der Martens-Rehfus-Kontroverse in den 1980er-
Jahren im letzten Jahrhundert vergleichbar wäre? Interessanterweise hat es die em
pirische Wende auch im Schulsystem gegeben. An den äußerst durchwachsenen Er
gebnissen der Bemühungen im Bildungssystem hat es jedoch nichts geändert: Die
Bilanz des deutschen Bildungssystems ist katastrophal – in Deutschland sanken die
Leistungen in Mathematik, Naturwissenschaften und im Lesen 2022 auf das nied
rigste Niveau seit Beginn der PISA-Erhebung im Jahr 2000.

Philosophisch könnte man das bildungspolitische Problem, das durch diese em
pirische Wende in den Bildungswissenschaften entstanden ist, als naturalistischen
Fehlschluss kritisieren, denn wir können letztlich nicht vom ›Sein‹ auf das ›Sollen‹
schließen: Uns wird durch empirische Studien oftmals lediglich vor Augen geführt,
was in der Schule schlecht läuft und wir erhalten nur wenige Hinweise darauf, wie es
in der Schule besser laufen könnte. Deshalb ist es also richtig, was Rohbeck sagt – die
Fachdidaktiken haben eine wichtige Aufgabe: Diese sind nach Möglichkeit auf der
Ebene von Theoriebildung und damit des ›Sollens‹ unterwegs, sie finden also gute
Begründungen dafür, wie sich Unterricht an der einen oder anderen Stelle weiter
entwickeln soll. Empirische Studien können dann lediglich untersuchen, ob metho
dische oder didaktische Veränderungen eine Wirkung gezeigt haben. Deshalb hilft
uns der Blick auf empirische Vergleichsstudien, gegen die ich gar nichts habe, allein
nicht weiter. Wir brauchen also vielmehr eine starke Renaissance der Didaktiken als
Theoriebildung, um deutlich zu machen, was sich verändern soll. Das gilt nicht nur
für die Philosophie.

FW

Genau um dieses Ziel zu erreichen, müssten ja Schulen und Universitäten sehr gut
strukturell ›verzahnt‹ werden! Hierzu zitiere ich einmal Rohbeck ursprünglich aus
dem Jahre 2008 im Vorwort seiner Fachdidaktik (2016: 9):

»Schule und Universität sind in Deutschland zwei vollkommen verschiedene Wel

ten, zwischen denen es kaum Übergänge gibt. Es ist erschreckend zu beobach
ten, wie wenig sich die Mehrheit der deutschen Hochschullehrer dafür interes

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 227 

siert, was von ihrem Forschungsgegenstand wie Eingang in schulische Lehrpläne 
und Schulbücher findet.« 

Ich könnte zu diesem Zitat viele Anekdoten aus Bayern berichten. Das ist durchaus 
sehr frustrierend. Du selbst hast nie an der Uni gearbeitet, bist aber – wie viele hier 
in Weingarten oder auch anderswo – eine Art Grenzgänger zwischen diesen ›zwei 
Kulturen‹, wie Rohbeck das kurz zuvor an derselben Stelle im recht polemischen Kon
text nennt. Meine Frage an Dich lautet dazu: Lebt man Deiner Erfahrung nach als 
Lehrkraft, egal ob an der Schule oder Uni, letztlich nur in einer von zwei getrennten 
Welten? 

CG 
Das ist eine sehr spannende Frage, wobei ich in der Tat hier momentan ja stärker auf 
der einen Seite der Schule stehe. Ich habe mich persönlich ja ganz bewusst dazu ent
schieden, mich in der Schule weiterzuentwickeln. Was ich dort feststelle, ist in der 
Tat, dass wir uns insgesamt fragen müssen, inwiefern wir an bestimmten Stellen, 
unser eigenes Handeln hinterfragen und es auch reflektieren. Also es gibt ja Ansätze, 
zum Beispiel mit der Aktionsforschung im Rahmen des CARN D.A.CH.-Netzwerks1, 
in deren Sinne versucht wird, Lehrkräfte zu Erforscher:innen ihres eigenen Han
delns zu machen und sie dabei zu unterstützen. Ich glaube aber, dass solche Ansät
ze die Ausnahme bilden. Viele Lehrkräfte sind leider im schulischen Alltag so tief 
verwurzelt, dass sie einen verkürzten Praxis-Begriff als zentrale Grundlage für ihre 
Arbeit unhinterfragt akzeptieren. Sie haben zudem – das muss man auch deutlich 
sagen – zu wenig Ressourcen für Kooperation und für Kommunikation mit ande
ren Lehrkräften zur Verfügung. Diese Ressourcen wären aber die Grundlage für ein 
Forschungshandeln an Schulen. So lange wir folglich das Handeln von Lehrer:innen 
über die Pflichtunterrichtsstunden definieren und wirklich über notwendige Res
sourcen der Professionalisierung des eigenen Tuns sprechen, wird sich das nicht 
ändern. 

In Bezug auf die Universität wirst Du selbst die Probleme besser beurteilen kön
nen als ich – mein Eindruck von außen ist, dass dort oftmals die Zeit eher doch ste
hen geblieben ist, auch und gerade hochschuldidaktisch in der Lehre. Außerdem ist 
die Praxisrelevanz in der Forschung nicht immer gegeben, was im Übrigen auch für 
die Fachdidaktiken gilt. Insofern kann ich nur sagen, dass die von Rohbeck erläu
terte Kluft zwischen Schulen und Universitäten bzw. Hochschulen aus meiner Sicht 
noch immer sehr groß ist. 

1 Für Informationen zu diesem internationalen Netzwerk der Aktionsforschung: 
https://aktionsforschung.net/[20.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aktionsforschung.net/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://aktionsforschung.net/


228 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

FW

Wie bei Rohbeck die fachdidaktische ›Transformation‹, so spielt als auch hier auf
unserer Konferenz der transformative Ansatz philosophischer Bildung eine zentrale
Rolle – zugespitzt gefragt: Was sollte aus deiner Sicht in der heutigen Schule (man
ches hast Du bereits angedeutet) sofort transformiert werden und mit welchen Mit
teln?

CG

Oh, also in Bezug auf die Schule ist das ein sehr großes Feld. Da müsste man den
Lernbegriff wirklich erst einmal neu definieren und die Selbstständigkeit und Par
tizipation der Lernenden in Hinblick auf ihren eigenen Lernprozess massiv stär
ken. Es ist nicht dadurch ›Philosophieunterricht‹, dass ich jetzt in den Raum komme
und sage ›Es ist jetzt Philosophieunterricht‹, sondern nur dadurch, dass diejenigen,
die da sitzen, ein philosophisches Problem wahrnehmen, das sie interessiert und an
dem sie sich weiterentwickeln wollen.

So müssten wir an dieses Thema herangehen und das ist jetzt nicht die alte Mar
tens-Rehfus-Kontroverse, ob nun mit Kant oder mit der Bildzeitung als Impuls gu
ter Philosophieunterricht gelingt, sondern es geht um die grundsätzliche Frage, wie
selbst gesteuerte Lernprozesse im schulischen Raum modelliert werden können. Da
gibt es gerade in der digitalen Sphäre mittlerweile sehr viele Möglichkeiten – gera
de im Hinblick auf den Einsatz von KI auch im Philosophie- und Ethikunterricht.
Ich glaube darüber hinaus, dass wir die philosophisch-ethische Kompetenzorien
tierung des Unterrichts massiv in den Vordergrund der fachdidaktischen Theorie

bildung rücken sollten.
Wenn wir über philosophische Bildung sprechen, dann ist mein Vorschlag fer

ner, dass wir uns im Hinblick auf mögliche Lerngegenstände ganz genau überlegen
müssen, an welcher Stelle wir jüngere Menschen im Augenblick erreichen und wel
che Themen für sie eine große Rolle spielen. Ich wünschte mir einen Unterricht, der
die Orientierungsprobleme der Lernenden aufgreift und thematisiert und der die
Urteilskompetenz der Schüler:innen stärkt. Wenn Du mich jetzt fragst, wie exakt
das methodisch realisiert werden sollte, dann würde ich nach wie vor die Erweiterung
des Rationalitätsparadigmas (Gefert 2002: 68–107) ins Gespräch bringen. Ich möchte
das Denken eben nicht nur diskursiv, sondern ebenso präsentativ begreifen, und
das gesamte Spektrum der präsentativen Ausdrucksformen, wenn man das im Sin
ne Ernst Cassirers und Susanne Langers formulieren will, mit in den Philosophie- 
und Ethikunterricht einbeziehen – und zwar nicht nur rezeptiv, sondern auch auf
produktive Weisen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 229

Abb. 1: Christian Gefert am 13.04.2024 via Zoom

Eigener Screenshot

Also, dieser ›Denker‹ hier hinter mir2 ist nicht nur eine Bezugnahme auf das
berühmte Original von Auguste Rodin, sondern auch präsentativer Ausdruck der Be
schäftigung mit der Bedeutung des Denkens aus heutiger Sicht – und er ist eben
als solches nicht nur Einstiegsimpuls, nicht nur ein ›Steigbügel‹, um dann über die
Frage ›Was ist das Denken?‹ philosophische Texte zu lesen und darüber zu sprechen.
Sondern er ist an sich schon Ausdruck einer Idee und einer Vorstellung (vom Den
ken). Solche (präsentativen) Verkörperungen von Ideen zeigen sich momentan an
vielen gesellschaftlich relevanten Stellen – beispielsweise, wenn es darum geht, dass
Haltungen von Influencer:innen für junge Menschen orientierend wirken, oder sie
ihre Urteilskompetenz in digitalen Räumen u.a. bei Instagram oder Tik Tok, in Aus
einandersetzung mit diesen Haltungen realisieren. Wir sollten deshalb auch im Phi
losophie und Ethikunterricht mit Haltungen experimentieren – ich schlage selbst vor,
im Unterricht ebenso performativ zu arbeiten und glaube, dass wir die Praxis des Phi
losophierens in dieser Hinsicht methodisch stark erweitern können. Im Hinblick
auf diese Erweiterung stehe ich letztlich jedoch nicht auf der Seite des Präsentati
ven: Es geht also nicht allein darum, lediglich Figuren experimentell zu verkörpern.
Sondern ich selbst stehe für das Wechselspiel zwischen den diskursiven und präsen
tativen Formen. Performativ zu und im Dialog über Themen lässt sich in philoso
phischen Bildungsprozessen sehr produktiv arbeiten.

FW

Deine Ausführungen bringen mich jetzt zu einem meiner Lieblingsaspekte, Chris

2 Der Hintergrund zeigt einen Ausschnitt eines Mannheimer Murals (Wandmalerei) des Künst
lers Dmitri Aske mit dem Titel The Modern Thinker aus dem Jahre 2014. Für mehr Informatio

nen dazu: https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/ [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.stadt-wand-kunst.de/aske-mural/


230 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

tian – zum ›Orientierungsfetisch‹, wie ich das einmal nennen möchte. Was meine ich
damit? Seit ich vor vielen Jahren begonnen habe, mich mit Bildung und Didaktik zu
beschäftigen, lese und höre ich immer wieder, dass es uns – vor allem aber jüngeren
Menschen – an Orientierung mangele. Dass Orientierung sich in der Krise befinde,
nicht zuletzt aufgrund einer Krisenkaskade oder Polykrise, wie es heute im Kontext
des Anthropozäns heißt.

Ist das nicht eine Lüge? Es ist natürlich die Frage, welche Haltung ich haben will!
Mir hängt es aus den Ohren heraus, dieser Imperativ, dass wir uns alle besser ori
entieren müssten! Ist es nicht vielmehr so, wenn wir etwa an die von Dir erwähnte
zuckersüße Welt der Influencer:innen denken, dass heute viel zu viele Menschen –
egal welchen Alters – viel zu gut ›orientiert‹ sind, ja, im Sinne einer narzisstischen
Fixierung auf die eigene ›Meinung‹ etc., gerade im Netz. Wenn ich diese These be
anspruche, komme ich vielmehr zu der Frage, ob man statt Orientierung nicht viel
mehr künstlerische Versuche der Desorientierung aufwerten sollte, wodurch etwa die
Perspektivwechsel tatsächlich hervorgelockt werden, und die wie in Beton gegosse
ne Meinung ›Verflüssigung‹ erfährt, wie Alexander Kluge das formulieren könnte.

CG

Wir müssten den Begriff ›Orientierung‹ hier in der Tat etwas genauer fassen: Wenn
›orientieren‹ lediglich meint, sich kognitiv passiv den Meinungen von Influencer:in
nen anzupassen, gebe ich dir Recht. Ich verstehe jedoch unter Orientierung immer
einen kognitiv aktiven Prozess: Orientierung entsteht demnach als kognitive Leis
tung des Subjekts. Sie ist eine Erkenntnis, die das Subjekt aktiv, handelnd im ›flüssi
gen‹ Umgang mit der Umwelt gewinnt und die auch nur in diesem Zusammenhang
ihre Funktion hat. Dazu gehört immer auch die Fähigkeit zum experimentellen Per
spektivwechsel als Basis dafür, eigene Standpunkte bzw. individuelle Orientierung
konsistent zu begründen – das heißt vielmehr nachvollziehbar zu urteilen und da
durch eine Haltung zu einem (philosophischen) Thema zu gewinnen.

FW

Also, Christian, jetzt doch noch einmal mit Bezug auf das Anliegen dieser Konferenz
zugespitzt und über die Reflexions- und Orientierungskompetenz hinaus gefragt:
Für unsere Konzeption spielt ja die leibphänomenologische Tradition eine gewisse,
eine gute und wichtige Rolle, auf die Du Dich – wenn ich mich richtig erinnere – in
der Konzeption performativen Philosophierens auch beziehst. Welche Rolle spielt
denn eigentlich der Leib – Christian [spielerisch, herausfordernd], welche Rolle spielt
Dein Leib?

CG

[Schmunzelt] Ich bin der Meinung, dass der Leib auch Möglichkeiten bietet, mit Hal

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 231 

tungen zu experimentieren und damit gewisse Dinge zum Ausdruck zu bringen, die 
sich rein diskursiv nicht zum Ausdruck bringen lassen. 

Aber die Frage, die Du gestellt hast, ist ja eigentlich viel grundsätzlicher: Wie ge
lingt es mir überhaupt, meinen Leib oder leibliche Impulse in meine philosophische 
Tätigkeit einzubringen? Da merke ich, dass ich trotz all der Jahre fachdidaktischer 
Reflexion immer noch irritiert bin über die Enge und die Verengung auf diskursiv- 
argumentatives Denken in manchen fachdidaktischen Ansätzen. Ich glaube nicht, 
dass es möglich ist, die jüngeren (oder auch älteren) Menschen da abzuholen, wo 
pure Diskursivität gepredigt wird. Ich ärgere mich deshalb auch gerade über Men
schen, die mit Ansätzen der analytischen Philosophie Bildungspläne überfrachten. 

FW 
Vielleicht liegt es ja auch [humorvoll] am frühen Samstagmorgen, dass man bei Dir 
die Affekte gerade ein wenig herauskitzeln muss. 

CG 
Ja, vielleicht. 

FW 
Also meine letzte Frage würde ich doch zurückstellen, um das Gespräch jetzt gerne 
zu öffnen… 

Frage 1 – Philipp Thomas (PH Weingarten) 
Also ich möchte Dich jetzt einmal bitten, Christian, einfach aus einem Workshop 
zum performativen Philosophieren zu berichten, weil viele sich damit vielleicht 
nicht so auskennen. Was meinst Du genau, etwa mit jenem Ziel, sich an Haltungen 
abzuarbeiten? Oder was könnte man als konkretes Beispiel für den Unterricht 
anführen? 

CG 
Also, ich selbst habe auch an größeren performativen Projekten gearbeitet, die über 
ein halbes oder ganzes Jahr gingen – und das ist ja für die Schule so einfach nicht 
praxisnah und auch nicht realisierbar. 

Wenn es aber darum gehen soll, möglichst praxisnah, etwa für eine Doppelstun
de Philosophie, diese Frage zu beantworten, dann ist beispielsweise die Arbeit mit 
Standbildern eine ganz einfache Möglichkeit, um einmal an bestimmten Stellen im 
Unterricht Gedanken performativ modelliert sichtbar zu machen. Also u.a. den Ka
tegorischen Imperativ als Standbild darzustellen und weiterzuentwickeln – das ist 
eine reizvolle Aufgabe! 

Ein anderes Beispiel: Ich arbeite gerade in der Oberstufe gerne an Descartes’ Me
ditationen. Dieser Text selbst ist ja auf eine großartige Weise performativ. Er ist wie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

ein Monolog auf der Bühne geschrieben. Jetzt wäre es interessant, einen Dialogpart
ner dazu zu erfinden! Wer antwortet auf Descartes – oder wer stellt ihm die Fragen?
Welche Personen treffen sich dort gerade und wie unterhalten diese sich? Oder wir
holen z.B. Descartes in einer Improvisation aus seinem Kaminzimmer heraus und
setzen ihn auf einen Bahnsteig. Wem begegnet er dort denn so und wie reagieren die
Leute auf ihn? – Das sind alles einfache und kleine Impulse, mit denen philosophi
sche Haltungen erlebbar werden und auch in Klassenräumen sehr schnell perfor
mativ experimentiert werden kann. Und sie bieten – jetzt komme ich zum Wechsel
spiel zwischen diskursiven und präsentativen Formen – Anlass, philosophisch, auch
problemorientiert (aber nicht nur), darüber zu sprechen.

Kommentar/Frage 2 – Michael Orlowsky (PH Weingarten)
Also, ich bin doch so ein bisschen verwundert, weil ich in Baden-Württemberg so
ausgebildet worden bin, dass ich wirklich alles, was Sie hier sagen, unterschreiben
könnte. Jeder meiner Fachleiter hat aber alles auch so an uns weitergegeben. Ich
habe diese Freiheitsbeschränkungen, die Sie hier in den Raum stellen, nie erlebt.

Eine Frage ergibt sich für mich aus der Beobachtung, dass Schule sich jetzt auf
anhand empirischer Forschung gemessene Standards kanalisieren muss aufgrund
der PISA-Ergebnisse. Wir sehen, dass im oberen Bereich der ›PISA-Skala‹ Länder
wie Singapur stehen. Wenn wir Dokus über diese Länder anschauen, nehmen wir ei
nen großen Leistungsdruck wahr, der bewirkt, dass dortige Schüler:innen drei Jah
re Vorsprung haben in Mathematik vor unseren. Sie haben ja aber von Qualitäten
jenseits solcher Messbarkeit gesprochen. Ich denke, dass je freier wir den Unter
richt machen, desto schwieriger wird es, ihn wieder auf einen gemeinsamen Stan
dard zurückzuführen. Das ist also das erste große Spannungsfeld. Zweitens gilt das
ebenfalls für die Notwendigkeit an Zeit. Der fachdidaktisch bevorzugte Unterricht
braucht sehr viel Zeit, wir müssen aber auch sehr viel vermitteln. Wie könnte man
in diesem Spannungsfeld Qualitäten jenseits der empirischen Messbarkeit vertei
digen?

CG

Grundsätzlich freue ich mich zunächst einmal darüber, dass Sie sich in Ihrem Un
terricht nicht auf der Seite des eingeschränkten Bildes sehen, das ich beschrieben
habe, sondern dass Sie sich mit der entsprechenden Freiheit ausgestattet sehen.

Aber nicht zuletzt mit dem Zeitproblem kommen Sie natürlich auf den Punkt,
der entscheidend ist: Ich möchte ja gar nicht anzweifeln, dass es in der Fachdidaktik
auch im Verlauf der jeweiligen Ausbildung spannende Ansätze gibt. Doch die Frage
ist dann, was im Rahmen von den zwei Unterrichtsstunden gemäß der vereinheit
lichten Bildungsstandards übrig bleibt. Wenn ich also dann ein Kerncurriculum ab
zuarbeiten habe, und dies und dies und dies zu machen habe, dann ist jede Arbeit an
Standbildern, die produktionsorientierte Arbeit am Text von Descartes – wie ich sie

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 233 

gerade skizziert habe – eigentlich nur ein Zeitfresser. Und das ist die heimliche Didak
tik, die an den Schulen eine Rolle spielt. Wie viel Zeit habe ich noch zur Verfügung, 
um die philosophische Entwicklung von jungen Menschen in einem Wechselspiel 
zwischen diskursiven und präsentativen Ausdrucksformen zu begleiten? Und war
um ist es so, warum haben wir also immer weniger Zeit? Das liegt daran, dass die er
höhte Standardisierung von Bildungsprozessen eine merkwürdige Vorstellung von 
Effizienz in die Schule hineinbringt, indem man dann sagt: Es muss möglichst viel 
›Stoff‹ geschafft werden! Wenn Sie sich dieses Problem einmal auf dem ganz ande
ren Feld der Naturwissenschaften und speziell die Bildungsstandards dort betrach
ten, dann läuft es Ihnen kalt den Rücken herunter! Die Kolleg:innen, die diese Fä
cher unterrichten, haben aufgrund der hohen fachlichen Standardisierung des Un
terrichts keine Chance mehr zu experimentieren und zu forschen – also das zu tun, 
was Naturwissenschaften spannend macht. 

Die fachdidaktisch transformierten Forschungsperspektiven, auch weitere Ex
perimente aller Art, sind nicht nur in diesem Bereich, sondern in vielen Fächern im 
Alltag oftmals viel zu sehr verloren gegangen. In der Schule wird vielfach irgendein 
›Stoff ‹ durchgepaukt, den alle wieder vergessen haben, wenn sie die Schule verlas
sen. Diese Stofffixierung wird oftmals dadurch begründet, dass schulische Leistun
gen so besser messbar wären. Abgesehen davon, dass dies im Hinblick auf die Be
stimmung von Fachkompetenzen schon nicht stimmt, ist es interessant, dass sich 
auch empirisch ganz andere Dinge testen lassen. ›PISA 2022‹ ermöglichte beispiels
weise, die Fähigkeit, kreativ zu denken, empirisch zu messen; es gibt sicher auch die 
Möglichkeit, die Urteilskompetenz empirisch zu messen. Wenn wir also den Fokus 
ein wenig erweitern würden, dann muss empirische Standardisierung gar nicht da
zu führen, dass der Unterricht stofffixiert gestaltet wird. Es ist vielmehr die Frage, 
was wir messen, und warum wir eigentlich die Zeit, die wir zur Vertiefung und zu 
der anregenden Gestaltung des Unterrichts zur Verfügung haben, immer mehr re
duzieren, weil wir immer mehr Inhalte in die Schulen hineinsteuern. Das ist mein 
Problem. 

Frage 3a – Klaus Feldmann (Universität Wuppertal) 
Meine erste Frage ist eher terminologischer Art: Es ist vorhin gesagt worden, dass 
es um eine Art Weiterentwicklung gehe, vom ›Theatralen‹ zum ›Performativen‹. Da 
würde mich interessieren, was genau die Weiterentwicklung ist. Liegt darin nur 
eine Ausdehnung möglicher präsentativer Formen oder ist performatives Philoso
phieren qualitativ ein neuer Ansatz? 

CG 
Dazu ließe sich sicher eine ganze Menge sagen. Ich persönlich würde sagen, dass 
mich der Begriff des Performativen im Augenblick stärker interessiert, weil er den 
Blick ebenso über die Grenzen der Theaterbühne hinaus weitet, um beispielsweise 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

auch zur Bildenden Kunst oder zu dem gesamten Thema ›Virtuelle Realität‹ eine Brü
cke zu schlagen und diese auch methodisch mit in den Blick zu nehmen. Dadurch
würde also mit dem Begriff ›performativ‹ – u.a. im Anschluss an das Performance-
Konzept von Erika Fischer-Lichte – in der Philosophie/Ethik bzw. in der Fachdidak
tik ein erweiterter Horizont abgesteckt. Mir geht es also darum, dass wir uns mit
vielen performativen Ansätzen im Philosophie- und Ethikunterricht auseinander
setzen. Es geht mir nicht nur um die Erfahrung, selbst auf einer Theaterbühne zu
stehen und einen Text philosophisch-ethisch zu interpretieren. Es kann u.a. auch
darum gehen, eine Figur in einem Computerspiel zu animieren, die experimentell
auch eine fachlich relevante Haltung verkörpert. Ich meine also solche Erweiterun
gen zum ›Performativen‹, aber das heißt nicht, dass ich den engeren Begriff des
›Theatralen‹ aufgeben würde. Es geht mir damit eher um eine Erweiterung, keine
völlige Neuausrichtung.

Frage 3b – Klaus Feldmann (Universität Wuppertal)
Danke! Meine zweite Frage bezieht sich auf den Kompetenzbegriff. Das hat mich
etwas irritiert, dass Sie sich für Kompetenzschulung ausgesprochen haben. Wenn
man andererseits hört, was Sie zu Risiken des empirischen Ansatzes gesagt haben,
muss man doch festhalten, dass gerade der Kompetenzbegriff ein wichtiger Be
standteil dieses Paradigmas ist. Da sehe ich folglich einen Widerspruch zwischen
einem am Messen von Kompetenzen ausgerichteten und einem transformativen
Bildungsverständnis – in dieser Hinsicht wäre es interessant zu erfahren, welch
einen Kompetenzbegriff Sie vertreten.

CG

Natürlich haben Sie damit Recht, dass der Kompetenzbegriff nach Franz E. Weinert
eng an das empirische Paradigma gekoppelt ist, weil er Messbarkeit der menschli
chen Fähigkeiten und Fertigkeiten ermöglichen soll. Ich habe das vorhin hoffentlich
auch nicht zu einseitig dargestellt: Mir ging es nicht darum zu sagen, dass man in
der Schule gar nichts messen sollte. Ich denke jedoch, dass es wichtig ist zu verdeut
lichen, dass das eigentliche Problem der empirischen Wende in den Bildungswis
senschaften darin besteht, dass mit dieser Wende in der schulischen Praxis keinerlei
Stärkung der Kompetenzorientierung des Unterrichts, sondern eher eine Fixierung
auf vermeintlich klar messbares Wissen als ›Standards‹ einherging. Ich wollte also
sagen, dass das, was wir bislang messen, viel zu eng ist. Wir müssen ganz andere
Themen messen als lediglich gewisse Teilkompetenzen der Fächer Deutsch, Mathe
matik, Englisch und der Naturwissenschaften.

Frage 4 – Jens Wimmers (Universität Bamberg)
Vorhin wurde versucht, Sie über die Frage nach dem Leib im Ausdrucksspektrum et
was auf die Seite des ›Präsentativen‹ zu rücken – darauf möchte ich Bezug nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christian Gefert, Florian Wobser: ›Against all odds…‹ 235 

Der Witz der Leiblichkeit ist doch der, dass Leiblichkeit immer da ist. Also selbst im 
›Diskursiven‹. Wir benötigen nur die Aufmerksamkeit für sie. Als ich das theatrale 
Philosophieren kennengelernt habe, hatte ich den Eindruck, dass es ja doch stark ra
tional beginnt. Da werden erst Primärtexte zur Kenntnis genommen, danach wird 
darüber diskutiert, und dann kommt die Umsetzung ins Theater. Genauso waren 
Ihre heutigen Beispiele: Zuerst ist der Kategorische Imperativ da oder der Gedanke 
Descartes’ – und dann ist das Ganze theatral oder performativ umsetzen. Was sa
gen Sie aber zu dem umgekehrten Weg? Das heißt etwa, dass wir uns vorstellen, 
gar keinen Text zu haben, sondern die Schüler:innen stellen dar, wie sie sich gerade 
fühlen, also improvisierend, oder auf eine Befindlichkeit reagierend – wenn wir aus 
dem Dargestellten also ohne Textbezug philosophische Inhalte interpretieren? Ist 
das ebenfalls in Ihrem Sinne oder widerspricht das dem theatralen Philosophieren? 

CG 
Das, was Sie ansprechen, ist auch insofern eine wichtige Frage, als dass ich mit Men
schen aus dem Bereich des Philosophierens mit Kindern spreche, die genau das Pro
blem haben, das Sie beschreiben – allerdings aus ganz anderen Gründen: Warum 
muss ich beispielsweise nämlich erst philosophische Texte mit Zweit- oder Dritt
klässler:innen lesen, damit die auch in die produktive Theaterarbeit kommen? Das 
geht bei dieser Alterskohorte doch auch so und Textarbeit an komplexen philosophi
schen Texten eben nicht. Ihre Frage zielt meines Erachtens in eine ähnliche Rich
tung… 

Lassen Sie mich dazu gerne etwas sagen: Ich habe keinen Einwand gegen die 
Idee, von Befindlichkeiten der theatral Philosophierenden im Rahmen einer philo
sophischen Problemreflexion auszugehen. Ich habe auch selbst schon so gearbei
tet – meine Erfahrung sagt mir aber, dass die Texte in einer performativ erweiter
ten Reflexion eines Problems eine wichtige Funktion haben können. Sie schaffen 
nämlich in einem gemeinsamen Arbeitsprozess an abstrakten Inhalten einen kon
kreten gemeinsamen Nenner. Also, wenn Sie z.B. zum Thema ›Liebe‹ performativ 
arbeiten und von den Präkonzepten der Schüler:innen ausgehen und gleich anfan
gen und sagen, so, wir arbeiten jetzt mit Standbildern, dann ist die Frage ›Was ist 
Liebe?‹ im Raum und das ist ja auch gut. Sie müssen jedoch immer wieder fragen, 
welche Dimension des Begriffs gerade im Mittelpunkt des gemeinsamen Deutungs
prozesses steht: Sind wir jetzt bei der Liebe zwischen Geschwistern, sind wir aktuell 
bei der erotischen Liebe oder etwa vielmehr bei der Liebe zu Eltern? Der Begriff ist 
so vielfältig, so schimmernd, deshalb ist es ein rein pragmatisches Argument, den 
gemeinsamen Bezug auf einen Text beizubehalten, der den Begriff jeweils diskur
siv skizziert und eingrenzt – beispielsweise auf die Bedeutung der erotischen Liebe 
in Platons Symposion. Der gemeinsame Textbezug dient also als ein Referenzpunkt, 
d.h. als gemeinsamer Nenner, wie ich es bereits gesagt habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Ich gebe Ihnen aber völlig Recht, theoretisch ist es auch denkbar, auf diesen Re
ferenzpunkt zu verzichten. In dieser Hinsicht bin ich dann vielleicht etwas altmo
disch, wenn ich immer wieder die Frage stelle, worüber reden wir denn eigentlich
gerade? Welchen Aspekt der Liebe thematisieren wir denn jetzt gerade (um das vor
herige Beispiel noch einmal aufzugreifen)? Es ist meiner Überzeugung nach wich
tig, sich auf diskursive Weise immer wieder um den gemeinsamen Gegenstand zu
bemühen, damit der Arbeitsprozess nicht zerfasert. Aber diese Anstrengung muss
nicht zwangsläufig in eine Textarbeit münden. Ich habe bei Arbeitsprozessen ohne
Referenztext allerdings selbst oft den Eindruck gehabt, dass die Gruppe ihren Fokus
doch mehr und mehr verliert. Dann landet man zu schnell bei Klischees und man
kann sich nicht mehr gemeinsam in der philosophischen Problemreflexion weiter
entwickeln, weil wir über unsere Präkonzepte hinaus gar keine neuen Denkimpul
se zur Verfügung haben, um uns weiterzuentwickeln. Zumal wir eben mit unseren
Gedanken oftmals auch ganz woanders sind – ich selbst bin vielleicht gerade bei der
Liebe zu meiner Partnerin und jemand anders ist gerade eher bei der Elternliebe.
Dann haben wir keinen gemeinsamen Gegenstand mehr für die philosophisch-ethi
sche Problemreflexion und das macht schließlich das gemeinsame Philosophieren
mühsam.

FW

Christian, der gemeinsame Nenner in der Vielfalt der Formen der Liebe ist ein wun
derbarer Abschluss! Wir danken Dir alle noch einmal herzlich dafür, dass Du Dir
diese Zeit genommen hast [Klopfen!]. Vielen Dank!

CG

Sehr gerne! Ich danke für die Aufmerksamkeit!

Literatur

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Tex
teröffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Nida-Rümelin, Julian/Spiegel, Irina/Tiedemann, Markus (2017) (Hg.), Handbuch Phi
losophie und Ethik, Bd. 1 Didaktik und Methodik, 2. Aufl., Paderborn.

Rohbeck, Johannes (2016), Didaktik der Philosophie und Ethik, 4. Aufl., Dresden.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017 - am 14.02.2026, 11:42:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

