5. Die Metaphysik des Elementaren

Die elementaren Leistungsweisen der Intelligenz aufzuklaren, ist fir
Henrich eine der beiden Aufgaben, die sich unter dem Titel der Me-
taphysik ergeben, und die er wohl etwas provokant Jirgen Habermas
gegeniiber unter diesen »Nicht-Titel«, wie er sagt, stellt. Bei dieser
ersten Aufgabe, von der er als zweites eine »Metaphysik des Ab-
schlusses« scheidet, soll es nicht nur um die Analyse intelligenter
Funktionen gehen, sondern auch um die darin enthaltenen Voraus-
setzungen, die sie hinsichtlich ihrer jeweiligen Gehalte bereits in An-
spruch nehmen.?

5.1. Ein Anspruch auf den ersten Blick

Das ist eine erste Grobbestimmung, die Henrich fiir eine Metaphysik
im Elementaren anbietet. Es ist nicht verwunderlich, daf3 er von An-
fang an sein Augenmerk auf den theoretischen Status der Unter-
suchungen, deren Rolle und Wert er darlegt und verteidigt, richtet.
Es geht dabei, wenn man einen ersten Eindruck aussprechen darf,
offenkundig neben der epistemologischen Rechtfertigung seines
Konzeptes immer zugleich um dessen inhaltliche, gegenstindliche
Reichweite. Thm ist es wichtig, wie er schreibt, »Rechenschaft zu ge-
ben iiber den Gehalt der mit dem Nicht-Titel [der Metaphysik] in
unserer Zeit zu verbinden ist.«? Die Art des Wissens, die zu wihlende
Theorieform, soll gerechtfertigt werden durch den Aufweis eines Ge-
genstandsbereichs, der eben diese Art theoretischer Anniaherung er-
fordert. Was wiederum wohl heif3t, daf eine fragliche Methode aus
threr Anwendung heraus den Erweis ihrer Erschlieffungskraft er-
bringen soll. Henrich geht offenbar &hnlich und doch seitenverkehrt
anders vor, als es die Strategien sprachanalytischer Theoriepriifung
vorgeben, die zunichst die in der Terminologie einer Fragestellung

! Vgl. Henrich, Konzepte, 12 ff.
? Ebda. 11.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

77


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

oder eines Themas enthaltenen Voraussetzungen auf ihre begriff-
liche Konsistenz priifen®, um eventuelle Scheinprobleme abzuweh-
ren und die sprachlichen und theoretischen Strukturen fiir eine
mogliche Annidherung an den jeweiligen Sachverhalt freizulegen. Er
sieht eine »Metaphysik des Elementaren« dann als gerechtfertigt an,
wenn sich zeigen &8, daf§ die elementaren Leistungsweisen der In-
telligenz »Voraussetzungen iiber eine Grundverfassung aller ihrer
Gegenstinde«* mit sich fithren, die fir die methodische ErschliefSung
und Darstellung dieser Gegenstinde grundlegend vorgegeben sind,
und sich nicht erst aus deren Ergebnis herleiten. Epistemologie ist
also dabei nicht nur Prifung grundbegrifflicher Vorannahmen und
innertheoretischer Zusammenhinge, sondern noch davor Erkundung
der Weise, in der sich Art des Wissens und dessen Inhalte ineinander-
schieben. Es soll also in der »Metaphysik des Elementaren« um die
Ermittlung von Erkenntnisvorgaben gehen, die zugleich etwas von
der Grundverfassung moglicher Gegenstiinde der Erkenntnis wissen.
Das klingt vertraut und anspruchsvoll zugleich. Die Transzenden-
talphilosophie wollte ja alle Erkenntnisgegenstinde unter die Mog-
lichkeitsbedingungen unserer Bewufitseinsstruktur stellen. Und Er-
kenntniskritik ist wie immer ein respektables Geschift. Aber da ging
es um die empirischen Gegenstinde der wissenschaftlich erschlief3-
baren Erfahrungswelt und nicht um eine »Grundverfassung aller
Gegenstinde« vor Erfahrung und Forschung. Ein kriftiger ontologi-
scher Grundton schwingt hier mit. Und es geht ja nicht nur um Vor-
bedingungen des Erkennens, sondern um Gehalte einer moglichen
Metaphysik. Etwas schroff ausgedriickt klingt es so, dafy Henrich als
Metaphysik eine Art von Metasprache oder Metatheorie beabsich-
tigt, eine Methodologie, die dann in die Tiefe unterhalb der Sprache
dringt und zur eigentlichen Objektsprache wird. Es darf hier wohl
vorweggenommen werden, daf3 es thm tatsdchlich darum zu tun ist,
Epistemologie und Ontologie zusammenzufiihren, wie er es in dem
Aufsatz »Dunkelheit und Vergewisserung« sagt, dafs »die Epistemo-
logie ... den ganzen Sinn dieser Ontologie tberhaupt freisetzt.«®
Sinn nicht nur als mogliche Geltung einer Ontologie bestimmen,

> Vgl. etwa: Tugendhat, Ernst, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische
Philosophie, Frankfurt 1976, 1271.

* Ebda. 12.

° Henrich, Dieter, Dunkelheit und Vergewisserung, in: All-Einheit. Wege eines Gedan-
kens in Ost und West, hrsg. von Dieter Henrich, Stuttgart 1985, 33-52, hier: 35.

78  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

sondern freisetzen, was diese an ihr selbst will, das ist offenkundig
wohl doch mehr als die kantische Transzendentalphilosophie wollte.
Henrichs Konzeption der menschlichen Vernunft scheint diese unter
einen hohen Anspruch zu stellen.

5.2. Ein vortheoretisches Apriori

In dieser Metaphysik scheint es um Theoriebildung aus und gegen-
tber einer vortheoretischen Instanz zu gehen. In den »Zwolf Thesen
gegen Jirgen Habermas« finden sich eingestreut eine Anzahl von
entsprechenden Formulierungen, die aber doch eher plakativ ver-
wendet werden und kaum in einen argumentativen Zusammenhang
treten. »All das bediirfte naherer Erlduterung«, wie Henrich einmal
sagt. Fiir die Ausfaltung der Frage nach der »Metaphysik des Ele-
mentaren« mag es geniigen.

So treten denn die elementaren Leistungsweisen aus der Fakti-
zitét einer urspriinglichen »Spontaneitit des bewufsten Lebens« her-
vor. Henrich spricht von den »primiren Tatsachen des bewufsten Le-
bens«” als einem »Bereich, in dem gegenstandsbestimmende und
normative Aussagen thren Ausgang und ersten Halt haben«®. Es gibt
also eine faktische Vorgabe, die die formalen intelligenten Leistungs-
weisen auch inhaltlich determiniert, »spontane«, »unumgingliche
Voraussetzungenc, die festlegen, was, wie Henrich schreibt, »die pri-
maren Diskurse anleitet und was in ihnen vorausgesetzt ist.«* Damit
sind zugleich »Einsichten [gegeben oder moglich?] in Konflikte und
in die Weise, wie sie entspringen, ... die uns in unserem Leben aller
Theorie voraus vertraut sind. «*°

Hier haben wir schon die erste Frage: Worauf sich der letzte
Relativsatz bezieht, ist unklar. Sind es die Konflikte, so sind diese
unreflektiert, vortheoretisch vertraut, sozusagen einfach »gegeben«.
Eine theoretische Besinnung oder Reflexion miifite sich dann erst
»dariiber« aufbauen und entfalten. Sind die Einsichten der Bezugs-
term, so hitte das Vertrautsein die Form einer unbewufiten Einsicht-

¢ Vgl. ebda. 19.
7 Ebda. 19.
¢ Ebda. 13.
° Ebda. 19.
1 Ebda. 18.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

79


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Die Metaphysik des Elementaren

nahme oder Reflexion, die dann bewuf3t und theoretisch nachzuvoll-
ziehen wire. Im ersten Fall wire die vortheoretische Faktizitit ein
Inhalt oder Gegenstand des spontanen Lebens, im zweiten Fall dane-
ben auch noch formal vorgepriigt, sozusagen ein mit sich reden, ohne
sich zu horen, wie es das in der Erklidrung des SelbstbewufStseins bei
Castaneda gibt.* Henrich bleibt in seinen »Zwolf Thesen gegen
Jiirgen Habermas« hier undeutlich. Einerseits sollen sicherlich Kon-
flikte vertraut sein, die er dann erkldrt als die »Unterschiede zwi-
schen den Verstindigungsarten, die sich in der Spontaneitit des
bewufSten Lebens ausgebildet haben.«®? Demnach miifite das vor-
theoretische Vertrautsein etwas von »Verstindigungsarten« wissen.
Andererseits scheinen sich diese »primiren Diskurse« erst aus »un-
umginglichen« Vorgaben heraus, allerdings eben spontan zu entwik-
keln. Auch die Bemerkungen Henrichs zur Reflexion helfen hier
nicht weiter. Mit »Reflexion« meint Henrich offenkundig zunichst
einmal die einfache Fahigkeit, in eine bewufte Beziehung zum eige-
nen Handeln und Sprechen einzutreten. Und Reflexion soll das Be-
wufitsein der genannten Konflikte als intelligente Leistung »in An-
spruch« nehmen.®® Heiflt »in Anspruch nehmen« nun sich beziehen
auf, voraussetzen, »verstehen«, wie Henrich im nichsten Satz sagt,
oder aber als eigene Leistung beanspruchen, erst hervorbringen?
Wenn nach letzterem Verstindnis vortheoretische Bekanntschaft
einfach nur Kenntnis »allen moglichen Ausformulierungen in Theo-
riesprachen voraus« meinte, wie Henrich es tatsichlich einmal sagt,
und was es ja sicher auch besagt, wire hier eine Losung. Man konnte
einfach das »vortheoretische bewufite Leben« tiber die Konventionen
theoretisch noch unverbildeten Sprechens und Handelns bestimmen.

Diese Deutung aber greift wohl zu kurz. Denn was ist dann mit
dem Bereich eines »ersten Haltes«, der »unumginglichen Vorausset-
zungen«? Dafs dieser Bereich bei Henrich jedenfalls den Leser, der
thm zu folgen versucht, in Konflikte bringt, ist deutlich. Meint er
doch allem Anschein nach etwas, auf das sich die Reflexion im ge-
nannten Sinne jedenfalls bezieht, das sich in der Reflexion in seiner
Verfassung erst verdeutlicht und dennoch schon unreflektiert vor

1 Vgl. Castaneda, Hector-Neri, Die Reflexivitit des Selbstbewuftseins. Fine phinome-
no-logische Untersuchung, in: Dimensionen des Selbst. SelbstbewufStsein, Reflexivitit
und die Bedingungen von Kommunikation, hrsg. von Bertram Kienzle und Helmut
Pape, Frankfurt 1991, 85-132, hier: 112.

2 Henrich, Konzepte, 19.

B Vgl. Henrich, Konzepte, 18f.

ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

jeder theoretischen Formung eine innere Struktur zu haben scheint.
Es ist vertraut und entfaltet sich spontan, aber nach formalen Vor-
gaben. Diese Vorgaben miissen dann wohl die Form eines unreflek-
tierten Wissens haben und gleichwohl bewufste Voraussetzungen des
»bewufiten Lebens« sein. »Bewufst« und noch unreflektiert scheinen
sich bei Henrich nicht unbedingt auszuschliefen, wie dies im
gewohnlichen Sprachgebrauch der Fall ist, und wie man es etwa auch
nach der Bestimmung der sprachlichen Verwendung des Attributs
»bewufit« bei Ernst Tugendhat annehmen kénnte.'* Hier diirfte die
Waurzel fir die genannten Verstindnisschwierigkeiten liegen.

Wenn man den eingangs genannten Vermutungen beziiglich
Henrichs Epistemologie folgt, so miifite sich der theoretische Status
des vortheoretischen Apriori in einem mit dessen inhaltlicher Be-
stimmung ermitteln lassen. Wie also sehen nach Henrich die
»Grundannahmen im spontanen Denken jedes Menschen«® aus
und worin liegt der »Konflikt am Anfang«®, der sich aus seinen
spontanen Selbstbeschreibungen ergeben soll und ein Bemiihen um
»Selbstverstindigung«” des Menschen auslost? Welche Art Selbst-
bezug lenkt das spontane Denken und bindet es an seine Grund-
annahmen? Zunichst soll die Verfassung des »Bereichs« geklirt wer-
den, in welchem die elementaren Leistungsweisen der Vernunft
»ihren Ausgang und letzten Halt haben«. Henrich spricht an anderen
Orten vom »Grundverhaltnis«.

5.3. Das Grundverhiltnis

Im wesentlichen sind es zwei Belegquellen, die Henrich fiir das, was
er das »Grundverhiltnis« in der »dem primiren und natiirlichen
Wissen eigenen Verfassung«'® nennt, bietet. Es findet sich in dem
schon genannten Aufsatz »Dunkelheit und Vergewisserung« und
wird als »Grundverhaltis im Weltverstehen« in dem Artikel »Selbst-
bewufStsein und spekulatives Denken« vorgestellt. Dieser Artikel ist

1 Vgl. Tugendhat, Ernst, SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische
Interpretationen, Frankfurt 1993, 13 f.

5 Henrich, Konzepte, 14.

6 Ebda. 17.

7 Vgl. ebda. 14.

8 Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 40.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

81


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Die Metaphysik des Elementaren

in Henrichs Essayband »Fluchtlinien« enthalten?®, auf den Habermas
sich in seiner ersten Rezension bezog. Habermas nimmt auch dieses
Grundverhiltnis als Zielpunkt seiner Kritik.?* Darin scheint demnach
ein gewisser Knoten zu liegen.

In den »Zwolf Thesen« wird auf dieses Grundverhiltnis von
Wissen und Erfahrung nicht wortlich aber sinngemif3 so Bezug ge-
nommen, dafl es interne Voraussetzungen und eine inhomogene Ver-
fassung der primiéren intelligenten Leistungen enthilt und in der
Reflexion vergewissert und analysiert werden kann. Formal gesehen
scheint dieses Verhiltnis also zunéchst durch zwei Relationen be-
stimmt, in die derjenige, der sich in thm verhilt, eintreten kann bzw.
schon eingetreten ist: eine dufere in der distanzierenden Bezugnah-
me der Reflexion und eine innere, die das Verhiltnis selbst zu kon-
stituieren scheint und in die der Mensch offenbar irgendwie so einge-
bunden ist, daf3 das Verhiltnis sein bewufltes Leben vorab formt.

In »Dunkelheit und Vergewisserung« bezeichnet Henrich das
Grundverhiltnis als eine »unauflosbare und auf keinen einfacheren
Ausgang hin zu hintergehende« Verflechtung, in der »die Weise un-
seres Wissens und die Verfassung der Welt ineinander verflochten
sind.«* Dieses Grundverhiltnis wird bewuflt in einer philosophi-
schen Analyse, die sich in kantischer Tradition darauf verpflichtet
weif3, die »ontologische Verfassung des Wirklichen in einem mit der
Aufklirung des Bezuges der Erkennenden zur Wirklichkeit aufzukla-
ren.«? Die Struktur der philosophischen Reflexion, die dabei in dem
doppelten Sinne Reflexion ist, dafs sie ihre eigenen Erkenntnisbedin-
gungen und Weltbeziige zu erfassen sucht, bildet sich offenbar im
Grundverhiltnis als einer in der Reflexion nicht weiter hintergeh-
baren urspriinglichen Einheit ab, allerdings darin nicht als transzen-
dentaler Selbstbezug des Wissens und der Erkenntnis, sondern als
ontologische Grundstruktur von Wissen und Wirklichkeit.

Die Vorstellung des »Grundverhéltnisses« verbindet Henrich in
den »Fluchtlinien« sogleich unmifiverstindlich mit der Zuriickwei-
sung einer rein kulturalistischen Deutung der elementaren intelli-
genten Funktionsweisen, wonach diese in ihrer sprachlichen Bedingt-

¥ Henrich, Dieter, Fluchtlinien. Philosophische Essays, Frankfurt 1982, 135 ff. Der ge-
nannte Aufsatz findet sich auf den Seiten 99-181.

» Vgl., Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 27.

2 Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 40.

2 Ebda. 40.

ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

heit eben nur relativ zu einem »wirklich in Gebrauch befindlichen
Verbund sprachlicher Bedeutung«® zu erfassen seinen. Interessant
ist das Argument, mit dem er diesen kulturalistischen Relativismus
zuriickweist: Die differenten kulturellen Bedingtheiten seien allein
aus ihrer Differenz gar nicht verstehbar und als different erst inner-
halb der Analyse eines Grundzusammenhanges intelligenter Lei-
stungen wahrnehmbar, wenn es denn tberhaupt dafiir alternative
Moglichkeiten geben sollte.? Differenzen und Alternativen scheinen
auf einen tbereinstimmenden Hintergrund zu verweisen, vor dem
sie erst bestimmbar sein sollen, Unterschied und zusammenhangs-
tiftende Einheit bestiinden danach in einem bedingenden Wechsel-
verhiltnis, das die Frage nach einem einheitlichen Zusammenhang
verniinftiger Grundfunktionen in einer pluralen Welt in ithr Recht
setzt. Henrich spielt dabei mit noch unerklarten Plausibilititen.

In »Dunkelheit und Vergewisserung« meint Henrich, »ohne zu-
viel vorauszusetzen«, davon ausgehen zu konnen, dafy das Grund-
verhiltnis auch ein Selbstverhiltnis der Erkennenden einschlieft.”
Nach der Darstellung in den »Fluchtlinien« soll grundlegend fiir die
Einsichten jeder »transzendentale Analyse« der Zusammenhang
»zwischen dem Gebrauch von Sitzen der Subjekt-Pridikatform und
der Moglichkeit des SelbstbewufStseins« sein.” Hier liegt dann auch
der eigentliche Bezugspunkt fiir die kritische Bemerkung von Jirgen
Habermas, daf Henrich so etwas wie einen letztlich unzulénglichen
Kompromif3 zwischen den beiden »Paradigmen« der Bewuf3tseins-
philosophie und einer rekonstruktiven Sprachtheorie anstrebe, in-
dem er die »These einer Gleichurspriinglichkeit von Selbstverhaltnis
und Sprachfihigkeit« behaupte.” Henrich verpflichtet sich jedoch
hier klar auf den Weg einer fortzusetzenden »transzendentalen« Vor-
gehensweise auch und gerade in der Analyse der Bedingungen von
Sitzen der pridikativen Urteilsform. Solche Sitze schlieflen sowohl
als indizierende Aussagen iber etwas in der Welt wie auch als
Meinungsduflerungen eines Sprechers notwendig dessen Identi-
fizierbarkeit in Raum und Zeit bzw. dessen SelbstbewufStsein als
durchgingiger Bezugspunkt innerhalb des Zusammenhangs seiner

% Henrich, Fluchtlinien, 135.

# Vgl. ebda. 135.

Vgl. Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 41.
% Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 135.

7 Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 31f.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

83


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

Meinungszustinde ein. Soweit kann Henrich mit einer breiten Zu-
stimmung rechnen, nicht nur von Habermas, der thm hier »intuitive
Plausibilitit« zuspricht®®, sondern auch von Seiten sprachanaly-
tischer Untersuchungen iiber die Verwendungsbedingungen des Per-
sonalpronomens in der ersten Person Singular. Unter Anschluf3 an
Hector Neri Castaneda bestimmt Ernst Tugendhat die Leistung des
Wortes »ich« so, daf3 es »den letzten Bezugspunkt aller Identifizie-
rung« bezeichnet, ohne selbst eine Identifizierung des Sprechers vor-
zunehmen, der aber damit als aus der »er-Perspektive« identifizierbar
gemeint sein soll.? Hier liegt auch fiir Tugendhat, bei allen an dieser
Stelle nicht zu bestimmenden Unterschieden zu Henrich, der An-
satzpunkt fir die Bestimmung des Selbstbewuf3tseins. Fiir Henrich
aber ist iiber sprachtheoretische Uberlegungen hinaus in der Mdg-
lichkeit von Sétzen der Subjekt-Priadikatform eine zweistufige Iden-
titit fiir die Sprecher angelegt: Die indizierende Verwendung dieser
Sitze setzt sie bei der unterscheidenden Identifizierung von Einzel-
nem selbst als pradikativ unterscheidbare Einzelne, als Personen vor-
aus. Innerhalb des »Einheitszusammenhangs« ihrer Meinungszu-
stinde, die durch Beziehungen der Begriindung und Widerlegung
miteinander verkniipft sind und so eine durchgingige Selbstbezie-
hung erforderlich machen, beziehen sich die Sprecher auf sich als
einheitliches Subjekt, als »der Eine gegeniiber der ganzen Welt«.*
Mit dieser zweiten Stufe der Selbstbezugnahme, die von allen beson-
deren Inhalten der Zuschreibung zu sondern sein soll, ist fiir Henrich
eine besondere Unmittelbarkeit gegeben und damit die nicht weiter
hintergehbare grundlegende Form von SelbstbewufStsein. Hier liegt
das Zentrum »aller Zuschreibung tiberhaupt, sowohl zur Person als
auch zu irgend einem anderen in der Welt«.® Diesem Subjekt ge-
gentiber und von seinem Einheitssinn abhingig konstituiert sich die
Einheit der Welt. Aus der Subjekt-Pradikatform von Sétzen bzw. Ur-
teilen leitet Henrich eine Subjekt-Welt-Korrelation im Grundver-
hiltnis des Selbstbewuf3tseins her. Von daher ist es verstindlich, aber
doch mifiverstanden, wenn Jiirgen Habermas das Grundverhiltnis
Dieter Henrichs auf die reflexive Selbstobjektivierung eines tran-

% Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 31£.

» Vgl. Tugendhat, Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung, 97.
% Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 136 ff.

1 Ebda. 140.

84  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

szendentalen Subjekts hin deutet.® Henrich bezieht die Ebenen von
Subjekt und Objektivierung als Person gestuft und korrelativ aufein-
ander, bringt sie jedoch nicht in eine Reflexionsbeziehung, es handelt
sich bei thm um zwei Formen der Selbstbeziehung, die jeweils reflek-
tiert zu erschlieflen sind. Die Unmittelbarkeit des subjektiven Selbst-
bezugs scheint eine reflexive Vermittlung sogar auszuschlieflen. Da
diese Unvermitteltheit fiir Henrichs Vorstellung vom Zentrum des
Selbstbewufitseins und der Welteinheit wesentlich zu sein scheint
und dieser Gedanke einigermaflen irritiert, soll dessen Einbettung in
Henrichs Denken kurz skizziert werden.

5.4. Subjektivitit ohne Reflexion

Wie Dieter Henrich selbst sagt, hingt von der Einheit des Selbst-
bewuf3tseins jeder mogliche Identititssinn ab.*® Es mag erlaubt sein,
die Richtung rekonstruktiv umzukehren und zu fragen, von welchem
Sinn von »ldentitit« sich Henrich in seiner Theorie der Subjektivitit
leiten l&8t.

In »Dunkelheit und Vergewisserung« schreibt Henrich trotz
oder gerade wegen einer gewissen esoterischen Tendenz mehr als an
anderen Orten Klartext. Er sagt dort: »Wir wissen in vollkommener,
untibersteigbarer Klarheit, DASS wir sind ... Wir wissen aber nichts
tber den Ursprung und die innere Moglichkeit solchen Wissens ...«
Damit wendet sich Henrich gegen die Erwartungen der Tradition der
»Reflexionsphilosophie«, im Selbstbewuf3tsein »eine Form zu sehen,
die aus sich transparent ist«, wie er in den »Fluchtlinien« sagt.> Die
Auseinandersetzung mit der von ihm so genannten »Reflexionstheo-
rie des Selbstbewuftseins« hatte Henrich in seiner ausftihrlichen In-
terpretation Fichtes schon in den sechziger Jahren vorgenommen.*
Im folgenden wird auf den Aufsatz »Fichtes >Ich« Bezug genommen,
dessen Erstfassung auf das Jahr 1966 zuriickgeht.”

* Vgl. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 27.

3 Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 140.

* Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 41.

% Henrich, Fluchtlinien, 151.

% Vgl. Henrich, Dieter, Fichtes urspriingliche Einsicht, in: Subjektivitit und Metaphy-
sik. FS fiir Wolfgang Cramer, hrsg. von D. Henrich und H. Wagner, Frankfurt 1966,
188-232.

¥ Vgl. Henrich, Dieter, Fichtes »Ich, in: Ders., Selbstverhiltnisse. Gedanken und Aus-

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A 85

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

Dort wird die Reflexionstheorie der Selbstbeziehung dargestellt
und unter zwei Schwierigkeiten gestellt. Fichte nimmt danach seinen
Ausgang von einer Vorstellung des »Ich-BewufStseins«, wie er sie bei
Kant ausformuliert vorfindet, und die hier in Henrichs Begriffen
kurz nachzuzeichnen ist: Bewufltsein ist Bewufltsein von etwas, von
Objekt. SelbstbewufStsein ist der Spezialfall solchen Bewuftseins, in
dem »der Akt des Denkens und das, was gedacht wird, nicht vonein-
ander verschieden sind.«* Dieser Akt einer denkenden Riickwen-
dung auf sich , d.h. der Reflexion, bringt die Einheit mit sich selbst
zum Bewufstsein und zwar die Einheit des »Ich« als eben diesen Akt.
Das »Ich« hat demnach die Struktur einer reflexiven Selbstidentifi-
kation, bei der «Ich« sich also selbst als Aktivitit zum Thema seines
Wissens hat.«* Im Erkennen ergibt sich dabei eine zirkuldre Duali-
tit, das Subjekt als Subjekt und das Subjekt als Objekt fiir sich selber.
Daher ist das Subjekt fir sich allein nicht erkennbar, nur als sein
eigener Akt und in diesem Akt.

Die Selbstbeziehung im SelbstbewufStsein wird nach dieser »Re-
flexionstheorie« dadurch konstituiert, daf8 das Subjekt sich selbst zu
seinem eigenen Objekt macht. Fichte nun weist auf eine erste
Schwierigkeit hin, indem er fragt, welche Rolle das in der Reflexion
vorausgesetzte Subjekt der reflexiven Selbstbeziehung spielt. Ist es
das von sich wissende Subjekt, so wird vorausgesetzt, was die Refle-
xionsbeziehung erklaren will. st es jedoch weniger, sozusagen noch
nicht ein »Ich« im eigentlichen Sinne, so kann die Einheit des Selbst-
bewuf3tseins nicht mehr als Selbstauffassung des »Ich« erklart wer-
den. »Denn das SelbstbewufStsein besteht in gar nichts anderem als in
der Identitit der beiden Seiten der Gleichung Ich=Ich.«*

Dieser von Henrich mit Fichte geteilte Sinn von Identitit als
einer mathematisch beschreibbaren eindeutigen Ubereinstimmung
ist hier klar in der Argumentation vorausgesetzt. In einer spéteren
(1976) Abhandlung unter dem Titel »Identitit und Objektivitit«
spricht Henrich das Subjekt des Selbstbewuftseins als »Identitit-
sprinzip« an und erklért seine Verwendung des Wortes »identisch«
mit der Formel »eines und dasselbe sein«, was auch als »numerisch

legungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart 1982,
57-82.

% Ebda. 61.

¥ Ebda. 61.

“ Ebda. 63.

86  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

identisch« tibersetzt werden konne. Der so bestimmte Identitits-
begriff entspricht dem formallogischen und scheint auf den ersten
Blick einleuchtend und plausibel. Auch Habermas hatte in »Erkennt-
nis und Interesse«, wie oben gesehen, fir die Selbstreflexion der kri-
tischen Wissenschaft eine solche numerisch eindeutige Identitit der
reflexiv verkniipfbaren und erkennbaren Relata recht selbstverstiand-
lich als Garant fiir die Autonomie der Erkenntnis angenommen.*
Diese »enge« Fassung der Identitit ist jedoch keineswegs not-
wendig und ohne Alternative. Ernst Tugendhat bezeichnet sie als
schlichtweg tautologisch und epistemisch irrelevant, weswegen die
Formel »Ich=Ich« nicht als Beziehung einer (Selbst-)Identifikation
gedeutet werden konne. Eine solche Identititsrelation sei nach ihm
auch mifiverstanden, wenn sie als Wissensrelation aufgefafit werde,
da sie allererst selbst ein moglicher Gehalt propositionalen Wissens
sel. Das Wissen konne nicht in seinen Gehalt »hineinkriechen«. Das
Problem, das Henrich bei Fichte untersuche, ergebe sich nur unter
den begrifflichen Zwingen der Vorstellung einer identischen und
doch unterscheidenden Reflexion zwischen Subjekt und Objekt, es
sei ein »Reflex der Widersinnigkeit des Ansatzes«, in dem auch der
gewohnliche Sinn von Identitit verfehlt werde.® Diese fundamentale
Kritik stimmt Henrich wohl zum Teil sogar in seiner Abkehr von der
Reflexionstheorie zu. Ernst Tugendhat raumt selbst ein, dafs er fir
sein methodisch anderes, sprachanalytisches Vorgehen keine letzten
»Beweismittel« habe.* Immerhin kann sich Henrich methodisch und
grundbegrifflich in einer respektablen Tradition wissen, deren Pro-
bleme und Erkenntnisgehalte erst einmal auf einer anderen Metho-
denebene rekonstruiert werden miifiten. Unangesehen dessen lafit
sich jedoch auch aus der umgangssprachlichen Untersuchung des
Identititsbegriffs vermuten, dafd dort Identititsaussagen keineswegs
nur als Aquivalenzrelationen im logisch strengen Sinn verwendet
werden, also unter Einschlufl der Bedingungen von Symmetrie,
Transitivitit und, als deren Folge, Reflexivitit der Relata. Ulrich Par-
dey hat kiirzlich auch darauf hingewiesen, daf3 es in der Umgangs-
sprache reflexive Ausdriicke und Beziehungen gibt, die keine eigent-

# Vgl. Henrich, Dieter, Identitit und Objektivitit: eine Untersuchung iiber Kants tran-
szendentale Deduktion, in: Sitzungsberichte d. Heidelberger Akademie d. Wissenschaf-
ten. Philos.-histor. Klasse, Abh. 1, Heidelberg 1976, 57.

# Vgl. Habermas, Erkenntnis und Interesse, 351.

# Vgl. Tugendhat, Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung, 54 ff.

# Vgl. ebda. 57.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

87


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

lichen »Selbstverhiltnisse« im Sinne Henrichs sind, also keine stren-
ge Identititsrelation beinhalten.® Hector-Neri Castaneda hat im An-
schlul an Frege den Begriff einer »kontingenten Identitit« formu-
liert, wonach grob gesagt verschiedene Perspektiven auf einen
Gegenstand subjektiv verschieden und doch real tibereinstimmend
sein konnen. Er hat dazu eine ganze Familie von »Selbigkeitsrelatio-
nen« analysiert.* Dies alles kann hier nur eher illustrativ angefiihre
werden, um die scheinbar plausible Eindeutigkeit eines zu schnell in
Anspruch genommenen Identititsbegriffs ein wenig zu erschiittern.
Es wird noch darauf zurtickzukommen sein.

Die zweite Schwierigkeit, in die Henrich die Reflexionstheorie
geraten sieht, liegt nun gerade in der Moglichkeit der Identifikation
des Gedachten mit dem Denkenden. Das Selbstbewufltsein setzt ja im
bewufStseinsphilosophischen Paradigma voraus, daf das »Ich« von
sich als dem Inhalt des eigenen Wissens weifS. Wenn Selbstbewufst-
sein erst durch einen Akt der Reflexion zustande kommen soll, so ist
notwendig und zirkulér im voraus anzunehmen, dafy es von sich
weil3, um sich reflektiert wirklich als sich selbst erkennen zu kénnen.
Denn keine duflere vermittelnde Instanz kann sicherstellen, dafi das
gewuflte Objekt in der reflexiven Riickwendung das erkennende
Subjekt selbst ist.¥ Wieder trigt die Identititsformel »Ich=Ich« die
Uberlegung. Das Problem ist die Sicherstellung eben dieser bewuf-
ten strengen Identitit der Relata. Ernst Tugendhat sieht denn auch
die Schwierigkeit erst damit auftreten, daf8 das »Ich« im Sinn dieser
Formel, also das Subjekt, mit dem »Ich« in der Verwendung dieses
Wortes als singulérer Term fiir ein Individuum, also bei Henrich dem
moglichen Objekt der Reflexion, identifiziert werden soll.* Eine sol-
che Identifikation sei als Erkenntnisleistung sinnlos, weil eben in der
tautologischen Ubereinstimmung der Personalpronomina keine eige-
ne Einsicht vorliege.” Damit scheint er jedoch Henrichs Uberlegun-
gen von der Unmittelbarkeit des Selbstbezugs eher aus anderem
Blickwinkel zu stiitzen. Auch wenn Tugendhat dem widerspricht®,

* Vgl. Pardey, Ulrich, In welchem Sinne ist die Identitit eine Aquivalenzrelation? in:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung 48 (1994) 543-557, bes. 550 ff.

% Vgl. Castaneda, Hector-Neri, Sprache und Erfahrung. Texte zu einer neuen Ontolo-
gie, Frankfurt 1982, 2311f.

¥ Vgl. Henrich, Fichtes »Ich«, 63 ff.

# Vgl. Tugendhat, Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung, 68 ff.

# Vgl. ebda. 60.

% Vgl. ebda. 60.

88  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

kann eine Tautologie als analytisch wahres Urteil und so als vorgege-
bene, wenn auch fraglose Einsicht verstanden werden.

Es kann jedoch wohl gefragt werden, ob ein flexiblerer Begriff
von Identitit nicht doch einige der kantischen Annahmen beziiglich
der Reflektiertheit des SelbstbewufStseins wieder in ihr Recht setzen
kann. Denn das Grundproblem, das Fichte in der »Reflexionstheorie«
fand, und das als das »Paradox des Selbstbewufitseins« in die Litera-
tur eingegangen ist™, besteht nicht, wie oft filschlich angenom-
men®, in der notwendigen Vergegenstindlichung und objektivieren-
den Selbstverfehlung des Subjekts in der Reflexion. Fichte wollte die
Subjekt-Objektbeziehung im Selbstbewufitsein erklartermaflen we-
der auflosen noch auf anderer Ebene hintergehen.® Sein Subjekt
sollte vielmehr zugleich Objekt und damit identisch sein. Henrich
macht deutlich, daf8 das Problem nicht die etwaige Paradoxie des Phi-
nomens Selbstbewuf$tsein ist, sondern die Zirkularitit der Reflexi-
onstheorie™: Die Schwierigkeiten lagen in der scheinbar alternative-
losen und damit fiir Fichte und Henrich notwendigen Deutung der
Reflexion als Relationsbeziehung mit numerisch eindeutigen Relata.
Eine so verstandene Reflexion muf als identisch und identifiziert
voraussetzen, was sie doch erst identifizieren soll. Die Reflexion kann
das Selbstbewufitsein nicht hintergehen und kliren, das Selbst-
bewufStsein erst klart die Moglichkeit der Reflexion.® Es ist ja denn
auch im »Grundverhiltnis« als Moglichkeitsbedingung jeder Identi-
fikation angesetzt.

5.5. Das unvermittelte »Wissen von sich
als wissender Subjektivitat«

Die Struktur des SelbstbewufStseins ist fiir Dieter Henrich von einer
grundlegenden Spannung zwischen dem, »was das Ich ist, und dem,
vermittels dessen es expliziert werden muf3.«*® Die Gewifsheit, im

st Vgl. Schmitz, Hermann, System der Philosophie, Bd. 1: Die Gegenwart, Bonn 1964,
245 ff,; Pothast, Ulrich, Uber einige Fragen der Selbstbeziehung, Frankfurt 1971, 181.

%2 So bei Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 275 f.

% Vgl. Fichte, Johann Gottlieb, Nachgelassene Schriften, Bd. 2, hrsg. von H. Jacob, Ber-
lin 1937, 357: »Es ist zugleich Subjekt und Objekt.«

5t Henrich, Fichtes »Ich«, 62.

% Vgl. Henrich, Fichtes urspriingliche Einsicht, 196.

56 Henrich, Fichtes »Ich«, 65.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

89


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Die Metaphysik des Elementaren

SelbstbewufStsein mit sich vertraut zu sein, ist »untriglich, instantan
und so sehr tber jeden Zweifel erhaben, « dafd jede Nachfrage absurd
scheinen miifite, wie er in einer spiteren Abhandlung mit dem Titel
»SelbstbewufStsein« unter Bezug auf die zweite Schwierigkeit der
Reflexionstheorie bemerkt.” Wiirde man nun dem Phinomen des
Ich zutrauen, »seine eigene Auslegung zu sein, fiele man in die Pro-
bleme der Reflexionstheorie zuriick, die das Phinomen als unerklart
voraussetzen miisse und den Ursprung seiner Ausbildung verfehle.®
Wie schon im sogenannten Grundverhaltnis gesehen, tritt neben ein
unhintergehbar evidentes »dafi« ein ebenso urspriinglich unbe-
stimmtes »wie« hinsichtlich der Ausbildung und Art dieses Wissens
um die eigene Subjektivitit.

Im Anschluf$ an Fichte skizziert Henrich Grundelemente der
Verfassung des Selbstbewuftseins, die offenbar bewufStseinsphiloso-
phische Grundeinsichten nach Abzug der Reflexionstheorie sicher-
stellen sollen und die in jeder Theorie des »Ich-BewufStseins« zu
berticksichtigen seien.” Wichtig sind im vorliegenden Zusammen-
hang zwei dieser Elemente, das der Aktivitdt und das des Wissens
von dieser Aktivitit. Diese Elemente sollen in einer urspriinglichen
Einheit untereinander verbunden sein. Keines darf ohne Bindung an
alle anderen herausgehoben werden, da die Bestimmung des Ganzen
von einem seiner Teile aus wieder in die Probleme der Reflexions-
theorie zurtickfihren wiirde. Erst die zusammenhingende Einheit
des Ganzen konne das Zusammenwirken seiner Teile tragen und kla-
ren.® Das SelbstbewufStsein ist gleichzeitig ein einheitlicher Zusam-
menhang aus Elementen und ein Zusammenwirken von Elementen
im Zusammenhang. Teile und Ganzes sind wechselseitig bestimmt
und abhingig. Auf diese Gedankenfigur, Einheit als differenzierende
Grundlage der Teile, waren wir oben bei der Abweisung des kultur-
relativistischen Einwands gegen ein transzendentales Vorgehen
schon gestoflen. Fichtes Formel von einem Ich, das sich schlechthin
selbst als Subjekt und Objekt zugleich setzt, dessen Wesen »sich

7 Vgl. Henrich, Dieter, Selbstbewuftsein: kritische Einleitung in eine Theorie, in: Her-
meneutik und Dialektik, Bd. 1, hrsg. von R. Bubner u.a., Tiibingen 1970, 257-284, hier:
266.

%8 Vgl. Henrich, Fichtes »Ich«, 65.

% Vgl. Henrich, Fichtes »Ich«, 66 ff.

% Vgl. ebda. 63f.

ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

selbst Setzen als setzend« sei®, wollte der korrelativen Gleichzeitig-
keit von ganzem Ich und seinen aufeinander bezogenen Elementen
Ausdruck verlethen und dem damit gegebenen »unmittelbaren Cha-
rakter« des Wissens im SelbstbewufStsein®? gerecht werden. Die Ele-
mente des Ich miissen gleichzeitig und mit einem Schlag eintreten.
»Hinsichtlich des Ich gilt, dafy von thm gar nichts statthat, wenn es
nicht im Ganzen statthat«, wie Henrich schreibt.®

Und dabei sei das Ich »wesentlich Aktivitit«, denn es sei nicht
vorzustellen, dafl irgend etwas anderes als es selbst die Beziehung
bewirken konne, in der es unmittelbar zu sich selbst stehen soll. Das
Ich ist als »Subjekt seines bewufSten Selbstseins« durch sich selbst als
Subjekt und Objekt zugleich fiir sich gegeben, »gesetzt«. Der Grund-
gedanke einer »numerischen Identitit« des SelbstbewufStseins be-
griindet nicht nur fiir Fichte, sondern auch bei Dieter Henrich sowohl
die identische Unmittelbarkeit des Ichs wie dessen unvermittelte ak-
tive Autonomie, sein Selbstsein. Insofern kann das Ich als »Ursprung
der eigenen Akte und eines beherrschten Selbstverhiltnisses«* gel-
ten und gleichzeitig als »Wissen von sich als wissender Subjektivi-
tit«®. Die Reflexion vergegenstindlicht ein solches um sich wissen-
des Ich nur, indem sie es als Einzelnes aus dem Weltzusammenhang
[6st und ausdriicklich begreift, aber eben nur aufgrund der ur-
spriinglichen Selbstbeziehung des Ich. Dessen Wissen von sich ist
unmittelbar gegeben mit der Aktivitit, durch die es mit sich in Be-
ziehung steht, ohne Reflexion, aber als deren Moglichkeitsbedin-
gung.

Es ist wohl deutlich, wie ein bestimmter Identititsbegriff zu-
nichst die Kritik an der »Reflexionstheorie« anleitet und dann zu
einer Grundstruktur des Ich fithrt, in der Aktivitit und Wissen von
dieser Aktivitit eine nicht weiter hintergehbare, weil unmittelbare
und stets korrelative Einheit bilden. Henrich spricht an anderer Stelle
von dem entsprechend beschriebenen Zusammenhang von »Selbst-
bewuf3tsein und Selbsterhaltung« als der »Grundstruktur der moder-
nen Philosophie«.%

st Vgl. Fichte, Johann Gottlieb, Nachgelassene Schriften, Bd. 2, hrsg. von H. Jacob, Ber-
lin 1937. 357.

2 Vgl. Henrich, Fichtes »Ich«, 71.

8 Ebda. 71.

¢ Ebda. 67.

% Henrich, Fichtes urspriingliche Einsicht, 196.

% Vgl. Henrich, Dieter, Die Grundstruktur der modernen Philosophie, in: Ders., Selbst-

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A 91

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

Fichtes Wissenschaftstheorie war dann in ihren verschiedenen
Fassungen der Versuch, der intern korrelierten Einheit des Ich einen
Grund zu geben, der dann nicht nur ein theoretischer, sondern der
Art des Wissens im SelbstbewufStsein entsprechend ein tatsachlicher,
aktiver und realer Grund sein miifite. Fichte fand dann schliefslich
diesen Grund in der unverfiigbaren Aktivitiat Gottes. Henrich ist of-
fenbar auch geneigt, die Unmittelbarkeit und spontane Ur-
spriinglichkeit des Selbstbewuftseins als Unverfiigbarkeit aufzufas-
sen. Wie er am Schlufl von »Fichtes >Ich«« schreibt, ist die Selbstheit
eine stindige Bewegung, »die aus ihr und ihrem unmittelbaren Kon-
takt mit sich hervorgeht.« Sie ist selbst autonom und urspriinglich,
da sie von keiner weiteren »objektiven Realitit« hergeleitet sein
kann, sich vielmehr selbst als Absetzung von jeder solchen Wirklich-
keit versteht. Dennoch sei diese Selbstheit durch die Weise, in der sie
sich verwirklicht und in threr Verwirklichung begreift, zugleich be-
griffen als »belebt und auch tiberschritten durch eine Realitit, die sie
begriindet.«* Das SelbstbewufStsein scheint jedenfalls so etwas wie
innere ontologische Qualititen aufzudecken.

5.6. Die Einheit von Logischem und Faktischem

Auch bei Kant findet sich immerhin der natiirlich verschieden inter-
pretierbare Hinweis, daf8 die »Setzung« des Subjekts, also der objek-
tivierende Bestandteil der kategorialen Urteile als Begriff »véllig ein-
fach und mit dem vom Sein diberhaupt einerlei« sei.® Dieter Henrich
hat in der Abhandlung »Identitit und Objektivitit« in einer grofs
angelegten Kantinterpretation plausibel zu machen gesucht, dafs die
Synthesisregel, die bet Kant das transzendentale Subjekt konstitu-
tert, schliissig mit der logischen Urteilsform gleichgesetzt werden
konne, die die Objektivitit pradikativ beschriebener Erscheinungen
begriindet. Henrich will darin nicht weniger erkennen, als die
Moglichkeit, das logische Regelbewuf3tsein des Subjekts mit dessen

verhiltnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen
Philosophie, Stuttgart 1982, 83—108, bes. 94ff.; sowie: Henrich, Dieter, Uber Selbst-
bewufStsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachtrige zum Vortrag iiber »Die
Grundstruktur der modernen Philosophie, in: Ders., Selbstverhiltnisse, 109-130.

¢ Vgl. Henrich, Fichtes »Ich«, 82.

% Vgl. Kant, Immanuel, Werke, Bd. 2, hrsg. von der Preuf. Akademie der Wiss., Berlin
1902 1f, 73.

92  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

spontaner Einzelnheit und Realitat nach Art eines Schlusses zu ver-
binden. Diese Verbindung von »Logischem und Faktischem« im
Selbstbewufitsein konne dann die »Geltung von notwendigen Regeln
fir alle Erscheinungen begriinden.«% Die zumindest inhaltliche N&-
he zum Cartesischen »Cogito-Argument« und zum »ontologischen
Argument«” mit thren Anspriichen ist hier offensichtlich.

Die Struktur des SelbstbewufStseins, wie Henrich sie ausgehend
von Fichte und Kant zu bestimmen sucht, fithrt deutlich hin zur
Struktur des »Grundverhiltnisses«, das ja aus dem Zusammenhang
der Moglichkeit pradikativer Sitze mit der Moglichkeit von Selbst-
bewuf3tsein erklirt ist und auf eine urspriingliche ontologische Kor-
relation der primiren intelligenten Leistungen mit der Verfassung
der Wirklichkeit der Welt hinfithrt. Im SelbstbewufStsein selbst ist
eine Korrelation von Logischem und Faktischem, von Wissen und
spontaner Aktivitit, von unverfiigbarer unmittelbarer Einheit und
intern differenzierten und zusammenwirkenden Teilen angenom-
men. Bereits im »Ich-Bewuftsein« kann die aus dessen numerischer
Identitit und Einheit erst ermdglichte Reflexion fiir sich als Vorgabe
einen Sinn von Identitit und Realitit finden, der sowohl das Subjekt
als unmittelbare und durchgingige Einheit in allen Meinungszustin-
den auffafdt und deuten ldft, wie auch als Einheitsinn fiir die Zu-
schreibungen zu Person und Welt dient. In den »Fluchtlinien« wird
das Wissen des Selbstbewuf3tseins als »wirkliches« Wissen bezeich-
net, nicht nur in dem Sinn, dafl es ein Wissen von Wirklichem ist,
sondern zugleich selbst eine Wirklichkeit ist, »und beides notwendig
zugleich«.™ Hier hat die eingangs gemachte Beobachtung, dafs fir
Henrich Epistemologie und Ontologie zusammenzufallen scheinen,
thren Anhalt. Sozusagen auf dem Boden alles moglichen Wissens
liegt eine strenge Identitit, die Wissen und Wirklichkeit gleich ur-
spriinglich ist, und deshalb Wirkliches weifS und einen Sinn fir
Wirkliches hat, weil sie immer schon sich selbst »wirklich« weif3.
Etwas bildlich gesprochen, scheinen fiir Henrich im Selbstbewufst-

% Vgl. Henrich, Identitit und Objektivitit, 108 ff.

7 Der ontologische Gottesbeweis ist bekanntlich ein Thema, das Henrichs Denken von
seinen Anfingen her mitbestimmt hat: Vgl. Henrich, Dieter, Der ontologische Gottes-
beweis: Sein Problem und seine Geschichte in der Neuzeit, Tiibingen 1960, bes. 263 ff.:
Hier wird der objektive Geltungssinn kategorialer Aussagen von der Méglichkeit ab-
hingig gemacht, die Beziehung von Wesen und Dasein iiber die Ontotheologie hinaus
auf Stellen ihrer Indifferenz hin zu untersuchen.

™ Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 144.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

93


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

sein Identitit, Wirklichkeit und Wissen korreliert und irgendwie auf
alles abzufirben, womit dieses SelbstbewufStsein nach innen und au-
en zu tun hat, das ja wiederum im Grundverhiltnis der »Weltein-
heit« korreliert ist.

Allerdings sollte ja die Analyse der spontanen intelligenten Lei-
stungen Unvereinbarkeiten in den priméren Weltbeziigen und
Selbstzuschreibungen aufzeigen. Sicherlich meinte Henrich damit
auch die Schwierigkeiten, denen bislang nachgegangen wurde, so
das Ineinandergehen von Klarheit und Intransparenz im Selbst-
bewuf3tsein. Der streng identifizierende Weg von Satzeinheit, Selbst-
einheit und Welteinheit fihrt aber offenkundig aus solchen »Kon-
flikten am Anfang«” hinaus. In rekonstruktiver Absicht ist hier
wohl schon der Umrif§ der Antwort gezeichnet worden, noch bevor
die Frage ganz formuliert war. Begriffliche und methodische Unklar-
heiten von Anfang an machten dieses Vorgehen erforderlich. Nun
aber geht es darum, der Ziellinie zu folgen, auf die hin Henrich schon
die »primaren und natiirlichen Wissensformen« in einen ontologi-
schen und metaphysischen Zusammenhang stellt. Der Grundrifs
und Status seines theoretischen Konzepts von Leistungsweise der
Vernunft und Wirklichkeit wird erst ganz deutlich werden, wenn
die Problemstellung deutlich ist, auf die er nicht nur gegeniiber der
philosophischen Tradition, sondern »in unserer Zeit«’ zu antworten
sucht. Wie Henrich in den »Zwolf Thesen« schreibt, geht es thm um
eine Frage, die »auf eine Synthesis« geht.” Er will auf ein »Umfas-
senderes« hindenken”, denn:

(1) Die elementaren Erkenntnisweisen fithren zu unaufhebbar unvollstindi-
gen Ergebnissen, die zudem untereinander im Widerspruch stehen.

(2.) Aber weder die Vernunft noch ein auf Vernunft orientiertes Leben
kann in dieser Unvollstindigkeit und in solchen Widerspriichen einfach nur
verharren.”

Fir die gegenstandsbestimmende Erkenntnis, die Grundfunktionen,
die »Finzelnes von Einzelnem unterscheidbar machen«”, also den

72

Henrich, Konzepte, 17.

7 Ebda. 11.

* Ebda. 16f.

7> Ebda. 17.

76 Fbda. 13.

77 Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 41.

=

94  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

ontologischen Bezugspunkt und Priifstein des Identititsgedankens,
soll dieser Konflikt nun skizziert werden.

5.7. Gegenstandsbestimmende Erkenntnis oder
das Paradox der Ontologie

In »Dunkelheit und Vergewisserung« schreibt Henrich: »Indem wir
wissen, daf$ unsere Welt eine Ordnung der Koexistenz von Einzelnen
ist, wissen wir auch, welches die Bedingungen sind, unter denen wir
zu verldfilichem Wissen tiber ein Einzelnes kommen kénnen.«” Die
Vorstellung von der Welt als einem Ordnungsgefiige aus darin un-
terscheidbaren Einzelnen nennt Henrich in dem Aufsatz »Kant und
Hegel« die »wirkliche Ontologie unserer primaren und natiirlichen
Welterfahrung«”. Diese primire Ontologie ist also die Weltsicht, auf
die wir uns fiir gewdhnlich und tatsichlich verlassen, wenn wir uns
in unserer Welt verhalten und uns zu dem, was darin fiir uns wirklich
ist, in ein orientiertes und orientierendes Verhiltnis setzen. Man
konnte bei dieser Welt aus »natiirlichen« raumzeitlichen Dingen, Er-
eignissen und Verhiltnissen wohl auch vom alltidglichen Realismus
des sogenannten gesunden Menschenverstandes sprechen.®® Und da-
bei hat man zumeist weder Physik noch Metaphysik im Sinn. Ebenso
schwer man einen Nichtphilosophen oder Nichtmystiker — einmal
mit Verlaub ganz gemeinhin gesprochen — von der grundsitzlichen
Ungesichertheit oder gar Irrigkeit einer solchen, seiner Weltauffas-
sung tiberzeugen wird, so problematisch erscheint sie nach dem Gang
durch die philosophische Tradition, und nicht nur der Erkenntnis-
kritik.

Fiir Hegel etwa kehrt sich der gewohnliche, gemeine Sinn von
»abstrakt« und »konkret« gerade um. Da werden die augenscheinlich
so klar umgrenzbaren Einzeldinge auf einmal abstrakt, wenn sie un-
mittelbar benannt werden, und konkret ist an ihnen ihre Vielgestalt

78 Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 41.

7 Henrich, Dieter, Kant und Hegel. Versuch der Vereinigung ihrer Grundgedanken, in:
Ders., Selbstverhiltnisse, Stuttgart 1982, 173-208, hier: 192.

% Vgl. dazu: Koch, Anton Friedrich, Wozu noch Erste Philosophie? Uber das Wechsel-
verhiltnis von Subjektivitat und raumzeitlicher Einzelnheit, in: Zeitschrift fiir philos.
Forschung 48 (1994) 497-517, bes.: 498 ff.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

95


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Die Metaphysik des Elementaren

und Beweglichkeit, die nicht einfach »sinnlich gewifi« ist, sondern
mitgedacht werden muf3.®!

Dieter Henrich nun geht in seinem Aufsatz »Kant und Hegel«
erklartermaflen in seinen ontologischen Uberlegungen wie Hegel
nicht den Weg der kantischen Erkenntniskritik, sondern setzt bei
der Verfassung der »wirklichen, priméren Ontologie« ein.®? Aus die-
ser Ontologie wiifiten wir ja, wie wir zum »Gewinn von Wissen tiber
Wirkliches in der Welt« gelangen konnten.®

Die Sicht der Welt als »Zuordnung von in ithrem Dasein zu-
gleich selbstindigen Einzelnen« sei zwar vertraut, aber »alles andere
als ... aus sich selbst heraus verstindlich.«* Denn einerseits laft sich
das Dasein der Einzelnen »aufierhalb der Ordnung und fiir sich al-
lein« gar nicht denken. Was sie fiir sich als Differente sind, sind sie
aufgrund der sie erst unterscheidenden Zuordnung zu differenten
Anderen innerhalb der Ordnung. So scheinen sie von der Ordnung
»realiter ganz abhingig«.® Anderseits kann die Ordnung nur ge-
dacht werden als zusammengesetzt aus selbstindigen Einzelnen.
»Einzelne und Ordnung setzen sich also wechselseitig voraus«®, je-
doch so, dafi sie die Moglichkeit des wechselseitig anderen nicht be-
greifbar machen kénnen. Thre Beziehung nennt Henrich in » Dunkel-
heit und Vergewisserung »in einem strengen und unauflosbaren
Sinn correlative, die »Moglichkeit ithrer Interdependenz« sei nicht
weiter verstandlich zu machen.*

Verstehbar ist aber, dafd Henrich das Wissen um das Zusammen-
bestehen von Einzelnem und Ordnung in seinem »Grundverhiltnis«
ansiedelt. Dieses war als ontologisch relevanter Zusammenhang von
selbstbewufltem Wissen und prédizierbarer Verfassung der Wirk-
lichkeit eingefiihrt worden. Die indizierenden Funktionen pradikati-
ver Aussagen bestimmen Einzelnes in einer Ordnung von raumzeit-
lichen Einzelnen unter Bezug auf die identifizierbare Einzelnheit der
Person des Sprechers und seine urspriingliche Identitit als Subjekt.
Das Subjekt wiederum ist Identitit in allen aufeinander zu beziehen-

& Vgl. Hegel, Georg Friedrich Wilhelm, Wer denkt abstrakt?, in: Ders. Werke in zwan-
zig Banden, Bd. 2, Frankfurt 1969, 575-581.

 Henrich, Kant und Hegel, 192f.

® Vgl. Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 41.

# Henrich, Kant und Hegel, 193.

& Fbda. 193.

% Fbda. 193.

¥ Vgl. Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 42.

ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

den Meinungszustinden. Die Korrelation von Ordnung und Einzel-
nem liegt also gleichermaflen vor in der Struktur des Selbstbewufst-
seins, des »Grundverhiltnisses« und der ontologischen Weltverfas-
sung. Auch das Zusammenbestehen von Differenten und einem
Einheitszusammenhang ist aus der Theorie des Ich-BewufStseins als
ontologisches, »wirkliches Wissen« vertraut. Dort war allerdings als
Vorbedingung fiir Wirklichkeit des Wissens die Identitit der Wis-
sensrelation mit dem Wissenden und dem Gewufiten angesetzt, was
wohl fiir die »wissende Weltbeziehung« nicht gelten kann. Der Iden-
tititssinn des Subjekts innerhalb seiner Meinungsgeschichte und ge-
gentiber der Welt ist aber fiir Henrich, wie er in den »Fluchtlinien«
schreibt, »der zentrale Punkt, in Beziehung auf den die Identitits-
funktionen in der Weltvermeinung allererst in Gebrauch genommen
werden kénnen.«*

Die Interdependenz von Ordnung und Einzelnem in der natiir-
lichen Ontologie kann ihm zufolge denn auch teilweise im Riickgriff
auf Kants Erkenntnissubjekt erklart werden aus den Funktionsbedin-
gungen der Erkenntnis selbst. So wie die Erkenntnis in ihrer Gesamt-
verfassung aufgrund der Einheit des Subjekts auf Durchgingigkeit
und Vermittlung der verschiedenen Gedanken des Ich angelegt ist,
so muf3 denn ein selbstbewufStes Subjekt das Erkennen unterschiede-
ner Objekte auf »eine Dimension universaler Koexistenz und die
Moglichkeit des Ubergangs« beziehen.® Was Kant mit dem Einheits-
zusammenhang einer in einsinnigen Relationen auf das Ich zentrier-
ten Erkenntnis® nicht kldren kann, ist die Ontologie der »Dinge an
sich« und die Ordnung, nach der verschiedene Erkenntnissubjekte
sich jeweils auf sich und gleiche andere beziehen. Diese verschiede-
nen Ordnungen sollen zwar die gleiche Struktur aufweisen wie die
natiirliche Ontologie und wahrscheinlich, so Henrich, @iberhaupt die-
selbe Ordnung sein, sind aber fiir Kants Modell in der Erkenntnis als
real vorausgesetzt zu denken.”

Im »ganzen Grundverhiltnis in unserer Beziehung zu Wirk-
lichem« bestehen, wie Henrich in »Dunkelheit und Vergewisserung«
sagt, Selbstsein und unterschiedliche Ordnungen von Einzelnen in
einer »dunklen« Weise der Koexistenz und ihrer Ermoglichung zu-

% Henrich, Fluchtlinien, 140.

® Vgl. Henrich, Kant und Hegel, 194.
% Vgl. Henrich, Kant und Hegel, 181f.
ot Vgl. Henrich, Kant und Hegel, 194f.

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

97


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

sammen. Zu solchen Ordnungen rechnet er »die Zeit, die organische
Gestalt des Lebendigen, die Zahlen und Wirklichkeiten, die Geistver-
hiltnisse sind, wie die Werke der Kunst und die Einrichtung der po-
litischen Ordnungen.«* So kann sich der Mensch mit seinem Selbst-
sein in der Welt, in der er sich zugleich findet, »nicht durchaus
beheimatet« wissen.*® Es bleibt die Spannung des Subjekts zu seinen
verschiedenen objektivierenden Selbstzuschreibungen, zu den unter-
schiedlichen Ebenen der »primiren Selbstbeschreibung«, von denen
Henrich in den »Zwolf Thesen« spricht.**

Auf diese Schwierigkeiten wollte dann Hegel mit einer grund-
sitzlich von der natiirlichen verschiedenen Ontologie antworten.”
Solch eine verinderte Ontologie als »konstruktive Theorie«® fiihrt
dann zu Henrichs Metaphysik des Abschlusses, zu seinem Versuch
einer »synthetischen Antwort«, die das Verschiedene und Wider-
spriichliche »in einer einzigen Verfassung von Wirklichkeit mitein-
ander«*” vereinen will.

5.8. Zusammenfassung

Es dringt sich das Bild von konzentrischen Kreisen, von jeweils auf
anderer Ebene und mit anderer Reichweite wiederkehrenden glei-
chen Verhiltnissen auf, wenn man Dieter Henrichs Vernunftkonzept
beschreiben soll. Eine anfingliche Verwirrung wird leicht durch seine
bisweilen dunkle und mehrsinnige Sprache mit ihren von langer Tra-
dition geformten Begriffen ausgelost. Doch dann treten die Umrisse
leitender Denkmodelle hervor.

(a) Da ist immer wieder die Denkfigur vom Ganzen und seinen
Teilen, die sich im SelbstbewufStsein so ausprigt, daff nicht nur die
Elemente im Ganzen aufeinander bezogen sind, sondern jedes Ele-
ment bereits das Ganze enthilt.”® Mit dem Vorliegen auch nur eines
Faktors muf$ sogleich das komplexe Ganze auftreten. Das Ganze ist

% Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 42 f.

% Ebda. 43.

* Vgl. Henrich, Konzepte, 15f.

% Vgl. Henrich, Kant und Hegel, 195.

% Fbda. 196.

7 Henrich, Dunkelheit und Vergewisserung, 43. Ebenso gegeniiber Habermas: Ders.,
Konzepte, 13 u.17.

% Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 147 ff.

98  ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Metaphysik des Elementaren

bestimmt als eine Struktur von Wechselimplikationen, Ganzes und
Teile bedingen sich gegenseitig, sind gerade deshalb nicht vonein-
ander abzuleiten. Da es unableitbar ist, hat Selbstbewufitsein den
Charakter der Fundamentalitit und der Unmittelbarkeit. Da es un-
vermittelt ist, tritt es spontan und unverfiigbar auf, ohne von seiner
Genese Rechenschaft zu geben.

(b) Da ist die logische Figur einer strengen »numerischen« Sel-
bigkeit oder Identitit. Sie hat ihren Ausgang in der Unmittelbarkeit
des SelbstbewufStseins, wird dort aber von Henrich begrifflich vor-
ausgesetzt. Sie erst gibt dem Selbstbewuf3tsein seine logische Form.
Auch die Fassung des Wechselbezugs seiner Teile und die Form der
Ganzheit ist dadurch bestimmt. Daftir kann Henrich Vorstellungen
und Begriffe der Traditionen Kants und Fichtes als Zeugen aufrufen.
Im Selbstbewufitsein ermoglicht diese strenge Identitit die Gleich-
setzung von Wissen und Wirklichkeit, so daf8 die Figur der Reflexion
abgeldst und als »sekundéres Phanomen« begriindet werden kann.
Die Unmittelbarkeit des SelbstbewufStseins erhalt den Sinn einer be-
wufstseinsunabhéngigen Realitit.

(¢) Da ist die » Verflechtung« von Wissen und Ontologie im so-
genannten »Grundverhiltnis«. Diese Verbindung ist hergefiihrt von
der Tradition transzendentaler Erkenntniskritik. Durch Henrichs
Fassung des SelbstbewufStseins erhilt sie jedoch einen anderen Sinn:
Die Struktur der »primiren« Ontologie spiegelt die innere Wechsel-
beziehung des SelbstbewufStseins wieder, sowohl in threr Verfassung,
wie im Verhiltnis ihrer verschiedenen Ausgestaltungen. Wie das
SelbstbewufStsein ist sie in ithrem Bestand unableitbar. Sie leitet die
Grundfunktionen des Erkennens und steht selbst mit dem Selbst-
bewufStsein in einem wechselseitigen Abhangigkeitsverhiltnis. In
diesem Verhiltnis gibt das Selbstbewufltsein der Ontologie den Sinn
von Identitit und Wirklichkeit vor. Weltverhiltnis und Selbstver-
hiltnis sind in threr Struktur gleich urspriinglich® aber nicht gleich-
gewichtig. Thre Beziehung ist nicht die einer kritischen Reflexion
oder transzendentalen Reduktion, sondern die eines strukturellen
Zusammenhangs. So wirklich das Selbstbewufstsein ist, so wirklich
mufS auch das Grundverhiltnis als Verhiltnis zur Welt sein. Sind
Weltbezug und Selbstbezug auch untrennbar eng verflochten, zwi-
schen ihnen besteht doch eine ebenso grundlegende Differenz: Zur
Welt gehort alles, was nicht auf die Unmittelbarkeit des Subjekts

* Vgl. Henrich, Fluchtlinien,

Jurgen Habermas und Dieter Henrich A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz

99


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Die Metaphysik des Elementaren

bezogen werden kann. Der strenge »Einheitssinn« des Subjekts gerit
deshalb im Grundverhiltnis notwendig in Konflikt mit der Pluralitit
tatsichlicher Selbstbeschreibungen und der Formen von Wirklichem.

(d) Dieter Henrich findet so zu der Aufgabe, den strukturellen
Zusammenhang von SelbstbewufStsein und Weltverfassung auf eine
Ubereinstimmung in einem umfassenden Ganzen hin weiterzuden-
ken. Aber dabei spricht er dann nicht mehr von der Vernunft des
Menschen sondern allgemeiner von »Verstehensformen«.'® Die Ver-
nunft ist bei ihm an die strukturellen Vorgaben und begrenzenden
Moglichkeiten des »Grundverhiltnisses« gebunden.

Die elementaren intelligenten Leistungsweisen des Menschen
nehmen in Henrichs Konzeption thren Ausgang in einem unhinter-
gehbaren Bereich struktureller Verflechtungen, der jeweils spontan
als ganzer auftritt. Darin sind Vorgaben fiir alles Wissen des Men-
schen von sich und seiner Welt enthalten. Bezogen auf diese Vor-
gaben spricht Henrich von seiner »Metaphysik des Elementaren«.
Da das Grundverhiltnis im Verstehen seine Genese und sein Fungie-
ren in unverfiigbare Dunkelheiten hiillt und seine Strukturen nicht
aus sich selbst heraus erkldrt, will er beim Denken iiber das Grund-
verhiltnis und die Aufgaben, die es stellt, nicht an die Standards
»wissenschaftlicher Beweisverfahren« gebunden sein.™ Denn diese
Theoriebildungen seien ihrerseits erst unter den Bedingungen des
Grundverhiltnisses moglich.

1% Vgl. Henrich, Fluchtlinien, 134.
19 Vgl. Henrich, Konzepte, 13.

ALBER PHILOSOPHIE Placidus Bernhard Heider

ttps://dol.org/10.5771/8783495097048-77 - am 25.01.2026, 13:45:50. https=//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997048-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1.  Ein Anspruch auf den ersten Blick
	5.2.  Ein vortheoretisches Apriori
	5.3.  Das Grundverhältnis
	5.4.  Subjektivität ohne Reflexion
	5.5.  Das unvermittelte »Wissen von sich als wissender Subjektivität«
	5.6.  Die Einheit von Logischem und Faktischem
	5.7.  Gegenstandsbestimmende Erkenntnis oder das Paradox der Ontologie
	5.8.  Zusammenfassung


