IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion
18. Denken und Entwerfen

Ich sehe immer den Bauenden, wie er mit seinen Blicken auf allem fern und nah um
ihn her Gebauten ruht, und ebenso auf Stadt, Meer und Gebirgslinien, wie er mit die-
sem Blick Gewalt und Eroberung ausibt: alles dies will er seinem Plane einfiigen und
zuletzt zu seinem Eigentume machen, dadurch, daf es ein Stiick desselben wird. [...] Je-
der eroberte sich seine Heimat noch einmal fiir sich, indem er sie mit seinen architek-
tonischen Cedanken berwaltigte und gleichsam zur Augenweide seines Hauses um-
schuf. Im Norden imponiert das Gesetz und die allgemeine Lust an Gesetzlichkeit und
Gehorsam, wenn man die Bauweise der Stidte ansieht: man errit dabei jenes inner-
liche Sich-Gleichsetzen, Sich-Einordnen, welches die Seele alles Bauenden beherrscht
haben mufi. Hier aber findest du, um jede Ecke biegend, einen Menschen fiir sich, [...]
er mochte, mit einer wundervollen Verschmitztheit der Phantasie, dies alles mindes-
tens im Gedanken noch einmal neu griinden, seine Hand darauf—, seinen Sinn hinein-
legen... (FW:191f)

Das Instrumentalisieren und Neugriinden der umgebenden Welt entstand mit der In-
terpretation des Himmels, des Daches der Welt, die priziser gesagt, die Schaffung ei-
nes kiinstlichen und bestenfalls kiinstlerischen Himmels ist, des Meta-Daches der Men-
schen. Noch Platons Allegorie der Vertreibung des Menschen aus der paradiesisch-illu-
sionistischen Hohle (oder Hoélle der >denkfaulen wilden Tiereq), klingt wie ein Nachruf
der kognitiven Revolution. Der Auszug aus der Hohle (Hélle) ist der Einzug in die (Theo-
rie der) Architektur.

18.1 Caveman

Die Urspriinge der heutigen Begriffe der Kultur und des Bauens hingen eng zusam-
men; so geht einerseits das lateinische Wort »cultura« auf den Ackerbau zuriick, also auf
das Bauen, verstanden als das An-Bauen und Pflegen der landwirtschaftlichen Kultu-
ren, und andererseits geht das Bauen als das Errichten von Bauten aus dem lateinischen
Wort »aedificare« hervor. Beide Arten des Bauens, sowohl das Pflegen (Kultivieren) und
das Errichten fliefRen in dem Begriff des Wohnens, im Sinne des umfassenderen Bewoh-
nens der Erde, zusammen (Heidegger 5: 141). Dieser Zusammenhang des Errichtens von
Bauten und des Anbauens oder Kultivierens von Ackern spielt auf eine relativ spite Ent-
stehung weit ibergreifender Kulturen in der etwa 300 000 Jahre wihrenden Geschichte
des Homo sapiens an, d.h. auf einen Zusammenfall des Anlegens (Planens) von Siedlun-
gen mit den langsam einsetzenden landwirtschaftlichen Revolutionen um ca. 11 500 vor
unserer Zeitrechnung. Denn in der Tat stammen unsere iltesten Zeugen einer >solidenc
Baukultur (z.B. das 11 0oo-jahrige syrische Tell Qaramel) ebenfalls aus dieser jiingeren
Kulturzeit der sich sehr langsam durchsetzenden landwirtschaftlichen »Revolutiond. Es

2 Man muss hier sofort auf die problematische Verwendung des Begriffes der Revolution aufmerk-
sam machen, dasie tendenziell dem ethnologischen Evolutionismus zugeordnet werden kann, der
gerade zu bekdmpfen beabsichtigt wird (Descola 1: 43ff.). Als alternative Geschichte der Mensch-
heit ist in diesem Zusammenhang vornehmlich das Werk von Graeber und Wengrow: Eine neue
Geschichte der Menschheit zu erwdhnen.

13.02.2026, 21:47:12. e

199


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Nietzsches Architektur der Erkennenden

liegt offensichtlich nahe, die ersten Steinbaukulturen an die mit der Landwirtschaft ver-
bundene Sesshaftigkeit zu kniipfen, wihrend die noch ilteren Kulturen vielleicht eher
als Lagerkulturen und voriibergehende Feuerstitten (darunter die sogenannte architek-
tonische Urhiitte?, Zelte, Unterschliipfe und Hohlen) der sich stindig auf Wanderschaft
befindlichen kleineren Gruppen des sammelnden und jagenden Homo sapiens (und sei-
ner teils noch lebenden Gattungsgenossen) bezeichnet werden konnten.

Ganz allgemein werden nun mit einer iibergreifenden Kultur verschiedene Berei-
che menschlichen Schaffens zu einem >grofRen, geschlossenen Ganzen«< zusammenge-
fasst: Religion, Wissenschaft, Recht, Sitte, staatliche Ordnung, Erziehung, Wirtschaft
und Technik (Braun: 7). Wenn auch einzelne Bereiche schon wesentlich ilter sind, ent-
stand eine geschlossene, kohdrente und vor allen Dingen grofdmaf3stiblich angelegte
Ordnung all dieser Bereiche eindeutig erst mit der einsetzenden landwirtschaftlichen
Sesshaftigkeit. Nun schliefien wir aber ausdriicklich den Bereich der Kunst aus diesem
spiten Ganzen aus, im Besonderen die bildenden Kiinste (>primitive« Baukunst, Bild-
hauerkunst und Malkunst). Lediglich die angewandten Kiinste (des Kunsthandwerks)
diirfte man noch in diese >Definition« der spiteren Kulturen aufnehmen. Wihrend also
die so definierten Kulturen des (einzig tiberlebenden) Homo sapiens mit der landwirt-
schaftlichen Revolution ab ca. 11 500 langsam zu entstehen begannen, geht der bildende
Kunst(be)trieb schon auf die viel dltere kognitive Revolution zuriick (70 000—30 000). Mit
ihr setzt das Phinomen der aus dem Denken entstehenden »Grund-Irrthiimer« (KSA11, §
26[58]) ein (und eben nicht »Grund-Wahrheiten« [KSA11, § 26[58]1), also das Phinomen
eines wahrhaften »Cultus des Irrthums« (KSA10, § 6[1]). Hier beginnt das, was Nietzsche
die Dinge nannte, »die es gar nicht gibt« (M: 319), die aber auch den Menschen spiter so
verstoren konnten. Die kognitive Revolution ist das Entstehen einer weit iibergreifenden
Fantasie (oder auch »Erfindungsgabe« bei Alberti: 299), d.h. eines weit tiber die Grund-
funktionen, wie beispielsweise der einfachen Orientierung im Raum (vgl. Palagyi), hin-
ausgehenden Vorstellungsvermogens. Aber selbst diese primitive, ab der Geburt erlernte
existenzielle Raumorientierung kénnte schon als die erste Vorstufe der spiter méglichen
Raumplanung verstanden werden. Das Denken ist also schon in aller Primitivitit das Er-
stellen einer planvollen Ordnung; es ist die Gabe des Bewusstseins, unser »Dasein unter
einen Plan zu stellen« (Braun: 7). Aber jeder Plan ist eine Abstraktion, oder besser gesagt
ist unsere Fihigkeit zur Abstraktion die Voraussetzung beider Vorstellungsvermogen,
des Orientierens wie des planerischen Denkens.

Die Vergriberung als Grundmittel, um Wiederkehr, identische Félle erscheinen zu las-
sen; bevor also»gedacht«wurde, mufs schon gedichtet worden sein, der formende Sinn
ist urspriinglicher als der »denkende«! (KSA11, § 40[17])

Die Hohlenmalerei ist der anschaulichste frithe Zeuge unseres existenziellen Abstrak-
tionsvermdgens, und die indonesische Leang-Tedongnge-Hoéhlemalerei, die bisher als
ilteste auf ein Alter von 45 500 Jahren datiert wurde, fillt mitten in die kognitive Revo-
lution. Hinausgehend tiber die vor allem darstellerisch gepragte Wandmalerei des Hoh-

3 Goethe nannte dies Vitruvs »Marchen von der Hitte« (Goethe, Schriften zu Kunst. Erster Teil, Miin-
chen: DTV 1962, S. 26).

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

lenmenschen, ist das derzeit dlteste Zeugnis unseres hoch entwickelten Vorstellungsver-
mogens der aufein Alter von iiber 32 000 Jahren datierte Lowenmensch aus der Endpha-
se der Revolution unseres Geistes. Mit diesem neuen Cultus erfihrt das Entlastungswe-
sen des Menschen eine entscheidende Wende hin zum gromafRstiblicheren kollektiven
Handeln. Anders ausgedriickt ist ganz selbstverstindlich iiberhaupt erst durch die ko-
gnitive Revolution und das Boosten der menschlichen Fantasie die landwirtschaftliche
Revolution mit ihren grofigemeinschaftlichen Planungskulturen moglich. Erstere Re-
volution ist die Vorstufe eines erweiterten Entlastungsprozesses zur individuellen Ent-
wicklung unserer zweiten Natur, unseres Ver-Riickens, und Letztere, in Verbindung mit
der umfinglicheren Baukunst, entspricht dem umfassenderen Prozess, den Nietzsche
eine »Welt zu construiren« (KSA7, § 19[41]) nennt. Noch einfacher ausgedriickt, die Pla-
nung und der Bau dieser bewohnbaren Welt (der Kultur) setzen zuerst einmal einen bau-
enden Geist der letzten Spezies der Gattung Homo voraus. Diesen Zusammenhang ver-
anschaulicht Heideggers tiefsinnigen Zusammenschluss von »Bauen Wohnen Denkenc.

Das Denken ist hier schon das Planen und Vor-Stellen, also das Antizipieren der ver-
gehenden Zeit (z.B. das Planen der Aussaat und Ernte im Zuge der ewig wechselnden Sai-
son). »Alle Fruchtbarkeit, und alle treibende Kraft liegt in diesen vorausgeworfnen Blicken«
(KSA7, § 19[76]). Neben der raumlichen Orientierung und imaginiren Lokalisierung er-
laubt uns die vertiefte Fantasie auch eine zeitliche Ver-Riickung, das Vorwegnehmen ei-
nes zukiinftigen Zustandes der (Um-)Welt, die geplante Zukunft. Hier wird Fantasie zur
Grenzgingerin des Wahnsinns und der Zeit (der Homo Creator grenzt an den Homo de-
mens), des unbestimmten ewig flieRenden Werdens statt der spiteren Rache an der Zeit
und ihres (verniinftigen<) Riickzuges in das stetige wahre Sein. Nochmals apropos des
>Wahnsinns«:

»Durch den Wahnsinn sind die grofiten Giiter ilber Griechenland gekommenc, sagte
Plato mit der ganzen Menschheit. [..] »Ach, so gebt mir Wahnsinn, ihr Himmlischen!
[..] Gebt mir Delirien und Zuckungen, pl6tzliche Lichter und Finsternisse, schreckt
mich mit Frost und Glut, wie sie kein Sterblicher noch empfand, mit Getése und
umgehenden Gestalten, laf3t mich heulen und winseln und wie ein Tier kriechen: nur
dafd ich bei mir selber Glauben finde! [..] Der neue Ceist, der in mir ist, woher ist er,
wenn er nicht von euch ist? Beweist es mir doch, dafd ich euer bin; der Wahnsinn allein
beweist es mir«. (M: 18ff.)

Und Nietzsches verzweifelter Schrei nach den Géttern wurde schliefilich im Jahre 1889
endgiiltig erhort!

18.2 Der Handwerker

Nur ein Handwerk kann man korrekt, d.h. nach den Regeln der Kunst (»lege artis«) aus-
fithren. Diese Regel (der geltenden Regeln) gilt scheinbar nicht firr das Entwerfen. Es
gibt kein fachminnisches, kunstgerechtes Entwerfen. Dies ist einer der offensichtlichen
Griinde dafiir, dass man Architektur klar vom Handwerk unterscheidet; der Architeke
ist kein Baumeister im herkémmlichen Sinne (oder nicht mehr bzw. nicht >nur< Bau-
meister). Allein das konkrete entwerferische Skizzieren hat nichts mit dem kiinstleri-

13.02.2026, 21:47:12. e

201


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Nietzsches Architektur der Erkennenden

schen Skizzieren oder akademischen Zeichnen zu tun (verstanden als eine auch von Ar-
chitekten erlernte Kunstfertigkeit oder Technik) und natiirlich noch weniger mit dem
spateren Bauzeichnen. Das Entwerfen ist zuerst eine rein intellektuelle Titigkeit, die
sich verschiedener Mittel bedient, um den intellektuellen Prozess zu stimulieren und zu
dokumentieren, wobei die Dokumentation bzw. das langsam entstehende Bild (Colla-
ge, Modell, Montage, Riss, Schema, Skizze, Zeichnung etc.) selbst wieder stimulierend
wirkt und zu erneuten Dokumentationen fithrt (ein spiralférmiger Prozess, der ganze
Miilltonnen fillen kann). (Besonders fiir das iterative entwerferische Denken gilt, was
Nietzsche fiir den schon mehrmals erwihnten Zusammenhang von intuitivem philo-
sophischen Denken und der trigeren Wissenschaft erwihnt: »[...] es springt voraus auf
leichten Stiitzen: schwerfillig keucht der Verstand hinter drein und sucht bessere Stiit-
zen, nachdem ihm das lockende Zauberbild erschienen ist« [KSA7, § 19[751].)

Und doch scheint es in diesem etwas uferlosen Kopfwerk versteckte Regeln zu geben.
Jeder Lehrstuhl des Entwerfens, jede Wettbewerbsjury wire ansonsten véllig sinnlos. Je-
der Mensch, selbst der Architekt, »denkt immerfort, aber weif$ es nicht; das bewusst-
werdende Denken ist nur der kleinste Teil davon, sagen wir: der oberflichlichste, der
schlechteste Teil« (FW, § 354). Der >schlechteste Teilc dieser Kopfarbeit des Entwerfens
zielt auf Mitteilung, auf das Zeichen. Bewusstes Denken geschieht in »Mitteilungszeichen,
womit sich die Herkunft des Bewuf3tseins selber aufdeckt« (FW, § 354). Fiir den »bei wei-
tem iberwiegenden Teil dieses Lebens« (FW, § 354) ist das Bewusstsein allerdings nach
wie vor vollig iiberflissig. Die kognitive Revolution, als Voraussetzung der spiteren pla-
nerischen Agrarrevolutionen, war also in erster Linie ein Boosten dieses bewussten Den-
kens, verstanden als Mitteilungsfihigkeit der Menschen untereinander (»der einsiedle-
rische und raubtierhafte Mensch hitte seiner nicht bedurft« [FW, § 354]). Um aus der vor
ttber 70 000 Jahren noch véllig unbedeutenden Cave-Mankind das oberste (und bedenk-
lichste) Glied der Evolution zu machen, musste dem Entlastungsprozess der zweiten Na-
tur ein bedeutender Mafistabssprung gelingen. Fiir die spezielle Not dieses gefihrdets-
ten Tieres entwickelte die Natur auch diesen ganz speziellen »Genius der Gattung« (FW,
§ 354), eine intelligible Zeichenwelt als groBmaf3stibliches »Verbindungsnetz zwischen
Mensch und Mensch« (FW, § 354) entwerfen zu konnen. Die Entwicklung dieser entwer-
ferischen Fihigkeit geht Hand in Hand mit der Entwicklung des Bewusstseins bzw. des
bewussten Denkens. Dieser aufkommende Genius der Gattung lisst aus dem individu-
ellen wilden Menschen (Homo ferus) nach und nach das>soziale Tier« (den sogenannten
Homo socius) werden.

Die einzelnen Disziplinen der Kultur haben nicht nur die Sprache in Worten als »Brii-
cke zwischen Mensch und Mensch« (FW, § 354), als Fangnetz fiir den Sprung vom Unbe-
wussten in das Wissen (Bewusste). So wie der Mathematiker nach dem Denken in Wor-
tennoch in Zahlen zu denken lernt, lernt auch der Architekt noch in spezifischen Zeichen
zu denken. Beide sind intuitiv geneigt, ihre spitere, zusitzlich erlernte Denk-Sprache,
nur als eine spezielle Sprache anzusehen, die sich vom Original, der Sprache in Worten,
dem Denken in Worten, moglicherweise wesentlich unterscheidet. Doch hier wie dort
wird gleich gedacht, hier wie dort erliegen wir in gleicher Weise dem Denken (KSA7, §
19[76]). Denn als »zeichenerfindender Mensch« (FW, § 354) ist das Wesen des »zivilisier-
ten« Denkens eben nichts anderes und Wichtigeres als ein Zeichenerfinden.

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Es gibt keine Sprache an sich, auch keine Struktur an sich, nur bedingte Sprachen
und Konzepte! Auch der Strukturalismus hat in seiner spezifischen »Nostalgie des Abso-
luten« (Steiner: 41ff.), mitunter ausgehend vom System der Sprache (Saussure), ein fan-
tastisches, weitreichend instrumentalisierbares Konzept geschaffen. Es ist aber wieder-
um >nur« ein Konzept, und es liegt lediglich an uns, dieses absolute Wissen der Unwahr-
heit (WZM: 416) auch noch zu wollen. Architektur (d.h. der Entwurf, gebaut oder geplant)
entspringt einer Idee, das Entwerfen ist das Entwickeln einer Idee, Letztere geht aus dem
Denken hervor. Entwerfen ist selbstverstindlich eine Form des Denkens, und unsere nun
aus Nietzsche abgeleitete Hypothese als der nunmehr feste und Granite Grund unserer
Streitschrift geht noch weiter. Denken heifit, sich die Welt umschaffen (WZM: 391), auf
dem festen Grunde der Fantasie die Welt zu gestalten. Diirfte man sich nicht als wun-
dersamer Logiker nun erlauben, alles bereits Gesagte in eine einprigsame Gleichung zu
packen. Und solch wundersame Logik ist ja das eigentliche Ziel der Fiktion: Entwerfen
ist>die« Form des Denkens oder noch klarer ausgedriickt und auf die Existenz des Men-
schen bezogen: Denken ist Entwerfen.

Diese Gleichung birgt den privilegierten Zusammenhang von (Nietzsches) Phi-
losophie und Architektur; aus ihr geht offenkundig die potenzielle Ahnlichkeit bzw.
Wahlverwandtschaft der beiden Berufungen hervor. Traditionell denkt man (teils aus
guten Griinden) die Praxis als quasi abgeleitet von der Theorie (bewusst oder eben gerade
unbewusst); doch handelt es sich auch hier gewissermaflen eher um ein Wunschden-
ken. Denn so wie der dsthetische Sinn viel urspriinglicher ist als das reflektierende
Denken, geht das intuitive Entwerfen vielleicht weit dem expliziten Denken voraus.
Die Gleichung >Denken = Entwerfen« suggeriert also wiederum eine Umkehrung der
traditionellen Lehre bzw. des Glaubens vom Kopf als Steuerzentrale. Was die Archi-
tektur anbetrifft, kénnte uns vielmehr die unmittelbare entwerferische Praxis vieles
tiber alle graue Theorie lehren. Die Hand des Architekten (auch der bekannte Bauch)
ist das tiberzeugendere Organ; es steht besser mit den eigentlichen Bediirfnissen des
Menschen in Verbindung, also mit dem Leben, als der vom s>bésen Sokrates< (JGB: 4)
verdorbene Kopf. Meist entsteht Architektur jenseits von Gut und Bose und untersteht
nichts anderem als dem Willen zur Macht. Nur als die Moderne anfing, ihre offene
Architektur zu theoretisieren, wurde sie problematisch, blieb das Denken eingeschlos-
sen in der postsokratischen Tradition, als man sie eben mit Wahrheit, Sachlichkeit,
Objektivitit, Rationalitit, Genuis, Logos und dhnlichen lebensfremden Begriffen in
Verbindung brachte. Indessen kénnte abermals die Architektur (bzw. das konzeptuelle
Entwerfen) die Philosophie (bzw. das begriffliche Denken) liutern, so, wie zu seiner Zeit
Nietzsche stark von Semper gepragt wurde und eine Philosophie entwarf, die perfekt
zum Entwerfen passt.

Mit dem Begreifen des Denkens als Entwerfen kann uns schliefRlich das Entwerfen
iiber das Denken belehren. (Wie das Entwerfen Aufschluss itber das Denken geben kann,
illustrierte schon der fundamentale frithe Beitrag der Gestalttheorie fiir die kognitiven
Wissenschaften [Dortier: 6].) Mit diesem Sachverhalt stellt sich dem Architekten die Phi-
losophie véllig anders dar, man ist schon fast geneigt, eine Umkehrung der Rollen zu
wagen, denn das >Wesen« des entwerferischen Denkens ist in der Regel nur fiir wirkli-
che Entwerfer zu begreifen (zumindest intuitiv und aufgrund langjahriger Erfahrung).
Aber die Bindung an die Philosophie als Ursprung des Denkens bleibt entscheidend fur

13.02.2026, 21:47:12. e

203


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Nietzsches Architektur der Erkennenden

das tiefere Verstindnis dieses Wesensg, selbstverstindlich nur mit Denkern wie Nietz-
sche und erst anhand >seiner« Leitbilder in zweiter Hinsicht auch mit Platon und sei-
nen >Fufinoten« (Whitehead: 63). Man kann dann eben, bei nochmaligem Hinsehen mit
Nietzsches Leitbildern, wieder essenzialistisch vom Wesen der Dinge reden, aber dies-
mal seridser, aufgeklirter vom Wesen der Dinge mit >wahren< Metaphern reden. Das ist
realistischer als Vorstellungsmodell und vor allem fruchtbarer fiir das Leben. Dies ist
die doppelte Umkehrung des Platonismus, mit der Nietzsche den Anschluss an die Er-
rungenschaften unserer veralteten Kultur vollzieht. Nietzsches Metaphysik der Kunst,
auf demeinzigen Gedanken« des allumfassenden Willens zur Macht fundiert, integriert
selbstverstindlich auch noch die altgediegene Metaphysik als Kunst.

Das Denken und jenes knollig-kugelrunde, durch und durch todt-massive und starr-
unbewegliche Sein missen, nach dem Parmenideischen Imperativ, zum Schrecken al-
ler Phantasie, in Eins zusammenfallen und ganz und gar dasselbe sein. Mag diese Iden-
titdt den Sinnen widersprechen! Cerade dies ist die Biirgschaft, dafd sie nicht von den
Sinnen entlehntist. (PHG, §12)

Wenn man das Denken selber als Entwerfen begreift, andert sich auch unser Verstindnis
des Entwerfens. Architektur wird aus einer Neuauffassung ihres kennzeichnenden Ent-
stehungsprozesses, dem Entwerfen, neu definiert als eben wahrhaftig interessierter Me-
taphysik der Lebens-Kunst des ewigen Werdens, weit jenseits von einem unbeweglichen
Sein oder oben erwihnter Wahrheit, Sachlichkeit, Objektivitit, Rationalitit, Genius und
Logos und von unzihligen anderen lebensfremden, d.h. versuchsweise alle Affekte und
Emotionen ausschlieRenden Begriffen. Wenn schon das Denken Entwerfen ist, wird das
(architektonische) Entwerfen in einer Art Primitivitit sublimiert, als Teilgebiet des all-
gemeinen ((wilden<) Entwerfens. Es steht somit rein begrifflich in einem direkteren Zu-
sammenhang mit der den Menschen als solchen kennzeichnenden Charakteristik (das
»Menschliche« der ausgeformten Wirklichkeit bei Rossi: 20).

Zu lange schon glaubt man an eine scharfe Trennung von Geist und Korper, d.h. an
die (moralische) Uberlegenheit des Kopfes gegeniiber den Sinnen. Ein grofler Kiinstler
schopft seine Ideen aus einer fiir Normalsterbliche scheinbar unerreichbaren Welt. Er
bzw. sein Kopfist eine Art »Telefon des Jenseits« (GM: 341). Es entspricht dem Bild vom
Menschen, eingespannt zwischen Erde und Himmel. Der héher stehende Kopf greift po-
tenziell schon nach den Géttern, d.h. der wahren Welt der Ideen, wihrend der Korper
mit seinen FiifSen fest auf der Erde wurzelt, d.h. treu der scheinbaren Welt der Sinne,
dem Diesseits verbunden bleibt. Diese Trennung von Geist und Sinne (Kopf und Kérper)
wurde mit der klassischen Metaphysik ab Platon bzw. Sokrates (und dem dazugehérigen
Christentum) geradezu kultiviert, als Trennung der Ideen vom Leben und nicht einer
Messung der Ideen am Leben (am Diesseits), so wie es Nietzsche fordert.

Die Umkehrung dieses Sachverhaltes findet schlie3lich aber schon immer ganz kon-
kret in der Praxis des Denkens/Entwerfens statt. Dass der Kopf(das Bewusstsein) die zu-
letzt informierte Instanz in diesem Denk-/Entwurfsprozess ist, hat schon Le Corbusier
sgefithlt« (es war vielleicht schwerlich zu >begreifens, die klassische Metaphysik sbehin-
derte<ihn in seinen Schriften an wirklichem Freidenken). Das morgendliche Malen und
Zeichnen im Atelier, sein »laboratoire secret« (Benton/Cohen: 11) wurde zu einer Art kon-

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

templativer Mediation, zu einer Vermittlungsiibung von der Hand zum Kopf, welche die
architektonische Formfindung des Nachmittages im Architekturbiiro vorbereitete.* Die
Praxis der Kunst war keine nur komplementire Tatigkeit, sondern die konkrete Voraus-
setzung seiner Kreation neuer >Lebensméglichkeitens, ein zwingendes >Uben<im Sinne
Sloterdijks (Sloterdijk 4). Wir werden also das Denken niemals begreifen, wenn wir den
Kopf als Kontrollzentrale eines maschinellen Korpers verstehen, wenn wir die Hand nur
einfach als das Werkzeug des Geistes verstehen. Es tritt zumindest eine intensive Wech-
selwirkung ein, denn sie (die Hand) ist spitestens beim Homo sapiens bereits deterri-
torialisiert, wie dies Deleuze und Guattari klar beschreiben (Deleuze 9: 87). Die hierar-
chische Ordnung von Descartes wird mit dem Begreifen des Willens zur Wahrheit als
Wille zur Macht (KSA12, § 9[35]) und des Willens zur Macht als Kunst (KSA13, § 14[61])
als Wille zur Kunst aufgeldst: Hand und Stift bilden nun ein Machtgebilde, das tiber das
Werkzeug hinausgeht.

Hier beginnt die abstrakte Maschine sich zu entfalten, sich aufzurichten und eine Illu-
sion zu erzeugen, die Giber alle Schichten hinausgeht, obwohl sie selber noch zu einer
bestimmten Schicht gehért. Dies ist offenbar die fiir den Menschen konstitutive Illu-
sion (fiir wen hélt sich der Mensch?). [..] Leroi-Gourhan zeigt [..], wie die Hand eine
ganze Welt von Symbolen, eine ganze mehrdimensionale Sprache schafft... (Deleuze
9: 90f.)

Das Urphinomen der Hohlenmalerei, der primitiven Handzeichnung, war eine erste
Form der Kommunikation, parallel zur Sprache bzw. als Beitrag ihrer Entwicklung. Es
war aber speziell noch ein besonders aktiver Beitrag zur kognitiven Revolution als ihrer
ritckkoppelnden Bauinspektion und als Stimulans der weiteren Entfaltung. Die Codie-
rung der entstehenden geistigen Muster mit den Affekten (Damasio) als Voraussetzung
eines bewussten, abrufbaren expliziten Denkens ist in diesem Urphinomen exempla-
risch veranschaulicht. Die geistige Kastration (GM:362), d.h. der beabsichtigte Riick-
bau der den Menschen als solchen auszeichnenden kognitiv-affektiven Errungenschaf-
ten, setzte in Griechenland erst 45 000 Jahre nach der derzeit iltesten Urmalerei ein:
Als ein neuer Wind des Aufbruchs klingt nun Platons berithmte Kavernenallegorie (oder
Hohlengleichnis aus dem VII. Buch des Staates) eher wie das blendende Manifest zum
Abbruch des errungenen bauenden Geistes und veranlasste selbst noch so revolutionir
gestimmte Personlichkeiten, explizit bauende Geister und Asthetiker wie Le Corbusier,
zu beinahe grotesken Selbstkastrationen und literarischen Selbstverneinungen ihres in-
timen malerischen Laboratoriums (Benton/Cohen: 90). Le Corbusiers duflerst sensible
Hand lebte ganz ausgezeichnet (man denke nur an seine leidenschaftlichen >bestiaires
humains<in Homers Iliade [Benton/Cohen: 734]), doch sein Intellekt wollte (beim Schrei-

4 »)e n'ai cessé depuis novembre 1918 de peindre tous les jours, arrachant ol je pouvais les trouver
les secrets de la forme développant I'esprit d’invention, au méme titre que I'acrobate, chaque jour,
entraine ses muscles et sa maitrise. Je pense que si I'on accorde quelque chose a mon ceuvre d’ar-
chitecte, c’est a ce labeur secret qu'il faut en attribuer la vertu profonde.« (Le Corbusier, in: Benton/
Cohen: 99)

13.02.2026, 21:47:12. e

205


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ben®) vorerst noch vollends im Sinne der modernen Tradition kaltgestellter Frosch blei-
ben:»nous créons froidement et purement« (Le Corbusier 4: 34). In der modernen Kulmi-
nationsphase Platons konnte er natiirlich noch nicht die eigentliche fantastisch-aftektive
Entstehung und Wirkung des Purismus und selbst der Sachlichkeit anerkennen.

Die Architekturbewegungen der Moderne zeigen abermals diesen Konflikt von Hand
und Kopf des abstrakten Menschen (-hoheren Menschen). Die erfinderische Hand ent-
wickelt die Formensprache weiter und weiter, der Intellekt hinkt weit hinten nach und
bleibt den 2000-jihrigen klassisch-modernen geistesgeschichtlichen Reflexen verhaftet
(dem Glauben an die wahre Form/Idee der Dinge [Choay 2:30ff.]). Man kann die sug-
gestive Kraft der Zeichnung im Vergleich zum philosophischen Begriff niemals tiber-
schitzen, aber wir wollen damit nicht im Geringsten die kiinstlerische Entfaltung oder
Entstehung mystifizieren. Im Gegenteil: Der emotionale Anteil am nur scheinbar privi-
legiert geistigen Geschehen ist wieder in den Vordergrund zu bringen; der emotionale
Anteil ist eben schon eine erste voritbergehende Messung am Leben, denn wie Nietzsche
sagte, (frohliche) Wissenschaft ist nichts fir Frosche oder Asketiker einer dialektischen
Aufklirung (Adorno/Horkheimer) auf der Suche nach der magischen Formel des Welt-
geheimnisses (Barthes: 87), sondern eine Berufung aufgeklirterer Asthetiker.

18.3 Der Asthetiker

Nur aesthetisch giebt es eine Rechtfertigung der Welt. (KSA12, § 2[110])

In der Regel neigen alle existenziellen Vorginge der Evolution zu ihrer Optimierung oder
Auflésung (Tendenz der Homdostase zur Effizienz als Grundprinzip des Lebens jeder
einzelnen Zelle). Und dieses natiirliche Gesetz gilt selbstverstindlich auch fiir unsere
Kulturen, denn Letztere sind ja nur die (experimentierende, kreative) Reaktion dieser
Immanenz der Natur und nicht deren Gegenteil. Die zweite Natur geht direkt aus der
ersten hervor; sie ist ihre héhere Effizienz (eine Art Hyper-Natur®), verstanden als Op-
timierung des Prozesses der menschlichen Entlastung. Es gibt demgemif3 zwar abso-
lut wesentliche Unterschiede dieser beiden menschlichen Naturen, aber nicht die so oft
deklarierte prinzipielle Opposition Natur versus Kultur. Der unvereinbare Widerspruch
beider tritt eben erst mit dem Kappen verschiedener essenzieller Verbindungen ein (wir

5 Vergeblich spricht und schreibt man aus, was man denkt bzw. entwirft. Das hat schon Nietzsche
beim Schreiben frustriert. Als er versuchte, einen Gedanken in Worte zu fassen, war mit seinem
Einfangen in den Netzen der Sprache das Lebendige bereits erloschen (und das ekstatische Ge-
fithl der Intuition verflogen). Auch in diesem Zusammenhang sei »kurz gesagt, man sollte Worter
niemals den Dingen gegeniiberstellen«. (Deleuze 9: 95)

6 Der Begriff der >hyper-nature< wurde erstmals 2010 im Zusammenhang mit der 6ffentlichen
Raumgestaltung des Genfer Projektes Praille Acacias Vernets vom franzésischen Biro AWP im-
portiert. Es blieb aber lediglich bei dieser erstmaligen Einfithrung des Begriffes. Denkt man diesen
Begriff beispielsweise als weiterfithrende Perspektive der frithen Skizzen von R. Schwarz, in denen
erdie Baukulturals Kulmination der bauenden Natur illustrierte, wird das (delikate) konzeptuelle
Potenzial dieses Begriffes gerade fiir die heutige Zeit der intensiven Integration, des Schutzes und
der Pflege der Natur besonders innerhalb der mutierenden Stadtzentren offensichtlich.

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

sprachen schon vorher von dieser franzdsischen Hausmarke; es ist aber ganz selbstver-
stindlich eine griechische bzw. — oder vielleicht nicht nur — abendldndische).

Unsere Kulturen griinden auf dem schon im Abschnitt des Handwerkers geschil-
derten Genius der Gattung. Dass speziell wir Menschen dadurch ausgezeichnet sind,
entwerferisch eine Zeichenwelt zu schaffen, ist fiir uns auch die grofite Gefahr. Denn
die lebensnotwendige oder zumindest -férdernde Neigung zur Oberfliche (diese ganz
spezielle Effizienz der Natur), d.h. die Verdringung und Aussiebung des itberwiegen-
den Teils des Lebens (durch das Sich-des-Lebens-bewusst-Werden) neigt eben auch
zur Verdringung des eigenen Wesens (WL). Das entwerferische Denken ist dann nicht
mehr Erkennen, sondern nurmehr Verkennen. Die potenziell sublime Oberfliche wird
»relativ-dumme« (FW, § 354) und reines Merkzeichen der manipulierten Herde. Das
Sich-bewusst-Werden ist der Prozess einer Verallgemeinerung, der Entstehung einer
»vergemeinerte[n] Welt« (FW, § 354), einer Veroberflichlichung und Generalisation
mit der Perspektive eines mitteilungsfihigen, d.h. allgemein verstindlichen Zeichens.
Extrem gesagt, gehort das Bewusstsein nicht zur Individualexistenz, sondern zur Ge-
meinschaft (weswegen das Individuum ja auch kein eigentlich bewusstes Ich besitzt). Es
ist zur Schaffung von Verbindungen und Beziehungen entstanden und ganz speziell zur
Beziehung zu anderen Individuen. Unser bewusstes Denken unterliegt der Grammatik
einer auf Mitteilung und Erstellung von Verbindungen ausgerichteten Asthetik. Unsere
Wahrnehmung oder priziser: unsere auf Mitteilung ausgerichtete »psychologische
Optik« logisiert die Undeutlichkeit und das Chaos der Sinneseindriicke (WZM: 388).”
Das experimentelle Erhohen der Effizienz des Entlastungsprozesses fithrte iiber den
Mafistabssprung zur Kollektivitit (heutige Massenkultur) und dieses Experiment der
Natur benétigte eine hohere Abstraktion, d.h. ein hochst effizientes Organ zur Verallge-
meinerung gemeinsam vorstellbarer Schemen. Die drei Weltreligionen teilen sich auch
heute noch die Kulmination dieses (riskanten) Prozesses der Natur (der eben auch zur
Widernatur fithren kann, »jene verhingnisvollste Dummbheit, an der wir einst zugrunde
gehen« [FW, § 354]).

Zur hoheren Effizienz eines kollektiven Entlastungsprozesses und den Primissen
der Mitteilung und Verbindung mit unseren Mitmenschen ist unser Bewusstsein (bzw.
bewusstes Denken) somit kurz gesagt auf das Aulen ausgerichtet (und nur bedingt auf
das Innere, wofiir vielmehr die Gefiihle verantwortlich sind, die iiberwiegend unbewusst
zum Handeln anregen). Und dieses Auflen ist nur die von Nietzsche erwihnte Oberfli-
che (KSA7, § 19[140]) und braucht fiir den lebensférdernden Prozess unseres Denken-

7 »Damit es aber mitteilbar sein kann, mufd es zurechtgemacht empfunden werden, als swieder er-
kennbar<. Das Material der Sinne vom Verstande zurechtgemacht, reduziert auf grobe Hauptstri-
che, dhnlich gemacht, subsumiert unter Verwandtes. [..] 2. die Welt der >Phdnomenecist die zu-
rechtgemachte Welt, die wir als real empfinden. Die >Realitit« liegt in dem bestandigen Wieder-
kommen gleicher, bekannter, verwandter Dinge, in ihrem logisierten Charakter, im Glauben, daf
wir hier rechnen, berechnen kénnen; 3. Der Gegensatz dieser Phanomenal-Welt ist nicht >die wah-
re Welt¢, sondern die formlos-unformulierbare Welt des Sensationen-Chaos, — also eine andere Art
Phanomenal-Welt, eine fiir uns >unerkennbare«. (WZM: 388)

13.02.2026, 21:47:12. e

207


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Entwerfen-Entwickelns der zweiten Natur auch nur Oberfliche zu sein; d.h. AuReres®
ist ganz selbstverstindlich nur isthetisch erfassbar (durch die Sinne unserer auf Abs-
traktion ausgelegten Wahrnehmung oder Spiegelung der Dinge).

Das Abstrahieren ist also nicht langsam aus dem Denken entstanden, sondern un-
ser (explizites) Denken begann iberhaupt erst mit unserer aufkommenden Fihigkeit zur
Abstraktion; das Denken ist schon recht weit mit dem Prozess der Abstraktion definiert.

Es mag vielleicht wie das genaue Gegenteil einer Metaphysik der Kunst klingen, und
doch ist es nur sein extremster und gleichzeitig auch banalster Ausdruck, wenn man er-
klart, dass der (abstrakte) Entwurf mit der (konkreten) Homdostase iiber das stark ein-
gegrenzte, explizite, bewusste oder einfach konzeptuelle Denken direkt in Verbindung
steht (und fiir den spateren Nutzer der gebauten Realitit besonders mit dem impliziten
oder unbewussten Denken bzw. Unbewusstsein). Es ist nur die selbstverstindliche Ant-
wort auf Nietzsches Fragestellung, wie weit denn diese abstrakte Kunst ins »Innere der
Welt« (KSA12, § 2[119]) reicht, ins Innere unserer lebenden Zellen!’

Im Prinzip wird das >primitive< und faktisch unbewusste Erstellen von Mustern (in
den frithkindlichen, lebensbedingenden und von der Fantasie >gesteuerten< Lernpro-
zessen) praktisch analog im konzeptuellen Denken unseres Bewusstseins fortgesetzt,
iterativ bearbeitet, gewertet und idealerweise (als lebensférdernde Kunst) sublimiert.
Simtliche verwendbare (abrufbare) Abstraktionen oder Muster sind de facto mit kon-
kreten Emotionen >codiert«. Somit fillt auch das sogenannte hochgeistige, abstrakte,
begriffliche oder konzeptuelle Denken mit dem konkreten Fithlen zusammen (Damasio);
das Denken ist an »3sthetische Lust- und Unlustzustinde« (KSA12, § 2[110]) gebunden.
Zu den psychologischen Grunderfahrungen gehort das kiinstlerische Wesen des Seins,
das aus dem Werden gestaltet ist bzw. die diesem Entlastungsprozess entsprechende
Komplementaritit unseres dionysischen und apollinischen Triebes (WZM: 386—390).
Unbeteiligtsein, Uninteressiertheit oder Teilnahmslosigkeit des Denkens existiert nicht
(oder besser gesagt, falls der Konzepteur damit die effizientere Suche nach der Wahrheit
meint, fithrt dies >idealerweise« nur zu belanglosen oder gar lebenshemmenden Arte-
fakten, zu jenen »verhingnisvollsten Dummbheiten« [FW, § 354]). Man kann nicht genug
»die abgriindliche Falschheit dieser modernsten Kunst« (KSA12, § 2[113]) betonen, und
den »Willen zur Wahrheit« bereits als ein Symptom der Entartung identifizieren, d.h.
als den lebensgefihrdenden »Instinkt zum Nichts« (KSA12, § 2[119])! In jedem Entwurfs-
prozess illustriert sich somit unser gesamter Entwicklungsprozess, der ewige Prozess
der Menschwerdung als ein Entlastungsprozess (Gehlen) oder als existenzieller Prozess
des Ver-Riickens. Denken, als stetige Umschaffung der Welt verstanden, entspricht
unserem Verriicken in die Asthetik, d.h. in eine intelligibel konzipierte Welt. Weiter-

8 »Mir wird tiber AuRReres berichtet; ich erfahre nichts iiber das Innere der Gebilde, die ich sehe,
hore oder beriihre. Von diesen Gebilden bin ich durch eine Wahrnehmungsdistanz getrennt. Sie
sind nicht innerhalb meines Organismus.« (Damasio: 94)

9 Dennesgibteben kein anderes Er-Messen einer Architekturam Leben, als das Er-Leben, ihrer emo-
tionalen Wirkung als Wohlbefinden oder Unwohlsein der Nutzer. Deshalb ist auch die Hauptauf-
gabe des wilden akrobatischen Denkens, Verbindungen herzustellen, den Spagat mentaler Sche-
men als moglichst emotional beladene Informationstrager zu schaffen (zur effizienten Erstellung
eines individuell-kollektiven, oder kurz: eines kulturellen Gedédchtnisses).

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Denken ist immer das (bewusste<) Entwerfen neuer Verbindungen von Mustern; ein Ge-
danke ist ein Entwurf einer (potenziellen neuen) Konstellation von Mustern (oder »cadre
mentaux« bei Dortier: 6), ist immer eine weitere, iibergeordnete Abstraktion schon
bekannter Abstraktionen — bis zu Nietzsches erwihntem »Schema« (KSA7, $ 19[48]), mit
dem scheinbar alles erkannt ist, als die ultimative Abstraktion der >Realitits, als eine die
Welt beinhaltende Monade. Dies ist unser Drang zur letzten Einheit, und unser »Wille
zum System« (KSA12, § 9[188]) gehort in diese Unwahrheit als Lebensbedingung »aus
praktischen, niitzlichen perspektivischen Griinden« (KSA13, § 11[73]). Es ist die Aufga-
be der Wissenschaft, vor allem der Physik, aus dem Chaos des Werdens oder aus der
Welt der »Kliimpchen-Atome« eine mathematisch berechenbare »Kraft-Punkte-Welt«
(KSA11, § 40[36]) zu konstruieren oder ganz einfach »uns die Welt vorstellbar [zu] machen«
(KSA12, § 2[88]). Wie in Kapitel 9 angesprochen, ist die fréhliche Wissenschaft kein »Fiir-
wahr-Halten« mehr, sondern eine feinere Kunst der Interpretation, des Zurechtlegens,
der Simplifikation der Welt.

Unser Denken ist immer dsthetisch, es ist der rastlos es sich zurechtmachende Spie-
gel der Welt des Willens zur Macht, deren Komplement.® Das ewige Entwerfen der Welt
ist der Spiegel des stetigen und uniibersehbaren Stroms der Erscheinungen. Mandel-
brots fraktale Geometrie der Natur kommt vielleicht diesem genialen, von Nietzsche er-
wihnten, alles erkennbar machendem Schema schon erstaunlich nahe,” und man ver-
steht nur zu gut den Enthusiasmus der >imponierten nordischen« Stadtplaner, sich po-
tenziell logisch in ein fiktives ganzheitliches Entfalten der Welt integrieren zu kdnnen.

Aber die z.B. von Filarete beschriebene (Choay 1: 221) ewige triebhafte Lust neuer
Schopfungen unseres bauenden Geistes ist nicht allein der>logische« Spiegel der bestin-
digen Verinderung des Auflens. Es ist das analoge sich selbst Erkennen-Schaffen, das
Schaffen eines Inneren, eines Ichs (individuell oder auch kollektiv). Es ist das Ausschnei-
den aus dem Auflen, aus dem Driften des Lebens, das scheinbare Sich-selbst-Erkennen.
Das Denken ist dieses konkrete Ermdglichen des Driftens, und die von Freud beschrie-
bene Ekstase vor den Schopfungen ist der An-trieb zum Denken/Entwerfen. Das Denken
als Tendenz zum Analogisieren stellt die Verbindung vom Subjekt zum Objekt her und
findet den ekstatischen Zustand in deren Verschmelzung. Das hat eben schon Filare-
te in der Tendenz der Anthropologisierung der Architektur erkannt, der Analogisierung
des menschlichen und architektonischen Kérpers. Dieser geistige Spagat, mit mehr oder
weniger gedrosselter Abstraktion und Fantasie, durchzieht die gesamte Architekturge-
schichte, von Vitruv bis Le Corbusier (Modulor).

Wir enthalten den Entwurf zu vielen Personen in uns. [...] Die Umstdnde bringen Eine
Cestaltanuns heraus. [...] Vonjedem Augenblick unseres Lebens aus giebt es noch viele
Moglichkeiten: der Zufall spielt immer mit! —Und gar in der Geschichte: die Schicksale
jedes Volks sind nicht nothwendig in Hinsicht irgend einer Vernunft. (KSA11, § 25[120])

10  »Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden
Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schénheit, Weisheit, und wie
alle unsere dsthetischen Menschlichkeiten heifRen« (FW:127).

11 Und Mandelbrot war in der Tat, auler durch essenzialistische Philosophen wie Aristoteles oder
Leibniz, vor allen Dingen durch Kants zu diesen unendlich »fortschreitenden Verhéltnissen von
Welten und Systemen« und Schemata »hoherer Weltordnungen« inspiriert. (Mandelbrot: 415)

13.02.2026, 21:47:12. e

209


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Bisher gab es nur Muster von Mehrheiten, >generiert« durch Religionsgemeinden, Par-
teien oder philosophischen Sekten. Das sublimere Ziel einer reichen Kultur illustriert
schon Burckhardt mit der kurzzeitig aufleuchtenden Kultur der Renaissance in Italien,
unter der wieder »im Entwerfen alle Zeugungskraft und Jugend« (KSA9, § 6[293]) zu-
riickgewonnen wurde, so »dafl jeder sein Musterbild entwerfe und es verwirkliche — das
individuelle Muster« (KSA9, § 6[293]). Die neuen Kiinstlerindividuen hatten erneut alle
Einsicht in die entwerferische Kraft der Selbsterkenntnis, und rechneten nicht ihre Feh-
ler und Triebe beim Entwerfen ihrer Muster ab, sondern verstanden es makellos, »ihre
sublimere Form zu finden« (KSA9, § 6[294]). Sie waren, mit Musil gesprochen, wahrhaftige
Menschen mitsihren< Eigenschaften.

Der aufgeklirte und selbststindige Asthetiker konzentriert sich nunmehr auf das
Wesentliche und abstrahiert aus dem umfangreichen Feld seiner fatalen (d.h. von der
Natur vorgegebenen) Aufgabe der Gestaltung simtliche Themaverfehlungen des tyran-
nischen Philosophen alias »Entritseler[s] der Welt« (M, § 547). Somit umfasst diese
Abstraktion neben der Beseitigung der »Erkenntnifd an sich< und des >Dinges an sichs,
eben auch die »Beseitigung des Willens, des freien und des unfreien« (dies entsprach
auch Nietzsches Uberwindung des pessimistischen Schopenhauers [z.B. KSA13, §§
14[121] u. 22[17]]). In dieser groteskerweise notigen Vernatiirlichung des (modernen)
Menschen, die das eigentlich Menschliche (Rossi) in den Vordergrund stellt, gibt es
nur den kiinstlerischen Willen zum Schein, zur Unwissenheit, zur Ungewissheit, zur
Unwahrheit (KSA11, §§ 26[293], [295] u. [296]). Wir sprachen weiter oben (Kapitel 5 Die
Beziehung von Architektur und Philosophie) vom Denken als Fundament unseres Schaffens;
nun kehren wir eben diesen Zusammenhang um und erkliren das Schaffen als Fun-
dament des Denkens. Und auch die Wissenschaft, falls man ihr rein hypothetisch das
Denken zugesteht (um wieder auf Heidegger anzuspielen), durfte sich erst auf diesem
Fundament des Schaffens erheben, nicht als Gegensatz der Unwahrheit, sondern als
ihre gewaltige >Verfeinerung« (JGB: 33).

Esistnichtgenug, dafl dueinsiehst, in welcher Unwissenheit Mensch und Thier lebt; du
mufitauch noch den Willen zur Unwissenheit haben und hinzulernen. Esistdir n6thig,
zu begreifen, daf ohne diese Art Unwissenheit das Leben selber unméglich ware, dafs
sie eine Bedingung ist, unter welcher das Lebendige allein sich erhilt und gedeiht: eine
grofle, feste Glocke von Unwissenheit mufl um dich stehn. (KSA11, § 26[294])

Das Nicht-wissen-Wollen ist als Konzentrierung des von Nietzsche insbesondere psy-
chologisch gedeuteten Willens zur Macht auf die stetige Verinderung als lebenserhal-
tendes Prinzip zu verstehen (KSA13, § 14[121]). Diese feste Glocke bildet die wunderba-
re Voraussetzung einer prinzipiellen und auf der Fantasie griindenden Einheit aller so-
genannten Erkenntnistriebe. »Nicht im Erkennen, im Schaffen liegt unser Heill« (KSA7,
§ 19[125]) (Die Wahrheit bei Platon [Platon 3: 83] wird nun rein konzeptuell verstanden,

12 »Dieses Buch [Die Geburt der Tragddie] ist dergestalt sogar antipessimistisch: namlich in dem Sinn,
dafd es etwas lehrt, das starker ist als der Pessimismus, das gottlicher ist als >Wahrheitc [...] >die
Kunst als die eigentliche Aufgabe des Lebens, die Kunst als metaphysische Thitigkeit«.« (KSA13, §
14[21] oder auch § 17[3])

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

»das Menschliche« nach dsthetischen Gesetzen bei Rossi (S. 20), Asthetik wiederum als
das sinnliche Erfassen der Welt.]

18.4 Homo conceptualis, der entwerfende Mensch

Die Conception der Welt, auf welcher man in dem Hintergrund dieses Buches stofit
[Der Wille zur Macht], ist absonderlich dister und unangenehm: unter den bisher be-
kannt gewordenen Typen des Pessimismus scheint keiner diesen Grad von Bosartig-
keit erreicht zu haben. Hier fehlt der Gegensatz einer wahren und scheinbaren Welt:
es giebt nur Eine Welt, uns diese ist falsch, grausam, widerspriichlich, verfiihrerisch,
ohne Sinn... Eine so beschaffene Welt ist die wahre Welt... Wir haben Liige néthig, um
Uber diese Realitat, diese »Wahrheit« zum Sieg zu kommen, das heif’t um zu leben...
Daf$ Lige nothig ist, um zu leben, das gehort selbst noch mit zu diesem furchtbaren
und fragwiirdigen Charakter des Daseins. (KSA13, § 11[415])

Ganz selbstverstindlich geht es im Leben nicht darum, einfach zu liigen, sondern aus-
schlieRlich darum, genial zu liigen. Die Konzeption der Lige steht im Vordergrund (der
Metaphysik, der Moral, der Religion, der Wissenschaft), nur sie, ihre prizise (messbare)
Beschaffenheit entscheidet itber »gut< und »bése« (d.h. lebensférdernd oder -hemmend).
Prinzipiell ist uns allen das »Genie der Liige« (KSA13, § 11[415]) gegeben, dieses »Kiinstler-
Vermagen par excellence des Menschen« (KSA13, § 11[415]), jedoch bleibt noch sein wahr-
haftig wirkendes Potenzial zu entfalten. Dazu konzipierte Nietzsche die Metaphysik der
Kunst, als Umkehrung der anti-kiinstlerischen Metaphysik Platons.

Nach allem bésen Ziirnen® itber Platon mag vielleicht Folgendes ironisch klingen,
aber wenn man die fruchtbare Rolle der Illusion konsequent (in das Denken) integriert
hat, gewinnt seine Philosophie wieder ihren historischen Stellenwert als eines der wirk-
lich grofRen menschlichen (allzumenschlichen) Delirien. Pl6tzlich wird Platon, rein als
Homo conceptualis betrachtet, wieder verdaulich, wieder instrumentalisierbar (Mala-
bou 2:122, geht in ihrer beispielhaften wissenschaftlichen Offenheit und Allzumensch-
lichkeit sogar so weit, auch den »geistlosen Hegel« in Verbindung mit den kognitiven
Wissenschaften wieder verdaulich zu machen und selbst ihm noch den ewigen Geist des
Windes des Wechsels einzuhauchen).

Platons Verbindung von Idee und Form illustriert im kunstmetaphysischen Ver-
standnis nicht nur beispielhaft die Gleichung >Denken = Entwerfens, sondern auch die
erste Idee einer Zeichensprache, einen Zusammenhang von Form und Inhalt, d.h. eines
hineingelegten Sinnes und anerzogenen Erkennens der Symbolik platonischer Kérper.
Le Corbusier entwickelte dieses erste Delirium einer Zeichensprache dann konsequent

13 Alles Zirnen ist natiirlich nur sinnvoll in Bezug aufsunsere<Zeit, auf>unsere<potenziell neuen Vor-
stellungen und Moglichkeiten. Die Kritik gilt also vielmehr den alten und neuen Schiilern der Aka-
demie. Denn wie Nietzsche sagte (KSA7, §19[17]), ist es die Not der jeweiligen Zeit, die den Genius
hervorbringt, und Platon war garantiert dieses Genie seiner Zeit. War Platon vielleicht nur der ul-
timative Nachhall der kognitiven Revolution? Pessimisten wiirden diese rein metaphorische Frage
vielleicht, ohne zu zégern, bejahen, mit dem Zusatz, dass mit ihm eben das definitive Ende aller
weiteren revolutiondren Kognitionen des Abendlandes bestellt sei.

13.02.2026, 21:47:12. e

Al


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Nietzsches Architektur der Erkennenden

weiter zu einer leider noch historizistisch angehauchten, >Evolutionstheorie der For-
menc (Le Corbusier 4:29-37). Ein Grofdteil der Moderne (beispielsweise noch beim
>Idealtypus< von menschlichen Ansiedlungen bei Gropius) glaubte fest, die »Wahrheit
einer richtigen Form« erkannt zu haben (Choay 2:34). Das Werkzeug der Geometrie
und Mathematik wurde noch nicht richtig verstanden und mit dem scheinbaren Ziel
der Erkenntnis verwechselt. Nicht das Leben war das Mafd (und Ziel), sondern die from-
me Wissenschaft (und nicht selten auf Kosten des Lebens). Kunst entartete zur einer
Kunst fiir die Kunst, und wurde nicht mehr als Kunst fiir das Leben, als Lebenskunst
verstanden.

Warum dringt das Verstehen nach allen wesenhaften Dimensionen des in ihm Er-
schlieftbaren immer in die Méglichkeiten? Weil das Verstehen an ihm selbst die
existenziale Struktur hat, die wir den Entwurf nennen. [...] Der Entwurfcharakter des
Verstehens konstruiert das In-der-Welt-sein hinsichtlich der Erschlossenheit seines
Da als Da eines Seinkénnens. Der Entwurf ist die existenziale Seinsverfassung des
Spielraums des faktischen Seinkdnnens. Und als geworfenes ist das Dasein in die
Seinsart des Entwerfens geworfen. Das Entwerfen hat nichts zu tun mit einem Sich-
verhalten zu einem ausgedachten Plan, gemafd dem das Dasein sein Sein einrichtet,
sondern als Dasein hat es sich je schon entworfen und ist, solange es ist, entwerfend.
Dasein versteht sich immer schon und immer noch, solange es ist, aus Moglichkeiten.
Der Entwurfcharakter des Verstehens besagt ferner, dafd dieses das, woraufhin es
entwirft, die Moglichkeiten, selbst nicht thematisch erfait. Solches Erfassen benimmt
dem Entworfenen gerade seinen Moglichkeitscharakter, zieht es herab zu einem
gegebenen, gemeinten Bestand, wahrend der Entwurf im Werfen die Moglichkeit als
Maoglichkeit sich vorwirft und als solche sein 14f3t. Das Verstehen ist, als Entwerfen, die
Seinsart des Daseins, in der es seine Moglichkeiten als Moglichkeiten ist. (Heidegger
2:145)"

Es wire erneut zu iiberdenken, inwieweit diese absolut soliden Fundamente der Fiktion
bei Heidegger wieder zu einer Nostalgie des Absoluten tendieren.” Die von Nietzsche
offerierte potenzielle Umkehrung von Sein und Werden (und somit auch von Heidegger)
scheint nicht (mehr) vollzogen zu werden: Das Sein 6ffnet sich nicht dem Werden, son-
dern das Werden bleibt letztlich dem Entbergen des (gegebenen) Seins verbunden und
nicht mehr der reinen Fiktion.

Schon Kants Architektonik der reinen Vernunft ist ein systematisches Vorspiel der
Gleichung >Denken = Entwerfenc. Wenn alles Denken immer schon Entwerfen der zwei-
ten Natur ist, kann dann eigentlich, spitestens seit Nietzsches >komplementirer« Kant-
lektiire, eine konsequente Kritik der reinen Vernunf (als unumginglicher Meilenstein des
Denkens gesetzt)' noch auf etwas anderes als auf den resoluten Versuch einer »Streit-

14 Siehe zu diesem Zitat auch Mackowiaks Arbeit iiber Robert Musils Kunstauffassung (Mackowi-
ak: 65).

15 »Maisl'allemand est hanté du primat de I'étre, de la nostalgie de I'étre, et fait tendre vers lui toutes
les conjonctions dont il se sert pour fabriquer un mot composé: culte du Grund, de I'arbre et des
racines, et du Dedans« (Deleuze 1: 73).

16  Nicht rein zufillig plante Nietzsche urspriinglich, (iber Kant zu promovieren: Zur Teleologie oder
Zum Begriff des Organischen seit Kant (Dissertationsplan) (vgl. Janz, 111: 368).

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

schrift der reinen Fiktion< hinauslaufen? Man kann dann mit Nietzsche wieder logischs
denken, d.h. von der Bliite auf den sie nihrenden Boden schliefRen; denn auch der Hei-
deggersche »Grund« (des Denkens) ist in der Tat das Sein (d.h. die wahre als die schein-
bare Welt noch einmal). Auch die Wurzeln seiner Konzepte sind tief verankert im nach-
haltigsten Fundament aller Fiktionen, jenes der menschlichen Fantasie.

Aller unserer Entwicklung lauft ein Idealbild voraus, das Erzeugnifd der Phantasie: die
wirkliche Entwicklung ist uns unbekannt. Wir miissen dies Bild machen. Die Geschichte
des Menschen und der Menschheit verlauft unbekannt, aber die Idealbilder und deren
Geschichte scheint uns die Entwicklung selber. Die Wissenschaft kann sie nicht schaf-
fen, aber die Wissenschaft ist eine Haupt-nahrung fiir diesen Trieb. (KSA9, § 11[18])

Die abstrakte platonische Idee entstand aus dem ganz konkret notwendigen Prinzip der
Selektion unter den Pritendenten auf die politische Fithrung Athens (Deleuze).”” Kon-
sequent illustrierte Platon mit dieser Idee, dass erst das Vorauswerfen eines Blickes, das
Entwerfen eines (idealen) Bildes, uns itberhaupt zum (orientierten) Handeln befihigt. Er
schematisierte damit ein nun selbstverstindliches Grundprinzip des Denkens und Han-
delns. »Wer also die abstrakten Ideen leugnet, der verneint den Verstand« (Palagyi: 88). Je
abstrakter (klarer, einfacher, verstindlicher...) das Bild oder mentale Muster, desto kon-
kreter (orientierter, zielgerechter) das Handeln. »Wir kénnen nichts thun, ohne nicht
vorher ein freies Bild davon zu entwerfen« (KSA9, § 11[18]). Trotz dieses logischen Prinzips
(und bewusst konnen wir eben eigentlich nicht anders als logisch denken), trotz dieses
einzig moglichen menschlichen Prinzips, findet immer noch ein Sprung zwischen dem
Bild und der Handlung statt, deren priziser Zusammenhang eben »in uns unzugdngli-
chen Regionen« (KSA9, § 11[18]) entspringt. Die treibende Kraft dieser das Handeln orien-
tierenden Schemen ist aber nicht die Essenz der Dinge, sondern unsere entwerferische
Fantasie. Und der Sprung entsteht eben durch die Kodierung der Gedanken mit den Ge-
fithlen aus dem uns Logikern unzuginglichen Reich des Willens zur Macht. Was wir in
der Regel Geist nennen, ist mehrheitlich sbewusst werdendes« (itbersetztes) Gefithl, und
umgekehrt dient der Geist (hier als konzeptuelles Denken verstanden) hauptsichlich der
Bewegung unserer Gefiihle: Eristihr Organon. Der Gedanke, das mithsam vom Bewusst-
sein eroberte und logisierte Schema, ist nur die Spitze des Eisbergs, also der zwar wich-
tige, aber doch unwesentliche, oberflichliche Teil des Prozesses, den wir vielleicht etwas
iibertrieben als »Denken« bezeichnen.

»Denken«, wie es die Erkenntniftheoretiker ansetzen, kommt gar nicht vor. [..] Der
»Geist«, etwas, das denkt: womoglich gar »der Geist absolut, rein, pur«—diese Concep-
tionisteine abgeleitete zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an»Den-
ken« glaubt. (KSA13, § 11[113])

Wir sahen im I. Kapitel (3 Der verlorene Raum), dass Baukunst vor allem Raumkunst ist.
Der Raum ist eine vorgestellte Beziehung, eine geschaffene Ordnung der Dinge. Auch

17 Vgl. Labécédaire de Gilles Deleuze (mit C. Parnet, produziert und realisiert von P-A. Boutang, Paris:
Editions Montparnasse 2004).

13.02.2026, 21:47:12. e

23


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Nietzsches Architektur der Erkennenden

hier, in der Klirung bzw. Schépfung, im Denken bzw. Entwerfen der Beziehungen der
Dinge, zeigt sich einmal mehr die Wahlverwandtschaft von Philosophie und Architek-
tur. Und wenn wir also, wie es noch haufig geschieht, von der Architektur als Kunst spre-
chen, kann dies natiirlich nicht in unserem heutigen Verstindnis der Kunst geschehen
(als Kunst fiir die Kunst, als Opium fiirs Volk oder Rauschmittel einer Elite, als Kapi-
tal etc.). Die Verantwortung des Architekten ist die Baukunst wieder als >Sozialtechnik«
im Sinne Poppers zu verstehen oder als >primitive« Kunst im Sinne von Lévi-Strauss, als
wirk-liche, d.h. wirkende Kunst.

Architektur, die vielleicht fatalste Kunst des konzeptuellen Denkens, ist also ein Aus-
schneiden, Vereinfachen, Reduzieren, Abstrahieren des Aufien, der Welt (Raum ist nicht
einfach da, sondern ein bewusster Ausschnitt aus dem Aufen, Raumschaffen ist Aus-
schneiden). Architektur ist als »erste« Kunst (Deleuze 10: 222) die anschaulichste »Sim-
plification zum Zweck des Lebens« (KSA12, § 9[35]). Dieses>Simplificierencist aber immer
ein Neuzusammensetzen, ein Neuordnen, nach variablen, sich entwickelnden Kriteri-
en (bzw. Affekten). Es ist immer ein Deuten. Denken ist im besten Fall das »Hineinle-
gen« (KSA12, § 9[91]) eines Sinns, eines menschlichen, allzumenschlichen, ist also nie-
mals Wahrheits-Findung (oder -Entdeckung). Denken bzw. Entwerfen ist das »Logisie-
ren, Zurechtmachen, Filschen«, das Konzipieren einer zurechtgemachten Scheinwelt,
das Schaffen einer Lige im auflermoralischen Sinne als eine »Art Defensiv-Maflregel«
(WZM: 388f.)! Das Ausschneiden und Ordnen ist unsere Lebensbedingung, unsere Ver-
urteilung zur Kunst (auch der Dekonstruktivismus und die Chaostheorien gehéren noch
dieser >Ordnung« an). Und selbst »die Technik war ja lange, bevor sie niitzlich war, ho-
he Weltgestalt, das vergif3t sie nicht mehr« (Schwarz: 113), oder richtiger gesagt, sie hat
nur ihre hohe Stellung nicht vergessen, aber doch den eigentlichen Grund, ihr gestalteri-
sches Wesen. Denn auch sie bedient sich des Intellektes als »eine[r] schaffende[n] Kraft«
(KSA11, § 26[217]). Als Nachhall der kognitiven Revolution erfand der Intellekt eben die
wundersame Logik und den Begriff des Unbedingten, damit er tiberhaupt erst schliefien
und begriinden kénne, und ganz selbstverstindlich glaubt der eitle Mensch fest an seine
durchaus erstaunlichen Werke (KSA11, § 26[217]).

Der Mensch braucht eine gute Portion Unwissen zum Uberleben (WZM: 416), d.h.
den Entwurf, die vorgestellte, als Moglichkeit zurechtgemachte Welt. Der Begriff des
Realismus (auch der Wirklichkeit) existiert lediglich aufgrund der Erfindung der Wahr-
heit. Aber die sogenannte Realitit ist eben nur, wie Nietzsche sagt, die vorgestellte Welt
noch einmal (KSA12, § 10[158] bzw. WZM: 386). Das konzeptuelle Denken geht also iiber
alle physische Welt hinaus, Ursprung und Ziel des Denkens fallen nun zusammen: Das
konzeptuelle Denken ist uns gegeben, um »eine metaphysische Welt zu concipirenc
(KSA12, § 9[97]), sei es unter dem Begriff der wahren oder dem der scheinbaren Welt.
»Wir haben eine Konzeption gemacht, um in einer Welt leben zu konnen« (WZM: 3871.).
Neben dem bewussten Entwerfen ist auch unsere Wahrnehmung schon ein Entwurf,
»um gerade genug zu perzipieren, dafl wir noch es aushalten...« (WZM: 388). Das be-
wusste konzeptuelle Denken ist nur die Fortsetzung des unbewussten Konzipierens
(namentlich dieses erlernten und rein von unserer Fantasie ermdglichten Schema-
tisierens der Wahrnehmung), dieser tief ins Innere der Welt reichenden Kunst des
Entwerfens.

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

»Was ist eigentlich slogisch« beim Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])? Nichts ist an sich
logisch, aber jedes geistige Handwerk (Architektur, Mathematik oder Philosophie) hat
innerhalb der spezifischen Sprache (mit Zeichen, Zahlen oder Begriffen) eine nachvoll-
ziehbare Kohirenz der vorgestellten Konstrukte zu entwickeln. Form und Idee, der Rah-
men und sein Inhalt (alle Maf3stibe inbegriffen), brauchen also Kohirenz, d.h. eine allge-
meine Verstindlichkeit ihres Zusammenhangs, die nachvollziehbare Logik der zurecht-
gemachten und provisorischen Erscheinungen >unserer« Welt.”® Die kognitive Revoluti-
on stellt nun den Anspruch (das entstandene Bediirfnis des Homo sapiens), die Funk-
tionen (das spezifisch architektonische oder auch ganz allgemein das gesellschaftlich-
politische Programm), deren Ordnung oder Organisation und die daraus entwickelte
Form, einer (entwerferischen) Idee unterzuordnen. Und solange es das ewige unschul-
dige Werden gibt, gibt es zwar Virtuositit, aber keine Perfektion im Sinne der Endgiil-
tigkeit, sondern nur Provisorien, kein In-Serie-Gehen nach einer abgeschlossenen Ent-
wicklung, sondern ausschliefllich situationsbedingte Prototypen.

Das Bilderdenken ist also nicht an sich logisch, ganz im Gegenteil, sondern man
muss ihm eben noch die Logik aufzwingen. Hier muss der Metaphysiker wieder ganz
Physiker und Mathematiker werden, Gesetzgeber und Atom-Systematiker einer wahren
Welt von notwendigen Bewegungen und Konstellationen werden (KSA13, § 14[186]), aber
ohne diesmal zu vergessen, in die kohirente Erschliefung einer Fiktion »nach der Lo-
gik jenes Bewuf3tseins-Perspektivism« (KSA13, § 14[186]), auch noch die »Perspektiven-
setzende Kraftin das>wahre Sein« (KSA13, § 14[186]) mit einzurechnen. Das mit der Stren-
ge der Physiker entworfene Weltbild ist nicht wesensverschieden von jedem beliebigen
»Subjektiv-Weltbild« (KSA13, § 14[186]), sondern »es ist nur mit weitergedachten Sinnen
construirt, aber durchaus mit unseren Sinnen...« (KSA13, § 14[186]). Es ist unser notwen-
diger Perspektivismus (unser< ganz relativ gedacht, als jener des Willens zur Macht), mit
dem wir, von uns ausgehend danach streben, »iiber den ganzen Raum Herr zu werden«
(KSA13, § 14[186]) und die gesamte Welt in einem ewigen Prozess zu konstruieren, zu
bemessen, zu betasten und zu gestalten.

Es gibt drei Bedingungen fir die Genesis des Gehirns: die allgemeine >biologische«
Evolution, die »individuelle< Ausformung oder Entwicklung und die >kulturelle« Prigung
(vgl. Changeux, in: Dortier: 78). Die allgemein biologische Bedingung betrifft natiirlich
gerade die kognitive Revolution (von der, mag man es auch nicht immer glauben, die
gesamte heutige Spezies Mensch betroffen ist, sogar Architekten und Philosophen), die
beiden anderen Bedingungen unterteilen sich also in naturgegebene individuelle Fak-
toren und milieubedingte kollektive Faktoren auf. Das sogenannte Ich ist aber ein recht
unwahrscheinliches Konstrukt aus den letzteren Faktoren, den individuellen und den
kollektiven, dem Innen der Natur, und dem Aufen der Kultur. Die Grenze ist hier immer
als absolut flieffend anzulegen, als eine Art Osmose mit dem Chaos, einer Art »Chaos-
mose«, um hier nochmals den treffenden Begriff von Guattari zu engagieren.

18  Als>formale«Zeichensprache, die den Inhalt, d.h. den hineingelegten Sinn reprasentiert, wird ge-
rade heute Architektur wieder zum ausgezeichneten >Status-Symbol<oder Mahnmal des (verlore-
nen) intimen Verhaltnisses von Kultur und Natur, von Mensch und seiner Umwelt. Man denke an
Fullers »spaceship earth«, an seine ersten s>Umweltarchitekturen<im Anschluss an ein sehr frithes
Umweltmanifestes, Osborns Ausgepliinderte Erde.

13.02.2026, 21:47:12. e

215


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Um im ewigen Strom des Werdens nicht unterzugehen, konzipiert (oder konzeptua-
lisiert) der Mensch einen soliden Pfahl, an dem er sein Leben festmachen kann. Dieses
sheraklitische« Bild gilt sowohl fiir das AuRen als auch fiir das Innen, der Konzeption un-
seres Ichs. (In diesem hier rein konzeptuell angesprochenen Sinne gibt es keine Opposi-
tion zwischen Kollektivitit und Individualitit oder zwischen Fremdem und Vertrautem;
daseine bedingt und beinhaltet das andere. Vor allem in der Raumkonzeption war dieser
Zusammenhang des sich gegenseitig bedingenden Innen und Aufien schon immer das
epochemachende sphiro-slogische«Thema schlechthin, die Evolution der Offenheit oder
Transparenz als Garant der >Lebensintensititc, wie es Mies van der Rohe” und Le Cor-
busier* auch schriftlich hervorheben [siehe auch Rowe/Slutzky].) Denken ist Entwerfen
einer bewussten Vorstellung, ist das Schaffen des Bewusstseins. Schaffen einer neuen
Lebensmoglichkeit heiflt hier konkret immer auch Bewusstseinsschaffung. Es gibt aber
kein (bewusstes) Bewusst-Werden, sondern nur Bewusst-Sein. Das Bewusstwerden ist
der Akt, d.h. die nicht logisierbare geistige Bewegung, die zum Bewusstsein fithrt oder
dieses wenigstens als Ziel hat. In dieser Bewegung oder unkontrollierbaren Dynamik des
Vorstellens liegt die Magie des Denkens bzw. Entwerfens (Sartre 2: 239).

Das Wesentliche an dieser Conception ist der Begriff der Kunst im Verhaltnif zum Le-
ben: sie wird, ebenso psychologisch als physiologisch, als das grofRe Stimulans aufge-
fafit, als das, was ewig zum Leben, zum ewigen Leben dringt... (KSA13, § 14[23])

Das Denken fithrt (idealerweise) zum Gedanken bzw. das Entwerfen zum Entwurf.
Es gibt das Bild fiir einen noch immer offenen Prozess ab (KSA12, § 9[91]), jenen der
Menschwerdung. Der Begrift des Prozesses steht wiederum fiir die Veranderung (des
ewigen Werdens), das Bild fiir einen méglichen Pfahl oder Anker (das Sein). Das Festma-
chen kann nur ein ewiger Prozess sein, das (momentane) Bild kann nur als Provisorium
zur Geltung kommen (auch hier fungieren die Deltametropool-Projekte von Snozzi und
OMA als drastisches Beispiel dieses fundamentalen Unterschiedes zwischen zielgerich-
teter Komposition und offener Entwicklung, zwischen Bild und Prozess). Das Feststellen
ist das Festmachen einer Bewegung (ist also etwas an sich »Unnatiirlichess, Kiinstliches,
ist immer schon Verfilschung). Das Fiktive ist das Ziel (und nicht eine Kritik). Es ist das
stetige sich Vor-Stellen des sich stindig Bewegenden. Das ist die Fatalitit (die absolute
Notwendigkeit) der Kunst als Lebensbedingung aufgrund der ewigen Bewegung, des
ewigen unschuldigen Werdens, mit dem das >Problem« der Wahrheit irrelevant wird.”
Die Bewegung fithrt zum mobilen Bauen, mobil natiirlich nur rein symbolisch bzw. geis-
teswissenschaftlich verstanden, zur klaren Konservierung (zum Schutze) des bauenden
Geistes: »Schopferische Kunst ist ohne geistige Auseinandersetzung mit der Tradition

19 L. Mies van der Rohe, Uber die Form in der Architektur (in: Conrads: 96).

20 LeCorbusier2: 44

21 DieGeschichte der Ideen, die zu einer verstandlichen Erzahlung zusammengedrangten Fiktionen,
sind das ausschnittsweise, »photographische« oder »kinematographische« Illustrieren der verge-
henden Zeit (kinéma fir »Bewegung«, »Erschitterung«, »Verinderung, graphein fiir »beschrei-
ben«, »zeichnen«) und eine sehr grobe Veranschaulichung (Rahmung) eines duRerst subtilen Wer-
dens. Aber konkrete Sinngebung, die Vermenschlichung der Welt, ist eben durch grobe Abstrak-
tion bedingt.

13.02.2026, 21:47:12. e



https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

nicht denkbar. Sie mufd die bestehende Form zertriimmern, um reinen Ausdruck ihrer
eigenen Zeit finden zu konnen [...] Die Aufgabe ist, die Freiheit fiir die Entfaltung des
schopferischen Geistes zu hiiten.« (R. Gieselmann, O. M. Ungers, in: Conrads: 158f.)
Auch bei Gehlen fithrt die unser Leben generierende Fantasie ganz selbstverstindlich
nicht zu »festgestellten« Instinkten des Mingelwesens Mensch, sondern seine Sonder-
stellung ist gerade gekennzeichnet durch die Plastizitit (Gehlen) seiner Stellung >in<der
Welt (weit entfernt von klassisch metaphysischen Vorstellungen menschlichen Daseins,
bestimmt durch aufler- oder itberweltliche Anspriiche eines idealerweise festzustellen-
den Geistes, mit denen sich der Mensch iiber das Tier und noch vieles Weltliche mehr
stellen wollte). Das bestindige den Menschen bedingende Entwerfen dieser Stellung ist
das Sonderbare seiner Existenz bzw. die Selbstverstindlichkeit seines ewigen Werdens.

18.5 Synthese und provisorischer Begriff des Konzeptes

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da ware und was aufzufinden, zu entdecken wére,
—sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen fiir einen ProzefS abgiebt, mehr
noch fiir einen Willen der Uberwiltigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-
legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewuf3twerden
von etwas, das »an sich« fest und bestimmt wire. Es ist ein Wort flr den »Willen zur
Macht«. (KSA12, § 9[91])

Das Sein wird mit der wahren Welt, mit der Wahrheit assoziiert, wihrend das Werden
der scheinbaren Welt, der Illusion, entspricht. Abgesehen davon, dass wir mit Nietzsche
»kein Organ der Erkenntnis« (GT: 196) im klassischen Sinne besitzen, ist mit dem Willen
zur Macht auch das Sein an sich abgeschafft, da Nietzsche wie Heraklit nur das ewige
Werden sieht. Das Werden wird niemals Sein, das Werden >wird< ewig (ist noch mehr zu
erkliren?). Daher ist auch nichts (Weiteres) zu erkennen, sondern lediglich zu schaffen.
Das Sein ist die dazugedachte, die geschaffene menschliche Illusion im Strom des ewi-
gen Werdens. Es ist eine Art Anthropologisierung der Welt, eine menschliche Perspekti-
ve, lebensnotwendiger Perspektivismus. Alle Kunst ist ein menschliches Logisieren vom
Werden auf das Sein, das Schaffen eines Konstruktes (einer gedanklichen Hilfskonstruk-
tion). Das Sein ist nicht erkennbar (im klassischen Sinne), weil es nur Werden gibt; das
Werden ist nicht erkennbar, weil es eben >wird<. Dazu ein Bild fiir Architekten: in amor-
phen Strukturen gibt es keine (absolute) Form. Vom Werden auf das Sein zu schlieRen
(zu logisieren) ist nur ein menschliches, d.h. aber nétiges Konstrukt (Illusion, Modell-
vorstellung).

»Im Anfang war das Wort« und es war der Anfang unserer Verfithrung. Der im Prin-
zip durchaus lebenskonforme Satz des bosen Sokrates: »Ich weif, dafd ich nicht(s) weifd«
(aus mehreren Stellen von Platons Apologie des Sokrates abgeleitet u.a. 1 [22d]: 10), liuft al-
lerdings potenziell (zumindest bei seinen abendlindischen Schiilern) immer nur auf die
Illusion einer versteckten, erstrebenswerten und damit zu entdeckenden Wahrheit hin-
aus (und eine der vielen erfundenen Methoden der Wahrheitsfindung war seine Dialek-
tik). Liegt die Betonung auf der nun bewussten Illusion, [iuft alles noch jenseits von Gut
und Bose ab. Liegt sie hingegen auf Wahrheit, befinden wir uns eben bei einer philoso-
phischen Thema- bzw. Lebensverfehlung und in der spiteren Situation unseres paradie-

13.02.2026, 21:47:12. e

07


https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Nietzsches Architektur der Erkennenden

sischen Pirchens, das vom »Baum der Erkenntnis von Gut und Bése« stahl. Man diirfte
nun durchaus auch Platons verfithrerische Provisorium nachhaltiger und lebenskonfor-
mer optimieren und sagen: »Ich weif3 (nicht nur, dass ich nicht weif3, sondern auch),
dass ich ausgezeichnet fantasieren muss!« Denn Denken hat (seit der kognitiven Revo-
lution) nichts mit Wissen zu tun, sondern ist auf das Handeln ausgerichtet. Das Han-
deln wird gefihrt durch das (abstrakte) Konzept, und das Konzept wird eben nicht an
(absoluter) Wahrheit, sondern am Leben gemessen, daran eben, ob dieses konkret for-
dert oder hemmt. Und die Kraft oder auch Sphire der Herstellung von Konzepten ist die
menschliche Fantasie, deren wichtigstes Prazisionsinstrument die (frohliche) Wissen-
schaft darstellt (allen voran die Mathematik als ultimative Kunst der Abstraktion).

In der wahrnehmenden, d.h. konzipierenden Fantasie gibt es keine strikte Trennung
von Objekt und Subjekt, keine objektive Wahrnehmung oder/und keinen rein subjek-
tiven Beobachter einer scheinbaren Welt. Es gibt auch kein dominierendes Projizieren
des Innen nach Auflen, oder umgekehrt. Im stetigen Konstruieren des Aufden verleibt
sich das konzeptuelle Denken die werdende Welt ein und entwirft fortwihrend ein nie-
mals schon gegebenes oder gar bestindiges Ich. Bewusstes Denken existiert nicht, um
sich einer Essenz der Dinge zu nihern, sondern eben méglichst weit davon zu entfer-
nen, ihnen einen Sinn zu geben, gerade um offene Verbindungen (zwischen Menschen,
zwischen Dingen, zwischen Menschen und Dingen) und gemeinsame Verwendung bzw.
Handlung (Schaffen einer ganz besonders auf Mitteilung oder Kommunikation basie-
render Kultur) zu ermdglichen. Das Konzept ist das Resultat dieses geistigen Prozesses.
Das »In-der-Welt-Sein« (Sloterdijk 1: 20) »der Natur gemif« (Epiktet: Vom Gesetz des Le-
bens, in: Weinkauf: 68) ist »Schaffung der Welt« (JGB: 15), das Bauen einer Kultur als einer
zweiten Natur. Die Gleichung >sDenken = Entwerfenc« suggeriert, im besten Fall (fir uns
edlen allzumenschlichen Stoiker) gelinge uns ein konzeptuelles Denken, d.h. ein immer
auf das Konzipieren einer lebenskonformen Existenz ausgerichtetes Denken, einer er-
neuten Méglichkeit einer menschlichen Welt.

19. Entropie und Ordnung

1. Der Gedanke der ewigen Wiederkunft: seine Voraussetzungen, welche wahr sein
miifiten, wenn er wahr ist. Was aus ihm folgt. 2. Als der schwerste Gedanke: seine mut-
mafiliche Wirkung, falls nicht vorgebeugt wird, d.h. falls nicht alle Werte umgewertet
werden. 3. Mittel, ihn zu ertragen: die Umwertung aller Werte: nicht mehr die Lust an
der Gewif3heit, sondern an der UngewiRheit; nicht mehr»Ursache und Wirkungs, son-
dern das bestdandig Schépferische; nicht mehr Wille der Erhaltung, sondern Macht usw.
nicht mehr die demiitige Wendung »es ist alles nur subjektiv«, sondern»es ist auch un-
ser Werk!« seien wir stolz darauf! (WZM: 692)

Nietzsche beabsichtigte kurzzeitig, seinen schwersten Gedanken (die ewige Wieder-
kunft) naturwissenschaftlich zu beweisen. »Der Satz vom Bestehen der Energie fordert
die ewige Wiederkehr« (WZM: 693). Hier spielte Nietzsche auf die Entdeckung des ersten
Hauptsatzes der Thermodynamik an (des Energieerhaltungsprinzips der Physiker Joule,
von Mayer und von Helmholtz). Zumal mit Poincarés Wiederkehrsatz betrachtet, wire

13.02.2026, 21:47:12. e



https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz

