
IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 199

18. Denken und Entwerfen

Ich sehe immer den Bauenden, wie er mit seinen Blicken auf allem fern und nah um

ihn her Gebauten ruht, und ebenso auf Stadt, Meer und Gebirgslinien, wie er mit die-

sem Blick Gewalt und Eroberung ausübt: alles dies will er seinem Plane einfügen und

zuletzt zu seinem Eigentumemachen, dadurch, daß es ein Stück desselbenwird. […] Je-

der eroberte sich seine Heimat noch einmal für sich, indem er sie mit seinen architek-

tonischen Gedanken überwältigte und gleichsam zur Augenweide seines Hauses um-

schuf. Im Norden imponiert das Gesetz und die allgemeine Lust an Gesetzlichkeit und

Gehorsam, wenn man die Bauweise der Städte ansieht: man errät dabei jenes inner-

liche Sich-Gleichsetzen, Sich-Einordnen, welches die Seele alles Bauenden beherrscht

haben muß. Hier aber findest du, um jede Ecke biegend, einen Menschen für sich, […]

er möchte, mit einer wundervollen Verschmitztheit der Phantasie, dies alles mindes-

tens im Gedanken noch einmal neu gründen, seine Hand darauf –, seinen Sinn hinein-

legen… (FW: 191f.)

Das Instrumentalisieren und Neugründen der umgebenden Welt entstand mit der In-

terpretation des Himmels, des Daches der Welt, die präziser gesagt, die Schaffung ei-

nes künstlichen und bestenfalls künstlerischenHimmels ist, desMeta-Daches derMen-

schen. Noch Platons Allegorie der Vertreibung des Menschen aus der paradiesisch-illu-

sionistischen Höhle (oder Hölle der ›denkfaulen wilden Tiere‹), klingt wie ein Nachruf

der kognitiven Revolution.Der Auszug aus der Höhle (Hölle) ist der Einzug in die (Theo-

rie der) Architektur.

18.1 Caveman

Die Ursprünge der heutigen Begriffe der Kultur und des Bauens hängen eng zusam-

men; so geht einerseits das lateinischeWort »cultura« auf den Ackerbau zurück, also auf

das Bauen, verstanden als das An-Bauen und Pflegen der landwirtschaftlichen Kultu-

ren, und andererseits geht das Bauen als das Errichten von Bauten aus dem lateinischen

Wort »aedificare« hervor. Beide Arten des Bauens, sowohl das Pflegen (Kultivieren) und

das Errichten fließen in demBegriff desWohnens, im Sinne des umfassenderen Bewoh-

nens der Erde, zusammen (Heidegger 5: 141). Dieser Zusammenhang des Errichtens von

Bauten und des Anbauens oder Kultivierens von Äckern spielt auf eine relativ späte Ent-

stehung weit übergreifender Kulturen in der etwa 300 000 Jahre währenden Geschichte

des Homo sapiens an, d.h. auf einen Zusammenfall des Anlegens (Planens) von Siedlun-

genmit den langsam einsetzenden landwirtschaftlichen Revolutionen um ca. 11 500 vor

unserer Zeitrechnung. Denn in der Tat stammen unsere ältesten Zeugen einer ›soliden‹

Baukultur (z.B. das 11 000-jährige syrische Tell Qaramel) ebenfalls aus dieser jüngeren

Kulturzeit der sich sehr langsamdurchsetzenden landwirtschaftlichen ›Revolution‹2. Es

2 Man muss hier sofort auf die problematische Verwendung des Begriffes der Revolution aufmerk-

sammachen, da sie tendenziell demethnologischenEvolutionismus zugeordnetwerden kann, der

gerade zu bekämpfen beabsichtigt wird (Descola 1: 43ff.). Als alternative Geschichte der Mensch-

heit ist in diesem Zusammenhang vornehmlich das Werk von Graeber und Wengrow: Eine neue

Geschichte der Menschheit zu erwähnen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Nietzsches Architektur der Erkennenden

liegt offensichtlich nahe, die ersten Steinbaukulturen an diemit der Landwirtschaft ver-

bundene Sesshaftigkeit zu knüpfen, während die noch älteren Kulturen vielleicht eher

als Lagerkulturen und vorübergehende Feuerstätten (darunter die sogenannte architek-

tonische Urhütte3, Zelte, Unterschlüpfe und Höhlen) der sich ständig auf Wanderschaft

befindlichen kleineren Gruppen des sammelnden und jagendenHomo sapiens (und sei-

ner teils noch lebenden Gattungsgenossen) bezeichnet werden könnten.

Ganz allgemein werden nun mit einer übergreifenden Kultur verschiedene Berei-

che menschlichen Schaffens zu einem ›großen, geschlossenen Ganzen‹ zusammenge-

fasst: Religion, Wissenschaft, Recht, Sitte, staatliche Ordnung, Erziehung, Wirtschaft

und Technik (Braun: 7). Wenn auch einzelne Bereiche schon wesentlich älter sind, ent-

stand eine geschlossene, kohärente und vor allen Dingen großmaßstäblich angelegte

Ordnung all dieser Bereiche eindeutig erst mit der einsetzenden landwirtschaftlichen

Sesshaftigkeit. Nun schließen wir aber ausdrücklich den Bereich der Kunst aus diesem

späten Ganzen aus, im Besonderen die bildenden Künste (›primitive‹ Baukunst, Bild-

hauerkunst und Malkunst). Lediglich die angewandten Künste (des Kunsthandwerks)

dürfte man noch in diese ›Definition‹ der späteren Kulturen aufnehmen.Während also

die so definierten Kulturen des (einzig überlebenden) Homo sapiens mit der landwirt-

schaftlichen Revolution ab ca. 11 500 langsam zu entstehen begannen, geht der bildende

Kunst(be)trieb schonaufdie viel ältere kognitiveRevolutionzurück (70 000–30 000).Mit

ihr setzt das Phänomen der aus dem Denken entstehenden »Grund-Irrthümer« (KSA11, §

26[58]) ein (und eben nicht »Grund-Wahrheiten« [KSA11, § 26[58]]), also das Phänomen

eineswahrhaften »Cultus des Irrthums« (KSA10, § 6[1]).Hier beginnt das,wasNietzsche

die Dinge nannte, »die es gar nicht gibt« (M: 319), die aber auch den Menschen später so

verstören konnten.Die kognitiveRevolution ist dasEntstehen einerweit übergreifenden

Fantasie (oder auch »Erfindungsgabe« bei Alberti: 299), d.h. eines weit über die Grund-

funktionen, wie beispielsweise der einfachen Orientierung im Raum (vgl. Palágyi), hin-

ausgehendenVorstellungsvermögens.Aber selbst diese primitive, ab derGeburt erlernte

existenzielleRaumorientierungkönnte schonals die ersteVorstufeder spätermöglichen

Raumplanung verstandenwerden.DasDenken ist also schon in aller Primitivität das Er-

stellen einer planvollen Ordnung; es ist die Gabe des Bewusstseins, unser »Dasein unter

einen Plan zu stellen« (Braun: 7). Aber jeder Plan ist eine Abstraktion, oder besser gesagt

ist unsere Fähigkeit zur Abstraktion die Voraussetzung beider Vorstellungsvermögen,

des Orientierens wie des planerischen Denkens.

Die Vergröberung als Grundmittel, um Wiederkehr, identische Fälle erscheinen zu las-

sen; bevor also »gedacht« wurde, muß schon gedichtetworden sein, der formende Sinn

ist ursprünglicher als der »denkende«! (KSA11, § 40[17])

Die Höhlenmalerei ist der anschaulichste frühe Zeuge unseres existenziellen Abstrak-

tionsvermögens, und die indonesische Leang-Tedongnge-Höhlemalerei, die bisher als

älteste auf ein Alter von 45 500 Jahren datiert wurde, fällt mitten in die kognitive Revo-

lution.Hinausgehend über die vor allem darstellerisch geprägteWandmalerei des Höh-

3 Goethe nannte dies Vitruvs »Märchen von der Hütte« (Goethe, Schriften zu Kunst. Erster Teil, Mün-

chen: DTV 1962, S. 26).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 201

lenmenschen, ist das derzeit älteste Zeugnis unseres hoch entwickeltenVorstellungsver-

mögens der auf ein Alter von über 32 000 Jahren datierte Löwenmensch aus der Endpha-

se der Revolution unseres Geistes.Mit diesem neuen Cultus erfährt das Entlastungswe-

sen desMenschen eine entscheidendeWende hin zumgroßmaßstäblicheren kollektiven

Handeln. Anders ausgedrückt ist ganz selbstverständlich überhaupt erst durch die ko-

gnitive Revolution und das Boosten der menschlichen Fantasie die landwirtschaftliche

Revolution mit ihren großgemeinschaftlichen Planungskulturen möglich. Erstere Re-

volution ist die Vorstufe eines erweiterten Entlastungsprozesses zur individuellen Ent-

wicklung unserer zweiten Natur, unseres Ver-Rückens, und Letztere, in Verbindungmit

der umfänglicheren Baukunst, entspricht dem umfassenderen Prozess, den Nietzsche

eine »Welt zu construiren« (KSA7, § 19[41]) nennt. Noch einfacher ausgedrückt, die Pla-

nungundderBaudieser bewohnbarenWelt (derKultur) setzen zuerst einmal einen bau-

enden Geist der letzten Spezies der Gattung Homo voraus. Diesen Zusammenhang ver-

anschaulichtHeideggers tiefsinnigen Zusammenschluss von »BauenWohnenDenken«.

Das Denken ist hier schon das Planen und Vor-Stellen, also das Antizipieren der ver-

gehendenZeit (z.B.dasPlanenderAussaatundErnte imZugeder ewigwechselndenSai-

son). »Alle Fruchtbarkeit, und alle treibende Kraft liegt in diesen vorausgeworfnen Blicken«

(KSA7, § 19[76]). Neben der räumlichen Orientierung und imaginären Lokalisierung er-

laubt uns die vertiefte Fantasie auch eine zeitliche Ver-Rückung, das Vorwegnehmen ei-

nes zukünftigen Zustandes der (Um-)Welt, die geplante Zukunft.Hier wird Fantasie zur

Grenzgängerin desWahnsinns und der Zeit (der HomoCreator grenzt an denHomo de-

mens), des unbestimmten ewig fließendenWerdens statt der späteren Rache an der Zeit

und ihres (›vernünftigen‹) Rückzuges in das stetige wahre Sein. Nochmals apropos des

›Wahnsinns‹:

»Durch den Wahnsinn sind die größten Güter über Griechenland gekommen«, sagte

Plato mit der ganzen Menschheit. […] »Ach, so gebt mir Wahnsinn, ihr Himmlischen!

[…] Gebt mir Delirien und Zuckungen, plötzliche Lichter und Finsternisse, schreckt

mich mit Frost und Glut, wie sie kein Sterblicher noch empfand, mit Getöse und

umgehenden Gestalten, laßt mich heulen und winseln und wie ein Tier kriechen: nur

daß ich bei mir selber Glauben finde! […] Der neue Geist, der in mir ist, woher ist er,

wenn er nicht von euch ist? Beweist es mir doch, daß ich euer bin; derWahnsinn allein

beweist es mir«. (M: 18ff.)

Und Nietzsches verzweifelter Schrei nach den Göttern wurde schließlich im Jahre 1889

endgültig erhört!

18.2 Der Handwerker

Nur ein Handwerk kannman korrekt, d.h. nach den Regeln der Kunst (»lege artis«) aus-

führen. Diese Regel (der geltenden Regeln) gilt scheinbar nicht für das Entwerfen. Es

gibt kein fachmännisches, kunstgerechtes Entwerfen.Dies ist einer der offensichtlichen

Gründe dafür, dass man Architektur klar vom Handwerk unterscheidet; der Architekt

ist kein Baumeister im herkömmlichen Sinne (oder nicht mehr bzw. nicht ›nur‹ Bau-

meister). Allein das konkrete entwerferische Skizzieren hat nichts mit dem künstleri-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Nietzsches Architektur der Erkennenden

schen Skizzieren oder akademischen Zeichnen zu tun (verstanden als eine auch von Ar-

chitekten erlernte Kunstfertigkeit oder Technik) und natürlich noch weniger mit dem

späteren Bauzeichnen. Das Entwerfen ist zuerst eine rein intellektuelle Tätigkeit, die

sich verschiedenerMittel bedient, um den intellektuellen Prozess zu stimulieren und zu

dokumentieren, wobei die Dokumentation bzw. das langsam entstehende Bild (Colla-

ge, Modell, Montage, Riss, Schema, Skizze, Zeichnung etc.) selbst wieder stimulierend

wirkt und zu erneuten Dokumentationen führt (ein spiralförmiger Prozess, der ganze

Mülltonnen füllen kann). (Besonders für das iterative entwerferische Denken gilt, was

Nietzsche für den schon mehrmals erwähnten Zusammenhang von intuitivem philo-

sophischen Denken und der trägeren Wissenschaft erwähnt: »[…] es springt voraus auf

leichten Stützen: schwerfällig keucht der Verstand hinter drein und sucht bessere Stüt-

zen, nachdem ihm das lockende Zauberbild erschienen ist« [KSA7, § 19[75]].)

Unddoch scheint es indiesemetwasuferlosenKopfwerk versteckteRegeln zugeben.

Jeder Lehrstuhl des Entwerfens, jedeWettbewerbsjury wäre ansonsten völlig sinnlos. Je-

der Mensch, selbst der Architekt, »denkt immerfort, aber weiß es nicht; das bewusst-

werdende Denken ist nur der kleinste Teil davon, sagen wir: der oberflächlichste, der

schlechteste Teil« (FW, § 354). Der ›schlechteste Teil‹ dieser Kopfarbeit des Entwerfens

zielt aufMitteilung, auf das Zeichen.BewusstesDenken geschieht in »Mitteilungszeichen,

womit sich dieHerkunft des Bewußtseins selber aufdeckt« (FW,§ 354). Für den »bei wei-

tem überwiegenden Teil dieses Lebens« (FW, § 354) ist das Bewusstsein allerdings nach

wie vor völlig überflüssig. Die kognitive Revolution, als Voraussetzung der späteren pla-

nerischenAgrarrevolutionen,war also in erster Linie einBoostendieses bewusstenDen-

kens, verstanden als Mitteilungsfähigkeit der Menschen untereinander (»der einsiedle-

rische und raubtierhafteMensch hätte seiner nicht bedurft« [FW,§ 354]).Umaus der vor

über 70 000 Jahren noch völlig unbedeutenden Cave-Mankind das oberste (und bedenk-

lichste)GliedderEvolution zumachen,musste demEntlastungsprozess der zweitenNa-

tur ein bedeutender Maßstabssprung gelingen. Für die spezielle Not dieses gefährdets-

ten Tieres entwickelte die Natur auch diesen ganz speziellen »Genius der Gattung« (FW,

§ 354), eine intelligible Zeichenwelt als großmaßstäbliches »Verbindungsnetz zwischen

Mensch undMensch« (FW, § 354) entwerfen zu können.Die Entwicklung dieser entwer-

ferischen Fähigkeit geht Hand in Hand mit der Entwicklung des Bewusstseins bzw. des

bewussten Denkens. Dieser aufkommende Genius der Gattung lässt aus dem individu-

ellen wildenMenschen (Homo ferus) nach und nach das ›soziale Tier‹ (den sogenannten

Homo socius) werden.

Die einzelnenDisziplinenderKulturhabennichtnurdieSprache inWortenals »Brü-

cke zwischenMensch undMensch« (FW, § 354), als Fangnetz für den Sprung vomUnbe-

wussten in dasWissen (Bewusste). So wie der Mathematiker nach demDenken inWor-

tennoch inZahlen zudenken lernt, lernt auchderArchitekt noch in spezifischenZeichen

zu denken. Beide sind intuitiv geneigt, ihre spätere, zusätzlich erlernte Denk-Sprache,

nur als eine spezielle Sprache anzusehen, die sich vomOriginal, der Sprache inWorten,

dem Denken in Worten, möglicherweise wesentlich unterscheidet. Doch hier wie dort

wird gleich gedacht, hier wie dort erliegen wir in gleicher Weise dem Denken (KSA7, §

19[76]). Denn als »zeichenerfindender Mensch« (FW, § 354) ist das Wesen des ›zivilisier-

ten‹ Denkens eben nichts anderes undWichtigeres als ein Zeichenerfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 203

Es gibt keine Sprache an sich, auch keine Struktur an sich, nur bedingte Sprachen

undKonzepte! Auch der Strukturalismus hat in seiner spezifischen »Nostalgie des Abso-

luten« (Steiner: 41ff.), mitunter ausgehend vom System der Sprache (Saussure), ein fan-

tastisches,weitreichend instrumentalisierbares Konzept geschaffen. Es ist aber wieder-

um ›nur‹ ein Konzept, und es liegt lediglich an uns, dieses absoluteWissen der Unwahr-

heit (WZM: 416) auchnochzuwollen.Architektur (d.h.derEntwurf,gebaut oder geplant)

entspringt einer Idee,dasEntwerfen ist dasEntwickeln einer Idee,Letztere geht ausdem

Denkenhervor.Entwerfen ist selbstverständlich eineFormdesDenkens,undunserenun

aus Nietzsche abgeleitete Hypothese als der nunmehr feste und Granite Grund unserer

Streitschrift geht noch weiter. Denken heißt, sich die Welt umschaffen (WZM: 391), auf

dem festen Grunde der Fantasie die Welt zu gestalten. Dürfte man sich nicht als wun-

dersamer Logiker nun erlauben, alles bereits Gesagte in eine einprägsame Gleichung zu

packen. Und solch wundersame Logik ist ja das eigentliche Ziel der Fiktion: Entwerfen

ist ›die‹ Form des Denkens oder noch klarer ausgedrückt und auf die Existenz des Men-

schen bezogen: Denken ist Entwerfen.

Diese Gleichung birgt den privilegierten Zusammenhang von (Nietzsches) Phi-

losophie und Architektur; aus ihr geht offenkundig die potenzielle Ähnlichkeit bzw.

Wahlverwandtschaft der beiden Berufungen hervor. Traditionell denkt man (teils aus

gutenGründen) die Praxis als quasi abgeleitet vonderTheorie (bewusst oder ebengerade

unbewusst); doch handelt es sich auch hier gewissermaßen eher um ein Wunschden-

ken. Denn so wie der ästhetische Sinn viel ursprünglicher ist als das reflektierende

Denken, geht das intuitive Entwerfen vielleicht weit dem expliziten Denken voraus.

Die Gleichung ›Denken = Entwerfen‹ suggeriert also wiederum eine Umkehrung der

traditionellen Lehre bzw. des Glaubens vom Kopf als Steuerzentrale. Was die Archi-

tektur anbetrifft, könnte uns vielmehr die unmittelbare entwerferische Praxis vieles

über alle graue Theorie lehren. Die Hand des Architekten (auch der bekannte Bauch)

ist das überzeugendere Organ; es steht besser mit den eigentlichen Bedürfnissen des

Menschen in Verbindung, also mit dem Leben, als der vom ›bösen Sokrates‹ (JGB: 4)

verdorbene Kopf. Meist entsteht Architektur jenseits von Gut und Böse und untersteht

nichts anderem als dem Willen zur Macht. Nur als die Moderne anfing, ihre offene

Architektur zu theoretisieren, wurde sie problematisch, blieb das Denken eingeschlos-

sen in der postsokratischen Tradition, als man sie eben mit Wahrheit, Sachlichkeit,

Objektivität, Rationalität, Genuis, Logos und ähnlichen lebensfremden Begriffen in

Verbindung brachte. Indessen könnte abermals die Architektur (bzw. das konzeptuelle

Entwerfen) die Philosophie (bzw. das begriffliche Denken) läutern, so, wie zu seiner Zeit

Nietzsche stark von Semper geprägt wurde und eine Philosophie entwarf, die perfekt

zum Entwerfen passt.

Mit dem Begreifen des Denkens als Entwerfen kann uns schließlich das Entwerfen

über dasDenken belehren. (Wie das Entwerfen Aufschluss über dasDenken geben kann,

illustrierte schon der fundamentale frühe Beitrag der Gestalttheorie für die kognitiven

Wissenschaften [Dortier: 6].)Mit diesemSachverhalt stellt sichdemArchitektendie Phi-

losophie völlig anders dar, man ist schon fast geneigt, eine Umkehrung der Rollen zu

wagen, denn das ›Wesen‹ des entwerferischen Denkens ist in der Regel nur für wirkli-

che Entwerfer zu begreifen (zumindest intuitiv und aufgrund langjähriger Erfahrung).

Aber die Bindung an die Philosophie als Ursprung des Denkens bleibt entscheidend für

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Nietzsches Architektur der Erkennenden

das tiefere Verständnis dieses ›Wesens‹, selbstverständlich nur mit Denkern wie Nietz-

sche und erst anhand ›seiner‹ Leitbilder in zweiter Hinsicht auch mit Platon und sei-

nen ›Fußnoten‹ (Whitehead: 63). Man kann dann eben, bei nochmaligem Hinsehen mit

Nietzsches Leitbildern, wieder essenzialistisch vomWesen der Dinge reden, aber dies-

mal seriöser, aufgeklärter vomWesen der Dinge mit ›wahren‹ Metaphern reden. Das ist

realistischer als Vorstellungsmodell und vor allem fruchtbarer für das Leben. Dies ist

die doppelte Umkehrung des Platonismus, mit der Nietzsche den Anschluss an die Er-

rungenschaften unserer veralteten Kultur vollzieht. Nietzsches Metaphysik der Kunst,

auf dem ›einzigenGedanken‹ des allumfassendenWillens zurMacht fundiert, integriert

selbstverständlich auch noch die altgediegeneMetaphysik als Kunst.

Das Denken und jenes knollig-kugelrunde, durch und durch todt-massive und starr-

unbewegliche Sein müssen, nach dem Parmenideischen Imperativ, zum Schrecken al-

ler Phantasie, in Eins zusammenfallen und ganz und gar dasselbe sein.Mag diese Iden-

tität den Sinnen widersprechen! Gerade dies ist die Bürgschaft, daß sie nicht von den

Sinnen entlehnt ist. (PHG, § 12)

WennmandasDenken selber als Entwerfen begreift, ändert sich auchunserVerständnis

des Entwerfens. Architektur wird aus einer Neuauffassung ihres kennzeichnenden Ent-

stehungsprozesses,demEntwerfen,neudefiniert als ebenwahrhaftig interessierterMe-

taphysik der Lebens-Kunst des ewigenWerdens,weit jenseits von einemunbeweglichen

Sein oder oben erwähnterWahrheit, Sachlichkeit,Objektivität, Rationalität,Genius und

Logos und von unzähligen anderen lebensfremden, d.h. versuchsweise alle Affekte und

Emotionen ausschließenden Begriffen.Wenn schon dasDenken Entwerfen ist,wird das

(architektonische) Entwerfen in einer Art Primitivität sublimiert, als Teilgebiet des all-

gemeinen (›wilden‹) Entwerfens. Es steht somit rein begrifflich in einem direkteren Zu-

sammenhang mit der den Menschen als solchen kennzeichnenden Charakteristik (das

»Menschliche« der ausgeformtenWirklichkeit bei Rossi: 20).

Zu lange schon glaubt man an eine scharfe Trennung von Geist und Körper, d.h. an

die (moralische) Überlegenheit des Kopfes gegenüber den Sinnen. Ein großer Künstler

schöpft seine Ideen aus einer für Normalsterbliche scheinbar unerreichbaren Welt. Er

bzw. sein Kopf ist eine Art »Telefon des Jenseits« (GM: 341). Es entspricht dem Bild vom

Menschen, eingespannt zwischenErdeundHimmel.Der höher stehendeKopf greift po-

tenziell schon nach den Göttern, d.h. der wahren Welt der Ideen, während der Körper

mit seinen Füßen fest auf der Erde wurzelt, d.h. treu der scheinbaren Welt der Sinne,

demDiesseits verbunden bleibt.Diese Trennung vonGeist und Sinne (Kopf und Körper)

wurdemit der klassischenMetaphysik ab Platon bzw.Sokrates (und demdazugehörigen

Christentum) geradezu kultiviert, als Trennung der Ideen vom Leben und nicht einer

Messung der Ideen am Leben (amDiesseits), so wie es Nietzsche fordert.

Die Umkehrung dieses Sachverhaltes findet schließlich aber schon immer ganz kon-

kret in der Praxis desDenkens/Entwerfens statt.Dass derKopf (dasBewusstsein) die zu-

letzt informierte Instanz in diesem Denk-/Entwurfsprozess ist, hat schon Le Corbusier

›gefühlt‹ (es war vielleicht schwerlich zu ›begreifen‹, die klassische Metaphysik ›behin-

derte‹ ihn in seinen Schriften an wirklichem Freidenken). Das morgendliche Malen und

Zeichnen imAtelier, sein »laboratoire secret« (Benton/Cohen: 11) wurde zu einer Art kon-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 205

templativerMediation, zu einer Vermittlungsübung von derHand zumKopf,welche die

architektonische Formfindung des Nachmittages im Architekturbüro vorbereitete.4 Die

Praxis der Kunst war keine nur komplementäre Tätigkeit, sondern die konkrete Voraus-

setzung seiner Kreation neuer ›Lebensmöglichkeiten‹, ein zwingendes ›Üben‹ im Sinne

Sloterdijks (Sloterdijk 4).Wir werden also das Denken niemals begreifen, wenn wir den

Kopf als Kontrollzentrale einesmaschinellen Körpers verstehen, wennwir die Hand nur

einfach als dasWerkzeug des Geistes verstehen. Es tritt zumindest eine intensiveWech-

selwirkung ein, denn sie (die Hand) ist spätestens beim Homo sapiens bereits deterri-

torialisiert, wie dies Deleuze und Guattari klar beschreiben (Deleuze 9: 87). Die hierar-

chische Ordnung von Descartes wird mit dem Begreifen des Willens zur Wahrheit als

Wille zur Macht (KSA12, § 9[35]) und des Willens zur Macht als Kunst (KSA13, § 14[61])

als Wille zur Kunst aufgelöst: Hand und Stift bilden nun einMachtgebilde, das über das

Werkzeug hinausgeht.

Hier beginnt die abstrakte Maschine sich zu entfalten, sich aufzurichten und eine Illu-

sion zu erzeugen, die über alle Schichten hinausgeht, obwohl sie selber noch zu einer

bestimmten Schicht gehört. Dies ist offenbar die für den Menschen konstitutive Illu-

sion (für wen hält sich der Mensch?). […] Leroi-Gourhan zeigt […], wie die Hand eine

ganze Welt von Symbolen, eine ganze mehrdimensionale Sprache schafft... (Deleuze

9: 90f.)

Das Urphänomen der Höhlenmalerei, der primitiven Handzeichnung, war eine erste

Form der Kommunikation, parallel zur Sprache bzw. als Beitrag ihrer Entwicklung. Es

war aber speziell noch ein besonders aktiver Beitrag zur kognitiven Revolution als ihrer

rückkoppelnden Bauinspektion und als Stimulans der weiteren Entfaltung. Die Codie-

rung der entstehenden geistigen Muster mit den Affekten (Damasio) als Voraussetzung

eines bewussten, abrufbaren expliziten Denkens ist in diesem Urphänomen exempla-

risch veranschaulicht. Die geistige Kastration (GM: 362), d.h. der beabsichtigte Rück-

bau der den Menschen als solchen auszeichnenden kognitiv-affektiven Errungenschaf-

ten, setzte in Griechenland erst 45 000 Jahre nach der derzeit ältesten Urmalerei ein:

Als ein neuerWind des Aufbruchs klingt nun Platons berühmte Kavernenallegorie (oder

Höhlengleichnis aus dem VII. Buch des Staates) eher wie das blendende Manifest zum

Abbruch des errungenen bauenden Geistes und veranlasste selbst noch so revolutionär

gestimmte Persönlichkeiten, explizit bauende Geister und Ästhetiker wie Le Corbusier,

zu beinahe grotesken Selbstkastrationen und literarischen Selbstverneinungen ihres in-

timen malerischen Laboratoriums (Benton/Cohen: 90). Le Corbusiers äußerst sensible

Hand lebte ganz ausgezeichnet (man denke nur an seine leidenschaftlichen ›bestiaires

humains‹ inHomers Iliade [Benton/Cohen: 734]), doch sein Intellektwollte (beimSchrei-

4 »Je n’ai cessé depuis novembre 1918 de peindre tous les jours, arrachant où je pouvais les trouver

les secrets de la forme développant l’esprit d’invention, aumême titre que l’acrobate, chaque jour,

entraîne ses muscles et sa maîtrise. Je pense que si l’on accorde quelque chose à mon œuvre d’ar-

chitecte, c’est à ce labeur secret qu’il faut en attribuer la vertu profonde.« (Le Corbusier, in: Benton/

Cohen: 99)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ben5) vorerst noch vollends im Sinne der modernen Tradition kaltgestellter Frosch blei-

ben: »nous créons froidement et purement« (LeCorbusier 4: 34). IndermodernenKulmi-

nationsphasePlatonskonnte ernatürlichnochnichtdie eigentliche fantastisch-affektive

Entstehung undWirkung des Purismus und selbst der Sachlichkeit anerkennen.

DieArchitekturbewegungenderModerne zeigen abermals diesenKonflikt vonHand

und Kopf des abstrakten Menschen (›höheren Menschen‹). Die erfinderische Hand ent-

wickelt die Formensprache weiter und weiter, der Intellekt hinkt weit hinten nach und

bleibt den 2000-jährigen klassisch-modernen geistesgeschichtlichen Reflexen verhaftet

(dem Glauben an die wahre Form/Idee der Dinge [Choay 2: 30ff.]). Man kann die sug-

gestive Kraft der Zeichnung im Vergleich zum philosophischen Begriff niemals über-

schätzen, aber wir wollen damit nicht im Geringsten die künstlerische Entfaltung oder

Entstehung mystifizieren. Im Gegenteil: Der emotionale Anteil am nur scheinbar privi-

legiert geistigen Geschehen ist wieder in den Vordergrund zu bringen; der emotionale

Anteil ist eben schon eine erste vorübergehendeMessung amLeben, dennwieNietzsche

sagte, (fröhliche) Wissenschaft ist nichts für Frösche oder Asketiker einer dialektischen

Aufklärung (Adorno/Horkheimer) auf der Suche nach der magischen Formel des Welt-

geheimnisses (Barthes: 87), sondern eine Berufung aufgeklärterer Ästhetiker.

18.3 Der Ästhetiker

Nur aesthetisch giebt es eine Rechtfertigung der Welt. (KSA12, § 2[110])

InderRegel neigen alle existenziellenVorgängederEvolution zu ihrerOptimierungoder

Auflösung (Tendenz der Homöostase zur Effizienz als Grundprinzip des Lebens jeder

einzelnen Zelle). Und dieses natürliche Gesetz gilt selbstverständlich auch für unsere

Kulturen, denn Letztere sind ja nur die (experimentierende, kreative) Reaktion dieser

Immanenz der Natur und nicht deren Gegenteil. Die zweite Natur geht direkt aus der

ersten hervor; sie ist ihre höhere Effizienz (eine Art Hyper-Natur6), verstanden als Op-

timierung des Prozesses der menschlichen Entlastung. Es gibt demgemäß zwar abso-

lut wesentliche Unterschiede dieser beiden menschlichen Naturen, aber nicht die so oft

deklarierte prinzipielle Opposition Natur versus Kultur. Der unvereinbareWiderspruch

beider tritt eben erst mit demKappen verschiedener essenzieller Verbindungen ein (wir

5 Vergeblich spricht und schreibt man aus, was man denkt bzw. entwirft. Das hat schon Nietzsche

beim Schreiben frustriert. Als er versuchte, einen Gedanken in Worte zu fassen, war mit seinem

Einfangen in den Netzen der Sprache das Lebendige bereits erloschen (und das ekstatische Ge-

fühl der Intuition verflogen). Auch in diesem Zusammenhang sei »kurz gesagt, man sollte Wörter

niemals den Dingen gegenüberstellen«. (Deleuze 9: 95)

6 Der Begriff der ›hyper-nature‹ wurde erstmals 2010 im Zusammenhang mit der öffentlichen

Raumgestaltung des Genfer Projektes Praille Acacias Vernets vom französischen Büro AWP im-

portiert. Es blieb aber lediglich bei dieser erstmaligen Einführung des Begriffes. Denktman diesen

Begriff beispielsweise als weiterführende Perspektive der frühen Skizzen von R. Schwarz, in denen

er die Baukultur als Kulmination der bauendenNatur illustrierte, wird das (delikate) konzeptuelle

Potenzial dieses Begriffes gerade für die heutige Zeit der intensiven Integration, des Schutzes und

der Pflege der Natur besonders innerhalb der mutierenden Stadtzentren offensichtlich.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 207

sprachen schon vorher von dieser französischen Hausmarke; es ist aber ganz selbstver-

ständlich eine griechische bzw. – oder vielleicht nicht nur – abendländische).

Unsere Kulturen gründen auf dem schon im Abschnitt des Handwerkers geschil-

derten Genius der Gattung. Dass speziell wir Menschen dadurch ausgezeichnet sind,

entwerferisch eine Zeichenwelt zu schaffen, ist für uns auch die größte Gefahr. Denn

die lebensnotwendige oder zumindest -fördernde Neigung zur Oberfläche (diese ganz

spezielle Effizienz der Natur), d.h. die Verdrängung und Aussiebung des überwiegen-

den Teils des Lebens (durch das Sich-des-Lebens-bewusst-Werden) neigt eben auch

zur Verdrängung des eigenen Wesens (WL). Das entwerferische Denken ist dann nicht

mehr Erkennen, sondern nurmehr Verkennen. Die potenziell sublime Oberfläche wird

»relativ-dumm« (FW, § 354) und reines Merkzeichen der manipulierten Herde. Das

Sich-bewusst-Werden ist der Prozess einer Verallgemeinerung, der Entstehung einer

»vergemeinerte[n] Welt« (FW, § 354), einer Veroberflächlichung und Generalisation

mit der Perspektive eines mitteilungsfähigen, d.h. allgemein verständlichen Zeichens.

Extrem gesagt, gehört das Bewusstsein nicht zur Individualexistenz, sondern zur Ge-

meinschaft (weswegen das Individuum ja auch kein eigentlich bewusstes Ich besitzt). Es

ist zur Schaffung von Verbindungen und Beziehungen entstanden und ganz speziell zur

Beziehung zu anderen Individuen. Unser bewusstes Denken unterliegt der Grammatik

einer auf Mitteilung und Erstellung von Verbindungen ausgerichteten Ästhetik. Unsere

Wahrnehmung oder präziser: unsere auf Mitteilung ausgerichtete »psychologische

Optik« logisiert die Undeutlichkeit und das Chaos der Sinneseindrücke (WZM: 388).7

Das experimentelle Erhöhen der Effizienz des Entlastungsprozesses führte über den

Maßstabssprung zur Kollektivität (heutige Massenkultur) und dieses Experiment der

Natur benötigte eine höhere Abstraktion, d.h. ein höchst effizientes Organ zur Verallge-

meinerung gemeinsam vorstellbarer Schemen. Die drei Weltreligionen teilen sich auch

heute noch die Kulmination dieses (riskanten) Prozesses der Natur (der eben auch zur

Widernatur führen kann, »jene verhängnisvollste Dummheit, an der wir einst zugrunde

gehen« [FW, § 354]).

Zur höheren Effizienz eines kollektiven Entlastungsprozesses und den Prämissen

der Mitteilung und Verbindung mit unseren Mitmenschen ist unser Bewusstsein (bzw.

bewusstes Denken) somit kurz gesagt auf das Außen ausgerichtet (und nur bedingt auf

das Innere,wofür vielmehr dieGefühle verantwortlich sind,die überwiegendunbewusst

zum Handeln anregen). Und dieses Außen ist nur die von Nietzsche erwähnte Oberflä-

che (KSA7, § 19[140]) und braucht für den lebensfördernden Prozess unseres Denken-

7 »Damit es aber mitteilbar sein kann, muß es zurechtgemacht empfunden werden, als ›wieder er-

kennbar‹. Das Material der Sinne vom Verstande zurechtgemacht, reduziert auf grobe Hauptstri-

che, ähnlich gemacht, subsumiert unter Verwandtes. […] 2. die Welt der ›Phänomene‹ ist die zu-

rechtgemachte Welt, die wir als real empfinden. Die ›Realität‹ liegt in dem beständigen Wieder-

kommen gleicher, bekannter, verwandter Dinge, in ihrem logisierten Charakter, im Glauben, daß

wir hier rechnen, berechnen können; 3. Der Gegensatz dieser Phänomenal-Welt ist nicht ›die wah-

re Welt‹, sondern die formlos-unformulierbare Welt des Sensationen-Chaos, – also eine andere Art

Phänomenal-Welt, eine für uns ›unerkennbare‹«. (WZM: 388)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Entwerfen-Entwickelns der zweiten Natur auch nur Oberfläche zu sein; d.h. Äußeres8

ist ganz selbstverständlich nur ästhetisch erfassbar (durch die Sinne unserer auf Abs-

traktion ausgelegtenWahrnehmung oder Spiegelung der Dinge).

Das Abstrahieren ist also nicht langsam aus dem Denken entstanden, sondern un-

ser (explizites)Denkenbegannüberhaupt erstmit unserer aufkommendenFähigkeit zur

Abstraktion; das Denken ist schon recht weitmit demProzess der Abstraktion definiert.

Esmag vielleicht wie das genaue Gegenteil einerMetaphysik der Kunst klingen, und

doch ist es nur sein extremster und gleichzeitig auch banalster Ausdruck, wennman er-

klärt, dass der (abstrakte) Entwurf mit der (konkreten) Homöostase über das stark ein-

gegrenzte, explizite, bewusste oder einfach konzeptuelle Denken direkt in Verbindung

steht (und für den späteren Nutzer der gebauten Realität besonders mit dem impliziten

oder unbewussten Denken bzw. Unbewusstsein). Es ist nur die selbstverständliche Ant-

wort auf Nietzsches Fragestellung, wie weit denn diese abstrakte Kunst ins »Innere der

Welt« (KSA12, § 2[119]) reicht, ins Innere unserer lebenden Zellen!9

Im Prinzip wird das ›primitive‹ und faktisch unbewusste Erstellen von Mustern (in

den frühkindlichen, lebensbedingenden und von der Fantasie ›gesteuerten‹ Lernpro-

zessen) praktisch analog im konzeptuellen Denken unseres Bewusstseins fortgesetzt,

iterativ bearbeitet, gewertet und idealerweise (als lebensfördernde Kunst) sublimiert.

Sämtliche verwendbare (abrufbare) Abstraktionen oder Muster sind de facto mit kon-

kreten Emotionen ›codiert‹. Somit fällt auch das sogenannte hochgeistige, abstrakte,

begriffliche oder konzeptuelleDenkenmit demkonkretenFühlen zusammen (Damasio);

das Denken ist an »ästhetische Lust- und Unlustzustände« (KSA12, § 2[110]) gebunden.

Zu den psychologischen Grunderfahrungen gehört das künstlerische Wesen des Seins,

das aus dem Werden gestaltet ist bzw. die diesem Entlastungsprozess entsprechende

Komplementarität unseres dionysischen und apollinischen Triebes (WZM: 386–390).

Unbeteiligtsein, Uninteressiertheit oder Teilnahmslosigkeit des Denkens existiert nicht

(oder besser gesagt, falls der Konzepteur damit die effizientere Suche nach derWahrheit

meint, führt dies ›idealerweise‹ nur zu belanglosen oder gar lebenshemmenden Arte-

fakten, zu jenen »verhängnisvollsten Dummheiten« [FW, § 354]).Man kann nicht genug

»die abgründliche Falschheit dieser modernsten Kunst« (KSA12, § 2[113]) betonen, und

den »Willen zur Wahrheit« bereits als ein Symptom der Entartung identifizieren, d.h.

als den lebensgefährdenden »Instinkt zumNichts« (KSA12, § 2[119])! In jedemEntwurfs-

prozess illustriert sich somit unser gesamter Entwicklungsprozess, der ewige Prozess

der Menschwerdung als ein Entlastungsprozess (Gehlen) oder als existenzieller Prozess

des Ver-Rückens. Denken, als stetige Umschaffung der Welt verstanden, entspricht

unserem Verrücken in die Ästhetik, d.h. in eine intelligibel konzipierte Welt. Weiter-

8 »Mir wird über Äußeres berichtet; ich erfahre nichts über das Innere der Gebilde, die ich sehe,

höre oder berühre. Von diesen Gebilden bin ich durch eine Wahrnehmungsdistanz getrennt. Sie

sind nicht innerhalb meines Organismus.« (Damasio: 94)

9 Dennes gibt eben kein anderes Er-Messen einerArchitektur amLeben, als das Er-Leben, ihrer emo-

tionalen Wirkung als Wohlbefinden oder Unwohlsein der Nutzer. Deshalb ist auch die Hauptauf-

gabe des wilden akrobatischen Denkens, Verbindungen herzustellen, den Spagat mentaler Sche-

men als möglichst emotional beladene Informationsträger zu schaffen (zur effizienten Erstellung

eines individuell-kollektiven, oder kurz: eines kulturellen Gedächtnisses).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 209

Denken ist immer das (›bewusste‹) Entwerfen neuer Verbindungen vonMustern; einGe-

danke ist ein Entwurf einer (potenziellen neuen) Konstellation vonMustern (oder »cadre

mentaux« bei Dortier: 6), ist immer eine weitere, übergeordnete Abstraktion schon

bekannter Abstraktionen – bis zu Nietzsches erwähntem »Schema« (KSA7, § 19[48]), mit

dem scheinbar alles erkannt ist, als die ultimative Abstraktion der ›Realität‹, als eine die

Welt beinhaltende Monade. Dies ist unser Drang zur letzten Einheit, und unser »Wille

zum System« (KSA12, § 9[188]) gehört in diese Unwahrheit als Lebensbedingung »aus

praktischen, nützlichen perspektivischen Gründen« (KSA13, § 11[73]). Es ist die Aufga-

be der Wissenschaft, vor allem der Physik, aus dem Chaos des Werdens oder aus der

Welt der »Klümpchen-Atome« eine mathematisch berechenbare »Kraft-Punkte-Welt«

(KSA11, § 40[36]) zu konstruieren oder ganz einfach »uns dieWelt vorstellbar [zu]machen«

(KSA12,§ 2[88]).Wie inKapitel 9 angesprochen, ist die fröhlicheWissenschaft kein »Für-

wahr-Halten« mehr, sondern eine feinere Kunst der Interpretation, des Zurechtlegens,

der Simplifikation derWelt.

Unser Denken ist immer ästhetisch, es ist der rastlos es sich zurechtmachende Spie-

gel derWelt desWillens zurMacht, deren Komplement.10 Das ewige Entwerfen derWelt

ist der Spiegel des stetigen und unübersehbaren Stroms der Erscheinungen. Mandel-

brots fraktale Geometrie der Natur kommt vielleicht diesem genialen, vonNietzsche er-

wähnten, alles erkennbar machendem Schema schon erstaunlich nahe,11 und man ver-

steht nur zu gut den Enthusiasmus der ›imponierten nordischen‹ Stadtplaner, sich po-

tenziell logisch in ein fiktives ganzheitliches Entfalten derWelt integrieren zu können.

Aber die z.B. von Filarete beschriebene (Choay 1: 221) ewige triebhafte Lust neuer

Schöpfungen unseres bauendenGeistes ist nicht allein der ›logische‹ Spiegel der bestän-

digen Veränderung des Außens. Es ist das analoge sich selbst Erkennen-Schaffen, das

Schaffen eines Inneren, eines Ichs (individuell oder auch kollektiv). Es ist das Ausschnei-

den aus demAußen, aus demDriften des Lebens, das scheinbare Sich-selbst-Erkennen.

Das Denken ist dieses konkrete Ermöglichen des Driftens, und die von Freud beschrie-

beneEkstase vor denSchöpfungen ist derAn-trieb zumDenken/Entwerfen.DasDenken

als Tendenz zum Analogisieren stellt die Verbindung vom Subjekt zum Objekt her und

findet den ekstatischen Zustand in deren Verschmelzung. Das hat eben schon Filare-

te in der Tendenz der Anthropologisierung der Architektur erkannt, der Analogisierung

desmenschlichenundarchitektonischenKörpers.Dieser geistigeSpagat,mitmehroder

weniger gedrosselter Abstraktion und Fantasie, durchzieht die gesamte Architekturge-

schichte, von Vitruv bis Le Corbusier (Modulor).

Wir enthalten den Entwurf zu vielen Personen in uns. […] Die Umstände bringen Eine

Gestalt an uns heraus. […] Von jedemAugenblick unseres Lebens aus giebt es noch viele

Möglichkeiten: der Zufall spielt immermit! – Und gar in der Geschichte: die Schicksale

jedes Volks sind nicht nothwendig in Hinsicht irgend einer Vernunft. (KSA11, § 25[120])

10 »Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden

Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schönheit, Weisheit, und wie

alle unsere ästhetischen Menschlichkeiten heißen« (FW: 127).

11 Und Mandelbrot war in der Tat, außer durch essenzialistische Philosophen wie Aristoteles oder

Leibniz, vor allen Dingen durch Kants zu diesen unendlich »fortschreitenden Verhältnissen von

Welten und Systemen« und Schemata »höherer Weltordnungen« inspiriert. (Mandelbrot: 415)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Bisher gab es nur Muster von Mehrheiten, ›generiert‹ durch Religionsgemeinden, Par-

teien oder philosophischen Sekten. Das sublimere Ziel einer reichen Kultur illustriert

schon Burckhardt mit der kurzzeitig aufleuchtenden Kultur der Renaissance in Italien,

unter der wieder »im Entwerfen alle Zeugungskraft und Jugend« (KSA9, § 6[293]) zu-

rückgewonnen wurde, so »daß jeder sein Musterbild entwerfe und es verwirkliche – das

individuelle Muster« (KSA9, § 6[293]). Die neuen Künstlerindividuen hatten erneut alle

Einsicht in die entwerferische Kraft der Selbsterkenntnis, und rechneten nicht ihre Feh-

ler und Triebe beim Entwerfen ihrer Muster ab, sondern verstanden es makellos, »ihre

sublimere Form zufinden« (KSA9,§ 6[294]). Siewaren,mitMusil gesprochen,wahrhaftige

Menschenmit ›ihren‹ Eigenschaften.

Der aufgeklärte und selbstständige Ästhetiker konzentriert sich nunmehr auf das

Wesentliche und abstrahiert aus dem umfangreichen Feld seiner fatalen (d.h. von der

Natur vorgegebenen) Aufgabe der Gestaltung sämtliche Themaverfehlungen des tyran-

nischen Philosophen alias »Enträtseler[s] der Welt« (M, § 547). Somit umfasst diese

Abstraktion neben der Beseitigung der ›Erkenntniß an sich‹ und des ›Dinges an sich‹,

eben auch die »Beseitigung des Willens, des freien und des unfreien« (dies entsprach

auch Nietzsches Überwindung des pessimistischen12 Schopenhauers [z.B. KSA13, §§

14[121] u. 22[17]]). In dieser groteskerweise nötigen Vernatürlichung des (modernen)

Menschen, die das eigentlich Menschliche (Rossi) in den Vordergrund stellt, gibt es

nur den künstlerischen Willen zum Schein, zur Unwissenheit, zur Ungewissheit, zur

Unwahrheit (KSA11, §§ 26[293], [295] u. [296]). Wir sprachen weiter oben (Kapitel 5 Die

Beziehung von Architektur und Philosophie) vom Denken als Fundament unseres Schaffens;

nun kehren wir eben diesen Zusammenhang um und erklären das Schaffen als Fun-

dament des Denkens. Und auch die Wissenschaft, falls man ihr rein hypothetisch das

Denken zugesteht (um wieder auf Heidegger anzuspielen), durfte sich erst auf diesem

Fundament des Schaffens erheben, nicht als Gegensatz der Unwahrheit, sondern als

ihre gewaltige ›Verfeinerung‹ (JGB: 33).

Es ist nicht genug, daßdueinsiehst, inwelcherUnwissenheitMenschundThier lebt; du

mußt auch noch denWillen zur Unwissenheit haben undhinzulernen. Es ist dir nöthig,

zu begreifen, daß ohne diese Art Unwissenheit das Leben selber unmöglich wäre, daß

sie eine Bedingung ist, unterwelcher das Lebendige allein sich erhält und gedeiht: eine

große, feste Glocke von Unwissenheit muß um dich stehn. (KSA11, § 26[294])

Das Nicht-wissen-Wollen ist als Konzentrierung des von Nietzsche insbesondere psy-

chologisch gedeuteten Willens zur Macht auf die stetige Veränderung als lebenserhal-

tendes Prinzip zu verstehen (KSA13, § 14[121]). Diese feste Glocke bildet die wunderba-

re Voraussetzung einer prinzipiellen und auf der Fantasie gründenden Einheit aller so-

genannten Erkenntnistriebe. »Nicht im Erkennen, im Schaffen liegt unser Heil!« (KSA7,

§ 19[125]) (Die Wahrheit bei Platon [Platon 3: 83] wird nun rein konzeptuell verstanden,

12 »Dieses Buch [Die Geburt der Tragödie] ist dergestalt sogar antipessimistisch: nämlich in dem Sinn,

daß es etwas lehrt, das stärker ist als der Pessimismus, das göttlicher ist als ›Wahrheit‹: […] ›die

Kunst als die eigentliche Aufgabe des Lebens, die Kunst als metaphysische Thätigkeit‹.« (KSA13, §

14[21] oder auch § 17[3])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 211

»das Menschliche« nach ästhetischen Gesetzen bei Rossi (S. 20), Ästhetik wiederum als

das sinnliche Erfassen derWelt.]

18.4 Homo conceptualis, der entwerfende Mensch

Die Conception der Welt, auf welcher man in dem Hintergrund dieses Buches stößt

[Der Wille zur Macht], ist absonderlich düster und unangenehm: unter den bisher be-

kannt gewordenen Typen des Pessimismus scheint keiner diesen Grad von Bösartig-

keit erreicht zu haben. Hier fehlt der Gegensatz einer wahren und scheinbaren Welt:

es giebt nur Eine Welt, uns diese ist falsch, grausam, widersprüchlich, verführerisch,

ohne Sinn… Eine so beschaffene Welt ist die wahre Welt… Wir haben Lüge nöthig, um

über diese Realität, diese »Wahrheit« zum Sieg zu kommen, das heißt um zu leben…

Daß Lüge nöthig ist, um zu leben, das gehört selbst noch mit zu diesem furchtbaren

und fragwürdigen Charakter des Daseins. (KSA13, § 11[415])

Ganz selbstverständlich geht es im Leben nicht darum, einfach zu lügen, sondern aus-

schließlich darum, genial zu lügen. Die Konzeption der Lüge steht im Vordergrund (der

Metaphysik, der Moral, der Religion, derWissenschaft), nur sie, ihre präzise (messbare)

Beschaffenheit entscheidet über ›gut‹ und ›böse‹ (d.h. lebensfördernd oder -hemmend).

Prinzipiell ist uns allen das »Genie der Lüge« (KSA13, § 11[415]) gegeben, dieses »Künstler-

Vermögen par excellence des Menschen« (KSA13, § 11[415]), jedoch bleibt noch sein wahr-

haftig wirkendes Potenzial zu entfalten.Dazu konzipierte Nietzsche dieMetaphysik der

Kunst, als Umkehrung der anti-künstlerischenMetaphysik Platons.

Nach allem bösen Zürnen13 über Platon mag vielleicht Folgendes ironisch klingen,

aber wenn man die fruchtbare Rolle der Illusion konsequent (in das Denken) integriert

hat, gewinnt seine Philosophie wieder ihren historischen Stellenwert als eines der wirk-

lich großen menschlichen (allzumenschlichen) Delirien. Plötzlich wird Platon, rein als

Homo conceptualis betrachtet, wieder verdaulich, wieder instrumentalisierbar (Mala-

bou 2: 122, geht in ihrer beispielhaften wissenschaftlichen Offenheit und Allzumensch-

lichkeit sogar so weit, auch den »geistlosen Hegel« in Verbindung mit den kognitiven

Wissenschaftenwieder verdaulich zumachen und selbst ihmnoch den ewigenGeist des

Windes desWechsels einzuhauchen).

Platons Verbindung von Idee und Form illustriert im kunstmetaphysischen Ver-

ständnis nicht nur beispielhaft die Gleichung ›Denken = Entwerfen‹, sondern auch die

erste Idee einer Zeichensprache, einen Zusammenhang von Form und Inhalt, d.h. eines

hineingelegten Sinnes und anerzogenen Erkennens der Symbolik platonischer Körper.

Le Corbusier entwickelte dieses erste Delirium einer Zeichensprache dann konsequent

13 Alles Zürnen ist natürlich nur sinnvoll in Bezug auf ›unsere‹ Zeit, auf ›unsere‹ potenziell neuen Vor-

stellungen undMöglichkeiten. Die Kritik gilt also vielmehr den alten und neuen Schülern der Aka-

demie. Dennwie Nietzsche sagte (KSA7, § 19[17]), ist es die Not der jeweiligen Zeit, die den Genius

hervorbringt, und Platon war garantiert dieses Genie seiner Zeit. War Platon vielleicht nur der ul-

timative Nachhall der kognitiven Revolution? Pessimistenwürden diese reinmetaphorische Frage

vielleicht, ohne zu zögern, bejahen, mit dem Zusatz, dass mit ihm eben das definitive Ende aller

weiteren revolutionären Kognitionen des Abendlandes bestellt sei.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Nietzsches Architektur der Erkennenden

weiter zu einer leider noch historizistisch angehauchten, ›Evolutionstheorie der For-

men‹ (Le Corbusier 4: 29–37). Ein Großteil der Moderne (beispielsweise noch beim

›Idealtypus‹ von menschlichen Ansiedlungen bei Gropius) glaubte fest, die »Wahrheit

einer richtigen Form« erkannt zu haben (Choay 2: 34). Das Werkzeug der Geometrie

und Mathematik wurde noch nicht richtig verstanden und mit dem scheinbaren Ziel

der Erkenntnis verwechselt. Nicht das Leben war dasMaß (und Ziel), sondern die from-

me Wissenschaft (und nicht selten auf Kosten des Lebens). Kunst entartete zur einer

Kunst für die Kunst, und wurde nicht mehr als Kunst für das Leben, als Lebenskunst

verstanden.

Warum dringt das Verstehen nach allen wesenhaften Dimensionen des in ihm Er-

schließbaren immer in die Möglichkeiten? Weil das Verstehen an ihm selbst die

existenziale Struktur hat, die wir den Entwurf nennen. […] Der Entwurfcharakter des

Verstehens konstruiert das In-der-Welt-sein hinsichtlich der Erschlossenheit seines

Da als Da eines Seinkönnens. Der Entwurf ist die existenziale Seinsverfassung des

Spielraums des faktischen Seinkönnens. Und als geworfenes ist das Dasein in die

Seinsart des Entwerfens geworfen. Das Entwerfen hat nichts zu tun mit einem Sich-

verhalten zu einem ausgedachten Plan, gemäß dem das Dasein sein Sein einrichtet,

sondern als Dasein hat es sich je schon entworfen und ist, solange es ist, entwerfend.

Dasein versteht sich immer schon und immer noch, solange es ist, aus Möglichkeiten.

Der Entwurfcharakter des Verstehens besagt ferner, daß dieses das, woraufhin es

entwirft, die Möglichkeiten, selbst nicht thematisch erfaßt. Solches Erfassen benimmt

dem Entworfenen gerade seinen Möglichkeitscharakter, zieht es herab zu einem

gegebenen, gemeinten Bestand, während der Entwurf im Werfen die Möglichkeit als

Möglichkeit sich vorwirft und als solche sein läßt. Das Verstehen ist, als Entwerfen, die

Seinsart des Daseins, in der es seine Möglichkeiten als Möglichkeiten ist. (Heidegger

2: 145)14

Es wäre erneut zu überdenken, inwieweit diese absolut soliden Fundamente der Fiktion

bei Heidegger wieder zu einer Nostalgie des Absoluten tendieren.15 Die von Nietzsche

offerierte potenzielle Umkehrung von Sein undWerden (und somit auch vonHeidegger)

scheint nicht (mehr) vollzogen zu werden: Das Sein öffnet sich nicht demWerden, son-

dern das Werden bleibt letztlich dem Entbergen des (gegebenen) Seins verbunden und

nicht mehr der reinen Fiktion.

Schon Kants Architektonik der reinen Vernunft ist ein systematisches Vorspiel der

Gleichung ›Denken = Entwerfen‹.Wenn alles Denken immer schon Entwerfen der zwei-

ten Natur ist, kann dann eigentlich, spätestens seit Nietzsches ›komplementärer‹ Kant-

lektüre, eine konsequente Kritik der reinen Vernunft (als unumgänglicher Meilenstein des

Denkens gesetzt)16 noch auf etwas anderes als auf den resoluten Versuch einer ›Streit-

14 Siehe zu diesem Zitat auch Mackowiaks Arbeit über Robert Musils Kunstauffassung (Mackowi-

ak: 65).

15 »Mais l’allemand est hanté du primat de l’être, de la nostalgie de l’être, et fait tendre vers lui toutes

les conjonctions dont il se sert pour fabriquer un mot composé: culte du Grund, de l’arbre et des

racines, et du Dedans« (Deleuze 1: 73).

16 Nicht rein zufällig plante Nietzsche ursprünglich, über Kant zu promovieren: Zur Teleologie oder

Zum Begriff des Organischen seit Kant (Dissertationsplan) (vgl. Janz, III: 368).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 213

schrift der reinen Fiktion‹ hinauslaufen? Man kann dannmit Nietzsche wieder ›logisch‹

denken, d.h. von der Blüte auf den sie nährenden Boden schließen; denn auch der Hei-

deggersche »Grund« (des Denkens) ist in der Tat das Sein (d.h. die wahre als die schein-

bareWelt noch einmal). Auch dieWurzeln seiner Konzepte sind tief verankert im nach-

haltigsten Fundament aller Fiktionen, jenes der menschlichen Fantasie.

Aller unserer Entwicklung läuft ein Idealbild voraus, das Erzeugniß der Phantasie: die

wirkliche Entwicklung ist uns unbekannt.Wirmüssen dies Bildmachen. Die Geschichte

desMenschen und derMenschheit verläuft unbekannt, aber die Idealbilder und deren

Geschichte scheint uns die Entwicklung selber. Die Wissenschaft kann sie nicht schaf-

fen, aber die Wissenschaft ist eine Haupt-nahrung für diesen Trieb. (KSA9, § 11[18])

Die abstrakte platonische Idee entstand aus dem ganz konkret notwendigen Prinzip der

Selektion unter den Prätendenten auf die politische Führung Athens (Deleuze).17 Kon-

sequent illustrierte Platonmit dieser Idee, dass erst das Vorauswerfen eines Blickes, das

Entwerfen eines (idealen) Bildes,uns überhaupt zum (orientierten)Handeln befähigt.Er

schematisierte damit ein nun selbstverständlichesGrundprinzip desDenkens undHan-

delns.»Weralsodie abstrakten Ideen leugnet,der verneintdenVerstand« (Palágyi: 88). Je

abstrakter (klarer, einfacher, verständlicher...) das Bild odermentaleMuster, desto kon-

kreter (orientierter, zielgerechter) das Handeln. »Wir können nichts thun, ohne nicht

vorher ein freiesBild davon zu entwerfen« (KSA9, § 11[18]). Trotz dieses logischenPrinzips

(und bewusst können wir eben eigentlich nicht anders als logisch denken), trotz dieses

einzig möglichen menschlichen Prinzips, findet immer noch ein Sprung zwischen dem

Bild und der Handlung statt, deren präziser Zusammenhang eben »in uns unzugängli-

chenRegionen« (KSA9,§ 11[18]) entspringt.Die treibendeKraft dieser dasHandeln orien-

tierenden Schemen ist aber nicht die Essenz der Dinge, sondern unsere entwerferische

Fantasie. Und der Sprung entsteht eben durch die Kodierung der Gedankenmit den Ge-

fühlen aus dem uns Logikern unzugänglichen Reich des Willens zur Macht. Was wir in

der Regel Geist nennen, ist mehrheitlich ›bewusst werdendes‹ (übersetztes) Gefühl, und

umgekehrt dient derGeist (hier als konzeptuellesDenken verstanden) hauptsächlich der

BewegungunsererGefühle:Er ist ihrOrganon.DerGedanke,dasmühsamvomBewusst-

sein eroberte und logisierte Schema, ist nur die Spitze des Eisbergs, also der zwar wich-

tige, aber doch unwesentliche, oberflächliche Teil des Prozesses, denwir vielleicht etwas

übertrieben als ›Denken‹ bezeichnen.

»Denken«, wie es die Erkenntnißtheoretiker ansetzen, kommt gar nicht vor. […] Der

»Geist«, etwas, das denkt: womöglich gar »der Geist absolut, rein, pur« – diese Concep-

tion ist eine abgeleitete zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung,welche an »Den-

ken« glaubt. (KSA13, § 11[113])

Wir sahen im I. Kapitel (3 Der verlorene Raum), dass Baukunst vor allem Raumkunst ist.

Der Raum ist eine vorgestellte Beziehung, eine geschaffene Ordnung der Dinge. Auch

17 Vgl. L’abécédaire de Gilles Deleuze (mit C. Parnet, produziert und realisiert von P.-A. Boutang, Paris:

Éditions Montparnasse 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Nietzsches Architektur der Erkennenden

hier, in der Klärung bzw. Schöpfung, im Denken bzw. Entwerfen der Beziehungen der

Dinge, zeigt sich einmal mehr die Wahlverwandtschaft von Philosophie und Architek-

tur.Undwennwir also,wie es noch häufig geschieht, von der Architektur als Kunst spre-

chen, kann dies natürlich nicht in unserem heutigen Verständnis der Kunst geschehen

(als Kunst für die Kunst, als Opium fürs Volk oder Rauschmittel einer Elite, als Kapi-

tal etc.). Die Verantwortung des Architekten ist die Baukunst wieder als ›Sozialtechnik‹

im Sinne Poppers zu verstehen oder als ›primitive‹ Kunst im Sinne von Lévi-Strauss, als

wirk-liche, d.h. wirkende Kunst.

Architektur, die vielleicht fatalste Kunst des konzeptuellenDenkens, ist also ein Aus-

schneiden,Vereinfachen,Reduzieren, Abstrahieren des Außen, derWelt (Raum ist nicht

einfach da, sondern ein bewusster Ausschnitt aus dem Außen, Raumschaffen ist Aus-

schneiden). Architektur ist als »erste« Kunst (Deleuze 10: 222) die anschaulichste »Sim-

plification zumZweckdes Lebens« (KSA12,§ 9[35]).Dieses ›Simplificieren‹ ist aber immer

ein Neuzusammensetzen, ein Neuordnen, nach variablen, sich entwickelnden Kriteri-

en (bzw. Affekten). Es ist immer ein Deuten. Denken ist im besten Fall das »Hineinle-

gen« (KSA12, § 9[91]) eines Sinns, eines menschlichen, allzumenschlichen, ist also nie-

mals Wahrheits-Findung (oder -Entdeckung). Denken bzw. Entwerfen ist das »Logisie-

ren, Zurechtmachen, Fälschen«, das Konzipieren einer zurechtgemachten Scheinwelt,

das Schaffen einer Lüge im außermoralischen Sinne als eine »Art Defensiv-Maßregel«

(WZM: 388f.)! Das Ausschneiden und Ordnen ist unsere Lebensbedingung, unsere Ver-

urteilung zurKunst (auch derDekonstruktivismus und die Chaostheorien gehören noch

dieser ›Ordnung‹ an). Und selbst »die Technik war ja lange, bevor sie nützlich war, ho-

he Weltgestalt, das vergißt sie nicht mehr« (Schwarz: 113), oder richtiger gesagt, sie hat

nur ihre hoheStellungnicht vergessen, aber dochden eigentlichenGrund, ihr gestalteri-

schesWesen.Denn auch sie bedient sich des Intellektes als »eine[r] schaffende[n] Kraft«

(KSA11, § 26[217]). Als Nachhall der kognitiven Revolution erfand der Intellekt eben die

wundersame Logik und denBegriff desUnbedingten, damit er überhaupt erst schließen

und begründen könne, und ganz selbstverständlich glaubt der eitleMensch fest an seine

durchaus erstaunlichenWerke (KSA11, § 26[217]).

Der Mensch braucht eine gute Portion Unwissen zum Überleben (WZM: 416), d.h.

den Entwurf, die vorgestellte, als Möglichkeit zurechtgemachte Welt. Der Begriff des

Realismus (auch der Wirklichkeit) existiert lediglich aufgrund der Erfindung der Wahr-

heit. Aber die sogenannte Realität ist eben nur, wie Nietzsche sagt, die vorgestellte Welt

noch einmal (KSA12, § 10[158] bzw. WZM: 386). Das konzeptuelle Denken geht also über

alle physische Welt hinaus, Ursprung und Ziel des Denkens fallen nun zusammen: Das

konzeptuelle Denken ist uns gegeben, um »eine metaphysische Welt zu concipiren«

(KSA12, § 9[97]), sei es unter dem Begriff der wahren oder dem der scheinbaren Welt.

»Wir haben eine Konzeption gemacht, um in einerWelt leben zu können« (WZM: 387f.).

Neben dem bewussten Entwerfen ist auch unsere Wahrnehmung schon ein Entwurf,

»um gerade genug zu perzipieren, daß wir noch es aushalten…« (WZM: 388). Das be-

wusste konzeptuelle Denken ist nur die Fortsetzung des unbewussten Konzipierens

(namentlich dieses erlernten und rein von unserer Fantasie ermöglichten Schema-

tisierens der Wahrnehmung), dieser tief ins Innere der Welt reichenden Kunst des

Entwerfens.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 215

»Was ist eigentlich ›logisch‹ beim Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])? Nichts ist an sich

logisch, aber jedes geistige Handwerk (Architektur, Mathematik oder Philosophie) hat

innerhalb der spezifischen Sprache (mit Zeichen, Zahlen oder Begriffen) eine nachvoll-

ziehbare Kohärenz der vorgestellten Konstrukte zu entwickeln. Formund Idee, der Rah-

menund sein Inhalt (alleMaßstäbe inbegriffen),brauchenalsoKohärenz,d.h.eine allge-

meine Verständlichkeit ihres Zusammenhangs, die nachvollziehbare Logik der zurecht-

gemachten und provisorischen Erscheinungen ›unserer‹ Welt.18 Die kognitive Revoluti-

on stellt nun den Anspruch (das entstandene Bedürfnis des Homo sapiens), die Funk-

tionen (das spezifisch architektonische oder auch ganz allgemein das gesellschaftlich-

politische Programm), deren Ordnung oder Organisation und die daraus entwickelte

Form, einer (entwerferischen) Idee unterzuordnen. Und solange es das ewige unschul-

dige Werden gibt, gibt es zwar Virtuosität, aber keine Perfektion im Sinne der Endgül-

tigkeit, sondern nur Provisorien, kein In-Serie-Gehen nach einer abgeschlossenen Ent-

wicklung, sondern ausschließlich situationsbedingte Prototypen.

Das Bilderdenken ist also nicht an sich logisch, ganz im Gegenteil, sondern man

muss ihm eben noch die Logik aufzwingen. Hier muss der Metaphysiker wieder ganz

Physiker undMathematiker werden,Gesetzgeber und Atom-Systematiker einer wahren

Welt von notwendigen Bewegungen undKonstellationenwerden (KSA13, § 14[186]), aber

ohne diesmal zu vergessen, in die kohärente Erschließung einer Fiktion »nach der Lo-

gik jenes Bewußtseins-Perspektivism« (KSA13, § 14[186]), auch noch die »Perspektiven-

setzendeKraft indas ›wahreSein‹« (KSA13,§ 14[186])mit einzurechnen.DasmitderStren-

ge der Physiker entworfene Weltbild ist nicht wesensverschieden von jedem beliebigen

»Subjektiv-Weltbild« (KSA13, § 14[186]), sondern »es ist nurmit weitergedachten Sinnen

construirt, aber durchaus mit unseren Sinnen…« (KSA13, § 14[186]). Es ist unser notwen-

diger Perspektivismus (›unser‹ ganz relativ gedacht, als jener desWillens zurMacht),mit

dem wir, von uns ausgehend danach streben, »über den ganzen RaumHerr zu werden«

(KSA13, § 14[186]) und die gesamte Welt in einem ewigen Prozess zu konstruieren, zu

bemessen, zu betasten und zu gestalten.

Es gibt drei Bedingungen für die Genesis des Gehirns: die allgemeine ›biologische‹

Evolution, die ›individuelle‹ Ausformung oder Entwicklung und die ›kulturelle‹ Prägung

(vgl. Changeux, in: Dortier: 78). Die allgemein biologische Bedingung betrifft natürlich

gerade die kognitive Revolution (von der, mag man es auch nicht immer glauben, die

gesamte heutige Spezies Mensch betroffen ist, sogar Architekten und Philosophen), die

beiden anderen Bedingungen unterteilen sich also in naturgegebene individuelle Fak-

toren undmilieubedingte kollektive Faktoren auf. Das sogenannte Ich ist aber ein recht

unwahrscheinliches Konstrukt aus den letzteren Faktoren, den individuellen und den

kollektiven, dem Innen derNatur, und demAußen der Kultur.Die Grenze ist hier immer

als absolut fließend anzulegen, als eine Art Osmose mit dem Chaos, einer Art »Chaos-

mose«, um hier nochmals den treffenden Begriff von Guattari zu engagieren.

18 Als ›formale‹ Zeichensprache, die den Inhalt, d.h. den hineingelegten Sinn repräsentiert, wird ge-

rade heute Architektur wieder zum ausgezeichneten ›Status-Symbol‹ oder Mahnmal des (verlore-

nen) intimen Verhältnisses von Kultur und Natur, von Mensch und seiner Umwelt. Man denke an

Fullers »spaceship earth«, an seine ersten ›Umweltarchitekturen‹ im Anschluss an ein sehr frühes

Umweltmanifestes, Osborns Ausgeplünderte Erde.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Um imewigen StromdesWerdens nicht unterzugehen, konzipiert (oder konzeptua-

lisiert) der Mensch einen soliden Pfahl, an dem er sein Leben festmachen kann. Dieses

›heraklitische‹ Bild gilt sowohl für das Außen als auch für das Innen, der Konzeption un-

seres Ichs. (In diesem hier rein konzeptuell angesprochenen Sinne gibt es keine Opposi-

tion zwischenKollektivität und Individualität oder zwischen FremdemundVertrautem;

das eine bedingt undbeinhaltet das andere.Vor allem inderRaumkonzeptionwar dieser

Zusammenhang des sich gegenseitig bedingenden Innen und Außen schon immer das

epochemachende sphäro-›logische‹Thema schlechthin,die Evolution derOffenheit oder

Transparenz als Garant der ›Lebensintensität‹, wie es Mies van der Rohe19 und Le Cor-

busier20 auch schriftlich hervorheben [siehe auch Rowe/Slutzky].) Denken ist Entwerfen

einer bewussten Vorstellung, ist das Schaffen des Bewusstseins. Schaffen einer neuen

Lebensmöglichkeit heißt hier konkret immer auch Bewusstseinsschaffung. Es gibt aber

kein (bewusstes) Bewusst-Werden, sondern nur Bewusst-Sein. Das Bewusstwerden ist

der Akt, d.h. die nicht logisierbare geistige Bewegung, die zum Bewusstsein führt oder

dieseswenigstens als Ziel hat. IndieserBewegungoderunkontrollierbarenDynamikdes

Vorstellens liegt die Magie des Denkens bzw. Entwerfens (Sartre 2: 239).

DasWesentliche an dieser Conception ist der Begriff der Kunst im Verhältniß zum Le-

ben: sie wird, ebenso psychologisch als physiologisch, als das große Stimulans aufge-

faßt, als das, was ewig zum Leben, zum ewigen Leben drängt… (KSA13, § 14[23])

Das Denken führt (idealerweise) zum Gedanken bzw. das Entwerfen zum Entwurf.

Es gibt das Bild für einen noch immer offenen Prozess ab (KSA12, § 9[91]), jenen der

Menschwerdung. Der Begriff des Prozesses steht wiederum für die Veränderung (des

ewigenWerdens), das Bild für einenmöglichen Pfahl oder Anker (das Sein).Das Festma-

chen kann nur ein ewiger Prozess sein, das (momentane) Bild kann nur als Provisorium

zur Geltung kommen (auch hier fungieren die Deltametropool-Projekte von Snozzi und

OMA als drastisches Beispiel dieses fundamentalen Unterschiedes zwischen zielgerich-

teterKomposition undoffener Entwicklung, zwischenBild undProzess).Das Feststellen

ist das Festmachen einer Bewegung (ist also etwas an sich ›Unnatürliches‹, Künstliches,

ist immer schon Verfälschung). Das Fiktive ist das Ziel (und nicht eine Kritik). Es ist das

stetige sich Vor-Stellen des sich ständig Bewegenden. Das ist die Fatalität (die absolute

Notwendigkeit) der Kunst als Lebensbedingung aufgrund der ewigen Bewegung, des

ewigen unschuldigen Werdens, mit dem das ›Problem‹ der Wahrheit irrelevant wird.21

DieBewegung führt zummobilenBauen,mobil natürlich nur rein symbolisch bzw.geis-

teswissenschaftlich verstanden, zur klaren Konservierung (zum Schutze) des bauenden

Geistes: »Schöpferische Kunst ist ohne geistige Auseinandersetzung mit der Tradition

19 L. Mies van der Rohe, Über die Form in der Architektur (in: Conrads: 96).

20 Le Corbusier 2: 44

21 Die Geschichte der Ideen, die zu einer verständlichen Erzählung zusammengedrängten Fiktionen,

sind das ausschnittsweise, »photographische« oder »kinematographische« Illustrieren der verge-

henden Zeit (kínēma für »Bewegung«, »Erschütterung«, »Veränderung«, gráphein für »beschrei-

ben«, »zeichnen«) und eine sehr grobe Veranschaulichung (Rahmung) eines äußerst subtilenWer-

dens. Aber konkrete Sinngebung, die Vermenschlichung der Welt, ist eben durch grobe Abstrak-

tion bedingt.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 217

nicht denkbar. Sie muß die bestehende Form zertrümmern, um reinen Ausdruck ihrer

eigenen Zeit finden zu können […] Die Aufgabe ist, die Freiheit für die Entfaltung des

schöpferischen Geistes zu hüten.« (R. Gieselmann, O.M. Ungers, in: Conrads: 158f.)

AuchbeiGehlen führt dieunser LebengenerierendeFantasie ganz selbstverständlich

nicht zu ›festgestellten‹ Instinkten des Mängelwesens Mensch, sondern seine Sonder-

stellung ist gerade gekennzeichnet durch die Plastizität (Gehlen) seiner Stellung ›in‹ der

Welt (weit entfernt von klassisch metaphysischen Vorstellungenmenschlichen Daseins,

bestimmt durch außer- oder überweltliche Ansprüche eines idealerweise festzustellen-

den Geistes, mit denen sich der Mensch über das Tier und noch vieles Weltliche mehr

stellen wollte). Das beständige den Menschen bedingende Entwerfen dieser Stellung ist

das Sonderbare seiner Existenz bzw. die Selbstverständlichkeit seines ewigenWerdens.

18.5 Synthese und provisorischer Begriff des Konzeptes

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wäre und was aufzufinden, zu entdecken wäre,

– sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen für einen Prozeß abgiebt, mehr

noch für einenWillen der Überwältigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-

legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden

von etwas, das »an sich« fest und bestimmt wäre. Es ist ein Wort für den »Willen zur

Macht«. (KSA12, § 9[91])

Das Sein wird mit der wahren Welt, mit der Wahrheit assoziiert, während das Werden

der scheinbarenWelt, der Illusion, entspricht. Abgesehen davon, dass wirmit Nietzsche

»kein Organ der Erkenntnis« (GT: 196) im klassischen Sinne besitzen, ist mit demWillen

zur Macht auch das Sein an sich abgeschafft, da Nietzsche wie Heraklit nur das ewige

Werden sieht. DasWerdenwird niemals Sein, dasWerden ›wird‹ ewig (ist nochmehr zu

erklären?). Daher ist auch nichts (Weiteres) zu erkennen, sondern lediglich zu schaffen.

Das Sein ist die dazugedachte, die geschaffene menschliche Illusion im Strom des ewi-

genWerdens. Es ist eine Art Anthropologisierung derWelt, einemenschliche Perspekti-

ve, lebensnotwendiger Perspektivismus. Alle Kunst ist einmenschliches Logisieren vom

Werdenauf das Sein,das Schaffen einesKonstruktes (einer gedanklichenHilfskonstruk-

tion). Das Sein ist nicht erkennbar (im klassischen Sinne), weil es nur Werden gibt; das

Werden ist nicht erkennbar, weil es eben ›wird‹. Dazu ein Bild für Architekten: in amor-

phen Strukturen gibt es keine (absolute) Form. Vom Werden auf das Sein zu schließen

(zu logisieren) ist nur ein menschliches, d.h. aber nötiges Konstrukt (Illusion, Modell-

vorstellung).

»Im Anfang war dasWort« und es war der Anfang unserer Verführung.Der im Prin-

zip durchaus lebenskonforme Satz des bösen Sokrates: »Ichweiß, daß ich nicht(s) weiß«

(ausmehreren Stellen von Platons Apologie des Sokrates abgeleitet u.a. 1 [22d]: 10), läuft al-

lerdings potenziell (zumindest bei seinen abendländischen Schülern) immer nur auf die

Illusion einer versteckten, erstrebenswerten und damit zu entdeckendenWahrheit hin-

aus (und eine der vielen erfundenenMethoden derWahrheitsfindung war seine Dialek-

tik). Liegt die Betonung auf der nun bewussten Illusion, läuft alles noch jenseits von Gut

und Böse ab. Liegt sie hingegen auf Wahrheit, befinden wir uns eben bei einer philoso-

phischenThema- bzw. Lebensverfehlung und in der späteren Situation unseres paradie-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Nietzsches Architektur der Erkennenden

sischen Pärchens, das vom »Baum der Erkenntnis von Gut und Böse« stahl. Man dürfte

nun durchaus auch Platons verführerische Provisorium nachhaltiger und lebenskonfor-

mer optimieren und sagen: »Ich weiß (nicht nur, dass ich nicht weiß, sondern auch),

dass ich ausgezeichnet fantasieren muss!« Denn Denken hat (seit der kognitiven Revo-

lution) nichts mit Wissen zu tun, sondern ist auf das Handeln ausgerichtet. Das Han-

deln wird geführt durch das (abstrakte) Konzept, und das Konzept wird eben nicht an

(absoluter) Wahrheit, sondern am Leben gemessen, daran eben, ob dieses konkret för-

dert oder hemmt.Und die Kraft oder auch Sphäre derHerstellung von Konzepten ist die

menschliche Fantasie, deren wichtigstes Präzisionsinstrument die (fröhliche) Wissen-

schaft darstellt (allen voran die Mathematik als ultimative Kunst der Abstraktion).

In derwahrnehmenden,d.h. konzipierenden Fantasie gibt es keine strikte Trennung

von Objekt und Subjekt, keine objektive Wahrnehmung oder/und keinen rein subjek-

tiven Beobachter einer scheinbaren Welt. Es gibt auch kein dominierendes Projizieren

des Innen nach Außen, oder umgekehrt. Im stetigen Konstruieren des Außen verleibt

sich das konzeptuelle Denken die werdendeWelt ein und entwirft fortwährend ein nie-

mals schon gegebenes oder gar beständiges Ich. Bewusstes Denken existiert nicht, um

sich einer Essenz der Dinge zu nähern, sondern eben möglichst weit davon zu entfer-

nen, ihnen einen Sinn zu geben, gerade um offene Verbindungen (zwischen Menschen,

zwischenDingen, zwischenMenschen undDingen) und gemeinsameVerwendung bzw.

Handlung (Schaffen einer ganz besonders auf Mitteilung oder Kommunikation basie-

render Kultur) zu ermöglichen. Das Konzept ist das Resultat dieses geistigen Prozesses.

Das »In-der-Welt-Sein« (Sloterdijk 1: 20) »der Natur gemäß« (Epiktet: VomGesetz des Le-

bens, in:Weinkauf: 68) ist »SchaffungderWelt« (JGB: 15), dasBauen einerKultur als einer

zweiten Natur. Die Gleichung ›Denken = Entwerfen‹ suggeriert, im besten Fall (für uns

edlen allzumenschlichen Stoiker) gelinge uns ein konzeptuelles Denken, d.h. ein immer

auf das Konzipieren einer lebenskonformen Existenz ausgerichtetes Denken, einer er-

neutenMöglichkeit einer menschlichenWelt.

19. Entropie und Ordnung

1. Der Gedanke der ewigen Wiederkunft: seine Voraussetzungen, welche wahr sein

müßten, wenn er wahr ist. Was aus ihm folgt. 2. Als der schwersteGedanke: seine mut-

maßlicheWirkung, falls nicht vorgebeugt wird, d.h. falls nicht alle Werte umgewertet

werden. 3. Mittel, ihn zu ertragen: die Umwertung aller Werte: nicht mehr die Lust an

der Gewißheit, sondern an der Ungewißheit; nicht mehr »Ursache undWirkung«, son-

derndas beständig Schöpferische; nichtmehrWille der Erhaltung, sondernMacht usw.

nichtmehr die demütigeWendung »es ist alles nur subjektiv«, sondern »es ist auch un-

serWerk!« seien wir stolz darauf! (WZM: 692)

Nietzsche beabsichtigte kurzzeitig, seinen schwersten Gedanken (die ewige Wieder-

kunft) naturwissenschaftlich zu beweisen. »Der Satz vom Bestehen der Energie fordert

die ewigeWiederkehr« (WZM: 693). Hier spielte Nietzsche auf die Entdeckung des ersten

Hauptsatzes derThermodynamik an (des Energieerhaltungsprinzips der Physiker Joule,

vonMayer und von Helmholtz). Zumal mit PoincarésWiederkehrsatz betrachtet, wäre

https://doi.org/10.14361/9783839470725-022 - am 13.02.2026, 21:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://doi.org/10.14361/9783839470725-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz

