Konrad Heumann

»Stunde, Luft und Ort machen alles« — Hofmannsthals
Phianomenologie der natiirlichen Gegebenheiten

[...] der Dichter sah erst nach dem Barometer,
dann am offenen Fenster nach dem ndchtlichen
Himmel, dessen Miene ungewifi war.

Hugo von Hofmannsthal!

Gefiihle sind nicht subjektiver als Landstrafien,
nur weniger fixierbar.

Hermann Schmitz?

Am 4. Oktober 1891 notiert Arthur Schnitzler in sein Tagebuch:

Vorm. Loris auf dem Spaziergang sagte: - Heute ist in der Luft etwas von
der Stimmung des Ehemanns, der im 3. Jahre der Ehe erkennt, daf} seine
Frau doch nicht so ist, wie er sich einbildete. - Ich war frappirt.?

Man mag die Selbststilisierung belacheln, mit der der 17ihrige Hof-
mannsthal gegeniiber dem zwolf Jahre dlteren Freund sein feines Sen-
sorium fiir atmosphdrische Verhaltnisse unter Beweis stellt und so mit
einer gehorigen Portion Anmaflung wie selbstverstindlich davon aus-
geht, daf} dieser nicht tiber ein derart ausgeprigtes Wahrnehmungs-
und Differenzierungsvermégen verfiigt. Dennoch ist es erhellend, die

Die im folgenden zitierten Briefe Hofmannsthals an seine Eltern und an seine Frau be-
finden sich entweder im Deutschen Literaturarchiv in Marbach a.N. (DLA) oder im Freien
Deutschen Hochstift in Frankfurt a.M. (FDH). Sie werden nach der Handschrift wiederge-
geben, sofern sie nicht in B I oder B II gedruckt sind. Fiir die Druckerlaubnis danke ich
den beiden Vertretern der Erben Hofmannsthals Richard Exner (Berlin) und Leonhard M.
Fiedler (Frankfurt a.M.). Ferner danke ich meiner langjihrigen Kollegin Ellen Ritter (Bad
Nauheim) fiir zahlreiche Hinweise. Das titelgebende Zitat entstammt dem ersten Teil der
»Augenblicke in Griechenland« (GW E, S. 609, vgl. auch die Fufinote 110).

! SW XXXI Erfundene Gesprache und Briefe, S. 111f. (»Unterhaltung iiber den
"Tasso« von Goethe).

?  Hermann Schmitz: System der Philosophie. Bd. 3/2: Der Gefiihlsraum. Bonn 1969,
S. 87. Die vorliegende Untersuchung ist der von Hermann Schmitz begriindeten »Neuen
Phinomenologie« in vielem verpflichtet.

*  Arthur Schnitzler: Tagebuch. 1879-1892. Unter Mitwirkung von Peter Michacel
Braunwarth u.a. hg. von der Kommission fiir literarische Gebrauchsformen der Osterrei-
chischen Akademie der Wissenschaften. Wien 1987, S. 351.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 233

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf den ersten Blick seltsam tGberpragnante Beobachtung genauer zu
betrachten.

Hofmannsthal stellt an jenem Sonntagvormittag im Oktober fest,
dafl momentan eine bestimmte »Stimmung« in der Luft liegt, die Luft
ist also Tragerin einer Gemiitslage. Diese Gemiitslage vermag er aus
dem Gesamtgemisch der Luft gleichsam herauszuschmecken, da sie
offenbar eine unverwechselbare Charakteristik aufweist. Hofmanns-
thal entwirft fiir Schnitzler ad hoc eine anschauliche Situation, mit der
er die Bedingungen angibt, unter denen die fragliche Stimmung - so-
zusagen in unverdinnter Form - ein konkretes Subjekt ergreift: Ein
Ehemann hatte drei Jahre nach der Heirat den Emdruck, die Ziele
und Wiinsche seiner Gattin einschitzen und ithre Handlungen weitge-
hend vorhersagen zu kénnen. Nun geschieht etwas Neues, Unvorher-
gesehenes, etwas, was sich mit dem Bild, das der Mann von seiner
Frau hat, ganz grundsitzlich nicht vertragt; seine eigene Gattin er-
scheint ithm plétzlich als seltsam fremd.* Dieses Erlebnis 16st im Ehe-
mann eine Stmmung aus, die offenbar so charakteristisch ist, dafl sie
fir Hofmannsthal einen eigenen Typus bildet: eine Stimmung, in der
er alles vormals Vertraute und Selbstverstindliche mit neuen Augen
betrachtet, so dafl er seltsame Details wahrnimmt, die thm zuvor ent-
gangen waren. Die ganze Umwelt ist von einer Aura der Fremdheit
iberzogen.”

Diese Stimmung hat Hofmannsthal tiber die Atemwege inkorpo-
riert, er spirt sie und kann sie deshalb beschreiben. Vielleicht hat sie
sich sogar in einem gewissen Mafl auf ihn iibertragen, so daf} er sich
selbst ein wenig wie der verwirrte Ehemann fihlt. In jedem Fall ver-
mag er anzugeben, dafl die Stimmung, die er spiirt, primér eine Quali-

* In seinem Drama »Der Abenteurer und die Singerin« (1898) gestaltet Hofmannsthal

mit Lorenzo Venier eine Figur, der genau dies zustofit.

®  Fir Hofmannsthal ist der Begriff der »Stimmunge durch ein eigentiimliches Wech-
selverhiltnis zwischen dem Einzelnen und dem Ganzen gekennzeichnet. In einer Aufzeich-
nung vom 7. April 1891, die er spiter nochmals fiir den »Tod des Tizian« abschreibt (No-
tiz N4), heifdt es: »Stimmung ist die Gesammtheit der augenblicklichen Vorstellungen, ist
relatives Bewufltsein der Welt: je nach der Stimmung denken wir tiber das geringste und
héchste anders, es giebt {iberhaupt keinen Vorstellungsinhalt der nicht durch die Stim-
mung beeinfluflt, vergrofiert, verwischt, verzerrt, verklirt, begehrenswert, gleichgiltg, dro-

1T Dramen 1, S. 403, vgl. S. 348)

234 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tat der Luft ist. Sie kommt also von auflen auf ihn, sie ist nicht etwa
eine Folge der Verarbeitung bestimmter Erlebnisse oder eine Folge
der korperlichen Befindlichkeit. Hier deutet sich an, dafl die - tatséch-
liche oder nur behauptete — Sensibilitdt fir atmospharische Verande-
rungen, die in Hofmannsthals Bemerkung zum Ausdruck kommt, ei-
ne problematische Seite hat: Wenn die Luft tatsichlich Tragerin von
Stimmungen ist, dann wird die aktuelle Befindlichkeit tendenziell von
den jeweils herrschenden Luftverhdltnissen diktiert — schliefllich ist
der Mensch gezwungen, die thn umgebende Luft einzuatmen, er kann
sich nicht selektiv nur den lebenserhaltenden Sauerstoff zuftihren. Der
Sensible ist in seinem Affekthaushalt buchstablich »ein Spiel von je-
dem Druck der Luft«® er kann sich ihrer Sttmmung bestenfalls durch
Verreisen, also durch Luftverdnderung, entziehen.

Im vorliegenden Aufsatz soll es um dieses Motiv gehen, das sowohl
in Hofmannsthals Selbstzeugnissen als auch in seinem Werk im enge-
ren Sinn durchgehend begegnet: das Motiv, dafl die Befindlichkeit ei-
ne Funktion der Umgebung ist, dafi sie von auflen kommt, ohne daf}
man sich dagegen wehren konnte. Und: dafl es die natiirliche Umge-
bung ist, die solche Macht tiber die Gefiihle hat, nicht die soziale.”

Der nur auf den ersten Blick materialistische Gedanke, daf} die Ge-
fiihle genuin auf die natiirlichen Gegebenheiten zuriickgehen, findet
sich besonders deutlich im »Gesprich tiber Gedichte« (1903) formu-
liert. Dort bemerkt Gabriel gegeniiber seinem Gesprachspartner Cle-
mens zu Stefan Georges Gedichtband »Das Jahr der Seele«:

§ Faust I, Vers 2724 (Johann Wolfgang Gocthe: Siamtliche Werke. Briefe, Tagebii-
cher und Gespriche. Frankfurter Ausgabe [im folgenden: FA], I. Abt., Bd. 7/1, 1994, S.
116.). Vgl. GW RAL §. 81.

7 Damit ist nicht gesagt, dafi es bei Hofmannsthal nicht auch das Motiv gibt, dafl das
Soziale in die Befindlichkeit eingreift, man denke nur an die Bithnenwerke. Doch ist auch
hier die natiirliche Umwelt modellbildend: Das Soziale kommt wie eine Naturgewalt tiber
die Menschen, die wie bei einem Unwetter abgeschirmter Refugien bediirfen, um sich ge-
gen widrige Sozialitdt zu schiitzen. Gegen die Natur kann man eben nicht intervenieren, -
In der zitierten Bemerkung gegeniiber Schnitzler tibersetzt Hofmannsthal eine leibliche Ex-
fahrung in eine soziale und macht damit zugleich deutlich, daf die beiden Erfahrungsmodi
auf der synasthetischen Ebene latenter Bedeutung dquivalent sein kénnen. Dies ist mog-
lich, weil fiir Hofmannsthal - wie zu zeigen sein wird - die leibliche Erfahrung der sozialen
konstitutionslogisch vorausgeht, sie das Soziale also im gewissen Sinne vorstrukturiert.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 235

, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Jahreszeiten, diese Landschaften sind nichts als die Triger des An-
deren. Sind nicht die Gefiihle, die Halbgefiihle, alle die geheimsten und
tiefsten Zustinde unseres Inneren in der seltsamsten Weise mit einer
Landschaft verflochten, mit einer Jahreszeit, mit emer Beschaffenheit der
Luft, mit einem Hauch?®

Neben der »Beschaffenheit der Luft«, von der bereits in Schnitzlers
Tagebucheintrag die Rede war, werden hier noch zwei weitere natiir-
liche Gegebenheiten genannt, die fiir die Befindlichkeit von Bedeu-
tung sind: die spezifische Gestalt emer Landschaft und die jeweils
herrschende Jahreszeit. Alle drei sind, wie es im Text heifit, »Trager
des Anderens, ja sie sind »nichts als die Trager des Anderen«. Sie sind
also offenbar die materiale Seite von »Gefiithlen«, »Halbgefiihlen« und
den »geheimsten und tiefsten Zustinden unseres Inneren«. Man konn-
te demnach meinen, dafl Jahreszeit, Landschaft und die Beschaffenheit
der Luft einerseits und die Welt der Gefiihle andererseits miteinander
einen zeichenhaften Zusammenhang bilden, daf} die natirlichen Ge-
gebenheiten auf die Gefithle verweisen, die sie selbst nicht sind. Doch
stehen die natiirlichen Gegebenheiten zu den Gefiihlen und inneren
Zustanden nicht in dem Verhaltnis eines Bezeichnenden zu einem Be-
zeichneten, und zwar deshalb nicht, weil das Verhaltnis des einen zum
anderen nicht einer Konvention unterliegt, die sich nach Belieben 4n-
dern liefle. Vielmehr sind die Gefihle und inneren Zustdnde »in der
seltsamsten Weise« unaufléslich mit den natiirlichen Gegebenheiten
»verflochten«. Die Umwelt verweist nicht auf die Gefiihle, sie ruft die
inneren Zustinde auch nicht nur hervor, sondern sie ist urgeschicht-
lich an deren Entstehung beteiligt und zwar an der Entstehung aller
Gefiihle: »alle die geheimsten und tiefsten Zustinde unseres Inneren
[sind] in der seltsamsten Weise mit emner Landschaft verflochten, mit
einer Jahreszeit, mit einer Beschaffenheit der Luft«. Alle Gefiihle, von
denen wir ergriffen werden, sind in einem gewissen Sinn durch die
natiirlichen Gegebenheiten vorstrukturiert. Die primare Erfahrung

8 SW XXXI Erfundenc Gespriche und Briefe, S. 76. Vgl. zum folgenden Karl Heinz
Bohrers Auseinandersetzung mit dem »Gespriich tiber Gedichte« (in: Ders.: Das absolute
Prisens. Die Semantik dsthetischer Zeit. Frankfurt a. M. 1994, S. 70ff).

236 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der natiirlichen Umgebung ist somit die Bedingung der Moglichkeit
unseres Spiirens.’

Was bedeutet diese Feststellung aber fiir das Subjekt, das dem spe-
zifischen Stimmungsgehalt einer Luftzusammensetzung, einer Jahres-
zeit, einer bestimmten Landschaft mehr oder weniger wehrlos ausge-
liefert ist? Es zerfdllt gewissermafien in zwei Teile: Einerseits vollzie-
hen sich episodenhaft emotionale Ereignisse, nimlich immer dann,
wenn bestimmte Stmmungen in die Seele einstromen. Andererseits
gibt es eine Beobachtungsinstanz, die auf die inneren Zustande wartet,
Prognosen anstellt, wann sie wohl emtreffen werden und sie dann,
wenn sie endlich zugegen sind, betrachtet und auf thre Authentizitit
hin priift. Im Grunde ist es das alte idealistische Subjekt, das hier zum
Thrsteher der Seele degradiert worden 1st und bemerkenswerterweise
tiber einen eigenen Affekthaushalt verfiigt, also z.B. Scham wegen der
ausbleibenden Gefiithle zu empfinden vermag.'* Das eigentliche, das
authentische Selbst jedoch besteht in dem ereignishaften Emtreten der
wahrhaft grofien Gefiihle; es konstituiert sich in dem Augenblick, da
ein bestimmtes Passungsverhdltnis zwischen dem Stimmungsgehalt
der natirlichen Umgebung und der Aufnahmebereitschaft der Ge-
miitskrafte hergestellt ist: »Wir besitzen unser Selbst nicht: von auflen
weht es uns an, es flieht uns fiir lange und kehrt uns in einem Hauch
zuriick.«'! Dies ist das Grundmodell von Subjektivitit, wie es in mehr
oder weniger expliziter Form 1m literarischen Werk, aber auch i pn-
vaten Zeugnissen iiber Hofmannsthals gesamte Lebenszeit hinweg zu
finden ist. Es bildet das Zentrum einer weit ausdifferenzierten Deu-

?  Hier zeigt sich eine Gemeinsamkeit und eine Differenz zur zeitgleich entstehenden
Psychoanalyse: Auch bei Freud wird der Gemiitshaushalt des Menschen von der urge-
schichtlichen Erfahrung der Umwelt bestimmt, doch sind es dort die Mutter-Kind-
Symbiose und dann die 6dipale Triade, also sozale Wirklichkeiten, die die Wahrnechmung
und die Erfahrungsmoglichkeiten des Kindes vorstrukturieren.

1 Vgl. jene bekannte Stelle in einem Brief Hofmannsthals an Edgar Karg von Beben-
burg vom 6. September 1892 aus Lélex: »Ich fithle mich wahrend einer Reise meist nicht
recht wohl: mir fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebens [...J« (BW Karg Bebenburg, S. 19).
Die beobachtende Instanz empfindet authentisch Unbehagen, weil das Ereignis des unmit-
telbaren Ergriffenseins ausbleibt. Dieses Phinomen »einer eigenartigen Ichverdoppelung«
hat bereits Christa Biirger in Tagebuchaufzeichnungen Hofmannsthals nachgewiesen
(Christa Biirger: Hofmannsthal und das mimetische Erbe. In: Peter Biirger: Prosa der
Moderne. Frankfurt a.M. 1988, S. 193-211, hier: S. 204).

1 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76.

Hofmannsthals Phinomenoclogie der natiirlichen Gegebenheiten 237

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung der natiirlichen Gegebenheiten, deren innere Systematik im fol-
genden ansatzweise entfaltet werden soll.

Im »Gesprach tiber Gedichte« nennt Hofmannsthal — wie gesehen ~
drei Parameter der natiirlichen Umgebung, die in der Lage sind, ihre
Stimmung auf das fithlende Subjekt zu iibertragen: den Charakter der
Landschaft, die Luftbeschaffenheit und die Jahreszeit. Ein vierter Pa-
rameter mufl noch hinzugefiigt werden, der immer wieder und zudem
an prominenten Stellen auftaucht, namlich die Lichtverhaltnisse. Diese
vier Faktoren modellieren das Befinden und regeln damit zugleich den
Zugang zum Reich der Imagination. Sie stellen - so Hofmannsthals
Deutung - die Rahmenbedingungen fiir die kiinstlerische Produktivi-
tat.

| Die Morphologie der Landschaft

Unter Landschaft verstehe ich - entsprechend der umgangssprachli-
chen Bedeutung des Begriffs, die auch fir Hofmannsthal verbindlich
ist = die phanomenale Einheit eines Gelandes, also eine Einheit, die
eine bestimmte (optische) Charakteristik aufweist.? Diese Charakteri-
stik hdngt von der Morphologie des Untergrunds und der Art der
Vegetation ab.” Im ersten Abschnitt soll es um die Gestalt des Unter-
grunds und deren Wirkung auf das Subjekt gehen. Die subjektive
Wirkung landschaftlicher Erhebungen wird durch zwei Kategorien
vermittelt, die fir Hofmannsthal von grofler Bedeutung sind: Enge

2 Hofmannsthals theoretische Auﬁcrungcn zum Begriff der Landschaft bleiben hier
ebenso unberiicksichtigt wic seine Auscinandersetzung mit dem Gebiet der sphilosophi-
schen Geographie«. Erinnert sei jedoch an Hofmannsthals langjahrige Beschaftigung mit
Josef Nadler (vgl. Gert Mattenklott: Der Begriff der kulturellen Riume bei Hofmannsthal.
In: Ursula Renner und G. Birbel Schmid [Hg.]: Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften
und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Wiirzburg 1991, S. 11-25) sowie an die
Tatsache, daft er Texte von Alexander von Humboldt und Carl Ritter in das »Deutsche
Lesebuch« aufnahm.

3 Die umgangssprachliche Verwendung des Begriffs prisupponiert, dafl sLandschaft:
das Ergebnis rnatiirlicher< Formung ist. Entsprechend sind Hauser, Straflen u.a. Fremdkor-
per, die sich bestenfalls gut in eine Landschaft einfiigen. In diesem Sinn verwendet auch
Hofmannsthal den Begriff. So schreibt er am 27. April 1921 an seine Frau aus Rom, er fah-
re »mit einer tramway hinaus in die Landschaft« (DLA Marbach a.N.). Von dieser Feststel-
lung unberiihrt bleiben philosophische Uberlegungen, die den Konstruktionscharakter von
Landschaft hervorheben.

238 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Weite. Sie wird wie gesagt vermittelf, denn wenn jemand ein klei-
nes Tal im Hochgebirge als eng oder eine Steppenlandschaft als weit
beschreibt, sagt er noch nichts iiber die Valenz von Enge und Weite
aus, also dariiber, wie er sich selbst in dieser oder jener Landschaft
empfindet. In der Enge kann er sich geborgen fithlen, aber auch be-
dringt, in der Weite frei, aber auch ausgesetzt. Diese Doppeldeutig-
keit der Kategorien raumlicher Ausdehnung formuliert Hofmannsthal
in einem Brief vom 3. August 1919, den er im Ferleitental (Pinzgau)
an seine Frau schreibt:

Man kann ja dies hier auch je nach Laune eine bezaubernde Bergeinsam-
keit nennen oder ein griinangestrichenes Gefingnis mit einem groflen Ka-
chelofen, der meist mit schmutzigen Abwischtiichern verhingt ist!"

Abhingig von der »Laune« empfindet Hofmannsthal das enge Tal,
das dem Blick und der Bewegungsfreiheit klare Grenzen setzt, als in-
tim oder als beklemmend, beide Gefiihle kénnen sich in dieser Umge-
bung einstellen.” Das bedeutet, dafl er sehr genau tiber seine derzeiti-
ge Disposition Bescheid wissen mufl, wenn er auf seinen zahllosen
Reisen immer wieder nach einer Umgebung sucht, die seiner kiinstle-
rischen Produktion forderlich sein konnte; er mufl antizipieren kon-
nen, wie thm zu einem bestimmten Zeitpunkt in einer bestimmten
Landschaft zumute sein wird, sei sie nun eng oder weit. Es lafit sich al-
lerdings beobachten, dafi Hofmannsthal extreme Weite zumindest an
seinem Arbeitsort generell als irritierend empfindet. So schreibt er am
12. Juli 1924 an seine Frau vom Schonenberg, wo er bei Carl J. Burck-
hardt zu Besuch ist:

Wir fahren also morgen frith mit dem Auto fort und werden einen Ort su-
chen. [...] Ganz leicht ist es nicht; es gibt freilich hunderte von Orten, aber
vieles dngstigt mich in der Vorstellung: zu grosse Berge, eine zu weite
Panorama-aussicht u.s.f.'

" DLA Marbach a.N. - Mit dem »grofien Kachelofen« ist der von Wolken verhange-
ne Gipfel des Grofiglockner gemeint.

!5 Dennoch geht das Diktum von Georg Lukdcs, die »Natur« sei »in ihrer Allgemein-
heit so weit und vieldeutig, daf} sie die subjektiv gerade filligen Gefithle auszulésen, sie als
die verkorperte Antwort auf alle Fragen erscheinen zu lassen vermage, deutlich zu weit,
wie im folgenden gezeigt wird. (Die Eigenart des Asthetischen. Bd. 2. Neuwied, Berlin
1963, S. 668).

¢ DLA Marbach a.N.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 239

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und Jakob Wassermann berichtet 1929 tiber die gemeinsame Zeit im
Ausseerland:

[-..] was man als Aussicht bezeichnet, hatte thm [Hofmannsthal, K.H.] nie
was anderes bedeutet als grimassenhafte Verzerrung eines liecben Bildes,
wir lachten oft, wenn er, auf einem Gipfel angekommen, sich sogleich
miirrisch mit dem Riicken gegen die Ferne setzte und den Lodenmantel
frostelnd zuzog. Das Tal in der Tiefe sah er in rohe Fragmente zerfetzt, die
Fels- und Schneeriesen rings im weiten Bogen waren ihm zu heftig, zu nah,
sie briillten ihn an [...]. Fiir ihn waren die Wege iiber Wiesen, an Bach
und Flufl entlang, die oft gegangenen, daher vertrauten Wege [...]. Das
waren die Stunden, wo Innen und Auflen im Einklang waren [...]."

Hofmannsthals grundsitzliche Abneigung gegen eine »zu weite Pan-
orama-aussicht«, die v.a. im zweiten Zeugnis deutlich zutage tritt, ist
vor dem Hintergrund der Konzeption von Subjektivitit, so wie sie
bisher entwickelt wurde, wenig verwunderlich: Wenn die Seele tat-
sachlich e leerer Raum ist, in den die Sinneseindriicke der Umge-
bung als Simmungen ungehemmt einstromen, so ist der Genuf§ eines
Panoramas unmaglich. Das klassische Erlebnis des mathematisch Er-
habenen (im Sinne Kants) setzte schliefllich voraus, daf} sich das Sub-
jekt angesichts einer unermefilichen, detailreichen Weite auf die Ord-
nung in sich selbst zu besinnen vermag, daf} es sich also iiber die Un-
endlichkeit der Natur erhebt.® Welche Instanz in dem Subjekt Hof-

17 Jakob Wassermann: Hofmannsthal der Freund. In: Helmut A. Fiechtner (Hg.): Hu-
go von Hofmannsthal. Der Dichter im Spiegel der Freunde. Zweite, veranderte Auflage.
Bern 1963, S. 117. Auffillig ist die Prazision, mit der Wassermann die unwillkiirlichen Re-
aktionen des Freundes beschreibt; sie verweist auf seine Anstrengungen, eine Physiologie
der Wahrnehmung von Landschaften zu entwickeln (vgl. Jakob Wassermann: Meine
Landschaft, duflere und innere. In: Ders.: Tagebuch aus dem Winkel. Miinchen, Wien
1987, S. 151-178).

8 Das enorme Selbstbewufitscin, das ein Subjekt aufbringen mufi, wenn es zum Er-
lebnis des Erhabenen befihigt sein soll, zeigt sich plastisch in Goethes Beschreibung seines
Blicks vom Straflburger Miinster nach der Ankunft in der Stadt im Jahr 1770. Im neunten
Buch von »Dichtung und Wahrheit« heifit es: »Ein solcher frischer Anblick in ein neues
Land, in welchem wir uns eine Zeit lang aufhalten sollen, hat noch das Eigne, so ange-
nehme als ahndungsvolle, dafl das Ganze wie eine unbeschricbene Tafel vor uns liegt.«
(FA [wie Anm. 6], I. Abt., Bd. 14, 1986, S. 390.) Auch dieses Subjekt empfindet das Pan-
orama als uniibersichtlich, es nimmt das »unendliche Land« (ebd., §. 408) als »bunte, be-
lebte Flache« (ebd., S. 390) wahr. Doch ist es nicht erschreckt und eingeschiichtert, ganz im
Gegenteil: Mit dem Gestus eines Feldherrn antizipiert es die Spuren, die es in der Land-
schaft, die noch als »unbeschriebene Tafel« erscheint, hinterlassen wird und restimiert: »ein
unbefriedigtes Bediirfnis fordert im Stillen dasjenige, was kommen soll und mag« (ebd.).

240 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mannsthalscher Provenienz wire jedoch in der Lage, selbstbehaup-
tend, im Widerstand gegen die Umwelt eigene Krifte zu entwickeln?
Die ungeordnete Ubermichtigkeit der Natur dringt in ein solches
Subjekt ungebremst ein und tobt dort in ithrer Heterogenitit. Und em
Extrembeispiel fiir Uniibersichtlichkeit ist eben das Panorama, dessen
unverbundene Details nur das schweifende Auge zu erfassen vermag
und das entsprechend keine einheitliche Stimmung trigt - und schon
gar keine positive. Der Anblick eines Panoramas fihrt zu emnem
Chandos-Erlebnis im Bereich des Optischen.

Es gibt allerdings Landschaften, deren Gestalt emen Ausgleich zwi-
schen Enge und Weite verspricht und die Hofmannsthal, wenn auch
nicht das ganze Jahr, so doch tiber lingere Zeitrdume ertragen kann,
da sie eine der kiinstlerischen Produktion giinstige Atmosphare aus-
strahlen. Das sind Landschaften, die ithn in sanft konkaver Form um-
geben, ohne ihn zu beengen, die begrenzt sind und doch gemafligte
Ausblicke zulassen, Landschaften mit Hiigeln, Seen und Laubbaumen.
Nicht ohne Selbstironie nennt Hofmannsthal am 11. September 1912
gegeniiber Erwin Lang das Inventar einer solchen Landschaft:

Brauche: Ein Gasthaus, paar grofle Biume davor, Linde, Edelkastanie, ein
kleiner alter Laufbrunnen, viel Obstbaume, Landstrafie — weiterhin Wein-
htigel, liebliche Berge, Kapelle, Burg, grofle friedlich segelnde Frithherbst-
wolken, — habt Ihr das?"

Das bisher Gesagte bezieht sich auf Hofmannsthals Verhiltnis zu rea-
len Landschaften, so wie es sich anhand von Zeugnissen rekonstruie-
ren lafit. Etwas anderes zeigt sich in Texten, in denen es um »Land-
schaften der Seele« geht,

Zu dieser Textstelle sowie allgemein zu den Herausforderungen, die das Panorama an das
geschichtliche Subjekt stellt, vgl. Albrecht Koschorke: Das Panorama. In: ders.: Die Ge-
schichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in literarischen Landschaftsbil-
dern. Frankfurt a. M. 1990, S. 138-172, hier: S. 145ff.

19 Hofmannsthal ist auf der Suche nach einem geeigneten Domizil in Siidtirol, wo er
mit der Niederschrift des »Andreas« beginnen kann. Wenige Tage nach der zitierten brief-
lichen Aufierung reist er mit seiner Frau nach Eppan, zieht allerdings nicht in den Gasthof,
in dem Erwin Lang und Grete Wiesenthal untergebracht sind, sondern in das leerstehende
Schloff Gandegg, wo tatsichlich die Anfangskapitel des Romans entstchen. (Agathon. Al
manach auf das Jahr 47 des zwanzigsten Jahrhunderts. [Hg. von Leopold Wolfgang Ro-
chowanski.] Wien 1947, S. 311. Das Entstechungsjahr des Briefs wird dort Ffilschlich mit
1913 angegeben.)

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 241

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] die unermefilich sind wie der gestirnte Himmel, Landschaften, die sich
ausdehnen im Raum und in der Zeit, und deren Anblick abzuweiden in
uns ein Sinn lebendig wird, der tiber alle Sinne 1st.2°

Die >Landschaften der Seeles, die sich zu gewissen Zeiten im Subjekt
selbst auftun, sind in ithrem Detailreichtum nur mit dem Anblick des
Sternenhimmels vergleichbar, also jenem schlechthin Groflen, das in-
nerhalb der sichtbaren Welt nicht seinesgleichen hat. Und dennoch
empfindet das Subjekt diese unendliche Gréfie und Uniibersichtlich-
keit offenbar nicht als Bedrohung, es wird nicht klemmiitig und ver-
zagt wie Hofmannsthal auf einem realen Berggipfel. Im Gegenteil: Es
verspurt das Bedirfnis, den »Anblick abzuweiden«, d.h. die Land-
schaften 1m Innenraum der Seele nochmals lustvoll in sich aufzuneh-
men.

Laut Gabriel 6ffnen sich die »Landschaften der Seele« wihrend der
Lektiire gelungener Gedichte; Vergleichbares entsteht im Tag- und im
Nachttraum sowie in den Phantasien des Halbschlafs, die fiir Hof-
mannsthal so wichtig sind.* Ein Beispiel ist die Traumerzihlung am
Ende von »Die Wege und die Begegnungen« (1907). Dort befindet
sich das wahrnehmende Subjekt wahrend einer stiirmischen Mond-
nacht »auf dem weiten Abhang eines grofien Berges«:

Aber es war mehr als der Abhang eines Berges, es war eine ungeheure
Landschaft, es war - dies konnte ich nicht sehen, sondern ich wufite es -
der terrassenférmige Rand eines gigantischen Hochlandes, es war Asien.”

Je weiter sich der Erzahler in seine Erinnerung versenkt, desto ausge-
dehnter und groflartiger erscheint ihm das Gelinde, das ihn im

2 SW XXXI Erfundene Gespriiche und Briefe, S. 86 (»Das Gespriich iiber Gedich-
te«).

21 Vgl. Harry Graf Kesslers Tagebucheintrag vom 5. Mai 1908 iiber ein Gespriich mit
Hofmannsthal: »Eine der begliickendsten Erfahrungen sei fiir ihn [Hofmannsthal] immer,
wenn sich thm im Halbschlaf Bild an Bild, Wort an Wort reihten mit einer zauberhaften
Deutlichkeit und Leichtigkeit, von der ein Andrer als ein Dichter garkeinen Begriff haben
konne, wie in einer erhohten Existenz, viel schoner, als es je in einer Dichtung gelingen
konne.« Die »wunderbarsten Momente« scines Lebens seien fiir ihn »diese des Selbstge-
sprichs, der halbwachen, halbtriumenden Phantasie« (Werner Volke: Unterwegs mit
Hofmannsthal. Berlin — Griechenland - Venedig. Aus Harry Graf Kesslers Tagebiichern
und aus Briefen Kesslers und Hofmannsthals. In: HB 35/36 [1987], S. 50-104, hier S. 74).
Vegl. auch dic Aufzeichnung »Inneres Sehen« (GW RA 11, S. 546).

2 GWE,S. 162.

242 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Traum umgab. Die »ungeheure Landschaft« war gleich einer gewalti-
gen Treppe in sich gestuft® und lenkte so den Blick endlos nach oben
wie auch endlos i die Tiefe. Zudem weill der Erzahler, daf} sich in
der Hohe nicht etwa die Spitze eines Berges befand, sondern ein weit
ausgedehntes Hochland - weit oben begann ein ganz neues Reich, das
er zwar nicht sehen konnte, an dessen Michtigkeit er aber dennoch
teilhatte.” Angesichts dieser unvergleichlichen Ausmafle wird ihm
klar, wo sich der Schauplatz nur befinden kann: in Asien, der grofiten
zusammenhédngenden Landmasse mit den héchsten Gebirgsstocken
der Welt.* Der Gegensatz dieses berauschenden Szenariums, das mit
einem »unbeschreibliche[n] Gliicksgefithl tiber die Weite der Welt«*
einhergeht, zur gemifigten Voralpenlandschaft des Ausseerlands, von
deren Gipfeln Hofmannsthal nicht herabblicken will, ist offensichtlich.

In Hofmannsthals literarischem Werk findet sich jedoch auch das
Beispiel einer Person, die in der Lage ist, im Wachaustand ein reales, rie-
senhaftes Panorama zu genieflen.”” Hier ist das Erlebnis raumlicher
Weite durch Kontrastierung noch gesteigert, da ein enger Raum plotz-
lich geoffnet wird. Die Rede ist vom Romanfragment »Andreas« und

2 Das Motiv der vertikalen Glicderung einer Landschaft oder eines Bauwerks in Ter-
rassen, wobei sich das Subjekt auf der »obersten Terrasse« befindet (so wie die Kaiserin in
der Erzihlung »Die Frau ohne Schatten«, GW E, S. 342) oder aus der Héhe hinabsteigt (so
wie in dem Gedicht »Ich gieng hernieder weite Bergesstiegen«, SW II Gedichte 2, S. 104),
begegnet hiufig bei Hofmannsthal. Vgl. hierzu auch Carlpeter Braegger: Die hochste Ter-
rasse. Bau-Metaphorik und Architektur-Fiktion bei Hugo von Hofmannsthal. In: Ders.
(Hg.): Architektur und Sprache. Gedenkschrift fiir Richard Zircher. Miinchen 1982, S.
49-78.

% Vel. auch jene bekannte Aufzeichnung von 1906: »Meinen Phantasiebildern wohnt,
selbst hochst traumhaften, etwas Aneignendes an, ein Vor- oder Nachgefithl von Besitz,
selbst wo es sich um Landschaft handelt.« (GW RA III, S. 473) Bisweilen ist das Machtge-
fithl, das sich im Traum einstellt, so stark, das man es dem Schlafenden von auflen ansichr,
vgl. in der nachgelassenen »Idylle: Schlafende«: »der eine: die Decke um seine Schultern
zichend wie einen Kriegsmantel, unter sich das Bette wie cin erobertes Land mit Abgriin-
den Gefangen[en], eroberten Frauen und Heerden.« (SW II Gedichte 2, S. 130)

% In der Aufzcichnung des realen Traums, auf den dic Traumerzihlung zuriickgeht,
wird der Standort des Traumenden genauer lokalisiert: »Es war, in altaischer Hochebene,
felsumrandeten riesigen Triften [...J« (GW RAIII, S. 473).

% GWE,S. 162.

bl Abgeschen von jener Gruppe aus Taubstummen, die auf einem Berggipfel »mit leb-
haften Gebarden sich gegenseitig das Panorama zeigen, die Namen der Berge nennen und
im Genufy der Gegend schwelgen«, wie es in einer Anckdote von 1908 heifit (GW RA III,
S. 497).

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 243

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Szene, in der Andreas Ferschengelder vom karntnerischen Fi-
nazzerhof abfahrt. Drei Tage hat er auf dem Hof verbracht, der in ei-
nem schmalen Hochtal gelegen ist. Die Enge der raumlichen Verhalt-
nisse empfindet er zunichst als intim, die selbstverstindliche Herz-
lichketit, die thm die Bauernfamilie entgegenbringt, macht thm das Tal
zu einem klemmen Paradies. Nach den verheerenden Geschehnissen
der ersten Nacht jedoch, die das Vertrauen und die Sicherheit im
Umgang zerstéren und Andreas zudem seines Pferds berauben (und
damit der Moglichkeit, sofort abzureisen), verwandelt sich die Gebor-
genheit in Beklemmung. Fortan ist Andreas (bzw. »Andres«, wie er in
der Handschrift manchmal genannt wird) »wie einem Gefangenen«?
zumute. Mit dem Empfinden inerer Spannung (»Andres fiihlte ein
Engerwerden um die Brust«)*” verlafit er am Abend des dritten Tages
den Hof und rollt geistesabwesend auf emmem Fuhrwerk bergab,

[...] vor ihm war die Sonne und das erleuchtete weite Land, hinter ihm das
enge Tal mit dem einsamen Gehoft, das schon im Schatten lag. Seine Au-
gen sahen nach vorn aber mit einem leeren kurzen Blick, die Augen des
Herzens schauten mit aller Macht nach riickwirts. Die Stimme des Fuhr-
manns 1ifl thn aus sich, der mit der Peitsche nach oben zeigte, wo in der
reinen Abendluft ein Adler kreiste. Nun wurde Andres erst gewahr, was
vor seinen Augen lag. Die Strafle hatte sich aus dem Bergthal herausge-
wunden und jih nach links hingewandt: hier war ein michtiges Thal auf-
gethan, tief unten wand sich ein Fluf}, kein Bach mehr, dahin, dariiber
aber, jenseits, der michtigste Stock des Gebirges, hinter dem, noch hoch
oben, die Sonne unterging. Ungeheuere Schatten fielen in das Flufithal
hinab, ganze Wilder in schwirzlichem Blau starrten an dem zerrissenen
Fuf} des Berges, verdunkelte Wasserfille schossen in den Schluchten her-
nieder, oben war alles frei, kahl, kithn emporsteigend, jihe Hal-
den Felswinde, zuoberst der beschneite Gipfel, unsagbar leuchtend und
remn.*

Das gesamte Repertoire heroischer Landschaftsdarstellung wird hier
bemiiht, um den Raum nach allen Seiten zu dehnen.* Ein ganzer Ge-

8 SW XXX Roman, S. 68. Dic Anmutung des Finazzertals schwankt also wie die des
realen Ferleitentals je nach Disposition zwischen »bezaubernde[r] Bergeinsamkeit« und
»gritnangestrichene[m] Gefingnis« (s.0., S. 239).

2 Ebd,,S. 74.

3 Ebd., S. 75f.

3 Typusbildend fiir diese Passage, in der der Bewegung des wahrnehmenden Subjekts
durch eine enge Landschaft gefolgt wird, bis diese sich endlich zum Bergpanorama weitet,
ist Schillers Hymnus »Der Spaziergang«, den Hofmannsthal erstmals (verdeckt) in seinem

244 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

birgsstock zeigt sich dem Betrachter in seiner Machtigkeit, Wasserfille
stirzen nach »tief unten«, zugleich dringen die Lichtverhiltnisse den
Blick aber nach »hoch obens, dorthin, wo es »unsagbar leuchtend und
rein« ist. Wie reagiert Andreas auf diesen imposanten Anblick? Man
konnte meinen, daff er den Reflex verspiiren mifite, angesichts sol-
cher Ubermacht von auflen in Deckung zu gehen, er, der allen mégli-
chen Konfrontationen grundsitzlich ausweicht. Tatsachlich geschieht
etwas anderes:

Andres war zumut wie noch nie in der Natur, ihm war als wire dies mit
einem Schlag aus thm selber hervorgestiegen: diese Macht dies Empor-
dringen, diese Reinheit zu oberst.*

Andreas interpretiert den Auflenraum kurzerhand als Innenraum, als
»Landschaft der Seele« und nimmt ihm so den Schrecken. Die Wucht,
die von der Grofle des Gebirgspanoramas ausgeht, das so plotzlich
vor ithm steht, erschemnt thm als zwingende mnere Dynamik, als mach-
tiges Aufrichten semes Selbst nach den vergangenen Tagen der De-
miitigung und des Versagens. Die drangende Kraft, die die erdffnete
Landschaft als Affekt ausstrahlt und die auf das Entringen von Rein-
heit und Helligkeit hinzielt, geht auf Andreas tiber, er sptrt den Affekt
als befreienden Schub, es ist nun seme Kraft, sem Triumph tber die
Verhiltnisse. Die Weite des Auflenraums wird zur inneren Weite.

Doch das ist noch nicht alles: Nachdem Andreas den Auflenraum

d’Annunzio-Aufsatz von 1893 zitiert (GW RA I, S. 180: »Sonne Homers«). Im Mittelpunkt
dieses Gedichts steht eine Ich-Figur, die »des Zimmers Gefangnis« entflicht und ein dunkles
Waldstiick durchschreitet; plotzlich bietet sich ihr folgender Anblick: »[...] Der geéffnete
Wald gibt / Uberraschend des Tags blendendem Glanz mich zuriick. / Unabsehbar ergiefit
sich vor meinen Blicken die Ferne, / Und ein blaues Gebirg endigt im Dufte die Welt. /
Tief an des Berges Fuf’, der gihlings unter mir abstiirze, / wallet des griinlichten Stroms
flieBender Spiegel vorbei. / Endlos unter mir seh ich den Ather, iiber mir endlos, / Blicke
mit Schwindeln hinauf, blicke mit Schaudern hinab, / Aber zwischen der ewigen Hoh’ und
der ewigen Tiefe / Tragt ein gelanderter Steig sicher den Wandrer dahin.« (Friedrich Schil-
ler: Werke und Briefe in zwolf Banden. Frankfurter Ausgabe. Bd. 1: Gedichte, 1992, S.
35f.) Nur einen kurzen Augenblick steht Schillers Spazierganger in der Gefahr, seinen Weg
aus den Augen zu verlieren und sich der Weite des Raumes zu iiberlassen. Der Blick auf
das Gelander ermoglicht ihm das Gefiihl der Erhabenheit iiber dic ungeregelte Natur. Das
Gedicht endet mit dem einheitsstiftenden Anblick eines Adlers: »[...] Im einsamen Luft-
raum / Hangt nur der Adler und kniipft an das Gewélke die Welt« (Ebd., S. 41) Vgl. auch
Hofmannsthals Aufzeichnung »Grofie Landschaft« von 1903 (GW RAIII, S. 444).
# SW XXX Roman, S. 76.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 245

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gliicklich zum Innenraum invertiert hat, wendet er den Blick von der
realen Landschaft ab und konzentriert sich auf deren Abbild in seinem
Inneren, tiber dessen Inventar er nun frei verfugen kann. Die reale
Landschaft stellt im folgenden das Ausdrucksmaterial fir eine tag-
traumerische Phantasie: Andreas iibernimmt die Perspektive des Ad-
lers, der hoch tiber allem i der Abendluft seine Kreise zieht und nach
Beute spaht, d.h. er blickt von oben auf das Gelinde und kontrolliert
alles, was sich dort zutragt.® Schliefilich stellt er noch Romana m die
Szenerie hinein, die Tochter der Familie Finazzer, die fiir ihn real un-
erreichbar ist und tiber die er nun totale Verfiigungsgewalt hat.* An-
gesichts solcher Machtfiille endet das Kapitel mit den Worten: »Eine
unsagbare Sicherheit fiel thn an: es war der glicklichste Augenblick
seines Lebens.«*

43 Das bei Hofmannsthal so hiufig begegnende Motiv des Vogels, der im Morgen-
oder Abendlicht hoch oben seine Kreise zieht und von den ersten bzw. letzten Strahlen der
Sonne beschienen wird, geht auf Goethes »Mirchen« zuriick. Dort heift es: »Endlich er-
blickte sie [die Schlange, K.H.] hoch in den Liiften, mit purpurroten Federn, den Habicht,
dessen Brust die letztern Strahlen der Sonne auffing. Sie schiittelte sich fiir Freuden iiber
das gute Zeichen [...J«. (FA [wic Anm. 6], I Abt.,, Bd. 9, 1992, S. 1102f. - Vgl. bei Hof
mannsthal SW XXVTII Erzihlungen 1, S. 113 und SW XXXI Erfundene Gespriche und
Briefe, S. 84f.) Die Ubernahme der Perspektive des Voogels bezicht Hofmannsthal emerseits
aus Faust I (Vers 1070-1098), andererseits aus einer Stelle in den »Paradis artificiels« von
Baudelaire, in der es um die Wirkungen des Haschischrauchens geht: »De méme, l'oiseau
qui plane au fond de I'azur représente d’abord I'immortelle envie de planer au-dessus des
choses humaines; mais déja vous étes l'oiscau luiméme.« (Charles Baudelaire: Petits
Poémes en prose, Les Paradis artificiels. Nouvelle édition. Paris [1899], S. 189 [(Euvres
complétes de Charles Baudelaire I'V.] - In Hofmannsthal-Bibliothek im Freien Deutschen
Hochstift). Vgl. bei Hofmannsthal z.B. SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 67.

3 »Er hatte Romana tiberall - er konnte sie in sich [!] nechmen, wo er wollte.« (SW
XXX Roman, S. 76)

¥ Ebd. - Die Resituicrung einer solchen Epiphanie in den lebenspragmatischen Zu-
sammenhang, dem sie entstammt, nimmt dem Erlebnis die Aura - zumindest im Fall von
Andreas: Dessen Epiphanie erscheint so als kompensatorische Reinszenicrung infantiler
Omnipotenz angesichts einer vollstindigen Uberforderung durch die konkrete Lebenssi-
wation. (Im Zusammenhang ganz ihnlicher Exfahrungen, die Sigismund in »Das Leben ein
Traum« macht, spricht Hofmannsthal vom »Stadium der Megalomanie«, SW XV Dramen
13, S5.234.) Es kann an dieser Stelle weder von »blitzartige[r] Selbsterkenntnis« (Paul
Hoffmann: Symbolismus. Miinchen 1987, S. 211) die Rede sein, noch von der »Schwelle,
an der das aktive und selbstbewufite Leben endlich beginnt« (Waltraud Wietholter: Hof-
mannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psychostrukturelle und ikonographische Stu-
dien zum Prosawerk. Tiibingen 1990, S. 164). Vgl. weiterfithrend Dirk Niefanger: Produk-

246 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Die Beschaffenheit der Luft

Nach Wassermanns Zeugnis wendet sich Hofmannsthal von einem
realen Panoramaausblick schaudernd ab und schliefit zudem frostelnd
den Mantel - er zieht sich also in die schiitzende Enge seiner Kleidung
und seines Leibes (auf zweiteres verweist das Frosteln) zurtick, sobald
er die ithn umgebende Weite als fremd und bedrohlich empfindet. Es
ist dem Subjekt demnach grundsitzlich moglich, eine Grenze zur Welt
der sichtbaren Dinge zu ziehen (so schwer dies im konkreten Fall auch
sein mag)®*® und zwar aufgrund einer Besonderheit optischer Wahr-
nehmung: Zwischen dem Betrachter und dem betrachteten Objekt be-
steht immer em Abstand, ein leerer Raum, der das Anschauen des
Objekts erst ermoglicht und zugleich die Distanzierung vom Gesehe-
nen erlaubt. Doch ist der Raum zwischen dem Betrachter und den
sichtbaren Dingen nur schembar, d.-h. vom Gesichtspunkt des Sehsinns
aus leer, tatsachlich ist er angefillt mit Luft. Die Luft ist Gberall, sie
umhiille den Korper vollstandig, der Mensch spurt sie auf der Haut
und sptrt, wie sie in rhythmischer Folge in den Kérper emstromt. In-
dem er ein- und ausatmet, steht er in einem bestindigen Austausch
zwischen Innen und Auflen, einem Austausch, auf den er angewiesen
ist und den er nur in begrenztem Mafle willkurlich zu unterbrechen
vermag. Die umgebende Luft, deren jeweilige Beschaffenheit vor al-
lem von den klimatischen und meteorologischen Gegebenheiten ab-
hingig ist, mufs eingeatmet, d.h. in den Kérper aufgenommen werden,
so unangenehm sie auch sein mag. Aufgrund dieser fortwihrenden
Notwendigkeit ist die Atmung das grundlegende Modell fiir den Aus-
tausch von Innen und Auflen tiberhaupt. »Grundlegend« heifit: Ver-
moge seiner Atmung erfahrt das Subjekt allererst den Austausch zwi-
schen Innen und Auflen und damit zugleich, was Enge und Weite,
das Eigene und das Fremde sind. Dies lafit sich deutlich einer Auf-
zeichnung Hofmannsthals vom 2. August 1895 uber Goethes »Wil-
helm Meister« entnehmen:

tiver Historismus. Raum und Landschaft in der Wiener Moderne. Tiibingen 1993, S.
2271t

¥ Auch das wird in Wassermanns Aussage deutlich: dafl es offenbar Fille gibt, in de-
nen visuelle Eindriicke in das leibliche Befinden eingreifen. Das Gebirgspanorama stiirzt
auf Hofmannsthal ein wie ein Unwetter, so daf} er Zuflucht in seinem Mantel suchen muf.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 247

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein wunderbar elastisches Weltbild, eng-weit, wie aus und einathmen
die Seele unendlich weitend, unendlich traulich
die Welt entwird der Seele und wird wieder in sie zuriickgenommen®’

Nach Hofmannsthal entwirft Goethe im »Wilhelm Meister« nicht etwa
mehrere Bilder von der Welt, sondern nur eines, das allerdings >wun-
derbar elastisch« ist: Im Verlauf des Romans wird es in bestimmten
Intervallen zusammengeprefit und wieder gedehnt, so dafl das Bild
zwar dasselbe bleibt, der Abbildungsmafistab sich jedoch verdndert.
Interessant ist nun, daf} Hofmannsthal dieses Alternieren von extre-
mer Schwellung und extremer Schrumpfung ganz selbstverstandlich
mit der Tatigkeit des Ein- und Ausatmens vergleicht, die den Brust-
korb abwechselnd erweitert und wieder verengt. sWunderbar ela-
stisch« ist also nicht nur das Bild der Welt, sondern auch der Brust-
korb und nicht zuletzt die Seele des Lesers, die in Hofmannsthals
Formulierung an die Stelle des Brustkorbs tritt. Je gréfler nun das
durch die Lektiire des Textes evozierte Bild wird, desto mehr Raum
beansprucht es in der Seele, bis sie schliefilich — ebenso wie das Bild in
ihr - »unendlich« grof ist. Ist dieser Endpunkt der Weitung erreicht,
so setzt die entgegengesetzte Bewegung e, das Bild der Welt verklei-
nert sich wieder und damit auch das Volumen der das Bild umgeben-
den Seele, bis diese endlich einen winzigen, »unendlich« intimen und
vertrauten Raum bildet.*

¥ Houghton Library, Harvard University, H VB 18.12a.

¥ Die Vorstellung der die Welt atmenden Seele ist Hofmannsthals eigenwillige Um-
deutung einer Formulierung in Goethes »Farbenlehre«. Dort heifit es: »Das Geeinte zu ent-
zweien, das Entzweite zu einigen, ist das Leben der Natur; dies ist die ewige Systole und
Diastole, die ewige Synkrisis und Diakrisis, das Ein- und Ausatmen der Welt, in der wir
leben, weben und sind.« (Didaktischer Teil § 739, FA [wie Anm. 6], I. Abt., Bd. 23/1, 1991,
S. 239. Besonders deutlich kommt die Quelle in einem Brief an Otokar Fischer vom 4.
Mirz 1918 zum Vorschein, in dem Hofmannsthal mit der Formulierung »Leben und We-
ben — Orient — Occident, Ausatmen und Einatmen« zugleich Goethes Anspielung auf Pau-
lus’ Areopag-Rede in der Apostelgeschichte tibernimmt: HB 4 [1970], S. 273). Die Wen-
dung, die Hofmannsthal der Formulierung Goethes gibt, zeigt die Distanz zwischen beiden
Dichtern: Hofmannsthal interpretiert »das Ein- und Ausatmen der Welt« ganz selbstver-
standlich dergestalt, dafl der Mensch die Welt atmet, also als Genitivus obiectivus, wih-
rend in Goethes Konzeption die Welt selbst atmet (Genitivus subiectivus), Hofmannsthal
nimmt die Vorstellung der die Welt atmenden Seele in abgewandelter Form immer wieder
auf, so notiert er 1917 auf das hintere Vorsatzblatt des zweiten Bandes sciner Ausgabe der
Werke Edgar Allan Poes (The Works, edited by John H. Ingram, 3 Bde., London 1899):
»Der Zeitgeist im schonen Sinn ist ein Einathmen einer ganz frischen Luft - in welcher die

248 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leser des »Wilhelm Meister« erlebt im Vollzug der Lektiire
Engung und Weitung, so wie der Reisende, der durch eine sich ver-
andernde Landschaft fihrt. Und offenbar schemnt auch fir den Leser
das gleiche zu gelten wie fiir den Betrachter, daff Enge und Weite
nicht immer dieselbe Bedeutung haben. Die Ambivalenz der Katego-
rien wird als semantischer Bruch sichtbar. Hofiannsthal schwankt,
was in der extrem verengten Seele nun eigentlich stattfindet und gibt
diesem Zustand im letzten Satz der Aufzeichnung ebenso plétzlich wie
unschembar eine neue Deutung. Vor dem Bruch enthilt die Seele ein
winziges Bild der Welt, die deshalb als »unendlich traulich« erschemt.
Die Enge lost emn Gefihl vollstindiger Geborgenheit im Eigenen aus.
Nun, im letzten Satz, verkleinert sich die Welt bzw. ihr Bild nicht
mehr, sondern entflieht (im Sprachgebrauch des 18. Jahrhunderts:
»entwird«) der Seele, so wie die Luft beim Ausatmen den Brustkorb
verlafit. Der Raum der Seele ist damit vollstandig entleert, bis die
Welt wieder zuriickkehrt. Der Zyklus von Intimitit und promethei-
scher Weite weicht dem Zyklus von Leere und Erfillung bzw. von
(schmerzvollem) Verlust und (euphorisch begrifiter) Wiederkehr, der
bereits aus dem »Gesprach tiber Gedichte« bekannt ist.

In einem stimmen die beiden Zyklen jedoch tberein: Sie weiten
und verengen die Seele in regelmafligen Abstanden. So wie der Brust-
korb ist auch die Seele ein Raum mit variablem Volumen. Das Sub-
jekt spurt diesen Raum und spiirt, wie er sich vergroflert und verklei-
nert. Die seelischen Zustande sind nichts anderes als die zahllosen Ge-
fihle, die das Spiiren des sich verandernden Raumes auslost: das Ge-
fithl, mnerlich von etwas erfilllt zu sein, se1 es von etwas Fremdem
oder von kosmischer Weite, das Gefiihl des Verstromens ins Unend-
liche, das Gefiihl der Offnung und das des Verschlieflens, die Gefiihle
von Spannung und Schwellung, Schrumpfung und Einschniirung.

Hofmannsthal entwirft die Seele emphatisch als res extensa und das
nicht in einem metaphorischen Sinn wie etwa Sigmund Freud, wenn
er den sseelischen Apparatc in funktional definierte >Systeme« unter-

Ewigkeit vorbeiweht.« (Hofmannsthal-Bibliothek im Freien Deutschen Hochstift). - Goe-
the selbst war bekanntlich bestrebt, méglichst alle dynamischen Prozesse auf die Urpolari-
tat von »Systole« und »Diastole« (bzw. »Ausdehnent und »Zusammenzichene, *Konzentrations
und »Expansions) zuriickzufithren. (Vgl. Klaus Huber: Systole/Diastole. In: Bernd Witte
u.a. (Hg.): Goethe-Handbuch. Bd. 4/2. Stuttgart, Weimar 1998, 5. 1034f.)

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 249

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gliedert, deren Verhiltnis zueinander in einem topischen Modell >psy-
chischer Orte« veranschaulicht wird. Far Hofmannsthal sind die Gefiihle
tatsachlich raumliche Gegebenheiten und werden leiblich gespiirt,
wenn sie vom Subjekt Besitz ergreifen.® In seinem literarischen Werk
wie auch m seinen Aufzeichnungen und Briefen finden sich an vielen
Stellen prizise Beschreibungen leiblicher Erfahrungen, die die Raum-
lichkeit der Gefithle entfalten und damit den geistesgeschichtlich so
bedeutsamen anthropologischen Dualismus unterlaufen, der den
Menschen in einen ausgedehnten Korper und einen unausgedehnten
Geist (dem die Seele zugeschlagen wird) zerlegt.* Fiir Hofmannsthal
ist alle Erfahrung an den Ort des Leibes riickgebunden, die Zustande
des Subjekts wurzeln samt und sonders im leiblichen Spiiren, nicht
etwa nur die ekstatischen, wie zumeist angenommen wird."" Ein Bei-
spiel ist das Gedicht »Der Prophet« (1891), in dem systematisch eine
Atmosphire der Beklemmung entfaltet wird:

39 Dieser Gedanke findet sich auch bei Hermann Schmitz, vgl. ders.: Raumlichkeit als
Grundzug der Gefiihle. In: System der Philosophie. Bd. 3/2: Der Gefiihlsraum. Bonn 1969,
S. 185f. Schmitz’ Konzeption cines »Gefithlsraums, in dem sich die Gefiihle als leiblich er-
greifende Atmosphiren ausdehnen, ist immer wieder kritisiert worden (vgl. neuerdings
Jens Soentgen: Die verdeckte Wirklichkeit. Einfiihrung in die Neue Phinomenologie von
Hermann Schmitz. Bonn 1998, S. 104{f.). Die hier vorgetragenen Uberlegungen halten an
der Plausibilitit dieser Konzeption fest und kénnen sich hierbei m. E. auf Hofmannsthal
stiitzen.

4 Zumindest in der westlichen Philesophie besteht weitgehend Konsens dariiber, dafi
die Seele keine Ausdehnung hat, vgl. z.B. die einschligigen Bestimmungen bei Descartes
{Meditationes de prima philosophia, 6. Meditation, 19. Block) und Kant (Kritik der reinen
Vernunft, B 427). Im Kontrast zu dieser Tradition sei in diesem Zusammenhang nochmals
an die Bestmmung der »Landschaften der Seele« im »Gespriich itber Gedichte« erinnert:
Sie sind »Landschaften, die sich ausdehnen im Raum und in der Zeit« (vgl. oben, S. 242).
(Eine Aufstellung von expliziten Aussagen Hofmannsthals zum Verhélmis von Leib und
Seele findet sich in Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele. Der psychophysische Monis-
mus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tiibingen 1993, S. 347ff.)

1 Alg Beleg dieser These wird gerne auf Lord Chandos verwiesen, der zuweilen auf-
grund ganz unscheinbarer Ereignisse »von den Wurzeln der Haare bis ins Mark der Fer-
sen« durchschauert wird (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 52). Ubersehen
wird hierbei, dafl das leibliche Spiiren auch an den quilenden Phasen der »Schwere« und
»Dumptfheit« (ebd.) beteiligt ist. Als Lord Chandos seine Tochter wegen einer Liige riigen
will, versagen ihm die Worte und zugleich verspiirt er einen »heftigen Druck auf der Stirn«
(ebd., S. 49). Vgl. weiterfithrend Bettina Rutsch: Leiblichkeit der Sprache - Sprachlichkeit
des Leibes. Wort, Gebirde, Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt a.M. 1998, S.
60-89.

250 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einer Halle hat er mich empfangen

Die ritselhaft mich dngstet mit Gewalt

Von siiflen Diiften widerlich durchwallt.

Da hiangen fremde Vogel, bunte Schlangen.
Das Thor fillt zu, des Lebens Laut verhallt
Der Seele Athmen hemmt ein dumpfes Bangen
Ein Zaubertrunk hilt jeden Sinn befangen
Und alles fliichtet, hilflos, ohne Halt.

Er aber ist nicht wie er immer war,

Sein Auge bannt und fremd ist Stirn u[nd] Haar.
Von seinen Worten, den unscheinbar leisen
Geht eine Herrschaft aus und ein Verfithren
Er macht die leere Luft beengend kreisen

Und er kann todten, ohne zu beriihren.*

Der befremdliche Ort, an dem die Begegnung mit dem Propheten
stattfindet, »angstet« das wahrmehmende Subjekt, ohne dafl es wifite,
warum. Der Raum ist von »stiflen Duften widerlich durchwallt«, von
Gertichen also, die an den Prozefl fortschreitender Faulnis ebenso
denken lassen wie an ein Gemisch aus billigem Parfum und menschli-
chen Ausdiinstungen.

Es kommt jedoch noch schlimmer: In der zweiten Strophe wird der
Raum wie von Geisterhand hermetisch verschlossen, nun ist das
Subjekt der widrigen Atmosphiare ginzlich ausgeliefert. Die Wirkung
1af3t nicht auf sich warten, der anschlieflende Vers lautet: »Der Seele
Athmen hemmt em dumpfes Bangen«. Bangen ist ein Zustand, in dem
das Subjekt wahrnimmt, dafl etwas Unbestimmtes in der Luft liegt,
ein Gespinst unklarer Andeutungen, das sich nicht identifizieren lafit,
das aber ganz deutlich den Charakter der Bedrohung tragt. Wohin
der Bangende sich auch wendet, von allen Seiten wird er ratselhaft
bedriangt. Dieses Gefithl der Einengung, auf das das Wort Bangen
auch wortgeschichtlich verweist (»bange< ist das nieder- und mittel-
deutsche Adverb von reng, verdichtet sich im Brustraum, die be-
drohliche Atmosphire schniirt ihn ein, so dafy die Atmung beeintrach-
tigt ist. Tatsachlich ist im zitierten Vers von einer solchen Hemmung
des Atemvorgangs die Rede, jedoch ist das atmende Organ hier die
Seele. Wie bereits in seiner Aufzeichnung zum »Wilhelm Meister« stellt

2 SW II Gedichte 2, S. 61. Zum biographischen Kontext des Gedichts vgl. die Studic
von Jens Rieckmann: Hugo von Hofmannsthal und Stefan George. Signifikanz einer »Epi-
sode« aus der Jahrhundertwende. Tiibingen, Basel 1997, S. 34fF.

Hofmannsthals Phanomenologie der natirlichen Gegebenheiten 251

, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal das Wort »Seele« in einen fremden Zusammenhang, ei-
nen Zusammenhang, der einen konkreten leiblichen Vorgang evo-
ziert. Auf diese Weise verschiebt sich die Bedeutung des Begriffs, ge-
nauer gesagt die Konzeption psychosomatischer Vorginge, die thm
inhédrent ist: Nun gibt es nicht mehr Augen, die ein befremdliches
Ambiente sehen, Ohren, die das Zufallen des Tores vernehmen, Lun-
gen, die sich mit schlechter Luft fiillen sowie eine von der Auflenwelt
abgeschnittene, ortlose Seele, die sich all diese Sinnesdaten vorlegen
1afdt, prift und sich dann beunruhigt. Der Weg ist kiirzer: Die Seele
atmet die Atmosphire als eine Gesamtgestalt nur ansatzweise zu diffe-
renzierender Faktoren ein und wird von ihr affektiv ergriffen. Sie ist
also nicht eine abgeschlossene, geistige Innenwelt und als solche Sitz
einer privaten Subjektivitdt, sondern steht mit der Auflenwelt in einem
bestandigen Austausch. Wenn ihr Atmen durch duflere Gegebenhei-
ten behindert wird, droht sie zu ersticken. Damit verliert die Seele ihre
bindende und zentrierende, d.h. ithre mtegrative Kraft;* sie zerbirst
unter dem Druck der bedrohlichen Phanomene in einzelne Empfin-
dungen. Die zentripetale Zudringlichkeit der Auflenwelt zeitigt eine
zentrifugale Wirkung: »Und alles fliichtet, hilflos, ohne Halt«, heif3t es
im letzten Vers derselben Strophe. Was aber die Ursache dieser Zer-
setzung 1st, bletbt unklar.

Dies dndert sich in der dritten Strophe, in der sich das Gedicht der
Beschreibung des Propheten selbst zuwendet. Nun schlagt die diffuse
Bangigkeit in das Grauen um, das in der Erkenntnis liegt, tatsichlich
in jeder Hinsicht bésartig manipuliert zu werden. Dem Subjekt wird

% Wenn bei Hofmannsthal von der »Seele« die Rede ist, so nie im Sinne einer festen
Instanz, iiber die das Subjekt kontinuierlich verfiigt. Das Wort bezeichnet cinen ephemeren
Zustand, den Zustand namlich, in dem das Subjekt sich als einheitich, zentriert und ein-
zigartig empfindet. Ex negativo geht dies noch aus der zitierten Stelle hervor, in der die
Einheit verlorengeht und folgerichtig das Leben der Seele bedroht ist. Es ist genau darauf
zu achten, in welchem Kontext Hofmannsthal Begriffe verwendet und wie deren konven-
tionelle Bedeutung durch den Verwendungskontext modifiziert wird. Vgl. auch folgende
Sentenz, die Hofmannsthal in das »Buch der Freude« aufgenommen hat und die auf eine
Stelle in den »Hyperboraern« von Rudolf Pannwitz zurtickgeht: »Die ganze Seele ist nie
beisammen, aufler in der Entziickunge (GW RA III, S. 255; vgl. SW XXV.1 Operndich-
tungen 3.1, S. 104).

252 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutlich, daff es der Prophet ist, der ihm - im wortlichen und tibertra-
genen Sinn - die Luft zam Atmen nimmt.#

Das Gedicht lafit ahnen, wie elementar Hofmannsthal das freie
Durchatmen als Bedingung von Autonomie empfunden haben mufi.*
Unbeschwertes Atmen begliickt das Subjekt und eréffnet zudem unter
bestimmten Bedingungen das Reich der Imagination. So lafit es sich
zumindest dem Gedicht »Ein Traum von grofler Magie« (1895) ent-
nehmen, dessen zweite Strophe lautet:

Durch offene Glastiiren ging die Luft.
Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde
Und durch vier offne Tiiren ging die Luft#

Es se1 dahingestellt, ob das hier entfaltete Szenario die Situation expo-
niert, in der sich der Schlafende real befindet, oder ob es sich bereits
um eine erste Offnung im Traum handelt, der in einer zweiten Off-
nung die Erscheinung des groflen Magiers folgen wird.*” In jedem Fall
ist die Angst vor etwas Fremdem vollstindig getilgt: Das Subjekt
schléft »zu ebner Erde« in einem Pavillon, mithin in einem Raum, der
sich von mehreren Seiten einsehen lafit. Die Tiren sind geoffnet, so
daf} die kiihle Luft der Nacht ungehindert hindurchstrémen kann.
Das Erlebnis, ungeschiitzt in einem lichten, luftdurchstrémten Raum
zu liegen und zu atmen, ist so erregend und unerhort, daf} es im drit-
ten Vers nochmals benannt wird, eingeleitet von der Konjunktion
unds, die es als etwas Neues ankiindigt. Neu ist aber einzig die Zahl
der offenen Tiiren, es sind vier, so dafl das Bild eines Pavillons evo-
ziert wird, der nach allen vier Seiten hin geéffnet ist. Das Subjeket ist
Durchgangsstation der vier Winde, die von weither kommen und ins

# Karl Schefold hingegen warnt angesichts dieser Stelle: »Es wire téricht, eine solche
dichterische Vision wortlich zu nehmen.« (Ders.: Hugo von Hofmannsthals Bild von Ste-
fan George. Visionen des Endes - Grundsteine neuer Kultur. Basel 1998, S. 67).

¥ Zur Bedeutung des Atmens vgl. die Notiz N 13 zum »Gesprich tiber Gedichtes, dic
den Titel »Ein Hauch aber ist so viel« trigt: »Das Athmen der Vorfrithlingsluft. wie gering
ist das Schauen gegen das Athmen. So legt die brahmanische Geisteswelt dem Athmen ent-
scheidende Bedeutung bei. Ein ganzer Zweig des Yoga bezicht sich auf das Athmen. Hier
stehen wir wieder vor ciner buchstablichen Wahrheit, die doch nicht tief und weit genug
symbolisch gefasst werden kann.« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 326).

6 SW I Gedichte 1, S. 52.

¥ Vgl. hierzu Jiirgen Sandhop: Die Seele und ihr Bild. Studien zum Frithwerk Hugo
von Hofmannsthals. Frankfurt a.M. 1998, S. 105ff.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 253

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unendliche gehen. Diese Situation 16st die Erscheinung des Magiers
und damit die Vision allumfassender Macht aus.*

Es lieflen sich weitere Belege beibringen, um die enorme Bedeutung
zu dokumentieren, die der Luft in Hofmannsthals Werk zukommen
kann. Erinnert sei an den Malteserritter Sacramozo im »Andreas«,
dem neben zahlreichen Idiosynkrasien eine »[ulnsagbare Abhidngigkeit
von der Luftbeschaffenheit«® zugeschrieben wird. Diese Charakteri-
sierung trifft auch auf Hofmannsthal selbst zu, der sich allerdings dar-
um bemiiht, jene »unsagbare Abhingigkeit« sagbar zu machen. Insbe-
sondere fiir die kunstlerische Produktivitdt hat die konkrete Luftbe-
schaffenheit an einem Ort einen hohen Stellenwert. Hofmannsthal
nimmt fir eine gewisse Zeit sogar eine optisch abstoflende Umgebung
m Kauf, wenn nur die Luft seinen Wiinschen entspricht. Am 18. Jul
1924 schreibt er an seine Frau aus der Schweiz:

Hinaus geh ich nicht gern. Ich kann so ein 6des Hochthal mit Tannen
immer weniger leiden, je dlter ich werde. Aber man muss ja nicht viel hin-
ausgehn, die Luft kommt ja beim Fenster herein, und die Luft ist wirklich
sehr gut u. macht mir auch einen klaren Kopf, da bin ich sehr froh. Vom
Arbeiten kann man noch nicht reden, aber ich kann mich wenigstens mit
meinen Sachen u. Plinen beschéftigen, kann wieder gut lesen, was ich vie-
le Monate nicht gekonnt habe, und die 8 Stunden allein in meinem Zim-
merl werden mir eher zu kurz als zu lang.*

Hofmannsthal hat sich in den Héhenkurort Lenzerheide zurtickgezo-
gen, in der Hoffnung, dort nach einer langen Phase der Stockung Au-
Benbedingungen vorzufinden, unter denen er seine beiseite gelegten li-
terarischen Plane weiterzufiihren vermag.® Er befindet sich in emer
Art Vorbereitungsphase, in der er immerhin schon wieder liest und
die angefangenen Arbeiten durchsieht.” Weitere Fortschritte erhofft er

¥ Offenbar vermag auch extreme Beengung der Atmung die Imagination in Gang zu
setzen. Hofmannsthal notiert 1893 zu einem geplanten Prosagedicht iiber den Riesen An-
taios, den »Herakles langsam in der Luft erdriickt«: »Gehirn wirft stossweise Bilder aus,
ohne sein Zuthun« (SW XXIX Erzihlungen 2, S. 231).

¥ Nachtriglich notiert er jedoch am Rand. »neinl« (SW XXX Roman, S. 358)

3 DLA Marbach a.N.

1 »Andreas«, »Der Turme, »Xenodoxus« und »Jemands.

* Diese »Art von Vorzustand« beschreibt Hofmannsthal cinige Tage spiter, am 30.
Juli 1924, in einem Brief an Yella Baronin Oppenheimer (HJB 1, S. 129 und Hirsch, S.
481).

254 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich emzig von der Beschaffenheit der Luft am Ort, deshalb muf er
auch nicht »viel hinausgehn, die Luft kommt ja beim Fenster heremne.
Es geniigt zu atmen und die Wirkung der Luft abzuwarten - schlief3-
lich dringt die Luft selbsttitig von auflen nach innen, man muf} sich
nicht eigens darum bemiihen. Fenster und Mund, Brustkorb und See-
le werden sprachlich Giberblendet. Ein weiteres Mal wird Hofmanns-
thals Konzeption der Seele sichtbar: Der Innenraum wird von emem
Medium des Auflenraums erfiillt, ohne dafl man etwas dafiir tun
miifite (bzw. ohne dafl man dagegen etwas unternehmen kénnte).
Einatmen bedeutet fiir Hofmannsthal Inspiration, nicht nur im
wortlichen, sondermn auch im tbertragenen Sinn. Voraussetzung ist
jedoch, dafl die Luft eine bestinmte Zusammensetzung aufweist.
Genaueres lafit sich einem Brief entnehmen, den Hofmannsthal am
5. August 1924, also gut zweit Wochen nach dem zitierten, wiederum
an seine Frau schreibt. Er hat sich unterdessen mn den emsamen
Hohenkurort Bad Fusch begeben, mit dessen Luft er seit seiner
Kindheit »die Vorstellung des magisch Belebenden«* verbindet. Und
tatsichlich scheint die Situation glinstig zu sein: »Die Luft ist sehr
stark und besonders — obwohl ich aus einem um 400m héheren Ort
[Lenzerheide, K.H.] komme - spire ich ihre Kraft sehr [...].«* Die
Luft 1st nicht in Hinblick auf eme bestimmte Eigenschaft 'besonders«
(z.B. »besonders schwiilq), sie ist vielmehr in jeder Hinsicht herausge-
hoben, emzigartig und unvergleichbar. Zudem ist sie >sehr starke, thre
Einzigartigkeit ist nicht bedroht, sondern vermag sich nachdriicklich
gegen alles andere durchzusetzen. Diese eigensinnige »Kraft« der Luft
spurt Hofmannsthal, »sehr« sogar. Sie 1st nicht gegen ihn gerichtet, im
Gegenteil: Indem Hofmannsthal die Luft inhaliert, wachsen in ihm

5 Generell 14t sich sagen, dal Hofmannsthal sehr haufig, wenn er tiber Innen und
Auflen spricht, in nuce ein Modell der Seele entwirft. Hier haben auch seine Architektur-
fantasien ihren Ort, namentich die Beschreibung der Villa Rotonda in »Sommerreise«, die
in einem gewissen Sinn dem Pavillon im »Traum von grofler Magie« ihnelt und die er als
cin dreidimensionales Modell kiinstlerischen Handelns entwirft, das mit dem hier entwik-
kelten weitgehend deckungsgleich ist. Vgl. hierzu Carlpeter Braegger: Palladio und der
Kaiser von China. Die 'Rotonda« im Hermetismus der Jahrhundertwende. In: Fiinf Punkte
in der Architekturgeschichte. Festschrift fiir Adolf Max Vogt. Hg. von Katharina Medici-
Mall. Basel, Boston, Stuttgart 1985, S. 10-33.

3 Brief an Rudolf Pannwitz vom 15. Mirz 1919 (BW Pannwitz, S. 367).

% DLA Marbach a.N.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 255

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kraft und Souveranitit.®* Er mufl nur abwarten, irgendwann wird die
kiinstlerische Produktion selbsttitig einsetzen, wie er es in der Ver-
gangenheit gerade in Bad Fusch immer wieder erlebt hat. So schreibt
er am 4. August 1904 an Christiane Grifin Thun-Salm:

Ich hatte dann eine schlechte Zeit, vielleicht physisch, und dann wieder, in
einem Nest, Fusch, das 1200 Meter hoch ist und unglaublich gute Luft hat,
eine Zeit solcher Gehobenheit, dass die tragischen Vorginge wie Wildba-
che aus allen Kliiften vorsprangen, wie grosse prachtvolle Wolken lautlos
heraufgeschwommen kamen [...].%

Doch kommt es diesmal anders, die Hoffnung auf eine produktive
Phase wird bereits wenige Tage spiter zerstort: Das Wetter schlagt
um, es regnet in Stréomen und »schwerer feuchtwarmer Nebel«®
durchzieht die Gegend. Hofmannsthal verlafit entnervt das »enge
grine Hochtal, mit den herantretenden Bergwanden«® und reist nach
Aussee weiter. Sein Bestreben, die Reiseroute nach den jeweils besten
Luftverhiltnissen einzurichten und die Produktivitit auf diese Weise
verfiigbar zu machen, ist ein weiteres Mal konterkariert worden. Es ist
eben unmoglich, zuverldssig vorherzusagen, wie sich das Wetter an
einem bestimmten Ort entwickeln wird.

Um die Kontingenz der Luftverhéltnisse zumindest sprachlich kon-
trollieren zu kénnen, bemiiht sich Hofmannsthal von frithester Jugend
an um ein Vokabular der Beschreibung atmosphirischer Verinde-
rungen. Vor allem im Briefwechsel mit seinen Eltern und seiner Frau

werden die vielfaltigen Wirkungen der Wetterlage auf die Gemuitslage

% \Starkes Luft und damit Inspiration sind fiir Hofmannsthal generell in groflerer Ho-
he zu finden. In einem Brief an Richard Strauss aus der Entstehungszeit der »Josephslegen-
de« weist Hofmannsthal den Komponisten an, er solle die Melodie fiir die Figur des Joseph
»in der reinsten Region« seines Gehirns suchen, »dort, wo Aufschwung, reine, klare Glet-
scherluft, Hohe, unbedingte scharfe geistige Freiheit zu finden ist«. Und weiter: »Sein [Jo-
sephs, K.H.] Gottsuchen, in wilden Schwiingen nach Aufwirts, ist nichts anderes als ein
wildes Springen nach der hochhingenden Frucht der Inspiration. Auf Bergeshohen, in kla-
rer funkelnder Einsamkeit ist er gewohnt, sich durch ein Noch-héher! Noch-héher! in einer
einsamen reinen Orgie emporzuwerfen und aus einer unerreichbaren Klarheit ober thm [...]
cinen Fetzen des Himmels herabzureiflen, in sich hineinzureiflen, - diesen fliichtigen, héch-
sten Zustand, diese Trance nennt er Gott [...J« (Brief vom 13. September 1912, BW Strauss
[1978], S. 199).

5 BW Thun-Salm, S. 113.

% An Gerty von Hofmannsthal am 10. August 1924 (DLA Marbach a.N.).

5% Riickblickend an Carl J. Burckhardt am 24. August 1924 (BW Burckhardt, S. 145).

256 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

namhaft gemacht, wobei generelle Vorlieben und Abneigungen sicht-
bar werden: So darf die Luft z.B. nicht strockenc¢ sein, aber auch nicht
sschwiile, »dunstige, »neblige oder >feucht,, wohl aber >durchfeuchtet«
und serfrischt« aufgrund eines kurzen Gewitters; ganz schlimm sind -
je nach Aufenthaltsort — >Fohns, »Scirocco« und >Boras, angenehm hin-
gegen ist ein rauher Passhohenwind«* wie er in jenem Sommer 1924
in Lenzerheide herrscht. Weiterhin ist die Lufttemperatur von Bedeu-
tung, besser gesagt die Lufttemperaturen: Hofmannsthal unterscheidet
die Temperatur der Luft im Schatten — die er >Grundluft« nennt - von
der Luft in der Sonne. Ein gunstiges Verhaltnis dieser beiden Tempe-
raturen, also eine Kopplung aus belebender Frische und wohltuender
Wirme, findet Hofmannsthal im Sommer im Hochgebirge und in den
Ubergangszeiten in Venedig vor.*!

Mit der Luft in Venedig scheint es ohnehin eine ganz eigene Be-
wandtnis zu haben. Am 5. Oktober 1899 schreibt er von dort an die
Eltern:

Das Wetter ist unberufen fortgesetzt sommerlich und es giebt nichts ange-
nehmeres als nach der Arbeit mit dem Dampfschiff oder der Gondel etwas
in dieser wunderbar glinzenden Wasserluft herumzuschwimmen.®

Die Luft in Venedig hat einen besonderen Charakter, den Hof
mannsthal mit dem Begriff »Wasserluft«* fafit. Sie weist eine Stoff-

8 Vgl. den Brief an seine Frau Gerty vom 18. Juli 1924 aus Lenzerheide: »Das Wetter
ist nach einem sehr schwiilheiflen Tag (vorgestern) jetzt wechselnd geworden, und [es]
geht den ganzen Tag ein solcher rauher Passhohenwind, den ich sehr gern habe.« (DLA
Marbach a.N.)

81 Am 18. Juli 1919 schreibt Hofmannsthal an seine Frau aus Ferleiten am Grofiglock-
ner: »[...] es geht sich so gut durch die sonnenheifle und doch kiihle Luft« und am 30. Ok-
tober 1902 aus Venedig an die Eltern: »Hier schones klares Wetter bei frischer Grundluft.«
(Beides DLA Marbach a.N.)

62 Abschrift DLA Marbach a.IN.

8 ,Wasserluft« ist keine Prigung Hofmannsthals. So umfichelt etwa abendliche, »kiih-
le Wasserluft« Eichendorffs Taugenichts, als dieser gegen Ende der Novelle donauabwirts
in Richtung Wien gleitet (Joseph von Eichendorff: Werke. Hg. von Ansgar Hillach. 3.
Aufl. Miinchen 1996. Bd. 2, S. 638). Jedoch zeigen die Belege, daft das Wort in der Tradi-
tion als Terminus technicus eingesetzt wird, um die spezifische Qualitat der Luft iiber Ge-
wissern zu bezeichnen. Hofmannsthal hingegen nimmt den Ausdruck wortlich, es geht um
eine Luft, deren phanomenaler Charakter zu dem des Wassers tendiert, so daf} es moglich
ist, in ithr »herumzuschwimmen«. Hofmannsthal meint also das Phinomen selbst, wihrend
in der Tradition die auslésende Ursache bezeichnet wird. Ahnliches gilt fiir den Begriff der

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 257

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit auf, die der des Wassers zuneigt, eine Viskositit, die den Kor-
per kiihl und sanft umschmeichelt. Zugleich stromt die >Wasserluft« in
den Korper ein, man atmet bzw. trinkt sie. Wenn Hofmannsthal nach
getaner Arbeit ein Dampfschiff oder eine Gondel besteigt und ziellos
im Netz der Kanile umherfihrt, hat er den Emdruck, in der »Wasser-
luft herumauschwimmen«<. In dieser Formulierung ist die Wasseroberfla-
che als Grenze aufgehoben, die Unterschiedlichkeit der Elemente
(bzw. der Aggregatzustinde) verschwimmt. Entsprechend ist die Be-
wegung durch die »Wasserluft< eine Mischung aus Gleitflug, Schwim-
men und Tauchen.* Befreit von der Last der Arbeit und erl6st von
der Schwere und Enge des Leibes, erlebt Hofmannsthal einen gliick-
haften Zustand, in dem innere Dumpfheit und Anspannung ebenso
suspendiert sind wie die Versagensangst und die Schuldgefiible, die
ihn sonst so haufig quélen.

In der zitierten Passage weist Hofmannsthal der Luft auch optische
Eigenschaften zu, er spricht von der »wunderbar glinzenden Wasser-
luft«. Die eigentiimliche Beschaffenheit der Luft Venedigs lafit sich al-
so sowohl fithlen als auch betrachten. Ferner steuert sie das spezifische
Aussehen der Dinge. Diesen medialen Charakter hebt Hofmannsthal
am 31. Oktober 1902 in einem Brief an die Eltern hervor. Er ist erst
am Tag zuvor in Venedig eingetroffen, in der Hoffnung, »bald wieder
arbeiten zu kénnen«.® Am ndchsten Morgen bietet sich thm folgender
Anblick:

'Feuerluft:: Traditionell zielt er auf das Faktum erhitzter Luft und deren Herstellung (vgl.
Faust I, Vers 2069), bei Hofmannsthal hingegen hat das Phinomen Vorrang, so z.B. an ei-
ner Stelle im »Andreas«, an der es um Ubergingigkeit der Elemente im euphorischen Au-
genblick geht: »[...] das Schonste waren Romanas Lippen, durchsichtig wie pures Blut und
ihre eifrigen arglosen Reden kamen dazwischen heraus wie eine Feuerluft in der ihre Seele
glinzend hervorschlug [...J« (SW XXX Roman, S. 58). Der optische Eindruck der »Feuer-
lufte ist wiederum dem von bewegtem Wassqx" dquivalent: »Feuerluft, innen mitten zwi-
schen brennenden Scheitern, sieht aus wie kristallklares, in sich bewegtes Wasser«, heifit es
in einem Aphorismus von 1925 (GW RAIII, §. 580).

0 Baden und Schwimmen werden erst um die Jahrhundertwende allgemein {tiblich.
Die enorme Bedeutung fiir die Erfahrung des Leibes lifit sich an Hofmannsthal exempla-
risch studieren, schon die Titel des geplanten Prosagedichts »Badegliick« (SW XXIX Er-
zahlungen 2, S. 397) und der Aufzeichnung »Behagen im Bad« (GW RA III, S. 366) geben
hiertiber Aufschlufd. Vgl. ferner den Beginn des »Kleinen Welttheaters« (SW III Dramen 1,
S. 133) sowie die Aufzeichnung GW RA IIT, S. 406.

% Brief an die Eltern vom 30. Oktober 1902 (DLA Marbach a.N.).

258 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alles schwimmt in Licht und kiihler, bewegter glitzernder Luft. Das ist
doch die schonste Stadt auf der Welt; man spirt ihren Zauber immer
starker und es ist ein Gliick, dafl wir das so nahe von Wien haben. Unter
diesen Umstinden werde ich gar nicht abschreiben, sondern gleich weiter-
schreiben.

Wieder zeigt die Luft Venedigs sinnliche Qualitdten: Sie ist kiihl, sie
bewegt sich und sie glitzert. Aufgrund der eigentiimlichen Luftbe-
schaffenheit »schwimmt« die ganze sichtbare Welt, sie erscheint wie
eine Fata Morgana bei niedrigen Temperaturen. Die Konturen der
Dinge verflieflen, thre harte Gegenstandlichkeit ist aufgehoben, ihre
Gegenwart seltsam vergeistigt. Die ganze Umgebung erscheint wie ein
ergreifendes Traumgebilde, zart und suggestiv zugleich. Hofmanns-
thal spirt, wie in thm der »Zauber« wichst. »Unter diesen Umstan-
den« muf} er sich nicht erst lange an den neuen Ort gewéhnen und
die Wartezeit mit Abschreiben iiberbriicken. Er kann direkt am Ma-
nuskript des »Geretteten Venedig« weiterarbeiten, das er zwei Wo-
chen zuvor in Rom mit grofier Energie begonnen hat. Das Flieflen der
Farben und Konturen induziert das Fliefen der Formulierungen im
Schreibstrom.”

Il Die Lichtverhaltnisse

Im ersten Abschnitt wurde eine Passage aus Hofmannsthals »Andre-
as« zitiert, an der sich ablesen liefi, in welchem Maf} die Morphologie
einer konkreten Landschaft zuweilen in die Befindlichkeit des Subjekts
einzugreifen vermag. Das leuchtende Gebirgspanorama, das sich
schlagartig vor Andreas eréffnet, ist offenbar mehr als eine anthropo-
morphisierende Verlangerung des geschichtlichen Subjekts in die na-
tiirliche Umwelt hinein: Weder projiziert Andreas seine eigene Befind-
lichkeit in die Umgebung, des Sinnes, daf} er vor sich zu haben glaubt,
was sich doch eigentlich in seinem Inneren zutragt, noch ist die Be-
schreibung der Landschaft ein darstellungsstrategischer Kunstgriff des
Autors, d.h. emne stimmungsvolle Kulisse, in der er das Seelenleben
seines Protagonisten nach aufien stiilpt, um es auf diese Weise fiir den

& BII, S. 97.
&7 Bereits am 18. Oktober berichtet Hofmannsthal den Eltern aus Rom, die Arbeit ge-
he »so leicht und flieflend [...] wie seit Jahren nicht« (SW IV Dramen 2, S. 242).

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 259

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leser anschaulich zu machen.® Das vom Abendlicht erleuchtete Pan-
orama ist vielmehr eine eigensinnige Ausdrucksgestalt, in die Andreas
unverhofft hineingerit, die er als kontingent erfihrt und die bewirkt,
dafl er nach Tagen der Anspannung und Verstortheit in emen Zu-
stand hochster Euphorie gelangt.®

Bevor Andreas diesen Augenblick des lustvollen Aufgehens in der
Weite zu erleben vermag, ist er gezwungen, zwei Tage im engen Fi-
nazzertal zuzubringen und auf seine Abfahrt zu warten. Am ersten
Tag irrt er, gequalt von Selbstanklagen, rastlos umher. Seine Ver-
zweiflung wird durch das triste Wetter noch gesteigert. So vergehen
der Vormittag:

Die Wolken hingen regungslos ins Thal herein, alles war triib und schwer,
6d wie am Ende der Welt. Er [d.i. Andreas] wufite nicht wohin gehen,
setzte sich auf einen Stof} geschichteter Balken, die da lagen. Er wollte sich
ein anderes Wetter denken. Thm war, als konne dies Tal hier nur so aus-
sehen. Und doch war ich gestern hier so gliicklich! dachte er.”

und der Nachmittag:

Es war ein triiber stiller Nachmittag. Andres hitte was gegeben fiir einen
einzigen Windstofl. Aus dem Nebel hatten sich grofie und kleine Wolken
geballt, sie hingen da regungslos, wie von Ewigkeit zu Ewigkeit.”!

% Des weiteren ist die Landschaftsbeschreibung kein rezeptionsorientierter Kunstgriff,
vermittels dessen der Leser in eine gesteigerte Gemiitsverfassung versetzt werden soll, in
der thm die Situation des Protagonisten nahegeht. Vgl. zu diesem Konzept literarischer
Landschaftsbeschreibung Theodor Fontanes Aufsatz iiber Willibald Alexis von 1872: »Die
Landschaftsschilderung hat nur noch Wert, wenn sie als kiinstlerische Folie fiir einen Stein
auftritt, der dadurch doppelt leuchtend wird, wenn sie den Zweck verfolgt, Stimmungen
vorzubereiten oder zu steigern. Das Muster auch hierfiir ist Shakespeare; das gewaltig Un-
erhérte, das geschicht, ist immer von verwandten Erscheinungen draufien in der Natur be-
gleitet« (Theodor Fontane: Aufsitze und Aufzeichnungen. Simtliche Werke, 3. Abt,
1. Bd., Miinchen 1969, S. 456.)

% Die Méglichkeit, dafl dic natiirlichen Gegebenheiten den Handlungsverlauf fiktiver
Texte mitzubestimmen vermégen, wird in der Literatur zum Thema nicht systematisch be-
riicksichtigt, obgleich das Motiv der Kontingenzerfahrung seit den wegweisenden Studien
von Ernst Nef (Der Zufall in der Erzahlkunst. Bern und Miinchen 1970) und Erich Kohler
(Der literarische Zufall, das Mogliche und die Notwendigkeit. Miinchen 1973) zunehmend
auf Interesse stofit, vgl. Gerhart von Graevenitz und Odo Marquard (Hg.): Kontingenz.
Miinchen 1998 (Poetik und Hermeneutik X VII).

7 SW XXX Roman, S. 68.

I Ebd., S. 70.

260 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der Abend:

Der Abend war eingefallen, ohne einen Streifen Rot am Himmel, ohne ir-
gend ein Zeichen, in dem die Schonheit der wechselnden Tageszeit sich
auswirkt. An den hingenden Wolken trat ein 6des schwirzliches Dunkel
hervor und es fing aus der Nebelluft still auf den Daliegenden zu regnen
an. Ihn fror, er hob sich auf und gieng hinab.”

Es ist bemerkenswert, wie stark sich die drei Beschreibungen dhneln.
Zu allen Zeiten des Tags wird der Himmel von emer opaken Wol-
kendecke beherrscht. Unverriickbar behalten die Wolken ihre Positi-
on, sie »>zichen< nicht voriiber (wie am folgenden Nachmittag, wenn
Andreas in Richtung Venedig aufbricht),” sie >schweben< auch nicht
(wie in den ersten Versen von »Der Tor und der Tod«)” oder sstei-
gen« gar (wie zu Beginn der »Reitergeschichte«),” sondern shingen
wie schwere Sicke vom Himmel herab und verschlielen das enge
Tal nach oben hin. Hier zu entkommen ist unméglich, die regungslos
hingenden Wolken lassen die Vorstellung eines Auswegs gar nicht
erst aufkommen. Doch gelangt auch nichts von auflen herein, kein
»einzige[r] Windstof3« und vor allem keine direkte Sonne. Die ganze
Umgebung ist n ein diffuses Licht getaucht, das den Dingen den
Schatten, die Schdrfe der Kontur, die Farbigkeit und den Glanz
nimmt. Die Charakteristik des landschaftlichen Inventars ist nivelliert,
die Tiefe des Raums weitgehend aufgehoben, alles erschemt gleicher-
maflen trib und grau. Andreas schlagt eine aufdringliche Leere entge-
gen, verzweifelt geht er umher, ohne etwas zu finden, was ithm Halt
und Orientierung geben und so seine Erregung fiir einige Zeit binden

2 Ebd.,S. 72.

* »Ein frischer Wind blies zum Thal herein schéne grofie Wolken zogen queriiber
und gegens Land war es leuchtend hell.« (Ebd., S. 74)

 Claudios Eingangsmonolog beginnt mit den Worten: »Die letzten Berge liegen nun
im Glanz, / In feuchten Schmelz durchsonnter Luft gewandet. / Es schwebt ein Alabaster-
wolkenkranz / Zuhochst, mit grauen Schatten, goldumrandet: / So malen Meister von den
frithen Tagen / Die Wolken, welche die Madonna tragen.« (SW III Dramen 1, S. 63).

7 »[...] von den Gipfeln der fernen Berge stiegen Morgenwolken wie stille Rauchwol-
ken gegen den leuchtenden Himmel« (SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 39). Vgl. zu diesem
Themenkreis Eberhard Laimmert: Kleine literarische Wolkenlehre. In: Wolken - Malerei -
Klima in Geschichte und Gegenwart. Hg. von Werner Wehry und Franz J. Ossing. Berlin
1997, S. 9-24.

76 »[...] die Wolken hiingen da wie Sicke«, heifit es einige Seiten zuvor, als Andreas
noch mit seinem Diener in Kirnten unterwegs ist (SW XXX Roman, S. 52).

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 261

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte. Die Situation ist um so schlimmer, als noch am Abend zuvor
am selben Ort alles seine Eigenheit, seine Schonheit und seine Bedeu-
tung hatte, an jenem Abend, an dem der Himmel »eine durchdrin-
gende Helligkeit und Reinheit« ausstrahlte und »alles in Bewegunge«
war, »der Tlmpel mit den aufgeregten Enten wie sprithendes Feuer
und Gold, der Epheu driiben an der Mauer der Capelle wie Smaragd,
aus dem glitt ein Zaunschliipfer oder Rothkehlchen hervor iiberschlug
sich mit einem stiffen Laut in der webenden Luft, der Hahn und die
Henne glidnzten wie indische Vogel [...]«”” An jenem Abend war noch
Romana an seiner Seite, die Tochter des Hauses, die er gerade erst
kennengelernt hatte und mit der ihn sogleich eine innige Beziehung
verband. Die Atmosphire des folgenden Regentags schliefit in ver-
hangnisvoller Weise an die veridnderte Situation an, in der sich An-
dreas am nachsten Morgen vorfindet: In der Nacht hat sein Diener
die Magd miflhandelt, deren Zimmer in Brand gesteckt und ist mit
dem Pferd und der halben Barschaft seines Herrn geflohen. Romana
1af3t sich nun nicht mehr blicken und Andreas sicht seine Hoffnungen
zunichte gemacht. Von einem Tag auf den anderen sind ihm das Lie-
besobjekt und das Ziel seiner Handlungen entzogen und damit zu-
gleich die Vision eines stabilen Selbstbildes zerstort. Schon deshalb
muf} thm der Ort, der ihm in kiirzester Zeit zur Heimat geworden
war, nun, da er auf seine Abfahrt wartet, »unertraglich« sein.”® Die
Wetterlage symbolisiert diese Entfremdung nicht, sondemn steigert
sie

77 Vgl. ebd., S. 58.

8 Ebd., S. 71.

1 Die nicht nur wetterfithligen Menschen vertraute Erfahrung, dal} meteorologische
Ereignisse in den Gemtishaushalt einzugreifen vermégen (vgl. grundlegend Hermann
Trenkle: Klima und Krankheit. Darmstade 1992, S. 52-68) finder in der literaturwissen-
schaftlichen Behandlung der Wetterthematik bis heute keinen Niederschlag. Dichter schei-
nen grundsitzlich nicht iiber die Weise zu sprechen, in der das fiihlende Subjekt die natiir-
lichen Phiéinomene erfihrt. Das mag fiir das 19. Jahrhundert plausibel sein. So zeigt Tho-
mas Kullmann (Vermenschlichte Natur, Tiibingen 1995) in seiner Studie tiber die »Beden-
tung von Landschaft und Wetter im englischen Roman von Ann Radeliffe bis Thomas
Hardy« (so der Untertiel), dafl in den von ihm untersuchten Texten die nattirlichen Gege-
benheiten ausschliefilich dazu dienen, Bewegungen im Bereich des Zwischenmenschlichen
zu veranschaulichen. Die Natur wird als Zeichensystem fiir die emotionale Befindlichkeit
eingesetzt, zu einem Zeitpunkt, da »die Naturphinomene von sich aus nichts mehr bedeu-
ten« (Kullmann, S. 473). Dafl die Anthropomorphisierung natiirlicher Zusammenhinge

262 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wire es moglich, so wiirde Andreas »sich ein anderes Wetter den-
ken«, d.h. die zudringliche Atmosphdre durch Autosuggestion zu
tiberspielen versuchen. Doch vermag die Vorstellungskraft gegen die
Macht der Wetters, der die gesamte Umgebung unterschiedslos un-
terworfen ist, nichts auszurichten: »alles war triib und schwer, 6d wie
am Ende der Welt«. Dieses "Ende der Welt« ist einerseits rdaumlich zu
verstehen, als wiiste Gegend jenseits von Zivilisation und Kultur, in
der nichts Differenziertes, nichts Geordnetes mehr zu erwarten ist.
Zugleich ist es das zeitliche Ende der Welt, emn Zustand, in dem alle
Veranderung stillgestellt ist. In dieser zweiten Bedeutungsdimension
liegt das eigentlich Verstérende der Wetterlage, der sich Andreas aus-
geliefert sieht. Sie evoziert offensichtlich einen Endzustand, eine Situa-
tion, die keine Entwicklung, mithin keine Hoffnung kennt. Die Wol-
ken hingen am Himmel, als ob sie immer schon dort gehangen hatten
und mmmer dort hingen werden: »wie von Ewigkeit zu Ewigkeit«.®
Zudem 1st die Anmutung, die Zeit sei stehengebleiben und eme bose
Ewigkeit habe Einzug gehalten, nicht auf einen Augenblick be-
schriankt. Der Fortgang des Tages scheint tatsachlich unterbrochen zu
sein. Zu allen Zeiten zeigt sich dasselbe, nivellierende Grau, die »Zei-
chen«, in denen »die Schonheit der wechselnden Tageszeit sich aus-
wirkt«® sind vollstandig getilgt.

sich gut dazu eignet, die Manipulation des Lesers in ideologischer Absicht zu betreiben, in-
dem sie gesellschafilich Gewordenes naturalisiert und damit der Kritk entzicht, hat
F.[riedrich] C.[hristian] Delius in seiner vielbeachteten Dissertation »Der Held und sein
Wetter« (Miinchen 1971) fiir den Roman des biirgerlichen Realismus nachgewiesen. Im
20. Jahrhundert, darin kommen die beiden Autoren iiberein, wirken »die Mittel des Wet-
tereinsatzes an vielsagenden Stellen [...] verbraucht« (Delins, S. 101) baw. »abgedroschen«
(Kullmann, S. 465) und sind deshalb nur noch in der Unterhaltungsliteratur zu finden.
Avancierte Autoren, so heiflt es, vermeiden das Thema oder ironisieren es, man denke nur
an den Anfang von Musils »Mann ohne Eigenschaften« (oder an die spiten Romane Wil-
helm Raabes, vgl. Eckhardt Meyer-Krentler: Homerisches und wirkliches Blau. Wilhelm
Raabe und sein Wetter. In: Jb. d. Raabe-Gesellschaft 1986, 5. 50-82.). Der vorliegende
Aufsatz mochte auch den Nachweis erbringen, dafl es zumindest fiir das 20, Jahrhundert
noch eine dritte Moglichkeit gibt: die Hinwendung zu den natiirlichen Phinomenen selbst.

8 Vel. z.B. Off. 14,11 nach der Ubersetzung Luthers: »Der Rauch ihrer Qual wird
aufsteigen von Ewigkeit zu Ewigkeite.

81 Es ist bemerkenswert, dafl die »Schonheit der wechselnden Tageszeit« nicht im
Woechsel der Lichtverhaltnisse besicht, sondern sich nur in diesen zeichenhaft auswirkt. Die
zyklische Wiederkehr ist in sich selbst schon, auch wenn sich diese Schénheit nicht immer
zeigt bzw. nicht wahrgenommen wird.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 263

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abermals wird die Bedeutung zyklischer Wiederholung sichtbar, die
bereits im Zusammenhang mit der Atmung zum Vorschem kam. Der
Kreislauf wiederkehrender Ereignisse, in dem jeder Phase ihre spezifi-
sche Gestalt, Funktion und Bedeutung zukommt, steht hier wie dort
fir die Offenheit der Zukunft und die Moglichkeit selbstbestimmten
Handelns sowie, davon wird noch die Rede sein, fiir Inspiration. Die
Zyklizitat der natiirlichen Vorginge ist also mehr als die bestindige
Wiederkehr eines immer Gleichen;® sie setzt eine Dynamik in Gang
und ist damit gleichsam das Schwungrad, das dem Subjekt den An-
triecb auf seinem Lebensweg gibt. Das Subjekt erfihrt den Rhythmus
des Wechsels als Ineinander von Vertrautem und Neuem, Erwarte-
tem und Unerwartetem. Zugleich greift der Rhythmus in die Okono-
mie des Leibes ein, d.h. er wird als Wechsel von Engung und Wei-
tung, Spannung und Entspannung usf. spiirbar.

Die sich tiberlagernden Rhythmen der Kreislaufe (der Kreislauf der
Atmung und der Wechsel von Tag und Nacht, von den Jahreszeiten
wird noch die Rede sem) nehmen an der Modellierung der Befind-
lichkeit teil.® Zuweilen hat das Subjekt die Ruhe und Ausgeglichen-
heit, sich dieser Erfahrung ganz zu tiberlassen und der Bewegung der
Zyklen nachzuspiiren. Erinnert sei an das Gliick des freien Durchat-
mens in »Ein Traum von grofler Magie«. Ferner sei auf die folgende
Passage aus dem 13. Buch von »Dichtung und Wahrheit« verwiesen,
die Hofmannsthal in das »Buch der Freunde« aufnahm:

8 Die Wiederholung als identisches Simulacrum, so wie sic in der Routine splirbar
wird, empfindet Hofmannsthal als beklemmend, die Belege hierfiir sind zahlreich. Wie Lu-
ry im Fragment der Posse »Das Cafehaus oder Der Doppelginger« kann er »dic Wiederho-
lung des Gewohnten nicht aushalten« (SW XXII Dramen 20, S. 95) - »die Wiederholung,
heiflt es an anderer Stelle, »entwertet, verédet« (GW RA T, S. 415). In diesen Zusammen-
hang gehort auch Hofmannsthals Begriff des »Mechanischen, den er eindrucksvoll in ei-
nem Brief an Ottonie Grifin Degenfeld vom 3. Juli 1920 entfaltet: »Ich bringe nichts vor
mich, kaum einen Gedanken, kaum einen Brief, das Mechanische nimmt abscheuliche Di-
mensionen an fiir mich, wie ein Hund der im Novembernebel gespenstisch auf einen zu-
kommt und grof} aussicht wie ein Pferd« (BW Degenfeld [1986], S. 432).

8 Die Kreisldufe Erndhrung und Ausscheidung bleiben hier unberiicksichtigt, da sie
von Hofmannsthal zwar ausfithrlich im Briefwechel mit den Eltern thematisiert werden,
nicht aber in den literarischen Texten im engeren Sinne wiederkehren. Zur literarischen
Thematisierung der Zyklizitit des Lebens vgl. Hans Bénziger: Augenblick und Wiederho-
lung. Literarische Aspekte eines Zeitproblems. Wiirzburg 1998, S. 68ff.

264 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alles Behagen am Leben ist auf eine regelmiflige Wiederkehr der dufieren
Dinge gegriindet. Der Wechsel von Tag und Nacht, der Jahreszeiten, der
Bliiten und Friichte, und was uns sonst von Epoche zu Epoche entgegen-
tritt, damit wir es genieflen kénnen und sollen, diese sind die eigentlichen
Triebfedern des irdischen Lebens. Je offener wir fiir diese Geniisse sind,
desto gliicklicher fithlen wir uns.®

Ist die »Wiederkehr der dufleren Dinge« hingegen suspendiert oder
eingeschrinkt, so mufl der Mensch verzweifeln. Das Versprechen, das
in der Gewiflheit liegt, daf} jeder Abschied immer schon eine Wieder-
kunft m verwandelter Form in sich tragt, erlischt.®

Bezogen auf die Lichtverhiltnisse heifit das, dafl Hofmannsthal sehr
aufmerksam auf die Kontur des Tagesverlaufs achtet. Je pragnanter sie
ist, desto besser. Schlimm hingegen sind tageszeitenunabhangige Ver-
dunklungen, wie sie durch Nebel, Dunst oder schwere Wolken ent-
stehen. Hofmannsthal differenziert begrifflich genau zwischen >Dun-
kelheit« und >Finsternis« sowie zwischen »Dammerung« und >Verduste-
rung, also zwischen Verdunklungen, die Phasen emes bekannten zy-
klischen Geschehens darstellen und solchen, die aufler der Reihe ein-
treten und deshalb unverfiigbar sind und offenlassen, wann der Zy-
klus wieder einsetzt. Solche Eingriffe in die vertraute Ordnung sind
erschreckend und bedrohlich; entsprechend begegnet v.a. der Begriff
der >Finsternis« in Hofmannsthals Texten stets mit alttestamentlicher
Whucht und Archaik. >Finsternis¢ bezeichnet nicht einfach die Abwe-
senheit von Helle, sie ist selbst etwas: Sie ist eine Macht, die das Sub-
jekt ergreift und bedriangt.*® Dies wird deutlich, wenn Hofmannsthal
von seinem »ewigen Kampf mit der Finsternis«*” spricht oder wenn er

# GW RATIL, S. 239. Vgl. Goethe, FA (wic Anm. 6), I. Abt., Bd. 14, 1986, S. 628f.

8 Vgl. Hofmannsthals Klage in dem Brief vom 5. Juni 1895 an Richard Beer-Hof-
mann: »In Goding spiir ich gar nichts, weder den Morgen, noch den Abend oder die
Nacht.« (BW Beer-Hofmann, S. 50)

8 Gemifl dem naturwissenschaftlichen Fehlschluff, in dem der Reiz mit der Empfin-
dung verwechselt wird, sind wir geneigt, Dunkelheit und Finsternis residual als -Minusqua-
litits zu deuten (vgl. Hermann Schmitz: Der leibliche Raum, S. 155).

8 B 1, S. 276 (Brief an die Eltern vom 16. Oktober 1898). Die Formulierung lautet:
»Um nicht den ewigen Kampf mit der Finsternis zu haben, werd’ ich die nichste Zeit nach
Tisch bis abends arbeiten.« Daft der Kampf nicht gewonnen werden kann, signalisiert die
Priposition »mit« (nicht etwa >gegen).

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 265

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am Ende eines Briefs verzweifelt ausruft »Gott schenke uns Erlésung
von dieser Finsternis!«*#

Jenseits der Alpen sind die Verhiltnisse besser. Dort ist zuweilen »der
Himmel so sicher blau«* daf} die bestindige Furcht vor Tribe und
Finsternis etwas zuriickgeht. Die stidlichen Linder versprechen trans-
parente Luft, hellen Himmel und leuchtende Ferne. Auch treten die
Farbigkeit und die Konturen der Dinge stirker in Erscheinung als
diesseits der Alpen. Der Locus classicus dieser begliickenden Erfah-
rung findet sich wiederum bei Goethe, in der berithmten siebten
»Romischen Elegie«, die (in der Fassung des Erstdrucks von 1795) mit
den Worten beginnt:

O wie fiihl ich in Rom mich so froh! Gedenk ich der Zeiten,
Da mich ein graulicher Tag hinten im Norden umfing,

Triibe der Himmel und schwer auf meinen Scheitel sich neigte,
Farb’ und gestaltlos die Welt um den Ermatteten lag,

Und ich tiber mein Ich, des unbefriedigten Geistes

Diistre Wege zu spéhn, still in Betrachtung versank.

Nun umleuchtet der Glanz des hellen Athers die Stirne,
Phobus rufet, der Gott, Formen und Farben hervor.
Sternenhelle glinzet die Nacht, sie klingt von Gesingen

Und mir leuchtet der Mond heller als ehmals der Tag.

Welche Seligkeit ward mir Sterblichen! Trium’ ich? Empfinget

Dein ambrosisches Haus, Jupiter Vater, den Gast?"

Die Leuchtkraft der Farben und die Prignanz der Formen treten dem
Reisenden, der aus dem dunklen Norden kommt, in Rom in unge-
kannter Intensitit entgegen. Die Luft erscheint als »>Ather, sie ist also
rein und leicht wie sonst nur in grofien Héhen, zudem glinzt sie und
legt die ihr imnewohnende Helligkeit als leuchtenden Schein auf die
Dinge sowie auf die »Stirne« des Sprechers, der sich dadurch als be-
sonders ausgezeichnet erlebt. Die Atmosphire in Rom ist so irreal und
zugleich so begliickend, dafl er sich fragt, ob er #raumt oder ob er tat-
sachlich in den Olymp Einlaf} gefunden hat.”!

#  Brief an Felix Baron Oppenheimer vom 25. Juni 1916 (FDH Frankfurt a.M.).

8 Am 18. August 1897 an die Mutter aus Montebelluna (B L, S. 218).

% Goethe, FA (wie Anm. 6), L. Abt., Bd. 1, 1987, §. 409 und 411.

9 Wilhelm Waetzoldt hat in seiner Studie »Das klassische Land. Wandlungen der Ita-
liensehnsucht« (Leipzig 1927) dem »Licht des Stidens« ein ganzes Kapitel gewidmet. Er zi-
tiert zunichst Goethes siebte »Romische Elegie« und fahrt dann fort: »Am Ende ist es doch

266 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Hofmannsthal das erste Mal in seinem Leben mit groflen Er-
wartungen nach Rom kommit, ist ihm solches Gliick nicht vergénnt.
Am 4. Oktober 1902, dem zweiten Tag seines Aufenthaltes, schreibt
er an seine Frau:

Es braucht jedes Genieflen eine gewisse Mithe und der Genuss dieser
Stadt, scheint mir, noch mehr als bei anderen. Venedig ist vielleicht die
einzige, die ganz und unmittelbar in eine Art von Traum versetzt. [...] Es
mag sein, dass das Licht, von dem mein ganzes Inneres so sehr abhingt,
und immer mehr und mehr, je alter ich werde, in diesen Tagen besonders
ungliicklich ist. Es ist immer sonnig, und um die Mitte des Tages sehr
heif}, aber ein Licht, das glanzlos durch irgend welchen Dunst dringt, und
die Schatten ohne alle Tiefe und ohne Leben. Es erscheint mir die Luft so
inhaltslos, die Straflen und Hiuser so hart und leer, und einen Garten ge-
traue ich mich kaum zu betreten, weil ich Rirchte, dass die Baume mir
ebenso erscheinen werden.*

Der Kontrast zu Goethes Versen kénnte kaum stirker sein. Hof-
mannsthal ist sehr enttauscht, das moderne Rom empfindet er als hafi-
lich, das der Vergangenheit ist thm unzugédnglich. Die Sehenswiirdig-
keiten, die er aus der Literatur kennt, bieten thm einen Anblick der
Trostlosigkeit und Odnis, so dafl er unwillig von einer zur anderen
geht und keiner groflere Aufmerksamkeit schenkt.” Zuféllig kommt er

dieser Genuf} des Lichtes, der den elementaren Kern des Siidgliickes ausmacht.« Es sei
»nicht das absolute Mafy an Lichtfiille, nicht der strahlende Sonnenglanz, der die Lander
des Stidens fiir nordische Augen so begehrenswert machr, sondern die Helligkeit und Hei-
terkeit der Luft. Diese kristallene Atmosphire umspielt die Dinge wie ein lichtes Bad, sie
nimmt ihnen die Schwere und das Tritbe, sie macht sie bestimmt und leicht« (Ebd.,
S. 232).

% Vgl. BW Oppenheimer, S. 83, Anm. 60.

% FDH Frankfurt a M. - Vgl. analog den Brief an den Vater vom 7. Oktober 1902
(der Himmel ist inzwischen mit schweren Regenwolken verhangen): »Daf} ich mit dieser
Stadt und der umgebenden Landschaft bis jetzt nichts recht anzufangen weify, schreibe ich
wohl mit Recht vor allem dem ganz ungewohnlich schlechten Wetter zu. So lassen die
Wolken heute kaum einen hellgrauen Lichtschimmer durch und stundenweise schiittet es
mit Schaffeln. So sind alle Reize der Beleuchtung, von denen ja zu allermeist der Unter-
schied zwischen Stanislau [Hofmannsthals Manéverquartier in Ostgalizien vom Sommer
1900, K.H.] und Venedig abhingt, vollstandig aufgehoben.« (BII, S. 84f.)

 Die Irritation angesichts antiker Ruinen wiederholt sich sechs Jahre spiter auf der
Reise durch Griechenland. Hofmannsthal formuliert diese Erfahrung im dritten Teil der
»Augenblicke in Griechenland« (»Die Statuen«) wie folgt: »[...] das endlose Umhergehen,
von einem Ding zum anderen. Die Ermiidung des Wegs, Schritt um Schritt, zu Steinen hin
und Triimmern von Steinen; da waren die Ausgrabungen auf der Agora, da war die Pnyx,

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 267

, 18:38:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch am Forum Romanum vorbei: »[...] habe aber nur einen fliichti-
gen Blick drauf geworfen, um mirs nicht zu verderben [...J«.* Hof-
mannsthal geht davon aus, daff das Forum eigentlich mehr ist als das,
was er an diesem Tag zu erfassen vermag. Der innere Zusammen-
hang, der das Ausgrabungsgelinde durchzieht und der das Chaos”
der umherliegenden Steine zu emem Sinnganzen macht, wird sich thm
zu gegebener Zeit von selbst eroffnen — 1hn jetzt zu suchen, scheint
ganz und gar aussichtslos, ja er wiirde sich das Forum auf diese Weise
sogar »verderben«. Deshalb gilt es, den Ort fiirs erste zu meiden und
abzuwarten.

Was fehlt, sind die richtigen Lichtverhiltnisse. Zwar herrscht in
Rom nicht die gefiirchtete Finsternis, schliefllich steht die Sonne sicht-
bar hoch am Himmel. Doch wird das Licht von einer undefinierbaren
Dunstschicht gebremst und dadurch milchig-diffus. Die Helligkeit
kommt gewissermaflen nicht wirklich auf der Erde an, obgleich der
Himmel blendend hell ist. So haben die Dinge keinen Glanz, keine
leuchtenden Farben, keine markanten Schatten, keine scharfen Kontu-
ren und keine Plastizitit. Wo Hofmannsthal auch hinblickt, tiberall
erscheint ihm die Umgebung »hart und leer«. Unter diesen Bedingun-
gen kann er am modermen Rom keine Freude haben, geschweige
denn sich anhand der Triimmer die Pracht der untergegangenen An-
tike vorstellen. Hofmannsthal verhilt sich wie Andreas an jenem trii-
ben Regentag: Er irrt umher und fiihlt sich Giberall gleichermafien ab-
gestoflen.”

da war der Rednerhiigel, da die Tribiine; da die Spuren ihrer Hauser, ihre Weinpressen,
da waren ihre Grabmiler an der cleusinischen Strafle. Dies war Athen. Athen? So war dies
Griechenland, dies die Antike. Ein Gefiihl der Enttauschung fiel mich an.« (GW E, S. 618)

9 FDH Frankfurt a.M.

% Hofmannsthal definiert im Gédinger Tagebuch den Begriff »Chaos< wie folgt:
»Chaos als totes dumpfes Hinlungern der Dinge im Halblicht« (14. Juni 1895, GW RA III,
S. 405).

97 Das cinzige ergreifende Erlebnis hat Hofmannsthal an jenem Tag denn auch in ei-
nem Innenraum, namlich im Museum auf dem Kapitol angesichts der kapitolinischen Ve-
nus. Im besagten Brief an seine Frau schreibt Hofmannsthal: »Es ist der schonste nackee
Kérper, den du dir denken kannst, und irgend etwas, das weder Leben noch Bewegung,
sondern etwas hoheres, beide verbindendes ist, zicht den Blick von einer wundervollen
Form zur andern, und lisst ihn dabei fortwihrend im Gefiihl einer unaussprechlichen Ein-
heit des Ganzen [!] ausruhen. Das ist doch noch mehr als Michelangelo, es ist selbstver-
standlicher, der Realitit noch naher und noch ferner zugleich. Man kann sie durch eine

268 Konrad Heumann

- am 17.01.2026, 18:38:43. o—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den folgenden Tagen gewohnt sich Hofmannsthal an seine neue
Umgebung, und auch die Lichtverhiltnisse bessern sich. Zeitweise
zeigt sich sogar jene »scharfe Klarheit mit dunklen Schatten«* die fir
ihn stets Zeichen kommender Schopferkraft ist. Mit grofier Energie
beginnt er die Arbeit am »geretteten Venedig«.” Ende Oktober reist er
an den Schauplatz der Handlung. Die Briefe aus Venedig machen
deutlich, dafl Hofmannsthal sich dort offenbar tatsichlich »ganz und
unmittelbar in eine Art von Traum versetzt« fithlt, so wie er es in
Rom vorhergesagt hatte. So findet sich gleich im zweiten Brief an die
Eltern die bereits zitierte Formulierung: »Alles schwimmt in Licht und
kuhler, bewegter glitzernder Luft«." Die Vorstellung eines Fluidums
aus Licht und Luft, das ganz Venedig kiihl durchflutet, das alles um-
schliefit und durchtrankt, verbindet und tragt, das alles in Bewegung
setzt und schwerelos treiben 1afit, kommt der besonderen Art, in der
der Traumende seine Umgebung erlebt, sehr nahe.

Exkurs: Wachen und Traumen

Im Wachzustand leitet der Gesichtssinn die Wahrnehmung des um-
gebenden Raums." Das Auge erblickt unbewegte Kérper, die den
Raum strukturieren und begrenzen. Sie bilden mitemander ein Netz
aus Koordinaten, das es dem Betrachter erlaubt, sich zuverlassig zu
orientieren. So ist er z.B. ohne weiteres in der Lage anzugeben, ob emn
Korper nidher oder weiter entfernt ist als ein anderer. Manches im

Drehscheibe wenden und es ist ein entziickendes Gefiihl, so an threm Leben eine Art von
Antheil zu haben. — Hoffentlich gicbt es hier noch einiges von dhnlicher Schonheit.« (FDH
Frankfurt a.M.)

% Am 9. Oktober 1902 an die Eltern (B II, S. 87f).

% Seine Arbeit am »Geretteten Venedige beschreibt Hofmannsthal scherzhaft in vier
Gedichten, die allesamt in Rom entstehen und auf Goethes italienische Lyrik anspielen.
Vgl. die Zeilen: »Der Maler malt nur mit der Pfote / Der Dichter ist ein Himmelsbote /
Und an ihm dichtet sozusagen / Gehirn und Herz, Hand, Fufl und Magen. / Drum braucht
er auch ein ganzes Rom / Um - keinen Blick darauf zu werfen / Und fiir sein inneres
Phantom / Die innern Sinne sich zu schirfen.« (SW II Gedichte 2, S. 161.)

100 Vel oben, S. 259.

11 Zur Phanomenologie des »Ortsraumse (dem der sleibliche Raum¢ und der »Gefiihls-
raum¢ logisch vorgeordnet sind) vgl. Hermann Schmitz: Der Leib, der Raum und die Ge-
fithle. Ostfildern 1998, S. 50ff., sowie ders.: Der unerschopfliche Gegenstand. Bonn 1995,
S. 275ff. Zur Leiblichkeit des Traumzustands vgl. ders.: System der Philosophic. Bd. 2/1:
Der Leib. Bonn 1965, S. 195{f.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 269

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raum mag in Bewegung sein, doch bleibt die Bewegung stets auf das
System jener Korper bezogen, deren Lagen und Abstinde unterein-
ander stabil sind. Die Bewegung erschiittert die Ordnung des Raums
nicht, sondern bestitigt sie. Die Dinge, die der Betrachter in dieser ge-
ordneten Welt vor sich hat, sind Gegenstinde im urspriinglichen
Wortsinn: Sie stehen thm entgegen und setzen seinem Blick dadurch
Grenzen und Ziele. Damit ist zugleich gesagt, dafl es eine Distanz zwi-
schen thm und den Dingen gibt, die es thm ermdglicht, sie als Objekte
anzusehen, die von ithm selbst verschieden sind.

Ganz anders verhilt es sich im Traum bzw. in den Traumbildern,
an die man sich nach dem Erwachen erinnert. Im Wachzustand emp-
findet man den eigenen Leib als in sich gespannte Einheit, die vom
umgebenden Raum deutlich abgegrenzt ist. Im Traum ist diese Ein-
heit seltsam porés, zudem hat die getraumte Umgebung zumeist keine
eindeutigen Abmessungen und schon gar kein Inventar, auf dessen
Lage, Grofie und Gestalt man sich verlassen kénnte. So kommt es
zwischen Innen und Auflen immer wieder zu Ubergriffen, und der
Triaumende wird zwischen extremen leiblichen Regungen hin- und
hergeworfen, die der Wache in solcher Intensitit sonst nur m Aus-
nahmefillen erlebt. Entsprechend ist das Ich im Traum in den selten-
sten Féllen ein autonomes Individuum, das selbstindig handelnd sich
seine Umgebung erschliefit. Weit haufiger ist die Erfahrung, dafl man
das eigene Verhalten nicht zu steuern vermag. Erinnert sei an die Alp-
traume im »Andreas¢, besonders an jenen, in dem Andreas hinter
Romana hereilt und dabei nur quilend langsam vorankommt, weil
sein linker Fufl »unendlich schwer« ist und zudem immer wieder in
die Spalten zwischen den Pflasterstemen rutscht.!” Die gesteigerte
Empfindlichkeit gegeniiber der Auflenwelt erméglicht jedoch auch
unvergleichliche Gliickserfahrungen. Die Beschreibung einer solchen
Erfahrung findet sich in dem Aufsatz »Die Bihne als Traumbild«
(1903). Hofmannsthal entwirft dort einen exemplarischen Traum, in
dem das traumende Subjekt von einem hohen Turm gestiirzt wird
(»nichts werden wir inne vom Bild dieses Turmes, als ungeheuere

12 SW XXX Roman, S. 64.

270 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Steile, rettungslosen senkrechten Absturz nackter Mauern«)'® und in
eine blithende Blumenwiese fallt, die ihn weich auffingt:

[...] was sind das fiir Blumen! wie steigen sie aus dem nackten griinen
Grund empor: es sind Narzissen, sind Nelken, aber wo hitten wir je zuvor
ihresgleichen gesehen! Es ist, als hitten sie allen Saft von allen Blumen in
sich gesogen, die uns gemalt begliickt haben, als wiren sie beglinzt mit
dem Glanz unaussprechlich seliger Zeiten, die wir einst durchlebt, als wi-
ren Abgriinde von Wonne eingesenkt zwischen ihren strahlenden Augen,
Gefilde der Seligen ausgebreitet auf jedem seidigen Bliitenblatt. Hier ist
nicht linger Grof8 und Klein aufgerichtet als eine Schranke zwischen den
Geschopfen: solche Seligkeit durchschiittelt das traumende Ich zwischen
seinen getraumten Blumen, als nur von einer Riesenbliite ausgehen kann
fiir ein winziges, miickenhaftes Wesen: ganze Golfstrome der Seligkeit, in
die sich das Ich hineinwirft, die Ufer der Realitit hinter sich lassend, in
Wirbeln von Duft und Glanz von der Bliite an sich gesogen wie ein winzi-
ges Inseke, ™

Eine solche Umgebung zu genieflen, bereitet nicht jene »Miihe«, die
Hofmannsthal in Rom beklagt. Die »getraumten Blumen« offenbaren
sich bereitwillig selbst, ja sie saugen den Traumenden f6érmlich in sich
hinein und wachsen so zu unermefilicher Grofle. Dies ist moglich,
weil es keinen konsistenten Raum gibt, der die Dinge in ein festes Sy-
stem von Groflenverhidltnissen einbettet und auf diese Weise relati-
viert. Der Triumende liefert sich dem Anblick und dem Geruch der
Blumen vollkommen aus, er lafit sich in den >Golfstrémen der Selig-
keit<® treiben und geniefit das Gefiihl, in eine uferlose Weite zu ver-
stromen, eins zu werden mit dem Unendlichen.

Fiir kiihles Registrieren und Urteilen bleibt hier kein Raum, der
‘Traumende wird von seinen Traumbildern ganz und gar ergriffen.!®

13 GW RAL S. 490.

104 Ebd.

1% Die »Golfstrome der Seligkeit« sind gewissermafien eine Steigerung des »ozeanischen
Gefiihls« Romain Rollands um die Faktoren der Stromung und der Wirme. Freud ver-
mochte dieses Gefiihl an sich selbst bekanntlich nicht festzustellen. Er deutet es als die
Wiederholung einer »friihe[n] Phase des Ichgefiihls«, in der das Kind die psychologische
Trennung von der Mutter noch nicht vollzogen hat (Sigmund Freud: Das Unbehagen in
der Kultur, In: ders.: Gesammelte Werke. Hrsg. von Anna Freud. Bd. 14. 4. Aufl. London
1968, S. 422 und 430).

1% Erinnert sei an das Wort von Richard Steele, das Hofmannsthal bei Lichtenberg
fand und das er ab 1902 (leicht abgewandelt) immer wieder programmatisch zitiert: »The

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 271

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er sieht die Dinge seiner Umgebung und spiirt zugleich die leibliche
Wirkung, die thr Aussehen in thm hervorruft. Es ist diese leibliche Be-
troffenheit, die den Anblick der Blumen zu einem unverwechselbaren
Ereignis macht, zu einem Ereignis, das nur einem konkreten Subjekt
in einer konkreten Gegenwart zukommen kann. Sie ist es auch, die
dazu fiihrt, dafd »das Auge des Traumenden [...] nichts erblickt, was
ohne Bedeutung wire«, ja dafl im Traum kein »fuflbreit ohne Bedeu-
tung ist«1%7

Die Kraft, mit der die Blumen den Betrachter in thren Bann ziehen,
fuhrt Hofmannsthal auf die Intensitdt ihrer Farbgebung zuriick, die
mit nichts von dem vergleichbar ist, was der Triumende aus der rea-
len Natur oder aus den Werken der Kunst kennt.'® Wichtig ist wei-
terhin der »Glanz« der Dinge, da er an den »Glanz unaussprechlich se-
liger Zeiten« ermnert, »die wir emst durchlebt«. Der Glanz der Ober-
flichen stellt einen Bezug zu den Dingen her, der an die Urgeschichte
des Ich denken 1afit, in der es von der Welt noch nicht eindeutig ge-
schieden war.

Auch im Wachzustand gibt es Augenblicke, in denen es dem Subjekt
vergonnt ist, sich ganz und gar in die Schonheit der Dinge zu versen-
ken. Dazu bedarf es jedoch der rechten Lichtverhéltnisse, damit der
Glanz der Oberflichen und die Leuchtkraft der Farben tatsichlich
zum Vorschein kommen und das Netz der Raumkoordinaten in den
Hintergrund tritt. Solchen Lichtverhiltnissen hat Hofmannsthal einen
ganzen Aufsatz gewidmet, der unter dem Titel »Griechenland« (1922)

whole man must move at once« (vgl. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe,
S. 273f).

7 GW RAL, S. 490f.

198 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch der vierte der »Briefe des Zuriickge-
kehrtens, der »Die Farben« iiberschrieben ist. Dort bestimmt der fiktive Autor die sugge-
stive Wirkung, die fiir ihn (im Wachzustand) zuweilen von den Farben der Dinge ausgeht,
allerdings nicht als Verstromen; dort lésen die Farben vielmehr ein kraftvolles Anschwel-
len aus, also eine Weitung von innien, die die Enge des Leibes dehnt: »Sagte ich nicht, die
Farben der Dinge haben zu seltsamen Stunden eine Gewalt tiber mich? Doch bin’s nicht
ich vielmehr, der die Macht bekommt iiber sie, die ganze, volle Macht fiir irgendeine
Spanne Zeit, ihnen ihr wortloses, abgrundtiefes Geheimnis zu entreifien, ist die Kraft nicht
in mir, fithle ich sie nicht in meiner Brust als ein Schwellen, eine Fiille, eine fremde, erha-
bene, entziickende Gegenwart, bei mir, in mir, an der Stelle, wo das Blut kommt und

geht?« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 172f)

272 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geldufig ist. Es handelt sich um das Vorwort fiir einen gleichnamigen
Band mit Tiefdrucken nach Fotografien von Hanns Holdt und ande-
ren, auf denen griechische Landschaften sowie antike und mittelalter-
liche Bauwerke zu sehen sind. Hofmannsthal spricht jedoch fast aus-
schliefilich vom Licht, das in Griechenland herrscht:

Dieses Licht ist unsaglich scharf und unsiglich mild zugleich. Es bringt die
feinste Einzelheit mit einer Deutlichkeit heran, einer sanften Deutlichkeit,
die einem das Herz hoher schlagen macht, und es umgibt das Nichste -
ich kann es nur paradox sagen — mit einer verklirenden Verschleierung,
Es ist mit nichts zu vergleichen als mit Geist. In einem wunderbaren Intel-
lekt miiflten die Dinge so daliegen, so wach und so besinftigt, so geson-
dert und so verbunden [...]

Welche Lektion gibt dieses Licht dem denkenden Betrachter! Keine Uber-
treibung, keine Mischung - erblicke jedes fiir sich, aber erblicke es in sei-
ner urspriinglichen Reinheit. Sondere nicht, dringe nicht eins zum andern:
es ist alles gesondert, alles verbunden; bleibe gelassen; atme, geniefle und
sei. Nichts ist schwerer, als in dieser Landschaft zu erraten, ob eine Gestalt
nahe oder ferne sei. Das Licht macht sie deutlich und vergeistigt sie zu-
gleich, macht sie zu einem Hauch. Aber die Kraft einer Gebirde auf hun-
dertfiinfzig Schritt ist grof}; ein Handwink des Agogiaten ruft aus seiner
fernen Felsenspalte den Hirten mit seinem Wasserschlauch herbei. |[...]

Ein geistiges Hochstes an leiblichen Spuren zu erkennen - hier auf griechi-
schem Boden verliert die Forderung ihr Ubermifiges, beinahe Unver-
schamtes. Unter diesem Licht ist ja wirklich das Geistige leiblicher und das
Leibliche geistiger als irgend sonst auf der Welt. Eine Ode des Pindar, die
den Faustkampf verherrlicht, wenn man sie unter diesem Himmel aufblit-
tert, so riickt der Kampf selber, das gewaltige Ringen und Schlagen Leib
gegen Leib wie von selbst in die wahre Mitte dieses silbernen Feuers von
Poesie.'®

Ohne Gewalt holt das griechische Licht die Menschen und die Dinge
an den Betrachter heran, so daf} ihre Eigenart und thre Schonheit in
jedem Detail sichtbar werden. Wieder hat das Einzelne Vorrang vor
der Orientierung im Raum. Und wieder betont Hofmannsthal die
Miihelosigkeit, mit der sich die Phianomene dem Betrachter erschlie-
fen. Em neuer Akzent findet sich jedoch in der Formulierung des
Verhdltmisses von Leiblichem und Geistigem. Unter griechischem
Himmel ist das Geistige leiblicher als gewohnlich, es beriihrt und er-
greift das Subjekt also als ganzes. So bleibt ein antiker Text fir den
Leser nicht abstrakt, sondern entfaltet sich bildlich in semer Archaik.

19 GWE, S. 630, S. 632 und S. 634.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 273

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der miihsame Prozef§ des Lesens tritt in den Hintergrund, es gentgt,
den Text aufzuschlagen und schon wird das Geschehen »wie von
selbst« lebendig. Zugleich ist aber das Leibliche im griechischen Licht
auch geistiger, es ist nicht nur reine, gedankenlose Gegenwart, son-
dern lifit Raum zur Besinnung und befliigelt die Imagination. Das un-
terscheidet die Situation in Griechenland vom Traum: Wihrend im
Traum das Subjekt ausschlieflilich der Spielball seiner Gefiihle ist, fin-
det es im realen Griechenland ein Verhéltnis zu seiner Umwelt, in
dem Ergriffenheit und Distanz zu ihrem Recht kommen. Die Bedin-
gungen fiir die literarische Produktivitat miifiten fiir Hofmannsthal in
diesem Land eigentlich denkbar giinstig sein.

Die Zeugnisse aus der Zeit der Griechenlandreise, die Hof-
mannsthal im Mai 1908 mit Harry Graf Kessler und Aristide Maillol
unternahm und auf die seine Erfahrungen zuriickgehen, zeigen jedoch
etwas anderes. Es ist zu bedenken, daf} die Reise zum Zeitpunkt der
Niederschrift des Textes bereits 14 Jahre zuriickliegt. Im Riickblick
verdichtet Hofmannsthal die wenigen Augenblicke, in denen er sich
tatsdchlich auf seine Umgebung einzulassen vermochte, zu einem Ge-
samtbild, in dem alle stérenden Elemente getilgt sind."® An diesem Be-
fund dndert auch nichts, dafl Hofmannsthal in seiner Beurteilung der
griechischen Lichtverhiltnisse (und ihrer Bedeutung fir das Ver-
standnis der griechischen Kunst) von berufener Seite recht gegeben
wurde.!"

10 Die realen Spannungen der Griechenlandreise lassen sich an einigen Stellen des
Textes noch ablesen. So zeigt z.B. der zitierte Selbstaufruf »bleibe gelassen; atme, geniefie
und sei«, dafl das Subjekt durchaus nicht gelassen ist und sich die Gelassenheit offenbar
auch nicht automatisch unter griechischem Himmel einstellt. Ahnliches findet sich im er-
sten Teil der »Augenblicke in Griechenland«, der mit den Worten endet, die tiber den vor-
liegenden Aufsatz gestellt sind: »Stunde, Luft und Ort machen alles«. Harry Graf Kessler
fordert in seinem Brief an Hofmannsthal vom 18. Juli 1908 mit kaum verhaltener Agressi-
on »die Kopfung des Stiickes um diesen letzten Satz« (BW Kessler, S. 185). Kessler emp-
findet es als Zumutung, lesen zu miissen, dafd fir Hofmannsthal auf der gemeinsamen Rei-
se die natiirliche Umgebung »alles« war und entsprechend der Umgang mit ihm und Mail-
lol nichts.

"1 Gerhart Rodenwaldt, einer der bedeutendsten Archiologen der ersten Hilfte dieses
Jahrhunderts, stimmt in seiner Rezension des Bildbands den Ausfithrungen Hofmannsthals
ausdruicklich zu: »[...] die Klarheit der Linie und die Plastik der Formen, die Reinheit und
zugleich Zartheit der Farben, das sind Formen der landschaftlichen Schonheit, die von der
unsrigen tief verschieden ist und die erlebt werden mufl. Nicht nur die Kunst der Grie-

274 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der realen Reise durch Griechenland war Hofmannsthal tiber
weite Strecken ungliicklich. Er hatte sich den Aufenthalt ganz anders
vorgestellt, das Verhiltnis zu seinen Mitreisenden war gespannt und
auch die Lichtverhaltmsse waren durchaus nicht immer nach seinem
Geschmack. Bereits auf der Hinfahrt berichtet er imitiert von der »Sci-
roccoluft« und der »blinzelnde[n], blendende[n] Sonne«, die seine
»Phantasie« ladhmen."> Am 2. Mai, dem zweiten Tag seines Aufent-
halts auf dem griechischen Festland, schreibt er an seine Frau:

[...] das Wetter ist nicht absolut scheufllich, aber da hier alles auf Beleuch-
tung ankommt, so ist es doch scheufllich, denn es ist immer wolkig, blen-
dendes hiflliches Licht u.s.f. Ubrigens weifit du ja daf} ich im Anfang im-
mer schlechter Laune bin.'?

Diese Zeilen erinnern an Hofmannsthals Klagen tiber das Licht in
Rom. Und wie in Rom bessern sich die Verhaltnisse schon bald. Am
5. Mai meldet Hofmannsthal begeistert an seine Frau: »Die Luft und
das Licht sind hier wie ein Paradies [...]«'" und gegeniiber dem Vater
duflert er nach seiner Riickkehr, er habe »in Griechenland ganz fabel-
haft starke orientalische Sonne kennen gelernt«. Doch fihrt er fort:
»Schon um 10 Uhr frith steht sie so hoch daff man angstlich den ganz
schmalen Schattenstreifen lings der Hauser aufsucht [...].«! Es ist fiir
den Mitteleuropier offenbar nicht leicht, in Griechenland »gelassen< zu
sein und die Umgebung einfach nur zu sgenieflen¢, zumal das Land
»ungemiitlich weit von zuhause« ist."® Unter diesen Bedingungen zu
arbeiten, scheint unmaglich.

chen, sondern das Wesen ihrer gesamten Kultur kann ganz nur im Zusammenhange mit
dem Lande, in dem sie entstand, verstanden werden [...]« (Gerhart Rodenwaldt: [Rezensi-
on von:] Hanns Holdt — Hugo von Hofmannsthal, Griechenland. Baukunst, Landschaft,
Volksleben. Berlin, Ernst Wasmuth, 1922. In: Deutsche Literaturzeitung Nr. 48/49 vom
17. Dezember 1922, S. 1090f, hier S. 1091.) Vgl. auch die bemerkenswerte Wiirdigung des
Textes durch Hellmut Sichtermann (ders.: Kulturgeschichte der Archiologie. Miinchen
1996, S. 354fF.).

112 Hofmannsthal an seine Frau am 29. April 1908. Werner Volke, Unterwegs mit
Hofmannsthal (wie Anm. 21), S. 66f.

113 Ebd., S. 69.

1 Ebd., S. 73.

15 Ebd., S. 86f.

16 Am 5. Mai schreibt Hofmannsthal aus Athen an den Vater: »Um mich nachher
[nach dem Ausflug zum Kloster Hosios Lukas, K.H.] irgendwo hinzusetzen und zu arbei-
ten, ist es mir doch zu ungemiitlich weit von zuhause.« (ebd., S. 74.)

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 275

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch gibt es auch in nérdlichen Breitengraden zuweilen Lichtverhalt-
nisse, die Hofmannsthal begliicken und die es ihm tiberdies ermdgli-
chen, sich seinen literarischen Arbeiten zu widmen. Genaueren Auf-
schlufl gibt indirekt ein Brief an den Vater vom 16. September 1905
aus St. Gilgen:

Liebster Papa,

seit 3 oder 4 Tagen haben wir Wolkenwetter von ungewéhnlicher Di-
sterkeit und natiirlich komme ich da mit meiner Arbeit nicht so intensiv
vorwirts, wie in den wundervoll schénen strahlenden Tagen vorher [...]'"V

Der kausale Zusammenhang zwischen den »wundervoll schoénen
strahlenden Tagen« und dem Fortschritt der Arbeit scheint dem Vater
geldufig zu sem. Tatséchlich findet sich der Ausdruck >strahlende Ta-
ge« (manchmal auch: >strahlendes Wetter< hiufig bei Hofmannsthal
und zwar immer in Zeiten, zu denen er in hochstem Mafl produktiv
ist oder zumindest den Eindruck hat, an der Schwelle zur grofler Pro-
dukuvitdt zu stehen. Klagen tiber Unwohlsein und Schreibhemmung
sind an solchen Tagen nicht vorstellbar. So meldet Hofmannsthal am
19. Juli 1907 aus Welsberg (Tirol) an den Vater im Telegrammstil,
der seine Erregung dokumentiert:

Liebster Papa,

heute wieder strahlender Tag. Bin iiberschwemmt von Einfillen, habe
heute unter anderm das fast vollstindige wie ich glaube sehr brauchbare
Scenarium einer Komédie (entfernt dhnlich dem Abenteurer) notiert. Bin
sehr gliicklich und zufrieden, Gerty ebenso."®

Unter gunstigen Bedingungen ist Hofmannsthal in der Lage, an emem
Tag »unter anderm«'® fast das ganze Szenarium fir eine Komédie zu
entwerfen und damit zugleich eine neue dramatische Gattung fiir sich
zu erschlieflen: Die Rede ist von der Keimzelle zu »Silvia im >Sternc«,
mit der Hofmannsthal die »Charaktercomédie« als »neues zunéchst

W7 FDH Frankfurt a.M.

U8 B 11, S. 281f,, korrigiert nach SW XX Dramen 18, S. 226.

N9 Zeitgleich arbeitet Hofmannsthal an »Erinnerung schéner Tage« (vgl. SW XX VI
Erzihlungen 1, S. 228), an den »Briefen des Zurtickgekehrten« (vgl. SW XXXI Erfundene
Gespriiche und Briefe, S.444) und am »Andreas« (vgl. Konrad Heumann: Hugo von
Hofmannsthal und Ladinien. Zur Entstehung des Romanfragments »Andreas«. Erscheint
in: Ladinia XXTI1/1998).

276 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befremdliches genre« fiir sich entdeckt. Bemerkenswert ist, wie in
dem zitierten Briefanfang Lichteinfall und literarischer Emnfall mitein-
ander verschmolzen werden, das Licht bringt eine Fille an Gestalten
und Ideen mit sich, die den Autor geradezu stiberschwemmen«.?! Er
braucht nur niederzuschreiben, was auf ihn eindringt. Es ist einer je-
ner »Augenblicke der Machte, die nur der Dichter in »Austibung der
Dichtkunst«?? zu erleben vermag, ein Augenblick der totalen Beherr-
schung des Ausdrucksmaterials.

An sstrahlenden Tagen< beherrscht nicht strahlender Sonnenschein die
sichtbare Welt, vielmehr scheint alles, was sich optisch wahrmehmen
laflt, gleichermaflen von einer eigenen Leuchtkraft erfillt zu sein.
Hierfiir muf} die Sicht vollkommen klar und der Himmel weitgehend
wolkenlos sein, damit die nahegelegenen Gegenstande ithre Prioritit
verlieren. So erscheint die Landschaft als ganze erweitert, obgleich die
einzelnen Gegenstande naherrticken. Ferner sollte die Sonne tief ste-
hen, so daf} die Gegenstande sich in der Landschaft aufgrund ihrer
Schatten scharf voneinander abheben und die Leuchtkraft threr Far-
ben in Erscheinung tritt. Beides deutet darauf hin, daff >strahlende
Tage« als ein zusammenhangender Zeitraum typischerweise in den
Ubergangszeiten, vor allem aber im Frithherbst zu erwarten sind. In
diesem Sinn beginnt »Die Wege und die Begegnungen« (1907) mit
den Worten: »Der Flug der Vogel ist wundervoll in diesen strahlen-
den Tagen und ich begreife vollkommen, daf} ich diese Zeilen einmal
aufgeschrieben habe [...].<* An einem strahlenden Herbsttag, an dem
die Vogel zichen, vermag der Autor einen Zusammenhang »voll-

120 An den Vater Ende August 1907 (SW XX Dramen 18, S. 226).

12! Vel. hierzu auch die geisterhafte Stelle in einem Brief Hofmannsthals an die Baronin
Yella Oppenheimer vom 28. Oktober 1928, in dem er berichtet, wie er in der Bibliothek
des Ramguts einen Fensterladen aufstofit und folgendes erlebt: »[...] Fohnlicht erfiillte wie
flutend das Zimmer, und darin eine solche Fiille von Gestalten und Gesichtern, dass mir
fast Angst wurde. Schréder, die gute Else (Gurlitt), Mell, der unheimliche Pannwitz, Wie-
gand, Wolde, den ich nie mehr sehe, Heymel, der so lange todt ist, Schréders Schwester
Clirchen - alle waren auf einmal da — die ganz Fernen umso lebendiger. Das Zimmer ist
unzerstort, das farbige Fohnlicht machte alle Farben aufleuchten.« (Hirsch, S. 482)

122 In »Ad me ipsum« heifit es: »Die Offenbarungen, durch die Ausiibung der Dicht-
kunst empfangen. Die Augenblicke der Macht.« (GW RA III, S. 621)

12 GWE, S. 157.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 277

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43. C—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommens« zu begreifen, den er zwar schon seit lingerem ahnte, den er
aber bis dahin nicht zu fassen vermochte.

IV Die Jahreszeiten

Wetterprognosen sind fiir Hofmannsthal Vorausblicke auf zukanftige
Befindlichkeiten. Intensiv beobachtet er das Barometer und spekuliert
tber die Entwicklung der atmospharischen Verhiltnisse.® Solche
Vorhersagen sind allerdings wenig verlafilich und erlauben keine
langfristigen Planungen. Immerhin bietet der Kreislauf der Jahreszei-
ten eine gewisse Orientierung. Frihling, Sommer, Herbst und Winter
stehen far typische, zyklisch wiederkehrende Witterungen, mir denen
man rechnen kann. Im Laufe des Jahres dndern sich die Luft- und die
Lichtverhadltnisse, die Haufigkeit und Stirke von Wind und Regen,
das Aussehen des Himmels und der umgebenden Vegetation. Dies al-
les nimmt Hofmannsthal genau zur Kenntnis. Dartiber hinaus spurt er
die Jahreszeiten als solche in ihrer Eigenart.”” So spricht er m emnem
Brief vom »Gefiithl des Sommers«,* das er nicht verlieren mochte,
und in emner Tagebuchaufzeichnung ist von dem »Gefiihl: es wird
Herbst«”” die Rede, wobei »Gefiihl« hier nicht eine vage Mutmafiung
meint, die noch nicht den Status des Wissens erreicht hat, sondemn
etwas Prignantes, das ihn begliickend durchstromt und eine Flut
machtiger Bilder in thm hervorruft.””*

124 Am 28. Juli 1904 schreibt Hofmannsthal an den Vater aus Bad Fusch: »Da ich mich
immer mit etwas quilen muss — was ich offenbar von der guten Mama geerbt habe - so
habe ich die ganze Zeit hier jeden Tag sechsmal das Barometer studiert, um zu sehen, ob
es in Wien schon kiihler geworden sein konnte, was ich aber jetzt lieber aufgeben will.«
(FDH Frankfurt a.M.)

125 Dies spiegelt sich auch Hofmannsthals Lyrik, vgl. Rolf Tarot: Die Symbolik der
Jahres- und Tageszeiten. In: Ders.: Hugo von Hofmannsthal. Daseinsformen und dichteri-
sche Strukeur. Tiibingen 1970, S. 384-405.

126 ,Das Wetter ist ja ohne Bestindigkeit, aber doch im Ganzen so, dass man das Ge-
fuhl des Sommers nicht verliert, wortiber ich sehr froh bin.« (Brief vom 3. Juli 1911 an den
Vater, DLA Marbach a.IN.)

127 GW RAII, S. 473 (Vorstufe zu »Die Wege und die Begegnungenc).

128 ,Die Halbtriume einer unruhigen stiivmischen Nacht, worin der Herbst von ir-
gendwo hereinzubrechen schien, gingen wunderbar ineinander tiber. Zuerst setzte sich das
Gefiihl: es wird Herbst in die groflartigste Situation um. Es war in altaischen Hochebenen,
felsumrandeten riesigen Triften, der ungeheuerste patiarchalische Herdenbesitz im Auf-

bruch nach unten begriffen [...J« (ebd.).

278 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Vorstellung, dafl die Jahreszeiten die Befindlichkeit beeinflus-
sen, ist durchaus geldufig. Das Belebende des Frithlings ist in der Re-
de von den Frithlingsgefiihlen« sprichwértlich und ebenso wie die me-
lancholische Summung, in die der Herbst zuweilen versetzt, nicht zu-
letzt durch die klassisch-romantische Naturdichtung vielfach bezeugt.
Hofmannsthal konnte allerdings sehr empfindlich reagieren, wenn
jahreszeitliche Stereotypen auf ihn angewendet werden sollten. Dies
bekam Marie Gomperz im Frithjahr 1892 zu spiiren. In einem ihrer
ersten Briefe an den Achtzehnjihrigen hatte sie geschrieben, die selt-
same »Stimmungyg, in der sich jener derzeit nach eigenem Bekunden
befinde, sei sicherlich vom Frithling ausgelost. Und weiter: »Sie sind
ein Dichter, wie viele Friihlinge werden Sie besingen, wie oft lieben u.
wie oft trauern, wenn der Herbst kommt u. Blatt um Blatt fillt«.?
Hofmannsthals energische Antwort, iiberschrieben »Sonntag, soge-
nannter 1. Mai«, ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert:

Sie tiberschitzen tberhaupt den Einfluf’ dieser beliebten Jahreszeit auf
mich. Ich weifl ganz gut, was Friihling ist: die vage Sehnsucht, das Wehen
und Weben in der Nacht, das seltsame Sich-auf-etwas-besinnen-wollen,
Sich gebannt und angerufen fiihlen, das Suchen-miissen. Das ist fiir mich
der Friihling. Wenn ich etwas anderes empfinde, so ist dieses andere nicht
der Frithling. Den Herbst und das Fallen der Blatter erlebt man seltener,
als man glaubt; manchmal ist es ganz gut, wenn ein klarer kalter Wind sie
anfegt, es fliegt dann eine Menge dummer, hidfllicher Selbstbetrug mit fort

[...].1%0

Lafit man beiseite, dafl es Hofmannsthal hier nicht zuletzt darum geht,
der vier Jahre alteren Frau aus bestem Hause seine Uberlegenheit zu
demonstrieren,” so fillt doch die besondere Argumentation auf. Um
zu bestimmen, »was Friihling ist«, geht Hofmannsthal nicht auf einzel-

129 SW I Gedichte 1, S. 159.

130 Karl Gladt: Hugo von Hofmannsthal und Marie von Gomperz. Aus unverdffent-
lichten Briefen. In: Du. Schweizerische Monatsschrift. Ziirich. 14. Jg., Nr. 12, Weihnachten
1954, S. 55ft., hier S. 56.

131 Marie Gomperz entschuldigt sich im folgenden Brief prompt fiir »die Phrasen iiber
den Frithling«, um ganz ohne Ironie fortzufahren: »[...] wie gut war es von IThnen keinen
tiberlegenen Ton anzunchmen und mir nur Ihre schénen Gedanken u. Thr verstandiges
Urteil iiber dasselbe mitzutheilen, ohne ungeduldig zu werden [...]« (FDH Frankfurt a.M.).

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 279

, 18:38:43. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Naturphdanomene ein.”? Er versteht unter diesem Wort vielmehr
einen Komplex vager Gefiihle, den er unabhingig vom kalendari-
schen Datum eindeutig als >Friihling: zu identifizieren vermag.™ Der
so verstandene Friihling bewirkt, daf} alles von einer Aura der Ver-
heiflung iiberzogen ist. Der Fithlende wird unruhig umhergetrieben,
ohne daf} die vielfiltigen Versprechungen, die von uberall auf ihn
eindringen, letztlich eingelost wiirden. Hofmannsthal kennt diese
Stummung, er hat sie oft genug selbst >empfunden< und doch bestreitet
er, so seltsam dies zundchst klingt, daf} sie groflen »Einfluf}« auf ihn
hat. Er distanziert er sich von seinen eigenen Gefiihlen, indem er dar-
auf hinweist, daf} sie urspriinglich von auflen kommen. Ganz anders
verhilt es sich mit dem Herbst. Dessen Wirkung nimmt Hofmanns-
thal bereitwillig an.”* Der Herbst erschopft sich nicht in vager Bedeut-
samkeit, sondern zielt auf Reinigung, Entschlossenheit und Entschei-
dung. Um dies zu erleben, muf} man allerdings aufmerksam sein: Der
Herbst ist ebenso wie die kiinstlerische Produktivitit »ein seltener
Gliicksfall«.®> Daf§ beides zusammengehoért, 1afit sich einem Brief an
die Baronin Yella Oppenheimer vom 31. Oktober 1925 entnehmen,
auch wenn Hofmannsthal hier von einem ganz bestimmten herbstli-
chen Phanomen spricht:

Nun ist wieder jenes fast immer aufs neue unbegreifliche Phinomen einge-
treten: das gleichbleibend strahlende Herbstwetter, heute den neunten
Tag. Gegen Abend sicht die Landschaft aus, wie ihr eigenes geisterhaftes

132 In scinem Vortrag »Shakespeares Kénige und grofie Herren« (1905) stellt Hof-
mannsthal fest: »Die Atmosphire des Friihlings zu zerlegen, war immer die Leidenschalt
der lyrischen Dichter. Aber ihr Wesentliches ist eben Ensemble.« (GW RA T, S. 45)

133 Vgl. hierzu das Gedicht »Vorgefiihl« (1891), das mit den Worten beginnt: »Das ist
der Frithling nicht allein / Der durch die Herzen drianget« (SW II Gedichte 2, S. 43).

134 Das Motiv, sich iiber die eigenen Gefiihle zu freucn, kehrt bei Hofmannsthal immer
wieder. In diesen Zusammenhang gehért auch das Credo von Claude Larcher in Paul
Bourgets Roman »Physiologie de I'Amour Moderne« (Paris 1891, S. 421): »]’aime & sentir
sentir«. Hofmannsthal zitiert es v.a. in »Zur Physiologie der modernen Liebe« (TBA RA 1,
S. 97), »Age of innocence« (SW XXIX Erzihlungen 2, S. 20), »Die Menschen in Ibsens
Dramen« (TBA RA I, S. 150), einer Aufzeichnung von 1894 (TBA RA III, S. 379) sowie
»Paracelsus und Dr. Schnitzler« (SW XXI Dramen 19, S. 24).

135 Harry Graf Kessler notiert wihrend der gemeinsamen Griechenlandreise, Hof-
mannsthal habe ihm gegeniiber geauflert, »er sei nicht wie Hauptmann oder andre Dichter,
die jeden Tag dichten konnten; bei ihm sei die Produktivitit ein seltener Gliicksfall, aber
wenn sie cintrete, ein unbeschreiblicher Gliickszustand.« (Volke. Unterwegs mit Hof-
mannsthal [wie Anm. 21}, S. 84).

280 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbst, aus einem magischen Spiegel reflectiert. - Meine Arbeit schreitet
fort, u. unterhilt mich selbst unvergleichlich ¢

Wenn Hofmannsthal in jenen strahlenden Tagen abends die Ausseer
Landschaft betrachtet, so hat er den Eindruck, als blicke er in einen
»magischen Spiegel«. Magische Spiegel haben in Sage und Dichtung
typischerweise die Funktion, auf geheimnisvolle Art das Bild der fer-
nen Geliebten oder ein betérendes Wunschbild hervorzurufen.” Sol-
che Bilder sind ebenso suggestiv wie fliichtig, sie zeigen das Liebesob-
Jekt tiberdeutlich und doch lassen sie sich nicht berithren.” Daran al-
so mufl Hofmannsthal denken, wenn das herbstliche Abendlicht die
Farben leuchten lafit und alles mit einem goldenen Glanz tiberzieht.
Die Ausseer Landschaft wird fiir thn zum magischen Wunschbild.
Seltsam ist allerdings, daf} das »Selbst« der Landschalft aus dem Spiegel
reflektiert wird. Das Wort vertrigt sich schlecht mit der zauberhaften
Erzeugung von etwas Abwesendem. Nimmt man diesen Akzent des
Textes ernst, so zeigt der Spiegel nicht nur ein Phantasma, sondern
gibt zugleich etwas wieder, das sich tatsachlich im Raum befindet. Das
aber kann nur der Betrachter sein, der in den Spiegel blickt: Das »gei-
sterhafte Selbst« der Landschaft beriihrt Hofmannsthal so sehr, daf} er
es als sein eigenes Selbst identifiziert.” Diese eigentiimliche Uber-
blendung von Nahem und Fernem,"® Eigenem und Fremdem in der
narzistischen Landschaft wiederholt sich im letzten Satz des Aus-

136 FDH Frankfurt a.M. (vgl. SW XIV Dramen 12, S. 556) - Postskript zu cinem Brief
von R.A. Schroder an Yella Oppenheimer.

137 Eine eindrucksvolle Beschreibung eines solchen 'magischen Spiegels< findet sich in
E.T.A. Hoffmanns Mirchen »Klein Zaches genannt Zinnober« (1819). Vgl. auch Goethe,
der sich in »Dichtung und Wahrheit« darum bemiiht, »wie durch Hiilfe eines magischen
Spiegels« die Gestalt und das Wesen seiner verstorbenen Schwester »auf einen Augenblick«
zu vergegenwartigen (Goethe, FA [wie Anm. 6], I. Abt., Bd. 14, 1986, S. 251).

138 Vgl. Fausts Ausruf in der Szene »Hexenkiiche« angesichts der wunderschénen Lie-
genden, die er in einem »Zauberspiegel« erblickt hat: »Ach wenn ich nicht auf dieser Stelle
bleibe, / Wenn ich es wage nah’ zu gehen, / Kann ich sie nur als wie im Nebel sehn! —«
(Vers 2433ff.).

139 Nochmals sei an dic Worte aus dem »Gespriich iiber Gedichte« erinnert: »Wir be-
sitzen unser Selbst nicht: von auflen weht es uns an, es flicht uns fiir lange und kehrt uns
in cinem Hauch zurtick.« (s.o0., S. 237)

140 Vgl. hierzu auch Hofmannsthals Nachruf auf Wilhelm Dilthey von 1911: »Wun-
derbar dic Luft um diesen alten Mann. Herbstluft, geistige, strahlende Herbstluft: Fernes,
Fernstes, zum Greifen nahe, das Nahe vergeistigt und wie verklart.« (GW RA L S. 451)

Hofmannsthals Phainomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 281

17.01.2026, 18:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schnitts, in dem Hofmannsthal wie selbstverstindlich zu seiner litera-
rischen Arbeit tibergeht: Einerseits ist es seime Arbeit und doch »unter-
halt« sie 1hn, als sei er nicht der Autor, sondern em unbeteiligter Zu-
schauer, der das Geschehen amiisiert verfolgt, ohne sich um dessen
Fortgang kiimmern zu miissen.

Der Herbst 1afit das Eigene erscheinen und entrtickt es zugleich, so
dafl es sich betrachten und formen lafit. Es verwundert nicht, daf}
Hofmannsthal den Herbst bzw. den »Ubergang vom Sommer zum
Herbst«'#! als die Zeit seiner eigentlichen Produktivitat ansieht. Am 29.
August 1917 schreibt er an Rudolf Pannwitz:

[...] das seit Ende Juli bis gestern anhaltend mehr minder starke Féhnwet-
ter, fiir das meine Natur so tiberaus sensibel ist, die Bizarrerie meiner Na-
tur iiberhaupt, die mir einen productiven Zustand nur als bezaubernden
trance, in volliger Reinheit u. Erhobenheit — dafiir aber fast nie erlaubt,
nur Wochen im Jahr, manche Jahre gar nicht - daher immer wieder die
Angst, die Gehetztheit [...] daher, wenn die Inspiration einen Augenblick
versagte, war es gleich ganz schlecht, so jene peinlich schlechte Stelle der
Mutter im »Tor u. Tod< - (mir so wohl bekannt!) [...] dies physiologisch
oder wie ich es nennen soll durch mein personliches Gesetz an eine ganz
bestimmte Jahreszeit gebunden: der Ubergang vom Sommer zum Herbst,
so war es immer — alles aber immer prekir, ganz zweifelhaft, ob etwas ent-
steht [...].142

1! Hofmannsthals Aussagen sind in diesem Punkt widerspriichlich. Vigl. z.B. den Brief
an Richard Strauss vom 8. September 1912, in dem er die Zyklizitit seines kiinstlerischen
Schaffens in Analogie zum Zyklus der Frau fafit: »[...] seit meinem achtzehnten Lebensjahre
weifd ich, daf} ich in den Herbstmonaten meine fruchtbare Zeit zu sehen habe.« (Strauss
BW [1978], 5. 197) Vgl. ferner den wichtigen Brief an Eberhard von Bodenhausen vom
12. August 1913: »Du weillt kaum, bis zu welchem Grad der Sommer mein Afles ist: fiir gu-
te gliickliche Regung, vor allem fiir die Production. Die Wintermonate hindurch fiihre ich
kaum ein halbes Leben. Fiir die Production kam immer alles auf August September an,
dann halt sich’s — bestenfalls - bis in den November hinein, dann bréckelts ab. Das Wet-
ter, fiir andere Leute ein ennui, ein Sozialdrger weiter nichts, 1st fiir mich, wie fiir den
Landmann eine Katastrophe.« (BW Bodenhausen, S. 151) An anderen Stellen betont Hof-
mannsthal die Bedeutung des »Ubergangs¢, dessen Dynamik die Produktivitit in Gang
setzt. So schreibt er am 4. Oktober 1901 aus Varese an den Vater: »Wenn sich jetzt das
Wetter nur zum Guten dndert, mir die immer verhangte Landschaft aufschliefit und so die
Erstarrung meiner Phantasie 16st, will ich die Bearbeitung der Elektra anfangen. Ich bedarf,
das warum ist schwer zu erkliren, eines solche Ubergangs [...J« (SW VII Dramen 5, S.
366).

142 BW Pannwitz, S. 47f.

282 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthals »personliches Gesetz« legt fest, daf} die besondere Be-
findlichkett, die fir den »productiven Zustand« zwingend gegeben sein
mufl, nur zu einer bestimmten Jahreszeit emtritt. Doch haben auch die
anderen Phasen im Jahresverlauf thre Funktion und ihre Bedeutung.
Schliefilich 1af}t sich die extreme Anspannung des fieberhaften Schaf-
fens auf die Dauer nicht aufrechtzuerhalten. Deshalb ist die schopferi-
sche Phase n emen Zyklus emgebettet, der die Spannung in rhythmi-
scher Folge zurticknimmt und wieder aufbaut und so zwischen »tran-
ce« und Erniichterung, »Erhobenheit« und Depression, »vélliger
Reinheit« und quédlender Verstrickung, dem »productiven Zustand«
und innerer Leere vermittelt. Entsprechend schreibt Hofmannsthal an
emem 14. November an Georg von Franckenstein iiber den begin-
nenden Winter:

Ich habe eine Zeit recht herabgesetzter Krifte, zuweilen kommt das ja so.
Vielleicht ist es der Ubergang zum Winter; den der Koérper nicht ganz
leicht mitmacht. Vielleicht ist es auch die Compensation fiir lang anhal-
tende gute Zeiten. Nun stockt halt einmal alles, Einbildungskraft, innere
Wiirme, Gefiihl des Lebens. Ich kann kaum lesen, noch weniger schrei-
ben.#

Die Phase der Stockung sieht Hofmannsthal als notwendigen Aus-
gleich fiir die intensive Schaffensperiode im Herbst. Das »Existenz-
problem fiir die Wintermonate«'* spitzt sich im folgenden Friihjahr
zu: Die »Natur«, schreibt Hofmannsthal an Rudolf Pannwitz, lasse ihn
»alle Jahr um die kritische Zeit, Februar oder Marz, ein paar Monate
sehr krank sein«, um etwas in thm »auszugleichen«.!® Dann jedoch
kommt der Frithling, in dem er Krifte sammelt und schliefilich das
»Gliick des Sommers«,"* in dem sich »Embildungskraft«, »mnere
Wirme« und das »Gefiihl des Lebens« wieder emnstellen.

Hofmannsthals Abhéngigkeit von den natiirlichen Gegebenheiten
nmmmt mit zunehmendem Alter immer quéilendere Ausmafle an.'’

3 Vor 1914 (Hirsch, S. 242).

144 Brief an Gerty von Hofmannsthal, Februar 1916 (Hirsch, S. 242).

15 BW Pannwitz, S. 554f. (Brief vom 17. November 1920).

6 BW Degenfeld [1986], S. 279 (Brief vom 3. August 1913).

17 ,Es nehmen gewisse Dinge in mir, korperliche, solche, von denen die Arzte wenig
wissen und denen abzuhelfen sie nicht vermégend sind, manchmal eine édngstliche Heftig-
keit an, die Krisen der Aumosphire zerriitten mich wie eine wahre Krankheit«, schreibt

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 283

https://dol.org/10.5771/9783968217031-232 - am 17.01.2026, 18:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manchmal tritt die Hilflosigkeit als offene Verzweiflung hervor, so
wie in der folgenden atemlosen Stelle in emnem Brief an den Vater
vom Juli 1913 aus dem Kesselfall-Alpenhaus am Fufl der Grofiglock-
nergruppe, in der Hofmannsthal in ohnméchtiger Wut gegen die Ei-
genart seiner Konstitution und die verhdngnisvollen Aufienbedingun-
gen anrennt:

Gestern beim herauffahren mit dem grossen Auto-omnibus schniirlregen,
aber zum ersten Mal seit 8 Tagen, steigendes Barometer - also konnte
man etwas hoffen. Heute aber hingen den ganzen Tag die Wolken herein,
dass man in der Mitte des Zimmers nicht lesen kann, und das Barometer
fillt seit der Frith constant! Dass die Dinge, die Abhéngigkeit meiner Pro-
duction von meinen Nerven, meiner Nerven von dem Licht und der Wet-
terbeschaffenheit und dazu dieses Teufelswetter in unserm Himmelsstrich,
die sind schon um die Wand hinaufzulaufen. Ein anderer Mensch hat
doch seinen Beruf, der ihn drgert und das Wetter, das ihn drgert, jedes ex-
tra — aber bei mir ist das in einer so unertriglichen Weise mitemnander ver-

flochten!'*

Von der Verflechtung der Befindlichkeit mit den natiirlichen Gege-
benheiten spricht auch Gabriel im »Gesprich tiber Gedichtes, »alle die

Hofmannsthal 22. Oktober 1928 an Rudolf Alexander Schroder (Die Neue Rundschau,
65. Jg. [1954], S. 388).
48 FDH Frankfurt a.M. (Abschrift) — Unscheinbarer, aber nicht weniger fatal, zeigt
sich das bestéindige Auf und Ab in Aufzeichnungen Gerty von Hofmannsthals aus der Zeit
der gemeinsamen Sizilienreise im Februar 1927. Mit dem Ethos einer Krankenschwester
notiert sic tiglich die aktuellen Umweltbedingungen sowie die jeweils korrespondierende
Befindlichkeit ihres Mannes (Depositum der Erben Hofmannsthals, FDH Frankfurt a.M.):
»Freitag 11 Ankunft Palermo
Samstag 12 Fahrt vormittag gegessen Restaurant nachher Hugo nicht wohl. Wolkig
kalt Mahnung (Magen)

Sonntag 13 Sonnig Fahrt vorm. Favoriten nachm. Sgrea sehr schén. Hugo wohler

Montag 14 in der Stadt, nachm. Sgria wirmer, s[ehr] schén. abends Oper. Hugo sehr
wohl

Dienstag 15 Abreise Hugo sehr wohl Ankunft Girgenti, Enttiuschung Zimmer etc.

Mittwoch 16 ~ Erstaunlich warm, schonste Luft Landsch. herrlich, ganz heisse Son-
ne Tempel. Nachm. Sonne. Hugo wohl [...]

Samstag 19 wolkig kithler Wind Sturm Regen in d. Nacht

Sonntag 20 ganz schlecht, Regen Ankunft Taormina keine Unterkunft etc.

Montag 21 kalt, klar, tbersiedelt in schénes Zimmer ganzen Tag im Freien H.
Mahnung Schneewind

Dienstag 22.  Leicht sirocal schr warm 23° Sonne abends leichte Bewdélkung.

Mittwoch 23 Leichter Dunst aber sonnig sehr warm nachm. leichte Bewélkung H:
Mahnung Sirocco.«

284 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geheimsten und tiefsten Zustande unseres Inneren«, heifit es dort, sei-
en »in der seltsamsten Weise mit einer Landschaft verflochten, mit ei-
ner Jahreszeit, mit einer Beschaffenheit der Luft, mit einem Hauch«.
In der Folge weist er jedoch nur auf die »Aufschwiinge«, die »Sehn-
sucht« und die »Trunkenheiten« hin, die von den natiirlichen Gege-
benheiten ausgehen. Die Qual, die sie namentlich dem schépferischen
Individuum zuweilen bereiten, verschweigt er. Doch sind sie beides
zugleich: Quelle intensiven Gliicks und Quelle quilender Abhangig-
keit. Wenn Hofmannsthal am 26. April 1904 vom Semmering an den
Vater schreibt: »Meine Leidenschaft fiir die Natur ist eigentlich meine
emzige, und ich fithle, dafl sie mit den Jahren immer stirker wird,'s
so bringt er diese Doppeldeutigkeit damit zum Ausdruck.

Dieser gesteigerten Sensibilitit fiir atmospharische Verinderungen
entspricht ein Differenzierungsvermégen, das seinesgleichen sucht.
Von seinen Eltern hat Hofmannsthal gelernt, sich selbst mit hochster
Aufmerksamkeit zu beobachten und seine Befindlichkeit so prizise
wie moglich zu artikulieren.””! Bestandig analysiert er seine Gefiihle
und setzt sie zur Wetterlage und zur Eigenart der umgebenden Land-

"9 Vel. oben, S. 236.

150 B 11, S. 144, Hofmannsthal schreibt diesen Brief einen Monat nach dem Tod seiner
Mutter. Er fithlt sich auf dem Semmering »ausnechmend wohl« und ist in der Einsamkeit
zuweilen »unglaublich gliicklich«. Er gibt dem Vater damit zu verstchen, dafi nach dem
Tod der Mutter, mit der thn eine Symbiose verband, die sich enger und quilender kaum
denken laflt, ihm nur noch cine symbiotische Beziehung wirklich wichtig ist: die Bezichung
zur Natur. Vgl. hierzu n.a. B 11, S. 233, sowie Rudolf Borchardis Aufsatz »Hofmannsthals
Lehrjahre« von 1930 (in: Ders.: Prosa 1. Stuttgart 1957, S. 136-162, hier S. 138): »Auf sei-
ne [Hofmannsthals, K.H.] Gemiitslage hat die junge und die alter werdende Mutter tief
eingewirkt. [...] Der Vater wirkte mehr durch Erzichung und als Vorbild auf die jugendli-
che Masse ein. Diese Erziehung wurde schon in den ersten Jahren des ganz ungewohnli-
chen, aufregenden Kindes fiir das Elternpaar zu einer fast sakramentalen Lebensaufgabe,
der mit der innigsten und peinlichsten Sorgfalt alle Krifte, alle Erwigungen, alle Mafinah-
men sich unterordneten.«

15! Der Briefwechsel mit den Eltern gewihrt in diese Zusammenhiinge Einblick. Es soll
tibrigens nicht in Abrede gestellt werden, daf} die Sensibilitat gegeniiber atmosphirischen
Schwankungen im Gesprich der Familie Hofmannsthal eine Funktion erfiillt, die Funktion
ndmlich, Freiraume der Unverfigharkeit zu schaffen, in denen die Forderung nach totaler,
ausschliefilicher Verbindlichkeit gegeniiber den Familienmitgliedern fiir einen gewissen
Zeitraum ausgesetzt werden kann, ohne die Forderung selbst hinterfragen zu miissen. Da-
mit ist jedoch nicht gesagt, dafd die Sensibilitat gegentiber den natiirlichen Phinomenen nur
strategisch vorgeschiitzt ist.

Hofmannsthals Phinomenologie der natiirlichen Gegebenheiten 285

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft in Bezug. So ordnet er seine sprunghafte Befindlichkeit und
damit zugleich auch seine kiinstlerische Produktivitit in emen Zu-
sammenhang ein, den er nicht selbst zu verantworten hat.'?

Die Erfahrung, daf} Kreativitit eine bestimmte Befindlichkeit vor-
aussetzt, der das schopferische Subjekt nur bedingt Herr zu werden
vermag, ist so alt wie die Dichtung selbst.”®® Der >produktive Zustand:
bedarf emer Intensitdt, die durch Wissen, Erfahrung und Willen allein
nicht zu erreichen ist. Es muf etwas hinzutreten, das den Kiinstler
(zumindest phasenweise) ergreift und mitreifit. Diesen unverfiigbaren
Zug des Schopferischen bringt in der Antike der Mythos der Musen
zum Ausdruck, unter deren Diktat die Dichter und Rhapsoden ihre
Personlichkeit preisgeben, um ausschliefflich Medium der Gestaltung
zu werden.’® In spdteren Zeiten, in denen der Anruf auflerweltlicher
Instanzen ohne Erwiderung bleibt, das Problem der Inspiration jedoch
weiter fortbesteht, miissen neue Antworten gefunden werden. Eine
wichtige Stellung nehmen nun die vielfiltigen Stimulanzien ein, die
das Schreiben erméglichen sollen und héufig selbst wieder mythische
Qualitit annehmen.” Fiir Hofmannsthal kommt die gezielte Manipu-

152 Dieses Motiv findet sich noch in Wolfgang Hildesheimers Roman »Masante«
(Frankfurt a.M. 1973). Dort reagiert der Erzihler auf den Titel von F.C. Delius’ Disserta-
tion (vgl. Anm. 79) mit den Worten: »Der Held und sein Wetter«, nicht schlecht! Ich be-
kenne mich zu diesem Heldentum; das einzige Heldentum, zu dem ich mich bekenne, ich
halte zu meinem Wetter, wenn auch meist unfreiwillig, meist hilt es zu mir. Es nimmt mir
einen Teil der Schuld an meinem Versagen ab, es hilt her, ich brauche es.« (Ebd., S. 8f.)

153 Vgl. Eike Barmeyer: Die Musen. Ein Beitrag zur Inspirationstheorie. Miinchen
1968, ferner Nikolaus Lohse: Dichterische Inspiration? Uberlegungen zu einem alten To-
pos und zur Frage der Entstehung von Texten. In: Axel Gellhaus (Hg.): Die Genese litera-
rischer Texte. Modelle und Analysen. Wiirzburg 1994, 5. 287-3009.

15 In seinem Dialog »lon« vergleicht Platon die Dichter bekanntlich mit den ekstatisch
tanzenden Korybanten, da diese wie jene sich der »Harmonie« und dem »Rhythmus« iiber-
lieflen, also leiblichen Regungen, die von der Muse gestiftet werden: »Ebenso auch macht
zuerst die Muse selbst Begeisterte [...] Denn alle rechten Dichter alter Sagen sprechen nicht
durch Kunst, sondern als Begeisterte und Besessene alle diese schénen Gedichte, und
ebenso die rechten Liederdichter, und so wenig die, welche vom tanzenden Wahnsinn be-
fallen sind, mir verniinftigem Bewufitsein tanzen, so dichten auch die Liederdichter nicht
bei verntinftigem Bewufitsein, sondern wenn sie von Harmonie und Rhythmus erfiillt sind
[...]« (533 e £, nach Schleiermacher). Vgl. bei Barmeyer (wie Anm. 153) die Kapitel »Inspi-
ration und Stimmunge (S. 124ff.) und »Inspiration als rhythmischer Aufbruche« (132ff.).

155 Vgl. Vom Schreiben 3. Stimulanzien oder Wie sich zum Schreiben bringen? Bear-
beitet von Petra Pliatmer. Marbach a.N. 1995 (Marbacher Magazin 72).

286 Konrad Heumann

17.01.2026, 18:38:43. O


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lation der Befindlichkeit durch Reizmittel allerdings nicht in Frage.'®
Gegeniiber Pannwitz auflert er einmal, er sei »véllig abhdngig von der
Inspiration«, und er fiigt hinzu: »Es muf§ alles hingenommen werden,
wies kommt.«*” Es bleibt also nur die Moglichkeit, genau nachzuspii-
ren, wie Wetter und Landschaft die Gefithle modellieren und im ib-
rigen einer strengen Diitetik zu folgen, um in méglichst guter Verfas-
sung zu sein, wenn die ersehnten giinstigen Bedingungen endlich ein-
treten.

Hofmannsthals Phanomenologie der nattirlichen Gegebenheiten ist
zugleich eine Phanomenologie der Befindlichkeit und der Ausgangs-
punkt seiner Theorie des Schopferischen. Sie hat die Aufgabe, die
Unverfiigbarkeit von Phantasie und Sprachmachtigkeit soweit wie
moglich in ein geregeltes Leben integrieren. Zugleich stellt sie den Be-
stand an Erfahrung, aus dem Hofmannsthals Werk schopft.s

1% Wie das Beispiel des »Wilhelm Meister« (vgl. oben, S. 247) jedoch zeigt, rechnet
Hofmannsthal durchaus mit der Wirkung seiner Lektiire auf sein Befinden. Vgl. auch Hof-
mannsthals Bemerkung gegentiiber Schnitzler am 4. August 1892, »Worte und Dialogstel-
len« dienten thm bei der Arbeit »als Parfiimflaschen, als Stimmungs-Accumulatoren und
-Condensatoren« (BW Schnitzler, S. 26).

157 BW Pannwitz, S. 222 (Brief vom 5. Mai 1918).

1% Manfred Hoppes (vorbildlich belegtes) Diktum »Wahr und seiend war fiir Hof-
mannsthal, was ithm geformt durch die Kunst entgegentrat. Kunst ist das Material der
Kunst«, das sich in dhnlicher Form auch bei vielen anderen Autoren findet, bedarf dem-
nach zumindest der Erginzung. (Ders.: »Der Kaiser und die Hexe«. Eduard von Billows
Novellenbuch als Quellenwerk fiir Hugo von Hofmannsthal. In: DVjs 1988, Heft 4, S.
622-668, hier S. 625).

Hofmannsthals Phinomenologie der natirlichen Gegebenheiten 287

17.01.2026, 18:38:43. E—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783968217031-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

